
 

 
 
 
 
 

Die Lehre vom gerechten Krieg  

und die Risiken des 21. Jahrhunderts  

– 

der Präemptivkrieg und die militärische humanitäre Intervention 

 

 

 

 

Inaugural-Dissertation 

zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie 

an der Ludwig-Maximilians-Universität 

München 

 

vorgelegt von 

 

Matija Gašparević 

aus 

Vinkovci/Kroatien 

 

 

 

 

 

 



II  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referent: Prof. Dr. Henning Ottmann 

Korreferent: Prof. Dr. Michael Hochgeschwender 

Tag der mündlichen Prüfung: 12. Juli 2010 

 



III  

 

Za Tomu 



IV  

Inhaltsverzeichnis 

1	
   Einleitung ..................................................................................................................................... 1	
  
1.1	
   Die Kernfrage der Dissertation ............................................................................................. 1	
  
1.2	
   Die Beschreibung de Kernphänomene der Dissertation ....................................................... 1	
  

1.2.1	
   Geschichtliche Entwicklung der Lehre vom gerechten Krieg ....................................... 1	
  
1.2.2	
   Die Kritiker der Lehre vom gerechten Krieg ................................................................ 7	
  
1.2.3	
   Die Risiken des 21. Jahrhunderts – der Präemptivkrieg und die militärische 

humanitäre Intervention .............................................................................................. 11	
  
1.2.4	
   Die Sicherheitsdoktrinen des 21. Jahrhunderts – Prävention oder Präemption? ......... 13	
  
1.2.5	
   Die militärische humanitäre Intervention .................................................................... 14	
  

1.3	
   Die Ergebnisse der Dissertation .......................................................................................... 16	
  
1.4	
   Der Forschungsstand ........................................................................................................... 19 

 

2	
   Die Lehre vom gerechten Krieg im Lichte ihrer geschichtlichen Entwicklung ......................... 30	
  
2.1	
   Einführung in die Lehre vom gerechten Krieg ................................................................... 30	
  
2.2	
   Antikes Griechenland, Cicero und Augustinus ................................................................... 39	
  

2.2.1	
   Die griechische Antike – Platon und Aristoteles ......................................................... 39	
  
2.2.2	
   Das Römische Reich und Cicero ................................................................................. 44	
  

2.2.2.1	
   Die Ius-ad-bellum-Kriterien ................................................................................... 45	
  
2.2.2.2	
   Die Ius-in-bello-Kriterien ....................................................................................... 46	
  

2.2.3	
   Augustinus von Hippo ................................................................................................. 49	
  
2.2.3.1	
   Die Ius-ad-bellum-Kriterien ................................................................................... 50	
  
2.2.3.2	
   Die Ius-in-bello-Kriterien ....................................................................................... 55	
  

2.3	
   Thomas von Aquin und die mittelalterliche Lehre vom gerechten Krieg .......................... 55	
  
2.3.1	
   Die Ius-ad-bellum-Kriterien ........................................................................................ 56	
  
2.3.2	
   Die Ius-in-bello-Kriterien ............................................................................................ 59	
  
2.3.3	
   Das Prinzip des doppelten Effekts menschlicher Handlung ........................................ 61	
  

2.4	
   Das 16. Jahrhundert – die spanische Barockscholastik des Francisco de Vitoria: die 
Säkularisierung der Lehre vom gerechten Krieg ......................................................................... 62	
  

2.4.1	
   Die Ius-ad-bellum-Kriterien ........................................................................................ 65	
  
2.4.2	
   Die Ius-in-bello-Kriterien ............................................................................................ 73	
  

2.5	
   Das 17. Jahrhundert – die „völkerrechtliche“ Lehre vom gerechten Krieg in den Schriften 
von Hugo Grotius und Emer de Vattel ................................................................................ 74	
  

2.5.1	
   Hugo Grotius ............................................................................................................... 74	
  
2.5.1.1	
   Die Ius-ad-bellum-Kriterien ................................................................................... 76	
  
2.5.1.2	
   Die Ius-in-bello-Kriterien ....................................................................................... 79	
  

2.5.2	
   Emer de Vattel ............................................................................................................. 80	
  
2.5.2.1	
   Die Ius-ad-bellum-Kriterien ................................................................................... 81	
  
2.5.2.2	
   Die Ius-in-bello-Kriterien ....................................................................................... 82	
  

2.6	
   Die Lehre vom gerechten Krieg von der Französischen Revolution bis zum Ende des 
Zweiten Weltkrieges: das Humanitäre Völkerrecht und der Völkerbund ........................... 84	
  

2.6.1	
   Der Lieber-Code .......................................................................................................... 87	
  
2.6.2	
   Die Friedenskonferenzen und Konventionen des Humanitären Völkerrechts ............ 90	
  
2.6.3	
   Der Völkerbund und der Briand-Kellogg-Pakt: Systeme der Schiedsgerichtsbarkeit   

in internationalen Streitigkeiten und der kollektiven Sicherheit ................................. 93	
  
2.6.3.1	
   Der Völkerbund ...................................................................................................... 93	
  
2.6.3.2	
   Der Briand-Kellogg-Pakt ....................................................................................... 96	
  

2.7	
   Die Charta der Vereinten Nationen .................................................................................... 97	
  
2.8	
   Zwischenfazit .................................................................................................................... 101	
  



V  

3	
   Die Risiken des 21. Jahrhunderts – eine Einführung ............................................................... 104	
  
3.1	
   Der Krieg im 21. Jahrhundert und die Angst vor der Kooperation zwischen den 

„Schurkenstaaten“ und internationalen terroristischen Netzwerken ................................. 104	
  
3.2	
   Fragile Staatlichkeit und ihre Risiken im internationalen Staatensystem ......................... 120	
  
3.3	
   Der Terrorismus und die „Schurkenstaaten“ .................................................................... 127	
  

3.3.1	
   Der Terrorismus – eine Begriffsklärung .................................................................... 131	
  
3.3.1.1	
   Ein Begriff und seine Geschichte ......................................................................... 131	
  
3.3.1.2	
   Die Hauptformen des Terrorismus ....................................................................... 136	
  
3.3.1.3	
   Die Haupteigenschaften des modernen transnationalen Terrorismus .................. 141	
  

3.3.2	
   Die Theorie des Partisanen und der moderne transnationale Terrorismus ................ 147	
  
3.3.2.1	
   Vom wirklichen zum absoluten Feind – die Zukunft des irregulären Kämpfers . 147	
  
3.3.2.2	
   Der moderne Partisan – der Terrorist ................................................................... 149	
  

3.4	
   Die neuen Kriege .............................................................................................................. 152	
  
3.4.1	
   Die zentralen Eigenschaften der „neuen“ Kriege ...................................................... 153	
  
3.4.2	
   Die „neuen“ innerstaatlichen Kriege und die Lehre vom gerechten Krieg ............... 164	
  

3.5	
   Zwischenfazit .................................................................................................................... 171 
 

4	
   Präventivkrieg oder Präemptivkrieg? Die Sicherheitsdoktrinen in internationalen Beziehungen 
des 21. Jahrhunderts ................................................................................................................... 174	
  
4.1	
   Beispiele des Präemptivkrieges und präventiven Schlags in der Geschichte – der Osirak-

Angriff und der Sechstagekrieg ......................................................................................... 180	
  
4.2	
   Das legalistische Modell und die Charta der Vereinten Nationen .................................... 183	
  
4.3	
   Der Präemptiv- und Präventivkrieg in der klassischen Lehre vom gerechten Krieg               

– Hugo Grotius und Emer de Vattel .................................................................................. 188	
  
4.4	
   Die klassische Doktrin des Präventivkrieges – Francis Bacon und Thomas Hobbes ....... 190	
  
4.5	
   Michael Walzer – die Revision des legalistischen Modells und die „ausreichende 

Bedrohung“ ........................................................................................................................ 195	
  
4.5.1	
   Daniel Webster und der „Caroline-Fall“ ................................................................... 195	
  
4.5.2	
   Die „ausreichende Bedrohung“ von Michael Walzer ............................................... 197	
  

4.6	
   Die Bush-Doktrin von der präventiven Kriegsführung .................................................... 199	
  
4.6.1	
   Was ist die Bush-Doktrin? ......................................................................................... 200	
  
4.6.2	
   Die Irak-Invasion – Präemption oder Prävention? .................................................... 201	
  

4.7	
   Zwischenfazit .................................................................................................................... 204 
 

5	
   Die militärische humanitäre Intervention ................................................................................. 207	
  
5.1	
   Die humanitäre Intervention – Begriffsklärung ................................................................ 207	
  

5.1.1	
   Begriffliche Eingrenzung .......................................................................................... 207	
  
5.1.2	
   Der Begriff der humanitären Intervention ................................................................. 210	
  

5.2	
   Die klassische staatliche Souveränität – der Begriff und seine „modernen“ 
Widersprüche..... ................................................................................................................ 212	
  

5.2.1	
   Die staatliche Souveränität – Begriffsklärung ........................................................... 212	
  
5.2.2	
   Der klassische Souveränitätsbegriff und seine Widersprüche ................................... 214	
  

5.3	
   Die humanitäre militärische Intervention in der klassischen Lehre vom gerechten Krieg 215	
  
5.4	
   Die humanitäre Intervention – geschichtliche Rückblicke ............................................... 217	
  
5.5	
   Die militärische Einmischung in internationale Beziehungen des 20. und 21.     

Jahrhunderts – von Somalia bis zum Kosovo .................................................................... 224	
  



VI  

5.6	
   Die humanitäre Intervention im modernen Völkerrecht – die Frage der Legalität der 
militärischen humanitären Intervention ............................................................................. 237	
  

5.6.1	
   Das allgemeine Gewaltverbot in der Charta der Vereinten Nationen ....................... 237	
  
5.6.2	
   Die humanitäre Intervention im Völkergewohnheitsrecht ........................................ 239	
  

5.7	
   Die moralischen Widersprüche – humanitäre Intervention oder Anti-Interventionismus? .... 
 .......................................................................................................................................... 241	
  

5.8	
   Die Begründung der Legalität und Legitimität der militärischen humanitären Intervention 
in der Ära der Charta der Vereinten Nationen – die Internationalisierung der 
Menschenrechte und die Transformation staatlicher Souveränität .................................... 242	
  

5.8.1	
   Die völkerrechtliche Begründung der militärischen humanitären Interventionen:      
die Internationalisierung der Menschenrechte .......................................................... 242	
  

5.8.2	
   Die moralische Begründung der militärischen humanitären Interventionen:               
die Transformation staatlicher Souveränität – die moralische Verpflichtung zu 
beschützen ................................................................................................................. 248	
  

5.9	
   Die Bush-Doktrin und die Legitimierung des gewaltsamen Regimesturzes im Irak ....... 252	
  
5.9.1	
   Das Selbstbestimmungsrecht im Völkerrecht ........................................................... 254	
  
5.9.2	
   Michael Walzer und das Selbstbestimmungsrecht der Völker .................................. 256	
  
5.9.3	
   Die „humanitäre“ Begründung der „Operation Iraqi Freedom“ ................................ 257	
  
5.9.4	
   Die Rolle der Bürger beim invasorischen Regimesturz ihrer Regierung .................. 261	
  

5.10	
   Zwischenfazit .................................................................................................................. 262 
 

6	
   Die Ergebnisse der Dissertation – die Konditionen der gerechten militärischen humanitären 
Intervention und des gerechten Präemptivkrieges ..................................................................... 264	
  
6.1	
   Der Wert der Ius-ad-bellum-Kriterien für militärische humanitäre Intervention und für    

den präemptiven Krieg ...................................................................................................... 264	
  
6.1.1	
   Der gerechte Grund ................................................................................................... 264	
  
6.1.2	
   Die legitime Autorität ................................................................................................ 275	
  
6.1.3	
   Die vernünftige Erfolgswahrscheinlichkeit des Krieges und die Verhältnismäßigkeit 

der Reaktion mit militärischen Mitteln ..................................................................... 293	
  
6.1.4	
   Rechte Absicht und das Ultima-Ratio-Prinzip .......................................................... 299	
  

6.2	
   Das „Stiefkind“: der Präventivkrieg ................................................................................. 302	
  
6.2.1	
   Der „beschränkte“ Präventivkrieg und seine Kontroversen ...................................... 304	
  
6.2.2	
   Der amerikanische Entwurf des rechtmäßigen Präventivkrieges im Irak ................. 306	
  

6.3	
   Die Krisen des „ius in bello“ im 21. Jahrhundert – die Proportionalität, die Immunität       
der Nichtkämpfenden, die Grauzonen der Unterscheidung zwischen Kämpfenden und 
Nichtkämpfenden und die moralische Position der Soldaten ............................................ 311	
  

6.3.1	
   Das Ius-in-bello-Kriterium der Verhältnismäßigkeit der angewandten militärischen 
Mittel ......................................................................................................................... 311	
  

6.3.2	
   Die Nichtkombattanten – das Diskriminierungsgebot und das Immunitätsprinzip ... 315	
  
6.3.2.1	
   Der doppelte Effekt der Handlung ....................................................................... 315	
  
6.3.2.2	
   Die direkte Tötung von Nichtkämpfenden/Unschuldigen – die        

Belagerungsstrategie ............................................................................................ 318	
  
6.3.2.3	
   Die Partisanentheorie – Einführung in die Problematik des Guerillakrieges ....... 321	
  

6.3.2.3.1	
   Die Geschichte des Partisanen .................................................................... 321	
  
6.3.2.3.2	
   Die Haupteigenschaften des Partisanen ...................................................... 324	
  

6.3.2.4	
   Die direkte Tötung von Nichtkämpfenden/Unschuldigen – die Theorie des   
Guerillakrieges ..................................................................................................... 325	
  

6.3.2.5	
   Die Doktrin des „äußersten Notfalls“ ................................................................... 329	
  
6.3.3	
   Die Grauzonen in der Unterscheidung zwischen Kombattanten und 

Nichtkombattanten .................................................................................................... 337	
  
6.3.4	
   Die moralische Position der Soldaten – Schuld oder Unschuld am ungerechten 

Kriegsgrund? ............................................................................................................. 341	
  



VII  

7	
   Fazit .......................................................................................................................................... 347 

 

8	
   Literaturverzeichnis .................................................................................................................. VIII	
  
 



1  

 
1 Einleitung 
 

1.1 Die Kernfrage der Dissertation 
 

Die Intention und der Zweck dieser Dissertation mit dem Titel „Die Lehre vom gerechten 

Krieg und die Risiken des 21. Jahrhunderts – der Präemptivkrieg und die militärische hu-

manitäre Intervention“ sind die Untersuchung 

- der Entwicklung der Lehre vom gerechten Krieg in der Geschichte, 

- der Risiken für die nationale und internationale Sicherheit und den Frieden im 21. 

Jahrhundert – d.h. seit dem Kollaps des Ost-West-Konflikts und der Terroranschlä-

ge vom 11. September 2001,  

- des Werts der Lehre vom gerechten Krieg für die moralische Analyse der Reaktio-

nen der internationalen Gemeinschaft auf (Bürger-)Kriege und Bedrohungen des 

Angriffs, die aus den beiden oben genannten Episoden der jüngsten Geschichte re-

sultieren. 

In meiner Arbeit beschäftige ich mich mit diesen Fragen: Wann sind der präemptive Krieg 

und die militärische humanitäre Intervention moralisch gerecht im Sinne der Lehre vom 

gerechten Krieg? Welche Schritte sind notwendig, um die gegenwärtige (Außen-)Politik 

der Staaten und das (Kriegs-)Völkerrecht, das die internationalen (Kriegs-)Beziehungen 

reguliert und normiert, zu reformieren, um neben der Legalität zugleich die moralische 

Gerechtigkeit der Entscheidungen zu garantieren?  

 

1.2 Die Beschreibung der Kernphänomene der Dissertation 
 

1.2.1 Geschichtliche Entwicklung der Lehre vom gerechten Krieg 
 

Die Lehre vom gerechten Krieg zeigt in ihrer geschichtlichen Entwicklung, dass sie kei-

nesfalls statisch ist. Die Veränderungen bei den Akteuren und in den Theorien der interna-

tionalen Theorien sowie der Kriegstypologie haben ihren Inhalt während der Jahrhunderte 

umfassend beeinflusst. Sie hat ihre Prinzipien nämlich unaufhörlich an die Realität der 

Veränderlichkeit des Krieges adaptiert. In ihrem Kern beschränkt sie den Krieg in beiden 

Bereichen, dem „ius ad bellum“, d.h. dem Recht zum Krieg, und dem „ius in bello“, d.h. 

dem Recht im Krieg. Die theoretische Entwicklung der Lehre vom gerechten Krieg       



2  

„has not been an organic evolution, but a series of paradigm shifts in response to a dialectic 

between transformations of values and technological, political, social, and cultural innova-

tions.“1 Zugleich hat das Völkerrecht im 19. und 20. Jahrhundert verschiedene Prinzipien 

der Lehre vom gerechten Krieg in seinen Normen und Gesetzen niedergeschrieben. Ge-

genwärtig beschränkt das Kriegsvölkerrecht die Kriege, denn es reguliert und normiert das 

Recht zum Krieg und das Recht im Krieg. Um schließlich zusätzlich die moralische Legi-

timität von Kriegen zu garantieren, ist es dennoch notwendig, dass das Völkerrecht und 

seine Institutionen ihre Normen und Praktiken in vielen Bereichen korrigieren. Denn das 

Völkerrecht garantiert in seiner gegenwärtigen Form die moralische Gerechtigkeit des 

Krieges und der Kriegsführung im Lichte zahlreicher Missbrauchsopportunitäten, derer 

sich die Akteure nur zu gerne bedienen, nicht optimal. 

Die Lehre vom gerechten Krieg ist in ihrer Vollständigkeit das Kompendium verschiede-

ner Denker, Theologen, Philosophen und Juristen, das die Kriterien der moralischen Be-

schränkung des Einsatzes militärischer Gewalt ortet und in der Staatspraxis etabliert, „us-

ing ethical criteria to assess both the decision to go to war (jus ad bellum) and the methods 

used to achieve its aims (jus in bello).“2 Die Lehre dient der Beschränkung des Krieges und 

seiner Rechtfertigung,3 und hat sechs Kriterien des „ius ad bellum“ (Recht zum Krieg) und 

zwei Kriterien des „ius in bello“ (Recht im Krieg): 

 

- Recht zum Krieg 

• Legitime Autorität zur Entscheidung, militärische Gewalt anzuwenden 

• Gerechter Grund 

• Rechte Absicht 

• Krieg als letztes Mittel 

• Vernünftige Erfolgswahrscheinlichkeit des Krieges 

• Verhältnismäßigkeit der Reaktion, d.h. der Entscheidung, militärische Gewalt an-

zuwenden 

 

- Recht im Krieg 

• Verhältnismäßigkeit der angewandten militärischen Mittel und Methoden 

• Immunität der Nichtkombattanten (Diskriminierungsgebot) 

                                                
1 William E. Murnion: A Postmodern View of Just War. In: Steven P. Lee (ed.): „Intervention, Terrorism, 
and Torture: Contemporary Challenges to Just War Theory“. Dordrecht: Springer 2007, 23-40. Hier: 23. 
2 Ian Attack: „The Ethics of Peace and War: From State Security to World Community“. Edinburgh: Edin-
burgh University Press 2005, 61 (Hervorhebung im Original). 
3 Ebd. 



3  

Mit der Lehre des gerechten Krieges verknüpfen viele die christlich-mittelalterlichen Posi-

tionen der Kirchenväter und -lehrer (Augustinus von Hippo, Thomas von Aquin und Fran-

cisco de Vitoria) zur Beschränkung der Gründe für den Krieg, der Personen, die die Auto-

rität haben, den Krieg im Namen des Volkes zu führen, und der Mittel und Methoden der 

Kriegsführung. Bei Aristoteles sind die Kriege nur dann gerecht, wenn sie die Polis gegen 

Barbaren führt, denn diese seien von ihrer Natur aus „zum Dienen und Beherrschtwerden 

bestimmt“.4 Cicero definiert dann die Konditionen des gerechten Krieges („bellum ius-

tum“) wie folgt: 

- formale Ankündigung und Kriegserklärung 

- Begründung durch „Schadensersatz (repetitio) bzw. Wiedergutmachung“5  

Gerechte Gründe des Krieges bei Cicero sind nur die Verteidigung gegen den Angriff der 

Gegenseite und die Verteidigung der Bundesgenossen in Not. Er etabliert die Idee, dass der 

Krieg stets die Ultima Ratio sei und dass der gerechte Krieg grundsätzlich den Frieden zum 

Zweck und Ziel hat. Im Unterschied zu Cicero ist beim Kirchenlehrer der christlichen 

Spätantike Augustinus der gerechte Grund zum Krieg nicht nur das materielle Delikt gegen 

die Gesetze der römischen Republik, sondern zusätzlich die Sünden des Geistes, d.h. 

„Denk- und Existenzweisen“6, die die „Verletzung einer von Gott geschaffenen Ordnung“ 

unmissverständlich dokumentieren.7  

Der Philosoph und Theologe Thomas von Aquin systematisiert schließlich die mittelalter-

liche Lehre vom gerechten Krieg und identifiziert drei Kriterien des gerechten Krieges – 

die Vollmacht des Fürsten, Krieg zu erklären und zu führen, den gerechten Grund zum 

Krieg und die rechte Absicht der Kriegsführer: 

 
„Zu einem gerechten Krieg sind drei Dinge erforderlich: Erstens die Vollmacht des Fürsten, 
auf dessen Befehl hin der Krieg zu führen ist. Denn es ist nicht Sache der Privatperson, einen 
Krieg zu veranlassen […]. Zweitens ist ein gerechter Grund verlangt. Es müssen nämlich 
diejenigen, die mit Krieg überzogen werden, dies einer Schuld wegen verdienen. […] Drit-
tens wird verlangt, daß die Kriegführenden die rechte Absicht haben, nämlich entweder das 
Gute zu mehren oder das Böse zu meiden.“8 

 

                                                
4 Ulrike Kleemeier: „Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges: Platon – Hobbes – Clause-
witz“. Berlin: Akademie Verlag 2002, 27. 
5 Ebd. 
6 Ebd., 29. 
7 Ebd. 
8 Thomas von Aquin: „Die deutsche Thomas-Ausgabe“. Vollständige, ungekürzte deutsch-lateinische Aus-
gabe der Summa theologica. Übersetzt von Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und Österreichs. 
Herausgegeben von der Albertus-Magnus-Akademie, Walberberg bei Köln. Salzburg u.a.: Pustet 1933 ff. 
(kurz: DThA). Hier: II-II, q. 40, a. 1, resp. (dieser Band 17B ist im Gemeinschaftsverlag F.H. Kerle in Hei-
delberg und Verlag Styria in Graz u.a. im Jahr 1966 erschienen). 



4  

In der Zeit der spanischen Barockscholastik reagiert die Lehre vom gerechten Krieg auf die 

Entwicklungen, die mit der spanischen Okkupation der Territorien der Neuen Welt seit 

dem Ende des 15. Jahrhunderts und der Position der indigenen Völker dieser Territorien 

verknüpft sind. Kein gerechter Grund zum Bekriegen dieser Völker sei die Religionsver-

schiedenheit oder die Idee, der Papst oder der Kaiser des Heiligen Römischen Reiches sei-

en die Herrscher der Welt. Die spanische Conquista sei nur dann gerecht, wenn die India-

ner die spanischen „Siedler“ in der freien Ausübung ihrer (katholischen) Religion oder die 

universelle Handelsfreiheit behindern. Der spanische Kirchenlehrer Francisco de Vitoria 

postuliert zugleich sein Konzept des subjektiv beidseitig gerechten Krieges, denn für ihn 

ist es keine utopische Idee, dass beide Seiten glauben, sie haben gerechte Gründe für den 

Krieg.  

Im frühen 17. Jahrhundert spaltet sich das Konzept der bis zu diesem Zeitpunkt moralisch-

theologischen Idee vom gerechten Krieg in zwei Richtungen. Der niederländische Jurist 

Hugo Grotius interpretiert in seinem Werk „De iure belli ac pacis“ (aus dem Jahr 1625) die 

Prinzipien der Bellum-iustum-Lehre nicht im Sinne christlicher Ethik und der moralischen 

Autorität der Kirche (mit der Reformation im 16. Jahrhundert kollabierte nämlich die 

Glaubenseinheit des europäischen Kontinents, und die Spannungen zwischen den zwei 

Konfessionen europäischer Dynastien hatten ihre Klimax im Inferno des Dreißigjährigen 

Krieges, in dem beide Parteien die Gerechtigkeit des Kriegsgrundes – den Kampf um das 

wahre Christentum – postuliert haben), sondern im Sinne des Naturrechts, der Gewohnhei-

ten und Bräuche in den internationalen Beziehungen zwischen den Herrscherhäusern Eu-

ropas und der politischen (Kolonisierung) und wirtschaftlichen (internationaler Handel) 

Verhältnisse zwischen Europa und dem Rest der Welt. Zur zweiten Richtung der Lehre 

vom gerechten Krieg im 17. Jahrhundert gehören die Friedensentwürfe z.B. von Erasmus 

von Rotterdam, William Penn oder Abbé de Saint-Pierre.  

Der Triumph des souveränen Nationalstaates im 17. Jahrhundert in Form der absolutisti-

schen Monarchien (Ludwig XIV. in Frankreich oder Karl I. in Großbritannien, später in 

der Ära des aufgeklärten Absolutismus im 18. Jahrhundert Joseph II. von Österreich oder 

Friedrich II. von Preußen) hat die Idee des gerechten Krieges auf das freie Recht des sou-

veränen Herrschers zum Krieg aus Gründen der Staatsräson („liberum ius ad bellum“) re-

duziert. Die Herrscher/Souveräne hatten nämlich nach dem Kollaps der Einheit des europä-

ischen Christentums und der universellen Autorität des Papstes keine höhere moralische 

Instanz über sich toleriert. Sie hatten identische Rechte und dies zeigt sich im Entwurf des 

objektiv beidseitigen Krieges („bellum iustum ex utraque parte“) bei Alberico Gentili.  



5  

Die Regeln des „ius in bello“, d.h. die Einschränkungen der militärischen Mittel und Me-

thoden im Felde und der Schutz der Nichtkombattanten, hatten die politischen Entschei-

dungsträger gänzlich missachtet. In dieser Konstellation ereigneten sich der Dreißigjährige 

Krieg, der erste totale Krieg der Neuzeit, und die massiven Leiden der (Land-)Bevölkerung 

in den kriegsführenden Staaten.  

Für die Literatur sind die Kabinettskriege des 18. Jahrhunderts eine kurze Atempause für 

die zivile Bevölkerung vor den Schrecken des Krieges. Diese Kriege kennzeichnen näm-

lich Beschränktheit und Pragmatismus in der Wahl ihrer Ziele durch die amtierenden Herr-

scher und Strategen des Krieges. Stehende, professionelle Heere kämpften gegeneinander, 

und in ihrem Kampf gehörte die zivile Bevölkerung in der Regel nicht zum Mittel der 

Kriegsführung oder Ziel der Racheaktionen. Die Französische Revolution und die Napole-

onischen Kriege entarten dann wieder die Methoden und Mittel der Kriegsführung. Die 

Einführung der „Levée en masse“ bzw. der allgemeinen Wehrpflicht in Frankreich im Jahr 

1793 und der Start der industriellen Revolution mit ihren „Wundern“ in der Waffenent-

wicklung und der raschen Massenproduktion der Waffen im späten 18. Jahrhundert befä-

higten die Staaten und ihre Herrscher zu Kriegen mit schier uneingeschränkter Größe der 

Truppen ausgerüstet mit leistungsfähigeren Waffen und einem ständigen Nachschub von 

Soldaten. Ideologisch vereinigt die Französische Revolution die Idee des souveränen Staa-

tes mit dem Konzept des nationalen Staates. In ihrem Verständnis sind die Völker die Trä-

ger der nationalen Souveränität und nur der Verteidigungskrieg gegen eine somit automa-

tisch ungerechte Aggression des Feindes sei unbeschränkt gerecht. Trotzdem bezeichnen 

die Revolutionäre die Aggression nicht immer in ihrem klassischen Sinne, d.h. als Angriff 

der ausländischen Macht, sondern es genügt wie im Falle des Krieges gegen Österreich im 

Jahr 1792 die politische Ordnung des Staates, um diesen anzugreifen. Wenn die politische 

Ordnung wie im Falle Österreichs eine monarchische ist, ist der Angriff Frankreichs für die 

Revolutionäre gerecht und zum Verteidigungskrieg tituliert:  

 
„Der Krieg gegen Österreich von 1792 wird mit der Begründung legitimiert, es handele sich 
um die Verteidigung eines freien Volkes gegen die ungerechte Aggression eines Monarchen. 
Als Aggression wird dabei bezeichnenderweise allein die Existenz einer monarchischen 
Ordnung angesehen.“9  

 

Die militärische Gewalt des 19. Jahrhunderts kennt keine Beschränkungen in ihren Zielen 

und Methoden, denn bereits seit dem Westfälischen Frieden im Jahr 1648 hatten die souve-
                                                
9 Ulrike Kleemeier: Krieg, Recht, Gerechtigkeit – Eine ideengeschichtliche Skizze. In: Dieter Jans-
sen/Michael Quante (Hrsg.): „Gerechter Krieg: Ideengeschichtliche, rechtsphilosophische und ethische Bei-
träge“. Paderborn: Mentis 2003, 11-28. Hier: 23. 



6  

ränen Staaten das uneingeschränkte Recht zum Krieg – und so rückt das „ius in bello“ in 

das Zentrum der Bemühungen um die Einschränkung des Krieges. Der „Lieber-Code“ des 

amerikanischen Juristen Francis Lieber aus dem Jahr 1863 ist das erste schriftliche Hand-

buch zur militärischen Disziplin und Reaktion auf die unmenschlichen Vorgänge im Ame-

rikanischen Bürgerkrieg (1861 bis 1865). Die erste Genfer Konferenz im Jahr 1864 und die 

Gründung des Internationalen Komitees vom Roten Kreuz sind die Pionierschritte in der 

Entwicklung des Humanitären Völkerrechts zum Schutz von Menschen, Einrichtungen und 

der natürlichen Umwelt vor negativen Effekten militärischer Handlungen. Der Auftakt des 

Ersten Weltkrieges und die damit einhergehenden Delikte gegen bisherige Errungenschaf-

ten im Bereich des Schutzes der Nichtkombattanten vor den Effekten eines totalen Krieges 

bekräftigten demgegenüber die Meinung der internationalen Weltgemeinschaft, dass das 

proklamierte uneingeschränkte Recht und die uneingeschränkte Praxis der souveränen 

Staaten die Prinzipien der völkerrechtlich vereinbarten Beschränkungen der Kriegsführung 

stark gefährden und diese die Staaten in ihren Kriegsstrategien völlig missachten. 

Die Zeit von 1648 bis 1918 ist in der Literatur die Ära des klassischen Völkerrechts. Diese 

Ära prägen auffällig das freie Recht des souveränen Herrschers/Staates, Krieg zu führen, 

und zugleich die Bemühungen zur Reform der Kriegsführung, d.h. das Engagement, die 

Kriegsführung zu beschränken, nicht jedoch die Ächtung des Krieges im Allgemeinen. So 

notiert Otto Kimminich, dass „das klassische Völkerrecht insgesamt keine Friedensmacht 

in dem Sinne war, daß es den Krieg aus der internationalen Politik verbannen wollte.“10 

Die Denker und Politiker haben aufgrund dieser Tendenzen die Friedensprojekte und Ent-

würfe des „ewigen Friedens“ zur Gründung einer friedlichen Gemeinschaft der souveränen 

Völker aus dem 17. und 18. Jahrhundert neu aktiviert. Aus ihren Ideen resultieren schließ-

lich der Völkerbund und der Briand-Kellogg-Pakt. Der erste Schritt zur gänzlichen Illegali-

tät und zur Bemühung um eine Prohibition des Krieges in internationalen Beziehungen ist 

der Briand-Kellogg-Pakt von 1928. Dieser untersagt jedoch nur den Angriffskrieg. Die 

Selbstverteidigung gegen die ungerechte Aggression ausländischer Streitkräfte gegen terri-

toriale Integrität oder politische Unabhängigkeit ist dagegen rechtmäßig. Erst mit der Char-

ta der Vereinten Nationen aus dem Jahre 1945 entscheiden sich die Mitgliedsstaaten für 

prinzipielle Ächtung des Krieges in zwischenstaatlichen Verhältnissen und sogar für die 

Ächtung der Androhung militärischer Gewalt.  

In den Jahren nach der Schrift von Hugo Grotius bis hin zur Zeit zwischen den beiden 

Weltkriegen im 20. Jahrhundert ist die Lehre des gerechten Krieges in den Werken des 
                                                
10 Otto Kimminich: Der gerechte Krieg im Spiegel des Völkerrechts. In: Reiner Steinweg (Redaktion): „Der 
gerechte Krieg: Christentum, Islam, Marxismus“. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, 206-223. Hier: 211. 



7  

Völkerrechts und in den Handbüchern zur militärischen Disziplin nahezu gänzlich elimi-

niert. Das Völkerrecht und insbesondere das Humanitäre Völkerrecht absorbieren die Ideen 

und Konzepte aus der historischen Tradition vom gerechten Krieg und bemühen sich, mit 

ihren Normen und Regeln den Krieg und die Kriegsführung zu „verrechtlichen“. Für Otto 

Kimminich ist das Völkerrecht somit der „Überwinder der Lehre vom gerechten Krieg“.11  

 

1.2.2 Die Kritiker der Lehre vom gerechten Krieg 
 

Die Tradition des „bellum iustum“ wird von verschiedenen Ideologien stark kritisiert. Der 

Militarismus ist gegen die Potentialität des gerechten Krieges, d.h. gegen die Fusion des 

Krieges und der moralischen Gerechtigkeit. Diese Ideologie bekräftigt, dass nur das Er-

zeugen und Vorführen militärischer Stärke und Superiorität die Sicherheit und den Frieden 

des Staates und seiner Bürger garantieren können. Der Militarismus im religiösen Kontext 

ist das Produkt des kompromisslosen Heiligen Krieges aus dem Alten Testament gegen die 

Feinde der Israeliten. Dieser Heilige Krieg „occurred as the Lord of hosts led the Chosen 

People in self-righteous and merciless wars against their foes.“12 Im Mittelalter rechtferti-

gen die christlichen Herrscher und Päpste ihre Kriege gegen Muslime im Heiligen Land 

und gegen Häretiker und Ungläubige in Europa mit der Idee, den Heiligen Krieg gegen die 

Feinde Christi zu führen. Der totale Krieg im modernen Zeitalter wie der Erste und Zweite 

Weltkrieg ist dagegen der Krieg des Nationalstaates um seine nationalen Interessen. Er 

mobilisiert die Ressourcen seiner Gesellschaft, er annulliert völlig die Grenze der Unter-

scheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten und mobilisiert Massenvernich-

tungswaffen gegen seine Feinde.13 Der Terrorismus ist, wie der totale Krieg, eine Ideolo-

gie, die bekräftigt, dass das sakrosankte Ziel die unbeschränkte Wahl der Mittel und Me-

thoden der Kriegsführung rechtfertigt. Der Terrorismus ist grundsätzlich (d.h. ohne hier 

den Begriff des staatlichen Terrors mit zu berücksichtigen) das Mittel der nichtstaatlichen 

Akteure gegen den Staat, seine Bürger und seine Strukturen                                               

„on either a local or a global scale: the manifestation of a readiness to die for a cause, in 

random (perhaps suicidal) attacks on innocent civilians or horrific attacks on salient au-

thorities or vulnerable political and economic facilities.“14  

                                                
11 Kimminich: Der gerechte Krieg im Spiegel des Völkerrechts, 217 f. 
12 Murnion: A Postmodern View of Just War, 31. 
13 Ebd., 32. 
14 Ebd.  



8  

Der Krieg im Militarismus ist ein Wert an sich, d.h., er ist zentraler Inhalt der menschli-

chen (und/oder zwischenstaatlichen) Beziehungen und Werte der politischen Ordnung und 

des gesellschaftlichen Lebens sowie ein legitimes und begünstigtes Mittel des Kampfes um 

die Interessen des Staates. Zugleich hat er grundsätzlich uneingeschränkt Priorität vor den 

friedlichen Mitteln zur Lösung von Konflikten. 

Der Pazifismus15 ist natürlich der diametrale Gegensatz zum Militarismus. Diese Idee ver-

kündet in ihrem Kern, dass der Krieg grundsätzlich ungerecht ist, da er mit der Gewalt und 

dem Töten assoziiert ist. Für Iain Atack ist der Pazifismus „conventionally presented as the 

view that it is morally wrong to support or participate in war.“16 Michael Haspel schildert 

den Kern der pazifistischen Traditionen und ihrer Strategien, die „die Anwendung von 

(militärischer) Gewalt zur Bearbeitung von Konflikten ablehnen und die Überwindung der 

Institution des Krieges zum Ziel haben.“17 Ähnlich notiert Atack: „Pacifists oppose the use 

of armed force both internationally (war), as well as domestically to achieve social and 

political change (violent revolution).“18 Jedoch bleibt das Ziel des Pazifismus19, der „ewi-

ge“ Friede und Freundschaft zwischen Menschen und Staaten, „an eschatological hope or 

an asymptotic goal.“20  

In der Ära der europäischen Reformation (und des frühen Christentums vor der Christiani-

sierung des Römischen Reiches) verknüpfen die Denker den Pazifismus mit der Idee der 

gewaltfreien Separation von der korrupten Kirche/Religion oder der Welt sowie mit dem 

Märtyrertod des Gegners der herrschenden Eliten.21 In der Neuzeit und der säkularen Ära 

gilt der Pazifismus als zentraler Wert der gewaltfreien Bewegungen gegen politische Ge-

walt oder staatlichen Terrorismus, d.h. gegen „colonial oppression, slavery apartheid, mili-

tary occupation, institutional racism, fascism and totalitarianism, international war, nuclear 

                                                
15 Zu den Formen des Pazifismus vgl. Ernst Tugendhat: „Rationalität und Moral in der Friedensbewegung: 
Formen des Pazifismus“. Berlin: Arbeitskreis Atomwaffenfreies Europa 1985. 
16 Iain Atack: „The Ethics of Peace and War: From State Security to World Community“. Edinburgh: Edin-
burgh University Press 2005, 76. 
17 Michael Haspel: Die Grenzen des Pazifismus in einer Ethik der internationalen Beziehungen“. In: Barbara 
Bleisch/Jean-Daniel Strub (Hrsg.): „Pazifismus: Ideengeschichte, Theorie und Praxis“. Bern u.a.: Haupt 
Verlag 2006, 177-192. Hier: 181. 
18 Atack: The Ethics of Peace and War: From State Security to World Community, 76. 
19 Barbara Bleisch/Jean-Daniel Strub (Hrsg.): „Pazifismus: Ideengeschichte, Theorie und Praxis“. Bern u.a.: 
Haupt Verlag 2006. 
20 Murnion: A Postmodern View of Just War, 32. Winfried Nachtwei legt zugleich die politischen und gesell-
schaftlichen Schritte zur Etablierung „einer an Gewaltfreiheit orientierten Politik“ dar: institutionelle Stär-
kung des Systems der Vereinten Nationen und seiner Normen, das Nation- und State-Building in fragilen 
Staaten, „die verbindliche Begrenzung des Militärischen auf die Ziele der Verhütung und Eindämmung von 
Krieg und Gewalt“ und „die Vermeidung eigener Beiträge zur Konfliktverschärfung“. Winfried Nachtwei: 
Pazifismus zwischen Ideal und politischer Realität. In: Barbara Bleisch/Jean-Daniel Strub (Hrsg.): „Pazifis-
mus: Ideengeschichte, Theorie und Praxis“. Bern u.a.: Haupt Verlag 2006, 303-318. Hier: 314. 
21 Murnion: A Postmodern View of Just War. 32; Roland H. Bainton: „Christian Attitudes Toward War and 
Peace. A Historical Survey and Critical Re-evaluation“. Nashville: Abingdon 1960, 53 ff. 



9  

weaponry“.22 Gefeierte friedliche Freiheitsbewegungen sind die von Mahatma Gandhi, 

Martin Luther King oder Nelson Mandela.  

Für den (politischen) Realismus ist die Moralität der Kriege irrelevant. Für Iain Atack 

„[t]here are three key characteristics of international politics according to political realism: 

state sovereignty, state security or survival, and state ‘self-help’, or the zero-sum nature of 

state interests.“23 Diesen fügt er die Realität der Anarchie im System der internationalen 

Staatengemeinschaft bei.24 Der Autor meint, dass die anarchische Struktur des internatio-

nalen Staatensystems diese Realität kompetitiver Staaten – verständlich, da sie die gleichen 

Interessen haben – stark begünstigt, da keine höchste Instanz die Relationen reguliert. Re-

sultat sind (permanente) Kriege, um die nationalen Interessen zu realisieren oder die natio-

nale Sicherheit, Integrität und Unabhängigkeit zu verteidigen. Zusätzlich meinen die Rea-

listen, dass die Souveränität des Staates von seiner Fähigkeit, (militärische) Gewalt zu nut-

zen, „defined and defended“ ist, „both internally and externally“.25 Der italienische Politi-

ker und Philosoph Niccolò Machiavelli z.B. verteidigt in seiner Kriegstheorie den Realis-

mus, denn die Entscheidungen des Regenten (z.B. die zum Krieg) unterliegen keinen ethi-

schen Handlungsnormen. Sein Ziel ist es nämlich, uneingeschränkt dem Staat und seinen 

Interessen zu dienen. Die Realisten akzentuieren die Autonomie der Politik von der Ethik, 

insbesondere wenn moralische Prinzipien konträr zu den staatlichen Interessen sind. Der 

Rechtfertigungsgrund des Krieges ist bei den Realisten die Staatsräson, und so ist der rea-

listische Krieg gänzlich instrumentell, denn das politische (nationale) Interesse des Staates 

entscheidet über seine Außenpolitik und über die Kriegsführung. Nicht die Moral be-

herrscht die außenpolitischen Entscheidungen, sondern die Fähigkeit, die Freiheit, die Un-

abhängigkeit und die Interessen der politischen Ordnung zu sichern. Für die Realisten ist 

der Krieg episodisch notwendiges Mittel „zur Realisierung nationaler politischer Interes-

sen. Sie bewerten ihn rein instrumentell unter dem Gesichtspunkt politischer Klugheit, 

nicht aber normativ.“26 Michael Walzer skizziert das Motto des Realismus: „‚Inter arma 

silent leges‘: in Kriegszeiten schweigt das Gesetz.“27 Die Realisten begründen die Priorität 

der nationalen Interessen vor den moralischen Normen in der internationalen Politik, da es 

an einem internationalen Konsens über die universell gültigen moralischen Werten und 

zugleich an den Institutionen, die Delikte gegen dieses Werte sanktionieren könnten, man-
                                                
22 Murnion: A Postmodern View of Just War, 32. 
23 Atack: The Ethics of Peace and War: From State Security to World Community, 11. 
24 Ebd. 
25 Ebd., 13. 
26 Barbara Merker: Die Theorie des gerechten Krieges und das Problem der Rechtfertigung von Gewalt. In: 
Dieter Janssen/Michael Quante (Hrsg.): „Gerechter Krieg: Ideengeschichtliche, rechtsphilosophische und 
ethische Beiträge“. Paderborn: Mentis 2003, 29-43. Hier: 35. 
27 Michael Walzer: „Gibt es den gerechten Krieg?“. Stuttgart: Klett-Cotta 1982, 23. 



10  

gelt. Diese Situation lähmt die außenpolitische Praxis, denn es scheint, dass es politisch 

unklug ist, seine Entscheidungen an der imaginären Moralität zu orientieren und seine Inte-

ressen zu vernachlässigen, denn dies gefährdet die territoriale Integrität und politische Un-

abhängigkeit im desolaten zwischenstaatlichen Raum: 

 
„So weisen sie darauf hin, dass es auf internationaler Ebene keinen Konsens über moralisch 
richtiges und moralisch falsches Verhalten gibt. Wo es aber keinen akzeptierten Moralkodex 
gibt, gibt es auch keine für die Akteure verbindlichen Normen. Des weiteren stellen sie her-
aus, dass es keine Instanz gibt, die über die Einhaltung internationaler Regeln wacht und ihre 
Befolgung erzwingt. […] Unter diesen Bedingungen kann es aber keinem Staat zugemutet 
werden (und wird sich kein Staat dazu bereit finden), sein Verhalten anderen Staaten gegen-
über an moralische Normen zu binden, weil er – angesichts nicht gewährleisteter Reziprozi-
tät – fürchten müsste, auf diese Weise seine Fähigkeit zur Selbstbehauptung zu untergraben 
und damit seine Existenz aufs Spiel zu setzen. Schließlich heben einige Realisten hervor, 
dass Regierungen durchaus moralische Verpflichtungen haben. Nur bestehen diese Ver-
pflichtungen ausschließlich gegenüber der eigenen Bevölkerung, in deren Auftrag sie handelt 
und deren Interessen sie nach außen vertritt. Auch die Interessen anderer Gesellschaften und 
Gruppen in Betracht zu ziehen, wie es moralische Normen auf internationaler Ebene verlan-
gen (würden), steht ihr daher nicht zu.“28  

 

In der Kriegsführung hat die militärische Notwendigkeit Priorität und sie entscheidet über 

die militärischen Mittel – die Norm für Entscheidungen ist nicht die Moral (in) der Kriegs-

führung, sondern nur der Sieg. Für das Ziel der Nation, seinen Feind im kriegerischen 

Kampf zu besiegen, hat die Wahl der Mittel keine Grenzen. Die militärische Notwendig-

keit unterscheidet nicht zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten, sondern zwischen 

den Strategien, die den Sieg unterstützen, und den Strategien, die den Sieg blockieren. Im 

Gegensatz zu dieser interessenorientierten und sogar rücksichtslosen Seite bemüht sich der 

Realismus seit der Neuzeit, die Willkürlichkeit der Kriege mit der Etablierung des völker-

rechtlichen Kriegsrechts zu beschränken und somit seine negativen Effekte zu dämmen.29  

Weitere Typen der Kritik richten sich gegen historische Entwürfe und Varianten des ge-

rechten Krieges, insbesondere gegen die Missionierung der Barbaren und Heiden in den 

mittelalterlichen Kreuzzügen, gegen das Ketzerpogrom auf dem europäischen Kontinent, 

die Konfessionswaffengänge der Neuzeit und die Unterwerfung der Indios, der Stämme 

der Neuen Welt. Die gegenwärtige Kritik an der Tradition des gerechten Krieges richtet 

sich gegen den praktischen Gebrauch dieser Tradition zur Rechtfertigung des politischen 

Ethos und der politischen Entscheidungen, wie z.B. die Kosovo-Intervention der NATO 

(North Atlantic Treaty Organization).30
  

                                                
28 Peter Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“. In: Arbeitspapier des Insti-
tuts für Interkulturelle und Internationale Studien Nr. 31/05, 3-41. Hier: 20. 
29 Murnion: A Postmodern View of Just War, 33. 
30 Merker: Die Theorie des gerechten Krieges und das Problem der Rechtfertigung von Gewalt, 35. 



11  

 

1.2.3 Die Risiken des 21. Jahrhunderts – der Präemptivkrieg und die militärische 
humanitäre Intervention 

 

Bereits vor den Anschlägen vom 11. September 2001 und den „prominenten“ humanitären 

Interventionen wie derjenigen der NATO im Kosovo im Jahr 1999 assoziierte man die 

Moralität der Kriege und der Kriegsführung mit der Lehre vom gerechten Krieg und ihren 

Prinzipien. Mit der Zeit hat sich der Inhalt der Lehre verändert, und nun ist sie mit der mo-

dernen Ära in internationalen Beziehungen konfrontiert: dem „Untergang“ des Konzepts 

der staatlichen Souveränität, dem Aufblühen der politischen Bewegung für den Schutz von 

universellen Menschenrechten und dem internationalen Terrorismus.31 Der Präemptivkrieg 

und die militärische humanitäre Intervention sind die Reaktionen auf Entwicklungen in den 

internationalen Beziehungen, die sich insbesondere seit dem Kollaps der Ost-West-Teilung 

der Welt in blutigen Bürgerkriegen und internationalem Terrorismus zutragen. Aus den 

Konflikten der zerfallenden oder gescheiterten Staaten in den 90er Jahren des 20. Jahrhun-

derts, die die Literatur mit dem Begriff „neue“ Kriege definiert, resultieren die Reaktionen 

der Staaten, die das Konzept der staatlichen Souveränität und das Prinzip der Nichteinmi-

schung aushöhlen und das Konzept der universellen Menschenrechte so popularisieren, 

dass es nun völkerrechtlich und moralisch zwingend ist, diese Menschenrechte militärisch 

zu schützen. Bereits seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts ist der „Bedeutungsverlust 

zwischenstaatlicher Kriege“32 immer deutlicher spürbar. Neue Sicherheitsbedrohungen 

etablieren sich in den Köpfen der politischen Entscheidungsträger und der Weltöffentlich-

keit: die „neuen“ (Bürger-)Kriege und der transnationale Terrorismus, die in den Ländern 

mit zerfallender oder gescheiterter Staatlichkeit blühen. Für den Soziologen Ulrich Beck 

sind die „neuen“ Kriege  

 
„organisierte Formen privatisierter Gewalt, die sich an die Stelle staatlicher setzen, das staat-
liche Gewaltmonopol anfechten, aushöhlen, ersetzen. Die Akteure, die hier das Regiment 
führen, sind nicht-staatliche Kommandeure und Lokaldiktatoren: oft in einer Person religiöse 
oder nationalistische Fundamentalisten und geldgierige Gewaltunternehmer, die mafiose 
Netzwerke ausbilden, die zugleich vom Waffenschmuggel, Drogenhandel und erpreßten 
Schutzgeldern leben, von Diebstahl und Plünderungen.“33  

 

                                                
31 Steven P. Lee: Introduction. In: Steven P. Lee (ed.): „Intervention, Terrorism, and Torture: Contemporary 
Challenges to Just War Theory“. Dordrecht: Springer 2007, 3-19. Hier: 5. 
32 Bernhard Zangl/Michael Zürn: „Frieden und Krieg: Sicherheit in der nationalen und postnationalen Kons-
tellation“. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003, 178. 
33 Ulrich Beck: „Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit“. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2008, 265 (Hervorhebung im Original). 



12  

Der Terrorismus ist „random and unpredictable violence.“34 Diese irrationale Gewalt sät 

zwangsläufig Panik und Chaos, und zwar mit dem Ziel „to advance a political agenda, alt-

hough terrorism may be divorced from a political agenda as a sort of nihilistic glee in caus-

ing disorder.“35 Die gefährlichste Eigenschaft des modernen Terrorismus ist, neben dem 

Fakt, dass seine Netzwerke international operieren und es schier utopisch ist, deren Verste-

cke oder die nächsten Ziele zu lokalisieren, dass er gezielt unschuldige Menschen tötet: „In 

Kantian language, terrorists use their victims as a mere means to their ends: these victims 

are used to make a political point.“36 Für diese „Transnationalisierung der Gewalt“ ist es 

signifikant, dass „die vormals klaren Grenzen zwischen Kriminalität, Bürgerkrieg, Terro-

rismus und Menschenrechtsverletzungen zunehmend verschwimmen.“37  

Zur Gruppe der militärischen humanitären Interventionen zählen z.B. der Kosovokrieg der 

NATO im Jahr 1999 oder der Einsatz der Truppen der Vereinten Nationen unter amerika-

nischer Führung in Somalia zwischen 1992 und 1995. Zur Gruppe der präemptiven Kriege 

gehört z.B. der Sechstagekrieg Israels gegen das arabische Bündnis im Jahr 1967. Den 

Irakkrieg seit 2003 hat dagegen die Propaganda der Bush-Regierung zum gerechten prä-

emptiven Krieg gegen den „Schurkenstaat“ Irak stilisiert. Das traditionelle Konzept der 

Selbstverteidigung oder der kollektiven Verteidigung gegen den Angriff der Gegenseite 

scheint hier machtlos zu sein gegen die neuen Gefahren für den internationalen Frieden 

und die Gerechtigkeit. Mit dieser Schwächung der Normen des (Kriegs-)Völkerrechts er-

starkt die Lehre vom gerechten Krieg: „Parallel dazu erlebt die Theorie des gerechten 

Krieges eine kaum für möglich gehaltene Renaissance, lassen sich doch mit ihrer Hilfe 

gerade militärische Einsätze rechtfertigen, die völkerrechtlich unzureichend legitimiert 

sind.“38  

Der Gegenstand des vierten und fünften Kapitels ist die Studie der beiden Phänomene, die 

die ethische Prüfung am nötigsten haben, da der Politiker, der eine humanitäre Intervention 

oder einen präemptiven Krieg im Namen seines Volkes führt, in der Regel den Begriff des 

gerechten Krieges nutzt, um den Rückhalt der Bevölkerung zu garantieren und seinen 

„Schlaf des Gerechten“ zu schützen.39  

 

                                                
34 Andrew Fiala: „The Just War Myth: The Moral Illusions of War“. Lanham u.a.: Rowman & Littlefield 
Publishers 2008, 101. 
35 Ebd., 102. 
36 Ebd., 103. 
37 Zangl/Zürn: Frieden und Krieg: Sicherheit in der nationalen und postnationalen Konstellation, 186. 
38 Oliver Hidalgo: Der „gerechte“ Krieg – ein moralphilosophischer Holzweg. In: Christian Starck (Hrsg.): 
„Kann es heute noch ‚gerechte Kriege‘ geben?“. Göttingen: Wallstein Verlag 2008, 67-108. Hier: 69. 
39 Ebd., 71. 



13  

 

1.2.4 Die Sicherheitsdoktrinen des 21. Jahrhunderts – Prävention oder Präemption? 
 

Die sogenannte Bush-Doktrin erweitert den Inhalt des Konzepts der Selbstverteidigung 

eines Staates. Diese traditionelle Strategie der Selbstverteidigung basiert auf dem Recht 

des Staates, sich gegen den ersten Schlag des Feindes zu verteidigen. Ihr Kern ist temporär, 

d.h., der Staat schreitet in den Krieg und startet militärische Operationen dann, wenn der 

Angriff der Gegenseite bereits realisiert ist. Die Bush-Doktrin etabliert dagegen einen neu-

en temporären Kern der Selbstverteidigung. Sie ist nun antizipatorisch oder „proactive“.40 

Dieses neue Konzept der Selbstverteidigung, das „The National Security Strategy of The 

United States“ (NSS) vom September 2002 mal mit dem Begriff der Präemption („preemp-

tion“) und mal mit dem Begriff Prävention („prevention“) dargestellt hat, ist die verständ-

liche Reaktion des Staates auf die Gefahren des 21. Jahrhundert, ruft George W. Bush (der 

Präsident der Vereinigten Staaten von Amerika in den Jahren 2001 bis 2009) aus. Denn die 

politischen und militärischen Führer hatten früher den augenscheinlichen Luxus, „a visible 

mobilization of armies, navies, and air forces preparing to attack“41 zu visualisieren und so 

den ersten Schlag gegen den Feind zu begründen. Im 21. Jahrhundert hat sich die Situation 

für politische und militärische Entscheidungsträger geändert. Die Gefahr verkörpert nun 

die Allianz zwischen staatlichen und nichtstaatlichen Akteuren, welche ihre gemeinsame 

Mission gegen die Ideale der Demokratie, des Liberalismus, des Friedens und der Sicher-

heit in der internationalen politischen Ordnung zusammenführt. Diese Akteure seien die 

„Schurkenstaaten“ und ihre Massenvernichtungswaffen sowie verschiedene terroristische 

Netzwerke, die international operieren, meint die NSS: 

 
„We must adapt the concept of imminent threat to the capabilities and objectives of today’s 
adversaries. Rogue states and terrorists do not seek to attack us using conventional means. 
They know such attacks would fail. Instead, they rely on acts of terror and, potentially, the 
use of weapons of mass destruction – weapons that can be easily concealed, delivered cov-
ertly, and used without warning.“42 

 

                                                
40 Rachel Bzostek: „Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities“. Alder-
shot/Burlington: Ashgate 2008, 2. 
41 „The National Security Strategy of the United States of America“ vom September 2002 der Regierung des 
Präsidenten George W. Bush (2001 bis 2009) (kurz NSS, 2002): http://www.ndu.edu/library/epubs/nss09-
2002.pdf (Abruf am 4. Juni 2009). Hier: NSS, 2002, 15; vgl. Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, 
Norms and Anticipatory Military Activities, 2. „The National Security Strategy of the United States of Ame-
rica“ sind Berichte zur außenpolitischen Sicherheitsstrategie, die die amerikanische Regierung dem Kongress 
(der Legislative) präsentiert. In meiner Dissertation beschäftige ich mich mit „The National Security Strategy 
of the United States of America“ vom September 2002 der Regierung des Präsidenten George W. Bush (im 
Amt von 2001 bis 2009). 
42 NSS, 2002, 15. 



14  

Im vierten Kapitel der Dissertation analysiere ich das legalistische Modell der Charta der 

Vereinten Nationen, d.h. das traditionelle Verständnis der Selbstverteidigung der territoria-

len Unabhängigkeit und politischer Souveränität gegen den Angriff der Gegenseite. Da-

nach untersuche ich die klassische Lehre vom gerechten Krieg und skizziere die Gründe 

des gerechten Verteidigungskrieges bei Hugo Grotius und Emer de Vattel. Die beiden Ju-

risten unterscheiden sich in ihrem Verständnis des Rechts zu Selbstverteidigung: Hugo 

Grotius postuliert nur den präemptiven Angriff gegen den unmittelbar bevorstehenden An-

griff der Gegenseite und Emer de Vattel zudem den präventiven Schlag gegen zukünftige 

Gefahren. Mit Vattel führe ich in die klassische Lehre vom präventiven Krieg ein, denn 

Francis Bacon und Thomas Hobbes rechtfertigen die Angriffspolitik des ersten Schlags 

gegen die potentiellen, zukünftigen Gefahren mit dem Konzept der „gerechten Angst“ vor 

dem Feind. Der nächste Schritt in der Analyse der präemptiven Kriegsführung und ihrer 

moralischen Rechtmäßigkeit ist das Konzept der Selbstverteidigung vor einer unmittelbar 

bevorstehenden Gefahr, d.h. wenn die Notwendigkeit zur Verteidigung zwingend ist (Ul-

tima Ratio) und wenn der militärische Angriff der bedrohten Seite proportional zur Gefahr 

ist – die „Caroline-Klausel“. Michael Walzer streckt den Handlungsrahmen der präempti-

ven militärischen Gewalt weiter und argumentiert, dass diese Gewalt rechtmäßig ist, wenn 

die aggressiven Intentionen der Gegenseite und ihre Präparationen für den Angriff eindeu-

tig sind und wenn das Zögern die Lage des (bald) Angegriffenen verschlechtert und die 

Bedrohung vergrößert. Im letzten Abschnitt des vierten Kapitels analysiere ich die Bush-

Doktrin aus dem Jahr 2002: ihre Ursachen in den brennenden Türmen in New York im 

September 2001, ihre Intention der Bekämpfung der Proliferation von Massenvernich-

tungswaffen und des gefährlichen Zusammenspiels von „Schurkenstaaten“ und terroristi-

schen Organisationen sowie ihren propagandistischen Wert der Verschleierung der präven-

tiven Natur des Krieges im Irak seit 2003.  

 

1.2.5 Die militärische humanitäre Intervention 
 

Das fünfte Kapitel der Dissertation analysiert die militärische Intervention zum Schutz der 

Bevölkerung des ausländischen Staates, wenn ihre Regierung die grundlegenden Men-

schenrechte gezielt eliminiert und/oder ihren Kollaps systematisch ignoriert. Verknüpft mit 

dem Begriff der humanitären Intervention ist die Untersuchung des Begriffes Souveränität 

und zugleich des Widerspruches dieses Begriffes infolge der neueren Entwicklungen im 

Bereich der Internationalisierung der Menschenrechte. Zentral ist die Frage, ob der Staat, 

wenn er nicht fähig oder bereit ist, seine Bürger vor Gefahren (von innen und außen) zu 



15  

schützen, weiterhin zur Souveränität und zur internationalen Norm der Nichteinmischung 

in seine inneren Angelegenheiten bevollmächtigt ist. Die klassische Lehre von der humani-

tären Intervention in den Schriften von Hugo Grotius und Emer de Vattel rechtfertigt eine 

Intervention in die inneren Angelegenheiten des Staates zum Schutz der Bevölkerung ge-

gen gravierende Menschenrechtsverletzungen. In der Zeit seit der Charta der Vereinten 

Nationen ist das Völkerrecht jedoch hartnäckig: Staatliche Souveränität, territoriale Integri-

tät und politische Unabhängigkeit sind Pfeiler des modernen Staates und der modernen 

internationalen Beziehungen. Das Recht zum militärischen Einmischen in die inneren An-

gelegenheiten des Staates eliminieren die Charta der Vereinten Nationen und das moderne 

Völkerrecht. Neutralisiert diese Norm jedoch automatisch das Recht zur humanitären In-

tervention zum Schutz der Menschenrechte? Vor den Rechtfertigungsthesen der humanitä-

ren Intervention mit militärischen Mitteln definiere ich die moralischen Widersprüche ge-

gen diese Art der Intervention, d.h. die Vorwürfe der interessenorientierten und selektiven 

Politik der Staaten, die ihre militärisch-expansionistischen Interventionen nur aus propa-

gandistischen Motiven in humanitäre Gründe kleiden oder sogar nicht intervenieren, wenn 

der militärische Einsatz nationalen Interessen, d.h. der Staatsräson, widerspricht.  

Die Begründung der Legitimität der humanitären Intervention mit militärischen Mitteln 

lokalisiere ich in der Internationalisierung der Menschenrechte und der Transformation 

staatlicher Souveränität. Den militärischen Interventionismus in Situationen humanitärer 

Katastrophen gegen das Nichteinmischungsprinzip aus der Charta der Vereinten Nationen 

rechtfertigen nämlich völkerrechtlich definierte „Rechtsgutverletzungen“43 wie der Völ-

kermord, die Folter oder die Sklaverei. Die (grundlegenden) Menschenrechte verpflichten 

zum Schutz und legitimieren den militärischen Einsatz gegen die völkerrechtlich postulier-

te Souveränität des Staates und gegen das Prinzip der Nichteinmischung. Zum „qualitati-

ven Element“44 der Menschenrechtsverletzungen „muss ein quantitatives Moment hinzu-

treten, bevor eine Intervention zulässig ist.“45 Das heißt, dass nicht jede Menschenrechts-

verletzung eine Intervention mit militärischen Mitteln rechtfertigt. Der Großteil der Auto-

ren spricht von „gravierenden“ Menschenrechtsverletzungen im Sinne der Brutalität und 

im Sinne der Zahl der Opfer unter der Bevölkerung: „Wo diese quantitative Grenze genau 

verläuft, ab der eine Intervention zulässig ist, läuft auf eine Abwägungsfrage im Einzelfall 

hinaus und kann nicht abstrakt für alle denkbaren Fälle bestimmt werden.“46 Sie „im Ein-

                                                
43 Christoph Henke: Ein Beitrag zur neueren Lehre vom gerechten Krieg. In: Christian Starck (Hrsg.): „Kann 
es heute noch ‚gerechte Kriege‘ geben?“. Göttingen: Wallstein Verlag 2008, 109-157. Hier: 134. 
44 Ebd., 132 ff. 
45 Ebd., 135. 
46 Ebd. 



16  

zelfall“ zu definieren, ist die Pflicht des intervenierenden Staates oder Bündnisses. Der 

letzte Abschnitt des fünften Kapitels handelt von der Legitimierung des gewaltsames Re-

gimesturzes im Irak aus der Bush-Doktrin zum Schutz der irakischen Bevölkerung gegen 

den repressiven und brutalen Diktator und so indirekt zum Schutz der amerikanischen Be-

völkerung und der Weltöffentlichkeit vor der Gefahr der Proliferation irakischer Massen-

vernichtungswaffen aus den Händen des verrückten Diktators an die Terroristen. Rechtfer-

tigt die Diktatur, d.h. die nichtdemokratische politische Ordnung, militärische Intervention 

gegen das völkerrechtliche Selbstbestimmungsrecht? Oder ist die Intervention nur dann 

moralisch rechtmäßig, wenn sie dem Schutz der Menschen vor gravierenden humanitären 

Katastrophen dient, die Herrschaftsform nicht berücksichtigend?  

 

1.3 Die Ergebnisse der Dissertation 
 

Im sechsten und letzten Kapitel der Dissertation prüfe ich die Fähigkeit der Kriterien der 

Lehre vom gerechten Krieg, die modernen Kriegstypen – die militärische humanitäre In-

tervention und den Präemptivkrieg – und die Mittel und Methoden der modernen Kriegs-

führung moralisch zu normieren. Meine zentrale These in diesem Kapitel ist, dass die Leh-

re vom gerechten Krieg nicht nur verfälscht und manipulativ der Rhetorik der Politiker für 

ihre persönlichen Ziele oder Zwecke der Staatsraison dient, sondern dass sie in ihrer tat-

sächlichen Form die Mittel hat, den unumgänglichen Krieg moralisch zu normieren – im 

Dienste der Menschheit und der Humanität. Und dies ist ihr historisch dokumentierter und 

idealer Zweck. 

Bei den gerechten Gründen für humanitäre Intervention mit militärischen Mitteln analysie-

re ich die Menschenrechtsverletzungen, die diesen militärischen Einsatz moralisch recht-

fertigen. In der Prüfung der gerechten Gründe für einen präemptiven Schlag gegen den 

Staat, der noch keinen Angriff gestartet hat, geht es darum, dass nur die unmittelbar bevor-

stehende Gefährdung der nationalen Grenzen und/oder des internationalen Friedens und 

der Sicherheit den präemptiven ersten Schlag rechtfertigt. Der Staat, der Massenvernich-

tungswaffen produziert und bei dem die Gefahr akut ist, dass er diese Waffen an terroristi-

sche Organisationen weiterverkauft „darf […] ohne Mandat des Sicherheitsrates nicht so-

fort angegriffen werden. Der Angriff ist erst im letzten Moment zulässig, in dem die Ent-

wicklung der Atomwaffen noch mit der erforderlichen Sicherheit verhindert werden 

kann.“47 Bei der rechtmäßigen Autorität zur militärischen humanitären Intervention ist die 

                                                
47 Henke: Ein Beitrag zur neueren Lehre vom gerechten Krieg, 139. 



17  

Reform des Völkerrechts zwingend notwendig. Die Vereinten Nationen sind in ihrer ge-

genwärtigen Form und mit gegenwärtigen Entscheidungsprozessen unfähig, die Menschen-

rechte effektiv und unparteilich zu schützen. Verpflichtend sind die innere Reform des 

Sicherheitsrates der Vereinten Nationen und die Delegierung des Ermächtigungsrechts auf 

weitere Organe der Vereinten Nationen (wie die Generalversammlung) oder internationa-

le/supranationale Organisationen (wie die NATO).  

Nicht verhältnismäßig ist die militärische humanitäre Intervention, wenn sie in der Eskala-

tion des Konflikts resultiert, sondern nur, wenn „deutlich mehr Menschen gerettet werden, 

als Menschen […] ihr Leben verlieren.“48 Die Erfolgswahrscheinlichkeit der humanitären 

Intervention ist nicht nur mit der Beendigung der humanitären Katastrophe garantiert, son-

dern in identischer Weise mit den nachhaltigen Konzepten der Friedenskonsolidierung in 

den Staaten, die oft jahrelang brutale ethnische und/oder religiöse Konflikte geprägt haben. 

Der präemptive Krieg ist nur dann verhältnismäßig, und sein (nachhaltiger) Erfolg garan-

tiert, wenn er die Gefahr beträchtlich minimiert, oder sie gar eliminiert, und wenn der mili-

tärische Schlag im proportionalen Verhältnis zu den Dimensionen der Gefahr ist. 

Die militärische humanitäre Intervention hat nur dann die rechte Intention, wenn sie dem 

Schutz der bedrohten Menschenrechte dient und wenn sie das Resultat gescheiterter Be-

mühungen ist, die Menschenrechtsverletzungen mit diplomatischen Mitteln oder nichtmili-

tärischen Sanktionen friedlich zu beseitigen. Der gerechte präemptive Krieg hat die rechte 

Intention nur dann, wenn er der Minimierung oder Eliminierung der Gefahr dient und 

wenn das Zögern oder verschiedene Methoden der Beschwichtigung des Gegners diese 

Gefahr nur potenzieren.  

Bei den Ius-in-bello-Prinzipien49 ist es in der Kriegsführung zwingend notwendig – um die 

moralische Gerechtigkeit des Krieges zu garantieren, der militärischen humanitären Inter-

vention wie des Präemptivkrieges – die folgenden Regeln zu berücksichtigen: 

- Die Zivilbevölkerung und ihre Einrichtungen sind keine rechtmäßigen Ziele militä-

rischer Operationen. 

- Begründet ist der Tod von Zivilisten oder die Zerstörungen ihrer Objekte nur in 

Fällen, wenn es sich um „Kollateralschäden“ des Krieges handelt, d.h. wenn sie 

nichtintendierte Opfer rechtmäßiger Operationen gegen das militärische Personal 

und ihre Einrichtungen sind. 

                                                
48 Henke: Ein Beitrag zur neueren Lehre vom gerechten Krieg, 137. 
49 Ebd., 149 f. 



18  

- Nicht rechtmäßig sind Operationen wenn klare Indikationen signalisieren, dass das 

Leben von Zivilisten bedroht ist. 

- Nicht rechtmäßig sind Methoden und Mittel der Kriegsführung, die unnötig das 

Leben von Zivilisten bedrohen, wenn zugleich militärische und/oder politische Ent-

scheidungsträger über Alternativen verfügen (z.B. der Luftkrieg der NATO im Ko-

sovokrieg und der Widerstand der Mitgliedsstaaten, mit ihren Bodentruppen ein-

zumarschieren). 

- Nicht rechtmäßig ist die Nutzung von Massenvernichtungswaffen – chemischen, 

biologischen und nuklearen, da diese vorrangig die Tötung von Zivilisten zum Ziel 

haben. 

- Nicht rechtmäßig ist die Tötung von Kriegsgefangenen oder von verwundeten Sol-

daten der Gegenseite. 

- Nicht rechtmäßig ist die Folter von Kriegsgefangenen. Das Militärgefängnis ist 

kein rechtfreier Raum und jeder Gefangene hat das Recht auf eine faire Gerichts-

verhandlung. 

In diesem Abschnitt der Dissertation prüfe ich die verschiedenen Bemühungen der Autoren 

der Lehre vom gerechten Krieg, diese oben genannte völkerrechtliche Normierung der Me-

thoden und Mittel der Kriegsführung moralisch zu legitimieren und zu vervollständigen. Es 

handelt sich hierbei um Gruppen von Menschen, die in den Krieg involviert – jedoch keine 

Soldaten50 – sind. Der Kern dieses Abschnitts ist die Untersuchung der „risikolosen“ 

Kriegsführung wie z.B. im Kosovokrieg und der Präferenz der intervenierenden Staaten, 

Luftkrieg im Zielland zu führen, um so ihre Soldaten optimal zu schützen – nicht die Zivi-

listen. Zudem rücken die Analyse des Guerillakrieges und der Problematik der Unterschei-

dung zwischen Kombattanten, d.h. Guerillas und der zivilen Bevölkerung, die Prüfung des 

Konzepts des „äußersten Notfalls“ von Michael Walzer, die Untersuchung der Grauzonen 

in der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten im Lichte der Ar-

beiter in der Kriegsindustrie und die Betrachtung des Konzepts der moralischen Haftung 

des Soldaten für die Delikte gegen das Kriterium des „ius ad bellum“ in den Mittelpunkt 

dieses Abschnitts. 

 

 

 

 

 
                                                
50 Henke: Ein Beitrag zur neueren Lehre vom gerechten Krieg, 149 f. 



19  

 

1.4 Der Forschungsstand 
 
Den Forschungsstand meiner Dissertation systematisiere ich in zwei Themenfelder: die 

grundlegenden (Streit-)Fragen des Sujets und den Literaturbestand. 

Die Lehre vom gerechten Krieg hat in der Öffentlichkeit und in der (Friedens-)Forschung 

in Deutschland eine negative Konnotation – primär verständlich, wenn man zwei Perspek-

tiven inspiziert: 

- Der Krieg ist so grundsätzlich böse, dass er gar nicht – unter keinen Umständen – 

moralisch rechtmäßig sein kann. Ohnehin sind Krieg und Gerechtigkeit „für viele 

Vorstellungen, die sich nicht ohne Widerspruch zusammenfügen lassen.“51 Die pa-

zifistischen Positionen weisen den Krieg prinzipiell zurück, und dennoch kann die-

sen eine unmissverständliche Verteidigungssituation gegen den Angriff feindlicher 

Gegenseite auslösen. Logischerweise wäre dies ein moralisch rechtmäßiger Grund 

des Krieges, gänzlich im Sinne der Lehre des gerechten Krieges. Nur dass man ge-

wöhnlich kaum einen Krieg – trotz modernster Präzisionswaffen und internationa-

ler Gesetze – moralisch führen kann. Dies ist seine Natur, und hier sei die Lehre 

ohne Einfluss und gar obsolet, meinen viele deutsche Friedensforscher.52 

- Die Rhetorik der Politiker vor den Kriegen in Afghanistan und im Irak, die die Leh-

re unmissverständlich dazu nutzten, um eine aggressive außenpolitische Strategie 

zu etablieren, die man gar nicht moralisch rechtfertigen konnte. Demgemäß hat die 

Manipulationsmaschinerie dieser Politiker die Lehre in solch einer Dimension 

kompromittiert, dass der Schaden als irreparabel erscheint.  

Dennoch scheint die folgende Frage verständlich: Kann die Nutzung militärischer Gewalt 

in Situationen humanitären Krisen oder präemptiver Selbstverteidigung moralisch legitim 

sein, im Sinne der Konditionen der Lehre vom gerechten Krieg?  

Ich habe diese Arbeit um die Frage der normativen Plausibilität der Lehre vom gerechten 

Krieg skizziert und in meinem Schlussteil meine Antwort auf den Titel „Die Lehre vom 

gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“53 konzipiert. Moralisch ist ein Krieg nur 

dann rechtmäßig, wenn der Kriegsakteur sämtliche Einzelkriterien der Lehre vom gerech-

ten Krieg tatsächlich befriedigt – die des „ius ad bellum“ („Recht zum Krieg“) und die des 

„ius in bello“ („Recht im Krieg“). Dieses heißt in der Praxis: 

                                                
51 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 17. 
52 Ebd., 3 ff. 
53 Der Titel des Arbeitspapiers von Peter Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzicht-
bar?“. 



20  

- Der Krieg kann nicht auf beiden Seiten gerecht sein, denn sogar in Fällen, in denen 

beide Parteien die Konditionen des „ius in bello“ vollzählig berücksichtigen, schei-

tert eine der Parteien in der Regel am gerechten Kriegsgrund. Dagegen kann ein 

Krieg auf beiden Seiten ungerecht sein: „Sehr wohl möglich ist es aus der Perspek-

tive der Lehre vom gerechten Krieg hingegen, dass ein Krieg auf beiden Seiten un-

gerecht ist“.54 

- Die beiden Teile dieser Doktrin, das „ius ad bellum“ und das „ius in bello“, sind 

voneinander unabhängig, und dies heißt, dass die kriegsführende Partei beiden Per-

spektiven des moralisch rechtmäßigen Krieges uneingeschränkt verpflichtet ist:  

 

„Die Unabhängigkeit der beiden Teile der Lehre vom gerechten Krieg schließt insbesonde-
re ein, dass auch eine Konfliktpartei, die ihre Entscheidung, Gewalt anzuwenden, unter 
Verweis auf die Kriterien des ius ad bellum rechtfertigen kann, an die Regeln des ius in 
bello gebunden bleibt. Damit ein Krieg moralisch zulässig ist, muss er in beiderlei Hinsicht 
gerecht sein.“55 

 

Oliver Hidalgo ist einer der Kritiker der Lehre, denn er meint, dass die „Rede von der ‚Ge-

rechtigkeit‘ des Krieges kontraproduktiv“ ist, da es „für denjenigen, der sich aus bestimm-

ten Gründen dazu gezwungen sieht, Krieg zu führen, niemals eine moralisch wie auch im-

mer geartete Sicherheit dafür geben kann und geben darf, das Richtige zu tun!“56 Kriegs-

führung ist demgemäß generell eine moralische Schuld, weil „jeder Krieg das Leben Un-

schuldiger fordert“ und weil „es für denjenigen, der Krieg führt, niemals eine moralische 

Entschuldigung geben kann“.57 Für Andrew Fiala ist der „gerechte“ Krieg ein Mythos, 

denn  

 

„[t]he just war theory expresses our best moral thinking about war. But it is false to assume 
that since we know what a just war would be, just wars actually exist. In fact, there are no 
just wars. Nor is there any good reason to suppose that it is actually possible for there to be 
just wars.“58  
 

Nun zu den Vorwürfen im Detail und den Dementi.   

 

 

 

                                                
54 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 7. 
55 Ebd. (Hervorhebung im Original). 
56 Hidalgo: Der „gerechte“ Krieg – ein moralphilosophischer Holzweg, 70 f. (Hervorhebung im Original). 
57 Ebd., 106. 
58 Fiala: The Just War Myth: The Moral Illusions of War, 3. 



21  

1. Obsoleszenz-Vorwurf  

Die Kritiker meinen, die Lehre vom gerechten Krieg sei mittelalterlicher Provenienz und 

demgemäß obsolet im modernen Zeitalter. Tatsächlich reichen ihre Wurzeln bis in die An-

tike, wie ich im Kapitel zur geschichtlichen Entwicklung der Doktrin argumentiere.59 Den-

noch teile ich die Meinung, dass die beiden Regeln des „ius ad bellum“ und des „ius in 

bello“ eine „normative Orientierungsfunktion für spätere Epochen wie die unsrige“60 haben 

können. Der Vorwurf der historischen Entstehungsperspektive der Lehre heißt nicht, dass 

sie unzeitgemäß ist und dass ihre Konditionen moralisch zulässiger Kriege die Komplexität 

moderner Kriegsführung nicht inkludieren können, denn man  

 

„muss sich vor Augen führen, dass die Lehre vom gerechten Krieg kein starres und bis ins 
Detail ausgearbeitetes theoretisches System ist, das zu irgendeinem Zeitpunkt in endgültiger 
kanonischer Form fixiert wurde. Vielmehr handelt es sich um eine intellektuelle Tradition, 
die im Laufe ihrer Geschichte verschiedene Wandlungen erfahren hat.“61   

 

2. Bellizismus-Vorwurf 

Nein, die Lehre vom gerechten Krieg ist nicht bellizistisch, da sie den Krieg nicht ideali-

siert oder in ihm ein Mittel zum Zweck in internationalen Beziehungen oder gar zum 

Zweck des (souveränen) Staates sieht. Für die Lehre ist der Friede der ideale Zustand im 

Staat und in der internationalen Staatengemeinschaft. Nur sie isoliert sich nicht von realen 

Verhältnissen. Sie akzeptiert, dass der Krieg weiterhin ein gängiges Mittel ist, politische, 

militärische, religiöse oder wirtschaftliche Interessen zu realisieren. Daher schafft sie den 

normativen Rahmen, um diesen Zustand zu reglementieren. Sie meint, dass „nur sehr spe-

zielle Umstände militärische Gewalt rechtfertigen können“, und daher ist „die von der 

Theorie angelegte Meßlatte sehr hoch.“62  

 

3. Kein-moralisch-zulässiger-Krieg-Vorwurf 

Diesen Einwand konzipiert Mayer korrekt: „Die Lehre vom gerechten Krieg setzt voraus, 

dass es möglich und sinnvoll ist, zwischen moralisch zulässigen und moralisch unzulässi-

gen Kriegen zu unterscheiden. Diese Voraussetzung ist falsch.“63 Er notiert weiter, dass die 

Inhalte dieser Fundamentalkritik zwei unterschiedliche Ideologien sind, der Realismus und 

der Pazifismus, und die Kritik daher einen sehr konträren Inhalt hat: 

 
                                                
59 Vgl. Dissertation, 30 ff. 
60 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 12. 
61 Ebd., 13 (Hervorhebung im Original). 
62 Ebd., 16. 
63 Ebd., 19. 



22  

„Er wird auf der einen Seite von Realisten erhoben und lautet dann speziell: Die Vorausset-
zung, es sei möglich und sinnvoll, zwischen gerechten und ungerechten Kriegen zu unter-
scheiden, ist falsch, weil moralische Kriterien auf Kriege nicht anwendbar sind, weil Kriege 
sowohl in ihrer Entstehung als auch in ihrem Verlauf einer ‚Logik‘ folgen, die von morali-
schen Erwägungen nicht tangiert wird. Auf der anderen Seite wird diese Voraussetzung aber 
auch von (radikalen) Pazifisten zurückgewiesen, weil sie die Auffassung vertreten, dass die 
Anwendung militärischer Gewalt nicht nur unter bestimmten Bedingungen, sondern grund-
sätzlich moralisch falsch ist.“64 

 

Wie bereits in dieser Abhandlung referiert, meint der Realismus, dass man moralische 

Konzepte und Kategorien nicht für internationale Politik nutzen kann, da sie keinen signi-

fikanten Einfluss haben, weil sich die Staaten in ihren Entscheidungen nur auf die nationa-

len Interessen stützen.65 Die Realisten sind der Auffassung, dass sich die Staaten und ihre 

Entscheidungsträger nicht von moralischen Kategorien lenken lassen (dürfen), sondern von 

ihrer Fähigkeit, die korrekten Maßnahmen zu wählen und zu realisieren, um die nationale 

Existenz garantieren zu können. Zudem sei es doch manifest, dass in der internationalen 

Staatengemeinschaft kein gemeinsam akzeptierter Moralkodex vorliegt, der tatsächlich alle 

Mitglieder verpflichtet, und keine Institution existiert, die diesen kontrollieren und die 

Verstöße gegen diesen Konsens sanktionieren könnte.66  

Die Mehrheit der pazifistischen Theorien weist die Potentialität des moralisch zulässigen 

Krieges gänzlich zurück, da in ihrem Verständnis die Gewalt nie eine moralische Legitimi-

tät haben kann. Nur können diese Positionen kaum Argumente etablieren, die in einer Kon-

frontation mit dem genuinen Trieb des Menschen (und im weiteren Sinn der Staaten) zur 

Notwehr bzw. Nothilfe siegen können.67 

Die Lehre vom gerechten Krieg meint zu Recht, dass der Krieg nicht aus den zwischen-

menschlichen und zwischenstaatlichen Relationen zu annullieren sei. Der Krieg darf zu-

gleich kein rechts- und moralfreier Raum sein. In ihrer Rolle der ethischen Theorie enthält 

die Lehre vom gerechten Krieg die strengen Konditionen, die die Entscheidung zum Krieg 

und seine Durchführung normativ reglementieren. Die moralische Rechtfertigungsfähigkeit 

des Krieges ist für die Lehre maßgebend; sie entwirft Kriterien, die ihn limitieren, bis hin 

zum Friedenspostulat im Kern der Doktrin. In der Historie der Welt und in den Zukunftsvi-

sionen ist der „ewige Friede“ kaum mehr als ein attraktives Denkmodell, denn der Krieg ist 

allgegenwärtig. Mit nuklearen Waffen hat er seine militärische Vernichtungskraft sogar 

optimiert. Die Positionen des radikalen Pazifismus sind demgemäß in der Realität obsolet 

                                                
64 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 19 (Hervorhebung im Original). 
65 Vgl. Dissertation, 9 f.; Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 20. 
66 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 20. 
67 Ebd., 23. 



23  

(darf man sich gegen Angriffe nicht verteidigen?), und der politische Realismus meint mit 

Recht, dass die Politik (oftmals) keine Rücksicht auf moralische Kategorien nimmt. Dem-

gemäß ist der wahre Kern der Doktrin nicht die Frage, ob es gerechte Kriege geben kann, 

sondern wie man die Gewalt legitimieren kann, um sie anschließend größtmöglich zu re-

duzieren. Die Äußerung des moralischen Standards in der Lehre dient der Gewaltpräventi-

on bzw. der sittlichen Regulierung des staatlichen Gewaltmonopols, um die völkerrechtli-

chen Normen, die die internationale Staatengemeinschaft in ihren Relationen engagiert, zu 

optimieren und stärker an die Einzelfälle und Detailfragen in der breiten Palette der Risi-

ken für den Frieden und die Sicherheit zu adaptieren. Die Inklusion der moralischen Per-

spektive des Krieges führt zu einer differenzierten Diskussion in der Öffentlichkeit und 

demgemäß zur kritischeren Entscheidungsfindung für oder gegen den Krieg.  

 

4. Normenkonfliktvorwurf 

Dieser Einwand kreist um die etablierte Meinung, dass das Völkerrecht die internationalen 

Beziehungen reguliert,und daher zusätzliche normative Kriterien oder gar Orientierungs-

konzepte „entweder überflüssig [sind] oder […] Normenkonflikte [erzeugen], mit dem 

Effekt, dass die normative Orientierung, die die Lehre vom gerechten Krieg verspricht, 

gerade nicht geleistet wird.“68 Tatsächlich demonstrieren das Völkerrecht und die Lehre 

vom gerechten Krieg zahlreiche Gemeinsamkeiten. In ihrem Kern dienen beide der Rest-

riktion und strengen Reglementierung des Krieges, der nur in Extremfällen zulässig ist 

(legal bzw. legitim), und sind „primär auf den Frieden hin orientiert“.69 Beide Perspektiven 

regeln den Krieg in beiden Hinsichten, der des „ius ad bellum“ und der des „ius in bello“. 

So sind „gemäß dem geltenden Völkerrecht illegale Kriege in aller Regel (aber nicht im-

mer) auch gemäß der Lehre vom gerechten Krieg illegitime Kriege und umgekehrt.“70 Die-

ses „nicht immer“ illustriert das Spannungsverhältnis zwischen den zwei normativen Prin-

zipien – Recht und Moral – am Beispiel einer (vom Sicherheitsrat der Vereinten Nationen 

nicht autorisierten) humanitären Intervention mit militärischen Mitteln. Ich reduziere die 

Diskrepanzen, und füge hinzu, dass diese Intervention die weiteren Regeln des „ius ad bel-

lum“ und „ius in bello“ gänzlich respektiert.71 Das heißt, dass die humanitäre Intervention 

moralisch zulässig sein kann, von der Position völkerrechtlicher Normen jedoch illegitim 

ist, da sie der Sicherheitsrat nicht ermächtigt hat. Was hat in solchen Konfliktfällen die 

                                                
68 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 24.  
69 Ebd., 25. 
70 Ebd. (Hervorhebung im Original). 
71 Ebd., 26. 



24  

Priorität zur abschließenden Einschätzung der militärischen Aktion: die Moral oder das 

Recht? Mayer repliziert hier, dass 

 
„die Moral bzw. die Ethik in unserer normativen Praxis eine gewisse Art von Priorität ge-
genüber dem Recht genießt […]. Diese zeigt sich darin, dass wir zwar häufig das Recht vom 
moralischen Standpunkt kritisieren (und diese Möglichkeit immer gegeben ist), nicht aber 
umgekehrt.“72  

 

Dieses heißt nicht, dass die Moral eine zentralere Position in Konfliktfällen hat, sondern 

zum einen, dass die rechtlichen Normen weiterhin die innen- und außenpolitischen Hand-

lungen verpflichten,73 und zum Zweiten, dass die Moral das Recht in sich absorbiert, „und 

zwar in Gestalt einer moralischen Verpflichtung zum Rechtsgehorsam.“74 Eine moralische 

Handlung, die nicht zugleich rechtskonform ist, höhlt nicht pauschal das Völkerrecht aus. 

Zum einen drängt sie die völkerrechtliche Rechtordnung zu Reformen und Konformität mit 

den gesellschaftlichen Entwicklungen, speziell in ihrer Ausführung in der Praxis (ich mei-

ne hier hauptsächlich die Kritik an der Selektivität und Ineffektivität des Sicherheitsrates 

der Vereinten Nationen im Kontext der humanitären Interventionen), und zum Zweiten 

„gibt die Unrechtmäßigkeit einer Intervention ihren Kritikern ein überaus gewichtiges 

(wenn auch nicht unter allen Umständen durchschlagendes) moralisches Argument an die 

Hand.“75 

 

5. Post-bellum-Vorwurf 

Die Kritiker meinen, dass die Lehre vom gerechten Krieg mit ihrer Kondition des „ius ad 

bellum“ und „ius in bello“ nur das Recht zum Krieg und das Recht im Krieg, d.h. den 

Kriegszustand, reguliert. Jedoch wie reguliert sie die Zustände nach dem Krieg, d.h. wenn 

der (gerechte) Akteur die intensiven Kampfhandlungen abschließt und seine primäre Ab-

sicht, z.B. die akute humanitäre Krise unverzüglich zu lösen, realisiert ist? Denn, und Ma-

yer meint dies mit Recht:  

 

„welche Berechtigung könnte eine Intervention haben, die zwar aus moralisch richtigen 
Gründen und mit moralisch zulässigen Mitteln geführt wurde, deren wünschenswerte Kon-
sequenzen (wie z.B. die Beendigung von gravierenden, massiven Menschenrechtsverletzun-
gen) aber nicht nachhaltig sind, weil die intervenierenden Staaten nichts Eiligeres zu tun ha-
ben, als ‚ihre Jungs nach Hause zu holen‘, und auch nicht bereit sind, die für die dauerhafte 
Befriedung des Landes oder der Region notwendigen Ressourcen aufzubringen?“76 

                                                
72 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 26. 
73 Ebd. 
74 Ebd. (Hervorhebung im Original). 
75 Ebd., 27. 
76 Ebd., 32. 



25  

Hier sind die Kritiker ziemlich inkonsistent, denn sie interpretieren die Konditionen gar 

nicht oder irreführend. Zunächst ist die Lehre vom Krieg nicht statisch und ist es in der 

Rolle sehr konsequent, sich an den modernen Entwicklungen zu orientieren und ihren 

normativen Rahmen zu adaptieren. Die Ius-ad-bellum-Konditionen postulieren nämlich 

klar, dass der Krieg nur dann legitim ist, wenn man ihn mit einer plausiblen und vernünfti-

gen Erfolgswahrscheinlichkeit führt und wenn die guten Konsequenzen und Effekte der 

Kriegsstrategien, Mittel und Methoden die schlechten Folgen übertreffen; „[b]eides trifft 

aber […] nur zu, wenn der betreffende Akteur bereit ist, sich auch über das Kriegsende 

hinaus in dem Land bzw. der Region zu engagieren, in dem bzw. in der er militärisch in-

terveniert.“77 Demgemäß vermerkt hier Mayer korrekt, „dass die Lehre vom gerechten 

Krieg in diesem Punkt zu allgemein ist und ihr deshalb ein explizites ius post bellum hin-

zugefügt werden müsste“.78 Zahlreiche Autoren und zeitgenössische Denker der Lehre 

vom gerechten Krieg entwerfen dagegen längst ihre Versionen der Doktrin, die sich – wie 

schon in den Jahrhunderten seit ihrer Genesis – kontinuierlich an die weitläufigen Verän-

derungen in der politischen Ordnung, im Militär und in der Gesellschaft adaptieren. So 

kann keine seriöse kritische Forschung der Lehre vom gerechten Krieg die etablierten Kri-

terien des „ius post bellum“ totschweigen. Für Michael Walzer etablieren die Konditionen 

des „ius post bellum“ einer militärischen humanitären Intervention ihre „gerechte Beendi-

gung“, und es ist in seinem Verständnis notwendig, dass sie „darlegen, unter welchen Be-

dingungen Okkupation, Regimewechsel und Protektorat legitim sind“.79 Für Mark Evans 

sind diese Konditionen dazu da, um den Frieden und die Gerechtigkeit zu stabilisieren und 

nachhaltig zu sichern. Er meint, dass ein „gerechter“ intervenierender Akteur die Aufgabe 

hat, Frieden unter den Konditionen zu etablieren, „which are proportionately determinated 

to make that peace just and stable as well as to redress the injustice which prompted the 

conflict“.80 Er hat außerdem die Pflicht, für die materiellen und finanziellen Mittel zu sor-

gen, die einen (Wieder-)Aufbau und wirtschaftliches Wachstum garantieren können, sowie 

den Prozess der allgemeinen Aussöhnung zu imitieren und zu protegieren, personell und 

finanziell.81  

Die Kritiker der Lehre vom gerechten Krieg sind im Allgemeinen der Auffassung, dass sich 

die Politik nicht an moralischen Handlungsnormen orientieren kann. Für sie ist es der Zu-

                                                
77 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 32. 
78 Ebd. (Hervorhebung im Original). 
79 Michael Walzer: „Erklärte Kriege – Kriegserklärungen“. Hamburg: Europäische Verlagsanstalt/Sabine 
Groenewold Verlage 2003, 50. 
80 Mark Evans: Moral Theory and the Idea of a Just War. In: Mark Evans (ed.): „Just War Theory: A Reap-
praisal“. Edinburgh: Edinburgh University Press 2005, 1-21. Hier: 13. 
81 Ebd. 



26  

ständigkeitsbereich der Rechtsordnung, die politischen Entscheidungen zu initiieren und zu 

bestätigen, denn die Risiken grundsätzlicher Orientierung an der Moral sind weitläufig. 

Die Orientierung der Politik an der Moral hat nämlich die Potentialität, die rechtliche Ord-

nung im Staat (d.h. dem Rechtsstaat) und zugleich das Völkerrecht, das zwischenstaatliche 

Verhältnisse reguliert, entschieden zu gefährden. Ist somit die Tradition des gerechten 

Krieges tatsächlich nur ein moralphilosophischer Entwurf, der bereits obsolet ist? In der 

Lehre vom gerechten Krieg sind die Moral und das Recht tatsächlich häufig ineinander 

integriert. In ihren Anfängen hat die Lehre sehr oft mit der Religion konvergiert. Die mo-

derne Separation von Moral und Recht etablierte das Völkerrecht, und es involviert zahl-

reiche normative Kriterien, die bereits die klassische Lehre vom gerechten Krieg artiku-

liert. Zugleich hat diese Separation den moralphilosophischen Entwurf des „bellum ius-

tum“ in seiner regulativen Rolle zum (Völker-)Recht intensiviert. Die moralphilosophische 

Position ist nämlich von maßgebendem Vorteil für die ständige moralische Revision der 

Normen und Wertschätzungen dieses Völkerrechts und für die permanente Korrektur oder 

Einschränkung des rechtlichen Rahmens zur Kriegsführung.82 Die Perspektive größerer 

moralischer Legitimität heißt nicht, dass sich die Politik und die politischen Entscheidun-

gen der staatlichen Machtinhaber (einzig) an moralischen Handlungsdirektiven zu orientie-

ren haben, sondern dass die moralphilosophische Position für die gesellschaftliche Akzep-

tanz und Gerechtigkeit des Krieges und des (Post-Kriegs-)Friedens substanziell ist. Für 

Iain Atack liegt die Rolle der Lehre vom gerechten Krieg in ihrer kritischen Fähigkeit, dass 

sie zur ständigen normativen Perfektionierung und Korrektur des Völkerrechts und der 

internationalen (politischen) Ordnung beiträgt.83 

Autoren wie Otto Kimminich sind strikte Gegner der Lehre vom gerechten Krieg: Für ihn 

ist sie (juristisch) tot, besiegt und eliminiert vom Völkerrecht und der generellen Friedens-

pflicht der Charta der Vereinten Nationen. Er skizziert ihre Tücken:  

 

„Der Dreißigjährige Krieg, in dem Mitteleuropa nicht nur zwei Drittel seiner Bevölkerung 
und entsprechende Güter verlor, sondern auch einen unbeschreiblichen Verfall seiner geisti-
gen Verfassung und seiner Sitten erlebte, gibt uns eine Ahnung von dem Zustand, in den die 
Welt versunken wäre, wenn es dem Völkerrecht nicht gelungen wäre, die Lehre vom gerech-
ten Krieg zu überwinden. Unter den Bedingungen des Industriezeitalters ist das ius ad bel-
lum des klassischen Völkerrechts unerträglich geworden. Daher ist es beseitigt und durch die 
allgemeine Friedenspflicht ersetzt worden. Aber dieser Erfolg würde zunichte, wenn er mit 
dem Wiederaufleben der Lehre vom gerechten Krieg bezahlt werden müßte.“84  

 

                                                
82 Evans: Moral Theory and the Idea of a Just War, 36 ff. 
83 Atack: The Ethics of Peace and War: From State Security to World Community, 72. 
84 Kimminich: Der gerechte Krieg im Spiegel des Völkerrechts, 218. 



27  

Nur ist die Lehre vom gerechten Krieg gar nicht (juristisch) tot. Diese Friedenspflicht aus 

der Charta der Vereinten Nationen, die Kimminich zeigt, ist sogar ihre grundlegende Funk-

tion. Da das System der kollektiven Sicherheit des Völkerrechts die Kriege nicht eliminiert 

oder die Kriegsführung verrechtlicht und humanisiert hat im Sinne der Proportionalität der 

militärischen Mittel, der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten 

und der Immunität der Nichtkombattanten vor direkten militärischen Angriffen, sind die 

Kriterien des gerechten Krieges grundlegend für die Restriktion des Rechts zum Krieg und 

zugleich des Rechts im Krieg. Die Zuständigkeit der moralischen Philosophie (und der 

Prinzipien des gerechten Krieges) ist es, dem Ausbau, dem Fortschritt und – wenn nötig – 

der Korrektur des Völkerrechts zu dienen. Dieser Zweck der Lehre initiiert schließlich ihre 

Wiederentdeckung zwischen den beiden Weltkriegen mit den Werken von Alfred Vander-

pol („La Doctrine scholastique du droit de guerre“) und James Brown Scott („The Spanish 

Origin of International Law“). Der Jurist James Brown Scott z.B. schildert in seinem Werk 

die historische Verknüpfung zwischen der Tradition vom gerechten Krieg und dem Völ-

kerrecht.85 Die Werke dieser Autoren „made obvious both the continuity of modern tradi-

tion on the restraint of war and its growth out of medieval just war thought.“86  

Der Literaturbestand zum Themenkomplex dieser Dissertation ist sehr umfangreich. Zur 

Einführung in den Begriff des Krieges und der Kriegsführung ist das Werk von Carl von 

Clausewitz „Vom Kriege“ bis heute in seinem Verständnis der Strategie, der Taktik und 

der Philosophie des Krieges einzigartig. Bei der völkerrechtlichen Interpretation und Nor-

mierung des Kriegszustandes in beiden Konditionen der Lehre vom gerechten Krieg, des 

„ius ad bellum“ und des „ius in bello“, habe ich meine Abhandlung auf zwei Werke ge-

stützt: „Documents on the Laws of War“ von Adam Roberts und Richard Guelff  und „The 

Laws of Armed Conflicts: A Collection of Conventions, Resolutions and Other 

Documents“ von Dietrich Schindler und Jiri Toman.  

Nun nähere ich mich der Lehre vom gerechten Krieg an. Bei der detaillierten wissenschaft-

lichen Skizze, vervollständigt mit Beispielen aus der militärischen, gesellschaftlichen und 

politischen Geschichte, sind meiner Meinung nach drei Werke grundlegend: „Ideology, 

Reason, and the Limitation of War: Religious and Secular Concepts 1200-1740“ und „Just 

War Tradition and the Restraint of War: A Moral and Historical Inquiry“ von James Tur-

ner Johnson sowie im deutschsprachigen Raum „Der gerechte Krieg: Christentum, Islam, 

Marxismus“ von Reiner Steinweg. Zu den zentralen Figuren der klassischen Lehre vom 
                                                
85 James Brown Scott: „The Spanish Origin of International Law: Francisco de Vitoria and his Law of Na-
tions“. Union, NJ: Lawbook Exchange 2008. 
86 James Turner Johnson: „Just War Tradition and the Restraint of War: A Moral and Historical Inquiry“. 
Princeton, NJ: Princeton University Press 1981, 329. 



28  

gerechten Krieg zähle ich den spanischen Kirchenlehrer Francisco de Vitoria und den nie-

derländischen Juristen Hugo Grotius. Beide Denker verknüpften zu Beginn der Neuzeit die 

christlich-mittelalterliche Tradition des gerechten Krieges des Augustinus und Thomas von 

Aquin mit den Phänomenen des souveränen säkularen Staates, der zwischenmenschlichen 

Humanität in Kriegszeiten, des Völkerrechts und der überseeischen Expansion der europäi-

schen Mächte. Zu den beiden prominenten Werken gehören die Quellentexte „De jure belli 

ac pacis“ von Grotius und „De iure belli“ und „De Indis“ von Vitoria. 

Die beiden inhaltlichen Teilbereiche der Lehre vom gerechten Krieg, das Recht zum Krieg 

(„ius ad bellum“) und das Recht im Krieg („ius in bello“), sind Forschungsschwerpunkte 

zahlreicher Autoren. So beschäftigen sich z.B. Jeff McMahan („The Ethics of Killing in 

War“), Terry Nardin („Law, Morality, and the Relations of States“) oder Larry May („Hu-

manity, Prisoners of War, and Torture“) detailliert mit den Konditionen des „ius in bello“ 

in der modernen Kriegsführung. David Luban („Just War and Human Rights“, „Preventive 

War“) oder Anthony Clark Arend („International Law and the Preemptive Use of Military 

Force“) rücken ihren Fokus dagegen auf die Konditionen des „ius ad bellum“. 

Einen sehr guten und detaillierten Querschnitt der historischen Entwicklungen, der beiden 

Teilbereiche der Lehre und der gegenwärtigen Probleme der Lehre vom gerechten Kriege 

zeigen die Werke von Alex J. Bellamy „The Just Wars: From Cicero to Iraq“, von Cian 

O’Driscoll „The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the 

Twenty-First Century“ sowie die beiden Sammelbände „Rethinking the Just War Traditi-

on“ von Michael W. Brough, John W. Lango und Harry Van der Linden und „Just War 

Theory: A Reappraisal“ von Mark Evans.  

Maßgebend für das Verständnis der Lehre vom gerechten Krieg, für die Verknüpfung zwi-

schen ihren klassischen Denkern und gegenwärtiger Relevanz im 20./21. Jahrhundert sind 

die Werke von Michael Walzer („Gibt es den gerechten Krieg“), Richard J. Regan („Just 

War: Principles and Cases“), James Turner Johnson („Can Modern War Be Just?“) und 

Paul Ramsey („War And The Christian Conscience/How shall Modern War Be Conducted 

Justly?“), der die Lehre in den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts in seinen Forschungen zur 

Gerechtigkeit des nuklearen Krieges wieder in den Fokus wissenschaftlicher Diskurse 

transferierte. 

Zuletzt beschäftige ich mich in meiner Arbeit mit den zwei militärisch-politischen Realitä-

ten des 21. Jahrhunderts: mit dem Präemptivkrieg und der humanitären Intervention mit 

militärischen Mitteln. Zu diesen beiden Themenkomplexen eignen sich bei der Analyse der 

antizipatorischen Kriegsführung „Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipa-



29  

tory Military Activities“ von Rachel Bzostek und „Eve of Destruction: The Coming Age of 

Preventive War“ von Thomas N. Nichols. Beide Werke zeigen die Unterschiede zwischen 

der präemptiven und präventiven Kriegsführung und verknüpfen die Ergebnisse mit der 

Kritik an der amerikanischen Außenpolitik nach den terroristischen Anschlägen vom 11. 

September 2001. Die humanitäre Intervention mit militärischen Mitteln ist im Fokus zahl-

reicher Autoren, insbesondere seit dem Ende der Systemkonfrontation und dem Aufblühen 

der „neuen“ Kriege. In diesem Bereich sagten mir z.B. „Humanitarian Intervention: Ideas 

in Action“ von Thomas G. Weiss, „Humanitarian Intervention and International Relations“ 

von Jennifer M. Welsh und „Humanitarian Intervention: Ethical, Legal, and Political Di-

lemmas“ von J.L. Holzgrefe und Robert O. Keohane sehr zu. Aus dem deutschsprachigen 

Raum schätze ich insbesondere „Humanitäre Intervention: Zur Relevanz der Menschen-

rechte in den Vereinten Nationen“ von Matthias Pape und „Menschenrechte militärisch 

schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention“ von Wilfried Hinsch und Dieter Jans-

sen. Diese Werke klären über die Geschichte des Konzepts „humanitäre Intervention“, 

konkrete Fälle, Formen des humanitären Interventionismus sowie moralisch-politisch Wi-

dersprüche des Konzepts sehr detailliert auf. 

 

 

 



30  

 

2 Die Lehre vom gerechten Krieg im Lichte ihrer geschichtlichen Entwicklung 
 

2.1 Einführung in die Lehre vom gerechten Krieg 
 

Was ist der „gerechte“ Krieg? Dies ist die zentrale Frage in dieser Einführung und grund-

legend für diese Dissertation, denn ich bemühe mich, wie in der Einleitung skizziert, um 

die Analyse der gegenwärtigen Phänomene in der Kriegsführung – des präemptiven Krie-

ges und der militärischen humanitären Intervention in Relation zur Lehre vom gerechten 

Krieg. Ich frage, wann der Präemptivkrieg und die militärische humanitäre Intervention im 

Sinne der Lehre gerecht sind. Für diese Studie ist es zwingend notwendig, den Begriff des 

gerechten Krieges und seine Merkmale zu charakterisieren.  

Für Hugo Grotius ist der Krieg „der Zustand von mit Gewalt gegeneinander kämpfen-

den“.87 Der gerechte Krieg ist für Grotius keine utopische Idee, sondern realisierbar „unter 

der Bedingung, daß auch im Kriegszustand ein Rechtsraum erhalten bleibt.“88 Er äußert in 

der Einleitung zu seinem Werk „Vom Recht des Krieges und des Friedens“ („De jure belli 

ac pacis“) seine persönliche Position zum gerechten Krieg:  

 
„Es ist so weit von der Wahrheit entfernt, zugestehen, was viele annehmen, nämlich daß im 
Kriege alle Rechte aufhören, daß vielmehr ein Krieg nur zur Verfolgung eines Rechts be-
gonnen werden darf, und ein begonnener Krieg [nur] nach dem Maße des Rechts und der 
Treue geführt werden darf.“89  

 

Für den preußischen General und Militärtheoretiker Carl Philipp Gottlieb von Clausewitz 

(1780 bis 1831) ist der Krieg ein Instrument der Politik, und er benötigt keine andere Be-

gründung – weder rechtlich noch moralisch, d.h. der Krieg ist „ein wahres politisches In-

strument […], eine Fortsetzung des politischen Verkehrs, ein Durchführen desselben mit 

anderen Mitteln.“90 Von Clausewitz meint: „Der Krieg ist ein Akt der Gewalt, und es gibt 

                                                
87 Hugo Grotius: „De jure belli ac pacis. Libri tres“. Drei Bücher vom Recht des Krieges und des Friedens: 
nebst einer Vorrede von Christian Thomasius zur ersten deutschen Ausgabe des Grotius vom Jahre 1707. In: 
Die Klassiker des Völkerrechtes. Neuer deutscher Text und Einleitung von Walter Schätzel. Tübingen: Mohr 
1950. Hier: Buch I, Kap I, § 2.1 (kurz: De jure belli ac pacis). 
88 Martin Schneider: „Das Weltbild des 17. Jahrhunderts: Philosophisches Denken zwischen Reformation 
und Aufklärung“. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 290. 
89 Grotius: De jure belli ac pacis,  Prol. § 25.  
90 Carl von Clausewitz: „Vom Kriege“. Hinterlassenes Werk. Vollständige Ausgabe im Urtext mit historisch-
kritischer Würdigung von Dr. Werner Hahlweg. Drei Teile in einem Band. Bonn: Ferd. Dümmlers Verlag 
195216. Hier: Buch I, Kap. I, 24. 



31  

in der Anwendung derselben keine Grenzen“.91 Der Krieg hat keine moralischen (oder 

völkerrechtlichen) Grenzen, nur die Grenzen in Form seiner Ziele und Zwecke. In den stra-

tegischen Plänen und politischen und militärischen Entscheidungen der Machtinhaber spie-

len die Mittel, die die Kriegsführung benötigt, um zu siegen, die militärische und wirt-

schaftliche Stärke der feindlichen Regierung und Armee, die psychologischen Stärken des 

feindlichen Volkes und die Verbindungen der feindlichen Staaten mit anderen Staaten im 

System internationaler Beziehungen und Bündnisse eine Rolle, nicht die moralische Skep-

sis. Der Staat, die Regierung des Staates oder seine politischen Führer haben immer das 

Recht, einen Krieg zu initiieren, wenn der Grund die Interessen des Staates sind, denn der 

Krieg ist ein „Akt der Gewalt, um den Gegner zur Erfüllung unseres Willens zu zwin-

gen.“92 Die Schranken der Mittel und Methoden der Kriegsführung sind nur die politischen 

Ziele und Zwecke, nicht die moralisch-theologischen Gesetze oder die gewohnheitsrechtli-

chen Vereinbarungen. Das Ziel (das der Realisierung der Zwecke dient) im Krieg ist die 

Vernichtung der feindlichen Streitkraft: „Die Streitkraft muß vernichtet, d.h. in einen sol-

chen Zustand versetzt werden, daß sie den Kampf nicht mehr fortsetzen kann.“93  

Der deutsche Philosoph Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770 bis 1831) verneint den 

„ewigen Frieden“ nach Immanuel Kant und dessen Denkfigur des Staatenbundes, „welcher 

jeden Streit schlichtete und als eine von jedem einzelnen Staate anerkannte Macht jede 

Mißhelligkeit beilegte und damit die Entscheidung durch Krieg unmöglich machte“.94 He-

gel konzipiert einen Kriegsbegriff, der für die „sittliche Gesundheit der Völker“95 sorgt. 

Poetisch präsentiert er den Krieg als „die Bewegung der Winde“, die „die See vor der 

Fäulnis bewahrt“.96 Erst im Krieg üben sich die Bürger in der Zusammengehörigkeit des 

Volkes, der Zugehörigkeit zur Nation und zum Staat. Der Krieg sei eine Konstante in den 

Beziehungen zwischen souveränen Staaten, denn zwischen den Staaten existiere kein „Prä-

tor“97, der ihren Streit schlichtet,98 und „[d]er Streit zwischen den Staaten kann deswegen, 

insofern die besonderen Willen keine Übereinkunft finden, nur durch Krieg entschieden 

werden.“99  

                                                
91 Clausewitz: Vom Kriege, Buch I, Kap. I, 3. 
92 Ebd., Buch I, Kap. I, 2. 
93 Ebd., Buch I, Kap. II (Hervorhebung im Original). 
94 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: „Grundlinien der Philosophie des Rechts“. Mit Hegels eigenhändigen 
Randbemerkungen in seinem Handexemplar der Rechtsphilosophie. Herausgegeben von Johannes Hoffmeis-
ter. Hamburg: Meiner 19624. Hier: § 333. 
95 Ebd., § 324. 
96 Ebd. 
97 Prätor ist laut Duden höchster (Justiz)beamter im antiken Rom. Duden. Rechtsschreibung der deutschen 
Sprache. 21., völlig neu bearbeitete und erweiterte Auflage. Band 1. Mannheim u.a.: Dudenverlag 1996, 584. 
98 Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 333. 
99 Ebd., § 334 (Hervorhebung im Original). 



32  

Im Gegensatz zur Meinung des Militarismus und Nationalismus des 19. Jahrhunderts oder 

des Machiavellismus100 des 16. Jahrhunderts zum Krieg und ihrer harschen Kritik am Wert 

der Moral in internationalen Verhältnissen sind die Bemühungen um die moralischen Be-

schränkungen des Krieges keine sporadische Episode in den Köpfen vereinzelter Denker, 

sondern haben eine weitreichende Geschichte. Ich dokumentiere im nächsten Abschnitt 

dieses Engagement, die die Literatur seit Augustinus und dessen Konzepts des „gerechten“ 

Krieges, des Krieges, der den Pazifismus der Bibel und die Realität der Partizipation der 

Christen in den imperialen Kriegen nach der Konstantin’schen Wende miteinander ver-

knüpft, mit dem Begriff Lehre vom gerechten Krieg definiert. Die Lehre vom gerechten 

Krieg ist nicht statisch oder „uralt“ ohne Relation zum gesellschaftlichen Fortschritt, denn 

sie verändert sich mit der Natur der politischen Akteure, mit den herrschenden Theorien 

der internationalen Ordnung und natürlich mit den Entwicklungen der militärischen Tech-

nologie. So notiert William O’Brien die Stufen und Provenienzen ihrer geschichtlichen 

Entwicklung: 

 

„[I]n its long evolution, just war doctrine has assumed an eclectic character. It spans several 
normative disciplines. In its origins just-war doctrine is heavily theological. As it developed 
in Scholastic thought it became more and more philosophical, an expression of natural law. 
At the same time, just-war theory was enriched by the chivalric code and by emerging jus 
gentium, the law of nations. In the twentieth century, just-war doctrine has been elaborated 
in a substantial body of Catholic social thought on war of mixed theological-philosophical 
character. The contemporary just-war literature by moral and legal-publicists likewise re-
flects varied emphases from theological to pragmatic political-military.“101 

 

Den zentralen Punkt der Lehre des gerechten Krieges konzipiert O’Brien in seinem Werk 

„The Conduct of Just and Limited War“: „[T]he presumption is always against war“.102 

Das heißt, der Krieg ist grundsätzlich ungerecht, „unless there are exceptional justifica-

tions“.103 Und diese Sondersituationen, die den Krieg moralisch rechtfertigen, sind zwin-

gend an verschiedene Kriterien gebunden. Nur wenn diese Kriterien, und zwar alle zu-

sammen, die Situation begründen, ist der Krieg in seiner Entscheidung und in der Führung 

gerecht, d.h., dann spricht die Lehre von einem gerechten Krieg. Bei den normativen Krite-

                                                
100 Der Florentiner Niccolò Machiavelli (1469 bis 1527) ist ein Denker der Macht und der Staatsraison. In 
Mittelpunkt seiner politischen Theorie stehen der Staat und sein Schutz. Dies ist die Priorität des Fürsten – 
seine persönliche Macht und die Macht des Staates. Die Botschaft seines Werks „Der Fürst“ ist die Separati-
on der Politik von moralisch-religiösen Grundsätzen, wenn es für die Position des Fürsten und die Macht des 
Staates notwendig ist. Nicht die Moral, sondern die rationale Lokalisierung des Nutzens der Entscheidungen 
des Fürsten garantiert die Beständigkeit der Macht. Siehe Niccolò Machiavelli: „Der Fürst“. Aus dem Italie-
nischen von Friedrich von Oppeln-Bronikowski. Mit einem Nachwort von Horst Günther. Frankfurt am 
Main/Leipzig: Insel-Verlag 1990. 
101 William O’Brien: „The Conduct of Just and Limited War“. New York: Praeger 1981, 13. 
102 Ebd., 16. 
103 Ebd. 



33  

rien der moralischen Begründung militärischer Gewalt unterscheidet die Lehre vom ge-

rechten Krieg zwischen zwei Hauptgruppen: 

- Die Kriterien, die die Legitimität des Einsatzes militärischer Gewalt prüfen (die I-

us-ad-bellum-Kriterien). Das „ius ad bellum“ „lays down conditions that must be 

met in order to have permissible recourse to armed coercion.“104 

- Die Kriterien, die die Legitimität der Methoden und der Mittel militärischer Gewalt 

prüfen (die Ius-in-bello-Kriterien). Die Ius-in-bello-Kriterien regulieren die Mittel 

der Kriegsführung und die Methoden, die die politischen und/oder militärischen 

Führer nutzen dürfen, um die Ziele militärischer Operationen zu realisieren. 

Die Weltöffentlichkeit, die Politiker, Institutionen und Denker prüfen nach diesen Kriterien 

die Rechtfertigungsgründe der Staaten oder der Bündnisse von Staaten, militärische Ge-

walt gegen den Nachbarstaat oder gegen ihre (potentiellen) Feinde zu nutzen. Nur wenn in 

der Praxis „jedes Kriterium für sich eine notwendige Bedingung darstellt und somit nur die 

gemeinsame Erfüllung aller Kriterien“ garantiert ist, ist der Krieg bzw. die militärische 

Gewaltanwendung im Sinne der Lehre vom gerechten Krieg legitim: 

 

„There are strong reasons for asserting that all of the conditions must be met. Such a re-
quirement is consonant with the presumption against war and the positing of the just-war 
conditions as necessary to overcoming this presumption. There is no evident hierarchy 
among the conditions. They form a comprehensive whole.“105  

 

Der Kern der Lehre vom gerechten Krieg sind Normen der moralischen Gerechtigkeit des 

Phänomens Krieg, d.h. des Entschlusses, Krieg zu führen, und der Gerechtigkeit der Mittel 

und Methoden der Soldaten, ihrer Generäle und der politischen Entscheidungsträger in 

prekären Zeiten des Krieges. Militärische Gewalt ist nur dann moralisch rechtmäßig, wenn 

sie all diese Prinzipien vollständig befriedigt: 

 

A. Die Ius-ad-bellum-Prinzipien: Das Recht zum Krieg 

 

1. Legitime Autorität zur Entscheidung, militärische Gewalt anzuwenden („auctoritas 

principis“) 

Die Funktion des Prinzips „legitime Autorität“ in der klassischen Lehre vom gerechten 

Krieg ist die Unterscheidung und Trennung zwischen „privaten“ Kriegen zwischen Privat-

personen und „öffentlichen“ Kriegen zwischen Soldaten verfeindeter Staa-

                                                
104 O’Brien: The Conduct of Just and Limited War, 16. 
105 Ebd., 35. 



34  

ten/Gemeinwesen, die der Herrscher führt. Dieses Kriterium und sein Kern haben sich mit 

den Variationen der Natur der politischen Herrschaft mitverändert.  

Wer hat die rechtmäßige Autorität, im Namen des Volkes/Staates über die Kriegserklärung 

zu entscheiden? Im Mittelalter stritten die weltlichen und geistlichen Führer über die 

rechtmäßige Autorität zum Krieg. Seit dem Westfälischen Frieden hatte jedoch der souve-

räne Staat die Entscheidungsvollmacht über Krieg und Frieden. Seit der Gründung der 

Vereinten Nationen hat dagegen der Sicherheitsrat diese Funktion in seinen Händen:                                                

„Diese qualitative Veränderung resultierte aus den zerstörerischen Weltkriegen des 20. 

Jahrhunderts und der Erkenntnis, es werde eine allgemein anerkannte Macht zur Friedens-

sicherung und zum Schutz von Menschenleben gebraucht.“106  

Diese Streitfragen drängen seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges verstärkt in den Mittel-

punkt: 

- Die legitime Autorität in den „neuen“ innerstaatlichen (Bürger-)Kriegen: Sind es 

die nichtstaatlichen Akteure wie revolutionäre Freiheitsbewegungen, Guerilla-

kämpfer, Warlords oder nationale terroristische Organisationen oder der Sicher-

heitsrat der Vereinten Nationen? 

- Kann man die völkerrechtliche Autorität der Vereinten Nationen mit internationa-

len Organisationen wie der NATO, der Afrikanischen Union oder vom Staatenver-

bund der Europäischen Union komplementieren, um der Problematik der Ineffekti-

vität und Selektivität entgegenwirken zu können? 

- Der Unilateralismus von Staaten, in die inneren Angelegenheiten ausländischer 

Staaten einzugreifen – insbesondere der mächtigen Staaten mit dem Vetorecht im 

Sicherheitsrat – ohne die Ermächtigung des Sicherheitsrates oder präemp-

tiv/präventiv militärisch zu operieren mit der Begründung der Selbstverteidigung, 

dokumentiert die Ineffektivität der Vereinten Nationen, diese legitime Autorität zur 

Entscheidung zum Krieg zum exklusiven Recht zu transformieren. 

 

2. Gerechter Grund („causa iusta“) 

Vier traditionelle gerechte Gründe des Krieges kann man hier erwähnen – „on behalf of 

innocent neighbors who are the object of aggression“, „punishment“, „defense“ und „‘holy 

wars’“.107 Ein grundsätzlich gerechter Grund militärischer Operationen ist die Verteidi-

gung vor Angriffen ausländischer Staaten. Seit den Veränderungen in der internationalen 

                                                
106 Ewelina Hilger: „Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?“. Frankfurt am Main u.a.: 
Peter Lang 2005, 65. 
107 James Turner Johnson: „Can Modern War Be Just?“. New Haven u.a.: Yale University Press 1984, 19 
(Hervorhebung im Original). 



35  

Ordnung seit der Gründung der Vereinten Nationen und verstärkt seit dem Ende des Kalten 

Krieges drängen sich zugleich die militärische Intervention zum Schutz der Menschenrech-

te (humanitäre Intervention), der Schutz vor unmittelbar bevorstehenden Gefahren (Prä-

emptivkrieg) und der Schutz vor zukünftigen Angriffen mit Massenvernichtungswaffen 

(Präventivkrieg) in den Fokus. 

Im Sinne des Völkerrechts und der modernen Lehre vom gerechten Krieg sind die gerech-

ten Gründe des Krieges die Selbstverteidigung gegen den Angriff der Gegenseite, die mili-

tärische Intervention gegen gravierende humanitäre Katastrophen und der präemptive An-

griff gegen die unmittelbar bevorstehende Aggression der Gegenpartei. Es ist dennoch 

notwendig, dass eine objektive Instanz diesen präemptiven Angriff vor der Ausführung 

kritisch und sorgfältig prüft, denn hier ist die Grenze zum präventiven Krieg, der im Sinne 

des Völkerrechts und der Lehre vom gerechten Krieg unrechtmäßig ist, sehr dünn:  

 
„The concept may easily slide from genuinely preemptive action into a broader and more 
dubious concept of preventive action: assailing someone because we do not like to look of 
him, or because we fear that he might one day do harm to us. The tests need to include an 
honest weighing of whether the action we seek to forestall is in truth highly probable (not 
merely possible) and imminent, and of a kind and weight that would leave us crucially dam-
aged. The hurdle of justification for pre-emption should continue to be set high.“108 

 

3. Rechte Absicht („recta intentio“) 

Die Gerechtigkeit des Kriegseintritts verpflichtet den Staat, nur aus dem gerechten Grund 

zu kämpfen.109 Zur moralischen Rechtmäßigkeit der Begründung der Entscheidung zum 

Krieg mangelt es trotzdem an der moralischen Motivation hinter dem Grund zum Krieg. 

Und die moralische Motivation ist im Sinne der Lehre vom gerechten Krieg stets der Frie-

den – der Schutz oder die Wiederherstellung friedlicher Relationen zwischen Staa-

ten/Menschen.110 Die Motive wie z.B. politische oder militärische Macht, Rache oder 

wirtschaftlicher Nutzen sind moralisch nicht rechtmäßig.  

Die Kernstreitfrage dieses Kriteriums ist seine spekulative Natur, da es auf subjektiven 

Entscheidungen der politischen Amtsträger basiert. Wie lokalisiert man die rechte Intenti-

on der politischen und militärischen Entscheidungsträger? Denn es ist sehr simpel, in der 

Praxis die wahre Intention zu verschleiern. Die Kontroverse um den Irakkrieg „reminds us 

that our intentions are not always clear“111 und dass sich die Politiker in der Propaganda 

                                                
108 Charles Guthrie/Michael Quinlan: „Just War. The Just War Tradition: Ethics in Modern Warfare“. Lon-
don u.a.: Bloomsbury Publishing 2007, 20. 
109 O’Brien:  The Conduct of Just and Limited War, 34. 
110 Ebd. 
111 Fiala: The Just War Myth: The Moral Illusions of War, 12. 



36  

gerne moralisch rechtmäßiger Intentionen bedienen – des Friedens in der Welt, der natio-

nalen Sicherheit, der Demokratie und der Freiheit der unterdrückten Menschen –, um ihre 

militärischen Operationen moralisch vor der nationalen und der Weltöffentlichkeit zu re-

habilitieren. 

 

4. Krieg als letztes Mittel (Ultima Ratio) 

Der Krieg ist nur dann sittlich gerecht, wenn die Mittel der friedlichen Streitschlichtung 

gescheitert sind, d.h. diplomatische Verhandlungen und dann später politische und/oder 

ökonomische Sanktionen: „To have legitimate recourse to war, it must be the ultima ratio“, 

d.h. „a last resort after the exhaustion of peaceful alternatives.“112 Bei den friedlichen Mit-

teln und Methoden der Streitschlichtung ist die Effektivität der Sanktionen, insbesondere 

im Hinblick auf das Leiden der zivilen Bevölkerung unter ökonomischen Embargos (Nah-

rungsmittelknappheit oder die Knappheit von Medikamenten), sehr fragwürdig. Für das 

Phänomen der präemptiven und präventiven Kriegsführung ist dieses Prinzip signifikant, 

denn bei diesen beiden Strategien ist der Kern der Zeitpunkt der sich realisierenden Gefahr. 

Sind das Warten und das Bemühen um die diplomatische Lösung von Konflikten jedoch 

tatsächlich kluge Maßnahmen, wenn dies zur Folge haben kann, dass der Feind weiter aur-

rüstet und seine Armee mobilisiert? 

 

5. Vernünftige Erfolgswahrscheinlichkeit des Krieges 

Dieses Prinzip postuliert, dass nicht nur die Besiegung des Feindes, sondern zugleich die 

Realisierung der gerechten Ziele des Krieges und die Beseitigung ursprünglicher Gründe 

zum Krieg notwendig sind, um den Krieg moralisch zu rehabilitieren. Ohne die positiven 

Folgen der Schrecken des Krieges hätte der Krieg keinen Sinn, und die materiellen und 

menschlichen Opfer dienten keinem höheren Zweck:  

 

„[I]t cannot be right for a national leader […] to undertake – or prolong – armed conflict, 
with all the loss of life and other harm that entails, if there is no reasonable likelihood that 
this would achieve a better outcome for the people that would result from rejecting or ending 
combat and simply doing whatever is possible by other means.“113 

 

6. Verhältnismäßigkeit der Reaktion, d.h. der Entscheidung, militärische Gewalt an-

zuwenden 

Das Prinzip der Verhältnismäßigkeit hat zum Ziel, die Proportionalität zwischen der Ge-

fahr und der Reaktion des kriegsführenden Staates zu garantieren:  
                                                
112 O’Brien: The Conduct of Just and Limited War, 31. 
113 Guthrie/Quinlan: Just War. The Just War Tradition: Ethics in Modern Warfare, 31. 



37  

„According to this requirement, if there is not a good chance that the use of force would be 
successful in redressing the wrong done and restoring peace, it would therefore inflict more 
harm than good, and therefore, be ‘unjust’.“114  

 

Die kriegsführenden Parteien haben die Pflicht, bereits vor dem Krieg die objektiven Nut-

zen/Gewinne und Schäden zu kalkulieren. Nur wenn die Nutzen/Gewinne des Krieges (für 

beide Seiten, Soldaten wie Zivilisten und ihre Einrichtungen) größer sind, ist die morali-

sche Verhältnismäßigkeit garantiert. Dies heißt abschließend, das von der militärischen 

Gewalt „zu erwartende Übel (nicht nur für die Kriegsparteien, sondern für alle Betroffe-

nen) darf das von ihr zu erwartende Gute (wiederum für alle Betroffenen) nicht überwie-

gen.“115 

 

B. Die Ius-in-bello-Prinzipien: Das Recht im Krieg 

 

1. Verhältnismäßigkeit der angewandten militärischen Mittel und Methoden 

„refers to the total calculus of the balance of goods and evils associated with a particular 

operation or action in the course of war.“116 Das Prinzip der Verhältnismäßigkeit aus dem 

„ius ad bellum“ involviert das Verhältnis der Gewinne und der Schäden für den Krieg in 

seiner Totalität. Im Gegensatz dazu involviert das Prinzip der Verhältnismäßigkeit aus dem 

„ius in bello“ partikuläre Operationen während des Krieges. So sind die politischen und 

militärischen Führer und die Soldaten verpflichtet, die Verhältnismäßigkeit zwischen der 

Gewalt und der Ziele militärischer Operationen zu garantieren. Wenn diese militärischen 

Operationen Zivilisten ohne gerechte Begründung angreifen (wenn die Zivilisten das Mit-

tel zum Zweck sind), sind sie nicht rechtmäßig. Zugleich ist die Kriegsführung mit Mas-

senvernichtungswaffen nie rechtmäßig, da in dieser Strategie die Zivilisten das Mittel zum 

Sieg sind und die notwendige Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombat-

tanten gänzlich eliminiert ist. 

 

2. Immunität der Nichtkombattanten (Diskriminierungsgebot) 

Die politischen und militärischen Entscheidungsträger in ihrer Kriegsplanung und die Sol-

daten im Krieg sind verpflichtet, zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten zu unter-

scheiden. Die intendierte (gezielte) Tötung von Nichtkombattanten ist moralisch nie 

rechtmäßig. Im Gegensatz zur intendierten Tötung ist die nichtintendierte Tötung, d.h. 

                                                
114 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 92. 
115 Mayer: „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“, 10. 
116 Guy Van Damme/Nick Fotion: Proportionality. In: Bruno Coppieters/Nick Fotion (eds.): „Moral Con-
straints on War: Principles and Cases“. Lanham, MD: Lexington Books 2002, 129-140. Hier: 129. 



38  

wenn die zivile Bevölkerung kein Mittel zum Ziel der Besiegung des Feindes in der Opera-

tion/Krieg ist, sondern „nur“ der Kollateralschaden der militärischen Aktionen, moralisch 

rechtmäßig.  

Diese beiden Kriterien des „ius in bello“ implizieren so die zwingende Nichtnutzung vieler 

Waffen(systeme) und Formen der Kriegsführung, da diese „durch die Natur der Sache ge-

mäß diesen Kriterien kategorisch als illegitim anzusehen sind. Deshalb sind spezifische 

Waffen und einige militärische Maßnahmen im humanitären Völkerrecht geächtet.“117 Zu 

diesen moralisch und völkerrechtlich „geächteten“ Waffen und Formen von Militäropera-

tionen gehören z.B. Flächenbombardements wie die gegen die deutschen Städte im Zwei-

ten Weltkrieg, die „Bombardements aus zu großer Höhe/Entfernung, so daß einzelne legi-

time Ziele nicht mehr mit Sicherheit getroffen werden können“118 oder die Nutzung von 

Massenvernichtungswaffen (biologische, chemische und atomare). Unrechtmäßige Metho-

den der Kriegsführung hinsichtlich der Ius-in-bello-Prinzipien sind die sogenannten Mala-

in-se-Methoden: Massenvergewaltigungen, Völkermord oder (systematische) ethnische 

Säuberungen.  

Seit den amerikanischen Invasionen in Afghanistan und im Irak drängt sich die Behand-

lung von Kriegsgefangenen (englisch „Prisoners of War“ – POW) in den Mittelpunkt der 

Ius-in-bello-Prinzipien. In der Haager Landkriegsordnung von 1907 und der III. Genfer 

Konvention vom 12. August 1949 sind „Kriegsgefangene“ Angehörige von Streitkräften 

bewaffneter Konflikte, Milizen, Freiwilligenkorps, Widerstandsbewegungen, Kriegsbe-

richterstatter oder Heereslieferanten (Art. 4). Die III. Genfer Konvention ächtet die Tötung 

von Kriegsgefangenen, die Gefährdung ihrer Gesundheit, Körperverstümmelung, medizi-

nische oder wissenschaftliche Versuche an ihnen oder Vergeltungsmaßnahmen (Art. 13). 

Jeder Kriegsgefangene hat das Recht auf einen fairen Strafprozess vor unabhängigen und 

unparteilichen Militärgerichten des Gewahrsamstaates (Art. 84). Nur wie ist die rechtliche 

Position der Terroristen in Kriegsgefangenschaft? Die Internierung und Behandlung von 

Terrorverdächtigen („unlawful combatants“) in amerikanischen Gefängnissen auf Kuba, in 

Pakistan oder im Irak ist nämlich sehr kontrovers. 

 

 

 

 

                                                
117 Michael Haspel: „Friedensethik und Humanitäre Intervention: Der Kosovo-Krieg als Herausforderung 
evangelischer Friedensethik“. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie 2002, 141. 
118 Ebd. 



39  

 

2.2 Antikes Griechenland, Cicero und Augustinus 
 

Die Historie der Theorie des gerechten Waffengangs, des Inhalts dieser Dissertation, reicht 

weit in die menschliche Geschichte hinaus. Ich meine, dass Otto Kimmich mit seiner In-

terpretation, dass die Anfänge dieser Theorie in den Thesen des Kirchenvaters Aurelius 

Augustinus sind, irrt.119 Auch orte ich ihr Ende nicht in der Barockscholastik bei den Auto-

ren wie Francisco de Vitoria oder bei Hugo Grotius. Diese Abhandlung wird zeigen, dass 

die Provenienz des Begriffes und der Theorie vom gerechten Krieg in der Historie der Phi-

losophie liegt. Ich bin der Ansicht, dass bereits die antiken griechischen Denker Platon und 

Aristoteles den Begriff „gerechter Krieg“ und seine Eigenschaften benutzen, um Verhält-

nisse zwischen Gemeinschaften/Völkern zu illustrieren und diese dann mit moralphiloso-

phischen Traditionen und Bräuchen zu verknüpfen, um die Willkür der negativen Natur 

des Menschen zu beschränken. 

 

2.2.1 Die griechische Antike – Platon und Aristoteles 
 

Bereits zwischen 700 und 450 v. Chr. beschränkten die griechischen Stadtstaaten ihre 

Kriegsführung, notiert Alex J. Bellamy.120 Zu den Eigenschaften des „ius ad bellum“ bei 

den antiken Griechen zählten die zeremonielle Ankündigung des Krieges, der Waffenstill-

stand und die Praxis, dass sie nur in der Sommerzeit Kriege und Schlachten führten,121 und 

zum „ius in bello“ die Unterscheidung zwischen Krieg und Frieden, die Immunität der 

nichtkämpfenden zivilen Bevölkerung und das humane Verhältnis zu den feindlichen 

Kriegsgefangenen. Bellamy meint, „erecting a battlefield trophy was a mark of victory and 

should be respected as such, a battle should be prefaced by a ritual challenge, non-

combatants should not be the primary target of attacks, and prisoners should be offered for 

ransom rather than executed.“122  

Diese Bräuche der Soldaten in der Kriegsführung hatten das pragmatische Ziel, die grie-

chische Zivilisation nicht in den Ruin zu treiben. Jedoch änderte der Peloponnesische 

Krieg von 431 v. Chr. bis 404 v. Chr. die Verhältnisse. Diesen Krieg führte der Attisch-

Delische Seebund (unter Führung von Athen) gegen den Peloponnesischen Bund (unter 

                                                
119 Kimminich: Der gerechte Krieg im Spiegel des Völkerrechts, 207. 
120 Alex J. Bellamy: „Just Wars: From Cicero to Iraq“. Cambridge/Malden: Polity Press 2006, 15 f. 
121 Ebd., 16. 
122 Ebd. 



40  

Führung von Sparta) um die Hegemonie im Ägäischen Meer. Der antike Historiker 

Thukydides sah den Grund dieses „antiken Weltkrieges“ und dessen Rohheit im Imperia-

lismus Athens.123 Der Machtbegriff im antiken Athen hatte in der Zeit des Peloponnesi-

schen Krieges eine sehr puritanische und rabiate Note: Macht ohne Recht und die natur-

rechtliche Herrschaft des Stärkeren über den Schwächeren. Jedoch hatte diese Megaloma-

nie die Niederlage Athens zur Folge, d.h. die Katastrophe Athens in der Sizilienexpedition 

sowie das Fiasko des Plans, die Herrschaft über die Insel Sizilien, reich an Ressourcen, 

z.B. Getreide, zu erkämpfen.124  

Diese Interpretation des Thykidides ist die prominenteste in der geschichtlichen Literatur: 

„Thucydides’ view that the war was inevitable consequence of the growth of that empire 

[the Athenian Empire; Anm. der Verfasserin], its insatiable demand for expansion, and the 

fear it must inspire in the Spartans has won widespread acceptance.“125 Für Donald Kagan 

sind die Gründe des Peoloponnesichen Krieges jedoch nicht nur der Expansionismus und 

Hegemonialismus Athens, sondern „a complicated chain of cirtumstances and decisions 

was needed“, um diesen Krieg zu entfachen, und „[i]f any of its links had not been pre-

sent, the war would not have come.“126 Die Geschichte konstatiert, „Athenian power did 

not grow between 445 and 435, that the imperial appetite of Athens was not insatiable“ 

und „the Spartans as a state seem not to have been unduly afraid of the Athenians, at least 

until the crisis had developed very far“.127 

                                                
123 Für Thukydides ist dies der maßgebende Grund des Peloponnesischen Krieges: „Es fing damit an, daß 
Athener und Peloponnesier den dreißigjährigen Vertrag auflösten, den sie nach der Einnahme Euböas ge-
schlossen hatten. Weswegen sie ihn auflösten, die Ursachen und die Streitpunkte schreibe ich zuerst […]. 
Den wahrsten Grund aber, der am meisten verschwiegen wird, sehe ich darin, daß Athen so mächtig gewor-
den ist, daß es die Furcht gepackten Spartaner zum Krieg zwang“. Thukydides: „Der Peloponnesische 
Krieg“. Herausgegeben und übersetzt von Georg Peter Landmann. Düsseldorf/Zürich: Artemis & Winkler 
2002. Hier: Buch I, 23 (Hervorhebung durch die Verfasserin). 
124 Thukydides trägt den Höhepunkt des moralischen Kollapses der griechischen Stadtstaaten und des Ruins 
der Bräuche der Kriegsführung vor: „Die Athener eilten vorwärts an den Assinaros, teils gejagt von dem 
allseitigen Angriff vieler Reiter und des übrigen Haufens, sie merkten, es würde ihnen leichter werden, wenn 
sie erst überm Fluß wären, teils auch wegen ihrer Abmattung und aus Begier zu trinken. Als sie hinkamen, 
stürzten sie sich hinein in aufgelöster Ordnung, ein jeder wollte selber der erste drüben sein, und die nach-
drängenden Feinde machten den Übergang nachgerade schwierig. Dann zu geschlossenem Zug gezwungen, 
stürzten sie übereinander und traten sich nieder, wobei die einen wegen der Speere und des Gepäcks sofort 
umkamen, andere im Schlamm hängenblieben und weggeschwemmt wurden. Am anderen Ufer des Flusses 
stellten sich die Syrakuser auf (es war Steilhang) und schossen von oben auf die Athener, von denen die 
meisten begierig tranken und in der Krümmung des Flusses sich selber in die Quere kamen. Die Peloponne-
sier stiegen nieder, ihnen entgegen, und schlachteten die im Flusse fast alle hin. Das Wasser war auch sofort 
verdorben und wurde trotzdem getrunken, schlammig und blutig wie es war, und die Menge raufte sich da-
rum.“ Thukydides: Der Peloponnesische Krieg, Buch VII, 84. 
125 Donald Kagan: „The Outbreak of the Peloponnesian War“. Ithaca/London: Cornell University Press 1969, 
345. Wissenschaftliche Dokumentation zum Peloponnesischen Krieg, seinen Hintergründen, Akteuren, 
Schauplätzen, Ergebnissen und Folgen bei Nigel Bagnall: „The Peloponnesian War: Athens, Sparta and the 
Struggle for Greece“. London u.a.: Pimlico 2004. 
126 Kagan: The Outbreak of the Peloponnesian War, 354.  
127 Ebd., 345 f. 



41  

Unabhängig von den Gründen des Krieges bildete diese Apokalypse dennoch das Motiv 

und den Impuls des neuen Denkens über die Bräuche der griechischen Kriegsführung. Der 

antike griechische Philosoph Platon (428/427 bis 348/347 v. Chr.) bedient sich des Begrif-

fes „gerechter Krieg“ nicht, jedoch skizziert er die gute Führung militärischer Konflikte in 

der Gemeinschaft griechischer Stadtstaaten in seinem Werk „Politeia“ („Der Staat“; aus 

ca. 370 v. Chr.).128 Zum Ziel Platons in diesem Werk gehört es, zwischen den Griechen 

und den barbarischen Völkern zu unterscheiden und in diesem Bemühen die Eigenschaf-

ten der guten Kriegsführung zu illustrieren – das späteren Signum des gerechten Krieges: 

 
„Als Hellenen werden sie also Hellas nicht verwüsten, noch Wohnstätten verbrennen, und 
auch nicht in jeder Stadt alle Bewohner als ihre Feinde ansehen, Männer, Frauen, und Kin-
der, sondern jeweils nur die wenigen, die für den Streit verantwortlich sind. Aus all diesen 
Gründen werden sie auch nicht ihr Land verwüsten wollen – denn die meisten sind ja mit 
ihnen befreundet – noch die Häuser zerstören, sondern sie werden die Feindseligkeiten nur 
so weit treiben, bis die Schuldigen von denen, die unschuldig leiden, zur Verantwortung ge-
zogen sind.“129  

 

Für den antiken Philosophen ist die Provenienz des Krieges (πόλεµος) nicht der „typische“, 

christlich-mittelalterliche natürliche Instinkt des Menschen zur Herrschaft oder Gewalttä-

tigkeit,130 sondern der Wunsch des Menschen nach Bequemlichkeit, Prunk und die Bevöl-

kerungsexplosion in der Polis. In seiner Interpretation der Transformation der gesunden, 

genügsamen Polis zur „üppigen“, größeren und komfortableren Polis ortet Platon die Pro-

venienz des Krieges. Den Menschen in der gesunden Polis  

 
„wird das gesunde und einfache Leben nicht ausreichen, sondern sie werden Dinge fordern, 
die über das Notwendige hinausgehen, wie z.B. delikatere Nahrung, feine Textilien, Gold, 
Elfenbein etc. Es entsteht also der Wunsch nach Luxus. Hiermit hängt zusammen, daß die 
Polis ihren Raum vergrößern muß, denn es entwickelt sich nun eine Nachfrage nach Dienst-
leistungen verschiedenster Art, die vorher nicht zur Verfügung standen, etwa nach Schau-
spielern, Dichtern, Tänzern, diversen Unternehmern usw. […] Die Polis, die nun ihren 
Grund und Boden erweitern muß, um ihre sich vermehrenden Bewohner zu ernähren, wird 
beginnen, gegen ihre Nachbarn Kriege zum Zweck der Landnahme zu führen.“131 

 

Platon ist gegen die Potentialität, dass die Griechen (Hellenen) mit Recht besiegte Helle-

nen versklaven.132 Die Soldaten seien zugleich verpflichtet, zwischen Schuldigen und Un-

schuldigen zu unterscheiden und nur die Schuldigen (Feinde in diesem Sinne) anzugrei-

                                                
128 Bainton: Christian Attitudes Toward War and Peace. A Historical Survey and Critical Re-evaluation, 37 f.   
129 Platon: „Der Staat“. Eingeführt von Gerhard Krüger. Übertragen von Rudolf Rufener. Zürich: Artemis-
Verlag 1950. Hier: Buch V, 471 a. 
130 Kleemeier: Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges: Platon – Hobbes – Clausewitz, 62. 
131 Ebd., 61; vgl. Platon: Der Staat, Buch V, 373 d. 
132 Platon: Der Staat, Buch V,  469 b/d. 



42  

fen.133 Platon meint, dass das Kämpfen nur dem Kriegerstand obliege (sie sind die Wäch-

ter über das Gemeinwesen).134 Er notiert, dass es nicht rechtmäßig sei, nach der Beendi-

gung der Schlacht die toten Soldaten zu plündern oder ihr Bestattungsrecht zu stören sowie 

Taktiken der Kriegsführung mit der Intention zu nutzen, das Land zu verwüsten oder die 

Wohnstätten niederzubrennen.135 In militärischen Konflikten zwischen Hellenen profiliert 

Platon seine Idee des gehegten, beschränkten Krieges in seinen Zielen und der Mittel und 

Methoden militärischer Operationen. Die Griechen führen Kriege nur gegen die Barbaren, 

meint Platon. Für ihn sind die militärischen Streitigkeiten zwischen griechischen Stadtstaa-

ten keine Kriege („polemos“), sondern kleinere Auseinandersetzungen bzw. Zwist oder 

Zwietracht („statis“), denn ihre Intensität spricht von der Mühe der Parteien um rasche 

Befriedung und Aussöhnung.136 Der Unterschied zwischen „polemos“ und „statis“ resul-

tiert aus der Meinung Platons, dass die Barbaren von Natur aus Feinde der Hellenen 

sind,137 und  Ulrike Kleemeier interpretiert, dass  

 

„es hier nicht um eine Feindschaft zwischen zwar existenziell fremden, aber prinzipiell 
ebenbürtigen Naturen geht, sondern um ein Feindschaftsverhältnis zwischen einer höheren 
und einer niedrigeren unvollkommenen Natur, wobei der ersteren ein legitimer Herrschafts-
anspruch über die letztere zusteht.“138 

 

Erst Aristoteles (384/383 bis 322 v. Chr.) legt den Begriff „gerechter Krieg“ („polemos 

dikaios“) in seinem Werk „Politik“ (345 bis 325 v. Chr.) dar. Er verknüpft den Krieg mit 

der griechischen Menschenungleichheit, d.h. mit der natürlichen Rechtfertigung der Skla-

verei. Die Barbaren seien Sklaven mit „Recht“, denn sie seien Mitglieder der Gemein-

schaften, „die der griechischen Sprache und politischen Kultur als nicht zugehörig und 

eben darum als unterlegen angesehen werden.“139 Henning Ottmann notiert: „Mit ‚Recht‘ 

ist Sklave nur, wer es nicht anders ‚verdient‘. Das kann für Aristoteles wie schon für Pla-

                                                
133 Platon: Der Staat, Buch V, 471 a/b. 
134 Zum Kriegerstand gehören die Soldaten und der Regent. Ebd., Buch V, 374 b; vgl. Kleemeier: Grundfra-
gen einer philosophischen Theorie des Krieges: Platon – Hobbes – Clausewitz,  89 ff. 
135 Platon: Der Staat, Buch V,  469 c und 471 a/b. 
136„Wenn Hellenen gegen Barbaren oder Barbaren gegen Hellenen kämpfen, so können wir also sagen, daß 
sie gegeneinander Krieg führen und daß sie Feinde von Natur seien, und ihre Feindschaft werden wir als 
‚Krieg‘ bezeichnen. Wenn sich aber Hellenen mit Hellenen befehden, dann sagen wir, sie seien von Natur 
aus Freunde, nur sei Hellas in solchem Falle krank geworden und lebe in Zwietracht, und diese Feindschaft 
muß man als ‚Zwist‘ bezeichnen.“ Ebd., Buch V,  470d. 
137 Kleemeier: Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges: Platon – Hobbes – Clausewitz, 110. 
138 Ebd., 113; Platon: Der Staat, Buch V,  470 c. 
139 Skadi Krause: Gerechte Kriege, ungerechte Feinde – Die Theorie des gerechten Krieges und ihre morali-
schen Implikationen. In: Herfried Münkler/Karsten Malowitz (Hrsg.): „Humanitäre Intervention: Ein Instru-
ment außenpolitischer Konfliktbearbeitung. Grundlagen und Diskussion“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozi-
alwissenschaften 2008, 113-142. Hier: 115. 



43  

ton per se nur Barbaren betreffen, nicht aber Griechen.“140 Aristoteles meint, dass die 

Kriege mit dem Ziel der Versklavung dieser Völker, die naturrechtlich Sklaven141 sind, 

gerecht seien: 

  
„Darum ist auch die Kriegskunst von Natur eine Art von Erwerbskunst (die Jagdkunst ist ein 
Teil von ihr), die man anwenden muß gegen die Tiere und gegen jene Menschen, die von 
Natur zum Dienen bestimmt sind und dies doch nicht wollen. Denn ein solcher Krieg ist von 
Natur gerecht.“142  

 

Die Griechen sind, im Gegensatz zu den Barbaren, wirtschaftlich, politisch und kulturell 

beherrschend und der Krieg gegen die Barbaren ist aus den Gründen ihrer Nichtebenbür-

tigkeit gerecht. Bei Aristoteles ist der „gerechte“ Krieg nämlich „ein seiner moralischen 

Natur nach asymmetrischer Krieg, der gegen einen politisch und kulturell als unterlegen 

bzw. als nicht gleichwertig betrachteten Gegner geführt wird.“143  

Der Krieg ist in den Schriften des antiken Philosophen keine Autarkie, der Zweck und das 

Ziel der Entscheidungen der politischen Führer des Gemeinwesens/der Polis, sondern das 

Rezept zum glücklichen, friedlichen und sicheren Miteinander der Menschen:              

„Niemand will Krieg und Kriegsrüstungen des Krieges wegen. Denn man müsste als ein 

ganz blutdürstiger Mensch erscheinen, wenn man sich seine Freunde zu Feinden machte, 

nur damit es Kampf und Blutvergießen gäbe.“144  

In „De Rhetorica ad Alexandrum“ notiert er die Gründe der Kriege zwischen den griechi-

schen Stadtstaaten: Rache nach dem Angriff, Verteidigung, Hilfe an die Verbündeten und 

die ökonomischen und/oder politischen Vorteile für den Stadtstaat (z.B. Kampf um die 

Naturressourcen, Hegemonie oder Ruhm): 

 

 

                                                
140 Henning Ottmann: „Geschichte des politischen Denkens: von den Anfängen bis auf unsere Zeit“. Band 1: 
Die Griechen. Teilband 2: Von Platon bis zum Hellenismus. Stuttgart/Weimar: Metzler  2001, 180. 
141 „My thesis was and still is that Aristotle viewed the natural slave as a deficient human being. In particular, 
the natural slave is someone who lacks the capacity to deliberate […]. That is a severe handicap, but it does 
not reduce the natural slave to an animal. For unlike an animal, the natural slave does have thoughts and does 
experience emotions. He may become frightened and angry, but he lacks the capacity to reflect on these emo-
tions and to deliberate about how best to achieve safety and to secure revenge. He, therefore, benefits from 
the guidance of someone who has deliberative capacity. Such a person is a slave’s natural master and togeth-
er the two form an association which is mutually beneficial.“ William W. Fortenbaugh: „Aristotle’s Practical 
Side: On his Psychology, Ethics, Politics and Rhetoric“. Leiden/Boston: Brill 2006, 249. 
142 Aristoteles: „Politik“. Eingeleitet und neu übertragen von Olof Gigon. Zürich/Stuttgart 1955. Hier: 1256b. 
143 Krause: Gerechte Kriege, ungerechte Feinde – Die Theorie des gerechten Krieges und ihre moralischen 
Implikationen, 115. 
144 Aristoteles: „Die Nikomachische Ethik“. Übersetzt von Olof Gigon, neu herausgegeben von Rainer Ni-
ckel. Düsseldorf: Artemis und Winkler 2007². Hier: Buch X, 1177b . 



44  

„The pretexts for making war on another state are as follows: when we have been the victims 
of aggression, we must take vengeance on those who have wronged us, now that a suitable 
opportunity has presented itself; or else, when we are actually being wronged, we must go to 
war on our own behalf or on behalf of our kindred or benefactors; or else we must help our 
allies when they are wronged; or else we must go to war to gain some advantage for the city, 
in respect either of glory, or of resources, or of strength, or of something similar.“145  

 

Er führt dann die Umstände gegen den Krieg aus, d.h., er rät der Regierung und dem Volk, 

wenn der Gegner den gerechten Grund hat, sie zu bekriegen, wenn der Stadtstaat uneins 

mit seinen Verbündeten ist, wenn das Volk kriegsmüde oder in Angst vor der (militäri-

schen) Macht des Gegners ist, den Frieden, und nicht militärischen Konflikt, zu favorisie-

ren. Denn „we must realize that it is the universal custom of mankind to abandon mutual 

warfare, either when they think that the demands of the enemy are just, or when they are at 

variance with their allies, or weary of war, or afraid of their enemy, or suffering from in-

ternal strife.“146  

 

2.2.2 Das Römische Reich und Cicero 
 

Ciceros (106 v. Chr. bis 43 v. Chr.) Verständnis vom gerechten Krieg147 wurzelt in der 

Praxis der Kriegsführung des Imperium Romanum und deren juristisch-sakraler Normie-

rung („Fetialrecht“148) sowie in staatsphilosophischen Inhalten, hauptsächlich der griechi-

                                                
145 W.D. Ross (ed.): „The Works of Aristotle“. Translated into English under the editorship of W.D. Ross. 
Volume XI. Rhetorica by W. Rhys Roberts, De Rhetorica ad Alexandrum by E.S. Foster, De Poetica by In-
gram Bywater. Oxford: Oxford University Press 1966. Hier: De Rhetorica ad Alexandrum, Ch. 2, 1425a. 
146 Ebd. 
147 Viktor Pöschl trägt die inhaltliche Veränderung des Begriffes „Gerechtigkeit“ bei Cicero im Gegensatz zu 
den Denkern der griechischen Antike vor: „Gerechtigkeit ist nicht so sehr ein philosophisches Prinzip, eine 
geistige Norm, eine Idee, die ein ganzes Menschenleben gestaltet […] als vielmehr ein in Gesetz und Recht 
und römischer Tradition und Geschichte festgelegter Begriff, der die Richtschnur jedes politischen Führers 
und jedes politischen Amtes ist.“ Viktor Pöschl: „Römischer Staat und griechisches Staatsdenken bei Cicero: 
Untersuchungen zu Ciceros Schrift de re publica“. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1962², 
129. Zur Biographie von Cicero vgl. Manfred Fuhrmann: „Cicero und die römische Republik: Eine Biogra-
phie“. München: Piper Verlag 20004. 
148 Dies zur Kriegserklärung im „Fetialrecht“, die die „Fetiales“, das römische Priesterkollegium, zeremoniell 
verkünden: „Eine von ihnen formal korrekt vorgebrachte Kriegserklärung hatte vier Stufen: 1) der pater 
patratus wurde zum gegnerischen Gemeinwesen gesandt, um vor den Göttern das Unrecht des anderen Vol-
kes festzustellen und Wiedergutmachung zu fordern, rerum repetitio oder clarigatio, wobei entweder die 
Rückgabe der geraubten Dinge oder die Auslieferung der an dem Übergriff schuldigen Personen verlangt 
wurde. 2) Wurden die Forderungen nicht innerhalb von 30 Tagen erfüllt, folgte die testatio oder denuntiatio, 
d.h. der pater patratus kündigte den Krieg an unter dem Schwur bei den Göttern, daß das gegnerische Volk 
ungerecht handle. 3) Nach der Rückkehr des pater patratus nach Rom kam es zum Votum des Senats, das 
vom Volk autorisiert wurde. 4) Nach einer positiven Entscheidung kam es zur Kriegserklärung, indictio belli, 
wobei der pater patratus einen in Blut getauchten Speer unter Berufung auf das Unrecht des Gegners über 
die Grenze des feindlichen Landes warf.“ Sigrid Albert: „Bellum Iustum: die Theorie des ‚gerechten Krieges‘ 
und ihre praktische Bedeutung für die auswärtigen Auseinandersetzungen Roms in republikanischer Zeit“. 
Kallmünz: Lassleben 1980, 13 f. (Hervorhebung im Original).  



45  

schen Stoa über den Panaitios von Rhodos149 (ca. 185 bis 109 v. Chr.) und seiner Schrift 

über die rechten Pflichten, der Grundlage des Ersten und Zweiten Buches von „De Offi-

ciis“. Diese Inhalte involvieren die naturrechtliche Gemeinwohl- und Gerechtigkeitsidee, 

die jedem Individuum grundsätzlich angehört: 

 
„Cicero ging von einer Rangfolge der Pflichten aus. Nicht das Glück des Einzelnen steht an 
oberster Stelle – Cicero wies alle hedonistischen Lebensführungsmaximen zurück – sondern 
die Verpflichtungen gegenüber der Gemeinschaft der Bürger […]. Cicero entwickelte ein 
später immer wieder aufgegriffenes Gemeinwohldenken, das dazu anleiten sollte, über den 
unmittelbaren Vorteil des Individuums wie der Gemeinschaft hinaus das langfristig günstige 
und in einer Gesamtschau zuträgliche Verhalten zu suchen.“150 

 

Die  ethischen Normativen des „bellum iustum“ basieren auf Ciceros Pflicht zur Gerech-

tigkeit zum gemeinschaftlichen Nutzen in inneren und äußeren Interaktionen des Staa-

tes/Gemeinwesens und gegen den Kollaps der Sittlichkeit in der römischen Republik, der 

sich grundsätzlich in der Gefährdung der politischen und sozialen Stabilität entlädt, wie 

Cicero befürchtet.151 In seinen Werken instrumentalisiert er die staatliche Gewalt, wie spä-

ter Machiavelli, zum Schutz des Staates und seines Herrschers. 

 

2.2.2.1 Die Ius-ad-bellum-Kriterien 
 

Cicero meint, „daß kein Krieg gerecht ist außer dem, der entweder geführt wird, nachdem 

man Genugtuung gefordert hat, oder vorher angekündigt und angesagt worden ist.“152 Der 

„bellum iustum“ in Ciceros Verständnis und im römischen Kriegsrecht hatte zwei ent-

scheidende Elemente, den gerechten Grund und die öffentliche Ankündigung der Kriegs-

führung (in zwei Schritten: die Androhung, d.h. denuntatio, und die spätere Erklärung des 

Krieges, d.h. indictio)153. Der gerechte Grund154 der Kriegsführung seien die Verteidigung 

gegen den Angriff des Feindes oder die Verteidigung der Bundesgenossen in Notwehr 

                                                
149 „Cicero nahm in Athen Unterricht bei Poseidonios, dem Schüler des Panaitios, dessen Werk in Ciceros 
Schriften seine Spuren hinterließ.“ Markus Llanque: „Politische Ideengeschichte – Ein Gewebe politischer 
Diskurse“. München/Wien: Oldenbourg Verlag 2008, 66.  
150 Ebd., 72. 
151 Krause: Gerechte Kriege, ungerechte Feinde – Die Theorie des gerechten Krieges und ihre moralischen 
Implikationen, 117. 
152 Marcus Tullius Cicero: „De officiis“. Vom rechten Handeln. Herausgegeben und übersetzt von Karl 
Büchner. München/Zürich 19944. Hier: Buch I, 11.36. 
153 Diese Konditionen des „gerechten Krieges“ bei Cicero sind Inhalte des gültigen Römischen Rechts der 
römischen Republik: „Der gerechte Krieg ahndet die Verletzung geltenden Rechts und dient der Wiederher-
stellung geteilter Rechtsgrundsätze.“ Krause: Gerechte Kriege, ungerechte Feinde – Die Theorie des gerech-
ten Krieges und ihre moralischen Implikationen, 116. 
154 Denn „[j]ede Handlung […] muß frei sein von Unüberlegtheit und Nachlässigkeit und nichts tun, wofür 
man nicht einen einleuchtenden Grund angeben könnte.“ Cicero: Vom rechten Handeln, Buch I, 29.101. 



46  

(Hilfeleistung): „Jene Kriege sind ungerecht, die ohne Grund unternommen werden: denn 

ohne den Grund, sich zu rächen oder die Feinde zurückzuschlagen, kann kein gerechter 

Krieg geführt werden.“155 Bei seiner Entscheidung zur Kriegsführung habe der Herrscher 

den Nutzen und den Wert des militärischen Feldzugs für den Frieden, die Sicherheit und 

wirtschaftliche Prosperität der Gemeinschaft sorgfältig zu kalkulieren:  

 

„Überhaupt sollen die, welche an der Spitze der Gemeinschaft stehen werden, zwei Lehren 
Platos festhalten: die eine, daß sie den Nutzen der Bürger so schützen sollen, daß sie alles, 
was sie tun, auf ihn beziehen, ihrer eigenen Vorteile vergessend, die andere, daß sie den gan-
zen Körper des Gemeinwesens betreuen sollen, damit sie nicht, während sie einen Teil 
schützen, die übrigen im Stich lassen.“156  

 

Das Ziel des Krieges sei der Frieden bzw. die Unterzeichnung des Friedensvertrages zwi-

schen den Kriegsparteien. Die Entscheidung, Krieg zu führen, sei die Folge militärischer 

und/oder politischer Not, und die Begründung das Delikt des Feindes gegen das „ius“, das 

Recht des Staates/Roms: „Wenn es aber Lage und Notwendigkeit verlangen, muß man mit 

dem Schwert die Entscheidung suchen und den Tod der Knechtschaft und Schande vorzie-

hen.“157 Zugleich ist die Kriegsführung im ciceroschem Verständnis Ultima Ratio, d.h., ein 

militärischer Konflikt sei nur dann rechtmäßig, wenn die Mittel friedlicher Streitschlich-

tung ausgeschöpft sind: „Denn da es zwei Arten des Entscheidens gibt, die eine durch 

Auseinandersetzung, die andere durch Gewalt, und da jene dem Menschen eigentümlich 

ist, diese den Tieren, darf man zur zweiten erst seine Zuflucht nehmen, wenn man die erste 

nicht anwenden kann.“158  

 

2.2.2.2 Die Ius-in-bello-Kriterien 
 

Denn es sind „gewisse Pflichten gegen die zu wahren, von denen dir Unrecht zugefügt wur-
de. Es gibt nämlich ein Maß im Sichrächen und Strafen.“159  

 

Fragmentiert, hauptsächlich in „De Officiis“ („Vom rechten Handeln“), referiert Cicero 

über die Methoden und Mittel der Kriegsführung. Die Motivation der kriegerischen Aktio-

nen sei der gerechte Frieden, und der Terror der militärischen Operationen beeinträchtige 

die Befriedung des (feindlichen) Gemeinwesens, denn er schüre Hass und Rachegelüste. 
                                                
155 Marcus Tullius Cicero: „Der Staat“. Herausgegeben und übersetzt von Karl Büchner. München/Zürich 
19935. Hier: Buch III, 23.35. 
156 Cicero: Vom rechten Handeln, Buch I, 25.85. 
157 Ebd., Buch I, 23.81. 
158 Ebd., Buch I, 11.34. 
159 Ebd. 



47  

Nur die Mäßigkeit des Strafens und die Proportionalität der Schuld und der Strafe dürften 

die Beziehung gegenüber Feinden (Unrechtstätern) im Krieg und nach der Friedensschlie-

ßung kennzeichnen.160 Cicero notiert: „Deshalb sind Kriege darum zu unternehmen, daß 

man ohne Behelligung in Frieden leben kann; wenn aber der Sieg errungen ist, muß man 

die schonen, die im Krieg nicht grausam, nicht unmenschlich gewesen sind“.161 In „De 

Officiis“ mahnt er die Kriegsführenden im Krieg zwischen der Menge der Bewohner des 

feindlichen Gemeinwesens und den Unschuldigen zu unterscheiden und zugleich zum 

bestmöglichen Schutz der zivilen Bevölkerung vor (negativen) Effekten militärischer Ope-

rationen.162 Zudem äußert er, dass nur die Soldaten („miles“) die „Lizenz“ haben, an den 

militärischen Aktionen zu partizipieren.163                                                                                             

Er sei entschieden gegen den Gift- und Meuchelmord in der Kriegsführung.164 Skadi Krau-

se notiert, dass für Cicero die Kriterien des „ius in bello“ eine „ähnliche Bedeutung“ ha-

ben, „wie sie Aristoteles der Vermeidung unnötiger Grausamkeit gegenüber den Barbaren 

beilegt.“165 Für ihn ist das Engagement des Cicero um den Schutz der zivilen Bevölkerung 

nicht primär philanthropisch, sondern sein Zweck liegt darin, „einer Eskalation der Kriegs-

handlungen und damit auch der eigenen sittlichen Verrohung entgegenzuwirken.“166 Diese 

„Aufrechterhaltung der eigenen Sittlichkeit“ ist für Cicero signifikant und zentral, „weil ihr 

Verlust seiner Meinung nach unweigerlich mit negativen Konsequenzen für die rechtliche 

Ordnung und die politische Stabilität der römischen Republik verbunden ist.“167  

In Ciceros Doktrin vom gerechten Krieg und im Römischen Recht des antiken Roms sind 

der zentrale Punkt die Ius-ad-bellum-Kriterien, der gerechte Grund und die rechtmäßige 

Autorität zum Kriegseintritt. Natürlich konnte man im Römischen Reich einfach lokalisie-

ren, wer diese Autorität hat – die verschiedenen Institutionen des Römischen Reiches näm-

lich, die abhängig von der Epoche und der Staatsform die höchste (Entscheidungs-)Macht 
                                                
160 „Auch davor muß man sich vorsehen, daß die Strafe nicht größer ist als die Schuld […]. Vor allem ist 
beim Strafen der Zorn fernzuhalten. Nie wird nämlich jemand, der zornig zur Strafe schreitet, jene Mitte 
innehalten, die zwischen dem Zuviel und Zuwenig liegt.“ Cicero: Vom rechten Handeln, Buch I, 25.89. 
161 Ebd., Buch I, 11.35. 
162 Ebd., Buch I, 24.82. 
163 Ebd., Buch I, 11.37. 
164 „Das eindrucksvollste Beispiel von Gerechtigkeit gegen den Feind aber ist von unseren Vorfahren aufge-
stellt worden, als ein Überläufer des Pyrrhus dem Senat versprach, er werde dem König Gift geben und ihn 
töten. Der Senat und Gaius Fabricius gaben ihn dem Pyrrhus. So hat er [der Konsul Fabricius; Anm. der 
Verfasserin] nicht einmal den Tod eines Feindes, der mächtig war und von selbst Krieg begonnen hatte, in 
Verbindung mit einem Verbrechen gebilligt.“ Ebd., Buch III, 22.86. 
165 Krause: Gerechte Kriege, ungerechte Feinde – Die Theorie des gerechten Krieges und ihre moralischen 
Implikationen, 117. Aristoteles nämlich wies unnötige Rohheit der Herren gegenüber ihren Sklaven zurück: 
„Ein Mißbrauch der Herrschaft ist für beide Teile gleich schädlich, denn was dem Teil zuträglich ist, das ist 
es auch dem Ganzen, und was dem Leibe, das auch der Seele.“ Aristoteles: Politik, 1255b. 
166 Krause: Gerechte Kriege, ungerechte Feinde – Die Theorie des gerechten Krieges und ihre moralischen 
Implikationen, 117. 
167 Ebd. 



48  

in ihren Händen hatten – der König, Kaiser oder der Senat. Im Mittelalter hat sich die Situ-

ation geändert, denn in dem politischen Durcheinander ist unklar, wer die höchste Instanz 

ist – der Kaiser, die Könige, der Papst oder die Fürsten. 

Das Christentum avancierte seit dem Edikt des Kaisers Theodosius I. im Jahr 380 zur neu-

en Staatsreligion des Römischen Reiches. Dank der starken Verknüpfung von Politik und 

Religion im antiken Rom kämpften seitdem die Christen in imperialen Kriegen in der 

Staats- und der Religionsraison. Die Folge dieser Entwicklung und „[d]as auffälligste 

Merkmal des Mittelalters war ohne Zweifel die Verknüpfung von Politik und christlicher 

Religion.“168 Zum Resultat der „Militarisierung“ der frühchristlichen Position zum Militär-

dienst169 und ihrer ambivalenten Position170 gegenüber der Gewalt bereits vor der „Wende“ 

gehörte der „postkonstantinische“ christliche Entwurf des gerechten Krieges. Sein Kern 

liegt in der moralisch-theologischen Beschränkung der Entscheidung zum Krieg und der 

Methoden der Kriegsführung, da sich die mittelalterlichen Kirchenväter und -lehrer be-

müht haben, den Krieg und den Militärdienst christlicher Männer von der Sünde zu diffe-

renzieren. Mit diesem Ziel vor Augen haben sie schließlich einen theoretischen Raum kre-

iert, in dem die Partizipation am Militärdienst und die Tötung seines feindlichen Nächsten 

keine Sünde sind, sondern Notwendigkeit und Demonstration der Nächstenliebe, der „cari-

tas“. Mit dem Bischof Ambrosius von Mailand, und dann später mit Augustinus Aurelius, 

dem Bischof von Hippo, änderte sich somit das Verständnis von Krieg in christlichen Krei-

sen. Sie vereinbarten die christliche Nächstenliebe und die Tugenden des christlichen Le-

bens mit den Verhältnissen aus der Zeit nach der Christianisierung des Römischen Rei-

ches. Ambrosius’  

 
„point is to convince Christians that those who would attain the kingdom of heaven must live 
a virtuous life in the temporal world, and included in such a life is the duty to promote and, 
when necessary, enforce justice. He believed unequivocally that Christians had a duty to 
support and defend the great empire that had brought peace and imposed order to sin-ridden 
combative world.“171 

                                                
168 Llanque: Politische Ideengeschichte – Ein Gewebe politischer Diskurse, 83. 
169 Die prominentesten frühen Kirchenväter sind Quintus Septimius Florens Tertullianus oder Tertullian (ca. 
150 bis ca. 239) und Origenes (185 bis 253/254). Für ihren Pazifismus ist die Position typisch, dass Gewalt 
und Militärdienst nicht im Sinne des christlichen Glaubens seien. Zu dieser Denkweise haben sie der univer-
selle Gewaltverzicht und der institutionelle Götzendienst in der imperialen Armee motiviert.  
170 Diese ambivalente Position zur Gewalt hat ihre Provenienz in der Bibel. Das 3. Buch Mose proklamiert: 
„Du sollst dich nicht rächen noch Zorn bewahren […]. Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst; 
ich bin der HERR.“ Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Nach der 
deutschen Übersetzung Martin Luthers. Wien: Österreichische Bibelgesellschaft 1972. Hier: 3. Mose, 19,18 
(Hervorhebung im Original). In Kontrast zu dieser pazifistischen Position verkündet zum Beispiel Jesus im 
Matthäus-Evangelium: „Ihr sollt nicht wähnen, daß ich gekommen sei, Frieden zu bringen auf die Erde. Ich 
bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern das Schwert“ (Ebd., Matt, 10,34). 
171 Paul Christopher: „The Ethics of War and Peace: An Introduction to Legal and Moral Issues“. Englewood 
Cliffs: Prentice Hall 1994, 28. 



49  

 

2.2.3 Augustinus von Hippo  
 

Viele der Autoren der Historie des „bellum iustum“ beginnen mit Aurelius Augustinus 

(354 bis 430).172 Trotz des Einflusses seiner Schriften auf die mittelalterliche Tradition 

vom gerechten Krieg kann man das persönliche Interesse des Kirchenvaters am „bellum 

iustum“ als gering klassifizieren. Dies ist verständlich, denn die Moralität der Kriegsent-

scheidung und der Kriegsführung spielten für ihn keine zentrale Rolle. Daher sind seine 

Erwägungen zum Krieg und zum Militärdienst der Christen in den imperialen Truppen in 

seinen verschiedenen Schriften verstreut. Erst mit dem „Decretum Gratiani“ im 12. Jahr-

hundert systematisierte der Mönch Gratian (und Vater des Kirchenrechts) seine Thesen 

über den gerechten Krieg. Unbestritten ist, dass er gegen den Krieg ist, der in seiner Inter-

pretation das natürliche Resultat der bösen Natur des Menschen sei:  

 

„Wer also diese großen, schauerlichen, verheerenden Übel leidvoll betrachtet, der gestehe, 
daß sie ein Elend sind. Wer dagegen ohne Seelenschmerz sie über sich ergehen läßt oder 
auch nur an sie denkt, mag sich immerhin für glückselig halten, aber er ist um so elender, 
weil er sein menschliches Empfinden verloren hat.“173 

 

Aber  

 
„[w]atching the destruction wreaked by the pagan barbarians, he believed that without law 
and society there could be no organized Christianity and thus no chance of divine redemp-
tion. Using violence to defend another or the state was not only justified, therefore, it was a 
morally necessity.“174  

 

Denn zu Lebzeiten des Kirchenvaters näherte sich das Römische Reich der Spätantike sei-

nem Fall. Die Alemannen und die Goten bedrohten schon die Reichsgrenzen, und die 

Westgoten unter der Führung Alarichs hatten die Legionen des Imperium Romanum be-

reits im Jahre 410 besiegt. Schließlich stürmten sie die Ewige Stadt und plünderten sie und 

ihre Bürger vom 24. August bis zum 27. August aus. So hatte Augustinus begriffen, dass 

der Krieg ständiger Begleiter des menschlichen Lebens im irdischen Staat ist, und er be-

mühte sich, in dieser Atmosphäre, den Personenkreis der zum Krieg Ermächtigten und die 

Begründung ihrer Entscheidung zu beschränken, d.h. die Frage zu beantworten, wann der 
                                                
172 Zur Biographie siehe z.B. Peter Robert Lamont Brown: „Augustinus von Hippo: Eine Biographie“. Frank-
furt am Main: Societäts-Verlag 1982².  
173 Aurelius Augustinus: „Vom Gottesstaat“. Vollständige Ausgabe der Bücher 11 bis 22. Aus dem Lateini-
schen übertragen von Wilhelm Thimme. Eingeleitet und kommentiert von Carl Andresen. München: Deut-
scher Taschenbuch Verlag 1991³. Hier: Buch XIX, 7. 
174 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 27. 



50  

Krieg und der Militärdienst der Christen keine Sünde und im Sinne ihrer Religion recht-

mäßig ist. Die Antwort ist sein Entwurf des „gerechten Krieges“. Der Krieg sei gerecht, 

wenn er die „necessitas“ ist, die (militärische) Notwendigkeit, welche „die Schlechtigkeit 

derer, die man bekriegte“175 initiiert hat.  

 

2.2.3.1 Die Ius-ad-bellum-Kriterien  
 

- Die Kondition der rechtmäßigen Autorität als des Trägers der Kriegsführung („legi-

tima potestas“) 

In Augustinus’ Schriften hat der legitime Herrscher oder Gott die rechtmäßige Autorität, 

Krieg zu führen. Die Beispiele der Kriege des Schöpfers sind die Kriege des Volkes Israel 

im Alten Testament, die sogenannten „Jahwe-Kriege“. Die gerechten Kriege haben Frieden 

und Sicherheit zum Zweck, und die Streitkräfte eines Staates dienen der Wiedererlangung 

dieser Werte im Krieg: 

 

„But the natural order which aims at the peace of mortals demands that the authority and the 
decision to undertake war rest with the ruler, while soldiers have the duty of carrying out the 
commands of war for the common peace and safety. It is not permissible, however, to doubt 
that it is right to undertake a war which men undertake to wage under God’s authority either 
to strike terror into, wear down, or subdue the pride of mortals“.176  

 

Für Herbert A. Deane ist diese Interpretation des Kirchenvaters zur Rolle des Herrschers 

problematisch:  

 
„The major difficulty in this solution of the problem is, of course, that the ruler is one of the 
parties to the dispute, and yet he must also act as the judge who decides whether or not the 
other state is guilty of injustice and whether its wrongdoing is great enough to warrant the in-
fliction of punishment.“177  

 

Trotzdem erscheint dem Kirchenvater diese omnipotente Position des Herrschers – des 

Kriegers im militärischen Ringen um den (gerechten) Sieg und des Richters über die Ge-

rechtigkeit seines militärischen Ziels – ein vernünftiger und zugleich alternativloser Weg 

aus den anarchischen Zuständen des Gemeinwesens. Denn die Natur des Menschen sei 
                                                
175 Augustinus: „Vom Gottesstaat“. Vollständige Ausgabe der Bücher 1 bis 10. Aus dem Lateinischen über-
tragen von Wilhelm Thimme. Eingeleitet und kommentiert von Carl Andresen. München: Deutscher Ta-
schenbuch Verlag 1991³. Hier: Buch IV, 15. 
176 Boniface Ramsey (ed.): „The Works of Saint Augustine“. A Translation for the 21st Century. Part I – 
Books, Volume 20: Answer to Faustus, a Manichean (Contra Faustum Manichaeum). Introduction, transla-
tion and notes by Roland Teske. Brooklyn, NY: New City Press 2007. Hier: Buch XXII, 75. 
177 Herbert A. Deane: „The Political and Social Ideas of St. Augustine“. New York u.a.: Columbia University 
Press 1966², 162. 



51  

schlecht, und in seiner Gier nach irdischen Gütern gerät er in Streitigkeiten und Handgreif-

lichkeiten mit seinen Mitmenschen. Um dem drohenden Chaos des Gemeinwesens, sogar 

seinem Untergang im totalen Krieg zu entrinnen, delegiert der Schöpfer seinen irdischen 

Agenten, die höchste Obrigkeit der politischen Gemeinschaft, die Sorge um den Schutz des 

Gemeinwesens und des sozialen (und göttlich-christlichen) „ordo“ zu tragen: „Dazu näm-

lich sind Wächter, das heißt Leiter des Volks, in den Gemeinden eingesetzt, daß sie die 

Sünden nicht übersehen, sondern strafen.“178 Nur der Herrscher habe die Fähigkeit, objek-

tiv über die politischen Schritte zum Nutzen der Gemeinschaft zu entscheiden. Der Privat-

mann sei im Gegensatz zum Herrscher Knecht seiner Wünsche und der Selbstliebe, die 

hauptsächlich Streit in der Gemeinschaft säten.179 Für Augustinus ist so die Institution des 

Staates zwingend notwendig, um die böse Natur, die zur Gewalttätigkeit neigt, zu bändi-

gen, und den Menschen in Verhältnissen mit seinen Mitmenschen zu „zähmen“.  

- Die Kondition des gerechten Grundes zur Kriegsführung („causa iusta“) 

In seiner Schrift „De Libero Arbitrio“180 unterscheidet der Kirchenvater zwischen der Tö-

tung infolge der Selbstverteidigung des Privatmannes und der Verteidigung der Patria im 

Krieg. In seinen Schriften verneint er das Recht des Privatmannes zur Selbstverteidigung, 

denn die böse innere Einstellung des Angegriffenen gegen seinen Angreifer sei gegen die 

Prinzipien der Nächstenliebe: „[T]he life even of an unjust aggressor must not be jeopard-

ized by any action which might accidentally result in death for the evil man, even though 

by abstaining from direct defensive action the innocent party may lose his life.“181 Dieser 

Dualismus zwischen innerer Gesinnung und äußerer, materieller Tat ist der rote Faden in 

Augustinus’ Verständnis vom gerechten Krieg. Er begründet seine Zurückweisung der 

Selbstverteidigung des Privatmannes nicht mit der Niederträchtigkeit der materiellen Tat 

der Tötung seines Angreifers, sondern mit der inneren Niederträchtigkeit des Angegriffe-

nen, nun Täters.  

Wann autorisiert Augustinus den legitimen Herrscher, Krieg zu führen? Mit dem Begriff 

der „iniuria“ – Ungerechtigkeit, Rechtsverletzung oder zugefügtes oder erlittenes Unrecht 

– begründet der Kirchenvater den gerechten Krieg:  

 

 

                                                
178 Augustinus: Vom Gottesstaat, Buch I, 9. 
179 Paul Ramsey: „War And The Christian Conscience/How shall Modern War Be Conducted Justly?“. 
Durham: Duke University Press 1961, 38 f. 
180 Aurelius Augustinus: „Der Freie Wille“. Paderborn: Verlag Ferdinand Schöningh 1961³.  
181 Richard Shelly Hartigan: „Saint Augustine on War and Killing: The Problem of the Innocent“. In: Journal 
of the History of Ideas, 27: 2 (April-June 1966), 195-204. Hier: 197. 



52  

„Gerechte Kriege werden gewöhnlich allein auf solche begrenzt, die geschehenes Unrecht 
bestrafen, wenn ein Volksstamm oder eine Bürgschaft [civitas], die bekriegt werden soll, ig-
noriert, entweder das von ihren Mitgliedern boshaft Angerichtete zu bestrafen oder wieder-
gutzumachen, was widerrechtlich weggenommen worden ist.“182  

 

Augustinus weist das Recht des Herrschers zur präventiven Kriegsführung zurück:      

„Aber Nachbarn bekriegen, von einem Krieg zum andern übergehen und Völker, die einem 

nichts zuleide getan, aus bloßer Herrschsucht niedertreten und unterwerfen, wie soll man 

daß anders nennen als eine große Räuberei?“183  

Die primäre „causa iusta“ des Augustinus ist die materielle Rechtsverletzung. Die sekundä-

re „causa iusta“ des Kirchenvaters ist die moralische Schuld, z.B. die der Häretiker. In Ci-

ceros Verständnis des gerechten Krieges sind nur die materiellen Verbrechen gegen das 

römische Recht oder Naturrecht die „causa iusta“, in Augustinus’ Schriften ist zusätzlich 

der Unglaube, oder die Häresie, d.h. „moralische“ Delikte gegen den christlichen Glauben 

und die politische(n) Gemeinschaft(en) der Christen, ein Verstoß:  

 
„Augustine viewed all forms of religious belief other than orthodoxy as a common threat to 
the faith, and he eventually concluded, against the backdrop of imperial repression of here-
tics in which he had a hand, that the ecclesiastical hierarchy had the right and the duty to see 
imperial coercion of heretics qua heretics.“184 

 

So ist für Cicero die Diskriminierung des Feindes beschränkt auf dessen Taten bzw. mate-

riellen Handlungen, die gegen die Gesetze der Gesellschaft verstoßen, und bei Augustinus 

involviert die Schuld des Gegners zudem seine moralische Existenz, d.h. er bekämpft den 

Feind „wegen ihm eigentümlicher Denk- und Existenzweisen.“185 Diese Unterscheidung 

zwischen der moralischen und materiellen Schuld des Gegners führt zur zweiten Unter-

scheidung in der Feindesdiskriminierung bei Cicero und Augustinus: Cicero ist der Auffas-

sung, dass nur Taten gegen „konkret abgrenzbare politische Verbände“ zu bestrafen und 

bekämpfen seien, und für Augustinus ist sogar der Krieg gegen „eine universale morali-

sche Weltordnung“ gerecht, wenn diese nicht christlich ist.186 Hier „geht es nicht mehr um 

                                                
182 QUAESTIONES IN HEPTATEUCHUM VI, 10; zitiert nach Timo J. Weissenberg: „Die Friedenslehre 
des Augustinus: Theologische Grundlagen und ethische Entfaltung“. Stuttgart: Kohlhammer 2005, 147 (Her-
vorhebung im Original). 
183 Augustinus: Vom Gottesstaat, Buch IV, 6. 
184 Frederick H. Russell: „The Just War in the Middle Ages“. Cambridge: Cambridge University Press 1977², 
23 (Hervorhebung im Original). 
185 Kleemeier: Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges: Platon – Hobbes – Clausewitz, 29. 
186 Ebd. 



53  

die Ahndung einzelner Handlungen des Gegners, sondern um dessen gesamte moralische 

Existenz, die es zu vernichten gilt.“187 

Wie später bei Thomas von Aquin ist die Häresie jedoch nicht sofort mit dem Tode zu be-

strafen. Für Augustinus ist der Glaube Sphäre der Freiheit und der Freiwilligkeit.188 Arnold 

Angenendt vermerkt, dass das Postulat des Augustinus in seinem Verständnis des Häreti-

kers und des Ungläubigen die universelle Menschenliebe sei und dass der Sünder wie der 

Christgläubige ein Mensch sei:189 

 
„Auch dem Sünder und Häretiker war Liebe entgegenzubringen, trotz seiner Sünde und Hä-
resie. Offen zu halten ist die Besserungsmöglichkeit: Die Sünder müssen ‚als Feinde ertragen 
und geliebt werden, da man ja, solange das Leben währt, nie wissen kann, ob sie nicht noch 
ihren Sinn zum besseren wenden‘.“190 

 

Generell plädiert Augustinus wie später auch Thomas von Aquin oder der Kirchenrechtler 

Gratian191 für die Freiheit der Bekehrung zum christlichen Glauben. Trotz seiner Meinung 

gegen den Glaubenszwang schien ihm in seiner „Auseinandersetzung mit den Donatisten, 

einer abgespaltenen Sektenkirche“ der vom Staat „bemessen ausgeübter Zwang gerechtfer-

tigt“.192 Augustinus favorisierte die gewaltfreie Bekehrung der Heiden und „[d]ennoch 

fand er anerkennende Worte für staatliche Gewaltmaßnahmen, die darauf angelegt waren, 

heidnische Kulte zu verbieten und heidnische Tempel zu verbieten.“193 Bei den Juden da-

gegen „lehnte er […] gewaltsame Bekehrungen grundsätzlich ab.“194 Denn  

 
„Wohlwollen und Wertschätzung von seiten der Christen verdienen sie insbesondere des-
halb, weil sie als Träger und Verwalter der alttestamentarischen Schriften für die christliche 
Kirche, die sich als Erfüllung alttestamentarischer Verheißungen versteht, einen unersetzli-
chen Dienst als Zeugenschaft leisten.“195 

 

                                                
187 Kleemeier: Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges: Platon – Hobbes – Clausewitz, 29. 
188 Arnold Angenendt: „Toleranz und Gewalt: Das Christentum zwischen Bibel und Schwert“. Münster: 
Aschendorff Verlag 2007, 236. 
189 Ebd., 237. 
190 Ebd.; zitiert nach Augustinus: Vom Gottesstaat, Buch I, 9. 
191 Arnold Angenendt: Toleranz und Gewalt: Das Christentum zwischen Bibel und Schwert, 238. „Die meis-
ten der von Gratian zusammengetragenen Canones befassen sich […] jedoch mit Strafaktionen gegen hartnä-
ckige Ketzer. Von Todesstrafe ist nicht die Rede, wohl aber von Verbannung, Enteignung und Gefangen-
nahme“. Klaus Schreiner: Toleranz. In: Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck (Hrsg.): „Geschicht-
liche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland“. Band 6. Stuttgart: 
Klett-Cotta 1990, 445-605. Hier: 467. 
192 Angenendt: Toleranz und Gewalt: Das Christentum zwischen Bibel und Schwert, 237. 
193 Schreiner: Toleranz, 453. 
194 Ebd. 
195 Ebd., 453. 



54  

Klaus Schreiner schildert in seinem Artikel zu Toleranz im Lexikon „Geschichtliche 

Grundbegriffe“ die Position des Kirchenvaters zur Todesstrafe für die Häretiker: „Durch 

Gewalt sollten Häretiker wieder in die Kirche eingegliedert, auf keinen Fall getötet wer-

den“.196 Er sei strikt gegen die Todesstrafe für Häretiker, und ihre „Bestrafung sollte im 

Geist der Milde und Liebe erfolgen.“197 

Wie in den Fällen der Selbstverteidigung des Privatmannes oder im Recht des Soldaten, 

seinen Feind im Felde zu töten, entscheidet über die Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit 

ihrer Tat nicht die materielle und objektive Tötung des Angreifers/Feindes, sondern die 

inneren Gesinnungen, d.h. die Motive des engagierten Akteurs. So ist die „causa iusta“ der 

Entscheidung der legitimen Autorität nicht nur der materielle, spürbare Angriff der Gegen-

seite, sondern zugleich der böse innere Geist des Gemeinwesens oder seiner Bevölke-

rungsgruppen, wie z.B. unterschiedliche nichtchristliche Existenzmodalitäten und Denkar-

ten. Mit diesem Verständnis der gerechten Begründung des Krieges öffnete Augustinus die 

Büchse der Pandora der späteren Kreuzzüge und Religionskriege gegen Ungläubige und 

Häretiker (Irrgläubige) der mittelalterlichen Päpste: „Medieval legists eagerly employed 

both Roman law and Augustine’s doctrine of religious persecution as hammer and anvil to 

forge their justifications of wars and crusades.“198  

- Die Bedingung der gerechten Intention der Kriegsführung („recta intentio“) 

Die Intention des Krieges, gerechten und ungerechten, ist der Friede:  

 
„Denn jedermann erstrebt durch Kriegführung Frieden, keiner durch Friedensschluß Krieg. 
Auch die, welche den Frieden, in dem sie leben, stören wollen, hassen ja nicht den Frieden 
als solchen, sondern wollen nur einen anderen, der ihren Wünschen entspricht. Sie wollen al-
so nicht etwa überhaupt keinen Frieden, sondern nur solch einen, wie er ihnen paßt.“199  

 

Der Unterschied zwischen den gerechten und gerechten Kriegen ist, „that a just war at-

tempted both to restore peace and to repair an injury received.“200 Ungerechte Kriege sind 

Kriege aus Rache, materieller Gier, Herrschsucht („libido dominandi“) oder Wildheit (Lust 

zur Gewalt). 

 

 

 

 
                                                
196 Schreiner: Toleranz, 467. 
197 Ebd., 453. 
198 Russell: The Just War in the Middle Ages, 25. 
199 Augustinus: Vom Gottesstaat,  Buch XIX, 12. 
200 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 27. 



55  

 

2.2.3.2 Die Ius-in-bello-Kriterien  
 

Augustinus analysiert die rechtmäßigen Methoden im Krieg nur recht dürftig. Dies ist ver-

ständlich, denn in der mittelalterlichen christlichen Tradition hatten die Prinzipien des „ius 

ad bellum“ und nicht die Einschränkung der Gewaltmittel und -methoden die Priorität. Die 

Bezeichnung „ius in bello“ kannte Augustinus sinngemäß nicht. Er rechtfertigt die Tötung 

von Nichtkombattanten mit der militärischen Notwendigkeit im Krieg und ist der Ansicht, 

dass nicht der Tod das Schlimme sei, sondern die böse/sündige Seele des Menschen. Nie-

derträchtige innere Gesinnungen hätten nämlich stets den moralischen Kollaps des Men-

schen zur Folge. In seinem berühmten Zitat schreibt er: 

 

„After all, what is blamed in war? Is it that human beings, who are going to die at some time, 
die so that others will be subdued and live in peace? To find fault with this is the mark of 
cowardly and not of religious people. The desire to do harm, cruelty in taking vengeance, a 
mind that is without peace and incapable of peace, fierceness in rebellion, the lust for domi-
nation, and anything else of the sort – these are the things that are rightly blamed in wars.“201  

 

Der Kirchenvater ist somit primär nicht gegen die Tötung der Nichtkombattanten, denn der 

Tod ist das universelle Schicksal des Menschen. Die nächste Eigenschaft seiner Einschät-

zung des Rechts im Krieg sind die Priorität der militärischen Sanktionierung zum Heil der 

sündigen Seele des Gegners und das Wiedererlangen des Friedens und der Sicherheit der 

Gemeinschaft. Die Realität des Krieges sei es nämlich, dass neben den Soldaten die Un-

schuldigen sterben, jedoch diene ihr Tod einem höheren Gut – dem gemeinschaftlichen 

Frieden und der Genesung der sündigen Seelen der Untäter.202 

 

2.3 Thomas von Aquin und die mittelalterliche Lehre vom gerechten Krieg 
 

Thomas von Aquin (1225/1226203 bis 1274) legt im Pars Secundae Secundae des opulenten 

Werkes „Summa Theologica“ den gerechten Krieg dar. Die zentrale Motivation der tho-

                                                
201 Ramsey: The Works of Saint Augustine, Buch XXII, 74. 
202 Augustinus: Vom Gottesstaat, Buch I, 9. 
203 „Es gibt keine urkundlichen Unterlagen über den Tag und das Jahr der Geburt von Thomas. Die Chronis-
ten und Zeugen widersprechen sich, oder sie haben sich zumindest unklar über diesen Punkt geäußert.“ Ja-
mes A. Weisheipl: „Thomas von Aquin: Sein Leben und seine Theologie“. Graz u.a.: Verlag Styria 1980, 13. 
Weisheipl knüpft an Wilhelm von Tocco, Thomas’ offiziellen Biographen, und die „früheste und eine der 
zuverlässigsten Quellen“ an, und führt aus, dass „Thomas im Jahre 1225/26 geboren war“. Ebd., 13. Jean-
Pierre Torell ist im Gegensatz zu Tocco der Meinung, dass sein Geburtsjahr zwischen 1224 und 1225 liegt: 
„Heute scheint man sich auf 1224/25 geeinigt zu haben“. Jean-Pierre Torrell: „Magister Thomas: Leben und 
Werk des Thomas von Aquin“. Freiburg u.a.: Herder 1995, 23. 



56  

mistischen Lehre vom gerechten („erlaubten“) Krieg ist – wie bereits bei seinem Vorgän-

ger Aurelius Augustinus –, die christliche Nächstenliebe mit dem Krieg, d.h. dem Militär-

dienst des Christen, zu verknüpfen. In Art. 1 der „quaestio“ 40 ist die Titelfrage daher 

sinnvoll: „Gibt es einen erlaubten Krieg?“. Die Autoritätsgründe (oder Vernunftgründe) in 

den „Objectiones“ argumentieren mit der Textstelle aus dem Alten Testament: „‚Jeder, der 

das Schwert ergreift, wird durch das Schwert umkommen‘“.204
 Diese Textstelle weist das 

Recht zum Krieg und zugleich den Militärdienst des Christen zurück. Trotzdem postuliert 

der Kirchenlehrer in seiner Antwort („Respondeo dicendum“), dem Hauptteil des Artikels, 

drei Konditionen des gerechten Krieges: die legitime Autorität des Fürsten, Krieg zu füh-

ren („auctoritas principis“), den gerechten Grund („causa iusta“) und die rechte Intention 

der Kriegsführenden („intentio (bellantium) recta“). 

 

2.3.1 Die Ius-ad-bellum-Kriterien  
 

- Die legitime Autorität zur Kriegsführung („auctoritas principis“)  

Nur der Fürst, d.h. die höchste Obrigkeit der politischen Ordnung, habe das Recht, Krieg 

zu führen und die Streitkräfte zu mobilisieren. Die Priorität seines Amtes sei nämlich die 

Verteidigung des Friedens und der Sicherheit seines Herrschaftsgebietes gegen innere 

und/oder äußere Feinde: „Da aber die Sorge für die öffentliche Ordnung den Fürsten an-

vertraut ist, ist es auch ihre Sache, die öffentliche Ordnung der ihnen unterstehenden Stadt 

oder des Königreiches oder einer Provinz zu schützen.“205 Der „Fürst“ oder die Autorität 

mit dem Recht, Krieg zu führen, sind im Verständnis von Aquins die nationalen Monar-

chen, der Kaiser des Heiligen Römischen Reiches oder der Papst: „Implicitly at least, he 

restricted the status of war to full-fledged wars between sovereign princes such as national 

monarchs, the Emperor and the pope.“206 Wie Augustinus weist von Aquin das Recht der 

Privatperson, (Waffen-)Gewalt in ihren Streitigkeiten zu nutzen, zurück, denn die Sanktio-

nierung privater Kriminalität liege in der Zuständigkeit der „staatlichen“ Rechtsorgane. 

Soldaten, die im Krieg mit Direktive des Fürsten Feinde töten, seien keine Mörder, meint 

von Aquin:  

 
 
 
 

                                                
204 Mt 26, 52; zitiert nach Aquin: DThA, II-II, q. 40, a. 1, obj. 1.  
205 Aquin: DThA, II-II, q. 40, a. 1, resp. 
206 Russell: The Just War in the Middle Ages, 270. 



57  

Wer aber als Privatperson vom Fürsten oder Richter ermächtigt oder als öffentlicher Amtsträger 
aus Eifer für die Gerechtigkeit, gewissermaßen von Gott Selbst bevollmächtigt, das Schwert ge-
braucht, ergreift nicht selbst das Schwert, sondern gebraucht nur das, was ihm von einem anderen 
anvertraut wurde. Deshalb verdient er keine Strafe.“207  

 

Diese Direktive des Fürsten sei die primäre Kondition der Schuldfreiheit von Soldaten. Die 

zweite Kondition sei die „Reinheit“ ihrer Seele, d.h., wenn sie nicht aus selbstsüchtigen 

oder bösen Motiven und Interessen kämpfen und die feindlichen Soldaten töten, wie z.B. 

aus Rache oder Habsucht. Der Militärdienst sei für die waffenfähigen Bürger des Gemein-

wesens eine natürliche und freiwillige Verpflichtung, denn der Posten des Soldaten schütze 

die höchsten gesellschaftlichen Werte: das Gemeinwesen, den Frieden und die Sicherheit 

seiner Bewohner. Feiglinge – da ihre wahrscheinliche Flucht primär den Kameraden an der 

Front schadet, und weitere in ihren Plänen zu desertieren, nur bestärken – und frisch Ver-

heiratete sowie neue Haus- oder Gutsbesitzer sind im Verständnis von Aquins befreit von 

der Soldatenzeit.208 

Die zweite Instanz der rechtmäßigen Autorität zur Kriegsführung sei der Schöpfer und die 

thomistische Rehabilitation der alttestamentarischen Kriege der Israelis im Sinne von Au-

gustinus. In den Kriegen des Herrn gegen die Feinde Christi im Alten Testament (Jahwes 

Kriege) sei sogar die Tötung von Unschuldigen kein moralisches Delikt (im Sinne fakti-

scher christlicher Ethik), da diese Kriege für von Aquin Verteidigungskriege und so auto-

matisch gerecht seien:209„Gott hat die Herrschaft über Tod und Leben; nach Seiner Anord-

nung sterben sowohl die Sünder wie die Gerechten. Wer also auf Befehl Gottes einen Un-

schuldigen tötet, sündigt nicht, wie auch Gott nicht sündigt, dessen Vollstrecker er ist.“210  

 

- Gerechter Grund („causa iusta“) 

Die „causa iusta“ ist für den Kirchenlehrer die retributive Gerechtigkeit aus der augustini-

schen Interpretation: „Es müssen nämlich diejenigen, die mit Krieg überzogen werden, 

dies einer Schuld wegen verdienen.“211 Der Zweck der Bestrafung des Verbrechers ist nicht 

nur die Wiedererlangung des Friedens, sondern zugleich die Heilung der schuldigen Seele 

des Verbrechers. 

Was ist der konkrete Inhalt der thomistischen „Schuld“? Ist es die moralische Schuld, die 

„culpa“, oder objektives Unrecht, die böse Tat? Franziskus Maria Stratmann befürwortet 

                                                
207 Aquin: DThA, II-II, q. 40, a. 1, ad. 1. 
208 Ebd., I-II, q. 105, a. 3, ad. 5. 
209 Ebd., I-II, q. 94, a. 5, ad. 2. 
210 Ebd., II-II, q. 64, q. 6, ad. 1. 
211 Ebd., II-II, q. 40, a. 1, resp. 



58  

das erste Verständnis der Schuld bei von Aquin: „Es kann gar keinem Zweifel unterliegen, 

daß von diesen Autoren [Augustinus, Thomas von Aquin und Francisco de Vitoria; Anm. 

der Verfasserin] eine moralische Schuld als Kriegsgrund gefordert wird.“212 Wolfgang Li-

enemann kontert und unterstreicht, dass für den Kirchenlehrer die Kriegsschuldigen nicht 

ausschließlich Ungläubige sind, d.h. Männer und Frauen, die gegen die Werte und Normen 

der christlichen Gemeinschaft gesündigt haben, sondern zudem „offenkundige Aggresso-

ren darunter ebenso gefasst sein können wie Ketzer und Heiden.“213 Oder ist die „causa 

iusta“ in der Lehre vom gerechten Krieg von von Aquin nur ein objektives Unrecht? Signi-

fikant für diese Begriffsklärung ist, dass das objektive, materielle Verbrechen seinen Ur-

sprung in der moralischen Schuld hat. Ein Beispiel dieses Verständnisses ist die thomisti-

sche Interpretation der Gerechtigkeit bzw. Ungerechtigkeit der Kreuzzüge, d.h. des Be-

kriegens der Häretiker und Abtrünnigen in Europa (so dezimierte die katholische Inquisiti-

on die ketzerischen Gemeinschaften dissidenter Christen in Frankreich, die Katharer und 

Waldenser vom 12. bis ins 14. Jahrhundert). In der Begründungslogik von Aquins attackie-

ren diese nichtchristliche Denkart, die Lebensführung und die Häresie den sozialen „ordo“ 

der Gemeinschaft. Die Ketzer und Häretiker gefährden das rudimentärste, natürliche Ele-

ment der thomasschen politischen Gemeinschaft: den christlichen Glauben, so von Aquin. 

Er assoziiert somit die Häresie und die Ketzerei mit dem moralischen und materiellen An-

griff gegen das Gemeinwesen, den Frieden und die Sicherheit ihrer Bürger. 

Zugleich ist im thomistischen Verständnis die Strafe für Häresie nicht die sofortige Todes-

strafe. Dennoch räumt der Kirchenlehrer ein, die Häretiker und Ketzer dann mit dem Tod 

zu bestrafen, wenn sie wiederholt das Diktat des Bischofs, in die Arme der Kirche zurück-

zufinden, zurückgewiesen haben, ganz im Sinne des Kirchenrechts. Und das Kirchenrecht 

„forderte bis ins Hochmittelalter weiterhin Klosterhaft oder Verbannung, dazu Enteig-

nung“.214 Die Tötung von Häretikern und Ketzern sei die Sache von weltlichen Organen – 

die Kirche spricht nur das Urteil über die „Gottesfeindschaft“ aus: „Die Kirche behielt sich 

das Urteil darüber vor, ob Gottesfeindschaft vorliege und wer Gottesfeind sei. Sie sprach 

das entscheidende Urteil über Rechtsgläubigkeit bzw. Häresie aus. Daraufhin vollzog die 

Weltliche Gewalt die Beseitigung“.215 

 

                                                
212 Franziskus Maria Stratmann: „Weltkirche und Weltfriede: Katholische Gedanken zum Kriegs- und Frie-
densproblem“. Augsburg: Haas & Grabherr 1924, 84.  
213 Wolfgang Lienemann: „Gewalt und Gewaltverzicht: Studien zur abendländischen Vorgeschichte der ge-
genwärtigen Wahrnehmung von Gewalt“. München: Kaiser 1982, 132. 
214 Angenendt: Toleranz und Gewalt: Das Christentum zwischen Bibel und Schwert, 252. 
215 Ebd., 245. 



59  

Von den Häretikern unterscheidet von Aquin die Ungläubigen (wie z.B. die Juden). Die 

Häretiker oder Ketzer haben im Gegensatz zu den Ungläubigen mit dem Sakrament der 

Taufe zunächst die Hinwendung zu Gott und die christlichen Glaubensbekenntnisse bejaht 

und sie dann später durch gänzlichen Sinneswandel oder Zweifel an den Wahrheiten des 

christlichen Glaubens verneint. Von Aquin meint, dass die Kriege, die Herrscher führen, 

um den Ungläubigen den christlichen Glauben zu oktroyieren, nicht gerecht seien. Sie sün-

digten nicht gegen den sozialen „ordo“ der christlichen Gemeinschaften, da ihnen der wah-

re – christliche – Glaube fremd sei. Der Glaube sei ein freiwilliger Akt, eine persönliche 

Freiheit des Menschen. Der gerechte Grund der Kriege gegen Ungläubige sei nur ihre ma-

terielle Verletzung der Rechte der Christen, d.h. die Verfolgung der Christen oder die Pro-

paganda gegen den christlichen Glauben: 

 
„Von den Ungläubigen haben einige niemals den Glauben angenommen, wie die Heiden und 
Juden. Solche sind denn auf keine Weise zum Glauben zu nötigen, damit sie aus sich glau-
ben; denn Glauben ist Sache des Willens. Doch müssen sie von den Gläubigen, wenn die 
Möglichkeit besteht, genötigt werden, dem Glauben nichts in den Weg zu legen, sei es durch 
Lästerungen oder durch bösartiges Zureden oder gar durch offene Verfolgungen. Und aus 
diesem Grunde führen die Christgläubigen häufig Krieg gegen die Ungläubigen, nicht um sie 
zum Glauben zu zwingen, denn wenn sie sie auch besiegten und gefangen hielten, würden 
sie es doch ihrer Freiheit überlassen, ob sie glauben wollen; sondern nur deshalb, um sie zu 
nötigen, den Glauben an Christus nicht zu hindern.“216  

 

- Rechte Intention der Kriegsführenden („intentio (bellantium) recta“) 

Die thomistische rechte Intention der Kriegsführenden hat die Absicht „entweder das Gute 

zu mehren oder das Böse zu meiden.“217 Und wie bei Augustinus ist bei von Aquin der 

Friede der Endzweck des „bellum iustum“: „[T]hey were not evil unless the peace desired 

was itself evil.“218 Er weist, wie Augustinus im 5. Jahrhundert, die Rechtmäßigkeit des 

bösen Herzens, die Herrschsucht, die Lust, die Menschen des bekriegten Staates zu quälen, 

oder die Rache, die zum Krieg motivieren, zurück. 

 

2.3.2 Die Ius-in-bello-Kriterien 
 

Der zentrale Punkt der thomistischen Lehre und der mittelalterlichen Tradition vom ge-

rechten Krieg ist die Moralität der Entscheidung zur Kriegsführung („ius ad bellum“) und 

nicht die Modalitäten dieser Kriegsführung („ius in bello“). Er unterscheidet zwischen den 

                                                
216 Aquin: DThA, II-II, q.10, a. 8, resp. 
217 Ebd., II-II, q. 40, a. 1, resp. 
218 Ramsey: War And The Christian Conscience/How shall Modern War Be Conducted Justly?, 260; vgl. 
Aquin: DThA, II-II, q. 40, a. 1, ad. 3. 



60  

Kombattanten (Schuldigen) und Unschuldigen, mahnt zur Immunität der Nichtkombattan-

ten und engagiert sich für die Verhältnismäßigkeit des Verbrechens und der Strafe. So no-

tiert von Aquin in seinem Werk: „Frauen und Kinder mußten geschont, in der eroberten 

Gegend durften die Bäume mit essbaren Früchten nicht geschlagen werden.“219 In den mi-

litärischen Operationen weist er das Recht der Tötung von Unschuldigen zurück, denn es 

ist ausschließlich gerecht, die Bösen/Sünder zu töten, da sie das Gemeinwohl gefährden. 

Wenn somit in den Menge der feindlichen Bevölkerung die Möglichkeit, zwischen Schul-

digen und Unschuldigen zu unterscheiden, nicht garantiert ist, oder wenn die Schuldigen 

große Gefolgschaft haben, verbietet von Aquin die Tötung der Schuldigen, um nämlich die 

zwingende Immunität der Unschuldigen gewährleisten zu können:  

 
„Das trifft aber nur dann zu, wenn die Bösen nicht getötet werden können, ohne daß auch die 
Guten getötet werden, sei es, weil sie [die Bösen] unter den Guten verborgen leben, oder 
weil sie eine große Gefolgschaft haben, so daß sie ohne Gefahr für die Guten nicht getötet 
werden können“.220 

 

In der Kriegsführung und im Siege mahnt von Aquin zur versöhnlichen Mäßigung und 

Milde im Sinne der christlichen Nächstenliebe und Christi Barmherzigkeit. So äußert er, 

dass die Kondition der Gerechtigkeit der militärischen Mittel im Krieg zwangsmäßig die 

Verhältnismäßigkeit der Bestrafung zum Verbrechen sei – die Strafe hat sich mit der Di-

mension des Verbrechens zu decken: „Die Bitterkeit der Strafe […] entspricht der Größe 

der Schuld.“221  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                
219 Aquin: DThA, I-II, q. 105, a 3, resp.; oder ebd., II-II, q. 40, a. 1, ad. 3. 
220 Ebd., II-II, q. 64, a. 2, ad. 1. 
221 Ebd., I-II, q. 87, a. 4, ad. 3. 



61  

 

2.3.3 Das Prinzip des doppelten Effekts menschlicher Handlung222 
 

„Es steht nichts im Wege, daß ein und dieselbe Handlung zwei Wirkungen hat, von denen 
nur die eine beabsichtigt ist, während die andere außerhalb der [eigentlichen] Absicht liegt. 
[…] So kann auch aus der Handlung dessen, der sich selbst verteidigt, eine doppelte Wir-
kung folgen: die eine ist die Rettung des eigenen Lebens; die andere ist die Tötung des An-
greifers. Eine solche Handlung hat auf Grund der Absicht, die auf die Rettung des eigenen 
Lebens geht, nichts Unerlaubtes; denn das ist jedem Wesen naturhaft, daß es sich, soweit es 
nur irgend kann, im Sein erhält. Es kann aber eine Handlung, die aus einer guten Absicht 
hervorgeht, unerlaubt werden, wenn sie dem Ziel nicht angemessen ist. Wenn daher jemand 
zur Verteidigung des eigenen Lebens größere Gewalt anwendet als nötig ist, so ist das uner-
laubt. So er sich aber im Widerstand gegen die Gewalt mäßigt, ist die Verteidigung erlaubt; 
denn nach dem Recht ‚ist es erlaubt, Gewalt mit Gewalt zurückzuweisen, allerdings mit ab-
gewogener, schuldfreier Schutzmaßnahme‘. [….] Weil es aber nur der öffentlichen Gewalt 
um des Gemeinwohles willen erlaubt ist, einen Menschen zu töten, ist es nicht erlaubt, daß 
der Mensch die Tötung eines Menschen beabsichtigt, um sich selbst zu verteidigen, außer er 
sei Inhaber der öffentlichen Gewalt, der bei der Absicht, einen Menschen zur eigenen Ver-
teidigung zu töten, das auf das öffentliche Wohl hinordnet; wie das offenbar ist bei dem Sol-
daten, der gegen den Feind kämpft, und bei dem Gerichtsdiener, der gegen die Räuber 
kämpft. Wenngleich auch diese sündigen würden, falls sie sich dabei von persönlicher Lei-
denschaft leiten ließen.“223  

 

In diesem ausführlichen Zitat trägt der Kirchenlehrer von Aquin vor, dass jede menschli-

che Handlung zwei Effekte hat, den direkten, intendierten und den indirekten, nichtinten-

dierten. Am Beispiel der Selbstverteidigung rechtfertigt von Aquin die indirekte Tötung 

des Angreifers. Der Effekt der Handlung (die Selbstverteidigung) des Angegriffenen sei 

intendiert, denn die Selbstverteidigung sei im Naturgesetz verankert, da sie ein natürlicher 

Instinkt des Menschen sei, und daher gänzlich schuldfrei. Der zweite Effekt, der nichtin-

tendierte, sei die Tötung des Aggressors. Diese Tötung ist eben nicht intendiert („praeter 

intentionem“) und schuldfrei nur, wenn die Selbstverteidigung dem Schutz des Lebens 

dient und kein Alibi ist, um persönliche böse Motive wie Rache, zu befriedigen: „[S]uch 

injury must remain praeter intentionem, beyond the intention, as a predictable, unintended 

by-product of the self-defensive act.“224 Die zweite Kondition, um den Angreifer schuld-

frei töten zu dürfen, ist die Verhältnismäßigkeit zwischen Gewalt und notwendiger Selbst-

verteidigung. Gerecht sei nur so viel Gewalt, die für die defensive Handlung tatsächlich 

unerlässlich ist: „One may not kill an unjust aggressor directly, that is, intentionally, but 

                                                
222 Vgl. zum Prinzip des doppelten Effekts Daniel F. Montaldi: „A Defense of St. Thomas and the Principle 
of Double Effect“. In: The Journal of Religious Ethics, 14: 2 (Fall 1986), 296-332; Warren S. Quinn: „Ac-
tions, Intentions, and Consequences: The Doctrine of Double Effect“. In: Philosophy & Public Affairs, 18: 4 
(Autumn 1989), 334-351; Joseph M. Boyle, Jr.: „Toward Understanding the Principle of Double Effect“. In: 
Ethics, 90: 4 (July 1980), 527-538. 
223 Aquin: DThA, II-II, q. 64, a. 7, resp. 
224 Richard B. Miller: „Aquinas and the Presumption against Killing and War“. In: The Journal of Religion 
82: 2 (April 2002), 173-204. Hier: 194 (Hervorhebung im Original). 



62  

may use proportional means to save one’s own life even though these means may result in 

the death of the aggressor.“225 Für die gerechte beabsichtigte, intendierte Tötung („direct 

intention to kill“)226 schreibt der Kirchenlehrer zwei unentbehrliche Konditionen vor, um 

diese sittlich akklamieren zu können: die Weisung der höchsten Obrigkeit des Gemeinwe-

sens und das augustinische reine Herz (das nicht von Raffgier oder Rachegelüsten vergiftet 

ist). 

 

2.4 Das 16. Jahrhundert – die spanische Barockscholastik des Francisco de Vitoria: 
die Säkularisierung der Lehre vom gerechten Krieg 

 

Im 15. und 16. Jahrhundert unterlag die Welt großen Veränderungen und Umwälzungen. 

Die wichtigsten hierbei sind die Gründung des modernen Staatensystems und die Expansi-

on europäischer Königshäuser in Übersee. An der Säkularisierung der Macht (im 

Reich/Königreich) und der Epoche der Glaubensspaltung von 1517 (Thesenanschlag von 

Martin Luther und der Beginn der Reformation) bis 1555 (Augsburger Religionsfrieden) 

mit dem Höhepunkt religiöser Diskriminierung, dem Dreißigjährigen Krieg (1618 bis 

1648), erschöpfte sich die Einheit des „corpus Christianum“ des europäischen Kontinents. 

Weltpolitisch zeigte das Christentum gegenüber der übrigen Welt im Prozess der überseei-

schen Kolonisierung der Neuen Welt exzessiv seine Totalität in den Methoden und Strate-

gien inhumaner Europäisierung und Christianisierung der Ureinwohner dieser Territorien. 

Die Gründe der tief inhumanen Kriegsführung gegen die Völker der Neuen Welt sind ver-

schieden: 

- - Die Christen führten bereits im Mittelalter gegen die Ungläubigen rücksichtslose 

Kriege (Kreuzzüge im Heiligen Land, Kriege gegen die Muslime in Spanien) – und 

diese Völker unterscheiden sich im Verständnis der Europäer dieser Zeit nicht von 

der „Barbaren“ der Neuen Welt. 

- Die aristotelische Interpretation, dass die Barbaren natürliche Sklaven sind und sie 

sinngemäß keine Rechte des zivilisierten Europäers haben. 

- Die „unnatürlichen“ und unsittlichen Gebräuche der Indios. 

 

 

 

 

                                                
225 Richard Shelly Hartigan: „The Forgotten Victim: A History of the Civilian“. Chicago: Precedent 1982, 46. 
226 Ramsey: War And The Christian Conscience/How shall Modern War Be Conducted Justly?, 41.  



63  

„Alleged cases of cannibalism, the mass slaughter of sacrificial victims by the Aztec priests, 
or the mass production of pottery depicting fellatio, sodomy, and group sex by some Pre-
Columbian peoples all served to justify the Spaniards’ view that the Native American peo-
ples were incapable of reading the book of nature implanted in all true men by God and 
therefore stood in need of education – both for their own good and for the good of the whole 
human community whose integrity could be endangered by cannibalism or unnatural sex 
even in remote areas like America.“227  

 

- Die militärische Taktik, wenn eine geringe Anzahl von Invasoren große Territorien 

und Massen fremder Bevölkerung siegreich unterwirft228, wie z.B. „Hernán Cortés, 

commanding only five hundred Europeans in his campaign against the Aztecs in 

1519-21, or Francisco Pizarro with less than two hundred Europeans when he de-

stroyed the Inca empire in 1532-33“.229  

Zu den Eigenschaften der Neuzeit, die die weitere Entwicklung der Lehre vom gerechten 

Krieg prägen, gehörten die gesellschaftliche und politische Säkularisierung, der Humanis-

mus mit seinen Idealen der Toleranz und Freiheit und die neuzeitliche (machiavellistische) 

Staatstheorie der uneingeschränkten Machtpolitik des Staates (bzw. des Herrschers). Die 

entscheidende Neuerung für die Bellum-iustum-Lehre im 16. Jahrhundert ist die spätscho-

lastische Säkularisierung dieser mittelalterlichen christlichen Idee. Zu den Vorreitern zähl-

ten der spanische Dominikaner Francisco de Vitoria und dann später im 17. Jahrhundert 

Hugo Grotius. Der Kern des Abschnitts über den „bellum iustum“ in der Barockscholastik 

sind die fünfte und sechste Vorlesung („Relectiones“) des Francisco de Vitoria: „De Indiis 

recenter inventis“ (1537/1538) und „De iure belli Hispanorum in barbaros“ (1538/1539).230 

In diesen beiden Schriften antwortete Vitoria auf die politische Praxis der übermächtigen 

spanischen Krone der Aneignung der Territorien der Neuen Welt. Die Überseefahrten des 

Christoph Kolumbus nach Amerika im Jahre 1492 und der Vertrag von Tordesillas in der 

                                                
227 Geoffrey Parker: Early Modern Europe. In: Michael E. Howard/George J. Andreopoulos/Mark R. Shul-
man (eds.): „The Laws of War: Constraints on Warfare in the Western World“. New Haven/London: Yale 
University Press 1994, 40-58. Hier: 56 f. 
228 Wie haben es die Spanier bewältigt, die Neue Welt so rasch zu besiegen und zu okkupieren „wo doch die 
Bewohner Amerikas ihren Gegnern zahlenmäßig so weit überlegen sind und auf ihrem eigenen Boden kämp-
fen?“. Tzvetan Todorov: „Die Eroberung Amerikas: Das Problem der Anderen“. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1985, 69. Todorov notiert, dass „der größte Teil der Bevölkerung“ nicht durch direkte Tötung und 
unmenschliche Arbeits- und Lebensbedingungen (Hungersnöte und Unterernährung) in den Kolonien starb, 
sondern durch den „‚Mikrobenschock‘“, d.h. durch Krankheiten. Ebd., 162. Die europäischen Erboberer 
importierten nämlich versehentlich diverse Krankheitserreger in die Gebiete der Neuen Welt, wie z.B. Po-
cken und Masern, und die Indios hatten erwartungsgemäß keine Kenntnisse über die Bekämpfung der neuen 
Krankheiten. Ebd., 164 ff. Mark A. Burkholder und Lyman L. Johnson erklären, „these new diseases to 
which the native population had no immunity led to astronomical mortality rates.“ Mark A. Burkhold-
er/Lyman L. Johnson: „Colonial Latin America“. New York/Oxford: Oxford University Press 1994², 101. 
229 Parker: Early Modern Europe, 56 f. 
230 Vgl. das chronologische Register der „Relectiones“ und die Biographie von Francisco de Vitoria bei J.A. 
Fernández-Santamaria: „The State, War and Peace: Spanish Political Thought in the Renaissance 1516-
1559“. Cambridge u.a.: Cambridge University Press 1977. 



64  

spanischen Provinz Valladolid vom 7. Juni 1494 (Parzellierung der Territorien der Neuen 

Welt zwischen Spanien und Portugal) verkörperten den Startschuss der Kolonisierung, 

Missionierung und Okkupation dieser Territorien. Bereits am 4. Mai 1493 „verpachtete“ 

Papst Alexander VI. im Edikt „Inter caetera“ die Territorien der Neuen Welt der spani-

schen Krone.  

Der Kirchenlehrer Vitoria nutzt das natürliche Recht, das in seinen Schriften die absolute 

Priorität vor der christlichen Religion hat, und universalisiert die Kriterien des gerechten 

Krieges über die Grenzen europäischer Zivilisation. Er kritisiert scharf die kolonialen und 

imperialen Pläne der spanischen Krone gegen die Indios, die Ureinwohner Lateinamerikas. 

Neu bei Vitoria und dem säkularisierten Naturrecht ist die Idee, dass die „Barbaren“, d.h. 

die Indiostämme Lateinamerikas, Teil der natürlichen Gemeinschaft sind – „der natürli-

chen Gesellschaft und Gemeinschaft“231 des Menschengeschlechts. Bereits die Stoiker 

wandten sich gegen die antike (aristotelische) Unterscheidung zwischen Hellenen und Bar-

baren. Sie unterstreichen dagegen die Gemeinschaft menschlicher Geschöpfe, da jeder-

mann am göttlichen, ewigen Gesetz, dem Logos, partizipiert. Vitoria übernimmt von der 

Hochscholastik das „Totus-orbis“-Denkmodell, das der Gemeinschaft des Menschenge-

schlechts, und unterstreicht, dass „das einzelne Gemeinwesen Teil der ganzen Welt“ ist.232 

Diese „Orbis“-Idee ist revolutionär für die Evolution des Völkerrechts, denn sie konkreti-

siert den Status der Indios nicht im aristotelischen Sinne der natürlichen Sklaven, die keine 

Herrschafts- oder Eigentumsrechte haben, sondern ganz im Sinne der Modernität: der na-

türlichen Freiheit des Menschen. Die Gemeinwesen der europäischen Zivilisation und der 

überseeischen Territorien der Neuen Welt sind dank der Pflicht zur bilateralen Kommuni-

kation (die Regel des rechtmäßigen Zugangs, d.h. (Ein-)Reiserecht oder Handelsfreiheit) 

miteinander verknüpft. 

Vitoria redigiert den römischen Terminus „ius gentium“, das die innerimperialen Relatio-

nen des Imperium Romanum normierte. Denn der römische Begriff des Völkerrechts ist 

nicht weiter im Sinne der nötigen Normierung der Relationen souveräner Gemeinwesen 

(postwestfälischer Ordnung) interpretierbar, so der Kirchenlehrer. Sein Begriff des natürli-

chen Völkerrechts und der universalen Rechtsgültigkeit seiner Gesetze in zwischenstaatli-

                                                
231 Francisco de Vitoria: De Indis. Über die Indianer. In: Ulrich Horst/Heinz-Gerhard Justenhoven/Joachim 
Stüben (Hrsg.): „Francisco de Vitoria: Vorlesungen II (Relectiones). Völkerrecht, Politik, Kirche“. Stuttgart 
u.a.: W. Kohlhammer 1997. Hier: I/III/1 (kurz: De Indis). 
232 Ebd.: De potestate civili. Über die politische Gewalt. In: Ulrich Horst/Heinz-Gerhard Justen-
hoven/Joachim Stüben (Hrsg.): „Francisco de Vitoria: Vorlesungen I (Relectiones). Völkerrecht, Politik, 
Kirche“. Stuttgart u.a.: W. Kohlhammer 1997, 13 (kurz: De potestate civili). 



65  

chen Relationen233 erklärt dagegen das säkularisierte System von moralischen Richtschnü-

ren und juristischen Direktiven der internationalen Relationen, in Kriegs- und Friedenszei-

ten. Denn die Gründung des Staates oder der „perfecta communitas“, d.h. politischer Ord-

nung europäischer Dynastien im Sinne neuzeitlicher Staatlichkeit – Souveränität, Territori-

alität und Staatsbürgerschaft –, potenzierte die Quantität rechtmäßiger Akteure auf der glo-

balen Bühne: „Also ist die Gemeinschaft bzw. das Gemeinwesen vollkommen, das von 

sich aus ein Ganzes bildet, in dem kein Teil eines anderen Gemeinwesens liegt, das aber 

über eigene Gesetze, eine eigene Ratsversammlung sowie über eigene Beamte verfügt.“234
 

Und Vitoria begriff die zwingende Notwendigkeit, Beziehungen zwischen diesen souverä-

nen Staaten mit moralischen, natürlichen und juristischen Gesetzen zu normieren, in 

Kriegs- und Friedenszeiten. 

Die Wiege des Völkerrechts (der Normierung der Beziehungen zwischen den Gemeinwe-

sen/Staaten) sei nicht die mittelalterliche metaphysische christliche Moralität, sondern das 

säkulare Naturrecht, notieren die Barockscholastiker: „Was die natürliche Vernunft unter 

allen Völkern festgesetzt hat, heißt Völkerrecht.“235 Vitoria ist so der Schöpfer des Rechts 

zwischen den Völkern, des „ius inter gentes“ – im Gegensatz zum römischen Recht der 

Völker, dem „ius gentium“. Für ihn bilden die Christen wie Nichtchristen die „organische“ 

Gemeinschaft der Menschheit. Die Mitglieder dieser Weltgemeinschaft haben identische 

Rechte auf Selbstständigkeit, Freiheit, Eigentum und die Wahl ihrer Religion – die Euro-

päer und ebenso die Einwohner der Neuen Welt.  

 

2.4.1 Die Ius-ad-bellum-Kriterien 
 

- Die rechtmäßige Autorität zur Kriegsführung („legitima potestas“) 

Vitoria unterstreicht in „De potestate civili“, „daß die politischen Gemeinschaften und 

Gemeinwesen nicht auf eine menschliche Erfindung zurückgehen und nicht unter die 

künstlichen Gebilde gerechnet werden dürfen, sondern sozusagen von der Natur herrühren, 

                                                
233 „Es hat nämlich die ganze Welt, die in gewisser Weise ein einziges Gemeinwesen bildet, die Vollmacht, 
Gesetze zu erlassen, die gerecht und angemessen für alle sind; solche liegen im Völkerrecht vor. Daraus 
erhellt, daß diejenigen eine Todsünde begehen, die die Rechtssatzungen der Völker verletzen – mag dies im 
Frieden oder im Kriege geschehen. In schwerwiegenderen Angelegenheiten, wie im Falle der Unversehrtheit 
von Gesandten, darf sich ein einzelnes Reich nicht seiner Bindung an das Völkerrecht verweigern; dies wur-
de nämlich auf Beschluß der ganzen Welt erlassen.“ Vitoria: De potestate civili, 21. 
234 Ebd.: De iure belli. Über das Kriegsrecht. In: Ulrich Horst/Heinz-Gerhard Justenhoven/Joachim Stüben 
(Hrsg.): „Francisco de Vitoria: Vorlesungen II (Relectiones). Völkerrecht, Politik, Kirche“. Stuttgart u.a.: W. 
Kohlhammer 1997, II/3 (kurz: De iure belli). 
235 Ebd.: De Indis, I/III/1. 



66  

die den Sterblichen zu deren Schutz und Bewahrung diesen Weg anriet.“236 Die Provenienz 

der höchsten Autorität237 des Staates/Gemeinwesens sind das Naturrecht und das göttliche 

Recht, da der Schöpfer der ausschließliche Autor des natürlichen Rechts ist. Warum ist die 

rechtmäßige Autorität des Staates/Gemeinwesens so entscheidend für Vitoria? Sie verklei-

nert das Risiko des Streites und des (Bürger-)Krieges zwischen den Menschen, die in der 

Regel verschiedene Interessen haben. Das Glück seiner Untertanen und der Friede und die 

Sicherheit des Staates seien die höchsten Prioritäten des Herrschers, äußert Vitoria. Der 

christlich-mittelalterliche Rechtsuniversalismus, bekräftigt in der päpstlichen Bulle „Inter 

caetera divinae“ vom 4. Mai 1493 über die Schenkung, Gewährung und Übertragung der 

Territorien der Neuen Welt und im Vertrag von Tordesillas vom 7. Juni 1494 über die Par-

zellierung der westlichen Hemisphäre (inklusive der Herrschaft über das Meer) zwischen 

dem Papst, Spanien und Portugal, kollabiert gänzlich in den Werken von Vitoria: „Der 

Papst ist nicht der Herr der ganzen Welt im politischen oder zeitlichen Sinn“.238 Er notiert, 

dass der Papst „über Vollmacht im geistlichen Bereich [verfügt], d.h. insoweit dies für die 

Regelung der geistlichen Belange notwendig ist.“239 In den geistlichen Angelegenheiten 

der Indios – der Ungläubigen – hat er jedoch keine Autorität, unterstreicht Vitoria nach-

drücklich: „Außerdem hat der Papst keine Herrschaftsgewalt in den Ländern der Ungläu-

bigen, weil er nur innerhalb der Kirche Vollmacht besitzt.“240 Vitoria weist zugleich den 

imperialen Rechtsuniversalismus des Kaisers und der europäischen Könige über die Indio-

stämme und deren Territorien zurück: „Der Kaiser ist nicht der Herr der ganzen Welt.“241 

Für den Dominikaner Vitoria haben nämlich die Indios die uneingeschränkte Herrschafts-

gewalt über ihre überseeischen Territorien.  

 

- Gerechter Grund zum Krieg („causa iusta“) 

Der Krieg sei von beiden Seiten nur gerecht, wenn beide Parteien in der Unkenntnis über 

die Natur der Begründung des Krieges kämpften. Somit kämpften sie im besten Glauben 

an die Gerechtigkeit des Krieges, und der Krieg sei subjektiv beiderseits gerecht. Der Kir-

chenlehrer Vitoria unterscheidet zwischen subjektiver und objektiver Schuld. Die objektive 

Schuld liege vor, wenn die Kriegsführenden die Ungerechtigkeit ihres Plans intendiert 

                                                
236 Vitoria: De potestate civili, 5. 
237 „Die öffentliche Gewalt ist die Befugnis, die Ermächtigung oder das Recht, das politische Gemeinwesen 
zu lenken.“ Ebd., 10. 
238 Ebd.: De Indis, I/II/5. 
239 Ebd., I/II/7. 
240 Ebd.: De potestate ecclesiae I. Erste Vorlesung über die Gewalt der Kirche. In: Ulrich, Horst/Justenhoven, 
Heinz-Gerhard/Stüben, Joachim (Hrsg.): „Francisco de Vitoria: Vorlesungen I (Relectiones). Völkerrecht, 
Politik, Kirche“. Stuttgart u.a.: W. Kohlhammer 1997, V/2 (kurz: De potestate ecclesiae I). 
241 Ebd.: De Indis, I/II/2. 



67  

überhören und missachten – ihr Krieg ist entschieden ungerecht. Die subjektive Schuld sei 

dagegen die Unkenntnis über die Ungerechtigkeit des Krieges:  

 
„Wenn eine wahrscheinliche Unkenntnis des Tatbestandes oder des Rechts gegeben ist, kann 
für diejenige Partei, die wirklich im Recht ist, der jeweilige Krieg von sich aus gerecht sein; 
für die andere Partei kann der Krieg jedoch insofern gerecht sein, als er dadurch, daß er gu-
ten Glaubens geführt wird, nicht mit einer Sünde verbunden ist.“242  

 

Dieser Krieg ist dann ein „bellum iustum“. Somit bekräftigt die spanische Barockscholas-

tik im Gegensatz zur mittelalterlichen Tradition vom „bellum iustum“ die Idee des beidsei-

tig gerechten Krieges – für Vitoria ist der subjektive „bellum iustum“ für beide Seiten nicht 

automatisch eine Torheit des Herrschers, sondern plausibel und rechtmäßig, der objektiv 

beiderseits gerechte Krieg jedoch durchgängig nicht: „Kann es einen von beiden Seiten 

gerechten Krieg geben? […] Es ist offenkundig, daß dies nicht eintreten kann, wenn Un-

wissenheit ausgeschlossen ist.“243 Diese Interpretation von Vitoria – und später Hugo Gro-

tius – ist mit historischen Geschehnissen verknüpft. In den konfessionellen Kriegen des 

spanischen Zeitalters gehörte die Restriktion der „causa iusta“ bei den kriegsführenden 

Parteien zum rein utopischen Ziel, da jede der Parteien hartnäckig verkündete und/oder 

glaubte, dass nur ihr Grund zum Krieg heilig und gerecht sei, da sie für die Sache des 

(wahren) Glaubens kämpfe. 

Der Kirchenlehrer Vitoria unterscheidet zwischen dem Verteidigungskrieg (gegen militäri-

sche Angriffe von außen und/oder innen) und dem Angriffskrieg (Strafaktionen zur Sank-

tionierung der Delikte des ausländischen Gemeinwesens oder ihrer Bürger gegen die Hei-

mat/das Vaterland). Für den Dominikaner ist der Schaden gegen das Volk oder den Staat 

dennoch kein Freibrief für den Start des Verteidigungs- oder Angriffskrieges, denn die 

Größe des Schadens entscheide über die „causa iusta“ der Kriegsführung:  

 

„Nicht jedes Unrecht jeden beliebigen Umfangs reicht dazu aus, daß man einen Krieg be-
ginnen kann. […] Da nun sämtliche Kriegshandlungen, wie Metzeleien, Feuersbrünste, 
Verwüstungen usw., schwer und hart sind, darf man die Urheber von Unrechtstaten dann 
nicht mit Krieg verfolgen, wenn diese geringfügig sind.“244  

 

Nur empfangenes Unrecht („iniuria accepta“) sei die „causa iusta“ der Kriegsführung. Die 

zweite Faustregel bei der Entscheidung über die Kriegsführung sei die Verhältnismäßigkeit 

des Deliktes und der kriegerischen Sanktionierung dieses Deliktes: „Man muß verhindern, 

                                                
242 Vitoria: De iure belli, IV (Teil I)/9. 
243 Ebd. 
244 Ebd., III/5 (Hervorhebung im Original). 



68  

daß aus einem Krieg größere Übel erwachsen als durch eben diesen Krieg vermieden wer-

den sollen.“245 Religionsandersartigkeit, Expansion des Herrschaftsbereiches und der Ei-

gennutz des Herrschers („Persönlicher Ruhm oder ein anderer Vorteil“)246 seien keine 

rechtmäßigen Gründe, so Vitoria.  

Der Kirchenlehrer ist gegen die Conquista bzw. gegen konventionelle Rechtstitel, die eine 

Assimilation der Völker der Neuen Welt bejahen, denn die Indios sind im öffentlichen und 

privaten Bereich Herren und keine Sklaven (ihre Gebiete sind nicht „terra nullius“!). Vito-

ria äußert, dass „die Barbaren ohne Zweifel sowohl im öffentlichen als auch im privaten 

Bereich ebenso wie die Christen echte Herren waren und mit dem Rechtsgrund, daß sie 

keine echte Herren seien, weder Herrscher noch Privatleute ihrer Güter nicht beraubt wer-

den konnten.“247 Der spanische Dominikaner weist die Knechtschaft der Indios und die 

Okkupation ihrer Territorien zurück: die Sünde der Ungläubigkeit (vor der Entdeckung 

hatten sie ja nicht das Wissen über den christlichen Glauben) und die Geistesschwäche 

(denn ihre Gesellschaften sind (wohl)geordnet):  

 
„Ferner ist Krieg kein Argument für die Wahrheit des christlichen Glaubens. Also können 
die Barbaren mit dem Mittel des Krieges nicht zum Glauben bewegt werden, sondern nur 
dazu, Glauben vorzutäuschen und den christlichen Glauben (äußerlich) anzunehmen. Dies ist 
ein schwerer Frevel.“248  

 

Weder der Kaiser noch der Papst seien Herrscher über das Universum. Dies widerspreche 

dem göttlichen und dem natürlichen Gesetz. Sinngemäß haben spanische Herrscher keine 

Botmäßigkeit über Provinzen der „Barbaren“ (indigene Völker/Stämme Lateinamerikas):  

 
„Und über diese Rechtsgewalt verfügte der Kaiser weder kraft rechtmäßiger Amtsfolge noch 
kraft Schenkung oder Tausch oder Kauf oder aufgrund eines gerechten Krieges oder einer 
Wahl oder irgendeines gesetzmäßigen Titels, wie feststeht. Also war der Kaiser niemals Herr 
der ganzen Welt.“249 
 

Der spanische Kirchenvater entthront revolutionär die mittelalterliche Rechtmäßigkeit der 

Kreuzzüge und den Inhalt der „causa iusta“ der Kriegsführung in religiöser Divergenz: 

„Die Verschiedenheit der Religion stellt keinen Grund für einen gerechten Krieg dar.“250 

                                                
245 Vitoria: De iure belli, IV (Teil II)/1.  
246 Ebd., III/3 (Hervorhebung im Original). 
247 Ebd.: De Indis, I/I/16. 
248 Ebd., I/II/20. 
249 Ebd., I/II/2. 
250 Ebd.; ebd., De iure belli, III/1. 



69  

Die Religionskriege der Christen gegen die Sarazenen oder gegen die Indios sind für Vito-

ria nicht rechtmäßig, da sie gegen die natürlichen Rechte dieser Völker sind. Für ihn ist die 

„causa iusta“ nicht die spirituelle Abnormität der Indios, d.h. ihr Glaube, sondern aus-

schließlich die Delikte der Indios gegen die natürlichen Rechte der Spanier (dies sind die 

legitimen Rechtstitel der Herrschaft der Spanier über die Indios). Wie seine Vorgänger 

Augustinus und Thomas von Aquin ist Vitoria der Auffassung, dass die Eigenschaft des 

gerechten Grundes die Sanktionierung des Unrechts sei. Nur trägt er im Gegensatz zu den 

mittelalterlichen Kirchenvätern, wie es Robert Regout diagnostiziert,251 vor, dass die Mate-

rie dieses Unrechts nicht die subjektive Schuld („culpa“), d.h. böse innere Gesinnungen 

(z.B. Unglaube), ist, sondern die objektive, materielle Untat gegen den Frieden und die 

Sicherheit des Gemeinwesens. Dieses vereinfacht natürlich die Lokalisierung der Schuldi-

gen in der Masse feindlicher Bevölkerung, denn das äußere, materielle und augenfällige 

Delikt verrät ihre Schuld, und nicht innere Haltungen. Nun, wer sind dann die Schuldigen 

unter den Feinden? Feinde sind waffenfähig und Kombattanten, die in der Armee die Inte-

ressen ihres Herrschers verteidigen. Die Gefährlichkeit ihrer gesellschaftlichen Funktion – 

aktive und bewaffnete Verteidigung oder das Angreifen – ist ihre tatsächliche Schuld. 

Dies ist der Unterschied zwischen der Lehre vom gerechten Krieg in der Renaissance und 

der Lehre vom gerechten Krieg der mittelalterlichen Denker wie Augustinus oder Thomas 

von Aquin. Die Verknüpfung zum Mittelalter bzw. zu den Kirchenvätern und -lehrern und 

Aristoteles und zugleich der Unterschied zum Kontraktualismus seit der Aufklärung ist 

dagegen die Idee des statischen Staates bei Aristoteles oder Francisco de Vitoria. Mit die-

ser Idee des statischen Staates im Unterschied zum dynamischen Staat der Vertragstheorie 

legt Francisco Vitoria die Herkunft des Staates dar und entthront das päpstliche Postulat 

über die Weltherrschaft.  

Die mittelalterlichen Päpste begründeten ihre Suprematie in geistlichen und weltlichen 

Dingen mit der Zwei-Schwerter-Theorie bzw. mit der „unbedingten Überordnung der 

päpstlichen über jede weltliche Gewalt“.252 Diese Lehre opponierte gegen die Zweige-

waltenlehre des Papstes Gelasius I. (im Amt von 492 bis 496). Er unterschied zwischen 

irdischer („regalis potestas“) und geistlicher (päpstlicher) Herrschaft („sacrata auctoritas 

pontificum“), die beide die Geschäfte des irdischen Staates dirigieren, der Papst in geistli-

chen Sphären und der Herrscher in weltlichen/politischen Sphären: „‚So sollten die christ-

                                                
251 Robert H.W. Regout:  „La doctrine de la guerre juste de Saint Augustin à nos jours“. Paris: Pedone 1934, 
183. 
252 Hubert Jedin (Hrsg.): „Handbuch der Kirchengeschichte“. Band III: Die mittelalterliche Kirche. Zweiter 
Halbband: Vom kirchlichen Hochmittelalter bis zum Vorabend der Reformation. Freiburg     u.a.: Herder 
1968, 352. 



70  

lichen Kaiser für das ewige Leben der Bischöfe bedürfen, die Bischöfe dagegen im Bereich 

der irdischen Dinge nach den kaiserlichen Gesetzen leben.‘“253 Die säkularen Herrscher 

riefen dagegen die Idee des „Priesterkönigtums“ aus, wie z.B. die Karolinger und Ottonen: 

„Der jeweilige König lenkte immer auch die Kirchendinge, sowohl die Berufung der Bi-

schöfe wie der Konzilien.“254 Zugleich bemühten sich die Päpste um das uneingeschränkte 

vatikanische Autoritätsprinzip. So verkündete Papst Bonifatius VIII. (im Amt zwischen 

1294 und 1303) am 18. November 1302 in seiner Bulle „Unam Sanctum“ den zwingenden 

Primat der kirchlichen vor der weltlichen Macht:  

 
„Sie führte aus, es gebe nur eine Kirche und außer ihr kein Heil. Ihr einziges Haupt sei 
Christus, der durch seinen Stellvertreter Petrus und dessen Nachfolger wirke. Beide Schwer-
ter, das geistliche wie das weltliche, gehörten der Kirche, sie selbst führe das geistliche, das 
weltliche aber der König nach Weisung der Priester. Die geistliche Gewalt überrage an Wür-
de jede weltliche, könne sie einsetzen und über sie richten, falls sie sündige.“255  

 

Zum Höhepunkt dieses Ringens um die universelle Macht der Päpste gehörten die Bulle 

„Inter caetera divinae“ vom 4. Mai 1493 des Papstes Alexander VI. (im Amt von 1492 bis 

1503) und die Parzellierung der Gebiete der Neuen Welt in den spanischen und portugiesi-

schen Machtbereich, die Francisco de Vitoria scharf kritisiert hat. 

Der Streit kreist um den Unterschied zwischen der „potestas directa“ und der „potestas 

indirecta“. Bei der Idee der „potestas directa“ hat die Kirche unbeschränkte Suprematie im 

„corpus Christianum“, bei der „potestas indirecta“ hat dagegen die Kirche das Recht, sich 

nur um die geistlichen Dinge des Staates zu kümmern – und frei, ohne Einmischung der 

weltlichen Herrscher, in diesen Dingen zu entscheiden. In der Realität hatte die Kirche 

jedoch nie die Suprematie in weltlichen und geistlichen Dingen.  

Wie begründete Francisco de Vitoria nun seine Kritik an dem Papst und der Kirche des 

Mittelalters und was assoziierte sein Denken der Renaissance mit Aristoteles oder Thomas 

von Aquin? Die Idee des „natürlichen Staates“, der keinen Vertrag zwischen Menschen in 

seiner Provenienz hat und der eine rein göttliche Schöpfung ist. Für Vitoria ist der Staat in 

der Natur des Menschen begründet. Somit haben die Päpste kein (göttliches) Recht auf die 

Herrschaft über den Staat. Dies ist die Kontinuität in den Lehren des Aristoteles in der An-

tike, des mittelalterlichen Kirchenlehrers Thomas von Aquin und des Francisco de Vitoria 

in der (frühen) Neuzeit. 
                                                
253 Angenendt: Toleranz und Gewalt: Das Christentum zwischen Bibel und Schwert, 43; zitiert nach Hugo 
Rahner: „Kirche und Staat im frühen Christentum: Dokumente aus acht Jahrhunderten und ihre Deutung“. 
München: Kösel-Verlag KG 1961, 265. 
254 Angenendt: Toleranz und Gewalt, 43. 
255 Hubert Jedin: Handbuch der Kirchengeschichte, 352 f. 



71  

Der antike Philosoph Aristoteles begreift den „staatenlosen“ Menschen nicht im modernen 

Sinne, d.h., dass er keine Staatsangehörigkeit hat, oder im Sinne der Heimatlosigkeit, son-

dern im Sinne des antiken Verständnisses des Menschen als „Zoon politikon“, als Gemein-

schaftswesen und im Sinne seiner Idee der Zugehörigkeit zur „Polis“, der perfekten, natür-

lichen und selbstgenügten Gemeinschaft von Menschen. Erst in der Gemeinschaft realisie-

re er sein Wesen und das „Ich-Sein“: 

 
„[A] stateless person is barely – or not at all – human. Minimally, human beings need the 
state to become fully actualized humans. Thus, the state needs no justification: its function is 
to permit humans to realize their ends. Since humans have objectively given ends which they 
naturally pursue, the state too will prove itself to be a natural body.“256 

 

Bernard Yack konkretisiert den „general claim“ des Aristoteles, dass „the polis exists by 

nature“.257 Für Aristoteles habe die politische Gemeinschaft „both a natural origin, in spe-

cifically human inclinations and capacities, and a natural end, the development and com-

pletion of the capacity to lead what he calls the good life.“258 

Dieses Verständnis von Aristoteles vom natürlichen Staat bzw. seine Idee, dass              

„the polis exists by nature is the cornerstone of Aristotle’s political naturalism. Such a nat-

uralism may be usefully contrasted with some later political theories prepared to regard the 

state as wholly conventional.“259 Wie z.B. zur Theorie von Thomas Hobbes, der ein „so 

entscheidender Aristoteles-Gegner“ ist.260 Für Thomas von Aquin ist diese Idee des Aristo-

teles261 vom natürlichen Staat, d.h., dass der Staat in der Natur des Menschen liegt, Basis 

                                                
256 Christopher Shields: „Aristotle“. London/New York: Routledge 2007, 351. 
257 Bernard Yack: „The Problems of a Political Animal: Community, Justice, and Conflict in Aristotelian 
Political Thought“. Berkley u.a.: University of California Press 1993, 94. 
258 Ebd., 62. 
259 Shields: Aristotle, 353 f. (Hervorhebung im Original); Fred D. Miller Jr. notiert in seinem Essay zum 
Kern der statischen Staatstheorie (wenn der Staat in der Natur des Menschen ist): „The city-state is a natural 
entity because it is rooted in natural human propensities for communal existence, and it is necessary for the 
perfection or completion of human nature“. Fred D. Miller Jr.: Sovereignty and Political Rights (III 10-13). 
In: Otfried Höffe (Hrsg.): „Politik“. Berlin: Akademie Verlag 2001, 107-120. Hier: 107.  
260 Otfried Höffe: Aristoteles’ Politische Anthropologie. In: Otfried Höffe (Hrsg.): „Politik“. Berlin: Akade-
mie Verlag 2001, 21-36. Hier: 22. Im Opus von Thomas Hobbes ist der Mensch kein geselliges Wesen, d.h., 
der englische Staatstheoretiker und Philosoph „ist gegen die Auffassung vom Menschen als […] von Natur 
aus auf geselligen Umgang miteinander angelegten Wesen […]. Der Mensch ist vielmehr von Natur aus ein 
egoistisches, auf seine eigene Selbsterhaltung und seinen eigenen Nutzen ausgerichtetes Wesen, welches um 
dieses Zweckes willen alle Mittel einsetzt.“ Martin Schneider: Das Weltbild des 17. Jahrhunderts: Philoso-
phisches Denken zwischen Reformation und Aufklärung, 264. Der Staat hat seine Provenienz ausschließlich 
im Gesellschaftsvertrag und „[e]s ist hierbei wesentlich zu betonen, daß es sich nicht um einen Vertrag oder 
Verträge handelt, die zwischen (späteren) Souveränen und (späteren) Untertanen abgeschlossen werden. 
Vielmehr ist der Souverän als einziger von den Verträgen ausgenommen“. Ebd., 270.  
261 „Zunächst steht freilich fest, daß Aristoteles für Thomas der führende Denker ist. […] Thomas besitzt eine 
vortreffliche bis ins einzelnste gehende Kenntnis des Aristoteles und ist ein Meister in seiner Auswertung. 
[…] Thomas bekennt sich voll und ganz zu Aristoteles und wo er es nicht kann, merkt er es ausdrücklich an.“ 
Hans Meyer: „Thomas von Aquin: Sein System und seine geistesgeschichtliche Stellung“. Paderborn: Ferdi-
nand Schöningh 1961², 4 ff. 



72  

seines Verständnisses des Staates und der politischen Autorität. Für ihn sind die Menschen 

von ihrer Natur aus Gemeinschaftswesen, und diese Gemeinschaft, d.h. der Staat, hat seine 

Provenienz und Begründung in der zwingenden Notwendigkeit, das Gemeinwohl zu schüt-

zen.  

Zurück zu Vitoria und zu seiner Begründung der spanischen Okkupation der Territorien 

der Indiovölker. Er konkretisiert die legitimen Rechtstitel der Herrschaft der Spanier über 

die (Ur)Einwohner der Neuen Welt – die legitimen und legalen Gründe der spanischen 

Okkupation der Territorien der Neuen Welt: 

- Der rechtmäßige Zugang bzw. das (Ein-)Reiserecht der Spanier zu den Territorien der 

Neuen Welt („Die Spanier haben das Recht, in jene Provinzen zu reisen und sich dort auf-

zuhalten – freilich nur, wenn dies nicht mit irgendeinem Schaden für die Barbaren einher-

geht. Sie können von den Barbaren nicht daran gehindert werden.“)262  

- Die Handelsfreiheit („Es ist den Spaniern erlaubt, bei jenen Leuten Handel zu treiben – 

freilich nur, wenn dies mit keinem Schaden für das Vaterland verbunden ist. […] Die Herr-

scher der Barbaren können nicht verhindern, daß ihre Untertanen mit den Spaniern Ge-

schäfte machen und umgekehrt die Spanier mit den Untertanen.“)263  

- Die Partizipation der Fremden (Spanier) an den Gemeinschaftsgütern der „neuen“ Ter-

ritorien (denn „[w]enn also Gold auf dem Land oder Perlen im Meer oder alles andere, das 

sich in den Flüssen befindet, niemanden zugeeignet ist, gehört es nach dem Völkerrecht 

demjenigen, der es in Besitz nimmt; dies gilt auch für die Fische im Meer.“)264 

- Die Bürgerrechte bei der Geburt im fremden Staat (denn „es scheint vom Völkerrecht 

her so zu sein, daß derjenige Bürger heißt und Bürger ist, der in einer Bürgergemeinde 

geboren wurde“.)265  

-   „[W]enn die Barbaren, die Herren wie die übrigen, selbst die kluge Verwaltung wie die 

Menschlichkeit der Spanier erkennen würden und den König von Spanien aus freien Stü-

cken als Herrscher annehmen wollten.“266 Dies ist sogar notwendig, wenn die Mehrheit der 

Indios zum christlichen Glauben konvertiert ist, denn unter dem heidnischen Herrscher ist 

das Risiko der Drangsalierung der nun Christgläubigen groß.267 

                                                
262 Vitoria: De Indis, I/III/1. 
263 Ebd., I/III/2. 
264 Ebd., I/III/3. 
265 Ebd., I/III/4. 
266 Ebd., I/III/15. 
267 Wenn die Majorität „der Barbaren zu Christus bekehrt wäre – sei es auf rechtem oder auf unrechtem We-
ge, d.h. angenommen dies wäre mithilfe von Drohungen oder einschüchternden Maßnahmen geschehen oder 
sonst wie unter Nichteinhaltung dessen, was man eigentlich einhalten muß –, könnte der Papst ihnen, sofern 
die Barbaren nur echte Christen wären, aus einem vernünftigen Grunde, ob sie darum gebeten habe oder auch 
nicht, einen christlichen Herrscher geben und die anderen, ungläubigen Herren entfernen.“ Ebd., I/III/13. 



73  

- Das Missionsrecht (die Spanier haben die Ermächtigung, die christliche Religion unter 

den Indios zu verkünden „weil sich jene Leute außerhalb des Heilstandes befänden, wenn 

es den Christen nicht erlaubt wäre, sie zur Verkündung des Evangeliums zu besuchen.“)268 

Diese Missionierungsaufgabe delegierte der Träger der päpstlichen Würde den Spaniern, 

da „die spanischen Herrscher außerdem auf eigene Initiative und Kosten als erste von allen 

diese Schiffsreise unternahmen und auf so glückliche Weise die Neue Welt entdeckten“.269  

Nur wenn die Indios diese gerade skizzierten natürlichen Rechte der Spanier zurückweisen, 

sei die „causa“ der Kriegsführung rechtmäßig und die Entscheidung zum Krieg moralisch 

gerecht: 

 

„Wenn die Barbaren die Spanier in den obengenannten Bereichen vom Völkerrecht aus-
schließen wollten, z.B. vom Handel oder von anderem, das erwähnt wurde, müssen die Spa-
nier zuerst mit Vernunft und mit Zureden diese Anstößigkeiten ausräumen und mit jedem 
Vernunftgrund zeigen, daß sie nicht kommen, um den Barbaren zu schaden, sondern daß sie 
sich in friedfertiger Weise als Gäste aufhalten und in der Fremde weilen wollen, ohne daß 
dies mit irgendeinem Nachteil für die Barbaren verbunden wäre. […] Falls sich die Barbaren 
nun, nachdem Rechenschaft gegeben worden ist, nicht zufriedengeben, sondern Gewalt an-
wenden wollten, könnten die Spanier sich verteidigen und sämtliche ihrer Sicherheiten dien-
lichen Maßnahmen durchführen, weil es erlaubt ist, Gewalt mit Gewalt abzuwehren. […] 
Und falls sie Unrecht erleiden müßten, könnten sie dieses Unecht mit Ermächtigung ihres 
Herrschers mit Krieg verfolgen und alle anderen Satzungen des Kriegsrechtes zur Anwen-
dung bringen.“270  

 

2.4.2 Die Ius-in-bello-Kriterien 
 

Der pragmatische Effekt des subjektiven „ius ad bellum“ für beide Seiten liegt darin, dass 

für den spanischen Kirchenlehrer nun die Kriterien des „ius in bello“, d.h. die Mittel und 

Methoden der Kriegsführung, in den Mittelpunkt rücken und diese Revidierung des Kerns 

der Lehre vom gerechten Krieg ist ihre zentrale Eigenschaft seit der Mitte des 19. Jahrhun-

derts:  

 
„If we can never be entirely sure of our case and there is a chance that our enemy might have 
a degree of justice on its side, it stands on reason that we should conduct ourselves in a re-
strained fashion, only targeting those we must in order to achieve our aims. It was precisely 
this type of argument that contributed to the shift away from the focus on jus ad bellum to-
wards a conception of the just war almost entirely predicated on jus in bello in the nineteenth 
century.“271   

 

                                                
268 Vitoria: De Indis, I/III/8. 
269 Ebd., I/III/9. 
270 Ebd., I/III/5. 
271 Alex J. Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 54. 



74  

Vitoria unterscheidet zwischen der intendierten und der nichtintendierten Tötung, wie sein 

Vorgänger Thomas von Aquin, denn er weist die Rechtmäßigkeit der direkten, intendierten 

Tötung von Unschuldigen in militärischen Operationen nachdrücklich zurück: „Es ist nie-

mals erlaubt, an sich und (zwar) beabsichtigt einen Unschuldigen zu töten.“272 Oder: „Also 

darf man die Unschuldigen, die sich unter den Feinden befinden, auch nicht für das Un-

recht töten, das die Übeltäter unter ihnen verübten.“273 Wie Thomas von Aquin meint er 

zugleich, dass die Tötung von Unschuldigen eine tragische, und dennoch unumgängliche 

Begleiterscheinung der Kriegsführung sei, die nur dann moralisch sei, wenn sie nicht vor-

sätzlich sei. So seien die Opfer in der zivilen Bevölkerung nur dann rechtmäßig, wenn ihr 

Tod, z.B. bei der Erstürmung der feindlichen Stadt, kein Ziel und kein Mittel der militäri-

schen und/oder politischen Führer sei. Nur wenn die militärische Notwendigkeit im ge-

rechten Krieg entscheidet, dass die intendierte Tötung von Unschuldigen unumgänglich für 

den Sieg sei, sei sie in diesen Sonderfällen keine Sünde, d.h. „wenn es für einen gerechten 

Krieg vorteilhaft ist und dieser Krieg sich nicht anders führen läßt“:274 

 
„Es ist aber in manchen Fällen erlaubt, akzidentiell auch wissentlich Unschuldige zu töten, 
z.B. wenn eine Burg oder eine Stadt gerechtermaßen bestürmt wird, in der sich aber, wie 
feststeht, viele Unschuldige aufhalten, und Kriegsmaschinen oder anderes Geschütz nicht 
abgeschossen oder die Gebäude nicht in Brand gesteckt werden könnten, ohne daß auch Un-
schuldige vernichtet werden würden.“275  

 

 

2.5 Das 17. Jahrhundert – die „völkerrechtliche“ Lehre vom gerechten Krieg in den 
Schriften von Hugo Grotius und Emer de Vattel 

 

2.5.1 Hugo Grotius 
 

Das Werk „De jure belli ac pacis. Libri tres“ (1625) des niederländischen Juristen Hugo 

Grotius (1583 bis 1645) hat zwei historische Hintergründe: den Achtzigjährigen Vaterlän-

dischen Krieg um die Unabhängigkeit der Niederlande (1568 bis 1648) und den Dreißig-

jährigen Krieg (1618 bis 1648)276. Das Mittelalter kennzeichnete die Autorität der omnipo-

                                                
272 Vitoria: De iure belli, IV (Teil II)/1. 
273 Ebd. 
274 Ebd.  
275 Ebd. 
276 Der Dreißigjährige Krieg (1618 bis 1648) zentralisiert eine Vielzahl von Kriegen zwischen europäischen 
Mächten, das Resultat konfessioneller und dynastischer Gegensätze. Die konfessionellen Gegensätze kolli-
dierten schließlich im Religionskrieg zwischen Katholiken und Protestanten im Heiligen Römischen Reich, 
d.h. zwischen der Katholischen Liga (katholische Reichsstände im Heiligen Römischen Reich, wie z.B. Bay-



75  

tenten katholischen Kirche, allerdings änderte sich zur Zeit Grotius’ die Welt. Die rasanten 

Prozesse in der Gesellschaft, Wissenschaft und Politik griffen nicht nur die autoritäre Posi-

tion der Kirche und des Papstes an, sondern zugleich das feudale System. Diese typische 

Gesellschafts- und Wirtschaftsform des europäischen Mittelalters entmachtete ein „neues“ 

Phänomen der menschlichen Geschichte, den nationalen Staat. Zugleich dominierten Han-

delsbeziehungen zwischen Staaten und der Kolonialismus das politische Bild des Anfangs 

des 17. Jahrhunderts, die Spaltung der Kirche und Religion der Christen bereits seit der 

Reformation.277 In dieser Atmosphäre eskalierte das Konfliktpotential zwischen den beiden 

Einheiten der internationalisierenden Welt, der Kirche und dem Staat. Grotius kritisiert in 

seiner Schrift die Perspektive der Realisten bzw. das uneingeschränkte Recht der Souverä-

ne, Krieg zu führen, und zwar mit unbeschränkten Mitteln im Sinne des Staatsinteresses, 

d.h. des Zweckes des Krieges:  

 
„Ich sah in den christlichen Ländern eine entartete Kriegführung, deren sich selbst rohe Völ-
ker geschämt hätten. Man greift aus unbedeutenden oder gar keinen Gründen zu den Waffen, 
und hat man sie einmal ergriffen, so wird weder das göttliche noch das menschliche Recht 
geachtet, gleichsam als ob auf Befehl die Wut zu allen Verbrechen losgelassen wäre.“278  

 

Für Grotius hat nur das Völkerrecht, das die Nationen miteinander verknüpft, die nötigen 

Instrumente für die rechtliche Einschätzung des Krieges. Und nur das Völkerrecht ent-

scheidet, ob der Krieg legitim oder illegitim ist, und zwar in seinen beiden Elementen: dem 

Recht zum Krieg („ius ad bellum“) und dem Recht im Krieg („ius in bello“). Was ist über-

haupt das Völkerrecht bei Grotius? Seine Definition lautet: 

 
„Wie nun das Recht eines jeden Staates auf den Nutzen des Staates eingerichtet ist, so hat 
sich auch unter allen oder mehreren Staaten durch Übereinkommen ein Recht bilden können. 
Das so entstandene Recht wird nicht den Nutzen einzelner Genossenschaften, sondern nur 
den des großen Ganzen berücksichtigt haben. Dieses Recht heißt das V ö l k e r r e c h t“.279  

 

 

                                                                                                                                              
ern, Trier oder Köln) und der Protestantischen Union (Bündnis protestantischer Fürsten und Städte im Heili-
gen Römischen Reich, wie z.B. Pfalz, Württemberg, Ulm oder Straßburg). Gesamteuropäisch kämpften zu-
gleich die Habsburger Monarchie und das Königreich Frankreich um die Hegemonie in Europa. Der Dreißig-
jährige Krieg zeigte sich äußerst inhuman und unbeschränkt in seiner Zerstörung und Rohheit gegenüber der 
Bevölkerung der verfeindeten Parteien, nicht nur der Soldaten auf dem Schlachtfeld, so dass die Menschen 
die wirtschaftlichen und sozialen Folgen dieses Krieges noch viele Jahre nach dem Konflikt kaum bewältigen 
konnten: „Around one-third of the entire population of the Holy Roman Empire died in the war. One study 
showed that prior to the war there were 35,000 villages in Bohemia; by war’s end only 6,000 remained.“ 

Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 68.  
277 Christopher: The Ethics of War and Peace: An Introduction to Legal and Moral Issues, 71. 
278 Grotius: De jure belli ac pacis, Prol. § 28. 
279 Ebd., Prol. § 17 (Hervorhebung im Original). 



76  

 

2.5.1.1 Die Ius-ad-bellum-Kriterien 
 

- Die legitime Autorität 

In der Ära des souveränen Staates hat der Souverän die höchste Gewalt im Staat. Dem po-

sitiven Recht nach ist der Krieg nur dann legal, wenn ihn der Herrscher öffentlich verkün-

det und wenn er ein Ultima-Ratio-Mittel ist – demnach rechtmäßig erst nachdem die Mittel 

der friedlichen Streitschlichtung gescheitert sind. Wann ist er zugleich legitim, d.h. mora-

lisch rechtmäßig? Nur wenn ihn weitere Prinzipien des „ius ad bellum“ vervollständigen, 

der gerechte Grund und die rechte Intention. In seinem Verständnis des Souveräns revolu-

tioniert Grotius das mittelalterliche Bild des Herrschers. In Grotius’ Interpretation ist der 

politische Führer des Staates kein irdischer Gesandter des Schöpfers, der in seinen Hand-

lungen den göttlichen Willen manifestiert, sondern säkularer und autonomer Herrscher 

über seine Untertanen: „Diejenige Gewalt wird die höchste genannt, deren Tun und Lassen 

keines Menschen Recht so unterstellt ist, daß sie nach seinem Willen oder Gutdünken un-

wirksam gemacht werden könnte.“280  

 

• Der gerechte Grund des Krieges 

Der gerechte Grund zur Kriegsführung liege nur dann vor, wenn der Gegner gegen die 

Rechte der angegriffenen Partei verstößt. Grotius weist die Begründungen der Christiani-

sierungskriege des spanischen Zeitalters zurück, denn die Urvölker Lateinamerikas hatten 

keine Praxis in den göttlichen Gesetzen, d.h. „Gott zu ehren, zu lieben, zu verehren und 

ihm zu gehorchen“.281 Ihnen den christlichen Glauben (mit militärischen Mitteln) zu ok-

troyieren sei darum illegitim. Nur Kriege mit dem Zweck, die staatliche Verfolgung der 

Christen zu bestrafen, oder Kriege gegen Völker, die den christlichen Glauben verbieten, 

seien rechtmäßig. Die gerechten Gründe sind im Verständnis von Grotius die Verteidigung 

des Vaterlandes und die Bestrafung der Verbrecher: 

• Verteidigung der physischen Existenz und/oder des (Privat-)Eigentums 

Die Verteidigung gegen den ungerechten und illegitimen Angriff eines ausländischen Staa-

tes sei im Recht des Menschen etabliert, sein Leben und sein persönliches Eigentum gegen 

einen fremden Angriff zu verteidigen. Der gerechte Grund des öffentlichen Krieges zwi-

schen Staaten sei in dieser Analogie im Recht des Privatmannes auf Privatkrieg, d.h. 

Selbstverteidigung, begründet. Grotius notiert im ersten Kapitel des Zweiten Buches: „Die 

                                                
280 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch I, Kap. 3, VII. 
281 Ebd., Buch III, Kap. 3, XLV. 



77  

erste Ursache eines gerechten Krieges ist also ein Schaden, der dem Körper oder dem 

Vermögen angedroht wird.“282 Naturgemäß seien die Selbsterhaltung und das Selbstvertei-

digungsrecht (der Privatkrieg) rechtmäßig. Zudem die Tötung des Angreifers – wenn die 

Gefahr direkt das Leben des Angegriffenen bedroht. Die Motivation des Tötens sei nicht 

die Tötung, sondern die Selbsterhaltung. Es sei rechtmäßig, staatliche Gewalt zu benutzen, 

da das erste Prinzip des natürlichen Rechts die Selbsterhaltung sei. Die Erhaltung des Staa-

tes assoziiere den Schutz der Rechte seiner Bürger auf Leben, Sicherheit, Ordnung und 

Frieden. Mit dem Krieg gefährde der Staat nicht das rudimentärste Recht des Bürgers auf 

physische Existenz, sondern verteidige ihn vor Bedrohungen. Alex Bellamy äußert, Groti-

us „argued that war in defence of the state was justifiable because the state itself had value 

beyond the amalgamation of individual rights to self-preservation, which derived from its 

role as protector of society, economy, culture, and the like.“283 Grotius weist die präventive 

Kriegsführung nicht zurück – in öffentlichen und privaten Kriegen, d.h. die Argumentation 

„daß, wenn der Angreifende zu den Waffen greift, und zwar in der offenbaren Absicht zu 

töten, daß man dann der Tat zuvorkommen darf.“284 Jedoch ist das Präventionsrecht in 

Grotius’ Verständnis beschränkt auf den Moment einer klaren und direkten Bedrohung der 

staatlichen Sicherheit – im Sinne meiner Dissertation konkretisiert Grotius hier die Recht-

mäßigkeit präemptiver Gewaltanwendung.  

• Die Bestrafung der Verbrecher 

Für Grotius ist die Strafe „ein Übel, das man erleidet, weil man ein Übel getan hat.“285 Die 

Verbrecher ächten die Rechte der individuellen Bürger oder der Gemeinschaft und sie ver-

dienen die Bestrafung, nicht jedoch im Zorn oder aus Vergeltung des Strafenden. Die Mo-

tivation der Bestrafung sei die Besserung des Verbrechers, sie schütze nachhaltig den Frie-

den und die Sicherheit der Gesellschaft von seinen weiteren kriminellen Handlungen und 

schrecke potentielle Nachahmer ab. Die Regel der Bestrafung ist aber für Grotius’ nicht 

absolut:  

 
„Erst begonnene Vergehen sind deshalb nicht gleich mit dem Schwerte zu bestrafen, es sei 
denn, daß es sich um ein schweres Verbrechen handelte oder wenn die Sache schon soweit 
gediehen wäre, daß ein gewisses Übel, wenn auch nicht das beabsichtigte, daraus hervorge-
gangen ist.“286  

 

                                                
282 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch II, Kap. 1, II. 
283 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 73. 
284 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch II, Kap. 1, V. 
285 Ebd., Buch II,  Kap. 20, I. 
286 Ebd., Buch II, Kap. 20,  XXXIX. 



78  

Ungerechte Kriege sind für Grotius „Kriege der wilden Tiere.“287 Ungerechte Gründe des 

Krieges seien: 

- Fiktive, vorgetäuschte Begründungen des Krieges (z.B. ist die Furcht vor dem Nach-

barvolk kein rechtmäßiger Grund, diesen zu attackieren, denn  

 

„damit die Verteidigung gerecht ist, muß sie notwendig sein, wenn bei dem anderen nicht 
nur die Macht, sondern die Absicht vorliegt; und zwar muß diese Absicht mit solcher Ge-
wißheit feststellbar sein, wie das in menschlichen Dingen überhaupt möglich ist.“288)  

 

- Persönliche Interessen des Herrschers  (z.B. „verweigerte Heirat“289, der Wunsch, „den 

Wohnsitz zu wechseln, um ein fruchtbares Land gegen Sumpfe und Einöden einzutau-

schen“290 oder „sich fremdes Gebiet anzumaßen unter dem Vorwand, daß man es ent-

deckt habe.“291)  

- Befreiung aus gerechter Eroberung, denn „[w]er also in gerechter Weise in die persön-

liche oder bürgerliche Untertänigkeit geraten ist, muß sich damit abfinden“292 

- Weltherrschaft (Kritik des Anrechts des römischen Kaisers) 

- Religiöse und „heilige“ Kriege 

Gerechte Kriege haben die rechte Intention der Entscheidung, Krieg zu führen. Und sie sei 

der Friede, d.h. die Befriedung des Feindes (und die Besiegung seiner Streitkräfte): „Der 

Krieg selbst wird uns dann zum Frieden als seinem Ziele führen.“293
 Grotius meint zu-

gleich, dass Kriege stets das Ultima-Ratio-Mittel sind, d.h. der Sonderweg, die ungerechten 

Gegner im internationalen Verkehr zu bestrafen, wenn die Mittel friedlicher Streitschlich-

tung ausgeschöpft sind. Er präsentiert drei „Werkzeuge des Friedens“: die Besprechung 

zwischen den Streitenden, die gerichtliche Schlichtung (Richterspruch) oder das Los (wie 

ein Zweikampf, „wenn zwei bereit sind, ihren Streit unter sich mit den Waffen auszufech-

ten, der sonst ganze Völker in das schwerste Unglück verwickeln könnte“).294 

Grotius ist der Meinung, dass es keineswegs utopisch sei, dass beide Seite einen gerechten 

Grund zum Krieg haben, d.h. einen gerechten Krieg kämpfen. Dies ist in seiner Interpreta-

tion die Folge des irreführenden Glaubens, dass der Krieg gerecht ist. Es sei die subjektive 

beidseitige Gerechtigkeit des Krieges:  

                                                
287 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch II, Kap. 22, II. 
288 Ebd., Buch II, Kap. 22, V. 
289 Ebd., Buch II, Kap. 22, VII. 
290 Ebd., Buch II, Kap. 22, VIII. 
291 Ebd., Buch II, Kap. 22, IX. 
292 Ebd., Buch II, Kap. 22, XI. 
293 Ebd., Buch I, Kap. 1, I. 
294 Ebd., Buch II, Kap. 23, X. 



79  

„Aber wohl kann es kommen, daß keiner der Kriegführenden unrecht handelt; denn unrecht 
handelt niemand, der nicht auch weiß, dass er eine ungerechte Sache betreibt, und viele wis-
sen dies nicht. Deshalb kann von beiden Seiten mit Recht, d.h. in gutem Glauben gekämpft 
werden; denn die meisten kennen häufig viele Dinge nicht, nicht allein im Recht, sondern 
auch im Tatsächlichen, woraus das Recht erwächst.“295  

 

Objektive (moralische) beidseitige Gerechtigkeit des Krieges kennt Grotius nicht, im Ge-

gensatz zu Gentili. Die politischen Führer glauben nur, sie kämpften einen gerechten 

Krieg, aus Unwissenheit über die wahre Natur des Krieges. In diesem Sinne haben sie kei-

ne Schuld an der Ungerechtigkeit der Begründung des Krieges. Sie haben jedoch die Ver-

antwortung, unabhängig von dieser wahren Natur der Begründung des Krieges, das Recht 

im Krieg (die Ius-in-bello-Konditionen) zu tolerieren. 

 

2.5.1.2 Die Ius-in-bello-Kriterien  
 

Bei Grotius hat das Recht im Krieg, das „Ius in bello“, verschiedene Provenienzen: das 

Naturrecht, das Völkerrecht und die christlich-moralische Nächstenliebe. Im Krieg streiten 

diese Instanzen, und Grotius bemühte sich in „De jure belli ac pacis“ zwischen ihnen zu 

unterscheiden, und zugleich um die Bedingungen des legalen und moralisch legitimen 

Krieges – in der Wahl seiner Mittel und Methoden. Er hatte jedoch einen mühsamen Weg 

vor sich,  

 

„[s]ince European nations were by definition ‘Christian’, and since the customs and mu-
tual agreements in the jus gentium were also products of interactions among European na-
tions, it was difficult during the early modern period to distinguish between standards 
drawn from Christianity and those drawn from the jus gentium.“296  

 

Die Bürger des feindlichen Staates seien grundsätzlich Feinde, Soldaten wie die Nicht-

kombattanten. Das Völkerrecht und das Naturrecht weisen nicht das Recht zur Zerstörung 

ihres Eigentums zurück, und ihre Tötung im Krieg „auf eigenem Gebiet, auf feindlichem 

Gebiet, im Niemandsland und auf dem Meere.“297 Das Völkerrecht jedoch schränke dieses 

Recht in der Wahl der Mittel der Tötung der Feinde ein: 

 

 

                                                
295 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch II, 23. Kapitel, XIII. 
296 Jams Turner Johnson: „Ideology, Reason, and the Limitation of War: Religious and Secular Concepts 
1200-1740“. Princeton, NJ: Princeton University Press 1975, 219 (Hervorhebung im Original). 
297 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch III, Kap. 4, VIII. 



80  

„Denn wenn man jemand töten darf, so ist es nach dem Naturrecht gleich, ob man dies durch 
das Schwert oder durch Gift bewirkt; ich sage nach dem Naturrecht, denn edelmütiger ist es, 
ihn so zu töten, daß er sich dagegen verteidigen kann; allein, man ist dies niemand schuldig, 
der das Leben verwirkt hat. Aber nach dem Völkerrecht, wenigstens bei den besseren Völ-
kern, ist es schon lange nicht gestattet, den Feind durch Gift zu töten.“298  

 

Das Völkerrecht sei somit gegen das Mittel des Giftmordes in der Kriegsführung („Wahr-

scheinlich ist es von den Königen ausgegangen, deren Leben vorzugsweise gegen Waffen 

geschützt ist, aber gegen Gift weniger als das Leben anderer gesichert ist“)299, gegen die 

Vergiftung von Waffen (bzw. der Wurfspieße), die Vergiftung der Brunnen oder die 

Schändung der Frauen und Mädchen (Vergewaltigungen), denn dieses hat keine Begrün-

dung in der Bestrafung, sondern in der sündigen Lust des Fleisches.300 Um dieses Völker-

recht zu verfeinern, bedient sich Grotius zusätzlich der Sittlichkeit, d.h. der Moral: 

 
„Ein Kriegführender, der nicht bloß das beachtet, was die menschlichen Gesetze gestatten, 
sondern was seine Pflicht, was sittlich und fromm ist, der wird das feindliche Blut verscho-
nen, und wird keinen mit dem Tode bestrafen, ausgenommen zum Schutz des eigenen Le-
bens und der gleichwertigen Güter, oder wenn der Mensch solche Verbrechen verübt hat, 
welche den Tod verdienen. Aber selbst diesem wird er hin und wieder aus Menschlichkeit 
oder anderen triftigen Gründen entweder alle Strafe oder wenigstens die Todesstrafe erlas-
sen.“301 

 

2.5.2 Emer de Vattel 
 

Der zentrale Akteur in der Schrift „Le Droit de Gens ou de la Loi Naturelle appliqués à la 

conduite et aux affaires des nations et des souverains“302 aus dem Jahr 1758 des Schweizer 

Juristen Emer de Vattel (1714 bis 1767) ist der Staat. Staaten, d.h. Nationen, seien „politi-

sche Körper, Gemeinschaften von Menschen, die sich zusammengeschlossen haben, um 

                                                
298 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch III, Kap. 4,  XV. 
299 Ebd., Buch III, Kap. 4, XV. 
300 Ebd., Buch III, Kap. 4, XIX. 
301 Ebd., Buch III, Kap. 11, VII. 
302 „Man wird in dieser Abhandlung [Le Droit de Gens ou Principes de la Loi Naturelle appliqués à la 
Conduite et aux Affaires des Nations et des Souverains; Anm. der Verfasserin] darüber Aufschluß erhalten, 
in welcher Weise die Staaten ihr gesamtes Handeln regeln sollen. Wir werden die Verpflichtungen eines 
Volkes, sowohl sich selbst als auch den anderen Völkern gegenüber, abwägen und dadurch auch die Rechte 
herausschälen, die sich aus diesen Verpflichtungen ergeben. Denn da das Recht nichts anderes ist als die 
Befugnis zu tun, was moralisch möglich ist, nämlich was gut, was pflichtgemäß ist, liegt es auf der Hand, daß 
das Recht aus der Pflicht, d.h. aus der eigenen jeweiligen Verpflichtung, so oder so zu handeln, entsteht.“302 
Emer de Vattel: „Le Droit de Gens ou Principes de la Loi Naturelle appliqués à la Conduite et aux Affaires 
des Nations et des Souverains“. Das Völkerrecht oder Grundsätze des Naturrechts, angewandt auf das Ver-
halten und die Angelegenheiten der Staaten und Staatsoberhäupter. Deutsche Übersetzung von Dr. Wilhelm 
Euler. In: Die Klassiker des Völkerrechts in modernen deutschen Übersetzungen, Band III. Herausgegeben 
von Walter Schätzel. Tübingen: Mohr 1959. Hier: Einleitung, § 3 (kurz: Le Droit de Gens).  



81  

mit vereinten Kräften für ihre Wohlfahrt und ihren Nutzen zu sorgen.“303 Die Verhältnisse 

zwischen den freien und unabhängigen Nationen, d.h. Staaten, reguliere das Völkerrecht: 

„Das Völkerrecht ist die Wissenschaft von dem zwischen den Nationen oder Staaten gel-

tenden Recht und von den Verpflichtungen, die diesem Recht entsprechen.“304  

 

2.5.2.1 Die Ius-ad-bellum-Kriterien  
 

- Die legitime Autorität des Souveräns 

In der Natur haben die Menschen das Recht, sich gegen Angriffe zu verteidigen. Mit der 

Gründung politischer Gemeinschaften haben die Privatpersonen jedoch dieses natürliche 

Recht auf den Staat, d.h. den Gesamtkörper, delegiert, der ihnen dadurch ihre Sicherheit 

garantiert, denn nur der Staat bzw. der Souverän ist in der Lage, ein so grundlegendes 

Recht klug und im Sinne des Gemeinwohls zu praktizieren: 

 

„Ein so bedeutendes Recht, nämlich das Recht der Entscheidung, ob die Nation wirklichen 
Grund zur Beschwerde hat, ob die Voraussetzungen für eine Gewaltanwendung und einen 
Waffengebrauch gegeben sind, ob die Klugheit es ihr erlaubt, ob das Staatswohl es erfordert, 
dieses Recht kann nur dem Gesamtkörper der Nation oder dem sie repräsentierenden Souve-
rän zustehen.“305  

 

Der Souverän sei der Repräsentant dieses Gesamtkörpers und nur er entscheide über den 

Krieg, denn „[i]n seinem Namen und auf seinen Befehl wird der Krieg geführt.“306 Der 

Krieg ist in diesem Verständnis Entscheidungs- und Gewissensinstanz des Herrschers. Sein 

Amt ist wie bereits für Vitoria oder Grotius im Naturrecht verankert, nicht im göttlichen 

Willen, wie im Mittelalter: „For Vattel this power rests secure on rights conferred on men 

by the law of nature, and accordingly the idea of the prince as ‘minister of God’ has entire-

ly disappeared.“307 

 

- Gerechter Grund der Kriegsführung 

In Vattels Verständnis sind gerechte Gründe für den Krieg die Verteidigung und der An-

griff gegen den aggressiven Nachbarstaat, der die Rechte der friedlichen Nation missach-

tet: „Sagen wir also ganz allgemein, daß Grund und Ursache jedes gerechten Krieges das 

                                                
303 Vattel: Le Droit de Gens, Einleitung § 1. 
304 Ebd., Einleitung § 3. 
305 Ebd., Buch III, Kap. I, § 4. 
306 Ebd., Buch III, Kap. II, § 6. 
307 Johnson: Ideology, Reason, and the Limitation of War: Religious and Secular Concepts 1200-1740, 243. 



82  

erlittene oder drohende Unrecht ist.“308 Die Verteidigung gegen Angriffe fremder Mächte 

sei uneingeschränkt rechtmäßig; dies benötigt keine weitere Beweisführung, so Vattel. Der 

Aggressionskrieg sei dagegen rechtmäßig, wenn er ein verübtes Unrecht der ausländischen 

Macht sanktioniert oder gar präventiv309 die steigende (militärische) Macht verknüpft mit 

expansionistischen Intentionen dieses Staates angreife:  

 

„Der Angriffskrieg ist erlaubt, wenn es sich um eine offensichtlich gerechte Sache, z.B. um 
die Wiedererlangung eigenen Besitzes, die Geltendmachung eines sicheren und unbestreitba-
ren Rechts, die Erlangung einer gerechten Genugtuung für ein offenbares Unrecht handelt, 
und wenn man auf keinem anderen Wege als durch Waffengewalt Gerechtigkeit erhalten 
kann.“310  

 

2.5.2.2 Die Ius-in-bello-Kriterien  
 

„Vergessen wir niemals, daß unsere Feinde Menschen sind!“311 

 

In Vattels Völkerrechtssystem sind die Pflichten des Staates die Selbsterhaltung, der Friede 

und die Sicherheit der Nation. Er notiert in seiner Schrift, „daß eine Nation verpflichtet ist, 

mit Bedacht und nach Kräften alles zu vermeiden, was ihre Zerstörung, d.h. die Zerstörung 

des Staates verursachen könnte.“312 In diesem Sinne habe der Staat das Recht, die „Angrei-

fer abzuwehren, ihre eigenen Rechte zu sichern und sich überall Achtung zu verschaf-

fen.“313 Diese Angreifer seien jedoch in ihrer Definition nicht ausschließlich der politische 

Herrscher oder die Soldaten, sondern tatsächlich der Gesamtkörper der Nation, d.h. alle 

Staatsbürger, „weil sie Angehörige der Nation sind, mit der man Krieg führt, und weil die 

Rechte und Ansprüche von Nation zu Nation den Gesamtkörper der Gemeinschaft mit al-

len seinen Gliedern angehen“.314 Zu diesem Gesamtkörper der Nation gehören neben der 

kämpfenden Bevölkerung, den Soldaten, zugleich die Nichtkombattanten, z.B. Frauen und 

Kinder der feindlichen Kämpfer: „Alle Untertanen von zwei sich bekriegenden Staaten 

sind Feinde“.315 Dennoch seien im Krieg für diese „nichtkämpfenden Feinde“ Regelungen 

obligatorisch, die sie von den Soldaten unterscheiden. So seien die Zivilisten keine legiti-

men Ziele militärischer Angriffe, da sie das Diskriminations- und das Proportionalitäts-

                                                
308 Vattel: Le Droit de Gens, Buch III, Kap. III, § 26. 
309 Ebd., Buch II, Kap. IV, § 50. 
310 Ebd., Buch III, Kap. III, § 37. 
311 Ebd., Buch III, Kap. VIII, § 158. 
312 Ebd., Buch I, Kap. II, § 19. 
313 Ebd., Buch I, Kap. XIV, § 178. 
314 Ebd., Buch III, Kap. VIII, § 145. 
315 Ebd., Buch III, Kap. V, § 70. 



83  

prinzip vor den negativen Effekten des Krieges schützen. Die Tötung von Kriegsgefange-

nen sei nicht rechtmäßig, „es sei denn, daß er uns ein Recht hierzu durch eine neue Tat gibt 

oder sich vorher eines todeswürdigen Verbrechens gegen uns schuldig gemacht hat“.316
 

Nun zu den beiden Prinzipien. 

• Diskriminationsprinzip 

Das Recht zum Töten in einem ungerechten Krieg habe sein Motiv (und zugleich seine 

Rehabilitierung) im ungerechten Angriff des Feindes, d.h., es ist die Implikation des natür-

lichen Rechts des Menschen, sein Leben zu schützen: 

 
„Der ungerechte Angreifer gibt mir das Recht, seinen Angriff abzuschlagen. Wer mir mit 
den Waffen entgegentritt, obwohl ich nur das mir Geschuldete verlange, wird durch seinen 
ungerechten Widerstand der wahre Angreifer. Er ist der erste Urheber der Gewalt; er zwingt 
mich, Gewalt zu gebrauchen, um mich gegen das Unrecht zu wehren, das er meiner Person 
oder meinem Besitz zufügen will. Wenn sich diese Gewaltanwendung dahin auswirkt, daß er 
sein Leben einbüßt, ist er selbst an diesem Unglück schuld. Müßte ich nämlich zu seiner 
Schonung das Unrecht dulden, dann wären die Guten bald die Beute der Bösen. Hieraus ent-
springt das Recht zur Tötung der Feinde in einem gerechten Krieg.“317  
 

In seiner Interpretation des Militärdienstes und der Dienste des Staatsbürgers unterstreicht 

Vattel, dass der Militärdienst den Gesamtkörper der Nation verpflichtet, nicht nur die Sol-

daten „da die Pflichten aller Bürger die gleichen sind.“318 Wie bereits Thomas von Aquin 

äußert er sich dann zu den „Privilegierten“, d.h. den Personen, die vom Militärdienst voll-

ständig befreit und daher klassische Nichtkombattanten seien: 

- Alte, Kinder und Frauen, 

- Amtspersonen (Beamte), die in der Justiz und Verwaltung tätig sind, 

- Bauern, 

- Geistliche – hier unterscheidet er sich bei der Beweisführung vom Kirchenlehrer, 

denn nicht das Sakrament der Weihe befreit diese vom Militärdienst, sondern der 

gesellschaftliche Nutzen ihrer Tätigkeit. 

Der Status der Nichtkombattanten dieser Personen ist mit ihrer Unfähigkeit, die Waffen zu 

bedienen (wie bei Greisen, Kindern und Frauen), oder in ihrer gesellschaftlichen Funktion 

und Unvereinbarkeit ihres Berufes mit „dem Waffenhandwerk“319 (Intellektuelle, Religi-

onsdiener, Bauern, Beamte) verknüpft. Sie kämpfen nicht, und Vattel weist die Rechtmä-

ßigkeit der Misshandlung oder Tötung der Nichtkombattanten rigoros zurück, denn da sie 

„dem Feind weder Widerstand noch Gewalt entgegensetzen, hat der Feind keine rechtliche 

                                                
316 Vattel: Le Droit de Gens, Buch III, Kap. VIII, § 149. 
317 Ebd., Buch III, Kap. VIII, § 139. 
318 Ebd., Buch III, Kap. II, § 10. 
319 Ebd., Buch III, Kap. VIII, § 146.  



84  

Ursache zur Gewaltanwendung gegen sie.“320
 Grotius hatte sich im 17. Jahrhundert für die 

Affirmation der Immunität der Nichtkombattanten engagiert, d.h. für die Affirmation der 

Maximen der Humanisierung der Mittel und Methoden der Kriegsführung in die Praxis 

zwischenstaatlicher Kriege. Vattel konkretisiert dann schließlich die praktischen Triumphe 

der Unterscheidung zwischen Soldaten und den Zivilisten und des proklamierten Schutzes 

der Nichtkombattanten vor den Effekten des Krieges im Zeitalter der europäischen Aufklä-

rung: „Heute bedient man sich zur Kriegsführung ordentlicher Truppen, während das 

Volk, Bauern und Bürger, sich nicht beteiligt und im allgemeinen von den feindlichen 

Waffen nichts zu fürchten hat.“321  

• Proportionalität des Verbrechens und des Strafmaßes 

Vattel weist im Sinne der Verhältnismäßigkeit des Deliktes und der Strafe die Methoden 

der Verwüstung, des Niederbrennens der unbeweglichen Güter der Feinde oder der Zerstö-

rung von zivilen Einrichtungen wie der Kirchen oder Kulturstätten gänzlich zurück:     

„[Z]u schonen sind jedenfalls die Gebäude, die der Menschheit zur Ehre gereichen und zur 

Vergrößerung der Macht der Feindes nicht beitragen. Hierzu gehören Gotteshäuser, Grab-

stätten, öffentliche Gebäude und alle wegen ihrer Schönheit ehrwürdigen Werke.“322 Er ist 

zugleich gegen die Verwüstungen, die das beständige Überleben der Menschen nach dem 

Ende des Krieges verhindern, wie z.B. die Zerstörung des Ackergutes:                            

„Als Barbar gilt, wer Weinstöcke herausreißt und Obstbäume abschlägt […]. Er bringt 

über ein Land ein jahrelanges Elend, ohne daß seine eigene Sicherheit diese Maßnahmen 

erfordert. Ein solches Verhalten verrät weniger Klugheit als Haß und Wut.“323  

 

2.6 Die Lehre vom gerechten Krieg von der Französischen Revolution bis zum En-
de des Zweiten Weltkrieges: das Humanitäre Völkerrecht und der Völkerbund 

 

Dieser Abschnitt der Historie der Lehre vom gerechten Krieg konzipiert sie in der Ära von 

der Französischen Revolution bis zum Ende des Zweiten Weltkrieges. Die politische, wirt-

schaftliche und gesellschaftliche Bühne des 19. und der Mitte des 20. Jahrhunderts prägten 

„totale“ Kriege und die realistische Theorie der internationalen Verhältnisse (diese bekräf-

tigt, dass das internationale System anarchisch ist und dass das Überleben das primäre Inte-

resse der Herrschenden ist). Die industrielle Revolution steigerte die zerstörerischen Fä-

higkeiten des Krieges mit technisch höher entwickelten Waffen, ihrer Massenproduktion, 

                                                
320 Vattel: Le Droit de Gens, Buch III, Kap. VIII, § 146.  
321 Ebd., Buch III, Kap. VIII, § 147; vgl. Hartigan: The Forgotten Victim: A History of the Civilian, 109. 
322 Vattel: Le Droit de Gens, Buch III, Kap. IX, § 168. 
323 Ebd., Buch III, Kap. IX, § 166.  



85  

rascher Mobilisierung von Streitkräften und deren raschen Transport zum Schlachtfeld: 

„Success in modern warfare hinged as much on the industrial might of the state as on the 

prowess of its military commanders.“324  

Die modernen Kriege des 19. bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts mit dem Höhepunkt im 

Zweiten Weltkrieg gehören zu den totalen Kriegen, denn sie haben ganze Gesellschaften, 

ohne signifikante Unterschiede zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten, mobili-

siert. Der Namensgeber dieses totalen, uneingeschränkten Krieges ist der deutsche General 

Erich Friedrich Wilhelm Ludendorff (1865 bis 1937) mit dem Titel seines 1935 erschienen 

Buches „Der Totale Krieg“:  

 

„Das Herzstück des Werks war ein direkter Angriff auf Clausewitz, dessen Definition des 
Krieges als Fortsetzung der Politik Ludendorff ‚über den Haufen werfen‘ wollte. Unter den 
modernen Bedingungen müsse man die Politik zur Fortsetzung des Krieges machen, nun be-
griffen als völkischer Kampf ums Überleben ohne jede Einschränkung.“325  
 

Diese Mobilisierung und der völkische Krieg „required a unifying ideology. Throughout 

Europe, nationalism was converted from an ideology of anti-monarchist resistance into the 

ideology of the state.“326 Der Nationalismus327 und das Phänomen „Nation“ sind die Kin-

der der Französischen Revolution und der Profilierung des französischen Dritten Standes 

gegen den supranationalen (europäischen) Adel der französischen Monarchie. In ihrem 

Kampf um die universelle politische Partizipation und Parität der Bürger hatten die Träger 

der Französischen Revolution die ideologische Ordnung der Identifikation und Solidarität 

mit dem Staat und der Nation entworfen, in der die Mitglieder ihre ethnische, sprachliche 

und kulturelle Zugehörigkeit miteinander verknüpft.328 Der nationale Staat ist die Form der 

politischen Integration, und die kollektive Identität der Staatsbürger dient der (ideologi-

schen) Macht des Staates. Sein Überleben und der Triumph seiner Interessen im internati-

onalen Staatensystem sind der zentrale Gegenstand der Innen- und Außenpolitik. Im Ver-

ständnis des politischen Realismus hat der nationale souveräne Staat das uneingeschränkte 

Recht, Krieg zu führen. Diese Entscheidung und zugleich die Entscheidung über die Mittel 

und Methoden der Kriegsführung haben ausschließlich das nationale Interesse und die mi-

                                                
324 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 88. 
325 Martin van Creveld: „Die Zukunft des Krieges“. München: Gerling Akademie Verlag 1998, 79. 
326 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 88.  
327 Zu den Grundzügen und dem Wandel der Phänomene Nation und Nationalismus vgl. z.B. Dieter Lange-
wiesche: „Nation, Nationalismus, Nationalstaat in Deutschland und Europa“. München: C.H. Beck 2000. 
328 Vgl. Dieter Nohlen (Hrsg.): „Lexikon der Politik“. Band 6: Internationale Beziehungen. Hrsg. von Andre-
as Boeckh. München: Beck 1994. Artikel: Nation/Nationalismus von Dan Diner, 303-309. 



86  

litärische Notwendigkeit reglementiert und beschränkt – nicht die Moral und die Prinzipien 

der Lehre vom gerechten Krieg.  

Zu Beginn hatten die Französische Revolution und ihre Kriege das Gesicht der humanen 

Gewalt im Sinne der Aufklärung: „The National Assembly declared war in defense of the 

principles of justice and humanity and undertook to conduct hostilities with restraint to-

ward civilians and promises of humane treatment of prisoners.“329 Die Tendenz änderte 

sich jedoch mit der Revolutionsdiktatur330 seit dem Sommer 1793 gegen innere (Terror und 

die Guillotine gegen Girondisten, Monarchisten) und äußere Feinde der Revolution (Ein-

führung der „Levée en masse“ gegen die „Koalition der europäischen Mächte“). Diese 

Radikalisierung der Kriegsführung dokumentiert Rothenberg am Beispiel der Praktiken der 

Revolutionäre gegen Kriegsgefangene: „In September 1793 and May 1794 the Convention 

prohibited ransoming of prisoners and ordered that all émigré prisoners and later British, 

Hanoverian, and Spanish captives as well, be shot as an ‘example of the vengeance of an 

outraged nation‘.“331 

Seit dem Westfälischen Frieden im Jahr 1648 und dem freien Recht des souveränen Natio-

nalstaates hatte der Souverän/Herrscher das uneingeschränkte Recht, einen Krieg zu führen 

– ohne dabei Grenzen in der Wahl der Mittel und Methoden der Kriegsführung zu berück-

sichtigen. In dieser Atmosphäre geriet das „ius in bello“ (bis zum Ende des Ersten Welt-

krieges) in den Fokus der völkerrechtlichen Bemühungen um die Einschränkung des Krie-

ges. Die zentralen Akteure dieser Bemühungen sind die Juristen (nicht die Theologen oder 

Philosophen), und die Tendenz ging zum „codifying jus in bello in positive law“.332 Zum 

Resultat ihres Eifers zählen die ersten völkerrechtlichen Vereinbarungen und die militäri-

schen Regelwerke zur Humanisierung der Kriegsführung seit den 60er Jahren des 19. Jahr-

hunderts. Mit dem Beginn des Ersten Weltkrieges im Jahr 1914 und den schweren Schmä-

hungen der bisherigen Errungenschaften im Bereich des Beschränkungen der Kriegsfüh-

rung (Ius-in-bello-Prinzipien) sah sich die internationale Weltgemeinschaft zudem zur völ-

kerrechtlichen Beschränkung vom uneingeschränkten Recht (und von der Praxis) der sou-

                                                
329 Gunther Rothenberg: The Age of Napoleon. In: Michael Howard/George J. Andreopoulos/Mark R. Shul-
man (eds.): „The Laws of War: Constraints on Warfare in the Western World“. New Haven/London: Yale 
University Press 1994, 86-97. Hier: 87 f. 
330 Das französische Département Vendée prägten die fürchterlichsten Kämpfe der französischen Revolution. 
In dieser Landschaft im Westen Frankreichs wüteten Kämpfe zwischen der royalistisch-katholisch orientier-
ten Landbevölkerung und den republikanischer Revolutionstruppen zwischen 1793 und 1796. Die Aktionen 
der Revolutionäre mündeten im Vernichtungskrieg gegen Aufständische, der „112 000 – 115 000 Ermordete 
hinterließ.“ Elisabeth Fehrenbach: Die Ideologisierung des Krieges und die Radikalisierung der Französi-
schen Revolution. In: Dieter Langewiesche (Hrsg.): „Revolution und Krieg: Zur Dynamik historischen Wan-
dels seit dem 18. Jahrhundert“. Paderborn: Ferdinand Schöningh 1989, 57-66. Hier: 65. 
331 Rothenberg: The Age of Napoleon, 88. 
332 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 89. 



87  

veränen Staaten, Krieg zu führen (Ius-ad-bellum-Prinzipien) genötigt. Das Resultat sind 

der Völkerbund und der Briand-Kellogg-Pakt.  

 

2.6.1 Der Lieber-Code  
 

Der amerikanische Jurist Francis Lieber konzipiert im sogenannten Lieber-Code (oder 

„General Orders, No. 100, Instructions for the Government of Armies of the United States 

in the Field“) die Direktiven der humanitären Kriegsführung. Präsident Abraham Lincoln 

verkündete diese Instruktionen am 24. April 1863 inmitten des Amerikanischen Bürger-

krieges (1861 bis 1865)333. Diese Direktiven haben die Truppen der Nordstaaten verpflich-

tet und sie sind das erste kodifizierte Handbuch zu den Methoden und Mitteln der (humani-

tären) Kriegsführung in der Militär- und Rechtshistorie: 

 
„Previously, kingdoms, empires, and nation states had decreed how their armies should be 
internally disciplined, while international law theorists had written treatises on how belliger-
ent states should treat each other’s armies, prisoners and civilian populations; but never be-
fore had a government set down in clear, explicit, formal terms not only the rights and obli-
gation of its own army, but of its enemy’s army and civil population as well.“334  

 

Aus der mittelalterlichen Tradition des gerechten Krieges rührten unterschiedliche theore-

tische Entwürfe her, die die Kriege in ihren Gründen, Intentionen und ihrer Führung be-

schränkten. Die Werke von Francisco de Vitoria und Hugo Grotius inkorporierten schließ-

                                                
333 Den amerikanischen Bürgerkrieg zwischen den Nordstaaten und der Konföderation der Südstaaten (South 
Carolina, Mississippi, Florida, Alabama, Georgia, Louisiana, Texas und die vier „border states“ Virginia, 
Arkansas, Tennessee und North Carolina) prägte keine so rigorose Brutalität wie die Napoleonischen Kriege 
oder die Indianerkriege der weißen Siedler gegen die Indianer Nordamerikas seit dem 16. Jahrhundert und 
trotzdem ist er „in mancher Hinsicht sogar der erste ‚totale Krieg‘ der Geschichte.“ Jürgen Heide-
king/Christof Mauch: „Geschichte der USA“. Tübingen/Basel: A. Francke Verlag 20064, 141. Den in-
neramerikanischen Kampf um die Abschaffung des Sklavensystems und um die Einheit der Vereinigten 
Staaten (Abraham Lincoln, der Präsident der Vereinigten Staaten von Amerika seit 1860 „glaubte, daß die 
Vereinigten Staaten ein organisches Ganzes bildeten, das künstlich nicht zu trennen war. Die stärkste eini-
gende Kraft war ihm dabei der demokratische Gleichheitsgedanke, wie ihn die Unabhängigkeitserklärung 
richtungweisend ausgedrückt hatte.“ Udo Sautter: „Geschichte der Vereinigten Staaten von Amerika“. Stutt-
gart: Alfred Kröner Verlag 20067, 224 f.) typisieren Massenrekrutierung der Soldaten beider Seiten (die mas-
siven „Verluste zwangen beide Seiten – erstmals in der Geschichte der USA – zur Einführung der Wehr-
pflicht“, Jürgen Heideking/Christof Mauch: „Geschichte der USA“. Tübingen/Basel: A. Francke Verlag 
20064, 142), Mobilisierung sämtlicher wirtschaftlichen Ressourcen für militärische Zwecke und schließlich 
die humanitäre Katastrophe der zivilen Bevölkerung. Die Unzivilisiertheit dieses Krieges illustriert z.B. der 
Marsch des Generals der Nordstaaten William T. Sherman von Atlanta nach Savannah in Georgia („Marsch 
ans Meer“) in den Jahren 1864 und 1865: „Von Atlanta war General Sherman inzwischen Richtung Osten zu 
seinem ‚Marsch ans Meer‘ aufgebrochen, bei dem die Unionstruppen eine breite Spur der Verwüstung hinter 
sich herzogen. An der Küste wandte sich Sherman nach Norden und dehnte die ‚Strategie der verbrannten 
Erde‘ auf die verhasste ‚Keimzelle‘ der Sezession, South Carolina, aus. Dieses Vorgehen, das die Zivilbevöl-
kerung bewusst in das Kriegsgeschehen einbezog und zum Opfer machte, zielte darauf ab, die Südstaatler zu 
demoralisieren und ihren Kampfeswillen endgültig zu brechen.“ Heideking/Mauch: Geschichte der USA, 
147.  
334 Richard Shelly Hartigan (ed.): „Lieber’s Code and the Law of War“. Chicago: Precedent 1983, 2. 



88  

lich (noch zurückhaltend, im Gegensatz zu den Völkerrechtlern wie Emer de Vattel) die 

grundlegenden Konditionen der moraltheologischen Idee des gerechten Krieges in die 

Sphäre des Völkerrechts. Das Werk der Denker der Lehre vom gerechten Krieg hatte je-

doch bis ins 19. Jahrhundert keinen Wert für die Entscheidungen der Regenten/Souveräne. 

Für die Norm ihres Handelns berücksichtigten sie nur ihren persönlichen Eigennutz 

und/oder die Staatsraison, d.h. den Sieg über den Feind. Gegenüber der Gerechtigkeit der 

angewandten militärischen Mittel und Methoden, und überhaupt ihrer Entscheidung, den 

Krieg zu führen, verhielten sie sich oftmals gleichgültig. Und so herrschte eine tiefe Kluft 

zwischen der Theorie und Praxis, und der Amerikanische Bürgerkrieg (1861 bis 1865) ist 

das erschütternde Exempel der Inhumanität der (neuzeitlichen) Kriegsführung und der Dis-

ziplinlosigkeit der Armeeangehörigen:  

 
„Lieber’s concern for army discipline was provoked by the fact that both the Union and Con-
federate armies were manned by untrained volunteers and conscripts and largely commanded 
by politically appointed officers whose military and legal training rarely, if it all, rose above 
the level of their troops.“335  

 

Ursprünglich engagierte sich Francis Lieber für die Zivilisierung amerikanischer Kriegs-

führung. Seine Ideen sprengten jedoch die territorialen Grenzen, denn die Petersburger 

Erklärung (oder Konvention) vom 11. Dezember 1868 involvierte die Prohibition der Nut-

zung von Sprenggranaten und Preußen verwandte dann sein Handbuch im Deutsch-

Französischen Krieg 1870 bis 1871.  

Der zentrale Punkt seines Regelwerkes ist die militärische Notwendigkeit, d.h. die Mittel, 

die den Sieg im Krieg garantieren, die jedoch das Recht und die Bräuche des Krieges nicht 

aushöhlen: „Military necessity, as understood by modern civilized nations, consists in the 

necessity of those measures which are indispensable for securing the ends of war, and 

which are lawful according to the modern war and usages of war.“336 

Dieser Primat der militärischen Notwendigkeit sei dennoch kein Freibrief für sinnlose und 

willkürliche Gewalt gegen die (zivilen) Bewohner des feindlichen Staates:  

 

 

 

 
                                                
335 Hartigan: Lieber’s Code and the Law of War, 8. 
336 Art. 14 der General Orders, No. 100. Dietrich Schindler/Jiri Toman (eds.): „The Laws of Armed Con-
flicts: A Collection of Conventions, Resolutions and Other Documents“. Leiden/Boston: Martinus Nijhoff 
Publishers 20044, 6. 



89  

 
„All wanton violence committed against persons in the invaded country, all destruction of 
property not commanded by the authorized officer, all robbery, all pillage or sacking, even 
after taking a place by main force, all rape, wounding, maiming, or killing of such inhabit-
ants, are prohibited under the penalty of death, or such other severe punishment as may seem 
adequate for the gravity of the offense. A soldier, officer or private, in the act of committing 
such violence, and disobeying a superior ordering him to abstain from it, may be lawfully 
killed on the spot by such superior.“337  

 

Lieber unterscheidet zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten und unterstreicht, 

dass nur die Kombattanten legitime Ziele der Kriegsführung seien: „Military necessity 

admits of all direct destruction of life or limb of armed enemies, and of other persons 

whose destruction is incidentally unavoidable in the armed contests of the war“.338 Weiter 

notiert er:  

 
„[I]t [military necessity; Anm. der Verfasserin] allows of the capturing of every armed ene-
my, and every enemy of importance to the hostile government, or of peculiar danger to the 
captor; it allows of all destruction of property, and obstruction of the ways and channels of 
traffic, travel, or communication, and of all withholding of sustenance or means of life from 
the enemy; of the appropriation of whatever an enemy’s country affords necessary for the 
subsistence and safety of the army, and of such deception as does not involve the breaking of 
good faith either positively pledged, regarding agreements entered into during the war, or 
supposed by the modern law of war to exist.“339 

 

So weist er die Rechtmäßigkeit der direkten Tötung von Nichtkombattanten zurück, die 

indirekte Zerstörung von ihrem Eigentum, der Infrastruktur und von Lebenserhaltungsmit-

teln dagegen nicht. Das direkte Ziel dieser Verwüstungen in Fällen militärischer Notwen-

digkeit seien nämlich nicht die Nichtkombattanten, sondern die Soldaten, denn die zivilen 

Einrichtungen wie die Straßen oder die Kulturpflanzen der Menschen garantieren den Sol-

daten zugleich ihr Überleben. In diesem Sinne verhält sich Lieber in seinem Verständnis 

der Rechte der inhaftierten Soldaten entsprechend. Er weist die Rechtmäßigkeit der 

schlechten Behandlung der inhaftierten Personen im Krieg, wie Tötung, Verstümmelung 

oder die Folter, zurück: „A prisoner of war is subject to no punishment for being a public 

enemy, nor is any revenge wreaked upon him by the intentional infliction of any suffering, 

or disgrace, by cruel imprisonment, want of food, by mutilation, death, or any other barbar-

ity.“340  

 

                                                
337 Art. 44 der General Orders, No. 100. Schindler/Toman: The Laws of Armed Conflicts: A Collection of 
Conventions, Resolutions and Other Documents, 9. 
338 Art. 15 der General Orders, No. 100. Ebd., 6 (Hervorhebung im Original). 
339 Art. 15 der General Orders, No. 100. Ebd. 
340 Art. 56 der General Orders, No. 100. Ebd., 10. 



90  

Dann schränkt er indes diese Rechte der Inhaftierten und Pflichten der Staaten und Solda-

ten gegenüber den Kriegsgefangenen ein: 

 
„A prisoner of war remains answerable for his crimes committed against the captor’s army 
or people, committed before he was captured, and for which he has not been punished by his 
own authorities. All prisoners of war are liable to the infliction of retaliatory measures.“341 

 

Positiv und neu im Verständnis der Mitglieder der Streitkräfte ist seine Interpretation der 

Sanitätskräfte und Seelsorger der Streitkräfte. Diese seien keine Kriegsgefangene: „The 

enemy’s chaplains, officers of the medical staff, apothecaries, hospital nurses and servants, 

if they fall into the hands of the American Army, are not prisoners of war“.342 Wenn dem-

nach die Seelsorger und/oder die Sanitätskräfte in die Hände der feindlichen Streitkräfte 

geraten, haben sie das Recht auf Freilassung. 

 

2.6.2 Die Friedenskonferenzen und Konventionen des Humanitären Völkerrechts 
 

- I. Genfer Konvention „betreffend die Linderung des Loses der im Felddienst ver-

wundeten Militärpersonen“ vom 22. August 1864 

Diese Konvention bestätigte das im Februar 1863 gegründete Internationale Komitee der 

Hilfsgesellschaften für die Verwundetenpflege und bekräftigte, dass das medizinische Per-

sonal der Streitkräfte und die verwundeten Soldaten den Status und die Rechte der Nicht-

kombattanten haben, d.h. die Immunität vor militärischen Angriffen, da sie keine legitimen 

Ziele der Kriegsführung sind. Die Pflichten der kämpfenden Parteien sind die Versorgung 

und Betreuung verwundeter Soldaten und der Schutz der medizinischen und humanitären 

Hilfskräfte, der Militärlazarette und Ambulanzen.343  

 

- Petersburger Konvention des russischen Zaren Alexander II. vom 11. Dezember 

1868 

Die Petersburger „Erklärung betreffend Nichtanwendung der Sprenggeschosse im Kriege“ 

ist der erste vertraglich vereinbarte völkerrechtliche Beschluss zur Beschränkung der Wahl 

der Mittel der Kriegsführung.344 Die Konvention ächtet nämlich die Nutzung von Spreng-

granaten (Dum-Dum-Projektile) mit einem Gewicht von unter 400 Gramm, da sie mit 

                                                
341 Art. 59 der General Orders, No. 100. Schindler/Toman: The Laws of Armed Conflicts: A Collection of 
Conventions, Resolutions and Other Documents, 11. 
342 Art. 53 der General Orders, No. 100. Ebd., 10. 
343 Arthur Nussbaum: „Geschichte des Völkerrechts in gedrängter Darstellung“. München: Beck 1960, 250. 
344 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 98. 



91  

schweren Verwundungen von Personen einhergehen. Somit sind diese Waffen „contrary to 

the laws of humanity“.345 

- Die Brüsseler Konferenz des russischen Zaren Alexander II. vom 27. August 1874 

Die „Deklaration über die Gesetze und Gebräuche des Krieges“ ist kein völkerrechtlicher 

Vertrag. Trotzdem ist sie der Grundstein der Verträge der Haager Friedenskonferenzen von 

1899 und 1907 ist. Ihre zentralen Punkte sind: 

• Die menschliche Behandlung von Kriegsgefangenen: „Prisoners of war are lawful 

and disarmed enemies. They are in the power of the hostile Government, but not in 

that of the individuals or corps who captured them. They must be humanely trea-

ted.“346 

• Die Beschränkungen der Mittel, d.h. der Waffen in der Kriegsführung. Die Prohibi-

tion gegen konkrete Waffen richtet sich gegen giftige Substanzen, d.h. gegen das 

„[e]mployment of poison or poisened weapons“.347 Die Deklaration verfügt in Art. 

12: „The laws of war do not recognize in belligerents an unlimited power in the 

adoption of means of injuring the enemy.“348 Leslie C. Green äußert, dass sich die 

Brüsseler Konferenz hauptsächlich mit den Themen des „ius in bello“ beschäftigt 

habe. Sie hat sich für die Etablierung der Regel engagiert, dass in den Kämpfen 

zwischen feindlichen Armeen unbeschränkte Gewaltnutzung nicht rechtmäßig sei, 

und zugleich der Regel, dass „some of the activities, such as a refusal to give quar-

ter, […] were expressly forbidden.“349 

- Haager Friedenskonferenzen von 1899 und 1907 

Die zentrale Eigenschaft der beiden Haager Friedenskonferenzen von 1899 und 1907 ist, 

„daß sie nicht einen bestimmten Krieg beenden sollten, sondern der Ausarbeitung von 

Völkerrechtsnormen im Dienste des Friedens gewidmet waren.“350 Der zentrale Haager 

Vertrag ist die Konvention „betreffend die Gesetze und Gebräuche des Landkriegs“ oder 

die Haager Landkriegsordnung aus dem Jahr 1899 (mit leicht verändertem Text während 

der zweiten Haager Friedenskonferenz 1907). Die zweite signifikante Konvention der 
                                                
345 St. Petersburg Declaration Renouncing the Use, in Time of War, of Explosive Projectiles Under 400 
Grammes Weight. Adam Roberts/Richard Guelff (eds.): „Documents on the Laws of War“. Oxford u.a.: 
Oxford University Press 2000³, 55. 
346 Art. 23 der Deklaration über die Gesetze und Gebräuche des Krieges oder der Brüsseler Deklaration. 
Schindler/Toman: The Laws of Armed Conflicts: A Collection of Conventions, Resolutions and Other Doc-
uments, 25. 
347 Art. 13 (a) der Deklaration über die Gesetze und Gebräuche des Krieges oder der Brüsseler Deklaration. 
Ebd., 24. 
348 Art. 12 der Deklaration über die Gesetze und Gebräuche des Krieges oder der Brüsseler Deklaration. Ebd. 
349 Leslie C. Green: „Essays on the modern law of war“. Dobbs Ferry, NY: Transnational Publishers 1985, 
88; vgl. Art. 13 in Schindler/Toman: The Laws of Armed Conflicts: A Collection of Conventions, Resolu-
tions and Other Documents, 24.   
350 Kimminich: Der gerechte Krieg im Spiegel des Völkerrechts, 213. 



92  

Haager Friedenskonferenz von 1899 ist diejenige „betreffend die Anwendung der Grunds-

ätze des Genfer Abkommens vom 22. August 1864 auf den Seekrieg“. Sie ächtet das An-

greifen der Lazarettschiffe und die Wahrnehmung der schiffbrüchigen, kranken oder im 

Seekrieg verwundeten Personen als Kriegsgefangene.351 Die Haager Landkriegsordnung 

(Konvention II. der Ersten Friedenskonferenz und Konvention IV. der Zweiten Friedens-

konferenz) regelt die Behandlung von Kriegsgefangenen, „deren Leben und Privateigen-

tum sie schützte, und die Ausübung der Militärgewalt in besetzten feindlichen Gebie-

ten.“352 So diktieren die Autoren der Konvention: „Prisoners of war are in the power of the 

hostile Government, but not of the individuals or corps who capture them. They must be 

humanely treated.“353 Die Konvention verbietet den Okkupanten, gegen die Rechte der 

Einwohner auf Leben und Eigentum zu verstoßen: „Family honor and rights, the lives of 

persons, and private property, as well as religious convictions and practice, must be re-

spected. Private property can not be confiscated.“354 Sie ächtet zugleich die Zerstörung von 

Gotteshäusern, oder den Zwang gegen die Menschen, an militärischen Operationen gegen 

das Heimatland teilnehmen zu müssen.355 Die Landkriegsordnung hatte zum Zweck, dass 

„those who were hors de combat by virtue of the conflict and were no longer able to take 

an active part in hostilities should be treated with humanity and protected from the rigours 

and dangers inherent in active warfare.“356 Die drei Deklarationen der Ersten Haager Frie-

denskonferenz ächten die Benutzung von „Dum-Dum Geschossen“ und in einem Zeitraum 

von fünf Jahren den Einsatz von Geschossen und Explosivstoffen aus der Luft und die 

Verwendung von erstickenden oder giftigen Gasen.357 Die Haager Konventionen bestätig-

ten die Strömungen der Moderne: Soldaten dürfen keine uneingeschränkten Methoden und 

Mittel der Kriegsführung nutzen, um ihre Feinde, Soldaten wie nichtkämpfende Bevölke-

rung, besiegen zu können:358 „The rights of belligerents to adopt means of injuring the en-

emy is not unlimited.“359 

Die beiden Friedenskonferenzen und ihre Verträge stehen nicht im Dienste der Ächtung 

des Krieges im Allgemeinen, sondern seiner Beschränkung im Sinne des klassischen Völ-

                                                
351 Nussbaum: Geschichte des Völkerrechts in gedrängter Darstellung, 253. 
352 Ebd. 
353 Art. 4 der Convention (IV) Respecting the Laws and Customs of War on Land. Roberts/Guelff: Docu-
ments on the Laws of War, 73.  
354 Art. 46 der Convention (IV) Respecting the Laws and Customs of War on Land. Ebd., 81. 
355 Nussbaum: Geschichte des Völkerrechts in gedrängter Darstellung, 253; vgl. Art. 45 der Convention (IV) 
Respecting the Laws and Customs of War on Land. Roberts/Guelff: Documents on the Laws of War, 81. 
356 Green: Essays on the modern law of war, 89 (Hervorhebung im Original). 
357 Roberts/Guelff: Documents on the Laws of War, 59-66. 
358 Green: Essays on the modern law of war, 89. 
359 Art. 22 der Convention (IV) Respecting the Laws and Customs of War on Land.  Roberts/Guelff: 
Documents on the Laws of War, 77. 



93  

kerrechts. Das Jahr 1918 ist trotzdem signifikant für den Übergang vom klassischen zum 

modernen Völkerrecht. Der Völkerbund ächtet noch nicht den Krieg als Mittel der nationa-

len Politik wie die Charta der Vereinten Nationen. Seine Leistung ist es jedoch, dass er 

trotzdem das freie und uneingeschränkte Recht des souveränen Staates, Krieg zu führen, 

beseitigt: „Die Entscheidung für den Krieg, die im klassischen Völkerrecht allein die Sache 

des zum Krieg schreitenden Staates gewesen war, wurde jetzt ausdrücklich zur Angelegen-

heit der organisierten Völkerrechtsgemeinschaft erklärt.“360  

 

2.6.3 Der Völkerbund und der Briand-Kellogg-Pakt: Systeme der Schiedsgerichts-
barkeit in internationalen Streitigkeiten und der kollektiven Sicherheit 

 

2.6.3.1 Der Völkerbund 
 

Der in seiner Gründung und seinen Intentionen innovative Völkerbund ist die erste univer-

sal organisierte Staatengemeinschaft. Die Idee einer Völkergemeinschaft ist dennoch nicht 

die des Völkerbundes, denn bereits große europäische Denker – Abbé de Saint Pierre, 

Jean-Jacques Rousseau, Immanuel Kant oder Jeremy Bentham – hatten ihre Ideen zur 

Notwendigkeit der Befriedung der Weltgemeinschaft konzipiert. Für Immanuel Kant eli-

minieren Völker (Staaten) den Kriegszustand und stabilisieren ihre Sicherheit nur in einem 

Völkerbund, d.h. dem Friedensbund:  

 
„[S]o muß es einen Bund von besonderer Art geben, den man den Friedensbund (foedus pa-
cificum) nennen kann, der vom Friedensvertrag (pactum pacis) darin unterschieden sein 
würde, daß dieser bloß einen Krieg, jener aber alle Kriege auf immer zu endigen suchte.“361  
 

In Kants Interpretation ist der Friedensbund keine „Weltrepublik“,362 sondern eine Födera-

tion freier und souveräner Einzelstaaten, ohne zentrale Gewalt:  

 
„Dieser Bund geht auf keinen Erwerb irgend einer Macht des Staats, sondern lediglich auf 
Erhaltung und Sicherung der Freiheit eines Staats für sich selbst und zugleich anderer ver-
bündeter Staaten, ohne daß diese doch sich deshalb […] öffentlichen Gesetzen und einem 
Zwange unter denselben unterwerfen dürfen.“363  

 

                                                
360 Kimminich: Der gerechte Krieg im Spiegel des Völkerrechts, 215. 
361 Immanuel Kant: Zum ewigen Frieden. In: „Zum ewigen Frieden und andere Schriften“. Frankfurt am 
Main: Fischer 2008, 152-204. Hier: 166 f. (Hervorhebung im Original). 
362 Ebd., 168. 
363 Ebd., 167. 



94  

Die gigantische und staatenübergreifende Inhumanität des Ersten Weltkrieges spiegelte 

sich in der politischen Situation wider. In dem 14-Punkte-Programm des amerikanischen 

Präsidenten Woodrow Wilson vom 8. Januar 1918 konstatiert er im 14. Punkt die Notwen-

digkeit der Gründung einer internationalen Staatenorganisation. Diese hätte zum Zweck, 

der Verteidigung des Weltfriedens zu dienen und kollektive Sicherheit zu garantieren: „A 

general association of nations must be formed under specific covenants for the purpose of 

affording mutual guarantees of political independence and territorial integrity to great and 

small states alike.“364   

Die Satzung des Völkerbundes tritt in Form der Art. 1 bis Art. 26 des Versailler Friedens-

vertrages am 10. Januar 1920 in Kraft. In seiner Struktur hatte er die Bundesversammlung 

(oberstes Organ), den Rat und das ständige Sekretariat unter dem Generalsekretär als poli-

tische Organe und den Sitz in Genf. Die Gründungsmitglieder entschieden zugleich über 

die Gründung des Ständigen Internationalen Gerichtshofs365 im Jahre 1920, welches kein 

Organ des Völkerbundes, aber der erste Weltgerichtshof in der Historie ist.  

Im Sinne seiner Intention – internationale Kooperation, Schlichtung internationaler An-

feindungen und die Überwachung der Erfüllung der Pariser Friedensverträge (inklusive der 

Abrüstungsobligationen) – äußern die 42 Gründungsmitglieder seine Aufgabe: die Ge-

währleistung des internationalen Friedens und der Sicherheit. Die Präambel notiert in die-

sem Zusammenhang: 

 
„In der Erwägung, daß es zur Förderung der Zusammenarbeit unter den Nationen und zur 
Gewährleistung des internationalen Friedens und der internationalen Sicherheit wesentlich 
ist, bestimmte Verpflichtungen zu übernehmen, nicht zum Kriege zu schreiten; 
in aller Öffentlichkeit auf Gerechtigkeit und Ehre gegründete internationale Beziehungen zu 
unterhalten; die Vorschriften des internationalen Rechtes, die fürderhin als Richtschnur für 
das tatsächliche Verhalten der Regierungen anerkannt sind, genau zu beobachten, 
die Gerechtigkeit herrschen zu lassen und alle Vertragsverpflichtungen in den gegenseitigen 
Beziehungen der organisierten Völker peinlich zu achten, nehmen die Hohen vertragschlie-
ßenden Teile die gegenwärtige Satzung, die den Völkerbund errichtet, an.“366  

 

Der Angriff gegen die territoriale Integrität und politische Unabhängigkeit der Mitglieds-

staaten sei unrechtmäßig, so die Gründungsväter367, denn die politische Unabhängigkeit 

der Mitgliedsstaaten und ihre territoriale Integrität seien die grundlegenden Werte der 

                                                
364 Alfred Pfeil: „Der Völkerbund: Literaturbericht und kritische Darstellung seiner Geschichte“. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976, 28. 
365 Art. 14 der Satzung des Völkerbundes (im Versailler Friedensvertrag) vom 28. Juni 1919. Franz Knip-
ping/Hans von Mangoldt/Volker Rittberger (Hrsg.): „Das System der Vereinten Nationen und seine Vorläu-
fer“. Band II: Franz Knipping (Hrsg.): 19. Jahrhundert und Völkerbundszeit. Bern: Stämpfli + Cie 
AG/München: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 1996, 411. 
366 Art. 14 der Satzung des Völkerbundes. Knipping: 19. Jahrhundert und Völkerbundszeit, 401. 
367 Art. 10 der Satzung des Völkerbundes. Ebd., 407 ff. 



95  

Staatlichkeit und der internationalen Verhältnisse. Gerade in dieser Prohibition der An-

griffskriege zwischen seinen Mitgliedern scheiterte jedoch der Völkerbund – aus politi-

schen und wirtschaftlichen Interessen der Staaten, dem gefährlichen Geflecht ihrer Abhän-

gigkeiten und partikulären, nicht kodifizierten Bündnissen der Freundschaft und Unterstüt-

zung. Die Gründe seines Scheiterns sind folgende: 

- Nur die Großmächte Frankreich und Großbritannien gehörten zu den dauerhaften 

Mitgliedern des Völkerbundes. Das Deutsche Reich, Italien, Japan und die Sowjet-

union gehörten dagegen nur zur temporären Mitgliedern des Völkerbundes. Die 

Historie der USA und des Völkerbundes ist sehr interessant:368 Bereits im Jahre 

1918 regte der amerikanische Präsident Woodrow Wilson in seinen 14 Punkten die 

Bildung einer Weltorganisation an, um seine Friedensordnung in der internationa-

len Gemeinschaft zu garantieren. Wie bereits erwähnt, ist die Satzung des Völker-

bundes ein Segment des Versailler Vertrages vom 10. Januar 1920. Jedoch hat das 

amerikanische Senat den Versailler Vertrag nie ratifiziert, denn dies haben rivali-

sierende politische und gesellschaftliche Meinungen über die Tendenzen in der 

amerikanischen Außenpolitik beeinträchtigt: der Isolationismus (im Sinne der Mon-

roe-Doktrin) gegen Partizipation in europäischen (Kriegs-)Prozessen. Die USA ge-

hörten demgemäß nicht zum Kreis der tatsächlichen Gründungsstaaten oder Mit-

glieder des Völkerbundes. 

                                                
368 In der Zeit seit dem 14-Punkte-Programm von Woodrow Wilson bis zur Ratifizierung des Versailler Ver-
trages im Senat spielte sich in den Vereinigten Staaten von Amerika zwischen den politischen Lagern (Präsi-
dent, Demokraten und Republikaner) der Kampf „centered around what part of the United States should play 
in the postwar world“ ab. Bereits bei seiner Rückkehr aus Paris 1919 hatte sich die dualistische Position in 
Gesellschaft und Politik verhärtet. Trotz positiver Umfragen aus Tageszeitungen steigerte sich zugleich der 
Groll ethnischer Gruppen in den Staaten gegen das Programm: „German Americans castigated the punitive 
treaty and the ‘League of Damnations’; Italian Americans denounced Wilson’s opposition to Italy’s territorial 
claims; Irish Americans attacked him for failing even to consider freedom for their homeland“. George C. 
Herring: „From Colony to Superpower: U.S. Foreign Relations since 1776“. Oxford u.a.: Oxford University 
Press 2008, 428. Die Entscheidung zur Ratifizierung des Versailler Vertrages und zur Gründung des Völker-
bundes fiel jedoch im Senat. Dort hatten die Republikaner die Mehrheit der Stimmen, und die Mehrheit der 
republikanischen Senatoren „were not disposed to accept Wilson’s proposal uncritically“. Ebd., 429. Die 
Kritiken der Republikaner kreisten um die Angst vor einer amerikanischen Verstrickung in „disputes that 
were not its concern“, vor dem Einbüßen ihrer Hegemonie in der westlichen Hemisphäre oder vor gravieren-
den Problemen für die nationale Sicherheit und gesellschaftliche Ordnung (z.B. durch Immigration). Die 
Senatorengruppe der strikten Gegner der Idee des Völkerbundes (die „Irreconcilables“) startete „a nationwide 
campaign, sending out thousands pamphlets denouncing the ‘Evil Thing with a Holy Name’ and making 
hundreds of speeches“. Ebd., 430. Im Lichte der nun denkbaren Schlappe bei der Abstimmung im Senat 
dirigierte Wilson seine Kräfte zur Mobilisierung der öffentlichen Meinung, denn er dachte, dass „an outpou-
ring of popular support might move the recalcitrant senators“. Der bereits gesundheitlich schwache Wilson 
„delivered forty-two speeches in twenty-one days, all without benefit of microphone, and made numerous 
other public appearances. Speaking to large and generally enthusiastic crowds, he passionately defended the 
League of Nations – ‘the only possible guarantee against war,’ he called it.“ Sein körperlicher Zusammen-
bruch im September 1919 und der Schlaganfall, der ihn halbseitig lähmte, zwangen ihn schließlich zur Rück-
kehr nach Washington. „During the next two months, the treaty went down to defeat. The speaking tour had 
been a personal success in many ways, but it changed nothing in the Senate.“ Ebd. Im November 1919 vo-
tierten die Senatoren „38 for, 53 against“ den Friedensvertrag von Versailles und somit gegen den amerikani-
schen Beitritt in den Völkerbund. Ebd., 433.  



96  

- Der Völkerbund konnte die Kriege nicht verdrängen, denn die Außenpolitik ihrer 

Mitgliedsstaaten zeigte sich weiterhin nur von der Staatsraison geprägt, d.h. von 

den Eigeninteressen der Mitgliedsstaaten und nicht von der Sorge um die kollektive 

Sicherheit im System des Völkerbundes. 

- Der Völkerbund zeigte sich als unfähig, die aggressive Expansionspolitik ihrer 

Mitgliedsstaaten zu dämpfen – insbesondere Japans, Deutschlands und Italiens.369 

So ist der Völkerbund tatenloser Zuschauer der Vorgeschichte des Zweiten Weltkrieges; 

unfähig, das Recht der souveränen Staaten auf Krieg zu beschränken, und nach dem Krieg 

trafen sich seine Mitglieder am 18. April 1946 zur letzten Sitzung des Völkerbundes. 

Reinhold Niebuhr kritisiert seine Unfähigkeit, die realen Machtverhältnisse zu Beginn des 

20. Jahrhundert zu identifizieren und sie zu seinen Gunsten zu nutzen, oder die Spannun-

gen zwischen den Staaten zu dämmen, mit dem gemeinsamen Ziel der kollektiven Sicher-

heit: „Der Völkerbund war ein pseudo-konstitutionelles System, weil er über kein Organ 

verfügte, das mit der Autorität ausgestattet war, seine Entscheidungen auch durchzuset-

zen.“370 Trotzdem hat sein Scheitern in der Katastrophe des Zweiten Weltkrieges nicht zur 

Meinung geführt, die Systeme der kollektiven Sicherheit und der Friedenssicherung seien 

utopische Entwürfe von Philosophen oder Idealisten, denn mit „der Charta der Vereinten 

Nationen nahm die Welt einen zweiten Anlauf zur Etablierung einer globalen Organisation 

zur Friedenssicherung.“371 

 

2.6.3.2 Der Briand-Kellogg-Pakt  
 

Der Briand-Kellogg-Pakt vom 27. August 1928 (Namenspaten sind der amerikanische Au-

ßenminister Frank Billings Kellogg und sein französischer Amtskollege Aristide Briand) 

und die Paktstaaten (Belgien, Deutsches Reich, Frankreich, Großbritannien, Italien, Japan, 

Polen, die Tschechoslowakei unter anderem) ächteten den Krieg uneingeschränkt, im Ge-

gensatz zur Satzung des Völkerbundes. So wies der Briand-Kellogg-Pakt die Rechtmäßig-

keit des Krieges zur Lösung internationaler Streitfälle und als Werkzeug nationaler Politik 

                                                
369 Angriff Japans gegen Mandschurien, zu diesem Zeitpunkt unter chinesischer Souveränität, und Italiens 
gegen Abessinien (Äthiopien). Das Deutsche Reich hatte den größten Expansionsappetit: Remilitarisierung 
des Rheinlandes 1936, Anschluss Österreichs 1938, Zerstückelung der Tschechoslowakei 1938/39 und An-
griff auf Polen 1939. Vgl. Frederick S. Northedge: „The League of Nations: Its Life and Times 1920-1946“. 
New York: Holmes & Meier 1986 (ch. 6, 7 und 9); vgl. Herring: From Colony to Superpower: U.S. Foreign 
Relations since 1776, 484 ff. 
370 Reinhold Niebuhr: „Staaten und Großmächte: Probleme staatlicher Ordnung in Vergangenheit und Ge-
genwart“. Gütersloh 1960, 278. 
371 Sven Bernhard Gareis/Johannes Varwick: „Die Vereinten Nationen: Aufgaben, Instrumente und Refor-
men“. Opladen/Farmington Hills: Barbara Budrich 20064, 104. 



97  

in Beziehungen zwischen Staaten zurück. Insbesondere ist der Angriffskrieg völkerrechts-

widrig. Das unveräußerliche Recht des Staates auf Selbstverteidigung und das System der 

kollektiven Hilfe sind im Briand-Kellogg-Pakt wie bereits im Völkerbund sakrosankt.  

Der Pakt, wie später die Charta der Vereinten Nationen, hatte keine institutionellen Mittel 

zur Bestrafung von Rechtsverletzungen. Unglücklicherweise beginnt zudem mit diesem 

Kriegsächtungspakt die Staatenpraxis, militärische Aktionen nicht in die Gattung des Krie-

ges zu klassifizieren, sondern wie Repressalien zu interpretieren, wie z.B. Japan gegen 

China in den Jahren 1931 und 1937. Diese „measures short of war [waren] nicht durch den 

Briand-Kellogg-Pakt erfasst, wodurch das Grauzonenproblem aufrechterhalten wurde“.372 

In den kommenden Jahren ignorierten zudem die europäischen Großmächte die völker-

rechtliche Institution der Neutralität in Kriegszeiten. Im Ersten Weltkrieg missachtete das 

Deutsche Reich die Neutralität Belgiens, und im Zweiten Weltkrieg Deutschland die Neut-

ralität Belgiens, der Niederlande, Luxemburgs und Norwegens, d.h. die völkerrechtlichen 

Vereinbarungen aus dem „Haager Abkommen betreffend die Rechte und Pflichten der 

neutralen Mächte und Personen im Falle eines Landkriegs“ vom 18. Oktober 1907.373  

Trotzdem ist der Briand-Kellogg-Pakt prägend für die späteren Verträge mit „friedens- 

oder sicherheitspolitischer Zielsetzung“. Denn die Ächtung des Krieges und die „Rückbin-

dung an das Allgemeine Gewaltverbot als zentralen Grundsatz der Charta der Vereinten 

Nationen“ sind die Säulen des gegenwärtigen Völkerrechts und die Garanten der (ideellen) 

internationalen Sicherheit und des Friedens zwischen den Staaten. 

 

2.7 Die Charta der Vereinten Nationen 
 

Mit dem Ende des Zweiten Weltkrieges, dem Scheitern des Völkerbundes und seines Sys-

tems der kollektiven Sicherheit sowie tiefgreifenden Erschütterungen des Humanitären 

Völkerrechts bemühten sich die Staaten und die Völkerrechtler um eine effektivere Be-

schränkung des Rechts des Nationalstaates zum Krieg und der Mittel und Methoden der 

Kriegsführung. An den Fronten des Zweiten Weltkrieges spürten die Augenzeugen die 

breite Palette der menschlichen Grausamkeiten, und das Humanitäre Völkerrecht kollabier-

te hier im Lichte der genozidalen Praktiken der Parteien: 

 

                                                
372 Gareis/Varwick: Die Vereinten Nationen: Aufgaben, Instrumente und Reformen, 90 (Hervorhebung im 
Original). 
373 Vgl. z.B. Art. 1 und Art. 2 der Hague Convention V Respecting the Rights and Duties of Neutral Powers 
and Persons in Case of War on Land. Roberts/Guelff: Documents on the Laws of War, 87. 



98  

„Ideologische Kriegführung und Propaganda, Greueltaten unvorstellbaren Ausmaßes wie die 
Judenvernichtung in den osteuropäischen Vernichtungslagern der SS, Massenaustreibungen, 
Zwangsarbeit, Flächenbombardements gegen die Wohnviertel der Zivilbevölkerung – alles 
dieses hatte im Lauf des Krieges ein zutiefst vergiftetes Weltklima des Hasses, des Vergel-
tungs- und Abrechnungsdranges und der rücksichtslosen Behauptung errungener Machtposi-
tionen mit Waffengewalt erzeugt.“374  

 

Zu diesem Zeitpunkt identifizierten die Völkerrechtler und die Staaten die zwingende 

Notwendigkeit einer organisierten Völkerrechtsgemeinschaft, d.h. einer neuen Weltord-

nung zur Friedenssicherung (und natürlich des Schutzes der machtpolitischen Machtpositi-

onen der Koalition der Sieger), die  

 

„allen Völkern freie Selbstbestimmung über ihre Regierungsform, nationale Unabhängigkeit, 
souveräne Gleichheit, dem einzelnen Garantie seiner Menschenrechte und Schutz gegen 
Diskriminierung, der Völkergemeinschaft Sicherung des Friedens und Gewaltverzicht bieten 
sollte.“375  

 

In diesem Sinne und zu diesem Ziel ist die zentrale Errungenschaft der zweiten Hälfte des 

20. Jahrhunderts die Charta der Vereinten Nationen, unterzeichnet in San Francisco am 26. 

Juni 1945. Sie ist strenger in der Gewaltprohibition als der Völkerbund und der Briand-

Kellogg-Pakt. In Art. 2 Ziff. 4 ächtet sie nicht nur den Krieg im Sinne des Völkerrechts, 

sondern auch die Benutzung und gar Androhung jeder Art militärischer Gewalt.376 

Die Hauptaufgabe der Weltorganisation ist der Schutz des Weltfriedens und der internatio-

nalen Sicherheit. So führt sie in Art. 1 Ziff. 1 ihren zentralen Zweck aus:  

 

„[D]en Weltfrieden und die internationale Sicherheit zu wahren und zu diesem Zweck wirk-
same Kollektivmaßnahmen zu treffen, um Bedrohungen des Friedens zu verhüten und zu be-
seitigen, Angriffshandlungen und andere Friedensbrüche zu unterdrücken und internationale 
Streitigkeiten oder Situationen, die zu einem Friedensbruch führen könnten, durch friedliche 
Mittel nach den Grundsätzen der Gerechtigkeit und des Völkerrechts zu bereinigen oder bei-
zulegen.“377  

 

Die Pflicht der Friedenssicherung basiert auf zwei Säulen: Verdrängung des Krieges aus 

internationalen Beziehungen und kollektive Aktionen gegen Friedensstörer. Der Rahmen 

                                                
374 Wilhelm Grewe: „Epochen den Völkerrechtsgeschichte“. Baden-Baden: Nomos 1984¹, 755. 
375 Ebd. 
376 Art. 1 Ziff. 1 der Charta der Vereinten Nationen. Franz Knipping/Hans von Mangoldt/Volker Rittberger 
(Hrsg.): „Das System der Vereinten Nationen und seine Vorläufer“. Band I/1: Hans von Mangoldt/Volker 
Rittberger (Hrsg.): Vereinte Nationen. Bern: Stämpfli + Cie AG/München: C.H. Beck’sche Verlagsbuch-
handlung 1995, 15 (kurz: Charta der VN). Für die englische Originalversion vgl. Leland M. Goodrich/Edvard 
Hambro/Anne Patricia Simons (eds.): „Charter of the United Nations: Commentary and Documents“. New 
York/London: Columbia University Press. 19693. 
377 Art. 1 Ziff. 1 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 15. 



99  

zur globalen, regionalen und nationalen Friedenssicherung ist das kollektive Sicherheits-

system der Vereinten Nationen. Das Prinzip der kollektiven Sicherheit „geht davon aus, 

dass alle Staaten bereit sein können, ihren Souveränitätsanspruch, ihre partikularen Interes-

sen und Bedürfnisse hinter ein gemeinsames Interesse an friedlichen und stabilen internati-

onalen Beziehungen zurückzustellen“.378 So verpflichtet die kollektive Sicherheit die Staa-

ten, ihre Streitigkeiten friedlich zu schlichten und den Angriffskrieg gänzlich aus ihren 

außenpolitischen Beziehungen zu verdrängen, um Frieden in der Staatengemeinschaft zu 

sichern. Zugleich bekräftigt sie die Zuständigkeit des Sicherheitsrates der Vereinten Natio-

nen, über Regel- und Pflichtverstöße der Mitglieder zu entscheiden und Sanktionen zu ver-

hängen. Das System der kollektiven Sicherheit aus Kapitel VII der Charta räumt  

 
„dem Sicherheitsrat nicht nur die Befugnis ein, Zwangsmaßnahmen zur Aufrechterhaltung 
oder Wiederherstellung des internationalen Friedens und der Sicherheit anzuordnen, sondern 
auch über das Vorliegen einer Bedrohung, eines Friedensbruches oder einer Angriffshand-
lung zu entscheiden.“379  

 

Die Charta toleriert die Nutzung von militärischer Gewalt nur in Fällen der Selbstverteidi-

gung (Art. 51) oder wenn sie vom Sicherheitsrat der Vereinten Nationen autorisiert ist 

(Kapitel VII)380. In der Charta ist so bei Bedrohung, beim Bruch des Friedens oder bei An-

griffshandlungen die Legalität sekundärer Gewaltanwendung vorliegend, d.h. die Legalität 

kriegerischer Reaktion auf primäre Gewalt. Innerstaatlich haben die Mitgliedsstaaten das 

Gewaltmonopol (die Charta verkündet die Einmischungsprohibition in die inneren Ange-

legenheiten des Staates) und das natürliche Recht zur Selbstverteidigung gegen Angriffe 

ausländischer Mächte:  

 
„Aus dieser Charta kann eine Befugnis der Vereinten Nationen zum Eingreifen in Angele-
genheiten, die ihrem Wesen nach zur inneren Zuständigkeit eines Staates gehören, oder eine 
Verpflichtung der Mitglieder, solche Angelegenheiten einer Regelung auf Grund dieser 
Charta zu unterwerfen, nicht abgeleitet werden“.381  

 

 

 

 

                                                
378 Gareis/Varwick: Die Vereinten Nationen: Aufgaben, Instrumente und Reformen, 82. 
379 Grewe: Epochen den Völkerrechtsgeschichte, 783. 
380 Art. 51 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 39; Kap. VII der Charta der VN. 
Ebd., 33-39.  
381 Art. 2 Ziff. 7 der Charta der VN. Ebd., 17. 



100  

Zugleich beeinträchtigt die Charta  

 

„im Falle eines bewaffneten Angriffs gegen ein Mitglied der Vereinten Nationen keineswegs 
das naturgegebene Recht zur individuellen oder kollektiven Selbstverteidigung, bis der Si-
cherheitsrat die zur Wahrung des Weltfriedens und der internationalen Sicherheit erforderli-
chen Maßnahmen getroffen hat.“382  
 

Die Charta etabliert so den Mechanismus der Kontrolle der Entscheidungen der Staaten, 

Krieg zu führen, und zudem die zwingende Pflicht der Staaten, vor der internationalen 

Gemeinschaft ihre Entscheidungen zu begründen und zu rechtfertigen. Für die Autoren der 

Charta ist der Krieg immer die Ultima Ratio, d.h., er ist nur dann rechtmäßig, wenn der 

Sicherheitsrat die Mittel friedlicher Streitschlichtung (diplomatischer, wirtschaftlicher oder 

politischer Sanktionen) ausgeschöpft hat. Dann „kann er mit Luft-, See- oder Landstreit-

kräften die zur Wahrung oder Wiederherstellung des Weltfriedens und der internationalen 

Sicherheit erforderlichen Maßnahmen durchführen.“383 

Der Kern des Humanitären Völkerrechts in der Ära der Charta der Vereinten Nationen sind 

die vier Genfer Verträge zur Revision und Vertiefung des Kriegsvölkerrechts von 1949 

und ihre beiden Zusatzprotokolle von 1977.384 Die Charta der Vereinten Nationen bekräf-

tigt bereits in ihrer Präambel den „Glauben an die Grundrechte des Menschen, an Würde 

und Wert der menschlichen Persönlichkeit“.385 In Art. 1 Ziff. 3 bestätigt sie, dass die 

Gründung der Vereinten Nationen die „Achtung vor den Menschenrechten und Grundfrei-

heiten für alle ohne Unterschied der Rasse, des Geschlechts, der Sprache oder der Religion 

zu fördern und zu festigen“386 zum Zweck hat. 

Der zentrale völkerrechtliche Pakt zum Schutz der Menschenrechte in Kriegszeiten ist der 

vierte Genfer Vertrag „über den Schutz von Zivilpersonen in Kriegszeiten“ („Geneva Con-

vention IV Relative to the Protection of Civilian Persons in Time of War“) vom 12. August 

1949. Der Kern dieses Paktes ist der universelle Schutz von Menschenrechten in Kriegs-

                                                
382 Art. 51 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 39. 
383 Art. 42. der Charta der VN. Ebd., 35. 
384 Diese vier völkerrechtlichen Verträge sind: „Geneva Convention I for the Amelioration of the Condition 
of the Wounded and Sick in Armed Forces“, „Geneva Convention II for the Amelioration of the Condition of 
Wounded, Sick and Shipwrecked Members of Armed Forces at Sea“, „Geneva Convention III Relative to the 
Treatment of Prisoners of War“ und die „Geneva Convention IV Relative to the Protection of Civilian Per-
sons in Time of War“ vom 12. August 1949. Roberts/Guelff: Documents on the Laws of War, 195-370. Die 
beiden Zusatzprotokolle sind das „Geneva Protocol I Additional to the Geneva Conventions of 12 August 
1949, and Relating to the Protection of Victims of International Armed Conflicts“ und das „Geneva Protocol 
II Additional to the Geneva Conventions of 12 August 1949, and Relating to the Protection of Victims of 
Non-International Armed Conflicts“ vom 8. Juni 1977. Roberts/Guelff: Documents on the Laws of War, 419-
480. 
385 Präambel der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 13. 
386 Art. 1 Ziff. 3 der Charta der VN. Ebd., 15. 



101  

zeiten, „regardless of race, nationality, sex, political belief, or any other special characteris-

tic.“387 So ächtet Art. 147 des Vertrages unmenschliche Praktiken im Krieg wie z.B. 

 

„wilful killing, torture or inhuman treatment, including biological experiments, wilfully 
causing great suffering or serious injury to body or health, unlawful deportation or transfer or 
unlawful confinement of a protected person, compelling a protected person to serve in the 
forces of a hostile Power, or wilfully depriving a protected person of the rights of fair and 
regular trial prescribed in the present Convention, taking of hostages and extensive destruc-
tion and appropriation of property, not justified by military necessity and carried out unlaw-
fully and wantonly.“388 

 

Mit der Dekolonisation und dem gewalttätigen Kollaps des Kolonialstatus in Afrika und 

Asien seit dem Zweiten Weltkrieg sah sich das Völkerrecht des 20. Jahrhunderts mit neuen 

Risiken für den internationalen Frieden und die Sicherheit konfrontiert, denn seine Direkti-

ven und Regulativen berücksichtigen nicht die Opportunität des (innerstaatlichen) Krieges 

der Nationalbewegungen um die politische Unabhängigkeit gegen staatliche Akteure. Die-

se Risiken haben schließlich die vier Genfer Verträge von 1949 und das Zusatzprotokoll I 

mit der Einführung des Begriffes des „bewaffneten Konflikts“ zur Darlegung kriegerischer 

Gewalt, die nicht partout internationalen (zwischenstaatlichen) Charakter hat, korrekt di-

agnostiziert und zumindest vertraglich reguliert. 

 

2.8 Zwischenfazit 
 

Die Konditionen der Lehre vom gerechten Krieg, die Prinzipien des Rechts zum Krieg 

(„ius ad bellum“) und des Rechts in der Kriegsführung („ius in bello“) erkämpften ihren 

Platz in den internationalen Organisationen, Rechtsprechungen und Konventionen des 20. 

Jahrhunderts – dem Völkerbund, den beiden Haager Friedenskonferenzen von 1899 und 

1907, den Genfer Konventionen von 1949 und ihren beiden Zusatzprotokollen, der Charta 

der Vereinten Nationen und sogar dem Nürnberger Hauptkriegsverbrecherprozess (die 

Straftat der Aggression). 

Bereits im 5. Jahrhundert notiert der Kirchenvater Augustinus, dass der Krieg gerecht sei, 

wenn ihm drei Bedingungen zugrunde liegen: die der rechtmäßigen Autorität zur Kriegs-

führung, die des gerechten Grundes und die der gerechten Intention des Krieges. Die 

rechtmäßige Autorität zum Krieg sei die oberste Staatsgewalt, der gerechte Grund die ma-

                                                
387 Green: Essays on the modern law of war, 95. 
388 Art. 147 der Geneva Convention IV Relative to the Protection of Civilian Persons in Time of War. 
Roberts/Guelff: Documents on the Laws of War, 352. 



102  

terielle oder moralische Rechtsverletzung christlicher Gemeinwesen, in keinem Fall jedoch 

präventive Kriegsführung, und die gerechte Intention der Friede des Gemeinwesens. Seine 

Ethik des Krieges kreist so um die moralisch-christliche Rehabilitierung des Krieges, der 

im Gegenteil zum Pazifismus der frühen Christenväter nicht automatisch Sünde ist. In sei-

ner Zeit ist die Lokalisierung der Machtinhaber, die das Recht zum Krieg haben, verhält-

nismäßig simpel – der, der die Macht in Rom hat. Die Theoretiker des gerechten Krieges 

der nächsten Jahrhunderte bis Hugo Grotius und dem Element des souveränen Staates hat-

ten im Gegensatz zu Augustinus beträchtliche Probleme bei diesem Punkt. Das Phänomen 

der innerstaatlichen Bürgerkriege („neue“ Kriege) oder die Guerilla-Befreiungskämpfe, die 

seit dem Zweiten Weltkrieg die Kriegstypologie beherrschen, ist nämlich für die präzise 

Lokalisierung der rechtmäßigen Autorität sehr hinderlich. 

Der mittelalterliche Kirchenlehrer Thomas von Aquin systematisiert die Ideen des Au-

gustinus zum gerechten Krieg und vervollständigt sie zugleich mit den Konditionen der 

gerechten Mittel und Methoden der Kriegsführung. Er bestätigt, dass jede menschliche 

Handlung zwei Effekte habe: den vorsätzlichen und den nichtintendierten. Nur die Selbst-

verteidigung sei eine gerechte gewalttätige Handlung, und zwar wenn die Intention nicht 

die Tötung des Angreifers ist, sondern die Selbstverteidigung vor seinem primären Angriff. 

Die Tötung des Angreifers ist in diesem gerechten Beispiel keine vorsätzliche Tat. Diese 

Idee greifen in den späteren Jahrhunderten Francisco de Vitoria und Michael Walzer auf, 

um den Schutz der Zivilisten in militärischen Konflikten zu optimieren. Der zweite Stand-

punkt des Thomas von Aquin mit Tragweite ist die Idee der Proportionalität der Tat und 

des Schadens, die mit dem Prinzip vom doppelten Effekt zusammenhängt. Auch wenn die 

Intention, d.h. der Vorsatz, gut sei, ist es trotzdem notwendig, dass der Schaden, den die 

Tat auslöst, kleiner ist als das Gute, das der Täter/Handelnde mit seiner Tat ursprünglich 

beabsichtigt hat.  

Die spanische Scholastik und ihre Autoren ändern die Tradition des gerechten Krieges. Ich 

bin zwar gegen die Betitelung „Francisco de Vitoria – Vater des Völkerrechtes“, eindeutig 

sind jedoch seine Verdienste für die „Internationalisierung“ des menschlichen Geschlechts, 

die geographische Erweiterung der Verbindlichkeit des natürlichen Rechts auf außereuro-

päische Zivilisation(en) und sein Standpunkt von „souveränen“ Gemeinwesen/Staaten, die 

in bilaterale Relationen treten. Mit seinem Entwurf bilateraler Gerechtigkeitsdistribution 

öffnete der Dominikaner dem größeren Augenmerk für die Kriterien des „ius in bello“, der 

gerechten Methoden und Mittel der Kriegsführung, in späteren Jahrhunderten die Tür. Er 

erweitert den Kreis der Personen, die über den Kriegseintritt entscheiden, und entwirft das 



103  

Modell der „Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen“, denn der Soldat habe das 

Recht, die Waffenpflicht zurückzuweisen, wenn er meint, dass die Entscheidung des Herr-

schers, Krieg zu führen, entschieden ungerecht ist. Diese Frage ist von beträchtlicher Sig-

nifikanz für die Theoretiker der gerechten Kriege des 20. und 21. Jahrhunderts und die 

Ermittlung der Antwort auf die Frage, ob Soldaten und Heerführer für die Delikte gegen 

die Ius-ad-bellum-Kriterien ihrer politischen Machtinhaber moralisch und/oder juristisch 

verantwortlich sein können.  

In der Ära des souveränen Staates hat für Hugo Grotius nur der Souverän oder der Herr-

scher das Recht, Krieg zu führen. In seinem neuzeitlichen Verständnis des Souveräns ist 

der politische Führer des Staates kein irdischer Gesandter des Schöpfers, der wie im Mit-

telalter in seinen Handlungen den göttlichen Willen manifestiert, sondern ein säkularer und 

autonomer Herrscher. Mit seinen Beschränkungen der Methoden und Mittel der Kriegsfüh-

rung, d.h. des Rechts im Krieg, skizziert Grotius eine theoretische Verbindung zwischen 

natürlich-menschlichen (zwischenstaatlichen) Pflichten und Rechten und der christlich-

moralischen Sittlichkeit. Mit dieser Verbindung des Rechts, des natürlichen und des zwi-

schenstaatlichen, mit der christlichen Sittlichkeit skizziert er zugleich die Kondition der 

Internationalisierung der Prinzipien des „ius in bello“ im Verhältnis zur gesamten Mensch-

heit in Kriegszeiten, nicht nur zu christlichen Staaten und den Europäern. In Grotius’ Ver-

ständnis hat die christliche Moral die Verfeinerung des natürlichen und des zwischenstaat-

lichen Rechts zum Zweck. Die zwingende Barmherzigkeit der christlichen mittelalterlichen 

Kämpfer transformierte Grotius in die Normen der Humanität des neuzeitlichen Menschen. 

So bereitet er den Weg zur Verrechtlichung der „klassischen“ Lehre vom gerechten Krieg 

in den Gesetze und Konventionen des Völker- und Gewohnheitsrechts vor. Mit dem Lie-

ber-Code, den Haager Friedenskonferenzen, dem Völkerbund, dem Briand-Kellogg-Pakt 

und der Charta der Vereinten Nationen schließt sich somit der Kreis der Zusammenfassung 

der Historie der Lehre vom gerechten Krieg.  

 
 



104  

 

3 Die Risiken des 21. Jahrhunderts – eine Einführung 
 

3.1 Der Krieg im 21. Jahrhundert und die Angst vor der Kooperation zwischen den 
„Schurkenstaaten“ und internationalen terroristischen Netzwerken  

 

Im Mittelalter hatte der Krieg wirtschaftliche Erschöpfung und Verwüstung des Gegners 

zum Ziel. Der Krieg, langwierig und brutal, richtete sich gegen die umliegenden Länderei-

en, Besitztümer und Menschen des verfeindeten Herrschaftsgebiets. Diese Art der Kriegs-

führung hatte „pathologische“ Auswirkungen auf die Menschen: Plünderungen, Überfälle, 

Massaker, (Massen-)Vergewaltigungen, d.h. inhumane militärische Strategien gegen die 

Zivilbevölkerung. So beherrschten kriegerische Konflikte im Mittelalter Willkür, Diszip-

linlosigkeit und Sadismus der Soldaten. Der Krieg diente der Bereicherung seiner Akteure 

und der Kriegszustand schien im Mittelalter ewig zu dauern (Herfried Münkler spricht von 

einer „Abfolge und Überlagerung einzelner Kriege und Konflikte“).389  

Das 17. und 18. Jahrhundert kennzeichnen Veränderungen in der Kriegsführung und die 

Verstaatlichung des Krieges, denn nun hatte der Staat das Gewaltmonopol in seinen Hän-

den: „Um den ‚Krieg aller gegen alle‘ zu beenden, hat der neuzeitliche Staat als erstes je-

dem Einzelnen die Waffen genommen, alle Gewalt rechtlich lizenziert und obrigkeitlich 

konzentriert.“390 Einzig die Staatsräson durfte der rechtmäßige Kriegsgrund sein: „Das 

Staatsinteresse verdrängte aus der Theologie stammende Konzepte wie Gerechtigkeit und 

ius ad bellum und wurde zum einzig legitimen Kriegsgrund.“391 Die zentralen Merkmale 

des Krieges in diesem Jahrhundert sind die Säkularisierung des „ius in bello“ in den Schrif-

ten von Hugo Grotius und Emer de Vattel sowie die Einführung der disziplinierten und 

uniformierten stehenden Heere:  

 

 

 

 

 

 

                                                
389 Herfried Münkler: „Die neuen Kriege“. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch-Verlag 2005², 84. 
390 Arnold Angenendt: Toleranz und Gewalt: Das Christentum zwischen Bibel und Schwert, 38. 
391 Mary Kaldor: „Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung“. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 2007, 39 (Hervorhebung im Original).  



105  

„An die Stelle des Würfel- und Kartenspiels im Lager trat nun eine rigide Arbeitspflicht, 
und die als entwürdigend geltenden Schanzarbeiten, die zuvor von eigens mitgeführten 
Knechten oder von der dazu gezwungenen Landbevölkerung erledigt waren, oblagen nun 
den Soldaten selbst. Die Disziplinierung setzte sich fort in der Einübung des Gleich-
schritts und der Einführung des Drills […]. An die Stelle der ebenso phantasie- wie 
prachtvollen Landknechtskleidung trat die Uniform, die der Staat zur Verfügung stellte 
(‚des Königs Rock‘). Schließlich wurde die fahrende Lagergesellschaft aufgelöst: Man 
kasernierte die Truppen in festen Unterkünften und zerschlug so den Tross mit seinem 
Anhang.“392  
 

Die Geschichte bezeichnet die Kriege in den Jahren des europäischen Absolutismus des 

17. Jahrhunderts bis zu den Revolutionskriegen und den napoleonischen Eroberungskrie-

gen mit dem Begriff „Kabinettskriege“. Er ist als typologische Distanzierung zu seinem 

während der Französischen Revolution konstruierten Gegenteil „Volkskrieg“ entstan-

den.393 Die maßgebende Eigenschaft der Kabinettskriege, der Kriege des vorrevolutionären 

Ancien Régime, ist nämlich ihre Beschränktheit, im Unterschied zu den Religionskriegen 

des 16. Jahrhunderts und zu den Kriegen seit dem Beginn der Französischen Revolution. 

Die politisch-militärische Führung wählte rational den Krieg und kalkulierte vor dieser 

Entscheidung den Nutzen und die Kosten der Kriegsführung. Im absolutistischen Regie-

rungssystem des Ancien Régime gehörten die politischen und militärstrategischen Ent-

scheidungen ausschließlich in die Domäne des Monarchen und des „engsten Machtzir-

kel[s] des Monarchen“.394 Den Krieg limitierte man in seinen Zielen, seiner Dauer (bis 

maximal zwei Jahre)395 und seiner Zerstörungskraft.396 Die Soldaten, diszipliniert und mili-

tärisch gut trainiert, kämpften im System stehender Heere, Plünderungen oder Ermordun-

gen ziviler Bevölkerung untersagte man strengstens. Die Schlachten führten die Streitkräf-

te, Front und Heimat waren unterschiedliche Räume. Die zivile Bevölkerung und ihr Ei-

gentum blieben von den Folgen des Krieges weitgehend verschont. Die Kabinettskriege 

„wurden als ‚Staatenkriege‘ durch stehende Heere geführt“, sie „zeichneten sich durch eine 
                                                
392 Münkler: Die neuen Kriege, 101 f. 
393 Frank Göse: Der Kabinettskrieg. In: Dieter Beyrau/Michael Hochgeschwender/Dieter Langewiesche 
(Hrsg.): „Formen des Krieges: Von der Antike bis zur Gegenwart“. Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh 
2007, 121-147. Hier: 123. 
394 Ebd., 135. 
395 Sergius Seebohm: „Neue Kriege, schwache Staaten und die humanitäre Intervention: Konzepte und Per-
spektiven“. Saarbrücken: VDM Verlag Dr. Müller 2008, 46. 
396 Die Heere der Kabinettskriege „führten den Krieg auf eine Weise, dass die Zivilbevölkerung des Kriegs-
gebiets möglichst wenig in Mitleidenschaft gezogen wurde. Die Entscheidung fiel in der direkten Konfronta-
tion beider Heere – entweder indem sie sich ‚ausmanövrierten‘, also versuchten, das gegnerische Heer von 
seinen Nachschublinien abzuschneiden und es so zur Kapitulation zu zwingen, oder aber, indem sie sich zur 
Entscheidungsschlacht stellten. […] Obendrein war die Politik der Kabinette so angelegt, das oftmals allein 
die Reputation des Heeres genügte, um einen (begrenzten) politischen Willen durchzusetzen, so dass das 
Heer gar nicht in den Kampf geführt werden musste, sondern die bloße Demonstration seiner Einsatzbereit-
schaft genügte. Je weniger der Krieg existenzielle Dimensionen annahm, desto eher genügte eine bewaffnete 
Demonstration, wie etwa die Mobilisierung der Armee und ihr Aufmarsch im Grenzgebiet, um zum Ziel zu 
kommen.“ Herfried Münkler: „Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie“. Weilerswist: 
Velbrück Wissenschaft 2006, 53 f. 



106  

beschränkte Kriegführung aus“ und die „kriegführenden Parteien [hatten sich] auch in ih-

ren Kriegszielen Beschränkungen auferlegt“.397 So legt Herfried Münkler die Kabinetts-

kriege wie folgt dar: 

 
„Die eineinhalb Jahrhunderte, in denen der Krieg eine Angelegenheit der Kabinette war, die 
sie vermittels ihrer Heere betrieben, wenn sie mit den Mitteln der Diplomatie das angestrebte 
Ziel nicht erreichen konnten, bilden die Epoche, in welcher der Krieg ein politisches Instru-
ment darstellt, wie er es weder zuvor noch danach je gewesen ist. Das hatte vor allem damit 
zu tun, dass die Bevölkerung der am Krieg beteiligten Länder soweit wie irgend nur möglich 
aus dem Gewaltgeschehen herausgehalten wurde: Weder wurde sie von dem eigenen Lan-
desherren systematisch zur Verteidigung herangezogen noch wurde der Krieg gegen die Be-
völkerung des feindlichen Gebietes geführt. Die Heere der Kabinette bestanden im wesentli-
chen aus Berufssoldaten […]. Der Krieg war eine Angelegenheit der Regierungen.“398  

 

Trotzdem wäre die Äußerung fährlässig, dass man den „beschränkten“ Krieg des vorrevo-

lutionären absolutistischen Zeitalters mit den Eigenschaften vernünftig, erträglich und für 

die zivile Bevölkerung rücksichtsvoll illustrieren kann. Denn dies ist nicht der Fall. Die in 

der Publizistik oft geschilderte unkritische „Annahme einer von der militärischen Elite 

verinnerlichten humaneren Kriegführung“399 verdunkelt die ungünstigen Effekte des vor-

revolutionären Krieges für die zivile Gesellschaft, trotz der (Zeit-)Zeugnisse „für eine 

Kriegführung, die sich gegenüber der Zivilbevölkerung gewisse Beschränkungen auferlegt 

hatte.“400 So belasteten insbesondere wirtschaftlich die „im Dienste des eigenen Landes-

herren stehende Armee […] auf Grund der latent bestehenden Ressourcen-Probleme“ die 

Untertanen.401 

Den Krieg im 19. Jahrhundert prägten wiederum die Massenhaftigkeit der Heere und die 

Industrialisierung der Rüstungsmaschinerie. Die sich als Nation konstituierte Bevölkerung 

Frankreichs begrüßte mit Begeisterung die Einführung der Wehrpflicht (man befreite von 

der Wehrpflicht „eine Reihe von Sozialgruppen – etwa Alleinverdiener, Geistliche, Stu-

denten und Mitarbeiter der Behörden“)402, und die „nationalistische Begeisterung eines 

                                                
397 Göse: Der Kabinettskrieg, 121. 
398 Münkler: Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 52 f. (Hervorhebung im Origi-
nal). „Die Kriege des 18. Jahrhunderts fanden zu großen Teilen abseits der Zivilbevölkerung auf zuvor verab-
redeten Schlachtfeldern statt. Zugleich war dieser Krieg ein Spiegel des absolutistischen Staates. Standardi-
sierte Manöverordnungen, ein nahezu exklusiv adeliger Offiziersstand und prächtige, bunte Uniformen ver-
längerten höfische Umgangsformen in die gewaltsame Auseinandersetzung und gaben Schlachten den Cha-
rakter eines gigantischen Duells unter Edelleuten.“ Sergius Seebohm: Neue Kriege, schwache Staaten und 
die humanitäre Intervention: Konzepte und Perspektiven, 45 f. 
399 Göse: Der Kabinettskrieg, 142. 
400 Ebd., 146. 
401 Ebd. 
402 Ute Planert: Die Kriege der Französischen Revolution und Napoleons. Beginn einer neuen Ära der euro-
päischen Kriegsgeschichte oder Weiterwirken der Vergangenheit? In: Dieter Beyrau/Michael Hochge-
schwender/Dieter Langewiesche (Hrsg.): „Formen des Krieges: Von der Antike bis zur Gegenwart“. Pader-
born u.a.: Ferdinand Schöningh 2007, 149-162. Hier: 153. 



107  

Volkes wurde zu einer Ressource der Kriegführung.“403 So hatte nicht weiter „das dynasti-

sche Oberhaupt“ die Wahl zwischen Krieg und Frieden in seinen allmächtigen Händen, 

sondern „das zur Nation gewordene Volk.“404 In diesem Zeitalter triumphierten nach der 

Ära des beschränkten Kabinettskrieges wieder militärische Strategien der moralischen und 

materiellen Erschöpfung des Gegners mithilfe des Konzepts der Vaterlandsliebe der Fran-

zösischen Revolution und des freien Rechts zur Kriegsführung aus dem westfälischen Sys-

tem des souveränen Staates, dem nun die industrielle Revolution seine „logistischen Be-

grenzungen verminderte.“405  

Die Eskalation der Gewalt der Soldaten gegen die Zivilbevölkerung in den Kriegen seit 

1800 löste „auf französischer Seite keine systematische und staatlich angeordnete Aufhe-

bung des Unterschiedes zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten, wie sie für die 

Totalisierung des Krieges im weiteren Verlauf der Geschichte prägend wurde“406, aus. 

Diese Eskalation lässt sich erst mit dem Krieg in Spanien seit 1807 wahrnehmen, „wo der 

Widerstand der einheimischen Guerilla nach der Niederlage der spanischen Armee es dem 

französischen Militär erschwerte, zwischen unbeteiligten Zivilisten und einheimischen 

Guerilleros zu unterscheiden“.407 Dadurch führten beide Parteien diesen Krieg „mit äußers-

ter Grausamkeit […]. Allerdings waren vom französischen Militär hier nicht von vornhe-

rein Übergriffe gegen die Zivilbevölkerung geplant worden.“408 Trotzdem litten die Men-

schen unter der französischen Kriegsführung. Ihre Praktiken „des sich selbst ernährenden 

Krieges durch Ressourcenmobilisierung im Feindesland“ entluden sich in wilden Plünde-

rungen der feindlichen Territorien.409 Die Juristen bemühten sich daraufhin um die Be-

schränkung dieses freien Rechts des souveränen Nationalstaates, Krieg zu führen, so dass 

das 19. Jahrhundert zugleich das Jahrhundert der Kodifizierung des Kriegsrechts mit der 

Pariser Deklaration zur Regelung des Seehandels in Kriegszeiten, dem Lieber-Code von 

1863, der Genfer Konvention von 1864, der Sankt Petersburger Konvention von 1864 und 

den Haager Friedenskonferenzen von 1899 und 1907 ist. Diese Konventionen und Regel-

                                                
403 Münkler: Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 54. „Es kam nun nicht mehr nur 
darauf an, eine zahlenmäßig überlegene Armee ins Feld zu schicken, sondern man musste sich auch auf eine 
kriegsentschlossene und opferbereite Bevölkerung stützen können, wenn man seinen politischen Willen mit 
den Mitteln des Krieges durchsetzen wollte.“ Ebd. 
404 Planert: Die Kriege der Französischen Revolution und Napoleons. Beginn einer neuen Ära der europäi-
schen Kriegsgeschichte oder Weiterwirken der Vergangenheit?, 152. 
405 Münkler: Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 56 (Hervorhebung im Original). 
406 Planert: Die Kriege der Französischen Revolution und Napoleons. Beginn einer neuen Ära der europäi-
schen Kriegsgeschichte oder Weiterwirken der Vergangenheit?, 158. 
407 Ebd. 
408 Ebd., 158 f. 
409 Ebd., 159. 



108  

werke diktieren humanere Methoden gegenüber Gefangenen, Verwundeten und Zivilisten 

der Gegenseite in militärischen (zwischenstaatlichen) Konflikten. 

Den Krieg des 20. Jahrhunderts kann man mit dem Begriff „totaler Krieg“ zutreffend port-

rätieren. Beide Kriege der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, der Erste und der Zweite 

Weltkrieg, hatten die Eigenschaft, nationale Volkskriege um nationale Erhaltung zu sein. 

Das Ziel des totalen Krieges ist die physische und moralische Vernichtung und physische 

Annullierung des Gegners. Die industrielle Revolution mit ihren Waffen und Munitionen 

lieferte die materielle Matrize dieses totalen Krieges, und der Nationalismus und der 

Chauvinismus seine geistigen Matrizen. Der durch Eisenbahn und Telegraf technisierte 

Krieg konnte die Massenheere ständig mit Material und Logistik versorgen. Gesellschaftli-

che Veränderungen stifteten dem Krieg seine „gesamtpolitische“ Note. Im 20. Jahrhundert 

hat der Krieg nicht die Tendenz, ein Ressort der politischen und/oder militärischen Füh-

rung und Berufsheere wie die Kabinettskriege im 17. und 18. Jahrhundert zu sein, sondern 

er verkörpert die „nationale Konzentration aller Kräfte auf den Krieg“, die „Militarisierung 

der gesamten Gesellschaft“ und das „Verschmelzen von Volk, Regierung und Armee zu 

einer gigantischen nationalen Armee“.410 Die Effekte des totalen Krieges für die zivile Be-

völkerung sind grundsätzlich das Eliminieren der Grenzen zwischen dem Militär und der 

zivilen Bevölkerung sowie das Eliminieren der Trennung zwischen Heimat und Front, da 

dieser Krieg die Bevölkerung und ihr Eigentum, ohne Unterscheidung zwischen Kindern, 

Frauen und Männern, für die Kriegsführung mobilisiert411. Zugleich dokumentieren die 

beiden Weltkriege des 20. Jahrhunderts, „wie zentral die Faktoren Wirtschaft und Gesell-

schaft für die Kriegführung der Staaten des 20. Jahrhunderts geworden waren.“412 Denn  

die Wirtschaft hat sich mit der Waffen- und Munitionsproduktion und mit der ständigen 

Lieferung von Nahrung oder Kleidung für die Soldaten in der logistischen Unterstützung 

der Kriegsführung stark engagiert. Die Gesellschaft nahm in der Kriegsführung nicht nur 

in den Militäreinheiten auf dem Schlachtfeld teil, sondern die Kriegsmaschinerie leitete 

                                                
410 Irene Etzersdorfer: „Krieg: Eine Einführung in die Theorien bewaffneter Konflikte“. Wien u.a.: Böhlau 
Verlag 2007, 62. 
411 „Der Krieg war nicht länger nur eine bewaffnete Auseinandersetzung, die durch professionelles Militär 
ausgetragen wurde, sondern er betraf die gesamte Bevölkerung, die schließlich in Gestalt der sich dramatisch 
verschlechternden Ernährungslage vom Neugeborenen bis zum Greis in das Kriegsgeschehen involviert wur-
de. Der Erste Weltkrieg wurde nämlich von beiden Seiten auch als ein Krieg gegen die Ressourcenzuflüsse 
und damit gegen die Versorgungslage des Gegners geführt. Die Briten bedienten sich dazu ihrer überlegenen 
Kriegsmarine, die eine Fernblockade gegen die Mittelmächte errichtete, um ihnen die Fähigkeit zur Weiter-
führung des Krieges zu nehmen. Deutschland setzte dagegen auf die U-Boote, die durch die Versenkung von 
Handelsschiffen die britischen Inseln nicht nur vom Zufluss kriegswichtiger Rohstoffen [sic!], sondern auch 
von lebenswichtigen Zufuhren abschneiden und das Land so in die Knie zwingen sollten.“ Münkler: Der 
Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 57. 
412 Seebohm: Neue Kriege, schwache Staaten und die humanitäre Intervention: Konzepte und Perspektiven, 
46. 



109  

mithilfe der nationalistischen und patriotischen Propaganda und Parolen die breite morali-

sche Unterstützung der gesamten Bevölkerung des Staates ein: 

 
„Eine umfangreiche nationalistische und ideologische Durchdringung aller Gesellschaftsbe-
reiche schaffte die Bedingungen für die zuverlässige Abstützung der Kriegsanstrengungen 
durch ein breites Rekrutierungspotential und einen überzeugten moralischen Rückhalt in der 
zivilen Bevölkerung.“413 

 

In der Sowjetunion und in Deutschland regierten totalitäre Systeme unter der Führung von 

Stalin und Hitler. Soziale und politische Konflikte zwischen gesellschaftlichen Klassen 

und die Diktatur des Proletariats, Schauprozesse gegen politische Gegner, Zwangsdeporta-

tionen der nichtrussischen Völker (z.B. Russlanddeutsche) in der stalinistischen Sowjet-

union, Antisemitismus und der Begriff des „Herrenvolkes“ in der nationalsozialistischen 

Rassenideologie besiegelten den Kollaps der Prinzipien der Unterscheidung zwischen Sol-

daten und Zivilisten in den Jahren zwischen den beiden Weltkriegen und dann im Zweiten 

Weltkrieg.414  

Für Martin van Creveld begann z.B. der Erste Weltkrieg im Jahr 1914 „als ein begrenzter 

‚Kabinettskrieg‘ mit begrenzten Zielen.“415 Mit dem Verlauf des Krieges spürten die Geg-

ner jedoch, dass die Schlachten nicht in einem (schnellen) Sieg oder einer Niederlage en-

den, sondern dass sie „statt dessen […] Berge von Toten und Verwundeten [ergaben].“416 

So änderten die Politik und die staatliche Zentralgewalt die gesellschaftliche Stellung des 

Krieges, denn die „Armeen mußten durch eine massive Mobilmachung von Männern aller 

Altersgruppen aufgefrischt werden.“417 Diese Mobilmachung der Männer begleitete die 

„Mobilmachung von Zivilisten beider Geschlechter als Arbeitskräfte für die Fabriken, in 

denen das Nötige für den Krieg produziert wurde.“418 Zur Totalität des Krieges, der Milita-

risierung der gesamten Gesellschaft, trug zuletzt „die Mobilmachung der Landwirtschaft, 

der Rohstoffe, des Transportwesens, der Finanzwelt, des technisch-wissenschaftlichen 

Sachverstands und jeder anderen in Frage kommenden Ressource“419 bei. Der Zweite 

Weltkrieg verkörpert schließlich mit dem Radikalismus der nationalsozialistischen Ideolo-

gie, dem Konzept des „Führerstaats“ und der Wahrnehmung vom „apokalyptischen natio-

                                                
413 Seebohm: Neue Kriege, schwache Staaten und die humanitäre Intervention: Konzepte und Perspektiven, 
47. 
414 Vgl. Hannah Arendt: „Elemente und Ursprünge totalitärer Herrschaft“. München/Zürich: Piper 19954. 
415 Martin van Creveld: Die Zukunft des Krieges, 76. 
416 Ebd., 77. 
417 Ebd. 
418 Ebd. 
419 Ebd. 



110  

nalen Endkampf“420 die weitere Brutalisierung des Krieges (mit dem Höhepunkt des deut-

schen Vernichtungskrieges gegen die Juden und den beiden Atombomben gegen Japan im 

Jahr 1945, die „150 000 Menschen töteten, in offener Mißachtung der Tatsache, daß da-

mals in Moskau schon Friedensverhandlungen geführt wurden“)421 und die lückenlose 

Eliminierung der Unterscheidung zwischen Heimat und Front, Heer und Volk.  

Die Kolonialkriege der europäischen Großmächte, der Vereinigten Staaten von Amerika 

und Japans in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und des frühen 20. Jahrhunderts so-

wie die Befreiungs- oder Dekolonisierungskriege seit dem Zweiten Weltkrieg sind zentra-

ler Ordnungsrahmen der „neuen“ Kriege. Im 19. Jahrhundert zeichneten die europäischen 

Mächte in ihren Kolonien willkürlich territoriale Grenzen. So geschah es bei der Berliner 

Konferenz 1884/1885, die die Parzellierung Afrikas zwischen Spanien, Italien, Frankreich, 

Großbritannien, Deutschland, Portugal und Belgien besiegelte.422 Diese Grenzziehung „auf 

dem grünen Tisch“ in Europa hatte Spätfolgen für die kolonisierten Gebiete nach der De-

kolonisierung, denn die „neuen Grenzlinien wurden auf Konferenzen festgelegt, die weit 

von der afrikanischen Realität entfernt waren.“423 Die politischen Entscheidungsträger und 

die Diplomaten „kannten kaum die afrikanische Topographie und noch weniger die Hu-

mangeographie; so legten sie Grenzen z.B. entlang von Flusslinien fest, die den existieren-

den Handelsstraßen und Siedlungen häufig nicht entsprachen.“424 Die Folgen der Kolonial-

zeit für die innere Ordnung der Kolonien nach ihrer politischen Unabhängigkeit sind nun 

unverzichtbare Positionen im wissenschaftlichen Diskurs um die gegenwärtige Situation in 

den Postkolonien. Demokratische Defizite, Bürgerkriege oder Armut sind das markante 

Erbe des Kolonialsystems und bereits die Grenzziehung legte den Grundstein für die zu-

künftigen Probleme: „Die negativen Auswirkungen waren groß, da nahezu jede Grenze 

Verwandtschafts-, Kultur- und Sprachräume verletzte“.425 Mit der Resolution 1514, d.h. 

mit der „Erklärung über die Gewährung der Unabhängigkeit an koloniale Länder und Völ-

ker“, bekräftigte die Generalversammlung der Vereinten Nationen am 14. Dezember 1960 

das Recht auf Unabhängigkeit der Kolonien und deren Standpunkt, dass der Kolonialismus  

                                                
420 Etzersdorfer: Krieg: Eine Einführung in die Theorien bewaffneter Konflikte, 62. 
421 Creveld: „Die Zukunft des Krieges“. München: Gerling Akademie Verlag 1998, 82. 
422 Ulrike Schuerkens: „Geschichte Afrikas: Eine Einführung“. Köln u.a.: Böhlau Verlag 2009, 191 ff.; vgl. 
Stig Forster/Wolfgang J. Mommsen/Ronald Robinson (eds.): „Bismarck, Europe, and Africa: The Berlin 
African Conference 1884-1885 and the Onset of the Partition“. London: German Historical Institute/Oxford 
University Press 1988. 
423 Schuerkens: Geschichte Afrikas: Eine Einführung, 191. 
424 Ebd. 
425 Ebd. 



111  

den Werten und Idealen der Vereinten Nationen widerspricht.426 Mit dieser Resolution 

bestätigten die Vereinten Nationen die kolonialen Grenzen der Staaten: „The appropriation 

of the Western and colonially defined state was never questioned in the United Nations.“427 

Das Recht auf Selbstbestimmung aus der Charta der Vereinten Nationen bezog sich somit 

nur auf das Gesamtvolk innerhalb der kolonialen Grenzen, nicht auf die verschiedenen 

ethnischen, religiösen oder sprachlichen Gemeinschaften innerhalb der Kolonien:428 „The 

right of self-determination was to be exercised by the territorially defined colonial people. 

Nothing in the United Nations resolutions hinted at the right to secession for those who did 

not fit comfortably in the colonially defined state.“429 Die Ethnizität ist jedoch zentraler 

Kern der Identität des Menschen, und die Trennungslinien in vielen gegenwärtigen militä-

rischen Konflikten liegen zwischen verschiedenen Ethnien des Staates. Der Kolonialismus 

hatte die Grenzziehung zur unmittelbaren Folge und die „oft sichtbar mit Lineal gezogenen 

Grenzen hatten einen offensichtlich künstlichen und willkürlichen Charakter.“430 So hat die 

Population von Indien  

 
„thirty-six major languages, every existing religion in the world, and multitudes of ethnici-
ties. The Sudan […] contains 597 different tribes speaking 115 different languages, signifi-
cant numbers of nomads who could not care less about some fictional Sudanese ‘identity’, 
and three major religious forms“.431  

 

Diese inneren Grenzen der Kolonialstaaten erwiesen sich für ihre langfristige politische 

Zukunft als verhängnisvoll, denn die territoriale und politische Zusammenführung unter-

schiedlicher politischer und wirtschaftlicher Systeme, Religionen, Sprachen und Ethnien 

zu einer politischen Einheit schuf nach der Unabhängigkeit der Kolonien politische und 

militärische innerstaatliche Konflikte, die die Weltgemeinschaft immer noch zu lösen ver-

sucht:432 „The larger the gap in the patterns of participation and distribution based on ra-

                                                
426 Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 260-265. Gegen die Resolution stimmten z.B. die Vereinigten 
Staaten von Amerika, Großbritannien und Frankreich ab, da sie befürchteten, dass die postkolonialen Staaten 
„sich auf die Seite der Sowjetunion oder der Blockfreienbewegung stellen würden.“ Bernd Stöver: „Der 
Kalte Krieg 1947-1991: Geschichte eines radikalen Zeitalters“. München: C.H. Beck 2007, 86.  
427 Kalevi J. Holsti: „The State, War, and the State of War“. Cambridge u.a.: Cambridge University Press 
1996, 75. 
428 Ebd. 
429 Ebd. 
430 In seiner Studie der kolonialen Ursprünge postkolonialer Gewalt skizziert Frank Schubert am Beispiel von 
Uganda den Wert politischer Ethnizität in militärischen Konflikten um staatliche Ressourcen und um politi-
sche, gesellschaftliche und wirtschaftliche Machtpositionen. Frank Schubert: Die kolonialen Wurzeln nach-
kolonialer Gewalt. Die Entstehung von Martial Tribes und politischer Ethnizität in Uganda. In: Anja Kruke 
(Hrsg.): „Dekolonisation: Prozesse und Verflechtungen 1945-1990“, Bonn: Dietz 2009, 275-294. Hier: 275. 
431 Holsti: The State, War, and the State of War, 107.  
432 Schubert: Die kolonialen Wurzeln nachkolonialer Gewalt. Die Entstehung von Martial Tribes und politi-
scher Ethnizität in Uganda, 276. 



112  

cially, ethnically, or religiously determined forms of identity, the more likely the break-

down of civil order and the conversion of political confrontation into violent conflict.“433 

Trutz von Trotha bestätigt die Vergleichbarkeit zwischen kolonialen und postkolonialen 

Staaten. Der „Verwaltungsdespotismus“ der Mutterkolonien korrespondiert mit dem „poli-

tischen Despotismus“ der postkolonialen Herrscher.434 So prägen die Geschichte wie die 

Gegenwart in den (post)kolonialen Staaten „Gewalt und Gewaltdrohung“ in der „alltägli-

che[n] Herrschaftsausübung“ und im Verhältnis zu „politisch oppositionellen Kräften“.435 

In der kolonialen Wirklichkeit herrschte eine strenge Ordnung, „die in den Beziehungen 

zwischen Herrschenden und Beherrschten kein Basisvertrauen kennt. […] Den harten Ge-

gensätzen entsprach, dass die Verwaltung von den Wirklichkeiten, die sie zu verwalten 

hatte, nichts wusste.“436  

Der politische Despotismus der herrschenden Eliten wies in kolonialen Staaten die „als 

‚antikolonial‘ definierten Regungen“ zurück, in postkolonialen Staaten bekämpfe die Herr-

schaftselite die Opposition.437 Der Mutterstaat hat die Kolonie rigoros seiner Macht unter-

geordnet, und ihr politisches System autokratisch, d.h. zentralisiert und ohne Beteiligung 

der kolonialen Bevölkerung an der Macht, organisiert.438 Die „gleichzeitige ‚Teile-und-

herrsche‘-Politik an der Basis“ und die vorherrschende Position des Gemeinwohls des Im-

periums, und nicht der Beherrschten439, förderte nur die Labilität der Kolonie und initiierte 

zukünftige Kämpfe um Macht und Güterverteilung nach der Befreiung zwischen unter-

schiedlichen Gemeinschaften. Zu keinem Zeitpunkt haben sich die Kolonialherren bemüht, 

die Säulen funktionierender und stabiler Staatlichkeit (Staatsgewalt, Staatsgebiet und 

Staatsvolk) in den Kolonien zu etablieren. Zum Hauptzweck der Kolonien gehörte nämlich 

„economic exploitation“, Maßnahmen wie  

 
„building some infrastructure and communication, settling migrants, organizing plantation 
agriculture, introducing extraction of surplus through taxes, organizing some semblance of 
lower-lever education and religious activity, and providing ‘law and order’ so that these 
tasks could go unhindered“440  

 

                                                
433 Francis M. Deng/Sadikiel Kimaro/Terrence Lyons/Donald Rothchild/I. William Zartman: „Sovereignty as 
Responsibility: Conflict Management in Africa“. Washington, D.C.: The Brookings Institution 1996, 22. 
434 Trutz von Trotha: „Die Zukunft liegt in Afrika. Vom Zerfall des Staates, von der Vorherrschaft der kon-
zentrischen Ordnung und vom Aufstieg der Parastaatlichkeit“. In: Leviathan 28: 2 (2000), 253-279. Hier: 
255. 
435 Ebd., 256. 
436 Ebd. 
437 Ebd. 
438 Jürgen Osterhammel: „Kolonialismus: Geschichte – Formen – Folgen“. München: C.H. Beck 1995, 63. 
439 Ebd., 65. 
440 Holsti: The State, War, and the State of War, 62. 



113  

sah man dagegen als nicht erwünscht an. Michael Hochgeschwender notiert zudem, dass, 

trotz der beträchtlichen genozidalen Politik der Kolonialmächte wie z.B. Belgiens im Kon-

go, wo „zwischen 1884 und 1911 rund acht bis zehn Millionen Menschen“441 unter belgi-

scher Herrschaft starben, oder „die an Völkermord grenzenden Grausamkeiten der US-

Armee auf den Philippinen (1899-1913)“,442 man die Kolonialkriege nicht so interpretieren 

kann, als dass sie auf die Vernichtung der einheimischen Bevölkerung zielten.443 Natürlich 

hätten der Imperialismus444 mit seiner rassistischen und chauvinistischen Wahrnehmung 

des minderwertigen Einheimischen und die waffentechnische Superiorität der europäischen 

Völker zu Vernichtungskriegen führen können, jedoch sieht Hochgeschwender in der Poli-

tik der Kolonialmächte keinen „unmittelbare[n] Weg vom Typus des Kolonialkrieges zum 

Vernichtungskrieg.“445 Die Brutalität der Kolonialkriege sei dagegen mit der militärtechni-

schen asymmetrischen Natur dieser Kriege verknüpft, denn er, der Kolonialkrieg, invol-

viert den Guerillakrieg und seine strukturelle Merkmale sowie den „indigenen ethnisch-

tribalen Konflikt“446 (Bürgerkrieg) der Einheimischen. Zugleich ist das Vernichtungspo-

tential des Kolonialkrieges umso sichtbarer, je „stärker die Partizipationsmöglichkeiten der 

weißen Siedler in den Kolonien waren.“447 Der Kolonialkrieg jedoch ziele nicht auf die 

vollständige Ausrottung des Gegners (der „Eingeborenen“), sondern auf die „Vernichtung 

seiner eigenstaatlichen Existenz. Das eigentliche Kriegsziel des Kolonialkrieges sei, zu-

                                                
441 Michael Hochgeschwender: Kolonialkriege als Experimentierstätten des Vernichtungskrieges? In: Dieter 
Beyrau/Michael Hochgeschwender/Dieter Langewiesche (Hrsg.): „Formen des Krieges: Von der Antike bis 
zur Gegenwart“. Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh 2007, 269-290. Hier: 270 f. 
442 Hochgeschwender: Kolonialkriege als Experimentierstätten des Vernichtungskrieges?, 271. 
443 Ebd., 285; vgl. Dierk Walter: Warum Kolonialkrieg?. In: Thoralf Klein/Frank Schumacher (Hrsg.): „Ko-
lonialkriege: Militärische Gewalt im Zeichen des Imperialismus“. Hamburg: Hamburger Edition 2006, 14-44. 
Hier: 40. 
444 Der Imperialismus ist die politische Herrschaft, die „über die Grenzen eines ethischen [sic!] und national 
einheitlichen Staatsgebietes weit hinausging.“ Wolfgang J. Mommsen: „Der europäische Imperialismus: 
Aufsätze und Abhandlungen“. Göttingen: Vandenhoeck  & Ruprecht 1979, 206. Die aggressive Expansions-
politik der Großmächte hatte machtpolitische (weltweite Einflusssphären, Prestigegewinn im Wettlauf um die 
Weltherrschaft, Gleichberechtigung wie bei Deutschland oder Italien), wirtschaftliche (Absatzmärkte für 
Massenware seit der industriellen Revolution, Rohstoffe), bevölkerungspolitische (neue Siedlungsräume) und 
ideologische Motive (Missionierung, sozialdarwinistische Prinzipien des „primitiven Eingeborenen“ und der 
Superiorität der weißen Rasse). Von 1881 bis zum Ersten Weltkrieg („Zeitalter des Imperialismus“) „kam 
[es] zu einem ausgesprochenen Konkurrenzkampf zwischen den Großmächten um den Erwerb kolonialer 
Territorien und imperialistischer Einflußsphären“. Ebd., 223. In den europäischen Großmächten rücken die 
weltpolitischen Aktivitäten der politischen Führer in den Fokus der Gesellschaft, „also das Feld, auf dem das 
Ansehen der Nation zur Debatte stand.“ Gregor Schöllgen: „Das Zeitalter des Imperialismus“. München: R. 
Oldenbourg Verlag 1994³, 5. Die politische Ideologie des Nationalismus, d.h. der „Anspruch, ‚in der Welt‘ 
etwas zu gelten und gerade in dieser Hinsicht nicht hinter den anderen zurückstehen, flankierte und beschleu-
nigte die ohnehin auf den Eskalationspunkt zutreibende internationale Entwicklung.“ Ebd.; vgl. Gustav 
Schmidt: „Der europäische Imperialismus“. München: R. Oldenbourg 1989; Eric J. Hobsbawn: „The Age of 
Empire 1875-1914“. New York: Pantheon Books 1987. 
445 Hochgeschwender: Kolonialkriege als Experimentierstätten des Vernichtungskrieges?, 284. 
446 Ebd., 277. 
447 Ebd., 278. 



114  

mindest aus europäischer und nordamerikanischer Warte, die totale Kontrolle über die Be-

völkerung und Ressourcen des Gegners.“448  

Der postkoloniale Staat scheiterte, in diesem Punkt im Gegensatz zum kolonialen Staat, in 

seiner Sicherheits- und Ordnungsfunktion – und zwar nicht nur „durch die Gewalttätigkeit 

der Verwaltung“, sondern hauptsächlich durch die Unfähigkeit postkolonialer despotischer 

Herrschaftsformen, das staatliche Gewaltmonopol zu konservieren.449 Das koloniale Ge-

waltmonopol sicherte die internationalen Grenzen der Kolonien und stabilisierte Frieden 

und Ordnung in Fällen tribaler Konflikte in den Kolonien.450 In den postkolonialen Staaten 

dagegen „zerbrach das staatliche Gewaltmonopol, das der Kolonialstaat durchgesetzt hatte. 

Der postkoloniale Staat brachte das Ende der pax colonialis.“451 Die postkolonialen Bür-

gerkriege und Staatszerfälle haben ihre grundlegende Ursache in der Bildung und Blüte 

von „‚Parastaatlichkeit‘“ oder „‚Parasouveränität‘“.452 In diesen Herrschaftsstrukturen ha-

ben „einige gesellschaftliche Machtzentren und nichtstaatliche Gruppen einen Teil der 

Souveränitätsrechte des Staates oder der anerkannten Aufgaben im Kernbereich der staatli-

chen Verwaltung an sich gezogen.“453 In der Ära des Kalten Krieges sicherten sich die 

postkolonialen Staaten intensive Wirtschafts- und Militärhilfe von den Staaten desjenigen 

Blocks, dem sie ihre Loyalität garantierten. In Gegenleistung ignorierten die Staaten beider 

Blöcke die innerpolitischen Probleme der Postkolonien. Innerstaatliche Konflikte, Men-

schenrechtsverletzungen, Gewaltökonomien privater Akteure oder der herrschenden Elite 

und sogar Defizite im staatlichen Gewaltmonopol oder in der Legitimität des Staates, sei-

ner Institutionen und Repräsentanten lösten bei den beiden Machtkonkurrenten aus dem 

Kalten Krieg keine oder nur milde Kritik aus: 

 
„During the Cold War, global society tolerated behaviour that patently did not conform to 
conventional notions of sovereignty, accepting deviations from conventional rules such as 
maintaining enough administrative capacity to control all territory within a state’s borders or 
to force (or convince) substantial portions of a population to accept their citizenship in a par-
ticular state.“454 

 

Bereits bei der „Erklärung über die Gewährung der Unabhängigkeit an koloniale Länder 

und Völker“ der Generalversammlung 1960 ignorierten die Mitglieder der Vereinten Nati-
                                                
448 Hochgeschwender: Kolonialkriege als Experimentierstätten des Vernichtungskrieges?, 277. 
449 Trotha: Die Zukunft liegt in Afrika. Vom Zerfall des Staates, von der Vorherrschaft der konzentrischen 
Ordnung und vom Aufstieg der Parastaatlichkeit, 258. 
450 Ebd. 
451 Ebd., 258 (Hervorhebung im Original). 
452 Ebd., 269. 
453 Ebd.  
454 William Reno: „Warlord Politics and African States“. Boulder/London: Lynne Rienner Publishers 1998, 
20. 



115  

onen die Defizite in der Entwicklung der Staatlichkeit bei den Kolonien. Insbesondere bei 

der Notwendigkeit, dass sich im Staat eine funktionierende und faktische Staatsgewalt (die 

zugleich legitim ist) etabliert hat, häuften sich die Mängel in postkolonialen Ländern, wie 

z.B. im Kongo,  

 
„a vast territory of Belgian plunder that had almost no university graduates, no idea of 
‘community’, no history as a distinct political entity, or any other of the many qualities that 
formed the foundation of statehood in Europe. Shortly after its independence, it collapsed in-
to civil war and the secession of Katanga province.“455 

 

Die ausländische materielle und finanzielle Hilfe förderte dabei den Status der partikulären 

nichtstaatlichen Herrscher, die die Loyalität der Menschen mit Hilfe dieser Mittel kauften 

und konservierten. Nach dem Kollaps der Sowjetunion und der Rivalität der beiden Mäch-

te verstärkte sich die Eingliederung der lokalen Herrscher der postkolonialen Staaten in die 

Schattenwirtschaft und Strukturen der internationalen organisierten Kriminalität, wie z.B. 

in Afrika: „So whereas Africa may have become less significant to the global economy and 

foreign backers in the 1970s and 1980s, weakstate regimes became more progressively 

more enmeshed in informal networks.“456 Zugleich hatten die nichtstaatlichen Akteure mit 

dem Kollaps der Sowjetunion leichten Zutritt zu billigen Waffen.457 Diese Ereignisse 

schwächten die ohnehin schon schwache Staatlichkeit der Postkolonien noch weiter. Sie, 

die schwache Staatlichkeit, eine direkte Folge der kolonialen Ära, typisieren somit Mängel 

an horizontaler Legitimität (wechselseitige Bestätigung, Freundschaft und Toleranz zwi-

schen verschiedenen Gemeinschaften im Staat), an vertikaler Legitimität (der stabilen „Be-

ziehung zwischen Regierung und Regierten in Form einer anerkannten politischen Herr-

schaft“458) sowie starke Personalisierung des Staates. Die horizontale Legitimität  

 
„fails to develop or is destroyed when, as in Sudan, various groups or communities clearly, 
systematically, and over a period of time dominate, oppress, exploit (e.g., appropriate re-
sources), forcibly assimilate, or threaten the security of other groups and communities.“459  

 

Die vertikale Legitimität ist in vielen postkolonialen Staaten, insbesondere auf dem afrika-

nischen Kontinent, sehr gering. Die staatlichen Machtinhaber regieren nur über Teile der 

Bevölkerung und das staatliche Gewaltmonopol hat sich aufgelöst. Die Herrscher haben 

                                                
455 Holsti: The State, War, and the State of War, 78. 
456 Reno: Warlord Politics and African States, 22 f. 
457 Ebd., 46. 
458 Seebohm: Neue Kriege, schwache Staaten und die humanitäre Intervention: Konzepte und Perspektiven, 
51. 
459 Holsti: The State, War, and the State of War, 107. 



116  

„little authority in the sense that their decisions, decrees, actions, and policies elicit habitu-

al compliance.“460 Trotzdem herrschen sie autoritativ und despotisch. Zugleich personifi-

zieren sie die Macht und den Staat. Der Staat sind sie, die Herrscher: „The patron is the 

state.“461 In vielen postkolonialen schwachen Staaten bemühen sich die Machtinhaber, die 

Unterschiede zwischen Staat und Herrscher zu annullieren, „believing that they are not 

mere governors but the very incarnation of the state and sometimes even of the gods.“462 

Zudem präg(t)en postkoloniale Gesellschaften gewalttätige Zugehörigkeitskonflikte, denn 

„es wird über die Frage gestritten, wem Mitgliedschaft und Teilhabe auf gesamtgesell-

schaftlicher Ebene überhaupt zusteht“. Diese Zugehörigkeitskonflikte sind deshalb so ge-

walttätig, weil der Gegner „tendenziell objektiviert und dehumanisiert [wird]; sie sind äu-

ßerst reduktionistisch, weil die soziale Bedeutungsordnung sich auf den Gegensatz von 

‚Freund‘ und ‚Feind‘ zuspitzt.“463  

Seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts und aufgrund der Bedrohungen im 21. Jahr-

hundert hat der Krieg „seine Fratze verändert“.464 Seit dem Kollaps der Kolonialreiche in 

den 50er und 60er Jahren des 20. Jahrhunderts und dann mit dem Ende des Ost-West-

Gegensatzes und den (Bürger-)Kriegen im ehemaligen Jugoslawien in den frühen 90er 

Jahren verschiebt sich die Ebene der Konfliktaustragung. Der klassische zwischenstaatli-

che Krieg ist seit dem Beginn des Entkolonialisierungsprozesses nicht mehr (der aus-

schließliche) Brennpunkt der Sorgen und Interessen der politischen Entscheidungsträger 

und der Öffentlichkeit. Die internationale Szene dominieren nun zahlreiche innerstaatliche 

und transnationale Konflikte, und die Hoffnungen, mit der kataklystischen Erfahrung des 

Zweiten Weltkrieges, der Gründung der Vereinten Nationen und ihrem Grundsatz der Ge-

waltprohibition, um den Krieg aus zwischenstaatlichen Beziehungen zu eliminieren und 

eine internationale Gesellschaft des Friedens und der Ordnung zu etablieren, verstummten 

sehr rasch.  

Die Kriegsgeschichte seit dem Ende des Ost-West-Konflikts und die politischen Umwäl-

zungen in den europäischen Ostblockstaaten charakterisiert die technologische Revolution 

der Mittel und Methoden der Kriegsführung und die Dominanz der „neuen“ Kriege, d.h. 

der Zerfall der Staatlichkeit, die ethnisch, ökonomisch oder religiös motivierte Gewalt so-

wie die irrationale und exzessive Gewalt privater Akteure. 

                                                
460 Holsti: The State, War, and the State of War, 104. 
461 Ebd., 105 (Hervorhebung im Original). 
462 Ebd. 
463 Trotha: Die Zukunft liegt in Afrika. Vom Zerfall des Staates, von der Vorherrschaft der konzentrischen 
Ordnung und vom Aufstieg der Parastaatlichkeit, 268. 
464 Ulrich Beck: „Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden“. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004, 
199. 



117  

Die „Revolutionary in Military Affairs“ oder die Revolution in militärischen Angelegen-

heiten prägt die stetige Veränderung der Strategien, Taktiken und Technologien der 

Kriegsführung. Zu den zentralen militärischen Revolutionen des 20. Jahrhunderts gehörten 

die Motorisierung der militärischen Einheiten mit der Einführung von Panzern und Flug-

zeugen und die militärische Nutzung von Eisenbahnen oder Kommunikationsmitteln.465 Zu 

späteren Revolutionen zählen anschließend die Einführung des Luftkrieges im Ersten 

Weltkrieg, die Entwicklung der Atombombe und die Beschaffung von nuklearen und in-

terkontinentalen Raketen. Die moderne Domäne des Krieges ist seit der Eroberung des 

Mondes der Weltraum. Die Weltraumwaffen zum Angreifen der (militärischen) Ziele im 

Weltraum oder rund um den Erdball, fachmännische Berufsarmeen und „intelligente Waf-

fen“, d.h. treffsichere präzisions-gelenkte Raketen, Drohnen oder Bomben, prägen die 

Hightechkriege der Moderne. 

Gerade in den zerfallenden oder gescheiterten Staaten sieht der amerikanische Präsident 

George W. Bush (im Amt zwischen 2001 und 2009) eine ständige Gefahr für den Frieden 

und die Sicherheit der internationalen Staatengemeinschaft, speziell in ihrer Verkettung 

mit dem internationalen Terrorismus. Die fragile Staatlichkeit bietet Infrastruktur und Un-

terschlupf für die Terroristen und zugleich können sie sich bei der Proliferation der Mas-

senvernichtungswaffen an terroristische Netzwerke engagieren: „America is now threate-

ned less by conquering states than we are by failing ones. We are menaced less by fleets 

and armies than by catastrophic technologies in the hands of the embittered few.“466 In 

seiner „State of the Union“467-Rede am 29. Januar 2002 nannte George W. Bush drei 

Staaten, die die Welt am akutesten gefährden: Nordkorea („North Korea is a regime arm-

ing with missiles and weapons of mass destruction, while starving its citizens“), Iran („Iran 

aggressively pursues these weapons and exports terror, while an unelected few repress the 

Iranian people’s hope for freedom“) und den Irak: 
 
 
 
 
 

                                                
465 Andreas Herberg-Rothe: „Der Krieg: Geschichte und Gegenwart“. Frankfurt am Main/New York: Cam-
pus 2003, 8 f. 
466 NSS, 2002, 1.  
467 „President Delivers State of the Union Address“ ist der jährliche Bericht (im Januar) des Präsidenten der 
Vereinigten Staaten von Amerika vor dem Kongress zu seiner Einschätzung der Lage des Landes und der 
Nation. In dieser Dissertation beschäftige ich mich mit der „Rede zur Lage der Nation“ des George W. Bush 
am 29. Januar 2002.  
http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2002/01/print/20020129-11.html (Abruf am 07. 
Juli 2009). 



118  

„Iraq continues to flaunt its hostility toward America and to support terror.  The Iraqi regime 
has plotted to develop anthrax, and nerve gas, and nuclear weapons for over a decade.  This 
is a regime that has already used poison gas to murder thousands of its own citizens – leav-
ing the bodies of mothers huddled over their dead children. This is a regime that agreed to 
international inspections – then kicked out the inspectors. This is a regime that has some-
thing to hide from the civilized world.“468 

 

Diese Staaten sind in Bushs Perzeption und in der Wahrnehmung seiner Berater die „Ach-

se des Bösen“ („Axis of Evil“):469 „States like these, and their terrorist allies, constitute an 

axis of evil, arming to threaten the peace of the world.“470 Mit diesem berühmten politi-

schen Schlagwort identifiziert Bush in seiner Ansprache an die amerikanische Nation die 

Staaten, die Massenvernichtungswaffen haben oder sich um deren Produktion bemühen 

und die mit dem Ziel, den Weltfrieden zu gefährden, mit Terroristen kooperieren: „By see-

king weapons of mass destruction, these regimes pose a grave and growing danger. They 

could provide these arms to terrorists, giving them the means to match their hatred.“471 Der 

Begriff „Achse des Bösen“ ist in der amerikanischen und globalen politischen und media-

len Sprache jedoch keine Novität. Bereits im Zweiten Weltkrieg benannten die westlichen 

Mächte das Bündnis zwischen Deutschland, Italien und Japan mit dem Begriff der „Ach-

senmächte“ und in der Ära des Kalten Krieges erklärte der amerikanische Präsident Ronald 

Reagan (im Amt von 1981 bis 1989) ihren Hauptfeind, die Sowjetunion, mit dem Begriff 

des „Reichs des Bösen“ („Evil Empire“)472. Rachel Bzostek ist der Meinung, dass die Be-

rater und Redenschreiber den Inhalt des Begriffes „Achse des Bösen“, d.h. das Bündnis 

und die Verbrüderung Irans, des Iraks und Nordkoreas zur gemeinsamen Zerstörung der 

„alten“, demokratischen, liberalen und freien Welt, aus der politischen und moralisieren-

den Rhetorik der Clinton-Administration kopiert haben. Diese konsistente Weiterführung 

ist verständlich, wenn man mitberücksichtigt, dass die Clinton-Administration den Irak, 

Iran und Nordkorea als „‘the three toughest challenges the United States faced in curbing 

the spread of nuclear weaponry and missiles’“473 darlegte.  

                                                
468 „President Delivers State of the Union Address“, 2002. 
469 Denn der Krieg gegen den Irak, „[dargestellt] als ein Sieg im ‚Krieg gegen den Terror‘“, hatte in der Rhe-
torik der Bush-Regierung eine starke Konnotation mit dem moralischen Kreuzzug. Kaldor: Neue und alte 
Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung, 234. 
470 „President Delivers State of the Union Address“, 2002. 
471 Ebd. 
472 „Die amerikanische Denkart im kalten Krieg hatte stets eine idealistische Ader. Bushs ‚Achse des Bösen‘ 
ist ein Echo auf Ronald Reagans ‚Reich des Bösen‘. Man behauptet, Amerika sei keine Nation, sondern ein 
Zweck an sich, mit der Mission betraut, den Rest der Welt zum amerikanischen Traum zu bekehren und die 
Welt von Feinden zu befreien.“ Kaldor: Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globali-
sierung, 234. 
473 James Mann: „The Rise of the Vulcans: The History of Bush’s War Cabinet“. New York, NY u.a.: Pen-
guin Books 2004, 242; zitiert nach Rachel Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Antici-
patory Military Activities, 188. 



119  

Die Gefahr eines nuklearen Schlags beherrschte die politischen und gesellschaftlichen De-

batten und schürte beständig die Ängste der Öffentlichkeit474 in der Ära der bipolaren Tei-

lung der Welt. Mit den Verträgen zur gegenseitigen Reduzierung des nuklearen Arsenals475 

zwischen Russland und den Vereinigten Staaten von Amerika bereits während des Kalten 

Krieges und mit dem Kollaps der ideologischen Konkurrenz und Animosität legte sich die 

Angst der Menschen zu Beginn der 90er Jahre des 20. Jahrhunderts. Indes bemühten sich – 

im Gegensatz zu Russland und den USA – viele Länder um die (Weiter-)Entwicklung von 

nuklearen Massenvernichtungswaffen, wie z.B. der Iran oder Nordkorea. Gegenwärtig 

haben neun Staaten nukleare Waffen: die Vereinigten Staaten von Amerika, Russland, 

Großbritannien, Frankreich, China, Indien, Pakistan, Israel und Nordkorea. Der Iran 

schweigt gegenwärtig zum Besitz von Massenvernichtungswaffen; Südafrika „zerstörte 

seinen Bestand nach dem Zusammenbruch des Apartheid-Regimes.“476  

Für die amerikanische „Nationale Sicherheitsstrategie“ aus dem Jahr 2002 ist die militäri-

sche Kooperation zwischen den „Schurkenstaaten“ in Besitz von Massenvernichtungswaf-

fen und Terroristen das zentrale Risiko für die nationale und internationale Sicherheit und 

für den globalen Frieden. In ihrem Verständnis könnten diese „Schurkenstaaten“ nämlich 

terroristische Netzwerke mit Massenvernichtungswaffen beliefern: „We must be prepared 

to stop rogue states and their terrorist clients before they are able to threaten or use weap-

ons of mass destruction against the United States and our allies and friends.“477  

 

 

 

 

 
                                                
474 „Der kalte Krieg etablierte eine Art von permanenter Kriegspsychose, die auf der Abschreckungstheorie 
gründete und ihren bündigsten Ausdruck in dem Slogan ‚Krieg und Frieden‘ in Orwells Roman 1984 fand.“ 
Kaldor: Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung, 58 (Hervorhebung im 
Original). 
475 Zu diesen Verträgen gehören die beiden SALT-Abkommen (SALT-I und SALT-II) bzw. die „Strategic 
Arms Limitation Talks“ in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts zwischen den Vereinigten Staaten von Ame-
rika und der Sowjetunion über die Reduzierung ihres nuklearen Waffenarsenals, d.h. der Waffen, die die 
Fähigkeit haben, die Territorien der beiden Mächte anzugreifen (wie die Interkontinentalraketen) und der 
Raketenabwehrsysteme (Anti-Ballistic-Missile-(ABM-)Systeme). Das SALT-I-Abkommen, unterzeichnet 
1972, kündigte jedoch George W. Bush im Dezember 2001, und das SALT-II-Abkommen, unterzeichnet im 
Jahr 1979, hat der amerikanische Senat nie ratifiziert. Der „Strategic Arms Reduction Treaty“ oder die „Stra-
tegic Arms Reduction Talks“ (START I und START II) zur Verringerung strategischer Kernwaffen zwischen 
den Vereinigten Staaten von Amerika und der Sowjetunion im Jahr 1991 bzw. 1993 dienten der Aktivierung 
des Prozesses der Limitierung von nuklearen Waffen nach der Nichtratifizierung von SALT-II. Beide Verträ-
ge haben zum Ziel die „Reduzierung von interkontinentalen ballistischen Flugkörpern und von U-Booten 
abschießbarer balistischer [sic!] Flugkörper“. Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte 
Kriege?, 28. 
476 Ebd. 
477 NSS, 2002, 14. 



120  

 

3.2 Fragile Staatlichkeit und ihre Risiken im internationalen Staatensystem 
 

Ulrich Schneckener identifiziert drei Kernfunktionen des Staates: „Sicherheit, Wohlfahrt 

und die Legitimität/Rechtsstaatlichkeit.“478 Die Sicherheit oder die Gefahrenfreiheit ist die 

physische Sicherheit der Bürger vor Bedrohungen von innen und außen. In stabilen und 

starken Staaten ist der Staat der Garant dieser Sicherheit. Kern dieser Funktion ist das 

staatliche Gewaltmonopol, „das sich in der Durchsetzung einer staatlichen Verwaltung zur 

Kontrolle von Ressourcen und dem Vorhandensein einer staatlichen Armee bzw. Polizei 

zur Befriedung lokaler Konflikte und Entwaffnung privater Gewaltakteure ausdrückt.“479 

Staaten, die in dieser Funktion scheitern,  

 
„sind oftmals außerstande, das Staatsgebiet und die Außengrenzen effektiv zu kontrollieren; 
sie sind zudem meist durch anhaltende lokale oder regionale Unruhen (z.B. Separatismus), 
durch eine hohe Zahl nichtstaatlicher Gewaltakteure und durch hohe und wachsende Krimi-
nalitätsrate gekennzeichnet“.480  

 

Die Wohlfahrt oder die Deckung der Grundbedürfnisse der Bürger garantiert der Staat mit 

funktionierenden „Dienst- und Transferleistungen“ und mit den „Mechanismen der Vertei-

lung wirtschaftlicher Ressourcen – beides in der Regel finanziert über Staatsmaßnahmen 

(Zölle, Steuern, Gebühren, Abgaben etc.).“481 Indikatoren dafür, dass der Staat in dieser 

Funktion gescheitert ist, sind 

 
„anhaltende wirtschaftliche bzw. währungspolitische Krisen, kaum Steuer- oder Zolleinnah-
men, hohe Außenverschuldung, wachsende Kluft zwischen Arm und Reich, hohe Arbeitslo-
sigkeit bzw. geringe Erwerbsquote, hohe Analphabetenrate, hohe Kindersterblichkeit, Zu-
sammenbruch bzw. Nicht-Existenz staatlicher sozialer Sicherungssysteme, Verschlechterung 
der Infrastruktur, des Bildungs- und Gesundheitswesens sowie massive ökologische Proble-
me.“482 

 

Die Legitimität/Rechtsstaatlichkeit ist der Grad der Rechtmäßigkeit politischer Herrschaft,    

d.h. der Grad der Ratifikation der Herrschaftsbeziehung zwischen dem Herrscher und den 

Beherrschten. Die Legitimität „umfasst Formen der politischen Partizipation und der Ent-

                                                
478 Ulrich Schneckener: States at Risk. Zur Analyse fragiler Staatlichkeit. In: Ulrich Schneckener (Hrsg.): 
„Fragile Staatlichkeit: ‚States at Risk‘ zwischen Stabilität und Scheitern“. Baden-Baden: Nomos 2006, 9-42. 
Hier: 21. 
479 Ebd., 22. 
480 Ulrich Schneckener: „Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terroris-
mus“. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, 182. 
481 Ebd.: States at Risk. Zur Analyse fragiler Staatlichkeit, 22. 
482 Ebd.: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 182. 



121  

scheidungsprozeduren (Input-Legitimität), die Stabilität politischer Institutionen und die 

Qualität des Rechtsstaats, des Justizwesens und der öffentlichen Verwaltung.“483 Defizite 

dieser Funktion des Staates „bemessen sich beispielsweise am Grad politischer Freiheiten, 

an den Möglichkeiten politischer Partizipation, an der Situation der Menschenrechte, an 

der Qualität von Justiz und Verwaltung sowie am Ausmaß von Korruption und Amtsmiss-

brauch.“484  

Die Dimensionen der Defizite in diesen drei Bereichen entscheiden über die Typisierung 

der Staaten in schwache, zerfallende oder gescheiterte Staaten. Schwache Staaten sind ge-

prägt von schwacher Finanzpolitik, vernachlässigter und unqualifizierter Bürokratie, re-

pressiver politischer Ordnung, parallelen Wirtschaften (Korruption, Schmuggel), Kliente-

lismus, vernachlässigter Infrastruktur und oft unterschwelligen Spannungen zwischen eth-

nischen oder religiösen Gruppierungen. Robert I. Rotberg stellt sie wie folgt dar:  

 
„Weak states typically harbor ethnic, religious, linguistic, or other intercommunal tensions 
that have not yet, or not yet thoroughly, become overtly violent. Urban crime rates tend to be 
high and increasing. […] GDP per capita and other critical economic indicators have fallen 
or are falling sometimes dramatically; levels of venal corruption are embarrassingly high and 
escalating. […] Weak states are often ruled by despots, elected or not.“485  

 

Der Übergang von schwachen zu zerfallenden Staaten, d.h. der Zeitpunkt, in dem sich der 

schwache Staat zum zerfallenden Staat transformiert und seine Staatlichkeit noch weiter 

abschwächt, ist in der Regel der Start eines Bürgerkrieges. Die Autoren Ludgera Klemp 

und Roman Poeschke klassifizieren die zerfallenden Staaten („failing states“) und ihre 

Phänomene: 

- Degressive staatliche Legitimität im Inneren und nach außen: „Dies bezieht sich 

auf die innere Akzeptanz von Regierungen bei BürgerInnen sowie ihre Akzeptanz 

in der internationalen Gemeinschaft“.486  

- Degressive Handlungs- und Funktionsfähigkeit des Staates, d.h. „unzureichende 

Gewährleistung physischer Sicherheit für die BürgerInnen, die mangelhafte Bereit-

stellung von sozialen Grunddiensten“487 und in der Regel degressive Kontrolle über 

das Staatsterritorium. 

                                                
483 Schneckener: States at Risk. Zur Analyse fragiler Staatlichkeit, 22. 
484 Ebd.: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 182 f. 
485 Robert I. Rotberg: The Failure and Collapse of Nation States: Breakdown, Prevention, and Repair. In: 
Robert I. Rotberg (ed.): „When States Fail: Causes and Consequences“. Princeton u.a.: Princeton University 
Press 2004, 1-50. Hier: 4. 
486 Ludgera Klemp/Roman Poeschke: „Good Governance gegen Armut und Staatsversagen“. In: Aus Politik 
und Zeitgeschichte, 28-29 (2005), 18-25. Hier: 23. 
487 Ebd. 



122  

- Degressive gesellschaftliche Kohäsion, denn  

 

„[d]ie Existenz unterschiedlicher religiöser, ethnischer, kultureller oder sonstiger Identitä-
ten […] ist in den meisten Ländern die Regel. Eine Gemeinwohlorientierung […] existiert 
meist nicht, da der Staat eher als Ressource betrachtet wird, die für die Befriedigung der 
Interessen der eigenen Volksgruppe […] genutzt wird“488.  
 

- Destabilisierung von Nachbarstaaten, Regionen und/oder der internationalen Ge-

meinschaft.489 Für Robert O. Keohane sind diese Staaten, die er „bad neigh-

borhoods“490 tauft, zerfallende wie gescheiterte Staaten, die mit ihren Bürgerkrie-

gen humanitäre Katastrophen wie Völkermord, Massaker, systematische Vergewal-

tigungen von Frauen und Mädchen, Rekrutierung von Kindersoldaten und anderes 

initiieren, und die Folgen dieser humanitären Krisen, d.h. Flüchtlingsströme oder 

Epidemien, gefährden anschließend die Stabilität und Sicherheit der Nachbarstaa-

ten in der Region. 

In zerfallenden Staaten ist das staatliche Gewaltmonopol zerrüttet von Sezessions- oder 

Revolutionsbewegungen und Bürgerkriegen, die Kontrolle der Regierung über das staatli-

che Territorium schrumpft, denn die verschiedenen nichtstaatlichen Akteure regieren be-

reits in peripheren Gebieten, die Infrastruktur steht vor dem Kollaps und die Grundversor-

gung (z.B. mit Nahrung und Wasser) ist stark insuffizient. In gescheiterten Staaten sind die 

Grundsteine der Staatlichkeit – die Sicherheit, die Wohlfahrt und die Repräsentation – be-

reits ganz kollabiert. Das staatliche Monopol ist nur noch ein „Papierdrache“, denn es liegt 

schon in den Händen verschiedener (stärkster) nichtstaatlicher Akteure. Die Zeitschrift 

„Foreign Policy“ veröffentlicht jährlich einen Index der gescheiterten Staaten – den „Fai-

led States Index“. Im Jahr 2008 sind z.B. Staaten wie Sudan, Somalia, Zimbabwe, Chad, 

Irak, Demokratische Republik Kongo, Afghanistan, die Elfenbeinküste, Pakistan, der Li-

banon, Haiti oder Äthiopien gescheiterte Staaten, Kolumbien, Syrien oder Usbekistan sind 

zerfallende Staaten und z.B. Ruanda, Weißrussland oder Indonesien sind schwache Staa-

ten.491 

                                                
488 Klemp/Poeschke: Good Governance gegen Armut und Staatsversagen, 23. 
489 Ebd. 
490 Robert O. Keohane: Political authority after intervention: gradations in sovereignty. In: J.L. 
Holzgrefe/Robert O. Keohane (eds.): „Humanitarian Intervention: Ethical, Legal, and Political Dilemmas“. 
Cambridge u.a.: Cambridge University Press 2003, 275-298. Hier: 293 ff. 
491 Webseite der Foreign Policy und den Index für das Jahr 2008: 
http://www.foreignpolicy.com/story/cms.php?story_id=4350; vgl. Robert I. Rotberg: The Failure and Collap-
se of Nation States: Breakdown, Prevention, and Repair, 11 ff. Zur der Problematik z.B. in Weißrussland, 
Pakistan, Indonesien vgl. Schneckener: Fragile Staatlichkeit: „States at Risk“ zwischen Stabilität und Schei-
tern.  



123  

Das Problem der fragilen Staatlichkeit ist kein neues Phänomen, nur dass sich die Perzep-

tion der Gefährlichkeit der „fragilen Staatlichkeit“ für den internationalen Frieden und die 

Sicherheit nach dem Kollaps der Sowjetunion und dem Ende des Kalten Krieges verstärkt 

hat. Die zwei gravierendsten Nebenwirkungen oder notorischen Folgen sind in den Augen 

der Weltgemeinschaft folgende: die „neuen“ Kriege sowie Anarchie und Chaos als Nähr-

boden für den internationalen Terrorismus und die Proliferation von Massenvernichtungs-

waffen, die der schwindende oder bereits eliminierte Rechtsstaat in diesen Ländern nur 

begünstigt. Die Welt reagierte schließlich mit den humanitären Interventionen in den 

„Entwicklungs- und Transformationsgesellschaften“492 wie in Somalia im Jahr 1992 oder 

in Haiti im Jahr 1994 und später z.B. im Kosovo im Jahr 1999, denn in diesen politischen 

Krisen und humanitären Katastrophen (z.B. Flüchtlingsströme in die benachbarten Staaten) 

hatte die Weltgemeinschaft eine Bedrohung für die regionale und internationale Stabilität 

identifiziert: „Keine ernst zu nehmende sicherheitspolitische Analyse oder Strategie ver-

zichtet auf den Hinweis, dass fragile Staaten Gefährdungen für die eigene Sicherheit be-

deuten können.“493  

Das Terrornetzwerk al-Qaida mit seinem Stützpunkt in den afghanischen Bergen hat er-

wiesenermaßen den amerikanischen Krieg gegen den Terrorismus und den Kampf gegen 

das herrschende Taliban-Regime in einem „vergessenen“ gescheiterten Staat provoziert – 

mit der Beweisführung, dass das Terrornetzwerk die Terroranschläge vom 11. September 

2001 geplant und ausgeführt hat. Die in Afghanistan regierenden Taliban haben das Netz-

werk unterstützt und eine Auslieferung von dessen Anführer Osama bin Laden zurückge-

wiesen. Daher die Luftangriffe und der Startschuss zum Krieg gegen den Terror: „Wenn 

lokale Problemlagen – wie etwa in Afghanistan – über lange Zeit ignoriert und sich selbst 

überlassen werden, können daraus globale Risiken erwachsen.“494 Der strategische Wert 

der fragilen Staatlichkeit ist für das Prosperieren des internationalen Terrorismus faktisch 

höchst relevant. Das heißt, nicht die gescheiterten Staaten, sondern nur die schwachen oder 

zerfallenden Staaten sind relevant für die zweckmäßige Rekrutierung und als Trainings- 

und Rückzugsräume des transnationalen Terrorismus, da sie 

 

 

 

 

                                                
492 Schneckener: States at Risk. Zur Analyse fragiler Staatlichkeit, 9.  
493 Ebd., 10. 
494 Ebd. 



124  

„zwar in manchen Bereichen erhebliche Kontroll- und Steuerungsdefizite aufweisen und in 
denen die diversen nichtstaatlichen Unterstützer für transnationale Terroristen relativ unge-
stört agieren können, die aber gleichwohl einen gewissen Ordnungsrahmen aufrechterhalten 
und über eine einigermaßen moderne Infrastruktur (z.B. Kommunikations- und Transport-
systeme) verfügen, auf die die Netzwerke ebenfalls angewiesen sind.“495 

 

Das spezifische Profil der schwachen und zerfallenden Staaten zeichnet ein Bild vielfälti-

ger Defizite der Staatlichkeit, die der Terrorismus für seine Zwecke und Interessen miss-

braucht und zu seinem Nutzen modifiziert. Diese Staaten dienten nämlich in den 80er und 

90er Jahren des 20. Jahrhunderts als Entsendestaaten, „aus denen Kämpfer sich dem ‚heili-

gen Krieg‘ in Afghanistan bzw. in lokalen Konflikten (z.B. Kaschmir, Bosnien, Tschet-

schenien, Mindanao) anschlossen“.496 Sie haben beträchtliche Probleme in der Realisie-

rung des staatlichen Gewaltmonopols, da sie „in Sub-Regionen oder in städtischen Gebie-

ten Macht und Einfluß nichtstaatlicher Gewaltakteure dulden [müssen] (siehe z.B. Jemen, 

Pakistan, Algerien)“.497 Zugleich delegieren die Regierenden, da sie im Bildungssystem 

mit gravierenden Defiziten kämpfen, diese Bereiche an private, nicht selten religiöse Ak-

teure, wie z.B. an die Koranschulen498, sie kämpfen gegen eine schrumpfende Wirtschaft 

und große Verteilungsdefizite, die den „wachsenden informellen Sektor“499 initiieren. Die-

se Schattenwirtschaft ist „in einigen Fällen mit einem auswuchernden kriminellen Sektor 

verbunden […], vor allem durch den illegalen Drogen-, Rohstoff- und Waffenhandel“500, 

der die Rekrutierung der Terroristen, ihre Aktivitäten und Operationen finanziert. Das poli-

tische System ist „entweder durch autoritäre Strukturen oder durch einen nicht abgeschlos-

senen bzw. blockierten Demokratisierungsprozess geprägt“501, von Korruption und Klien-

telismus in höchsten Rängen infiltriert und die Regierenden kooperieren mit den westli-

chen Staaten „in unterschiedlicher Weise“,502 was kausal „den radikalen Islamisten eine 

ideologische Angriffsfläche“503 bietet.  

Die Industriestaaten haben auf die neuen Bedrohungen reagiert: die Vereinigten Staaten 

mit der „Nationalen Sicherheitsstrategie“ im September 2002 und die Europäische Union 

mit der „Europäischen Sicherheitsstrategie“ im Dezember 2003. Die amerikanische Regie-

rung unter Präsident Bush kündigte einen Paradigmenwechsel an, denn „America is now 

                                                
495 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 186. 
496 Ebd., 187. 
497 Ebd. 
498 Ebd. 
499 Ebd., 188. 
500 Ebd. 
501 Ebd. 
502 Ebd., 189. 
503 Ebd. 



125  

threatened less by conquering states than […] by failing ones“.504 Die Problembewältigung 

ist sehr martialisch: präventive militärische Schläge gegen Staaten, die amerikanische Inte-

ressen und die Sicherheit amerikanischer Bürger gefährden. Die Europäische Sicherheits-

strategie mit dem Namen „A Secure Europe in a Better World“, die der Europäische Rat505 

am 13. Dezember 2003 bei seiner Sitzung in Brüssel bestätigt hat, unterstreicht erstens die 

Gefährlichkeit der zerfallenden Staaten und ihre Potentialität, die regionale Stabilität und 

internationale Ordnung zu zerrütten. Das Dokument äußert zweitens die Befürchtungen, 

dass sich das Phänomen der zerfallenden Staaten mit dem transnationalen Terrorismus 

oder mit der Praxis der Proliferation von Massenvernichtungswaffen verbindet und so die 

Bedrohungen für die globale Politikgestaltung weiter vergrößert.506 Für die Europäische 

Sicherheitsstrategie aus dem Jahr 2003 sind die Hauptbedrohungen der europäischen und 

der internationalen Sicherheit und des Friedens folgende: 

- Der Terrorismus, denn er „puts lives at risk; it imposes large costs; it seeks to un-

dermine the openness and tolerance of our societies, and it poses a growing strate-

gic threat to the whole of Europe.“ Terroristische Bewegungen „are well-resourced, 

connected by electronic networks, and are willing to use unlimited violence to 

cause massive casualties.“ Die europäischen Staaten sind  

 

„both a target and a base for such terrorism: European countries are targets and have been 
attacked. Logistical bases for Al Qaeda cells have been uncovered in the UK, Italy, Ger-
many, Spain and Belgium. Concerted European action is indispensable.“507 
 

- Die Proliferation von Massenvernichtungswaffen, denn sie  

 
„is potentially the greatest threat to our security. […] The most frightening scenario is one 
in which terrorist groups acquire weapons of mass destruction. In this event, a small group 
would be able to inflict damage on a scale previously possible only for States and ar-
mies.“508 
 

- Die regionalen Konflikte in der Welt, denn sie „threaten regional stability. They de-

stroy human lives and social and physical infrastructures; they threaten minorities, 

fundamental freedoms and human rights.“ Diese Konflikte können zu „extremism, 

                                                
504 NSS, 2002, 1. 
505 Gremium der Staats- und Regierungschefs der Mitglieder der Europäischen Union. 
506 Europäische Sicherheitsstrategie vom Dezember 2003 „A Secure Europe in a Better World“. Webseite des 
Council of the European Union: http://www.consilium.europa.eu/uedocs/cmsUpload/78367.pdf (Abruf am 1. 
August 2009). Hier: 6 f.  (kurz: EES, 2003). 
507 EES, 2003, 4. 
508 Ebd., 3 f. (WMD = Weapons of Mass Destruction). 



126  

terrorism and state failure“ führen, sie bieten „opportunities for organised crime. 

Regional insecurity can fuel the demand for WMD.“509 

- Das Scheitern von Staaten, denn „[b]ad governance – corruption, abuse of power, 

weak institutions and lack of accountability – and civil conflict corrode States from 

within. In some cases, this has brought about the collapse of State institutions.“ 

Beispiele sind Somalia, Liberia oder Afghanistan unter der Taliban-Herrschaft. 

Zugleich kann das Scheitern von Staaten „be associated with obvious threats, such 

as organised crime or terrorism. State failure is an alarming phenomenon that un-

dermines global governance, and adds to regional instability.“510 

Mit den zerfallenden und/oder gescheiterten Staaten sind der (abhängig von der Propaganda 

der politischen und militärischen Entscheidungsträger) präventive oder präemptive Krieg 

gegen die „Schurkenstaaten“ und deren Proliferation von Massenvernichtungswaffen an die 

internationalen Terrornetzwerke sowie die militärische humanitäre Intervention in von bru-

talen „neuen“ Kriegen zerrütteten Staaten verknüpft – und dies sind die Risiken des 21. 

Jahrhunderts. Diese beiden Phänomene sind Gegenstand des vierten und fünften Kapitels 

meiner Dissertation. In den Abschnitten 3.3 und 3.4 skizziere ich zur Einführung detaillier-

ter die beiden Triebfedern der Neudefinierung der Selbstverteidigung der Staaten hinsicht-

lich neuer Gefahren, die „more diverse, less visible and less predictable“511 sind, und der 

Neudefinierung der Begründung des Rechts der internationalen Gemeinschaft, in die inne-

ren Angelegenheiten eines souveränen Staates zu intervenieren: die Kooperation zwischen 

dem modernen Terrorismus und den „Schurkenstaaten“ und die „neuen“ Kriege.  

Der transnationale Terrorismus des 21. Jahrhunderts unterscheidet sich vom klassischen 

„neuen“ Krieg, der die internationale Konfliktszene seit dem Ende des Ost-West-Konflikts 

dominiert und bei gravierenden humanitären Katastrophen in humanitären Militarismus der 

internationalen Gemeinschaft resultiert (oder sie dies nach den Gesetzen der Moralität zu-

mindest zur Pflicht hätte). Die gefährliche Interaktion zwischen den terroristischen Netz-

werken und „Schurkenstaaten“ initiiert keine humanitäre Intervention, sondern präemptive 

oder präventive Schläge gegen diese „Schurkenstaaten“. Beide Phänomene können ihre 

Wurzeln in zerfallender oder gescheiterter Staatlichkeit haben, nur sind die terroristischen 

Aktionen  

 

 

                                                
509 EES, 2003, 4. 
510 Ebd. 
511 Ebd., 3. 



127  

„eine Extremform der Privatisierung der Gewalt. Sie folgt allerdings nicht dem Gewinnprin-
zip oder dem Marktprinzip, sie dient nicht der persönlichen Bereicherung der Terroristen o-
der der Befriedigung ihrer privaten Hassgelüste, so sehr letzteres das Motiv der Attentäter 
und die Antriebskraft für ihre Taten ist.“512        

 

3.3 Der Terrorismus und die „Schurkenstaaten“513 
 

Die „National Security Strategy“ definiert die „Schurkenstaaten“ („rogue states“) als 

Staaten, die „brutalize their own people and squander their national resources for the per-

sonal gain of the rulers; no regard for international law, threaten their neighbors, and cal-

lously violate international treaties to which they are party“. Sie sind „determined to ac-

quire weapons of mass destruction, along with the advanced military technology, to be 

used as threats or offensively to achieve the aggressive designs of these regimes“ und sie 

unterstützen den internationalen Terrorismus. Zugleich weisen sie die grundlegenden Wer-

te menschlicher Gesellschaft und Zivilisation zurück und „hate the United States and 

everything for which it stands.“514 Für Jacques Derrida ist der „Schurkenstaat“ oder „rogue 

state“515 der Staat, der „seine Staatspflichten gegenüber der Weltgemeinschaft und die 

Verpflichtungen des Völkerrechts mißachtet“.516 Für Robert S. Litwak ist der Begriff des 

„Schurkenstaates“ „an American political rubric without standing in international law that 

has gained currency since the end of the Cold War.“517 In der amerikanischen Politik und 

im Diskurs der politischen Entscheidungsträger ist der Begriff des „Schurkenstaates“ seit 

den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts mit den nichtdemokratischen Regimes und ihrer 

Nichtrechtsstaatlichkeit verknüpft, d.h. mit der innenpolitischen Ordnung des Staates. In 

der Ära der Clinton-Administration in den Jahren 1993 bis 2001, d.h. nach dem Ende des 

Kalten Krieges und dem Kollaps der Sowjetunion, änderte sich jedoch die Konnotation 

und die Adressaten des Begriffes „Schurkenstaaten“ gehörten nun außenpolitisch, „vor 

                                                
512 Beck: Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, 266 f. 
513 Zu den „Schurkenstaaten“, d.h. zu den Staaten, die die amerikanische Politik und die Rhetorik der Politi-
ker mit dem Begriff „rogue regimes“ oder „rogue states“ illustrieren, Gründen dieser Kategorisierung und 
zukünftigen Szenarien der Außenpolitik dieser Staaten und der Politik der Vereinigten Staaten von Amerika 
gegenüber diesen Staaten vgl. Raymond Tanter: „Rogue Regimes: Terrorism and Proliferation“. New York: 
St. Martin’s Griffin 1999. 
514 NSS, 2002, 14. 
515 Zwischen 1997 bis 2000 „taucht das Wort [roque states, Anm. der Verfasserin] am häufigsten auf (in 31% 
der Reden Clintons, in 17 % der Reden Albrights), manchmal im Wechsel mit zwei oder drei Synonymen, 
outcast, outlaw nation oder pariah state. Reagan hatte den Terminus outlaw bevorzugt, George Bush hatte 
auch von renegade gesprochen.“ Jacques Derrida: „Schurken. Zwei Essays über die Vernunft“. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 2003, 135 (Hervorhebung im Original). 
516 Ebd., 11. 
517 Robert S. Litwak: „Rogue States and US Foreign Policy: Containment After the Cold War“. Washington, 
DC: Woodrow Wilson Center Press 2000, 3. 



128  

allem mit Verweis auf den bereits damals so genannten internationalen Terrorismus“, zu 

den relevanten Bedrohungen für den internationalen Frieden und die Sicherheit.518  

Nach John Rawls nehmen „Schurkenstaaten“ oder „outlaw states“ verschiedene Formen an 

– von Staaten ohne kleinste Spuren von Freiheit, Recht oder Gerechtigkeit und mit einem 

Staatsapparat, der nur auf Terror und Zwang orientiert ist, wie Deutschland in der Zeit des 

Nationalsozialismus, bis zu Staaten wie der Habsburger Monarchie oder dem monarchisti-

schen Frankreich. Diese beiden Monarchien verbreiteten ihre religiösen oder politischen 

Standpunkte in Europa – und zwar mit dem Ziel, die besiegten Völker zu beherrschen und 

von ihrem Reichtum zu profitieren: „Sie hofften darauf, ihre Religion und Kultur zu ver-

breiten und strebten nach Herrschaft und Ehre, von Wohlstand und territorialer Ausbrei-

tung ganz zu schweigen.“519  

Was klassifiziert die Literatur mit dem Begriff „Schurkenstaat“? Einen Staat, welcher zu 

gravierenden Menschenrechtsverletzungen anstiftet, diese protegiert oder tätig toleriert 

und/oder weitere Staaten der internationalen Gemeinschaft unbegründet angreift. Liberale 

Staaten und Gesellschaften, d.h. „wohlgeordnete liberale und achtbare Völker“520, haben 

das Recht, diese „Schurkenstaaten“ anzugreifen, so John Rawls: „Ein Schurkenstaat, der 

diese Rechte [Menschenrechte; Anm. der Verfasserin] verletzt, muss verurteilt werden und 

kann in schwerwiegenden Fällen zwangsmäßigen Sanktionen und sogar Interventionen 

unterworfen werden.“521 In diesem Sinne rechtfertigt in seinem Verständnis der Schutz der 

Menschenrechte in „Schurkenstaaten“ militärische Intervention gegen sie und gegen das 

völkerrechtliche Prinzip der Souveränität: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
518 Derrida: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, 134. 
519 John Rawls: „Das Recht der Völker“. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2002, § 15, 15.1. 
520 Ebd., § 10, 10.3. 
521 Ebd. 



129  

„Auch kann ein Volk sich nicht über seine Verurteilung durch die Weltgesellschaft beklagen, 
wenn seine heimischen Institutionen Menschenrechte oder die Rechte von Minderheiten in 
ihm verletzen. Das Recht eines Volkes auf Unabhängigkeit und Selbstbestimmung schützt es 
nicht vor einer solchen Verurteilung und in schwerwiegenden Fällen nicht einmal vor 
zwangsweisen Interventionen durch andere Völker.“522 

 

Für die (gegenwärtige) amerikanische Regierung sind „Schurkenstaaten“ die Staaten, die 

den (internationalen) Terrorismus unterstützen, d.h. „states sponsors of terrorism“. Dies 

sind gegenwärtig Kuba, Iran, Sudan und Syrien.523 Für viele amerikanische Intellektuelle 

wie Noam Chomsky oder Robert S. Litwak sind jedoch die Vereinigten Staaten „[d]er per-

verseste und gewalttätigste, der destruktivste der rogue states“.524 Robert S. Litwak legt in 

seinem Buch „Rogue States and US Foreign Policy“ seinen Begriff des „Schurkenstaates“ 

dar: „‘A rogue State is whoever The United States says it is.’“525 Für Jacques Derrida ist 

der politische und militärische Eifer der Amerikaner um universelle oder amerikanisierte 

Demokratie der Grund der negativen Wahrnehmung Amerikas.526 Diese Demokratie „ver-

langt […] nach einer Supersouveränität“, die das Recht hat, im Namen dieser Universalität 

der demokratischen Staatsführung „schurkische“, nichtdemokratische Staaten „anzupran-

gern, sie der Rechtsverletzungen und Rechtsverstöße, der Perversionen und Verirrungen zu 

bezichtigen“. So haben im Sinne ihres Imperialismus die Vereinigten Staaten eigenmächtig 

das Recht konzipiert, indem sie „als Garanten des Völkerrechts auftreten und über Krieg, 

Polizeioperationen oder Friedenserhaltung beschließen“, nur „weil sie die Macht dazu ha-

ben“.527 Sie, die Vereinigten Staaten und ihre Verbündeten, seien „selbst zuallererst rogue 

                                                
522 Rawls: „Das Recht der Völker, § 4, 4.2. Er skizziert in der Fußnote zu seiner „Theorie des gerechten Krie-
ges. Das Recht, Krieg zu führen“ (§ 13) „eine entwickelte Gesellschaft […], die derjenigen der Azteken äh-
nelt. Obwohl sie für alle gesetzestreuen Mitglieder der Gesellschaft der Völker harmlos ist, hält sie ihre eige-
nen unteren Klassen als Sklaven und die jüngeren Mitglieder stehen in den Tempeln für Menschenopfer zur 
Verfügung.“ Bei diesen Gesellschaften sei „eine gewaltsame Intervention erforderlich“. Wenn nämlich „die 
Vergehen gegen die Menschenrechte ungeheuerlich sind und die Gesellschaft nicht auf die Auferlegung von 
Sanktionen reagiert, wäre eine solche Intervention zur Verteidigung der Menschenrechte akzeptabel und 
erforderlich.“ Ebd., Fußnote 6, Teil III, 238 f. So ratifiziert John Rawls die Maßnahme des militärischen 
Eingreifens „als letztes Mittel […] zur Unterbindung einer menschenverachtenden Innenpolitik“. Michael 
Becker/Johannes Schmidt/Reinhard Zintl: „Politische Philosophie“. Paderborn: Ferdinand Schöningh 2006, 
364. Walter Pfannkuche sieht jedoch im Rawls’schen Interventionsrecht praktische Detailmängel: „Er über-
geht die wichtige Frage, wer sich auf welche Weise ein Interventionsrecht zuschreiben kann. Genügt dazu 
das Urteil eines Staates oder einer Staatengruppe, die sich für hinreichend liberal halt, um über diese Dinge 
befinden zu können? Oder bedarf es der Zustimmung eines mehr supranationalen Gremiums? Und handelt es 
sich dabei nur um ein Recht, das man wahrnehmen kann oder auch nicht? Die beunruhigende Frage ist doch 
eher die, ob es auch eine Pflicht zu solchen humanitären Interventionen gibt. Und wenn ja, wer ist dann der 
Verpflichtete? Hier bleiben Rawls Reflexionen hinter dem in der politischen Praxis mittlerweile etablierten 
Problembestand und -bewußtsein weit zurück.“ Walter Pfannkuche: „Supranationale Gerechtigkeit“. In: 
Zeitschrift für philosophische Forschung, 56: 1 (2002), 132-145. Hier: 136.   
523 Website des amerikanischen Auswärtigen Amtes: http://www.state.gov/s/ct/c14151.htm (Abruf am 3. 
März 2009). 
524 Derrida: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, 13 (Hervorhebung im Original). 
525 Ebd., 136; zitiert nach Litwak: Rogue States and US Foreign Policy: Containment After the Cold War. 
526 Derrida: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, 143. 
527 Ebd. 



130  

States“, definiert Derrida.528 Für Noam Chomsky benutzen die Politiker den Begriff 

„Schurkenstaaten“ „zum einen propagandistisch, um ausgewählte Feinde zu kennzeichnen, 

zum anderen wörtlich, um damit Staaten zu beschreiben, die sich selbst an internationale 

Regeln und Abmachungen nicht gebunden fühlen.“529 Für ihn sind die mächtigsten Staa-

ten, und hier sind die Vereinigten Staaten der Pionier, die Staaten, die keine internationalen 

Regeln und Verträge tolerieren, und so das Paradebeispiel der Schurkenstaaten.530  

Für die Bush-Doktrin von der „präemptiven“ Kriegsführung wäre diese Kritik gewiss un-

erwünscht und unbegründet. Die Doktrin meinte dagegen, dass nicht die Präsenz der 

„Schurkenstaaten“ im internationalen System die Sicherheit der Vereinigten Staaten von 

Amerika und der (friedlichen) internationalen Staatengemeinschaft gefährden würde, son-

dern die Verbindung dieser „Schurkenstaaten“ mit dem internationalen Terrorismus. Die 

Bush-Regierung befürchtete nämlich die Proliferation von Massenvernichtungswaffen der 

„Schurkenstaaten“ in die Hände der Terroristen und ihrer Netzwerke wie al-Qaida. George 

W. Bush schilderte in seinen Ausführungen (die zur Doktrin avancierten) die beunruhigen-

de Gefahr des irakischen Regimes Saddam Husseins für die Vereinigten Staaten von Ame-

rika sowie für die „freie“ Welt, und er markierte so im Jahr 2002 die zukünftigen Rechtfer-

tigungen der amerikanischen Invasion im Irak im Jahr 2003 – den Krieg gegen den Terror, 

d.h. gegen den Staat, der diesen Terror unterstützt: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
528 Derrida: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, 144 (Hervorhebung im Original). 
529 Noam Chomsky: „War Against People: Menschenrechte und Schurkenstaaten“. München/Zürich: Piper 
2008³, 7. 
530 Ebd. Nach dem Mauerfall in Berlin im November 1989 haben die amerikanischen Präsidenten ihre 
aggressive Außenpolitik unter dem Deckmantel des „neuen Humanismus“ bzw. ihres „historischen Auf-
trag[s] […] den leidenden Völkern überall auf der Welt Gerechtigkeit und Freiheit zu bringen und die 
Menschenrechte zu verteidigen, wenn nötig, mit Gewalt – woran sie während der Jahre des Kalten Krie-
ges gehindert worden waren“, nur verschleiert, so der Autor. Ebd., 61. Seit dem Kollaps der Sowjetunion 
hätten die Amerikaner in den außenpolitischen Strategien „keine Hemmungen mehr […], denn die Rus-
sen würden nicht mehr, wie zuvor, in einem anderen Teil der Welt darauf reagieren.“ Ebd., 69. 



131  

„It [der Irak; Anm. der Verfasserin] is seeking nuclear weapons. It has given shelter and sup-
port to terrorism, and practices terror against its own people. The entire world has witnessed 
Iraq’s eleven-year history of defiance, deception and bad faith. […] We agree that the Iraqi 
dictator must not be permitted to threaten America and the world with horrible poisons and 
diseases and gases and atomic weapons. […] While there are many dangers in the world, the 
threat from Iraq stands alone – because it gathers the most serious dangers of our age in one 
place. Iraq’s weapons of mass destruction are controlled by a murderous tyrant who has al-
ready used chemical weapons to kill thousands of people. This same tyrant has tried to dom-
inate the Middle East, has invaded and brutally occupied a small neighbor, has struck other 
nations without warning, and holds an unrelenting hostility toward the United States. […] 
We know that Iraq and the al Qaeda terrorist network share a common enemy – the United 
States of America. […] Iraq could decide on any given day to provide a biological or chemi-
cal weapon to a terrorist group or individual terrorists. Alliance with terrorists could allow 
the Iraqi regime to attack America without leaving any fingerprints.“531  

 

Die Zeit sei reif für das Entschärfen des dämonischen Diktators, rief Bush, und dieses sei 

die höchste Pflicht des amerikanischen Volkes und seiner Truppen – die Rettung des Frie-

dens der Menschheit, und zwar noch bevor die Gefahr so gravierend ist, dass sie die Po-

tentialität der Verteidigung ganz eliminieren kann: „The time for denying, deceiving, and 

delaying has come to an end. Saddam Hussein must disarm himself – or, for the sake of 

peace, we will lead a coalition to disarm him“, denn „danger is already significant, and it 

only grows worse with time.“532  

 

3.3.1 Der Terrorismus – eine Begriffsklärung533 
 

3.3.1.1 Ein Begriff und seine Geschichte 
 

Der amerikanische Experte für Terrorismus Bruce Hoffman notiert zentrale Eigenschaften 

des Terrorismus: Er hat politische Ziele und Motive, seine physische Gewalt hat primär 

psychologische Effekte, seine Gruppen sind in konspirativen Terrorzellen mit oder ohne 

Kommandoketten organisiert und diese Gewalt praktizieren Gruppen/Täter, die nichtstaat-

liche oder substaatliche Akteure sind.534 Im Sinne dieser Eigenschaften ist der Terrorismus 

„bewusste Erzeugung und Ausbeutung von Angst durch Gewalt oder die Drohung mit Ge-

                                                
531 „President Bush Outlines Iraqi Threat“. Remarks by the President on Iraq, October 7, 2002. Webseite 
des Weißen Hauses unter Präsident George W. Bush: http://georgewbush-
whitehouse.archives.gov/news/releases/2002/10/20021007-8.html (Abruf am 15. Mai 2009). 
532 Ebd. 
533 Für eine detaillierte Darlegung der Historie des Terrorismus vgl. Caleb Carr: „Terrorismus – die sinnlose 
Gewalt: Historische Wurzeln und Möglichkeiten der Bekämpfung“. München: Heyne 2002. 
534 Bruce Hoffman: „Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt“. Frankfurt am 
Main: Fischer Taschenbuch Verlag 2008, 79 f. 



132  

walt zum Zweck der Erreichung politischer Veränderungen“.535 Im Bericht der „Policy 

Working Group on the United Nations and Terrorism“536 aus dem Jahr 2002 ist der Terro-

rismus „essentially a political act. It is meant to inflict dramatic and deadly injury on civil-

ians and to create an atmosphere of fear, generally for a political or ideological (whether 

secular or religious) purpose. Terrorism is a criminal act, but it is more than mere criminal-

ity.“537 Der Terrorismus ist die „Gewaltstrategie nichtstaatlicher Akteure, die aus dem Un-

tergrund agieren und systematisch versuchen, eine Gesellschaft oder bestimmte Gruppen in 

Panik und Schrecken zu versetzen, um nach eigener Aussage politische Ziele durchzuset-

zen.“538 

Die Terroristen oder Terrorgruppen sind jene Personen/Personengruppen, die „sich beim 

Einsatz von Gewalt in signifikanter Weise terroristischer Mittel und Taktiken bedienen“.539 

Diese Begriffsbestimmung grenzt sie gegenüber Tätern ein,  

 
„die entweder mit ihren Aktionen kein politisches Ziel verfolgen (z.B. Amokläufer, Serien-
mörder, Auftragskiller) oder aber mit Hilfe einer einzigen Tat versuchen, politische Verhält-
nisse zu ändern, ohne gleichzeitig die Gesellschaft in Panik versetzen zu wollen (z.B. ‚Ty-
rannenmord‘).“540  

 

Zugleich unterscheiden sich die terroristischen Gewalttaten von staatlich organisierten  

 
„Verbrechen an der Zivilbevölkerung insgesamt oder an einzelnen Personen, die in der poli-
tikwissenschaftlichen, völker- bzw. strafrechtlichen Terminologie üblicherweise unter Be-
griffen wie Kriegsverbrechen, Verbrechen gegen die Menschlichkeit, Genozid, Folter, extra-
legale Tötung oder politischer Mord firmieren.“541 

 

Die Geburtsstunde des Begriffes Terrorismus ist die Französische Revolution. Im Gegen-

satz zum gegenwärtigen Verständnis hatte der Begriff in den Zeiten der Revolution „einen 

                                                
535 Hoffman: „Terrorismus – der unerklärte Krieg, 80. 
536 Das Ziel der internationalen Expertengruppe ist im 4. Punkt des Berichts beschrieben: „The Group deter-
mined that its report should place the role of the United Nations in the struggle against terrorism in context, 
prioritize the Organization’s activities regarding the issue, and contain a set of specific recommendations on 
how the United Nations system might function more coherently and effectively in this very complex field.“ 
Policy Working Group on the United Nations and Terrorism (Annex to A/57/273-S/2002/875). Webseite der 
globalsecurity.org:  
http://www.globalsecurity.org/security/library/report/2002/un-wrkng-grp-terrorism-intro.htm (Abruf am 11. 
April 2009). 
537 Policy Working Group on the United Nations and Terrorism, Paragraph 13 (Abruf am 11. April 2009). 
538 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 21. 
539 Ebd. 
540 Ebd. 
541 Ebd. 



133  

entscheidenden positiven Beiklang.“542 Das régime de la terreur der Jahre 1793 und 1794 

„wurde als ein Instrument zur Durchsetzung von Ordnung errichtet anlässlich der vorüber-

gehenden anarchischen Periode der Unruhen und Aufstände, die auf die Erhebung von 

1789 folgten.“543 Den Terror dieser beiden Jahre schildert man zutreffend als ein Instru-

ment des revolutionären Staates und nicht als Waffe der nichtstaatlichen Akteure gegen 

den souveränen Staat wie in der gegenwärtigen Politik. Jedoch prägen den Terror der Fran-

zösischen Revolution und den Terrorismus des 21. Jahrhunderts nicht nur inhaltliche Un-

terschiede, denn der Terrorismus der Französischen Revolution und der gegenwärtige in-

ternationale Terrorismus sind beide sehr organisiert und systematisch in ihren Präparatio-

nen und in der Wahl ihrer Ziele. Beide dienen der zwingend notwendigen Erschaffung ei-

ner „besseren“ Gesellschaft. Der 

 

„‚Terrorismus‘ der Französischen Revolution [hatte] zumindest zwei Schlüsseleigenschaften 
mit seiner modernen Variante gemeinsam. Erstens war das régime de la terreur weder ziel-
los noch blind, wie man es dem Terrorismus heute so oft unterstellt, sondern es war vielmehr 
organisiert, zielbewusst und systematisch. Zweitens bestand sein Ziel und seine Rechtferti-
gung – wie beim gegenwärtigen Terrorismus – in der Schaffung einer ‚neuen und besseren 
Gesellschaft‘ anstelle eines ganz und gar korrupten und undemokratischen politischen Sys-
tems.“544 

 

Das 19. Jahrhundert prägten universalistische Ideologien wie der Kommunismus und der 

Nationalismus, und dieses hat gewiss die Formen des Terrorismus und seine Akteure stark 

beeinflusst. Die (politischen) Terroristen des 19. Jahrhunderts nennt man radikale Nationa-

listen und Revolutionäre – wie die irischen Terrororganisationen, die gegen das britische 

Imperium für die Irische Republik kämpf(t)en.545 Die Revolutionäre nagten an europäi-

schen Reichen der Habsburger oder der Osmanen, wie z.B. die Organisation „Mlada Bos-

na“, die sich in Bosnien und Herzegowina gegen die habsburgische Oberhoheit wandte.546 

Dagegen kämpften anarchistische Bewegungen für herrschaftsfreie Gesellschaften, wie 

z.B. die russische terroristische Bewegung „Narodnaja Wolja“ (sie ermordete 1881 den 

russischen Zaren Alexander II.): „Zum Zweck der größtmöglichen Freiheit für das Indivi-

                                                
542 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 23 (Hervorhebung im 
Original). 
543 Ebd., 23 f.; vgl. Adrian Guelke: „The Age of Terrorism and the International Political System“. Lon-
don/New York: I.B. Tauris Publishers 1998, 3. 
544 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 24 f. (Hervorhebung im 
Original). 
545 Ebd., 31 ff. 
546 Ebd., 36 ff. 



134  

duum sollen staatliche und kirchliche Institutionen mit ihren Regelwerken und Machtappa-

raten aufgelöst werden.“547 

In den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts änderte der Terrorismus dann sein Gesicht, denn 

nun transformiert er sein Wesen und sein Wirken zum Instrument der totalitären Staaten 

und ihrer Diktatoren zur Unterdrückung politischer Gegner und zur Kontrolle der Massen: 

 

„In Deutschland war die Übernahme des höchsten politischen Amtes durch Hitler wie auch 
in Italien durch Mussolini jeweils stark von der ‚Straße‘ bestimmt worden – also von der 
Mobilisierung und dem Einsatz von Schlägerbanden in braunen oder schwarzen Hemden, 
um politische Gegner zu stören und einzuschüchtern und andere Sündenböcke zwecks öf-
fentlicher Demütigung und späterer ‚Erledigung‘ aufzustöbern.“548 

 

Nach dem Zweiten Weltkrieg triumphierte dann wieder der revolutionäre Beiklang des 

Terrorismus angesichts der nationalistischen und antikolonialistischen Befreiungskriege 

gegen europäische Imperien. Diese Phase gilt als Geburtsstunde des Begriffes „Freiheits-

kämpfer“, um den Unterschied zwischen dem Terrorismus und dem Freiheitskampf gegen 

koloniale Unterdrückung zu markieren. Der Begriff des Freiheitskämpfers und seine Inter-

nationalisierung sind das „Ergebnis der politischen Anerkennung, die die internationale 

Gemeinschaft (deren Sympathie und Unterstützung von vielen dieser Bewegungen aktiv 

gepflegt wurde) den Kämpfen für die nationale Befreiung und die Selbstbestimmung zu-

kommen ließ“.549  

In den späten 60er und 70er Jahren des 20. Jahrhunderts beinhaltete der Begriff des Terro-

rismus neben revolutionären Bewegungen gegen Kolonialmächte „auch nationalistische 

und separatistische Gruppen außerhalb kolonialer oder neokolonialer Strukturen“, wie z.B. 

die Palästinensische Befreiungsorganisation PLO („Palestine Liberation Organization“), 

die Québecer separatistische Organisation FLQ („Front de libération du Québec“ – Front 

für die Befreiung Québecs) oder die baskische ETA („Euskadi Ta Askatasuna“ – Basken-

land und Freiheit).550 Gruppen und Bewegungen mit ideologischen Motiven (die radikale 

Linke) sind z.B. die „Rote Armee Fraktion“ (RAF) in Deutschland oder die Roten Briga-

den („Brigate Rosse“) in Italien. Diesen beiden Gruppierungen „geht bzw. ging es um die 

Veränderung einer nationalen Ordnung – sei es die Schaffung eines eigenen Staates, sei es 

                                                
547 Johannes Dillinger: „Terrorismus: Wissen was stimmt“. Freiburg u.a.: Herder 2008. 
548 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 40. 
549 Ebd., 44. 
550 Ebd. 



135  

das Ende von Fremdherrschaft, sei es eine veränderte Staats- und Regierungsform (Anar-

chismus, Sozialismus, Rechtsdiktatur, Gottesstaat etc.).“551 

Mit der palästinensischen PLO sind dagegen die Internationalisierung des Terrorismus und 

seine moderne, die transnational operierende und streng gegen die Zivilisten orientierte 

Form verknüpft. Die Geburtsstunde des modernen international operierenden Terrorismus 

ist der  

 
„22. Juli 1968. An jenem Tage kidnappten drei bewaffnete palästinensische Terroristen der 
Volksfront für die Befreiung Palästinas (PFLP) (eine der sechs Gruppen, die damals gemein-
sam die Palästinensische Befreiungsfront [PLO] bildeten) ein israelisches El-Al-
Verkehrsflugzeug auf dem Weg von Rom nach Tel Aviv.“552  

 

Diese Flugzeugentführung sendete ein klares politisches Signal der palästinensischen Ter-

roristen an den israelischen Staat. Die Entführer bezweckten mit ihrer Aktion erstens den 

Austausch der Geiseln im Flugzeug gegen die in Israel inhaftierten palästinensischen Ter-

roristen. Zweitens planten die Terroristen sorgfältig, das Flugzeug der israelischen staatli-

chen Luftfahrtlinie zu entführen und so symbolisch den israelischen Staat anzugreifen. 

Drittens zwangen die Entführer den israelischen Staat/die Regierung, mit ihnen zu verhan-

deln, und so ihre Lage des nichtstaatlichen, subversiven Akteurs in die De-facto-

Vertretung des palästinensischen Volkes in Israel umzufunktionieren. Und viertens interna-

tionalisierte diese Flugzeugentführung den Terrorismus, denn diese spektakuläre Tat gegen 

Zivilisten führte zu einer sensationellen Medienpräsenz der Entführer, ihrer Organisation 

und ihrer Ziele.553  

Mit dieser Entführung des Flugzeugs der israelischen Fluggesellschaft am 22. Juli 1968 

veränderte sich demnach das Gesicht des Terrorismus drastisch. Der Erfolg der PLO in der 

Sensibilisierung der Weltöffentlichkeit für ihr Leiden unter der israelisch-jüdischen Flagge 

diente als Muster „für ähnlich entrechtete ethnische und nationale Minderheitsgruppen 

überall auf der Welt“554 und für eine neue Methodik der terroristischen Operationen, „die 

in anderen als ihren eigenen Ländern durchgeführt wurden und in die Angehörige fremder 

Staaten direkt verwickelt waren“:555  

 

                                                
551 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 40. 
552 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 110; vgl. Guelke: The 
Age of Terrorism and the International Political System, 54. 
553 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 110 f.  
554 Ebd., 112. 
555 Ebd. 



136  

„Zum ersten Mal begannen Terroristen, regelmäßig von einem Land zum anderen zu reisen, 
um Angriffe durchzuführen. Und sie fingen damit an, beliebige Menschen aus dritten (unbe-
teiligten) Ländern als Opfer auszuwählen, die wenig, wenn überhaupt etwas, mit der Sache 
oder den von Terroristen beklagten Missständen zu tun hatten.“556  

 

Vor dieser Flugzeugentführung zielte die politische Gewalt der Terrorgruppen des 20. 

Jahrhunderts gegen Personen im Inland (Heimat der Terroristen), die zugleich „Repräsen-

tanten“ des Systems sind: „Typischerweise zählen dazu Politiker, hohe Beamte, Diploma-

ten, Militärs, Polizisten, Richter, Unternehmer oder auch führende Wissenschaftler.“557 

Diese Veränderlichkeit des Terrorismus in der Geschichte, die ich dargestellt habe, und 

seine verschiedenen Formen – Staatsterrorismus, politischer Terrorismus, ethnischer Terro-

rismus, anarchistischer (antistaatlicher) Terrorismus oder religiöser Terrorismus558 –

erschweren seine einheitliche Definition. „[T]o formulate a definition that covers all kinds 

of terrorism“559 ist schier utopisch und die Autoren Alex P. Schmid und Albert J. Jongman 

zählen sogar 109 unterschiedliche Definitionen von Terrorismus.560  

 

3.3.1.2 Die Hauptformen des Terrorismus561 
 

Bei den Motiven unterscheidet Peter Waldmann zwischen folgenden vier Hauptformen des 

Terrorismus: dem sozialrevolutionären Terrorismus, dem ethnisch-nationalistischen Terro-

rismus, dem religiösen Terrorismus und dem vigilantistischen Terrorismus: 

- Der sozialrevolutionäre Terrorismus, wie z.B. der der deutschen „Rote Armee 

Fraktion“ (RAF) 

Gegründet in den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts zielten die verübten Anschläge dieser 

Form des Terrorismus auf substanzielle „Umwälzungen der Besitz- und Herrschaftsver-

hältnisse, vor allem in den hochindustrialisierten Ländern“.562 Zum Zweck dieser sozialre-

volutionären terroristischen Bewegungen gehörten tiefgreifende politische, wirtschaftliche 

                                                
556 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 111. 
557 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 41. 
558 Wim Smit: Beyond Paralysing Fear and Blind Violence. Terrorism, Counter-Terrorism and the Violation 
of Human and Civil Rights. In: Wim Smit (ed.): „Just War and Terrorism: The End of the Just War Con-
cept?“ Leuven/Dudley, MA: Peeters 2005, 107-164. Hier: 126. 
559 Ebd. 
560 Ebd., 124: vgl. Alex P. Schmid/Albert J. Jongman: „Political Terrorism: A New Guide to Actors, Authors, 
Concepts, Data Bases, Theories, & Literature“. New Brunswick, NJ/London: Transaction Publishers 2008³, 5 
f. 
561 Vgl. zur Einführung: Wilhelm Dietl/Kai Hirschmann/Rolf Tophoven (Hrsg.): „Das Terrorismus-Lexikon: 
Täter, Opfer, Hintergründe“. Frankfurt am Main: Eichborn AG, 2006; Walter Laquer: „Die globale Bedro-
hung: Neue Gefahren des Terrorismus“. München: Econ Taschenbuch 2001. 
562 Peter Waldmann: Terrorismus. In: Dieter Nohlen (Hrsg.): „Kleines Lexikon der Politik“. München: C.H. 
Beck 2003³, 523-528. Hier: 524. 



137  

und gesellschaftliche Veränderungen. Ihre terroristischen Angriffe „zielen in der Regel 

darauf ab […] eine Revolution des Volkes, bzw. einen ‚Volkskrieg‘, zu initiieren und in 

Gang zu bringen, das heißt, sie richten sich an breite Teile der Bevölkerung als ihr ‚revolu-

tionäres Subjekt‘“563, die es zu mobilisieren hieß. Die RAF-Terroristen haben ihre Angriffe 

auf Repräsentanten des deutschen Staates als „Kampf gegen ein imperialistisches Weltsys-

tem, das die sogenannten Entwicklungsländer ausbeutete“564 verstanden. Ihr Ziel war es, 

die aggressive Politik des Westens gegen die Entwicklungsländer zurück in die westlichen 

Staaten zu tragen.565 Ihre Ziele realisierten sie jedoch nie, und mit dem Kollaps der Sow-

jetunion im Jahr 1989/90 „büßten sie […] jegliche Bedeutung ein.“566 

- Der ethnisch-nationalistische Terrorismus, wie z.B. der der Basken oder Nordiren 

Hinter dieser noch gegenwärtig aktiven Form des Terrorismus und terroristischer Bewe-

gungen  

 
„stehen militante Organisationen von Minderheitspopulationen, die sich oft durch eine eige-
ne Tradition und Sprache, vor allem jedoch durch ein spezifisches Identitätsbewusstsein, das 
mit dem Anspruch auf ein bestimmtes Gebiet gekoppelt ist, von der jeweiligen Mehrheitsbe-
völkerung des betreffenden Nationalstaates abheben.“567  

 

Für Ulrich Beck ist diese Form des Terrorismus der „alte“ Terrorismus im Unterschied 

zum „transnationalen Terrorismus à la Al Qaida“.568 Er ist national oder ethnisch motiviert 

und „auf die Gründung eines eigenen nationalen oder ethnischen Staates gerichtet (so ist 

sein Erfolg definiert).“569 Das Ziel der ethnisch-nationalistischen Terrorbewegungen ist die 

„Befreiung einer (ethnischen oder nationalen) Bevölkerungsgruppe von Fremdherrschaft 

und Unterdrückung“.570 Die Mitglieder dieser Bewegungen „betrachten sich dabei als Re-

präsentanten der eigenen nationalen Gemeinschaft, die sie verteidigen und für deren Rech-

te sie kämpfen.“571  

                                                
563 Stefan Malthaner: Terroristische Bewegungen und ihre Bezugsgruppen. Anvisierte Sympathisanten und 
tatsächliche Unterstützer. In: Peter Waldmann (Hrsg.): „Determinanten des Terrorismus“. Weilerswist: Vel-
brück Wissenschaft 2005, 85-138. Hier: 99. 
564 Dillinger: Terrorismus: Wissen was stimmt, 45. 
565 Ebd. 
566 Waldmann: Terrorismus, 524. 
567 Ebd. 
568 Beck: Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, 267. 
569 Ebd. 
570 Malthaner: Terroristische Bewegungen und ihre Bezugsgruppen. Anvisierte Sympathisanten und tatsäch-
liche Unterstützer, 92. 
571 Ebd. 



138  

Beispiele wie das von Nelson Mandela und seiner Partei bestätigen, dass in manchen Fäl-

len „die Terroreliten von heute“ die Regierungsmitglieder oder Staatsoberhäupter „von 

morgen“ sind.572 

- Der religiöse Terrorismus, wie der von al-Qaida oder der japanischen Aum-Sekte 

Der religiöse Terrorismus umfasst terroristische Aktionen im religiösen Kontext, d.h. terro-

ristische Aktionen mit religiösem Impetus. Religiös motivierte Terroristen „haben eine 

stark religiös ausgerichtete Agenda (z.B. Errichtung eines Gottesstaates, Einführung be-

stimmter Gebote)“ oder sie können „einen deutlichen Jenseitsbezug aufweisen (z.B. Erlö-

sung durch Gewalttaten, Eingang ins ‚Paradies‘)“.573 So ist der „Ausgangspunkt der Moti-

vation und Zielsetzung […] religiöser Terroristen allgemein […] eine wahrgenommene 

Bedrohung des Glaubens und der religiösen Gemeinschaft“.574 Für Johannes Dillinger ist 

die Motivation des religiösen Terrorismus, d.h. des religiös-fundamentalistisch motivierten 

Terrorismus, die „Anpassung der Ordnungssysteme von Staat und Gesellschaft“, und zwar 

an „religiöse begründete Konzepte“ der Terroristen.575 Vom Standpunkt der Terroristen 

bedrohen äußere Feinde ihre Religion und Glaubensgemeinschaft oftmals in Form einer 

umfassenden Verschwörung feindlicher Mächte wie z.B. durch den Welt-Zionismus576. 

Zugleich würde sich ihre Glaubensgemeinschaft „beeinflußt durch verderbliche Einflüsse 

von außen, zunehmend vom wahren Glauben“577 loslösen, befürchten die religiösen Terro-

risten. Zum Schutz ihres Glaubens, zur „Rückkehr zur Religion“578 bekämpfen sie ihre 

Feinde im Glauben „an einen göttlichen Befehl oder an eine heilige Notwendigkeit“.579 Bei 

ihnen spielen geistliche, sehr charismatische Führer und Gelehrte „eine zentrale Rolle. Sie 

sind für die Ideologieproduktion, für die Einhaltung von Regeln und für die persönliche 

Bindung von Mitgliedern von wesentlicher Bedeutung.“580  

Bruce Hoffman konstatiert, dass sich die Zahl der religiös-terroristischen Gruppierungen 

seit dem Jahr 1992 erhöht habe und dass im Gegensatz dazu die ethnonationalistischen 

und/oder separatistischen Terrorgruppen in ihrer Zahl seit dem Ende des Kalten Krieges 

                                                
572 Beck: Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, 267; vgl. Virginia Held: 
„Legitimate Authority in Non-state Groups Using Violence“. In: Journal of Social Philosophy, 36: 2 (Sum-
mer 2005), 175-193. Hier: 175; vgl. Guelke: The Age of Terrorism and the International Political System, 9 
f. 
573 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 28. 
574 Malthaner: Terroristische Bewegungen und ihre Bezugsgruppen. Anvisierte Sympathisanten und tatsäch-
liche Unterstützer, 108. 
575 Dillinger: Terrorismus: Wissen was stimmt, 47. 
576 Malthaner: Terroristische Bewegungen und ihre Bezugsgruppen. Anvisierte Sympathisanten und tatsäch-
liche Unterstützer, 108. 
577 Ebd. 
578 Ebd. 
579 Ebd., 107. 
580 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 28. 



139  

sinken. Die Gründe sind die zahlreichen „neuen“ Bürgerkriege zwischen verschiedenen 

ethnischen oder religiösen Bevölkerungsgruppen wie in Bosnien-Herzegowina oder 

Tschetschenien, wo die Mitglieder der Terrororganisationen an der Heimatfront kämpfen 

„und infolgedessen nur noch wenig Zeit und Energie dafür übrig haben, auf dem Gebiet 

des internationalen Terrorismus aktiv zu werden.“581 Außerdem scheint es plausibel zu 

sein, dass nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion und der bipolaren Teilung der Welt 

zahlreiche neue Staaten/Nationen „ihre Souveränität und schnelle Aufnahme in die interna-

tionale Gemeinschaft“ gewonnen haben, so dass „nicht so häufig auf den internationalen 

Terrorismus zurückgegriffen werden musste, um Anerkennung für die eigenen, auf Unab-

hängigkeit gerichteten Forderungen zu finden.“582 Bei dem religiös motivierten Terroris-

mus ist die Situation diametral gegensätzlich. Seit den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts 

gewinnen der religiöse Terrorismus und seine Akteure immer mehr an Signifikanz. Die 

Sekten oder fundamentalistische Strömungen der großen Weltreligionen erschütterten die 

Staaten der Weltgemeinschaft mit ihren Terrortaten: der Nervengasangriff im März des 

Jahres 1995 auf das U-Bahn Netz in Tokio der fundamentalistischen japanischen Aum-

Sekte, der Terrorismus der radikal-islamischen Organisationen583 der palästinensischen 

Hamas, der libanesischen Hisbollah und der transnationalen Netzwerke wie al-Qaida (z.B. 

Sprengstoffanschläge im August des Jahres 1998 gegen die amerikanische Botschaft in 

Nairobi und Daressalam), der Terrorismus der antisemitischen rassistischen Bewegungen, 

z.B. der Anschlag in Oklahoma City im Jahr 1995 gegen das Murrah Federal Building mit 

dem Sitz verschiedener Regierungsbehörden in Oklahoma City oder die Ermordung des 

israelischen Premierminister Yitzhak Rabin im Jahr 1995 durch einen jüdischen religiösen 

Fundamentalisten.584 Die religiös motivierten Terroristen „orakeln“ in ihrer Gewalt einen 

sakralen Akt, die Realisierung der vom Schöpfer delegierten heiligen Pflicht. Die Gewalt 

gegen ihre Feinde, zivile wie militärische Personen und Objekte, ist in ihrem Verständnis 

nicht nur moralisch gerechtfertigt, sondern sogar ein zwingend notwendiges Mittel zur 

Realisierung ihrer heiligen Ziele: „Religion – übermittelt durch geistliche Autoritäten, die 

den Anspruch haben, für das Göttliche zu sprechen, dient daher als Mittel zur Erklärung 

aktueller Ereignisse und als Legitimationsgrundlage für die Rechtfertigung von Gewalt.“585 

                                                
581 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 143. 
582 Ebd. 
583 Peter Waldmann trägt die Gründe für die Renaissance des islamischen Extremismus in den 80er Jahren 
des 20. Jahrhunderts vor: die mangelnde Modernisierung (gesellschaftliche Unterschiede und Missstände), 
die Staatskrise (Vetternwirtschaft und Korruption der Staatsbürokratie) und die neokoloniale Situation (Kon-
servierung von kolonialen Verwaltungsstrukturen, z.B. der französischen Sprache in Algerien). Peter Wald-
mann: „Terrorismus: Provokation der Macht“. München: Gerling Akademie Verlag 1998, 109 ff. 
584 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 145 ff. 
585 Ebd., 148. 



140  

Der Unterschied zwischen dem „weltlichen“ und dem „religiösen“ Terrorismus besteht 

darin, dass sich die Mitglieder der nichtreligiösen terroristischen Gruppierungen als Teil 

des politischen oder gesellschaftlichen Systems, das sie korrigieren möchten, identifizieren 

und nicht mechanisch die zivilen Mitglieder des „fehlerhaften“ Systems, d.h. die zivile 

Bevölkerung, zu ihren Feinden zählen, sondern nur die politischen und militärischen Ent-

scheidungsträger dieses Systems. Dagegen möchten die Mitglieder der religiösen terroris-

tischen Organisationen dieses System gänzlich vernichten, denn sie identifizieren sich 

nicht mit der gegebenen gesellschaftlichen und politischen Ordnung im System. Die Mit-

glieder dieser Ordnung sind ihre Feinde, da sie nicht zu ihrer Religionsgemeinschaft gehö-

ren und automatisch gegen ihr (höheres) Wertesystem agieren. Und gerade dieses  

 
„Gefühl der Entfremdung befähigt sie auch dazu, weit zerstörerischere und tödlichere Arten 
von Terror in Betracht zu ziehen als weltlich ausgerichtete Terroristen und in der Tat eine 
weit offenere Kategorie von ‚Feinden‘ zum Ziel ihrer Angriffe zu machen, nämlich jeden, 
der nicht zur Religion oder religiösen Sekte der jeweiligen Terroristen gehört.“586 

 

- Der vigilantistische Terrorismus 

Für Peter Waldmann ist der vigilantistische Terrorismus „eine Mischform von ‚Terror‘ 

(von oben) und ‚Terrorismus‘ (von unten).“587 Die vigilantistischen Terrorakte zielen nicht 

gegen die staatliche Autorität. Im Gegenteil: Der vigilantistische Terrorismus „will diese 

[…] stärken. Allerdings auf eine spezifische Art und Weise, nämlich indem er die Gesetze 

verletzt, auf denen staatl. Autorität und Ordnung beruhen.“588 Beispiele sind die Ku-Klux-

Klan-Bewegungen in den Vereinigten Staaten von Amerika, die „parapolizeilichen und 

paramilitärischen Todesschwadronen in einigen lateinamerikanischen Staaten (etwa in Ko-

lumbien oder Guatemala), aber auch die neuen Formen des aggressiven Rechtsextremis-

mus in der BRD.“589 Den rechtsextremen Terrorismus z.B. zeichnen „Antisemitismus, 

Rassismus und Militarismus“590 aus; er richtet sich mit seinem Terror „gegen den anony-

men Staat und die dekadente Gesellschaft sowie ihre kapitalistischen bzw. jüdischen Her-

ren“591 mit dem Ziel der Errichtung „einer völkisch-rassisch umschriebenen Gemein-

schaft.“592 

 

 
                                                
586 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 149. 
587 Waldmann: Terrorismus, 525. 
588 Ebd. 
589 Ebd. 
590 Dillinger: Terrorismus: Wissen was stimmt, 39 f. 
591 Ebd., 40.  
592 Ebd. 



141  

 

3.3.1.3 Die Haupteigenschaften des modernen transnationalen Terrorismus 
 

Für Ulrich Beck ist die Haupteigenschaft des Terroristen seine Entortung. Er operiert in-

ternational, er hat zwar eine Basis (meistens reserviert für die Führungspersönlichkeiten, 

die sich aufgrund ihrer Medienpräsenz und des Kopfgeldes nationaler Regierungen verste-

cken), ist jedoch trotzdem fähig, international zu reisen und von dort seine terroristischen 

Aktionen zu organisieren und zu koordinieren, denn die „Armee“ der terroristischen Orga-

nisationen ist in ihrem Kern eine international stationierte Gruppe von Männern und Frau-

en. Doch wie bekämpft man den Feind, den man nicht lokalisieren kann, von dem man 

eigentlich nicht weiß, dass er Angriffe plant? Er lebt unter uns, perfekt getarnt in der Ano-

nymität der Großstadt: 

 

„Die Tätergruppen und ihre ‚Hintermänner‘ sind weder territorial noch staatlich fixiert und 
motiviert, sie kämpfen nicht für einen eigenen Staat – nicht zuletzt deswegen versagen die 
Kontrollmittel des Welthegemons. Denn die Macht des Staates nach innen wie nach außen 
beruht auf der Logik der Abschreckung, die wiederum auf der Todesdrohung und Todes-
furcht beruht. Diese Art von Terroristen aber kann man nicht abschrecken: Soll man Selbst-
mördern mit dem Tode drohen? Der Einsatz staatlicher Machtmittel setzt die Verfügung über 
ein Territorium oder die Eroberung eines solchen voraus. Dieser Terroristentypus verfügt 
über kein Territorium, ist auch nicht, wie der Staat, in einem solchen verwurzelt, also staats-
frei, demnach überall und nirgends präsent – ein schlechter Ansatzpunkt für militärische Ab-
schreckung und Interventionen.“593 

 

Die höchste Geheimhaltung ihrer Pläne und Akteure garantieren die terroristischen Grup-

pieren durch ihre Zellenstruktur (wie z.B. „die kämpfenden Einheiten der Hamas“ oder al-

Qaida).594 Zur Beschaffung von Waffen und Geld ist der Terrorismus in die Wege der or-

ganisierten Kriminalität inkorporiert. Der globalisierte Terrorismus mischt im Waffenhan-

del, Rauschgifthandel, in der Geldwäsche oder im „‚Handel‘ mit Entführungsopfern“595 

mit. 

Zugleich ist der Terrorismus eine sehr preiswerte Kampfstrategie. Dillinger bestätigt: „Der 

Bombenanschlag von Bali 2002 kostete etwa 35 000 Euro, die Anschläge vom 11. Sep-

tember dürften kaum 500 000 Euro gekostet haben.“596 Dies ist beinahe ohnegleichen, 

wenn man die Relation zwischen Kosten und Schäden berücksichtigt. Terroristische Grup-

pierungen benötigen keine großen Armeen, um ihre Feinde angreifen zu können. Die bas-

                                                
593 Beck: Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, 268 (Hervorhebung im Ori-
ginal). 
594 Dillinger: Terrorismus: Wissen was stimmt, 65. 
595 Ebd., 76. 
596 Ebd., 64. 



142  

kische Terrororganisation ETA z.B. „soll über zwanzig aktiv kämpfende Mitglieder verfü-

gen. Selbst wenn man jeweils ein Feld von Sympathisanten dazurechnen muss, sind diese 

Zahlen geradezu lächerlich.“597 

Für David Fromkin ist die Haupteigenschaft des Terrorismus und zugleich das akuteste 

Problem in seiner Bekämpfung die intendierte Tötung von Zivilisten. Er schildert in sei-

nem Artikel „The Strategy of Terrorism“ aus dem Jahr 1975 die grundsätzliche Kampfstra-

tegie des Terrorismus, und zwar seine willkürliche Taktik der Angriffe gegen die „un-

schuldige“ zivile Bevölkerung, um Angst und Schrecken zu verbreiten und die politische 

Ordnung zu destabilisieren:  

 

„Whereas military and revolutionary actions aim at a physical result, terrorist actions aim at 
a psychological result. But even that psychological result is not the final goal. Terrorism is 
violence used in order to create fear; but it is aimed at creating fear in order that the fear, in 
turn, will lead somebody else – not the terrorist – to embark on some quite different program 
of action that will accomplish whatever it is that the terrorist really desires.“ 598  

 

In diesem Sinne ist für Stephen Nathanson diese Intention in der Tötung von unschuldigen 

Zivilisten das substanzielle „wrongness of terrorism“, denn der moderne Terrorist steuert 

seine Aktionen nicht gegen Mitglieder des Militärs oder der Regierungen, die tatsächlich 

„control the practices that terrorists reject“.599 So verstößt er gegen das fundamentale Prin-

zip der Ethik des Krieges, gegen die Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nicht-

kombattanten.600 Die Gewaltstrategie des Terrorismus zielt auf psychologische Effekte, 

d.h. auf die Verängstigung und die Einschüchterung der Bevölkerung. Da sie „[a]ufgrund 

ihrer strukturellen Unterlegenheit“601 nicht in der Lage sind, ihren Feind „physisch zu be-

siegen oder auch Territorien zu erobern und über längere Zeit zu kontrollieren“, 602 bedie-

nen sie sich der Panik- und Schockeffekte. „Deshalb richtet sich die Gewalt gegen Ziele 

mit hohem Symbolgehalt (z.B. religiöse Orte, Denkmäler, Handels- und Bankzentren, Po-

lizeistationen und Militäreinrichtungen, Regierungs- und Parlamentsgebäude)“603 um das 

                                                
597 Dillinger: Terrorismus: Wissen was stimmt, 64. Organisationen des internationalen Terrorismus wie al-
Qaida haben dagegen eine beträchtliche Gesamtstärke ihrer Kämpfer. Rohan Gunaratna äußert in seinem 
Buch zu al-Qaida, dass die westlichen Geheimdienste, „which vary quite alarmingly in their estimates“, zäh-
len „between 10,000 and 110,000 recruits graduated from Al Qaeda training camps in Afghanistan between 
1989 and October 2001.“ Rohan Gunaratna: „Inside Al Qaeda: Global Network of Terror“. New York: Berk-
ley Books 2003, 11. 
598 David Fromkin: „The Strategy of Terrorism“. In: Foreign Affairs, 53: 4 (July 1975), 683-689. Hier: 693. 
599 Stephen Nathanson: Terrorism and the Ethics of War. In: Steven P. Lee (ed.): „Intervention, Terrorism, 
and Torture: Contemporary Challenges to Just War Theory“. Dordrecht: Springer 2007, 171-186. Hier: 172. 
600 Ebd., 173. 
601 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 22. 
602 Ebd. 
603 Ebd. 



143  

mediale Interesse zu nutzen und um den Feind (weiter) zu provozieren. Neben den Angrif-

fen gegen staatliche Einrichtungen floriert die Gewalt gegen „öffentliche Verkehrsmittel, 

Restaurants, Cafés, Diskotheken oder Marktplätze“,604 womit Terroristen „signalisieren, 

daß es im Prinzip jeden/jede treffen kann.“ 605 Für Alex J. Bellamy ist der Terrorismus in 

seinem Kern „the deliberate targeting of non-combatants for political purposes. In this 

character […] that marks terrorism out from other types of violence in contemporary nor-

mative debates.“606 Sogar die Propaganda, sie – die Terroristen – seien Freiheitskämpfer607 

gegen den repressiven Staat rehabilitiert sie nicht von der Schuld, denn „calling someone a 

‘freedom fighter’ identifies his or her goal but says nothing about the means used to pursue 

it.“608 Wenn diese „Freiheitskämpfer“ daher Strategien benutzen, welche die zivile Bevöl-

kerung zum Ziel haben, dann sind sie Terroristen – unabhängig von den Gründen ihres 

Kampfes gegen den Staat. Der nihilistische Charakter des modernen Terrorismus, der den 

moralischen und völkerrechtlichen Grundsatz, dass die Zivilisten keine rechtmäßigen Mit-

tel oder Ziele der militärischen Operationen seien, eliminiert, unterscheidet den Terroristen 

grundsätzlich vom Soldaten oder Kämpfer: 

 
„In a situation in which noncombatants are deliberately targeted and the murder of the max-
imum number of combatants is the explicit aim, using terms like ‘fighter’ or ‘soldier’ or ‘no-
ble warrior’ is not only beside the point but pernicious. Such language collapses the distance 
between those who plant bombs in cafés or fly civilian aircraft into office buildings and 
those who fight other combatants, taking the risks attendant upon military forms of 
fighting.“609 

 

Die Terroranschläge vom 11. September 2001 führten zu einer Neuinterpretation des Ter-

rorismus im Hinblick auf die Dimensionen seiner Zerstörungskraft gegen Zivilisten und 

ihre Einrichtungen, die Dimensionen seiner Gefährlichkeit im Lichte des Modus Operandi 

der Terroristen (wer ist der Nächste?, fragen sich seit diesen Anschlägen die Bürger und 

Politiker in der Welt) und schließlich die Reaktionen der angegriffenen staatlichen Struktu-

ren. 

Die zerstörerischen Dimensionen des modernen transnationalen Terrorismus gegen die 

unschuldigen Zivilisten und einen Staat, der den Angriff gar nicht rechtzeitig und verhält-
                                                
604 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 23. 
605 Ebd. 
606 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 135. 
607 „The cliché that one man’s terrorist is another man’s freedom fighter is apt. In the late 1980s, the Reagan 
administration insisted that the Nicaraguan Contras were freedom fighters combating communism. Gerald 
Kaufman, the British Labour Party’s Foreign Affairs spokesman, disagreed. Pointing to the Contras’ many 
atrocities against non-combatants, Kaufman labelled them terrorists“. Ebd., 136. 
608 Nathanson: Terrorism and the Ethics of War, 174. 
609 Jean Bethke Elshtain: „Just War Against Terror: The Burden of American Power in a Violent World“. 
New York: Basic Books 2003, 19 (Hervorhebung im Original). 



144  

nismäßig antizipieren kann, drängten schließlich zu einer militärischen Reaktion. So ver-

kündete der zum Zeitpunkt der Angriffe amerikanische Präsident George W. Bush den 

„Krieg gegen den Terror“. Die Bush-Regierung befürchtete zudem, die Terroristen „könn-

ten aus irakischen Beständen mit Waffenvernichtungswaffen versorgt werden.“610 Die 

amerikanischen und europäischen (z.B. britischen) militärischen und politischen Entschei-

dungsträger und Opinion Leaders sowie Teile der Bevölkerung sahen sich in den Terroran-

schlägen vom 11. September 2001 bestätigt, dass der nächste Schritt des Terrors der „Mas-

senvernichtungsterrorismus“ ist, d.h. die Proliferation der Massenvernichtungswaffen der 

„Schurkenstaaten“ in die Hände von Terroristen. Mit dieser Befürchtung rechtfertigte 

George W. Bush seine Invasion gegen den Irak seit März 2003. Dieser Krieg ist die Premi-

ere der neuen Sicherheitsstrategie der Vereinigten Staaten von Amerika, die präventive 

unilaterale Kriege gegen „aggression expected at some indefinite time in the future“611 

etabliert, und zwar mit der Begründung, sie seien gerecht, denn die Methoden der Be-

schwichtigung oder des Zögerns bis zur Materialisierung der Gewalt gefährdeten nur die 

nationale Sicherheit. Es sei klar, dass sich die Terroristen mit der Hilfe von „Schurkenstaa-

ten“ zum Angriff rüsten, und zwar mit Massenvernichtungswaffen, so die Bush-Regierung. 

Kann man jedoch die Berichte der Politiker und der Sicherheitsdienste zur Proliferation 

und zum Einsatz von unkonventionellen Mitteln als glaubwürdig klassifizieren? Zunächst 

zur begrifflichen Erklärung der unkonventionellen Mittel der Kriegsführung. Diese unkon-

ventionellen Mittel sind Massenvernichtungswaffen, d.h. biologische, chemische und radi-

ologische/nukleare Kampfstoffe und Waffen. Biologische Kampfstoffe zur Massenvernich-

tung sind „Krankheitserreger (Bakterien, Viren) und Gifte“ wie z.B. „Milzbrand (Anthrax), 

Pocken, Pest, Salmonellen oder das Ebola-Virus, […], Ricin“612. Zu den chemischen 

Kampfstoffen gehören „Gase und Flüssigkeiten, darunter fallen vor allem Arsine, Zyanide, 

Senfgas, […] oder Nervengas (z.B. Sarin, […]).“613 Bei radiologischen Waffen (oder 

„schmutzigen Bomben“) zündet man „beigemischte nukleare oder andere strahlungsaktive 

Materialien durch einen konventionellen Sprengsatz […], um mittels des freigesetzten ra-

dioaktiven Staubs ganze Regionen oder urbane Zentren zu verstrahlen“.614  

Nun zur Antwort auf die Frage. Die Terroristen haben heute in der Tat einen „leichteren 

Zugang zum technologischen Know-how und zu den notwendigen Materialien und Sub-

                                                
610 Hoffman: Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer Gewalt, 49. 
611 Steven P. Lee: Preventive Intervention. In: Steven P. Lee (ed.): „Intervention, Terrorism, and Torture: 
Contemporary Challenges to Just War Theory“. Dordrecht: Springer 2007, 119-133. Hier: 119. 
612 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 117. 
613 Ebd., 118.  
614 Ebd., 119.  



145  

stanzen […], als dies noch in den siebziger oder achtziger Jahren der Fall war.“615 Denn 

schließlich ist der Zugang zu Informationen in der Internetära freier und rascher und tech-

nologische Fortschritte vereinfachen die Konstruktion von Waffen und die Erzeugung von 

Kampfstoffen. Zugleich begünstigte der Zusammenbruch der Sowjetunion diese Entwick-

lung, „deren umfangreiche ABC-Waffen-Programme erhebliche Sicherheitsmängel auf-

wiesen und die ein Waffenarsenal hinterließ, das auf mehrere Nachfolgestaaten verteilt 

wurde“.616  

Matthew Bunn notiert in seinem Diskurs mit Susan B. Martin zur Wahrscheinlichkeit eines 

terroristischen Angriffs mit nuklearen Waffen, dass der nukleare Terrorangriff nur eine 

Frage der Zeit sei. Denn die Terroristen „want nuclear weapons“.617 Die ranghohen Mit-

glieder von al-Qaida  

 

„have made repeated attempts to buy the nuclear material for a nuclear bomb and to recruit 
nuclear expertise. These attempts include the well-known case in which two extremist Paki-
stani nuclear weapons scientists met with Bin Laden and his deputy Ayman al-Zawahiri in 
the summer of 2001 to discuss nuclear weapons, which reportedly included handing over a 
sketch of a nuclear bomb design and discussing other Pakistani scientists who might be re-
cruited for the effort.“618 

 

Die Terroristen können die benötigten Materialien für die Produktion von nuklearen Waf-

fen ohne Verzögerung kaufen, notiert Bunn. Denn „[n]o specific and binding global stand-

ards for how these stockpiles should be secured exist.“ So sind der Handel und die Plünde-

rung nuklearer Waffen und ihrer Bestandteile relevante Risiken für die internationale Ge-

meinschaft. Bunn schildert, dass „the highest risks of nuclear theft today are in the former 

Soviet Union, in Pakistan“. So hat Russland  

 
„the world’s largest stockpiles of nuclear weapons and materials, scattered in the world’s 
largest number of buildings and bunkers, and some serious security weaknesses remain, 
ranging from poorly trained, sometimes suicidal guards to gross underfunding of nuclear se-
curity.“619  

 

Bunn zweifelt zudem nicht an der Fähigkeit der Terroristen, die im Ausland gebauten oder 

gestohlenen nuklearen Waffen z.B. nach Amerika zu liefern, „intact or in ready-to-

                                                
615 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 120 f. 
616 Ebd., 121. 
617 Matthew Bunn: The threat is very real. In: Stuart Gottlieb (ed.): „Debating Terrorism and Counterterror-
ism: Conflicting Perspectives on Causes, Contexts, and Responses“. Washington, D.C.: CQ Press 2010, 168-
180. Hier: 169. 
618 Ebd., 170. 
619 Ebd., 171. 



146  

assemble pieces, by boat or aircraft or truck.“620 Susan B. Martin indes weist diesen Stand-

punkt resolut zurück. Sie ist der Ansicht, „[t]he possibility of nuclear terrorism is real, but 

a terrorist attack using nuclear weapons is not inevitable and is in fact unlikely.“621 Die 

Potentialität, dass die Terroristen spaltbares Material für die Produktion von nuklearen 

Waffen akquirieren, ist „a very complicated undertaking, requiring careful planning and 

research, good management, and a lot of luck. And even if a terrorist group does succeed 

in acquiring the necessary material, it will find itself only partway toward achieving a usa-

ble nuclear bomb.“622 Denn man lernt nicht aus Büchern oder aus dem Internet von der 

Herstellung kampffähiger atomarer Waffen. Die Rekrutierung von Wissenschaftlern ist 

tatsächlich ein seriöses Risiko, und dennoch ist die Nichtentdeckung dieser Vorgänge 

durch geheimdienstliche Strukturen nicht sehr wahrscheinlich. Terrorgruppen wie die ja-

panische Aum-Sekte haben tatsächlich versucht, nukleare Waffen zu kaufen und dann spä-

ter mit Hilfe von Wissenschaftlern diese zu produzieren. Jedoch  

 

„[d]ue in part to the technological challenges – and despite the enormous financial and scien-
tific resources available to this group, which dwarf those available to other known groups 
except perhaps al-Qaeda – its efforts to acquire nuclear weapons were unsuccessful.“623 
 

Ich resümiere abschließend:  Das Risiko der terroristischen Proliferation und Produktion 

von Massenvernichtungswaffen ist nicht zu hoch, ja sogar nur mäßig. Denn bei den Kennt-

nissen „der Herstellung, der Lagerung, beim Transport und beim Einsatz solcher Waffen 

bzw. waffenähnlicher Systeme“ sind die Terroristen klar im Rückstand. Für die psycholo-

gische Kriegsführung der Terrorgruppen genügen jedoch bereits die latente Gefahr des 

Worst-Case-Szenarios und die Kosten der Prävention: „Darunter fallen die Anschaffung 

und Lagerung von Impfstoffen, Investitionen in Zivil- und Strahlenschutz sowie verstärkte 

Maßnahmen zur Sicherung von öffentlicher Infrastruktur und Industrieanlagen.“624  

 

 

 

 

 

                                                
620 Bunn: The threat is very real, 175. 
621 Susan B. Martin: The threat is overblown. In: Stuart Gottlieb (ed.): „Debating Terrorism and Counterter-
rorism: Conflicting Perspectives on Causes, Contexts, and Responses“. Washington, D.C.: CQ Press 2010, 
180-200. Hier: 180. 
622 Martin: The threat is overblown, 185. 
623 Ebd., 187. 
624 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 123. 



147  

 

3.3.2 Die Theorie des Partisanen und der moderne transnationale Terrorismus625 
 

3.3.2.1 Vom wirklichen zum absoluten Feind – die Zukunft des irregulären Kämp-
fers 

 

Vor den Theorien des Begründers des Sowjetunion, Wladimir Iljitsch Lenin, und seiner 

revolutionären Ideologie hatte der irreguläre, nichtstaatliche Akteur, der Partisan, nur ei-

nen wirklichen Feind. Der tellurische Charakter des Partisanen, d.h. die territoriale Be-

schränktheit seines Kampfes, und die defensive Strategie seiner Kriegsführung, d.h. die 

Verteidigung seiner Heimat vor feindlichen Mächten, bestätigen die traditionelle Be-

schränkung der Feindschaft: „Der wirkliche Feind wird nicht zum absoluten Feind erklärt, 

und auch nicht zum letzten Feind der Menschheit erklärt.“626 Mit Lenin änderte sich das 

Verständnis des Feindes, denn im Weltbürgerkrieg gegen den Klassenfeind ist die Partei 

allmächtig und sie ist es „die dem Staat befiehlt […]. Mit der Absolutsetzung der Partei 

war auch der Partisan absolut geworden und zum Träger einer absoluten Feindschaft erho-

ben.“627 Der entscheidende Aspekt in der Transformation vom Partisanen zum Terroristen 

und von der wirklichen zur absoluten Feindschaft ist der technische Fortschritt. Der Parti-

san partizipiert an diesem Fortschritt, und die Technologie der Waffensysteme, die globale 

Infrastruktur und die weltrevolutionären Ideologen steigern seine Mobilität. Er entortet 

sich und verliert seinen traditionellen tellurischen Charakter: 

 

„Die autochthonen Verteidiger des heimatlichen Bodens, die pro aris et focis starben, die na-
tionalen und patriotischen Helden, die in den Wald gingen, alles, was gegenüber der fremden 
Invasion die Reaktion einer elementaren, tellurischen Kraft war, ist inzwischen unter eine in-
ternationale und übernationale Zentralsteuerung geraten, die hilft und unterstützt, aber nur im 
Interesse eigener, ganz anders gearteter, weltaggressiver Ziele, und die, je nachdem schützt 
oder im Stich läßt. Der Partisan hört dann auf, wesentlich defensiv zu sein. Er wird zu einem 
manipulierten Werkzeug weltrevolutionärer Aggressivität.“628 

 

                                                
625 Zur Theorie des Partisanen bei Carl Schmitt oder Herfried Münkler vgl. 6.3.2.3.  
626 Carl Schmitt: „Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen“. Berlin: 
Duncker & Humblot 1992³, 94; vgl. zur Einführung in die Theorie des Partisanen von Carl Schmitt: Gary L. 
Ulmen: Partisan warfare, terrorism and the problem of a new nomos of the earth. In: Louiza Odysseos/Fabio 
Petito (eds.): „The International Political Thought of Carl Schmitt: Terror, liberal war and the crisis of global 
order“. London/New York: Routledge 2008, 97-106.  
627 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 94. 
628 Ebd., 77 (Hervorhebung im Original). 



148  

Der Partisan stirbt somit mit der strukturellen Transformation der modernen Welt nicht 

aus.629 Die „optimale“ Welt und Gesellschaft befreit von Kriegen und Feindschaft ist für 

Carl Schmitt reine Utopie. Er ist gegen die Hoffnung, „eine unaufhaltsame, industriell-

technische Entwicklung der Menschheit würde von selbst alle Probleme, alle bisherigen 

Fragen und Antworten, alle bisherigen Typen und Situationen auf eine völlig neue Ebene 

überführen.“630 Dann „würden die Partisanen aussterben, wie die Steinzeitjäger“,631 so die 

Optimisten. Schmitt ist gegen dieses Verständnis der technisch-optimistischen Welt des 

„Neuen Menschen“632 und meint im Gegensatz zu den „Prognosen des weitverbreiteten 

technizistischen Optimismus“, dass der Partisan die Chance habe, den technischen Fort-

schritt in neuer Form zu verkraften.633 Dieser neue Typus des Partisanen sei der „Industrie-

Partisan“634 oder der moderne Terrorist im gegenwärtigen Verständnis.  

Der neue Partisan hat neue Feinde, denn er ändert mit dem technischen Fortschritt seine 

Kriegsführung. Der technisch-industrielle Fortschritt machte in der Praxis die Waffensys-

teme der Menschen zu Massenvernichtungswaffen.635 Um diese Waffen der Massenver-

nichtung zu nutzen, sie gegen Mitmenschen zu richten, benötigt die Kriegsführung eine 

adäquate Ideologie, d.h. die Determination der „höheren Werte“ des Kampfes und die abs-

trakte Wahrnehmung des Gegners, um ihn gänzlich vernichten zu können:  

 

„Die Menschen, die jene Mittel gegen andere Menschen anwenden, sehen sich gezwungen, 
diese anderen Menschen, d.h. ihre Opfer und Objekte, auch moralisch zu vernichten. Sie 
müssen die Gegenseite als Ganzes für verbrecherisch und unmenschlich erklären, für einen 
totalen Unwert. Sonst sind sie eben selber Verbrecher und Unmenschen.“636  

 

Im Partisanenkrieg löst sich der Unterschied zwischen Krieg und Frieden auf. Im zwi-

schenstaatlichen Krieg beendet der Friede zwischen Feinden den Krieg, und die postkrie-

gerische Gesellschaft normalisiert anschließend ihre Institutionen. Im innerstaatlichen 

Krieg mit dem neuen politischen Akteur neben dem Staat, dem Partisanen, endet dagegen 

der Kampf nicht mit völkerrechtlichen Friedensverträgen, sondern in der „annihilation of 

                                                
629 Der Partisan ist der neue politische Akteur, der das Monopol des Staates im Freund-Feind-Prinzip gefähr-
det. Er ist „on the one hand, a by-product of the modern state and, on the other hand, a type of political actor 
who endangers the state’s monopoly of the political.“ Slomp: The Theory of the Partisan: Carl Schmitt’s 
Neglected Legacy, 205. 
630 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 81. 
631 Ebd. 
632 Ebd., 80. 
633 Ebd., 81. 
634 Ebd. 
635 Ebd., 94. 
636 Ebd., 95. 



149  

the enemy“.637 Die Wirklichkeit der absoluten Feindschaft, die die moralische und physi-

sche Zerstörung des Feindes bezweckt, ist der Weg zum totalen Krieg ohne moralische 

Beschränkungen des Krieges und zugleich zum Sieg gegen den Feind. Der absolute Feind 

ist entmenschlicht und entrechtlicht. Denn er ist „de-humanized, i.e. regarded as a monster, 

the source of all evil.“638 

 

3.3.2.2 Der moderne Partisan – der Terrorist 
 

Für Herfried Münkler ist der Partisan ein Zwischending zwischen den beiden Idealtypen, 

dem Soldaten und dem Terroristen. Der Partisan nähert sich der Seite des Soldaten bzw. 

des Terroristen abhängig vom Verhältnis der Kräfte zwischen dem Partisanen und seinem 

Gegner:  

 
„Je stärker die Partisanen sind bzw. sich fühlen, je mehr sich also zwischen ihnen und ihrem 
Gegner ein Gleichgewicht der Kräfte herausgebildet hat, desto mehr werden sie sich der Ge-
stalt des regulären Soldaten annähern; je schwächer sie dagegen sind und je weniger sie in 
der Lage sind, mit militärischen Mitteln ihrem Gegner […] standzuhalten, desto mehr wer-
den sie sich der Gestalt des Terroristen annähern.“639  

 

Die Transformation des Partisanen zum Terroristen ist verknüpft mit der Entortung, d.h. 

der Deterritorialisierung des modernen Terroristen, seiner gigantischen Mobilität sowie mit 

der technischen Entwicklung der Waffen und der unbeschränkten Wahl der Ziele der An-

griffe. Der Partisan des 21. Jahrhunderts, der transnational operierende Terrorist, kämpft 

mit „neuesten Waffen und Maschinen“.640 Er partizipiert am technischen Fortschritt der 

Kriegsführung:  

 

„Der alte Partisan, dem das preußische Landsturmedikt von 1813 die Heugabel in die Hand 
drücken wollte, wirkt heute komisch. Der moderne Partisan kämpft mit Maschinenpistolen, 
Handgranaten, Plastikbomben und vielleicht bald auch mit taktischen Atombomben.“641  

 

Schmitt fragt sich prophetisch, ob „es eine Gewähr dafür [gibt], daß die modernen Ver-

nichtungsmittel immer in die rechten Hände fallen und daß ein irregulärer Kampf undenk-

                                                
637 Gabriella Slomp: „The Theory of the Partisan: Carl Schmitt’s Neglected Legacy“. In: History of Political 
Thought, 26: 3 (2005), 502-519. Hier: 511. 
638 Ebd., 512. 
639 Herfried Münkler: Die Gestalt des Partisanen. Herkunft und Zukunft. In: Herfried Münkler (Hrsg.): „Der 
Partisan. Theorie, Strategie, Gestalt“. Opladen: Westdeutscher Verlag 1990, 14-41. Hier: 14 f. 
640 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 77. 
641 Ebd., 79. 



150  

bar wird?“.642 George W. Bush bestätigte die pessimistischen Befürchtungen von Carl 

Schmitt und erklärte nach den terroristischen Angriffen vom 11. September 2001 mit sei-

ner Doktrin der präventiven Kriegsführung die Proliferation der Massenvernichtungswaf-

fen in die Hände des internationalen terroristischen Netzwerks zum gefährlichen Faktum 

der internationalen Beziehungen. 

Im Unterschied zum nationalen Terrorismus wie in Nordirland oder im Baskenland, der 

„auf die Gründung eines eigenen nationalen oder ethnischen Staates gerichtet“ ist, sind die 

Männer des transnationalen Terrorismus befreit von territorialen Grenzen; sie operieren 

weltweit und „kämpfen nicht für einen eigenen Staat.“643 Der zentrale Unterschied zwi-

schen dem Partisanenkrieg und dem Terrorismus besteht darin, dass die Partisanenstrategie 

defensiv ist und die Strategien der internationalen terroristischen Netzwerke offensiv sind. 

Der Grund ist einfach: Der Terrorismus kompensiert die Unterstützung aus der           

(Land-)Bevölkerung mit Nahrung oder Unterschlupf mit der zivilen Infrastruktur des Geg-

ners, d.h. mit den Mitteln direkt vom Gegner:  

 
„Von den Verkehrssystemen, insbesondere dem Flugverkehr und den Massenverkehrssyste-
men in urbanen Ballungszentren, bis zum Mediensystem bauten die terroristischen Angreifer 
die zivile Infrastruktur des Angegriffenen für die Zwecke ihrer Gewaltanwendung aus.“644  

 

Die Eigenschaft des Partisanen ist seine Erd- und Heimatverbundenheit (der tellurische 

Charakter). Bei den Partisanen „ging (und geht) es um die Kontrolle und Beherrschung des 

Bodens“.645 Den Kampf um die Freiheit ihrer Heimat, des Bodens, wo sich ihr Freiheits-

kampf abspielt, legitimiert ihr Krieg. Bei den Terroristen ist die Situation globaler. Sie 

kämpfen nicht um die Freiheit ihrer Heimat, sondern um den Sieg ihrer Religion, ihrer po-

litischen oder gesellschaftlicher Ordnung und für den Kollaps und die Zerstörung der poli-

tischen, wirtschaftlichen, kulturellen und gesellschaftlichen Welt ihrer Feinde. Partisanen 

sind abhängig von den Räumen, in denen sie kämpfen, von der Unterstützung der ansässi-

gen Bevölkerung. Der Terrorist hat seine Räume erweitert, er operiert in der globalen Welt, 

ist entterritorialisiert und nutzt die Anonymität der „Ströme von Waren und Dienstleistun-

gen, Kapital, Menschen und Informationen“ für seinen Kampf gegen seine Feinde. Er be-

nutzt sie für seinen Krieg und dann zerstört er sie, wie z.B. bei den terroristischen Angrif-

fen auf der indonesischen Ferieninsel Bali in den Jahren 2002 und 2005. Angriffe gegen 

öffentliche Plätze wie Strände oder Restaurants hatten zum Ziel, den Tourismus zu schwä-
                                                
642 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 95. 
643 Beck: Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, 220. 
644 Münkler: Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 148. 
645 Ebd., 221 f. 



151  

chen, somit das balinesische Lebenselixier zu zerstören und die Insel und ganz Indonesien 

zu destabilisieren. Münkler definiert die terroristischen Angriffe auf „die Synagoge in 

Djerba, die Diskotheken auf Bali oder die Hotels in Mombasa“ in den Jahren nach dem 11. 

September 2001 „als Voraussetzung für den politischen Umsturz und die Errichtung eines 

fundamentalistischen Regimes“.646  

Der Partisan und sein Kampf sind abhängig von der Unterstützung der Bevölkerung, von 

der „Leidens- und Opferbereitschaft“ ihrer Unterstützer.647 Der Terrorismus ist autark von 

dieser Form der kompakten Basis. Die Bevölkerung ist nicht ihr logistischer Helfer, son-

dern ihr Feind. Die martialische Strategie der Terroristen zielt nicht gegen militärische 

Einrichtungen und meidet direkte Konfrontationen mit den Polizeikräften oder dem Militär 

des angegriffenen Staates. Mit den Angriffen auf zivile und wirtschaftliche Einrichtungen, 

Diskotheken oder U-Bahn-Netze verbreiten die Terroristen Furcht und Schrecken, denn ihr 

Kampf zielt auf psychologische Effekte der Zerstörung. Die Terroristen rekrutieren global 

ihre Kämpfer, ideologische oder religiöse Brüder, die sich unabhängig von ihrer Kultur, 

Ethnie oder Nationalität dem höheren Ziel opfern. Mit diesem globalen Kampf und der 

globalen Basis der Unterstützer trägt der Terrorismus seinen Kampf bis in das Zentrum des 

Gegners, „indem er sich der zivilen Infrastruktur bedient und sie so umfunktioniert, dass 

sie Waffenqualität bekommt. Verkehrssysteme – wie Untergrundbahnen, Busse, Flugver-

bindungen etc. – stellen die Ziele wie Mittel des Angriffs dar.“648  

Natürlich bedien(t)en sich die Partisanen wie die transnationalen Terroristen terroristischer 

Methoden, um ihre Ziele und die Bereitschaft, gegen die staatlichen Akteure zu siegen, zu 

bekräftigen. Diese terroristischen Angriffe und Kampagnen dienten dann zwei Zwecken: 

Sie 

 
„sollten zeigen, dass Widerstand gegen das bestehende Regime nicht nur möglich, sondern 
auch erfolgversprechend war, insofern dem Regime empfindliche Schläge versetzt werden 
konnten, und sie sollten das Regime anderseits zu Reaktionen provozieren, durch die es seine 
eigene Legitimität untergrub“.649  

 

Doch im Gegensatz zu den Anschlägen des internationalen Terrorismus unterscheiden die 

Partisanen zwischen den Zivilisten abseits von den staatlichen Entscheidungsinstanzen und 

zwischen den hohen politischen Persönlichkeiten und Funktionsträgern der staatlichen po-

litischen Ordnung. Das Ziel der Angriffe der Partisanen ist die zweite Gruppe der Bevölke-

                                                
646 Münkler: Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 149. 
647 Ebd., 287. 
648 Ebd., 267. 
649 Ebd., 237. 



152  

rung, d.h. „hohe Funktionsträger des Regimes, Angehörige des Repressionsapparats (Poli-

zei und Militär) sowie allseits verachtete Profiteure der bestehenden Ordnung“.650 Resultat 

dieser Strategie des Partisanenkrieges ist, dass sich ihre Kämpfer der Angriffe mit Massen-

vernichtungswaffen oder der willkürlichen Bombenanschläge z.B. in Autos geparkt vor 

Kirchen oder Restaurants nicht bedienen und nicht bedient haben. 

 

3.4 Die neuen Kriege651 
 

Der Ursprung der Theorie von den „neuen“ Kriegen liegt in den Schriften von Mary Kal-

dor und Herfried Münkler. Münkler z.B. prophezeit den Kollaps des klassischen, zwi-

schenstaatlichen Krieges und entwirft das Modell des „neuen“ Krieges seit dem Ende des 

Ost-West-Konflikts. Der zentrale Punkt der Unterscheidung zwischen den „alten“652 zwi-

schenstaatlichen und den „neuen“ Kriegen ist die Asymmetrie der „neuen“ Kriege. 

Diese Asymmetrie legt die Disparität der Vergesellschaftungsformen der Gewaltakteure 

(Krieg zwischen regulären, staatlichen Streitkräften und irregulären, nichtstaatlichen mili-

tärischen Einheiten) und die Disparität in der militärischen Stärke und den Gewaltmotiven 

der beiden Akteure dar. Die Motive der nichtstaatlichen Akteure sind die kriminelle Öko-

nomisierung des Krieges und die Befriedigung privater wirtschaftlicher Interessen. Dies 

resultiert in der schier ewigen Dauer des Krieges sowie im Kollaps des Humanitären Völ-

kerrechts und der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten. 

 

 

 

 

 

 

                                                
650 Münkler: Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 237. 
651 Bei Kaldor sind es „neue Kriege“ (Kaldor: Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der 
Globalisierung), bei Debiel „regionalisierte“ oder „internationalisierte Bürgerkriege“ (Tobias Debiel: Haben 
Krisenregionen eine Chance auf tragfähigen Frieden? Zur schwierigen Transformation von Gewaltstrukturen. 
In: Tobias Debiel (Hrsg.): „Der zerbrechliche Frieden. Krisenregionen zwischen Staatsversagen, Gewalt und 
Entwicklung“. Bonn: Dietz 2002, 20-66), bei Creveld „low intensity wars“ (Creveld: Die Zukunft des Krie-
ges), bei Daase „kleine“ Kriege (Christopher Daase: „Kleine Kriege – Große Wirkung: Wie unkonventionelle 
Kriegsführung die internationale Politik verändert“. Baden-Baden: Nomos 1999), bei Beck ist es der „post-
national war“ (Ulrich Beck: „War is Peace: On Post-National War“. In: Security Dialogue, 36: 1 (2005), 5-
26) und bei Holsti „people’s wars“ (Holsti: The State, War and the State of War). 
652 „In den ‚alten‘ Kriegen des 20. Jahrhunderts stehen Staaten Staaten, Armeen Armeen gegenüber. Diese 
Form von Auseinandersetzung ist im Prinzip ‚symmetrisch‘ auch in dem Sinne, daß die Akteure   – die Staa-
ten (Regierung, Militär) – berechenbar sind im Hinblick auf die politischen Ziele und das Bedrohungsmittel 
(die militärischen Mittel).“ Beck: Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, 264. 



153  

 

3.4.1 Die zentralen Eigenschaften der „neuen“ Kriege 
 

A. Die Dominanz nichtstaatlicher (Gewalt-)Akteure 

Der Staat, d.h. der staatliche Akteur, scheitert vor den „neuen“ Kriegen in seiner Rolle des 

Garanten der Sicherheit und des Friedens seiner Bürger. Die Gefahr vor innerstaatlichen 

Kriegen und vor militärisch organisierten nichtstaatlichen Akteuren wie z.B. Warlords „re-

sultiert vor allem aus der mangelhaften Fähigkeit des Staates, Sicherheits- und Schutzbe-

dürfnisse der Gesellschaft (Schutz vor internen und externen Gefährdungen, Sicherheit der 

physischen Existenz) hinreichend zu befriedigen.“653 

Die „neuen“ Kriege konkretisiert primär der Dualismus der (Gewalt-)Akteure: staatliche 

gegen nichtstaatliche Akteure. Nur ist diese Asymmetrie staatliche gegen nichtstaatliche 

Akteure nicht konserviert. Mit dem progressiven Kollaps der staatlichen Institutionen und 

dem Kollaps des Gewaltmonopols des Staates steigt die Legitimität der nichtstaatlichen 

Akteure. Oftmals intensivieren die staatlichen Streitkräfte sogar den Ruin der Legitimität 

mit ihrer Disziplinlosigkeit im stets diffuseren und dysfunktionalen Militärsystem, die 

dann in der entarteten Kriegsführung resultiert. Zugleich können sich die nichtstaatlichen 

Gruppierungen fragmentieren, um ihre unterschiedlichen Interessen und Ziele besser zu 

schützen.  

Wer sind nun die zentralen nichtstaatlichen Akteure? Bei operierenden Kampfeinheiten 

unterscheidet Mary Kaldor zwischen fünf Gruppierungen:654  

- Reguläre Streitkräfte (im Prozess der Degeneration) 

Der Nährboden für die Liquidation des regulären Militärs des Staates sind „Kürzungen der 

Verteidigungshaushalte, Prestigeverlust, der Mangel an Ausrüstung, Ersatzteilen, Treib-

stoff und Munition sowie unzureichende Ausbildung“.655  

- Paramilitärische Truppen 

Diese Truppen sind die autonome und gut bewaffnete Anhängerschaft des charismatischen 

(Banden-)Führers. Kaldor stellt sie so dar: „Die paramilitärischen Gruppen setzen sich zu-

meist zusammen aus entlassenen Soldaten oder gar ganzen Einheiten entlassener oder ab-

trünniger Soldaten, gelegentlich auch gewöhnlichen Kriminellen.“656  

- Selbstverteidigungseinheiten 

                                                
653 Sven Chojnacki: „Gewaltakteure und Gewaltmärkte: Wandel der Kriegsformen?“. In: Der Bürger im 
Staat, 54: 4 (2004), 197-204. Hier: 197. 
654 Kaldor: Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung, 158-164. 
655 Ebd., 158. 
656 Ebd., 159. 



154  

Sie sind das Resultat der „militärischen Bürgerwehr“, d.h., ihre Mitglieder sind Freiwillige, 

die ihre Ortschaften schützen.657 

- Ausländische Söldner (wie z.B. „die Mudschahedin – Veteranen aus dem Afghanis-

tankrieg“ oder private Sicherheits- und Militäragenturen). 

- Reguläre ausländische Streitkräfte (die NATO, die Streitkräfte der Vereinten Nati-

onen).658 

Für Herfried Münkler dagegen sind folgende Gruppierungen primäre Gewaltakteure der 

nichtstaatlichen Seite: 

- Warlords659  

Sie sind die Hauptprofiteure des Krieges, denn sie schaffen es sogar, „über die gewaltsam 

angeeignete Beute hinaus auch noch die Vorteile einer internationalen Anerkennung einzu-

streichen“, und zwar  

 
„den Anspruch auf wirtschaftliche Unterstützung, den ungehinderten Zugang zu internatio-
nalen Märkten und nicht zuletzt die Möglichkeit, das zusammengeraffte Vermögen ins Aus-
land zu transferieren, um es gegen den Zugriff konkurrierender Warlords abzusichern.“660  
 

- Kindersoldaten 

Sie sind in den meisten Fällen (zwangs)rekrutiert z.B. aus Straßenkindern und Waisen (die 

United Nations International Children’s Emergency Fund (UNICEF) schätzt die Zahl der 

minderjährigen Waffenträger auf weltweit 250.000).661 Dass die „neuen“ Kriege so preis-

wert für ihre Anführer sind, „liegt nicht nur daran, dass sie überwiegend mit leichten Waf-

fen geführt werden, sondern auch an der Verfügbarkeit von Jugendlichen“.662 Diese schlie-

ßen sich „gegen die Zusicherung eines einigermaßen gesicherten Lebensunterhaltes und 

die Aussicht auf eine ihnen unerreichbare soziale Reputation einem Warlord oder Milizen-

führer“663 an. In Uganda (zwangs)rekrutiert die „Lord’s Resistance Army“ (LRA) Minder-

jährige, in Sri Lanka die „Liberation Tigers of Tamil Eelam“ (LTTE) progressiv minder-

                                                
657 Kaldor: Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung, 160. 
658 Ebd., 162. 
659 Vgl. Reno: Warlord Politics and African States. 
660 Münkler: Die neuen Kriege, 34. 
661 „Deutsches Bündnis Kindersoldaten stellt neuen Weltreport 2008 vor: Situation von Kindersoldaten welt-
weit dramatisch“. Webseite des Kinderfonds der Vereinten Nationen: http://www.unicef.de/5493.html (Abruf 
am 13. September 2009). 
662 Münkler: Die neuen Kriege, 137.   
663 Ebd. Zu den Kindersoldaten, den „Trends“ in der gegenwärtigen Kriegsführung, ihrer Position im Kriegs-
recht und den Problemen für die Militärethik vgl. Reuben Brigety II/Rachel Stohl: Just War Theory and 
Child Soldiers. In: Michael W. Brough/John W. Lango/Harry Van Der Linden (eds.): „Rethinking the Just 
War Tradition“. Albany, NY: State University of New York Press 2007, 131-147; Helen Brocklehurst: Just 
War? Just Children? In: Mark Evans (ed.): „Just War Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh Univer-
sity Press 2005, 114-133. 



155  

jährige Mädchen („Birds of Freedom“), und in Mozambik (zwangs)mobilisierte die 

RENAMO („Resistência Nacional Moçambiquana“) Kinder des bis ins Jahr 1992 dauern-

den Bürgerkrieges. 

- Söldner 

Die bunte Palette der kundenorientierten Söldner(unternehmen) ist eine verständliche Re-

aktion auf die progressive Privatisierung und Kommerzialisierung des Waffenganges. Sie 

reicht „von den Abenteurern und Glücksrittern Westeuropas, die sich in den Balkankriegen 

auf eigene Faust und gegen eine in der Regel eher geringe Bezahlung einer der Parteien 

angeschlossen haben“ bis hin zu den „hoch professionellen Sicherheitsanbietern mit Sitz in 

London und Filialen in aller Welt, wie Control Risks Groups, Defence Systems Ltd., Sand-

line International, Saladin Security, Gurkha Security Guards und insbesondere Executive 

Outcomes“.664 Diese haben „neben gut ausgebildetem militärischem Personal auch Flug-

zeuge und Hubschrauber sowie ausgearbeitete Sicherheitskonzeptionen im Angebot“.665 

Sven Chojnacki reflektiert das Spektrum ihrer Aktivitäten in innerstaatlichen Kriegen von 

der Legalität wie z.B. der Unterstützung von Friedensmissionen bis zur Illegalität wie bei-

spielsweise der militärischen Unterstützung der Kriegsparteien oder Waffenverkäufen an 

Warlords und Rebellen:  

 

„Operativ bewegen sich Sicherheitsagenturen entlang einem Spektrum, das von legalen Ak-
tivitäten, die kompatibel mit dem internationalen Völkerrecht sind (Unterstützung von Frie-
densmissionen, Sicherungsaufgaben bei humanitären Notsituationen), über eine nichtregu-
lierte oder nur schwer erfassbare Grauzone (militärische Ausbildung, Entsendung von ‚Ex-
perten‘) bis hin zu eindeutig illegalen Aktivitäten reicht (Beteiligung an bewaffneten Kon-
flikten auf Seiten der Kriegsparteien oder zur Sicherung der Interessen externer Staaten und 
multinationaler Unternehmen; Waffenverkäufe an Rebellengruppen oder lokale Kriegsher-
ren).“666             

 

B. Die Kommerzialisierung der Aggression 

Weitere Eigenschaften der „neuen“ Kriege sind die sehr ausgeprägte Ökonomisierung der 

Begründung des Krieges und die schier ewige Dauer der Kämpfe. Diese Ökonomisierung 

der Gewalt  

 

„verweist dabei auf einen Transformationsvorgang, bei dem die Anwendung und Aufrecht-
erhaltung von kriegerischer Gewalt zunehmend dem Erwerb, der Sicherung, Produktion, 
Mobilisierung und Verteilung von ökonomischen und politischen Ressourcen und damit den 
partikularen Interessen der Kriegsunternehmer dient.“667  

                                                
664 Münkler: Die neuen Kriege, 40 f. (Hervorhebung im Original). 
665 Ebd., 41; vgl. Mark Duffield: „Post-modern Conflict: Warlords, Post-adjustment States und Private Pro-
tection“. In:  Civil Wars, 1: 1 (1998), 65-102. 
666 Chojnacki: Gewaltakteure und Gewaltmärkte: Wandel der Kriegsformen?, 199.  
667 Ebd., 200. 



156  

Für Klaus Schlichte ist die Ökonomisierung „ein sozialer Raum, in dem die Verteilung und 

Aneignung von Ressourcen gewaltgesteuert ist: Physische Gewalt wird eingesetzt, um Gü-

ter zu erlangen, um Chancen ihrer Veräußerung abzusichern und um Ressourcen zu gene-

rieren.“668 Durch den uneingeschränkten Zugang zu den Bodenschätzen, die Abschöpfung 

von Humankapital, die Unterstützung finanzstarker Diaspora und den Missbrauch humani-

tärer Hilfe vergrößern die privaten Gewaltakteure ihre Macht und ihren persönlichen wirt-

schaftlichen Reichtum, und dies verstetigt schließlich die Gewalt:669 

 
„Der Krieg ist für die Warlords eine wirtschaftlich attraktive Unternehmung geworden, weil 
sie selbst über die Verteilung seiner Kosten, die Privatisierung der in ihm gemachten Gewin-
ne und die Sozialisierung der durch ihn verursachten Verluste entscheiden können.“670  

 

Die Raubökonomien florieren nicht nur in gescheiterten Staaten wie z.B. in Somalia, d.h. 

in Staaten, die im Bürgerkrieg und in chaotischen Zuständen in den Zeiten des Kollapses 

staatlicher Institution mit ihren Kontrollfunktionen versinken. Sie prosperieren zugleich in 

zerfallenden Staaten, wie z.B. in Kolumbien. Die Akteure der kolumbianischen Drogen-

ökonomie begünstigen diesen Zerfall noch, da er mit ihrer persönlichen Bereicherung ver-

knüpft ist.  

Hans-Jörg Albrecht porträtiert die breite Palette der unterschiedlichsten Gewaltmärkte in 

den „neuen“ Kriegen und die Bereicherungsquellen für ihre Akteure:  

- Raubökonomie (das eklatanteste Beispiel ist Kolumbien:  

 
„Entführungen als Mittel der Ressourcenbeschaffung sind auch aus anderen Regionen be-
kannt, wobei die Entführungsopfer neben Touristen, Journalisten und Angehörigen von 
Hilfsorganisationen vor allem Angestellte von in den betroffenen Regionen tätigen Unter-
nehmen sind“),671  

 

- Plünderung von natürlichen Ressourcen (Öl, Edelmetalle, Diamanten, Tropenholz),  

- Verkauf von „Schürf-, Abbau-, Explorations- und Nutzungsrechten an (ausländi-

sche) Unternehmen (oder Staaten),“672  

                                                
668 Klaus Schlichte: Profiteure und Verlierer von Bürgerkriegen: Die soziale Ökonomie der Gewalt. In: Wer-
ner Ruf (Hrsg.): „Politische Ökonomie der Gewalt: Staatszerfall und die Privatisierung von Gewalt und 
Krieg“. Opladen: Leske + Budrich 2003, 124-143. Hier: 127. 
669 „The average civil war lasts over six times longer than the average international war.“ Paul Collier/Anke 
Hoeffler/Måns Söderbom: „On the Duration of Civil War“. In: Journal of Peace Research, 41: 3 (2004), 253-
273. Hier:  253. 
670 Münkler: Die neuen Kriege, 162. 
671 Hans-Jörg Albrecht: „Internationale Kriminalität, Gewaltökonomie und Menschenrechtsverbrechen: Ant-
worten des Strafrechts“. In: Internationale Politik und Gesellschaft, 2 (2007), 153-169. Hier: 158. 
672 Ebd., 159. 



157  

- Handel mit illegalen Produkten (z.B. mit Drogen wie in Kolumbien oder Afghanis-

tan), 

- Handel mit den Hilfsgütern aus den Missionen der internationalen Hilfsgemein-

schaft. So haben sich z.B. die „Kriegsherren in Somalia […] zum Teil aus Hilfsgü-

tern versorgt; die organisierte Gewalt verkauft gegen gutes Geld den Schutz, der es 

dann erlaubt, die Hilfsgüter zu den Hilfsbedürftigen gelangen zu lassen.“673  

Die finanzielle Unterstützung von außen von den loyalen und gönnerhaften ausländischen 

Regierungen (z.B. der Nachbarstaaten oder der Supermächte) und der Diaspora sowie die 

Einbettung in das globalisierte organisierte Verbrechen (Handel mit illegalen Gütern wie 

Waffen und Drogen – Rohopium in Afghanistan, Kokain in Kolumbien) oder die Einbet-

tung in die legalen Wirtschaftsmärkte der westlichen Hemisphäre (mit Hilfe multinationa-

ler Konzerne, die politische, wirtschaftliche und moralische Sanktionen ignorieren, und die 

trotz des Bürgerkrieges um die Bodenschätze wie z.B. Blutdiamanten in Angola oder Tro-

penholz in Liberia mit diesen Ressourcen handeln)674 haben diabolische Effekte auf die 

Dauer der gewalttätigen Konflikte und auf die Prozesse der Friedenskonsolidierung nach 

der potentiellen Beendigung des Krieges. Thorsten Bonacker schreibt:  

 
„Die Abkopplung der Kriegsführung von der staatlichen Zentralgewalt und die Verlagerung 
der Kriegsziele auf solche, die nicht mit territorialem Gewinn oder der Inbesitznahme politi-
scher Macht verbunden sind, führen deshalb zu einer tendenziell endlosen Fortsetzung des 
Kriegsgeschehens.“675  

 

Indes erhöht der Besitz natürlicher Ressourcen und Abhängigkeit von diesen zugleich die 

Potentialität des Rückfalls in vertraute Gewaltmuster:  

 

„Das bedeutet, dass ein innergesellschaftlicher Krieg tendenziell umso wahrscheinlicher 
ausbricht und umso länger dauert, je reicher ein Land an Bodenschätzen und anderen Roh-
stoffen ist, durch deren Ausbeutung und Verkauf die Ökonomien der Warlords und Milizen-
führer ‚angefüttert‘ und gestärkt werden können.“676  

                                                
673 Albrecht: Internationale Kriminalität, Gewaltökonomie und Menschenrechtsverbrechen: Antworten des 
Strafrechts, 160.  
674 Für Mark Duffield sind der südafrikanische Diamantenproduzent und -händler De Beers und seine Han-
delstätigkeiten in Angola das „extreme example of the commercial complicity that characterizes many parts 
of international bussines culture. Without this help, war economies would find it difficult to survive.“ Mark 
Duffield: Globalization, Transborder Trade and War Economics. In: Mats R. Berdal/David M. Malone (eds.): 
„Greed and Grievance: Economic Agendas in Civil Wars“. Boulder u.a.: Lynne Rienner u.a. 2000, 69-89. 
Hier: 85. 
675 Thorsten Bonacker: Krieg und die Theorie der Weltgesellschaft. Zur makrosoziologischen Erklärung 
neuerer Ergebnisse der empirischen Kriegsforschung. In: Anna Geis (Hrsg.): „Den Krieg überdenken: 
Kriegsbegriffe und Kriegstheorien in der Kontroverse“. Baden-Baden: Nomos 2006, 75-93. Hier: 89. 
676 Münkler: Die neuen Kriege, 167; vgl. Paul Collier: Doing Well out of War: An Economic Perspective. In: 
Mats R. Berdal/David M. Malone (eds.): „Greed and Grievance: Economic Agendas in Civil Wars“. Boulder 
u.a.: Lynne Rienner u.a. 2000, 91-111. Hier: 91 f. 



158  

Das charakteristische Beispiel für die Doppeldeutigkeit des Besitzes von Bodenschätzen in 

Bürgerkriegsregionen ist der Separatismus in Aceh. Im Jahr 1998 stürzte in Indonesien das 

Suharto-Regime; dieser Putsch hatte negative Konsequenzen für die Stabilität der militäri-

schen Streitkräfte und des politischen Apparats, denn das Militär gehört(e) zu den zentra-

len Faktoren des indonesischen staatlichen Systems. In der Zeit intensivierten sich die Au-

tonomie- und Sezessionsbestrebungen in Aceh oder Irian Jaya gegen den indonesischen 

Staat. Aceh ist ein peripheres Gebiet Indonesiens (im Westen, auf der Insel Sumatra) und 

sehr reich an Bodenschätzen wie Erdöl, Gold oder Holz. Im Gegensatz zu diesem Reich-

tum an natürlichen Ressourcen ist die Bevölkerung verarmt, denn die unproportionierten 

Verteilungspraktiken haben zur Unterentwicklung der Region geführt. Die zweite Haupt-

motivation des Separatismus in Aceh ist die Zugehörigkeit der Bevölkerung von Aceh zur 

islamischen Orthodoxie, im Gegensatz zum Rest Indonesiens. Bereits seit 1976 ist die 

Guerillaorganisation „Gerakan Aceh Merdeka“ (GAM, Bewegung Freies Aceh) aktiv im 

Krieg gegen die regulären Streitkräfte Indonesiens, trotz der Gewährung weitreichender 

religiöser und ökonomischer Autonomierechte seit der Amtsübernahme von Megawati 

Sukarnoputri im Jahr 2004.677 Die natürlichen Ressourcen in Aceh verfestigen die Gewalt, 

denn sie sind der Garant der Befriedigung der partikulären und persönlichen Interessen der 

Guerillakämpfer und ihrer Anführer. Albrecht notiert, dass der Sicherheitsrat der Vereinten 

Nationen mit der Resolution 1625 vom 14. September 2005 „zum ersten Mal die Bedeu-

tung von natürlichen Ressourcen für die Entstehung und die Fortführung der ‚neuen‘ Krie-

ge und hiermit zusammenhängende Verbrechen gegen die Menschlichkeit“678 klassifiziert 

hat. 

 

C. Renaissance der ethnischen Antagonismen 

Ethnische und religiös-kulturelle Antagonismen sind paradigmatisch für zahlreiche Bür-

gerkriege in Afrika, Asien und sogar Europa (z.B. den Bosnienkrieg). Der Bürgerkrieg 

eskaliert mit dem Wunsch von Teilen der Bevölkerung nach Unabhängigkeit vom Mutter-

staat. Die gegnerischen Seiten mobilisieren dann ihre Gefolgschaft basierend auf ihrer eth-

nischen oder konfessionellen Zugehörigkeit. Diese Gruppierungen „sind häufig nostalgi-

sche Bewegungen; sie leben von der Rekonstruktion einer heroischen Vergangenheit, der 

Erinnerung an reale oder eingebildete Ungerechtigkeiten und an (gewonnene oder verlore-

                                                
677 Klaas Voß: Indonesien (Aceh). In: Wolfgang Schreiber (Hrsg.): „Das Kriegsgeschehen 2005. Daten und 
Tendenzen der Kriege und bewaffneten Konflikte“. Arbeitsgemeinschaft Kriegsursachenforschung (AKUF). 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2006, 66-71. 
678 Albrecht: Internationale Kriminalität, Gewaltökonomie und Menschenrechtsverbrechen: Antworten des 
Strafrechts, 155. 



159  

ne) Schicksalsschlachten.“679 Ihre Mitglieder und Anführer „speisen sich aus der Unsi-

cherheit, der wiederentfachten Furcht vor geschichtlichen Gegnern oder dem Gefühl der 

von Menschen mit einem anderen Etikett ausgehenden Bedrohung.“680 

 

D. Das „neue“ Gesicht der Gewalt 

Die Barbarisierung der Gewalt ist evident und die Viktimologie dokumentiert Kriegsprak-

tiken, die sich mit abartigen Formen hauptsächlich gegen die Zivilbevölkerung richten:  

- (gewaltsame) Bevölkerungsverschiebungen (Flüchtlingsströme, häufig verknüpft 

mit humanitären Katastrophen bis hin zu ethnischen Säuberungen) 

- Sexualisierung der Gewalt (Massenvergewaltigungen, Errichtung von Vergewalti-

gungslagern, z.B. in Bosnien oder Osttimor) 

- kultureller Genozid (Zerstörung von sakralen Gebäuden und kulturell-historischen 

Denkmälern)  

Die Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten löst sich rasant auf 

(bei den Staatenkriegen bis in das 20. Jahrhundert sind 90 % der Opfer Soldaten, bei den 

„neuen“ sind ca. 80 % der Getöteten und Verletzten Nichtkombattanten). Bethany Lacina 

und Nils Petter Gleditsch illustrieren die Situation in der Demokratischen Republik Kongo: 

Von den insgesamt 2,5 Millionen Kriegstoten in der Zeit von 1998 bis 2001 starben „nur“ 

145 000 (6 %) in unmittelbarer Partizipation im Gefecht.681 Der Fall von Srebrenica, sys-

tematisches Vergewaltigen der muslimischen Frauen und Mädchen und das Bombardieren 

von zivilen Einrichtungen (Krankenhäuser, Märkte) bekräftigen die politische Instrumenta-

lisierung des Barbarismus gegen die ohnehin disparate Bevölkerung und grobe Verstöße 

gegen die Haager Landkriegsordnung und die Genfer Konventionen.682  

 

E. Die Innerstaatlichkeit 

Die Innerstaatlichkeit der „neuen“ Kriege ist nicht exklusiv, denn die (Bürger-)Kriege lo-

cken zugleich die Nachbarstaaten und (regionale) Großmächte an. Die militärischen Inter-

ventionen der demokratischen Industriestaaten im Namen der Demokratie und ihrer Säu-

len, z.B. der Menschenrechte, sind nach dem Zusammenbruch der Ost-West-Teilung bei 

den westlichen politischen Entscheidungsträgern wieder sehr populär. Dies bestätigen z.B. 

                                                
679 Kaldor: Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung, 134. 
680 Ebd. 
681 Bethany Lacina/Nils Petter Gleditsch: „Monitoring Trends in Global Combat: A new Dataset of Battle 
Deaths“. In: European Journal of Population, 21: 2-3 (June 2005), 145-166. Hier: 159. 
682 Donald Snow: „Uncivil Wars: International Security and the New Internal Conflicts“. Boulder u.a.: Rien-
ner 1996, ix. 



160  

die Interventionen im Kosovo, in Haiti oder Somalia in den 90er Jahren des 20. Jahrhun-

derts. 

Innerstaatliche Kriege dominieren über die konventionellen zwischenstaatlichen Kriege 

seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges, insbesondere seit den 60er Jahren des 20. Jahr-

hunderts. Klaus Jürgen Gantzel und Torsten Schwinghammer illustrieren diese Dominanz 

am Beispiel der Periode von 1945 bis 1992: Insgesamt 122 Kriege oder 66,3 % von 184 

Kriegen sind innerstaatlich. Nur 42 Kriege (22,8 %) sind zwischenstaatlich, und die restli-

chen 20 Kriege (10,9 %) sind in den Augen der Autoren Mischkriege. Der häufigste Typus 

der innerstaatlichen Kriege ist der Antiregimekrieg mit 32,6 % („der Kampf um Gesell-

schaftsform, Staatsbildung und die Macht im Staate“).683 Die beiden Autoren resümieren: 

„Das fast stetige Wachstum der jährlichen Kriegsbelastung nach dem Zweiten Weltkrieg 

resultiert eindeutig aus der Zunahme der inneren Kriege.“684  

 

F. Geographische Verlagerung 

Für Herfried Münkler sind die „Brutkästen“ der „neuen“ Kriege die Schnittstellen und 

Ränder der früheren (europäischen) Imperien.685 Mit wenigen Sonderfällen (ehemaliges 

Jugoslawien in den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts, Nordirland von 1969 bis 1994 und 

Moldawien im Jahr 1992) aus Europa liegen die überwiegenden Lokalitäten der neuen 

Kriege in Schwarzafrika, Zentral- und Südostasien und auf dem indischen Subkontinent.  

Resümierend schreiben die Apologeten der Theorie von den „neuen“ Kriegen, dass die 

zeitgenössischen (Bürger-)Kriege veränderte Dimensionen der Gewaltakteure, Gewaltöko-

nomien und der Gewaltstrategien prägen, und dass diese „neuen“ Formen des Krieges mit 

den Gewaltkriterien der älteren Konzepte des Krieges verknüpft sind. Die Innovation dieser 

„neuen“ Kriege ist die parallele und simultane Präsenz dieser „neuen“ Eigenschaften im 

Krieg: 

 

„Das Theorem der neuen Kriege geht davon aus, dass diese drei Veränderungen [Privatisie-
rung, Asymmetrisierung und Entmilitarisierung; Anm. der Verfasserin] eng miteinander zu-
sammenhängen und keine ohne die anderen verstanden und nachgezeichnet werden kann. Es 
ist das Zusammentreffen aller drei Veränderungen, welches das wesentlich Neue der neuen 
Kriege ausmacht. Jeder einzelne dieser Stränge dagegen kann früher schon beobachtet wer-
den, weswegen sich leicht einwenden lässt, hier seien Elemente als neu ausgezeichnet, die es 
in der Kriegsgeschichte längst gegeben habe. Aber das verfehlt den Kern des Arguments, 

                                                
683 Klaus Jürgen Gantzel/Torsten Schwinghammer: „Die Kriege nach dem Zweiten Weltkrieg 1945 bis 1992: 
Daten und Tendenzen“. Münster: LIT Verlag 1995, 119. 
684 Ebd., 123. 
685 Münkler: Die neuen Kriege, 13. 



161  

demzufolge das Neue der neuen Kriege im Zusammentreffen der drei Veränderungen 
liegt.“686              

 

Im Gegensatz zu diesen Meinungen sind die Autorenteams Errol A. Henderson und David 

J. Singer oder Martin Kahl und Ulrich Teusch Gegner des Konstrukts „neue“ Kriege. 

Henderson und Singer z.B. meinen, dass der Terminus „neue“ Kriege und seine neuartigen 

Charakteristika nur eine Synthese der bereits präsenten Typologien des Krieges seien: „We 

contend that ‘new wars’ are actually an amalgam of different types of ‘old wars’“.687  

Kahl und Teusch dokumentieren mit empirischer Datenbasis die tiefgreifenden Mängel 

und die Labilität des Axioms „neue“ Kriege und richten sich 

- gegen die Hypothese der Entstaatlichung des Krieges, 

- gegen die Akzentuierung der Ökonomisierung,  

- und gegen das Charakteristikum der beispiellosen Brutalität.688  

Die Entstaatlichung und Privatisierung des Krieges und der Kriegsakteure setzt die Prä-

senz der (robusten) staatlichen Zentralgewalt sowie funktionsfähigen staatlichen Institutio-

nen vor dem Krieg voraus. Jedoch zeigen die Beispiele, dass das Gegenteil der Fall ist. In 

Afghanistan z.B. stürzte die Demokratische Volkspartei Afghanistan (DVPA) das seit 1973 

amtierende Regime von Mohammad Daud im Jahre 1978. Zum Ziel der Parteiführung ge-

hörte die Modernisierung der Gesellschaft und staatlicher Strukturen. Die sozialistisch ge-

sinnten Offiziere der Partei kämpften gegen autonome Hoheitsgebiete (in der Hand der 

Großgrundbesitzer), die auf ethnischen, religiösen oder tribalen Gemeinsamkeiten (oder 

Differenzen) beruhten. Die Sowjetunion unterstützte die DVPA militärisch, im Volk je-

doch regte sich der Widerstand gegen die Enteignung der Großgrundbesitzer und gegen 

den Atheismus der Machtinhaber. Die Guerillagruppierungen, die Mudschahedin, be-

kämpften in ihrem Widerstand die regulären Streitkräfte des afghanischen Staates und die 

Sowjetarmee. Die Widerstandskämpfer siegten schließlich im Jahre 1992. Hier formten 

sich dann gewalttätige Konfrontationen innerhalb der unterschiedlichen Gruppierungen 

und Parteien der Mudschahedin, und zwar entlang der oben genannten Perforationen. Um 

ihre Guerilla-Aktionen jedoch finanzieren zu können, florierte bereits in den 80er Jahren 

die Kriegsökonomie in den Hoheitsgebieten der Warlords, d.h. der Handel mit materiellem 

und humanem Kapital Afghanistans (Drogen, Menschenhandel). Im Jahre 1994 formierte 
                                                
686 Herfried Münkler: Was ist neu an den neuen Kriegen? – Eine Erwiderung auf die Kritiker. In: Anna Geis 
(Hrsg.): „Den Krieg überdenken. Kriegsbegriffe und Kriegstheorien in der Kontroverse“. Baden-Baden: 
Nomos 2006, 133-150. Hier: 135. 
687 Errol A. Henderson/David J. Singer: „‘New Wars’ and Rumors of ‘New Wars’“. In: International Interac-
tions, 28: 2 (2002), 165-190. Hier: 166. 
688 Martin Kahl/Ulrich Teusch: „Sind die ‚neuen Kriege‘ wirklich neu?“. In: Leviathan, 32: 3 (2004), 382-
401. 



162  

sich die Bewegung der Taliban (Religionskämpfer), um diese Willkür sowie die Anarchie 

des Staates zu beenden. Bis 2001 siegten sie in 90 % des Staatsgebietes und konstituierten 

dort ein islamistisches Regime (Islamisches Emirat Afghanistan). Es entbrannte anschlie-

ßend ein innerafghanischer Kampf zwischen den Taliban und dem militärischen Bündnis 

der afghanischen Milizen, der „Nordallianz“ (Nationale Islamische Vereinigte Front zur 

Rettung Afghanistans). In ihrem Anti-Taliban-Krieg sah die „Nordallianz“ die Rettung 

Afghanistans vor dem staatlichen Zerfall als den Zweck der Kämpfe. Sie konstituierte zu-

gleich die Regierung Afghanistans. Seit dieser Zeit prägen Afghanistan Kämpfe unter-

schiedlicher Lokalfürsten (Taliban-Kämpfer und Mudschahedin-Fraktionen, die nicht an 

der staatlichen Macht beteiligt sind) und Milizen gegen den afghanischen Staat sowie der 

Truppen der von den USA kommandierten Koalition (seit ihrem Einmarsch im Jahr 2001). 

Die Lokalfürsten finanzieren ihren Widerstand aus illegalen Quellen, hauptsächlich aus 

dem Drogenvertrieb, und da sich die Aggressionen entlang ethnischer, religiöser und triba-

ler Differenzierungen manifestieren, ist die Inhumanität der Gewaltpraktiken gegen die 

zivile Bevölkerung stark ausgeprägt und der Staat in seiner Funktion und Legitimität be-

schränkt.689  

Die häufige Reduktion der Motive der nichtstaatlichen Akteure auf die ökonomische Di-

mension ist bei den Kritikern der These von den „neuen“ Kriegen sehr umstritten. Es ist 

nicht evident, ob die Kommerzialisierung der „neuen“ Kriege ihre primäre Intention oder 

nur ein sekundäres Produkt ist. Die Konfrontation im Baskenland ist ein markantes Bei-

spiel gegen die ökonomisierte Intention der gegenwärtigen (innerstaatlichen) Kriege. Die 

Intention der ETA („Euskadi ta Askatasuna“, Baskenland und Freiheit) sind die Separation 

des Baskenlandes von Spanien und die Gründung eines souveränen Baskenstaates, nicht 

die ökonomische Bereicherung der Mitglieder der Organisation. Das Phänomen der trans-

staatlichen bzw. globalen Integration der Gewaltmärkte ist nicht neu690, und häufig gene-

riert sich die Ökonomisierung des Krieges aus primär politischen Intentionen der         

(Bürger-)Kriege, um ihn zu finanzieren:  

 

 

 

 

                                                
689 Olaf Kellerhoff: Afghanistan (Antiregimekrieg). In: Wolfgang Schreiber (Hrsg.): „Das Kriegsgeschehen 
2005. Daten und Tendenzen der Kriege und bewaffneten Konflikte“. Arbeitsgemeinschaft Kriegsursachen-
forschung (AKUF). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften  2006, 114-118. 
690 Kahl/Teusch: Sind die „neuen Kriege“ wirklich neu?, 395 f. 



163  

„Civil wars are not static over time. A growing proportion of civil wars appear to have start-
ed with the aim of taking over or retaining the reins of the state or of breaking away in a se-
cessionist revolt and appear to have subsequently mutated (often very quickly) into wars 
where immediate agendas assume an increasingly important role. These immediate agendas 
(notably economic agendas) may significantly prolong civil wars.“691 

 

Ein Beispiel für die Kritik an den „neuen“ Kriegen ist die kolumbianische „Fuerzas Arma-

das Revolucionarias de Colombia – Ejército Popular“ (FARC, seit 1982 FARC-EP; Revo-

lutionäre Streitkräfte Kolumbiens). Diese Organisation kämpft seit 1964 gegen die regulä-

ren Streitkräfte Kolumbiens und eine weitere paramilitärische Gruppierung, die „Autode-

fensas Unidas de Colombia“ (AUC; Vereinigte Selbstverteidigungsgruppen Kolumbiens), 

eine Verknüpfung zwischen unterschiedlichen Milizen der Großgrundbesitzer. Die Anhä-

ngerschaft der FARC-EP rekrutierte sich aus der Landarbeiterschaft von der Peripherie, 

und sie finanzierte ihren Widerstand mit der Besteuerung des Kokainvertriebes und dem 

Anbau der Kokapflanze. Diese kriminelle Kriegsökonomie keimte so zur sekundären In-

tention des Waffenganges, um den Widerstand zu finanzieren und um ihre Gegner zu be-

siegen.692 

Die Brutalität und die Irregularität – als der dritte Kritikpunkt der Gegner der These von 

den „neuen“ Kriegen – gegen die zivile Bevölkerung der „neuen“ Kriege unterscheidet 

sich nicht von der Brutalität und der Irregularität der „alten“ Kriege, so die Kritiker:       

„In terms of the human security impact of conflict, especially civil war, the deliberate tar-

geting of civilians, rape, ethnic cleansing, and other atrocities are not peculiar to wars of 

the latter part of the 20th century. Nor are they peculiar to civil wars.“693 August Pradetto 

kritisiert die einseitige Wahrnehmung der Inhumanität der Gewaltpraktiken bei den Ver-

fechtern der Idee von den „neuen“ Kriegen:  

 
„Außerdem relativieren sich mit größerem zeitlichen Abstand Perzeptionen aktueller Bedro-
hungslagen und des Charakters vermeintlich neu auftretender Konflikte. […] Dieselben 
Praktiken werden mit größerer zeitlicher Distanz in einem zum Teil relativierenden Kontext 
betrachtet.“694 

 

                                                
691 David Keen: Incentives and Disincentives for Violence. In: Mats R. Berdal/David M. Malone (eds.): 
„Greed and Grievance: Economic Agendas in Civil Wars“. Boulder u.a.: Lynne Rienner u.a. 2000, 19-42. 
Hier: 24 (Hervorhebung im Original). 
692 Lena Koch: Kolumbien (FARC). In: Wolfgang Schreiber (Hrsg.): „Das Kriegsgeschehen 2005. Daten und 
Tendenzen der Kriege und bewaffneten Konflikte“. Arbeitsgemeinschaft Kriegsursachenforschung (AKUF). 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2006, 239-243. 
693 Edward Newman: „The ‘New Wars’ Debate: A Historical Perspective is Needed“. In: Security Dialogue, 
35: 2 (2004), 173-189. Hier: 181.  
694 August Pradetto: Neue Kriege. In: Sven Berhard Gareis/Paul Klein (Hrsg.): „Handbuch Militär und Sozi-
alwissenschaft“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2004, 192-202. Hier: 198. 



164  

Die Kritiker der Idee von den „neuen“ Kriegen bekräftigen, dass gegenwärtige militärische 

Konflikte keine Unterschiede zu den Kriegen der Geschichte (d.h. vor dem Ende des Zwei-

ten Weltkrieges) zeigen. Trotz des Faktes, dass derzeitig (hauptsächlich seit dem Ende der 

Systemkonfrontation) Kriege meistens innerstaatliche Konflikte sind, hat jeder militärische 

Konflikt fallspezifische Intention(en), (Gewalt-)Akteure und Methoden. So sind die 

Simplifizierung dieser Phänomene und die einheitliche Begriffsbildung oberflächlich und 

irreführend, meinen sie. 

 

 

3.4.2 Die „neuen“ innerstaatlichen Kriege und die Lehre vom gerechten Krieg 
 

Der Gegenstand dieser Dissertation ist nicht die Rechtmäßigkeit dieser „neuen“ innerstaat-

lichen Kriege, sondern die Reaktion der internationalen Gemeinschaft auf die humanitären 

Katastrophen und das Leid der Menschen, die diese Bürgerkriege auslösen, d.h. die bilate-

rale oder unilaterale militärische humanitäre Intervention mit oder ohne Ermächtigung des 

Sicherheitsrates der Vereinten Nationen, mit oder ohne Einladung des Ziellandes der Inter-

vention. 

Dennoch stellen sich folgende Fragen: Ist die Lehre vom gerechten Krieg übertragbar auf 

die „neuen“ innerstaatlichen Kriege? Können diese im Sinne der Lehre vom gerechten 

Krieg legitim sein? Der zentrale Punkt der „neuen“ Kriege ist die Dominanz von nicht-

staatlichen Akteuren in diesen Kriegen. Das heißt, dass der Gegenstand der Untersuchung 

des Prinzips der legitimen Autorität in diesen Fällen der nichtstaatliche Akteur und sein 

Krieg gegen die regulären staatlichen Truppen oder gegen rivalisierende nichtstaatliche 

Akteure im Staat ist. Wie vertragen sich diese Akteure mit der Lehre vom gerechten 

Krieg? Seit Augustinus und dann kategorisch bei Hugo Grotius oder Emer de Vattel ist der 

souveräne Staat Träger der legitimen Autorität. Der Krieg der nichtstaatlichen Akteure ist 

somit in den Augen der klassischen Lehre vom gerechten Krieg automatisch ungerecht. 

Denn die klassischen Autoren engagierten sich für die Reduzierung der Konditionen der 

gerechten militärischen Kollision zweier Feinde. Im Zuge der Renaissance der Lehre vom 

gerechten Krieg im 20. Jahrhundert vervollständigten die Theoretiker des gerechten Krie-

ges dann den Personenkreis mit der legitimen Autorität zum Krieg. Diese sich von den 

Klassikern der Lehre vom gerechten Krieg diametral unterscheidende Methode ist die Re-

aktion der Lehre auf die veränderten Verhältnisse in der internationalen Politik seit dem 

Ende des Zweiten Weltkrieges, d.h. die Reaktion auf die Sezessions- und Dekolonisie-

rungskriege (nationale Befreiungskriege) seit den 50er Jahren des 20. Jahrhunderts. Wenn 



165  

in Bürgerkriegen die staatlichen Truppen gegen Aufständische und in ihrer Bemühung um 

Sezession kämpfen, besitzen diese Aufständischen den Status der nichtstaatlichen Akteure. 

Nur „[s]obald die Aufständischen […] die Herrschaft über beträchtliche Gebiete des Lan-

des und einen großen Anteil der Bevölkerung gewinnen, erhalten sie Rechte auf Kriegfüh-

rung, und es wird ihnen derselbe Status wie der Regierung zuerkannt.“695 Die beträchtliche 

Unterstützung der Bevölkerung ist der zentrale Punkt im Diskurs, und so notiert Michael 

Walzer bei der Analyse der Gerechtigkeit des Guerillakrieges, dass der Krieg der Guerillas 

gegen die inländische staatliche Macht oder ausländische Okkupation dann gerecht sei, 

wenn die Guerillas die breite der Unterstützung des Volkes für ihren Kampf haben: 

 

„Haben die Guerillas erst einmal die Unterstützung des Volkes, können wir eine beständige 
Entwicklung mit immer wachsenden Schwierigkeiten verfolgen: an einem bestimmten Punkt 
dieser Entwicklung erhalten die Guerillas Kriegsrechte, und an einem späteren Punkt muß 
das Recht der Regierung, den Kampf noch weiter zu verfolgen, in Frage gestellt werden.“696  

 

Bei den Prinzipien des gerechten Grundes oder der gerechten Kriegsführung ist die Lehre 

des gerechten Krieges mit der Rechtfertigung der „neuen“ innerstaatlichen Kriege zurück-

haltender. Die Gründe dieser Bürgerkriege und des Kampfes der nichtstaatlichen Akteure 

sind in der Theorie von den „neuen“ Kriegen hauptsächlich die wirtschaftliche und die 

finanzielle Bereicherung der nichtstaatlichen Akteure. In der Lehre vom gerechten Krieg 

ist diese Argumentation grundsätzlich ungerecht. Und bei der vernünftigen Erfolgswahr-

scheinlichkeit des Kampfes versagt die Verträglichkeit vollständig. Haben nichtstaatliche 

Akteure und ihre Einheiten zu Beginn der Kämpfe überhaupt die Chance, die staatlichen 

Truppen zu besiegen?697 Die Strategie der Akteure der „neuen“ staatlichen Kriege, die in 

vielen Fällen gegen die zivile Bevölkerung abzielt, zerstört weiterhin den zentralen Punkt 

der gerechten Kriegsführung: die Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkom-

battanten. In diesem Sinne sind die „neuen“ innerstaatlichen Kriege nicht mit den Prinzi-

pien der Lehre vom gerechten Krieg vereinbar. Wenn die Motive der Akteure von diesen 

typischen Eigenschaften der Bürgerkriege abweichen, und die Akteure ihre Gewalt mit der 

Verteidigung der Menschenrechte der Bürger gegen den repressiven Staat oder aggressive 

Bevölkerungsgruppen begründen, ist es ratsam, die Verträglichkeit neu zu prüfen. Jedoch 

generell, und im „Idealtyp“ des „neuen“ innerstaatlichen Krieges, wie ihn z.B. Herfried 
                                                
695 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 150; vgl. Daniel Messelken: Kann es heute noch „gerechte Kriege“ 
geben?. In: Christian Starck (Hrsg.): „Kann es heute noch ‚gerechte Kriege‘ geben?“. Göttingen: Wallstein 
Verlag 2008, 20-66. Hier: 41 f. 
696 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 283. 
697 Nicholas Fotion: Applying Just War Theories to Wars Involving Terrorism. In: Wim Smit (ed.): „Just War 
and Terrorism: The End of the Just War Concept?“. Leuven/Dudley, MA: Peeters 2005, 31-46. Hier: 36. 
 



166  

Münkler oder Mary Kaldor porträtieren, ist er unverträglich mit den Prinzipien der Lehre 

vom gerechten Krieg.  

Für die staatlichen Akteure ist es im Krieg gegen nichtstaatliche Akteure umso substanziel-

ler, die Prinzipien des gerechten Krieges zu berücksichtigen, wie z.B. im Kampf gegen 

terroristische Netzwerke. Denn das Kopieren der terroristischen Methoden schwächt ers-

tens die Legitimität des Kampfes gegen den Terror bis hin zum Zeitpunkt, an dem sich die 

Bevölkerung, die man gegen die Terroristen schützt, vom gerechten Kampf gegen den Ter-

ror lösen kann und ihre Unterstützung auf die Seite der Terroristen übergeht. Zweitens ist 

es nicht erwiesen, dass terroristische Methoden gegen Terroristen nützlich für den Sieg 

sind. So lauert ständig die Gefahr vom berühmten Schuss nach hinten. Denn der Krieg ge-

gen die zivile Bevölkerung des Landes, die (nur vielleicht) Terroristen beherbergt, ist kri-

minell und illegitim, und er führt nur zur einfacheren Rekrutierung der Terroristen/Krieger 

gegen den „unmenschlichen“ Feind. 

Was ist jedoch mit dem Widerstandsrecht der Bürger gegen Tyrannei und Despotismus 

ihres Herrschers? Wie steht die Theorie vom gerechten Krieg zum naturrechtlichen Recht 

des Menschen, staatliche Gesetze und den Gehorsam gegenüber dem Regierenden zurück-

zuweisen, wenn dieser seine Kernrechte missachtet? In diesem Abschnitt der Dissertation 

schildere ich kurz die Standpunkte der Denker und Theoretiker, die für die Lehre vom ge-

rechten Krieg signifikant sind, zum Widerstandsrecht des Volkes gegen heimische Macht-

inhaber (nicht gegen die Fremdherrschaft). 

Für Thomas Hobbes hat der Souverän (d.h. der Monarch) die absolute Macht über seinen 

Staat und die Untertanen. Der souveräne Staat ist absolutistisch (die ideale Staats- bzw. 

Regierungsform ist in seinem Verständnis die absolute Monarchie). Das Paradebeispiel des 

absolutistischen Herrschers ist der französische König Ludwig XIV. (der Sonnenkönig, 

1643 bis 1715) mit seinem Verständnis der Staatsmacht: „Der Staat bin ich“.698 Der abso-

lutistische Machtanspruch des Monarchen heißt für die Untertanen, dass sie kein Recht auf 

Widerstand gegen seine Herrschaft haben. Der Souverän darf gegen die Rechte der Unter-

tanen verstoßen, denn er untersteht nicht den Gesetzen.699 Immanuel Kant schließt, wie 

Hobbes, das Widerstandsrecht des Volkes aus:  

 

                                                
698 Eberhard Braun/Felix Heine/Uwe Opolka (Hrsg.): „Politische Philosophie“. Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt Taschenbuch-Verlag 20028, 136. 
699 Vgl. die zwölf Rechtspositionen zur Souveränität. Thomas Hobbes: „Leviathan oder Stoff, Form und 
Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates“. Herausgegeben und eingeleitet von Iring Fetscher. Neu-
wied/Berlin: Luchterhand 1966, Kap. 18.   



167  

„Wider das gesetzgebende Oberhaupt des Staates gibt es also keinen rechtmäßigen Wider-
stand des Volks; […] also kein Recht des Aufstandes (seditio), noch weniger des Aufruhrs 
(rebellio), am allerwenigsten gegen ihn, als einzelne Person (Monarch), unter dem Vorwande 
des Missbrauchs seiner Gewalt (tyrannis)“.700  

 

Und „der geringste Versuch hierzu ist Hochverrat (proditio eminens)“.701 Für Kant ist das 

Volk dem Souverän untertänig, und so „kann und darf es nicht anders urteilen, als das ge-

genwärtige Staatsoberhaupt (summus imperans) es will.“702 Das öffentliche Gesetz, das 

den Widerstand des Volkes einräumt, ist nicht geschrieben. Denn im Gegenteil „enthielte 

[die oberste Gesetzgebung] eine Bestimmung in sich, nicht die oberste zu sein“.703 Die 

oberste Gesetzgebung hätte damit zugleich „das Volk, als Untertan, in einem und demsel-

ben Urteile zum Souverän“ bestätigt, und zwar „über den […], dem es untertänig ist; wel-

ches sich widerspricht“.704 Kant entzieht dem Volk das Widerstandsrecht unabhängig von 

der Natur oder dem Ursprung der Macht des Staatsoberhauptes:  

 

„Ob ursprünglich ein wirklicher Vertrag der Unterwerfung unter denselben (pactum subiec-
tionis civilis) als ein Faktum vorher gegangen, oder ob die Gewalt vorherging, […] das sind 
für das Volk […] ganz zweckleere, und doch den Staat mit Gefahr bedrohende Vernünftelei-
en“.705  
 

Henning Ottmann trägt die Gründe dieser strengen Zurückweisung des Widerstandsrechts, 

sogar bei unrechtmäßiger Herrschaft, „nach der alten Tyrannislehre ein eindeutiger Wider-

standsfall“,706 vor. Mit seiner rigorosen Meinung hat sich Kant „ganz unnötig von der alten 

Lehre verabschiedet. Vielleicht aus Revolutionsfurcht, vielleicht auch aus der Überzeu-

gung, daß der Weg der Reform der bessere sei.“707 Zugleich hat die                                

„Logik der Souveränität […] eine gewisse Rolle gespielt, da ein Oberherr nicht einen wei-

teren Oberherren über sich haben kann, das Widerstandsrecht souveränitätslogisch zu ei-

nem unendlichen Regreß führt.“708 

Der katholische Kirchenlehrer Thomas von Aquin bejaht jedoch das Widerstandsrecht des 

Volkes. In seiner Lehre vom gerechten Krieg unterscheidet er zwischen Krieg und Zank, 

                                                
700 Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten. Erster Teil: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre. 
In: Wilhelm Weischedel (Hrsg.): Immanuel Kant. Werkausgabe. Band VIII. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1977, § 49 A, 439. 
701 Ebd., § 49 A, 439. 
702 Ebd., § 49 A, 437. 
703 Ebd., § 49 A, 440. 
704 Ebd. 
705 Ebd., § 49 A, 437. 
706 Henning Ottmann:  „Geschichte des politischen Denkens: von den Anfängen bis auf unsere Zeit“. Band 3: 
Die Neuzeit. Teilband 2: Das Zeitalter der Revolutionen. Stuttgart/Weimar: Metzler 2008, 181. 
707 Ebd. 
708 Ebd., 181 f. 



168  

der kein gerechter sein kann, da ihn die Parteien ohne die Ermächtigung des Fürsten be-

ginnen: „Also scheint der Zank eine Art Kleinkrieg zu sein, der zwischen Privatpersonen 

ausgetragen wird, nicht kraft einer öffentlichen Vollmacht, sondern mehr aus ungeordne-

tem Willen heraus.“709 Die dritte Art des gewalttätigen zwischenmenschlichen Konflikts ist 

im Verständnis Thomas von Aquins der Aufruhr bzw. der Bürgerkrieg. Wie der Zank kann 

auch der Aufruhr kein gerechter sein. Der Bürgerkrieg ist die Revolution oder der Wider-

standskampf eines Teils der Gemeinschaft gegen einen rivalisierenden Teil der Gemein-

schaft innerhalb der Grenzen des Staates. Dieser innerstaatliche Krieg beeinträchtigt den 

Frieden und die Sicherheit des Staates. Beide Formen des Bürgerkrieges, zwischen unter-

schiedlichen Volks- oder Bürgergruppen des Staates oder in Form der Verweigerung der 

Loyalität und des Gehorsams gegenüber den politischen Führern, seien ungerecht, meint 

von Aquin. Nur im Falle der Tyrannei, die grundsätzlich ruchlos und böswillig ist und 

nicht dem Gemeinwohl dient, sondern nur dem persönlichen Nutzen des Herrschers, ist die 

Rebellion des Volkes (oder eines Teils der Gemeinschaft) gegen diese Regierung notwen-

dig und moralisch rechtmäßig: „Diejenigen, die das Volk von der Gewalt eines Tyrannen 

befreien, werden gelobt.“710  

Der spanische Kirchenlehrer Francisco de Vitoria bestätigt dem Herrscher keine uneinge-

schränkte Macht (wie im französischen Absolutismus), denn die politischen Gesetze des 

Gemeinwesens verpflichten jedes Mitglied des Gemeinwesens, ohne Exzeptionen. Der 

Herrscher ist dem göttlichen Recht, dem Naturrecht, jedoch zugleich dem positiven Recht 

des Gemeinwesens verpflichtet:  

 

„[V]on einem König erlassene Gesetze haben dieselbe Kraft, die ihnen zukäme, wenn sie 
vom ganzen Gemeinwesen erlassen worden wären […]. Aber Gesetze, die das Gemeinwesen 
erlassen hat, sind für alle Mitglieder bindend. Also binden sie den König sogar dann, wenn 
sie vom König erlassen wurden.“711  

 

Die zentrale Figur der Staatslehre des spanischen Barockscholastikers ist das Gemeinwe-

sen und nicht der Herrscher: „Denn ein Herrscher ist immer Herrscher aufgrund einer 

Wahl des Gemeinwesens.“712 Wenn dieser Herrscher in seinen Handlungen das Gemein-

wohl und den Staat gefährdet, wie im Fall der Tyrannis, ist das Widerstandsrecht des Ge-

                                                
709 Aquin: DThA, II-II, q. 41,  a. 1, resp. 
710 Ebd., II-II, q. 42, a. 2, obj. 2. 
711 Vitoria: De potestate civili, 21; vgl. Ulrich Matz: Vitoria. In: Hans Maier/Heinz Rausch/Horst Denzer 
(Hrsg.): „Die Klassiker des politischen Denkens“. I. Band: Von Plato bis Hobbes. München: C.H. Beck 
19866, 216-228. Hier: 219. 
712 Vitoria: De iure belli, II/3. 



169  

meinwesens rechtmäßig.713 Vitoria notiert in „De iure belli“, dass der Herrscher seit seiner 

Wahl die Vollmacht zu politischen Entscheidungen hat. Das heißt, dass er „von dieser 

Vollmacht zum Wohle des Gemeinwesens Gebrauch machen [muß].“714 Die Gesetze, die 

er bestätigt, dürfen „zu keinem privaten Vorteil, sondern müssen zum gemeinen Nutzen 

abgefaßt sein“.715 Das Prozedere berücksichtigt nicht nur die Gesetze der Friedenszeiten, 

sondern zugleich die Kriegsgesetze. Wenn Herrscher so ungerechte Kriege führen, die 

nicht dem Gemeinwohl dienen, die Untertanen „zum Kriegsdienst zwingen und Geld für 

einen Krieg verwenden, der nicht dem öffentlichen, sondern dem Privatwohl des Herr-

schers dient“, dann heißt dies, dass der Herrscher sein Volk und seine Vollmacht(en) miss-

braucht.716 In der bürgerlichen Rechtsordnung hält sich der Herrscher an die Gesetze des 

Gemeinwesens. Dies hält ihn wiederum an der Macht. Missbraucht der Herrscher die Re-

gierungsvollmachten, die er vom Volk, dem ursprünglichen Souverän, hat, wie „etwa im 

Falle eines ungerechten Krieges […], so kann das Volk bewaffneten Widerstand leis-

ten“.717 Wenn das Volk jedoch den ungerechten Krieg seines Herrschers bejaht, oder ihn 

schweigend gutheißt, ist die gerechte Gegenseite, der „das Unrecht zugefügt wurde“, sogar 

zu Strafmaßnahmen gegen das angreifende Volk bevollmächtigt: „Denn von dem Zeit-

punkt an, da das Gemeinwesen einen König einsetzt, wird es dem Gemeinwesen angerech-

net, wenn sein König eine unangemessene Maßnahme durchführt.“718  

Der Reformator Martin Luther notiert in seiner Schrift „Von weltlicher Obrigkeit, wieweit 

man ihr Gehorsam schuldig sei“ aus dem Jahr 1523, dass er den passiven Widerstand ge-

gen die gesetzlose Obrigkeit gutheißt: „Denn der Obrigkeit soll man nicht mit Gewalt wi-

derstehen, sondern nur mit dem Bekenntnis der Wahrheit. Kehrt sie sich dran, ist es gut; 

wo nicht, so bist du entschuldigt und leidest Unrecht um Gottes willen.“719 Wenn nämlich 

die Obrigkeit entscheidet, einen ungerechten Krieg zu führen, ist der Widerstand rechtmä-

ßig. Er kommentiert seinen Standpunkt in der Schrift „Ob Kriegsleute auch in seligem 

Stand sein können“ aus dem Jahr 1526 so: „Wie, wenn mein Herr unrecht hätte, Krieg zu 

führen?“, fragt Luther. Dann antwortet er: „Wenn du gewiß weißt, daß er unrecht hat, so 

                                                
713 Heinz-Gerhard Justenhoven: „Francisco de Vitoria zu Krieg und Frieden“. Köln: J.P. Bachem 1991, 49. 
714 Vitoria: De iure belli, III/3. 
715 Ebd. 
716 Ebd., III/3. 
717 Udo Bermbach: Widerstandsrecht, Souveränität, Kirche und Staat: Frankreich und Spanien im 16. Jahr-
hundert: In: Iring Fetscher/Herfried Münkler (Hrsg.): Pipers Handbuch der politischen Ideen“. III. Band: 
Neuzeit: Von den Konfessionskriegen bis zur Aufklärung. München/Zürich: Piper 1985, 101-162. Hier: 149. 
718 Vitoria: De potestate civili, 12. 
719 Martin Luther: Von weltlicher Obrigkeit, wieweit man ihr Gehorsam schuldig sei. In: Karin Born-
kamm/Gerhard Ebeling (Hrsg.): Martin Luther: „Ausgewählte Schriften“. Band IV: Christsein und Weltli-
ches Regiment. Frankfurt am Main: Insel Verlag 1982, 36-84. Hier: 80. 



170  

sollst du Gott mehr fürchten und gehorchen als Menschen, […] und sollst nicht Krieg füh-

ren noch dienen, denn du kannst da kein gutes Gewissen vor Gott haben.“720  

Für Emer de Vattel dagegen ist das aktive Widerstandsrecht der Untertanen/Bürger gegen 

die Entscheidungen/Handlungen ihrer Regenten kein Delikt gegen die moralischen oder 

staatlichen Gesetze. Der Widerstand des Volkes und sogar die Intervention der auswärtigen 

Macht im Falle unerträglicher Maßnahmen des Souveräns gegen die Fundamentalrechte 

seines Volkes sind rechtmäßig: „[W]enn die Gewaltherrschaft unerträgliche Formen ange-

nommen hat und das Volk sich deshalb erhebt, dann hat jede auswärtige Macht das Recht 

zu intervenieren und einem unterdrückten Volk auf sein Ersuchen hin beizustehen“.721 Die 

auswärtige Macht hat jedoch nicht das Recht, die Revolte der Bevölkerung gegen ihren 

Herrscher zu initiieren.  

Der Niederländer Hugo Grotius beschäftigt sich detaillierter mit dem Widerstandsrecht. Er 

meint, dass jeder Mensch das Recht zum Widerstand gegen das empfundene Unrecht habe. 

Für Grotius ist der höchste Zweck des Staates die (Be-)Wahrung der Sicherheit und des 

Friedens der Gemeinschaft. In diesem Sinne ist es legitimes Recht des Herrschers, „das 

unbeschränkte Widerstandsrecht zur Wahrung des öffentlichen Friedens und der öffentli-

chen Ordnung aufzuheben.“722 Der Staat bzw. der Herrscher hat so das Widerstandsrecht 

gegen wütende Volksaufstände und Revolutionen. Grotius befürchtet in ihnen nämlich die 

gesellschaftliche Anarchie und den Kollaps des Staates: „Wir haben gesagt, daß es richtig 

ist, sich nicht den Inhabern der höchsten Staatsgewalt zu widersetzen.“723 Dann lockert er 

jedoch seine strengen Richtlinien und kommentiert das rechtmäßige Widerstandsrecht des 

Volkes. In den bis ins Detail konkretisierten Fällen habe das Volk nämlich das Recht zum 

Widerstand gegen seinen Herrscher, so Grotius. Der Widerstand des Volkes gegen seine 

Herrscher sei nämlich in den Fällen rechtmäßig, „wenn dem Umsturz des Staates oder dem 

Untergang vieler Unschuldiger damit zuvorgekommen werde“:724  

- Wenn der Herrscher mit seinen Entscheidungen und staatspolitischen Handlungen 

den Frieden, Sicherheit und Glück seiner Untertanen grob und vorsätzlich beein-

trächtigt, „denn der Wille zu herrschen und der Wille zu verderben können nicht 

zugleich nebeneinander bestehen.“725 

                                                
720 Martin Luther: Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein können. In: Karin Bornkamm/Gerhard Ebeling 
(Hrsg.): Martin Luther: „Ausgewählte Schriften“. Band IV: Christsein und Weltliches Regiment. Frankfurt 
am Main: Insel Verlag 1982, 172-222. Hier: 214. 
721 Vattel: Le Droit de Gens, Buch II, Kap. IV, § 56. 
722 Grotius: De iure belli ac pacis, Buch I, Kap. 4, II. 
723 Ebd., Buch I, Kap. 4, VII. 
724 Ebd., Buch I, Kap. 4, VII. 
725 Ebd., Buch I, Kap. 4, XI. 



171  

- Wenn sich der Herrscher in einem Staat mit Machtteilung der höchsten Staatsge-

walt zwischen dem Herrscher, dem Volk und/oder dem Senat nicht an seine Zu-

ständigkeiten hält, sondern sich der Zuständigkeiten seiner Mitregenten bemächtigt. 

So kann nämlich „dem König, wenn er in den ihm nicht zustehenden Teil der 

Staatsgewalt eingreift, mit Recht Widerstand geleistet werden“.726  

- Wenn der Herrscher von seinem Amt zurücktritt, d.h. „infolge der Entsagung der 

höchsten Staatsgewalt seitens des Inhabers dieses Amtes (somit nimmt er wieder 

die Gestalt eines Privatmannes ein)“.727
  

- Wenn der König beabsichtigt, ohne die Zustimmung des Volkes von seiner Macht 

abzudanken und die Souveränität des Staates einer ausländischen Herrschaft zu un-

terwerfen.728  

Die Klassiker der Lehre vom gerechten Krieg schließen das Widerstandsrecht des Volkes 

nicht aus. Der zentrale Grund ist die innere Ordnung der Herrschaft. Wie später in dem 

Diskurs um die moralischen Grenzen der Souveränität spielt das Verhältnis zwischen dem 

Herrscher und den Beherrschten die zentrale Rolle. Im Falle tyrannischer Herrschaftssys-

teme, die nicht dem Gemeinwohl dienen und zugleich die Kernmenschenrechte des Volkes 

knechten, ist der Widerstand der Tyrannisierten rechtmäßig. Was heute humanitäre Inter-

ventionen in die Kernbereiche staatlicher Souveränität moralisch und völkerrechtlich be-

gründet, konstituierte in den früheren Stadien der Historie der Lehre vom gerechten Krieg 

das Widerstandsrecht des Volkes gegen den Herrscher.  

 

3.5 Zwischenfazit 
 

Im 21. Jahrhundert veränderten sich die Risiken für den nationalen und internationalen 

Frieden. Diese neuen Gefährdungen haben bei den politischen Entscheidungsträgern in der 

Welt die Neuinterpretation der nationalen und internationalen Sicherheit und zugleich neue 

militärische und politische Konzepte initiiert, um gegen die Risiken militärisch oder poli-

tisch-diplomatisch zu kämpfen. Die amerikanische „Security Strategy of the United States 

of America“ (2002) hat die „neueste Fratze“ des Krieges lokalisiert. Zu Beginn des 21. 

Jahrhunderts ist laut diesem Bericht das akuteste Risiko für den internationalen Frieden 

und die Sicherheit die Kooperation zwischen den „Schurkenstaaten“ und den internationa-

len terroristischen Organisationen. Die „Schurkenstaaten“ können ihre Massenvernich-

                                                
726 Grotius: De iure belli ac pacis, Buch I, Kap. 4, XIII. 
727 Ebd., Buch I, Kap. 4,  IX. 
728 Ebd., Buch I, Kap. 4,  X. 



172  

tungswaffen an die Terroristen liefern oder diese vielseitig fördern: ihnen Unterschlupf 

oder Ausbildungsstätten bieten oder sie finanziell oder mit konventionellen Waffen sub-

ventionieren. Die nationale Sicherheitsstrategie bot dann gleich die Gegenmaßnahmen der 

„friedlichen“ Welt: den präventiven militärischen Schlag gegen die „Schurkenstaaten“, um 

diese Kooperation bereits im Keim zu unterdrücken. In der neuen sicherheitspolitischen 

Konstellation ist der Begriff der unmittelbaren Bedrohung, wie ihn das                          

(Gewohnheits-)Völkerrecht definiert, nicht weiter fähig, die nationale und internationale 

Sicherheit zu garantieren, so die „National Security Strategy“ (NSS). Denn für George W. 

Bush ist im Falle der aggressiven „Schurkenstaaten“, die den internationalen Terrorismus 

aktiv fördern, die „konventionelle“ Verteidigung unmittelbar vor dem ersten Schlag nicht 

realisierbar, denn „[w]eder der Zeitpunkt der möglichen Anschläge noch die angewandten 

Mittel sind im Vorfeld feststellbar.“729 Daher ist es notwendig, mit einem präventiven An-

griff dafür Sorge zu tragen, dass man diese Aktivitäten der Regierung des „Schurkenstaa-

tes“ lahmlegt, denn man weiß nie, wie und wann die Terroristen mit Hilfe der „Schurken-

staaten“ losschlagen können. 

Neben der von der NSS etablierten Synthese zwischen dem internationalen Terrorismus 

und den „Schurkenstaaten“ gefährden verstärkt seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts 

zerfallende oder gescheiterte Staaten und ihre häufigen Erscheinungen, die „neuen“ Krie-

ge, die Stabilität der internationalen Ordnung. Nach dem Kollaps der Sowjetunion und dem 

Ende des Kalten Krieges prägt die internationale Ordnung die verstärkte Präsenz von in-

nerstaatlichen Konflikten. In ihren Eigenschaften und Folgen für die zivile Bevölkerung 

und die regionale und internationale Stabilität und Sicherheit sind sie massive politische 

und militärische Risiken. Aus diesen verrohten Konflikten, die Kernmenschenrechte zer-

stören und Leid und Gewalt über die Grenzen der Kriegsgebiete verbreiten, leitet sich der 

humanitäre Interventionismus, uni- oder multilateral, ab, der das westfälische System der 

staatlichen Souveränität und das Prinzip der Nichteinmischung aushöhlt.  

Mit dieser zweifachen Schwächung der Normen des (Kriegs-)Völkerrechts erstarkt die 

Lehre vom gerechten Krieg, denn es heißt, die völkerrechtlich und moralisch suspekten 

Handlungen der Weltmächte vor den Institutionen des internationalen Staatensystems und 

der einheimischen Population zu rehabilitieren. Nach der detaillierten Beschäftigung mit 

den beiden militärischen Kernphänomenen der Entwicklungen in den internationalen Be-

ziehungen seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, dem präemptiven Krieg und der 

militärischen humanitären Intervention, prüfe ich ihre Missbrauchsanfälligkeit in der Pra-

                                                
729 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 29. 



173  

xis und schließlich die Relevanz der Lehre vom gerechten Krieg für diese beiden Erschei-

nungen. 



174  

 

4 Präventivkrieg oder Präemptivkrieg? Die Sicherheitsdoktrinen in internationa-
len Beziehungen des 21. Jahrhunderts 

 
„Anticipatory military activities are defined as military actions taken in response to either an 
imminent threat or to counter a more distant threat within the context of an international cri-
sis. In this respect, the term ‘anticipatory military activities’ includes the traditional concepts 
of both pre-emption and prevention.“730 

 

Terence Taylor identifiziert in seinem Artikel die veränderte geopolitische und -

strategische Lage der Welt nach dem 11. September 2001 und die neuen Gefahren, mit der 

die Welt seit den Anschlägen von New York und Washington D.C. konfrontiert ist: 

 

„Shifts in the global strategic landscape as well as military actions since September 11 lend 
urgency to the need to clarify the meaning of anticipatory self-defense as the world now fac-
es a very new kind of threat, one in which states and nonstate actors may have the potential 
to inflict destruction on an even greater scale. The dissemination to otherwise weak states 
and to nonstate actors of technologies that can potentially cause large-scale destruction and 
casualties has increased the inclination of at least some states toward preemptive military ac-
tion.“731  

  

Diese neuen Gefahren drängen die politischen Entscheidungsträger zu neuen Konzepten 

der Selbstverteidigung des Staatsterritoriums und seiner Bürger. Taylor ist der Meinung, 

dass das Völkerrecht und die Lehre vom gerechten Krieg nun die Pflicht haben, sich an die 

Bedrohungen der nationalen und internationalen Sicherheit in nächster Zukunft zu adaptie-

ren, d.h. an den Terrorismus, die Massenvernichtungswaffen, die „Schurkenstaaten“ und 

an die gefährliche Verknüpfung dieser drei Faktoren.732 Beide, das Völkerrecht und die 

Lehre vom gerechten Krieg, seien nämlich in einer Zeit entstanden, „when the primary 

threats to states came from the conventional mobilization and conventional attacks of con-

ventional militaries“:733 

  

 

 

 

 

                                                
730 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 5 (Hervorhebung 
im Original). 
731 Terence Taylor: „The End of Imminence“. In: Washington Quarterly, 27: 4 (Autumn 2004), 57-72. Hier: 
58. 
732 Ebd. 
733 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 225. 



175  

„Unlike international law on the conduct of war (jus in bello), which has been adapted re-
peatedly to new weapons technology and types of warfare throughout the twentieth century, 
jus ad bellum, the justification for going to war in the first place, now confronts such evolu-
tionary pressure in an unprecedented way, with the rise of international terrorism in 2001 and 
the proliferation of state and nonstate capacities to develop and use nuclear, biological, and 
chemical weapons. International law, by its inherent reactive nature, risks evolving too slow-
ly to define the proper response to this already apparent challenge. There is a danger that the 
increasing uncertainty and existing disagreement on the use of force in anticipatory self-
defense could be exploited by states and nonstate actors alike to sharpen the divisions among 
liberal democracies and exploit the resulting vulnerability.“734 

 

Die Terroranschläge auf New York (auf die beiden Türme des World Trade Centers) und 

das Pentagon am 11. September 2001 und die spätere, mit diesen Vorgängen zusammen-

hängende, Invasion in den Irak im März 2003 initiierten die Debatte um die Präemption 

und die Prävention in der Kriegsführung. Nach diesen terroristischen Angriffen hielt sich 

die Regierung des amerikanischen Präsidenten George W. Bush an das Konzept der Prä-

vention, maskiert in die Sprache der Präemption735 in ihrer „National Security Strategy“ 

vom September 2002: „Specifically, the Bush administration is arguing that the situation 

today is different in kind from that of the past, and as such, it must be dealt with diffe-

rently.“736  

Der Gegenstand dieses Kapitels ist nicht der direkte Präemptivkrieg gegen den Terror im 

Sinne des Krieges gegen die Terrornetzwerke wie al-Qaida, sondern der Präemptivkrieg 

gegen Staaten, die mit dem internationalen Terrorismus kooperieren bis hin zur Proliferati-

on der Massenvernichtungswaffen an Terroristen.737 Die Gefahr, die diese „Schurkenstaa-

ten“ verkörpern, ist keine direkte Gefahr in dem Sinne, dass sie den Angriff planen, son-

dern sekundär im Sinne, dass sie terroristische Angriffe befähigen.  

                                                
734 Taylor: The End of Imminence, 59 (Hervorhebung im Original). 
735 „As John Gaddis has written, al-Qaeda’s attack on the United States was only the final blow to traditional 
understandings and norms regarding the use of force: ‘The old distinction between pre-emption and preven-
tion … was one of the many casualties of September 11.’“ Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of 
Preventive War, 11; zitiert nach John Lewis Gaddis: „Grand Strategy in the Second Term“. In: Foreign Af-
fairs 84: 1 (January/February 2005), 2-15. Hier: 5. 
736 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 191. 
737 Diese Art militärischer Präemption gehört laut Ulrich Beck zu den „Risikokriegen“. In seiner Interpretati-
on hat dieser Begriff eine „doppelte Bedeutung: Zum einen bezeichnet er […] militärische Interventionen in 
fremde (nicht feindliche), mehr oder weniger instabile (zerfallende wie stabile) Staaten mit dem Ziel, ein 
‚globales Risiko‘ (transnationaler Terrorismus, Verbreitung von atomaren, chemischen, biologischen Mas-
senvernichtungswaffen etc.) zu minimieren und zu kontrollieren. Es handelt sich dabei um eine Art globales 
Risikomanagement mit militärischen Mitteln, das allerdings andere diplomatische, polizeiliche, rechtliche, 
wirtschaftliche etc. Initiativen voraussetzt und/oder ersetzt.“ Zugleich konkretisiert Beck mit diesem Begriff 
„Risikoumverteilungskriege, das heißt: eine Kriegsplanung und Kriegsführung, die […] Selbstgefährdung 
minimiert und die Fremdgefährdung maximiert. Was zu Strategien der Kriegsführung (z.B. Bomben statt 
Bodentruppen) führt, die das Risiko von Toten und Verwundeten auf die Angegriffenen abwälzen.“ Beck: 
Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, 268 f. 



176  

Zwei Wege der Konfrontation mit dieser Quelle der Gefahr sind maßgebend in den ge-

genwärtigen strategischen Abwägungen und der Staatenpraxis: der präventive Schlag ge-

gen diese Staaten „in such a way as to make it difficult for that government to continue its 

supporting activities“738 und der gewaltsame Regimesturz sowie die Installierung der Ter-

roristengegner an die Macht. Die Bush-Regierung etablierte nach den Angriffen vom 11. 

September 2001 beide Lösungen und maskierte zugleich den Regimesturz mit der Pflicht 

der Menschlichkeit, die unterdrückte Bevölkerung Iraks von der Diktatur Saddam Husseins 

zu befreien. 

Die englischsprachige Literatur unterscheidet zwischen „prevention“ und „preemption“ 

oder „pre-emption“. Die deutschsprachige Literatur übersetzt beide Begriffe mit der Prä-

vention, d.h., sie nutzt beide Begriffe als Synonyme. So sind beide, die Prävention und die 

Präemption, der antizipatorische Schlag. Das gravierendste Problem in der Definition der 

beiden Begriffe und der Determination ihrer Unterschiede ist es, dass die politischen und 

militärischen Entscheidungsträger die Methoden und die Strategien der Prävention sehr oft, 

wie z.B. in der Sprache der Bush-Doktrin739, mit dem Begriff des präemptiven Schlags 

oder präemptiven Krieges darstellen. Sie vertauschen intendiert die beiden Begriffe und 

verdunkeln ihre Unterschiede:  

 

„This lack of clarity is often intentional. Everyone would prefer to strike ‘preemptively’, 
while no one wants to be accused of striking ‘preventively’. […] Prevention […] has the 
more sinister connotation of Machiavellian plotting, of plans drawn in secret against enemies 
real or, more likely, imagined.“740 

 

Beide Begriffe, den präventiven und den präemptiven Schlag, verbindet die Tatsache, dass 

beide ihren Angriff mit dem potentiellen ersten Schlag des Gegners begründen, d.h., sie 

befürchten den Angriff der Gegenseite und bemühen sich mit ihrem prophylaktischen ers-

ten Schlag den Gegner zu desorientieren und dessen ersten Angriff zu blockieren: „Der 

                                                
738 Carl Ceulemans: War Against Terrorism. Some Ethical Considerations from the Just War Perspective. In: 
Smit, Wim (ed.): „Just War and Terrorism. The End of the Just War Concept?“. Leuven/Dudley, MA: Peeters 
2005, 7-30. Hier: 19. 
739 „Despite its use of the term ‘preemption’, [‘Bush Doctrine’] describes a strategy of prevention with such 
unapologetic candor that some critics have derided it as little more than a barely veiled justification for the 
creation of an American empire in which any state or actor resisting American hegemony would suffer 
Washington’s wrath.“ Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 9. 
740 Ebd., 4. Der Titel zum V. Kapitel der NSS lautet „Prevent Our Enemies from Threatening Us, Our Allies, 
and Our Friends with Weapons of Mass Destruction“ (NSS, 2002, 13), jedoch illustriert die Sicherheitsstra-
tegie unter diesem Begriff dann im Text des V. Kapitels die militärische Präemption, wie z.B. hier: „The 
United States will not use force in all cases to preempt emerging threats, nor should nations use preemption 
as a pretext for aggression. Yet in an age where the enemies of civilization openly and actively seek the 
world’s most destructive technologies, the United States cannot remain idle while dangers gather.“ NSS, 
2002, 15. 



177  

Gegner darf seine militärische Kraft nicht zuerst anwenden.“741 Für Lawrence Freedman 

sind beide Strategien somit kontrollierend: Der Staat verdächtigt den Feind, mit Sicherheit 

den Angriff zu planen, und er, der gefährdete Staat, ist bemüht, diesem Angriff vorzubeu-

gen: „[P]reemption and prevention can be considered controlling strategies, that is, they do 

not rely on adversaries making cautious decisions. They assume that, given the opportuni-

ty, an adversary will use force and therefore cannot be afforded the option in the first 

place.“742  

Ich unterscheide zwischen den beiden Begriffen und begründe die zwingende Notwendig-

keit dieser Distinktion für die Diagnose der (moralischen) Rechtmäßigkeit der Staatenpra-

xis. Diese Unterscheidung konzentriert sich in der Determination der drohenden Gefahr 

vor dem Angriff der Gegenseite. Präemptive Erstschläge begründen die Staaten, völker-

rechtlich und moralisch, mit ihrem Recht zur Selbstverteidigung aus der Charta der Verein-

ten Nationen. Der präemptive Schlag „takes place at some point between the moment when 

an enemy decides to attack – or, more precisely, is perceived to be about to attack – and 

when the attack is actually launched.“743 Der präemptive Schlag ist demgemäß dadurch 

charakterisiert, dass der Zeitpunkt des Angriffs der Gegenseite in sehr baldiger Zukunft ist, 

dass die praktischen Präparationen der Gegenseite sichtbar sind (militärische Aufrüstung, 

Mobilisation, Ankündigungen konkreter Kriegspläne, Propaganda usw.) und mit einem 

baldigen Angriff korrespondieren und dass das Zögern oder das Ergreifen anderer Maß-

nahmen wie z.B. diplomatischer (Streit-)Schlichtung die Gefahr nur um das Vielfache ver-

größern würde. Andrew Fiala systematisiert die Konditionen des rechtmäßigen präempti-

ven Angriffs im Sinne der Doktrin vom gerechten Krieg: Der Angriff der Gegenseite ist 

imminent, eine Alternative zum präemptiven Schlag ist nicht praktikabel (d.h. die Mittel 

friedlicher Streitschlichtung wurden ausgeschöpft), das Zögern kann nur zur Verschärfung 

der Lage und zu Nachteilen führen, der präemptive Schlag ist klar proportional zur Gefahr 

und die präemptiv agierende Seite halt sich strikt an die weiteren Konditionen des „ius ad 

bellum“ und „ius in bello“.744 Ähnlich identifiziert die Autorin Neta C. Crawford vier 

Konditionen eines legitimen präemptiven Angriffs. In ihrem Verständnis ist bei rechtmäßi-

ger Präemption  

- die Intention des Staates ausschließlich die Verteidigung seiner territorialen Integri-

tät und politischen Unabhängigkeit im Sinne der Notwehr,   

                                                
741 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 18. 
742 Lawrence Freedman: „Prevention, Not Preemption“. In: The Washington Quarterly, 26: 2 (Spring 2003), 
105-114. Hier: 106. 
743 Ebd. 
744 Fiala: The Just War Myth: The Moral Illusions of War, 83. 



178  

- der Aggressor klar in seiner Intention, denn er hat dies öffentlich proklamiert oder 

er hat bereits in der Historie angegriffen (zugleich hat er die militärische Fähigkeit 

anzugreifen und vergrößert diese mit Mobilisierung oder Waffenkäufen; dabei ist 

die Angst vor einem Angriff, ohne konkrete Dokumente, die dies entlarven, ein In-

diz für Paranoia, die keinen präemptiven Angriff legitimieren kann), 

- die Perspektive, dass der antizipatorische Schlag die Angriffsgefahr der Gegenseite 

erfolgreich und langfristig minimiert oder gar gänzlich annulliert, sehr real und 

- die Durchführung des präemptiven Schlags streng im normativen Rahmen des 

Prinzips der Verhältnismäßigkeit und des Diskriminierungsgebotes.745 

In diesem Fall hat der bedrohte Staat das moralische Recht zur antizipatorischen Selbstver-

teidigung.  

Im Gegensatz zum präemptiven Angriff hat die militärische Prävention „eher einen putati-

ven Charakter“.746 Der präventive erste Schlag ist begründet in der Angst des Staates, die 

nicht in empirischen und rationalen Argumenten und Zeugnissen fundiert ist, vor einem 

nur potentiellen Angriff der Gegenseite in weiter Zukunft, d.h. ohne einen glaubwürdigen 

denkbaren Zeitpunkt des Angriffs und ohne manifeste Präparationen zum Angriff oder gar 

ohne Beweis, dass die Gegenseite einen Angriff plant oder zu diesem in der Lage ist:     

„Es wird zu harten Mitteln gegriffen noch bevor es zu einer Krise in den Beziehungen zwi-

schen beiden Parteien kommt. Es steht kein Angriff des Gegners bevor, ein solcher wird 

aber irgendwann in der Zukunft vermutet, obwohl eindeutige Beweise dafür fehlen.“747 

Michael Walzer äußert, dass ein Präventivkrieg ein Angriff ist, „der auf eine Gefahr in 

ferner Zukunft reagiert und der von Weitsicht und freier Entscheidung bestimmt wird.“748 

Die präventive Kriegsführung ist somit die Reaktion des Staates und seiner Streitkräfte auf 

die Befürchtung einer fernen und nur potentiellen Gefahr, d.h., der Zweck dieses Krieges 

ist die präventive Minimierung der (potentiellen) zukünftigen Risiken. Jordy Rocheleau 

illustriert die präventiven Kriege so: 

 
„Reasonable belief in an attack, the necessity of defense, and imminence are all lacking. The 
target of a preventive strike, for its part, has not yet committed a wrong that would abrogate 
its right not to be attacked. Preventive wars are designed not to defend against a forthcoming 
attack so much as to reduce the risks of an attack in the future.“749 

                                                
745 Neta C. Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines. In: Mark Evans (ed.): „Just 
War Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh University Press 2005, 25-49. Hier: 31 ff. 
746 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege, 19. 
747 Ebd. 
748 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 121. 
749 Jordy Rocheleau: Preventive War and Lawful Constraints on the Use of Force: An Argument against 
International Vigilantism. In: Michael W. Brough/John W. Lango/Harry Van Der Linden (eds.): „Rethinking 
the Just War Tradition“. Albany, NY: State University of New York Press 2007, 183-204. 



179  

In diesem Sinne unterscheiden die Autoren Charles W. Kegley und Gregory A. Raymond 

zwischen der Präemption und der Prävention in militärischen Konflikten: 

 
„A preemptive military attack entails the use of force to quell or mitigate an impending strike 
by an adversary. A preventive military attack entails the use of force to eliminate any possi-
ble future strike, even when there is no reason to believe that aggression is planned or the 
capability to launch such an attack is operational. Whereas the grounds for pre-emption lie in 
the evidence of a credible, imminent threat, the basis for prevention rests on the suspicion of 
an incipient, contingent threat.“750 

 

Für diese Autoren basiert die Unterscheidung zwischen dem präemptiven und dem präven-

tiven militärischen Schlag in der zeitlichen Wahrnehmung der Bedrohung: Steht der An-

griff der Gegenseite unmittelbar bevor oder lokalisiert der Staat die Gefahr in der Zu-

kunft?751 

Richard N. Haass präzisiert den Inhalt der unmittelbar bevorstehenden und der zukünftigen 

Gefahr, d.h., er identifiziert die konkreten Indizien für diese zwei Typen von Gefahr. Hier 

ist das Indiz sowie die Begründung des präventiven Krieges die massive Steigerung der 

militärischen Macht der Gegenseite: 

 

„Preventive uses of force are those that seek either to stop another state or party from devel-
oping a military capability before it becomes threatening or to hobble or destroy it thereafter. 
For the target country, preventive attacks are the proverbial bolt out of the blue […]. 
Preemptive uses of force come against a backdrop of tactical intelligence or warning indicat-
ing imminent military action by an adversary; they may constitute actions or attacks before 
the other side acts or attacks or even after hostilities have begun but the target forces have 
not been introduced into battle.“752 

 

Robert S. Litwak dagegen verknüpft den präventiven Krieg mit dem Besitz oder der 

Proliferation von Massenvernichtungswaffen. Präventive Kriege sind militärische Operati-

onen gegen Staaten, die diese Waffen haben, sie bereits produzieren oder Kaufinteresse 

zeigen und sie für einen Angriff einsetzen können. Präemptive Kriege sind im Gegensatz 

dazu militärische Selbstverteidigungsoperationen gegen die unmittelbar bevorstehende 

Gefahr des Angriffs mit Massenvernichtungswaffen:  

                                                
750 Charles W. Kegley, Jr./Gregory A. Raymond: „Preventive War and Permissive Normative Order“. In: 
International Studies Perspectives, 4: 4 (November 2003), 385-394. Hier: 388 (Hervorhebung im Original). 
751 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 11. 
752 Richard N. Haass: „Intervention: The Use of American Military Force in the Post-Cold War World“. 
Washington, DC: Carnegie Endowment for International Peace 1994, 51 f. Richard K. Betts notiert in diesem 
Sinne, „preventive attack is undertaken against a potential and growing threat, lest the target country become 
too strong to defeat at a later date“ und „preemptive attack is spurred by strategic warning, evidence that the 
enemy is already preparing an attack.“ Richard K. Betts: Universal Deterrence or Conceptual Collapse? Lib-
eral Pessimism and Utopian Realism. In: Victor A. Utgoff (ed.): „The Coming Crisis: Nuclear Proliferation, 
U.S. Interests, and World Order“. Cambridge, MA/London: MIT Press 2000, 51-85. Hier: 76, Fußnote 37. 



180  

„Prevention refers to a repertoire of strategies to forestall the acquisition of weapons of mass 
destruction (WMD) through of variety of means, including, in extreme circumstances, the 
possible use of force. Pre-emption pertains narrowly to military action when actual WMD 
use by an adversary is imminent.“753 

 

4.1 Beispiele des Präemptivkrieges und präventiven Schlags in der Geschichte – der 
Osirak-Angriff und der Sechstagekrieg 

 

Das klassische Beispiel des präventiven Schlags in der Literatur ist der israelische Luftan-

griff gegen den irakischen Kernreaktor Osirak am 7. Juni 1981:  

 
„Israel behauptete, dieser Reaktor würde zur Produktion eines für nukleare Waffen ge-
brauchten Materials dienen, die dann gegen den israelischen Staat eingesetzt werden könn-
ten, und versuchte den Angriff durch das ‚naturgegebene Recht‘ auf Selbstverteidigung unter 
Art. 51 der Charter zu legitimieren.“754 

 

Die israelischen Bomber zerstörten den Reaktor vor seiner Inbetriebnahme und Israel be-

gründete vor dem Sicherheitsrat der Vereinten Nationen diesen Angriff mit der Angst vor 

den Plänen Iraks, in diesem Reaktor Atombomben zu produzieren und mit diesen Bomben 

Israel anzugreifen:  

 
„The Israelis bombed the plant under the assumption that Iraq intended to use the plutonium 
that would be created in the not-yet operational reactor to build nuclear weapons, and under 
the further assumptions that Iraq intended to use those weapons against Israel.“755 

 

Jedoch ist die Gefahr des irakischen Angriffs mit Kernwaffen in diesem Beispiel nicht un-

mittelbar bevorstehend, denn der Irak hatte zum Zeitpunkt des israelischen Angriffs keine 

atomaren Waffen in seinen Händen. Die These der israelischen politischen Führung, dass 

der Irak mit diesen erst zu produzierenden Waffen einen atomaren Angriff gegen Israel 

plant, ist zu spekulativ, um die Luftanschläge der israelischen Bomber zu begründen. Für 

Michael Walzer „besteht die moralische Notwendigkeit, jeden Angriff zurückzuweisen, 

der eine rein präventive Funktion hat und nicht die vorsätzlichen Taten des Gegners abwar-

tet und erst dann reagiert.“756 Sogar Teile des israelischen Militärs und des Auslandsge-

heimdienstes Mossad informierten die Öffentlichkeit über ihre Skepsis an der Rechtmäßig-

                                                
753 Robert S. Litwak: „The New Calculus of Pre-Emption“. In: Survival, 44: 4 (2002), 53-79. Hier: 54 
(Hervorhebung im Original); vgl. Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Mili-
tary Activities, 17. 
754 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege, 25.  
755 Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines, 27 f. 
756 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 128. 



181  

keit der Entscheidung der israelischen Regierung unter dem Ministerpräsidenten Mena-

chem Begin (im Amt zwischen den Jahren 1977 und 1983): 

 
„The primary argument against the the strike was two-fold: first, since the reactor was not 
yet operational, there was still time to pursue the diplomatic course to get the project halted; 
second, it was unknown what kind of impact the strike will have on the Arab world, and the 
attack could actually ameliorate intra-Arab relations and solidify their ‘opposition to Isra-
el’.“757 

 

Die Begründung Israels dagegen ist das klassische Argument der Prävention, basierend auf 

„intervener’s calculation that it is better to fight now, when it has a military advantage, 

rather than later, when it does not.“758  

Den Präemptivkrieg typisiert die unmittelbar bevorstehende Gefahr:                           

„Those acting preemptively believe that an adversary is about to attack, that the assault is 

inevitable, and that the preemptive strike can eliminate the threat or at least reduce the 

harm that the anticipated assault would cause.“759 Der präemptive militärische Schlag ist 

nur dann rechtmäßig, wenn die bedrohte Partei Informationen hat, dass der Gegner in der 

Phase der Präparationen für die Aggression ist, wenn der Gegner die Intention zum baldi-

gen Angriff verkündet hat und wenn das Zögern der gefährdeten Seite die Zerstörungskraft 

des gegnerischen Angriffs vergrößert.  

Das klassische Beispiel in der Literatur zur militärischen Präemption ist der Sechstage-

krieg.760 Als Sechstagekrieg bezeichnet man den Krieg zwischen Israel und den arabischen 

Staaten Ägypten, Jordanien und Syrien vom 5. Juni bis zum 10. Juni 1967. Der Krieg en-

dete mit dem Sieg Israels, „nachdem die involvierten Staaten die vom UN-Sicherheitsrat 

aufgestellten Forderungen eines Waffenstillstandes akzeptierten“,761 und mit der israeli-

schen Eroberung des Gazastreifens und der Sinai-Halbinsel von Ägypten, des Westjordan-

landes (mit Ostjerusalem) von Jordanien und der Golanhöhen von Syrien. Den Startschuss 

des kurzen Krieges markierte der israelische Angriff gegen ägyptische Luftwaffenbasen 

am 5. Juni 1967. Die Israelis „glaubten, daß ihr Angriff durch die dramatischen Ereignisse 

der vorangegangenen Wochen gerechtfertigt war“.762 Zu diesen „dramatischen Ereignis-

sen“, initiiert von martialischen Entscheidungen des ägyptischen Staatspräsidenten Gamal 

Abdel Nasser am Abend vor dem israelischen Angriff, gehörten die ägyptische Remilitari-
                                                
757 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 155. 
758 Lee: Preventive Intervention, 119. 
759 Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines, 25. 
760 Vgl. z.B. Michael Brecher: „Decisions in Crisis: Israel, 1967 and 1973“. Berkley: University of California 
Press 1980. 
761 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 23. 
762 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 130 f. 



182  

sierung der Sinai-Halbinsel seit dem 15. Mai 1967 (Pufferzone zwischen Ägypten und Is-

rael) und die Schließung der Straße von Tiran am 22. Mai 1967 für israelische Schiffe und 

Schiffe mit Ladung(en) für Israel. Aufgrund des gigantischen Aufmarsches der ägypti-

schen Streitkräfte befürchteten die Israelis den ägyptischen Angriff. Für Michael Walzer ist 

die Furcht Israels vor dem arabischen Angriff in den Tagen vor dem Krieg  

 

„aus zwei Gründen ein beinahe klassisches Beispiel der ‚gerechten Angst‘: erstens war Israel 
wirklich gefährdet (alle ausländischen Beobachter gestanden dies bereitwillig ein), und zwei-
tens war es Nassers ausdrückliche Absicht, Israel ernsthaft zu gefährden. Er hatte es oft ge-
nug gesagt, und außerdem – und dies ist von größerer Bedeutung – dienten seine militäri-
schen Schritte nur diesem und keinem anderen, begrenzten Ziel.“763  

 

So äußerte Nasser am 27. Mai 1967: „Our basic objective will be the destruction of Israel. 

The Arab people want to fight.“764 In seiner Rede an die arabischen Gewerkschaftler nur 

einen Tag später sprach er von konkreten Kriegsplänen des arabischen Bündnisses gegen 

Israel: „Recently we felt we are strong enough, that if we were to enter a battle with Israel, 

with God’s help, we could triumph. On this basis, we decided to take actual steps.“765 Den 

Dritten Arabisch-Israelischen Krieg (den Sechstagekrieg oder den Juni-Krieg) kommen-

tierten die Mitglieder des Sicherheitsrates der Vereinten Nationen sehr ambivalent. So kri-

tisierte die Sowjetunion den israelischen Angriff scharf (Abba Eban, der israelische Au-

ßenminister von 1966 bis 1974, kritisierte wiederum die Rolle der Sowjetunion im Nahost-

konflikt und speziell im Sechstagekrieg766). Im Gegensatz zu dieser Meinung demonstrier-

ten die Vereinigten Staaten von Amerika und Großbritannien ihr Verständnis für die israe-

lische militärische Operation.767 Die ägyptischen militärischen Präparationen für den 

Krieg, wie z.B. die Forderung des Rückzugs der Blauhelme aus Sinai oder der verstärkte 

Truppenaufmarsch, die Schließung der Straße von Tiran, die Vereinbarung zwischen Jor-

danien und Ägypten über das „placement of Jordanian troops under foreign command“768 

sowie die Historie der arabisch-israelischen Konflikte769 rechtfertigten im israelischen Ver-

ständnis die antizipatorische Selbstverteidigung gegen Ägypten und dessen Verbündete.770  

                                                
763 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 134. 
764 Webseite der BBC: 
 http://news.bbc.co.uk/onthisday/hi/dates/stories/june/5/newsid_2654000/2654251.stm (Abruf am 3. August 
2009). 
765 „Nasser’s Speech to Arab Trade Unionists, May 26, 1967“. In: Walter Laqueur (ed.): „The Israel-Arab 
Reader: A Documentary History of the Middle East Conflict“. London: Weidenfeld and Nicolson 1969, 176. 
766 „The Six Days War: Abba Eban’s Speech at the Special Assembly of the United Nations, June 19, 1967“. 
Ebd., 223.   
767 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 24. 
768 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 124. 
769 1948/1949 der Erste Arabisch-Israelische Krieg („Unabhängigkeitskrieg“) zwischen dem Bündnis Ägyp-
ten, Syrien, Libanon, Transjordanien und dem Irak gegen Israel und 1956/1957 der Zweite Arabisch-



183  

 

4.2 Das legalistische Modell und die Charta der Vereinten Nationen 
 

Das Ende des Kalten Krieges und der Kollaps der Sowjetunion zu Beginn der 90er Jahre 

des 20. Jahrhunderts veränderten das Naturell des Krieges und die Reaktion(en) der politi-

schen Entscheidungsträger in der internationalen Gemeinschaft auf die Bedrohungen des 

(post)modernen Zeitalters. Die (klassische) Lehre vom gerechten Krieg und die moralische 

Rechtfertigung der Entscheidung, Krieg zu führen, schienen machtlos zu sein gegenüber 

dem humanitären Interventionismus der westlichen Staaten zum Schutz der grundlegenden 

Menschenrechte und der diffusen Ergänzung der klassischen Kriterien des „ius ad bellum“: 

„The reality of such a shift was made most visible by the unorthodox just cause arguments 

that accompanied the invasion of Iraq in March 2003.“771 Der Interventionismus der west-

lichen militärischen Mächte in die innerstaatlichen Angelegenheiten der Dritten Welt ist 

die natürliche Folge der Entwicklungen hauptsächlich seit dem Ende des Kalten Krieges 

und der Parzellierung der Welt in zwei Blöcke. Bürgerkriege in den Drittstaaten drängten 

in dieser Ära nicht in die Interessensphären der beiden Supermächte, denn ihr militärischer 

Interventionismus hätte ihre Macht schwächen können. Sie dämmten die ethnischen oder 

religiösen Kämpfe der unterschiedlichen Gruppen ein oder instrumentalisierten innerstaat-

liche militärische Konflikte in den Drittstaaten und unterstützten auserwählte Kriegsakteu-

re mit dem Ziel, den ideologischen Blockgegner indirekt oder direkt zu bekämpfen oder zu 

schwächen, wie z.B. die sowjetische Invasion im afghanischen Bürgerkrieg. Mit dem Ende 

des Kalten Krieges öffnete sich nun die Büchse der Pandora und die zerfallende Staatlich-

keit der vielen Drittländer sowie ethnische oder religiöse Animositäten an der Schwelle 

von militärischen Konflikten drängten in den Fokus der internationalen Öffentlichkeit und 

der Befürchtungen der internationalen politischen Entscheidungsträger: 

 

„In the years immediately following the fall of the Berlin Wall, the international community 
was faced with the collapse of both the Soviet and Yugoslav empires, resulting in a profu-
sion of bloody conflict in such far-flung countries as Somalia, the Sudan, Sierra Leone, An-
gola, Liberia, Rwanda, Indonesia and East Timor, Sri Lanka, Russia and Chechnya, and the 
Federal Republic of Yugoslavia.“772 

 

                                                                                                                                              
Israelische Krieg (der Suezkrieg) um die israelische Besetzung des Gazastreifens und der Halbinsel Sinai. 
Vgl. Margret Johannsen: „Der Nahost-Konflikt“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2006. 
770 „Not many threatened states would have both the vulnerability of Israel and the high degree of certainty of 
an imminent attack threatening national existence.“ O’Brien: The Conduct of Just and Limited War, 133.  
771 Cian O’Driscoll: „The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First 
Century“. Hampshire/New York: Palgrave Macmillan 2008, 9. 
772 Ebd., 16 f. 



184  

Das Ende des Kalten Krieges und der Rivalität der beiden Supermächte, der Vereinigten 

Staaten von Amerika und der Sowjetunion, „created a space for third party states and the 

international community to intervene in local conflicts“773 mit dem Ziel der Abschwächung 

ihrer „destructiveness and preserving international peace and security.“774 Die Revolution 

in militärischen Angelegenheiten begünstigte zudem mit der Erfindung und Nutzung von 

intelligenter, d.h. präzisionsgelenkter, Munition die „chirurgische“ Kriegsführung, d.h. die 

optimierte Vermeidung von Kollateralschäden in der zivilen Bevölkerung.  

Diese Faktoren, die Realität der brutalen, menschenrechtswidrigen innerstaatlichen Kriege 

hauptsächlich in den Drittstaaten, die Freiheit der Demokratien, in diese Staaten zu inter-

venieren, ohne die Angst, zum Atomkrieg anzustiften, sowie die von den Politikern und 

Militärs glorifizierte „Unschädlichkeit“ ihrer Waffensysteme für die zivile Bevölkerung 

begünstigen den Willen und die Bereitschaft der westlichen Demokratien, in die inneren 

Angelegenheiten der von Bürgerkriegen oder tyrannischer Herrschaft geprägten Staaten 

einzugreifen. Diese Faktoren „provide some context for the expansion of the jus ad bellum 

to include humanitarian intervention as a just cause for war.“775 Und der präemptive Krieg? 

Der Kern der amerikanischen Rechtfertigung ihrer präemptiven, d.h. präventiven776 

Kriegsführung ist das gefährliche Verhältnis zwischen „Schurkenstaaten“, die Massenver-

nichtungswaffen haben oder bemüht sind, diese zu produzieren, und dem internationalen 

Terrorismus. Denn seit den Terroranschlägen vom 11. September 2001 befürchtet Amerika 

die Proliferation dieser Massenvernichtungswaffen in die Hände der Terroristen.  

Das „ius ad bellum“ des 20. Jahrhunderts illustriert der amerikanische Sozialphilosoph 

Michael Walzer mit dem Begriff des legalistischen Modells („legalist paradigm“). Die Il-

legitimität der aggressiven Kriegsführung ist die zentrale Eigenschaft des legalistischen 

Modells und des Rechts zum Krieg im Völkerrecht des 20. Jahrhunderts. Aggression ist für 

Walzer „[j]ede Verletzung der territorialen Integrität oder der politischen Souveränität ei-

nes unabhängigen Staates“777, denn das Recht der Staaten auf politische Unabhängigkeit 

und territoriale Integrität ist der Garant des Friedens und der Sicherheit des internationalen 

Systems der Gemeinschaft der Staaten: „Es gibt eine internationale Gemeinschaft unab-

                                                
773 James Turner Johnson: „Morality & Contemporary Warfare“. New Haven/London: Yale University Press 
1999, 71. 
774 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 17. 
775 Ebd., 17 f. 
776 „What is problematic about the new Bush security strategy is its framing of preventive military actions as 
preemptions.“ Kegley, Jr./Raymond: Preventive War and Permissive Normative Order, 389. 
777 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 89. 



185  

hängiger Staaten.“778 Und in „dieser internationalen Gemeinschaft gibt es Gesetze, die die 

Rechte der Mitglieder festlegen – vor allem das Recht auf territoriale Integrität und auf 

politische Souveränität.“779 Der Schutz dieses Rechts der Staaten ist der Kern des Völker-

rechts, d.h. der Charta der Vereinten Nationen. In der Sprache des walzerschen legalisti-

schen Modells ist der ausländische Eingriff in dieses Recht ein Akt der Aggression und die 

Bedingung für einen militärischen Gegenschlag: „Jede Gewaltanwendung oder Drohung 

mit unmittelbarer anzuwendender Gewalt durch einen Staat gegen die politische Souverä-

nität oder die territoriale Integrität eines anderen Staates gilt als Aggression und ist ein 

verbrecherischer Akt.“780 Die Reaktion auf diese Aggression provoziert schließlich die 

individuelle oder kollektive Verteidigung des Opfers:  

 
„Die Aggression rechtfertigt zweierlei gewaltsame Reaktionen: erstens einen Krieg zur 
Selbstverteidigung des Opfers und zweitens einen Krieg, den das Opfer und jedes andere 
Mitglied der internationalen Gemeinschaft führen, um die Anwendung des Rechts zu ge-
währleisten.“781  

 

Für Michael Walzer ist im legalistischen Modell der Charta der Vereinten Nationen und in 

den antiken und mittelalterlichen Schriften der Kirchenväter zum „bellum iustum“ nur die 

Gewalttätigkeit gegen den sich bereits ereigneten Angriff rechtmäßig: „Ausschließlich die 

Aggression kann Krieg rechtfertigen. Der Leitgedanke der Theorie ist es, die Anlässe zum 

Krieg zu verringern. […]. Ein Unrecht muß tatsächlich bestehen und verübt worden 

sein.“782 So ist die Prohibition des Angriffskrieges gegen die territoriale Integrität und poli-

tische Unabhängigkeit des Staates der Kern des legalistischen Modells. Nur der Verteidi-

gungskrieg des Opferstaates und/oder seiner Verbündeten um das Wiederherstellen dieser 

Rechte hat die „causa iusta“:  

 

„[D]as legalistische Modell schließt alle anderen Kriegsarten aus. Präventivkriege, Handels-
kriege, Expansions- und Eroberungskriege, religiöse Kreuzzüge, Revolutionskriege und mili-
tärische Übergriffe aus – all diese Kategorien werden absolut ausgeschlossen […]. [A]ll die-
se Handlungen sind aggressive Akte der Person oder des Landes, die sie einleiten, und recht-
fertigen gewaltsamen Widerstand.“783  

 

Das legalistische Modell spiegelt sich im Völkerrecht des 20. Jahrhunderts wider, d.h. in 

der Charta der Vereinten Nationen, „which stipulates that the only right of war that re-

                                                
778 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 102. 
779 Ebd., 103. 
780 Ebd., 103. 
781 Ebd., 134. 
782 Ebd., 104 (Hervorhebung im Original). 
783 Ebd., 118. 



186  

mains in the hands of states is the inherent right of self-defense“.784 Die Charta der Verein-

ten Nationen ächtet nicht nur den Krieg im völkerrechtlichen Sinne, sondern bereits die 

„Androhung oder Anwendung von Gewalt“785 im Allgemeinen. Ihr zentraler Zweck und 

der Mittelpunkt ihrer Bemühung sind der Schutz des Weltfriedens und die internationale 

Sicherheit, d.h. 
 

„den Weltfrieden und die internationale Sicherheit zu wahren und zu diesem Zweck wirksa-
me Kollektivmaßnahmen zu treffen, um Bedrohungen des Friedens zu verhüten und zu be-
seitigen, Angriffshandlungen und andere Friedensbrüche zu unterdrücken und internationale 
Streitigkeiten oder Situationen, die zu einem Friedensbruch führen könnten, durch friedliche 
Mittel nach den Grundsätzen der Gerechtigkeit und des Völkerrechts zu bereinigen oder bei-
zulegen“.786 

 

Das System der kollektiven Sicherheit aus Kapitel VII  

 

„räumt dem Sicherheitsrat nicht nur die Befugnis ein, Zwangsmaßnahmen zur Aufrechterhal-
tung oder Wiederherstellung des internationalen Friedens und der Sicherheit anzuordnen, 
sondern auch über das Vorliegen einer Bedrohung, eines Friedensbruches oder einer An-
griffshandlung zu entscheiden.“787  

 

Die Gewalt ist in der Charta somit nur in zwei Fällen nicht geächtet: im Fall der Selbstver-

teidigung gegen den primären Angriff des Gegners, d.h. wenn der Angriff der Gegenseite 

bereits verübt wurde, und wenn die Gewaltnutzung vom Sicherheitsrat der Vereinten Nati-

onen in Situationen der Gefährdungen oder Brüche des Friedens autorisiert ist (Kapitel VII 

der Charta). Innerstaatlich haben die Mitgliedsstaaten das Gewaltmonopol (das Prinzip der 

Nichteinmischung in die inneren Angelegenheiten des Staates) und das natürliche Recht 

zur Selbstverteidigung vor Angriffshandlungen:  

 

„Aus dieser Charta kann eine Befugnis der Vereinten Nationen zum Eingreifen in Angele-
genheiten, die ihrem Wesen nach zur inneren Zuständigkeit eines Staates gehören, oder eine 
Verpflichtung der Mitglieder, solche Angelegenheiten einer Regelung auf Grund dieser 
Charta zu unterwerfen, nicht abgeleitet werden.“788  

 

Wie ist die Position des präemptiven Krieges in der Charta der Vereinten Nationen? Hier 

scheiden sich die Geister, denn die „restrictionists“789 meinen, dass die Charta der Verein-

                                                
784 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 13. 
785 Art. 2 Ziff. 4 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 15 ff. 
786 Art. 1 Ziff. 1 der Charta der VN. Ebd., 15. 
787 Grewe: Epochen den Völkerrechtsgeschichte,  783. 
788 Art. 2 Ziff. 7 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 15. 
789 Bellamy: Just Wars. From Cicero to Iraq, 160. 



187  

ten Nationen „expressly rules out“ das Recht zur präemptiven Kriegsführung.790 In ihrem 

Verständnis diktiert Art. 51 der Charta, dass nur die Selbstverteidigung im Falle „eines 

bewaffneten Angriffs“791 völkerrechtlich korrekt ist. Albrecht Randelzhofer notiert:          

„The prevailing view refers, above all, to the purpose of the UN Charter, i.e. to restrict as 

far as possible the use of force by an individual State, and considers Art. 51 to exclude any 

self-defence, other than that in response to an armed attack.“792 Die Charta der Vereinten 

Nationen verneint die Gewaltanwendung nur dann nicht, wenn sie vom Sicherheitsrat der 

Vereinten Nationen autorisiert ist, oder im Falle der Selbstverteidigung des Staates gegen 

den Angriff der Gegenseite – im Deutschen ist jedoch nicht klar, ob sie nur den sich bereits 

ereigneten Angriff oder den unmittelbar bevorstehenden meint. Im Englischen ist die Char-

ta expliziter, denn in ihrer Originalfassung diktiert sie, dass sie „das naturgegebene Recht 

zur individuellen oder kollektiven Selbstverteidigung“793 nur dann nicht beeinträchtigt, „if 

an armed attack occurs“.794 So diktiert die Charta der Vereinten Nationen im Englischen, 

dass das Recht zur individuellen oder kollektiven Selbstverteidigung nur dann obligato-

risch ist, wenn die Gegenseite bereits militärisch angegriffen hat. 

Die „counter-restrictionists“795 sind im Gegensatz dazu der Auffassung, dass die Charta der 

Vereinten Nationen grundsätzlich die präemptive Kriegsführung toleriert; dies begründet 

diese Gruppe der Autoren mit der Staatenpraxis, die das Völkergewohnheitsrecht der prä-

emptiven Kriegsführung etabliert hat (z.B. der Sechstagekrieg Israels gegen Ägypten und 

seine Verbündeten), und zugleich mit ihrem Verständnis von Art. 51 der Charta. Wenn die 

Charta nämlich verkündet, dass sie das Recht des Staates, sich gegen ausländische Gewalt 

zu verteidigen, nicht beeinträchtigt, und wenn wie in Art. 2 Ziff. 4 Gewalt nicht nur den 

Angriff, sondern auch schon die Drohung eines Angriffs involviert, dann haben die Staaten 

das Recht zur Selbstverteidigung in Fällen, wenn ihnen die Gewalt nur angedroht wird. 

Timothy G. Kearley notiert im Rahmen seiner Kritik an der Effektivität des Sicherheitsra-

tes der Vereinten Nationen,  den internationalen Frieden und die Sicherheit zu garantieren, 

d.h. Angriffskriege aus den internationalen Beziehungen permanent zu eliminieren, Fol-

gendes: 

 

 

                                                
790 Bellamy: Just Wars. From Cicero to Iraq, 160. 
791 Art. 51 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 39. 
792 Albrecht Randelzhofer: Article 51. In: Bruno Simma (ed.): „The Charter of the United States: A Commen-
tary“. Volume I. München: C.H. Beck 2000², 788-806. Hier: 792.   
793 Art. 51 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 39. 
794 Art. 51 der Charta der VN im Originalton bei ebd., 38. 
795 Bellamy: Just Wars. From Cicero to Iraq, 160. 



188  

„Given the continued inability of the Security Council to take effective actions to eliminate 
‘threat[s] to peace, breach[es] of the peace or act[s] of aggression’, it is preferable to inter-
pret Article 51 as including the rights of intervention in self-defense and of anticipatory self-
defense, as narrowly defined in the Caroline doctrine, than to interpret it as eliminating these 
rights. States that truly are the victims of armed harassment by forces operating out of anoth-
er state, or that are threatened by imminent and grave aggression from another state, should 
not be forced to act outside the law.“796            

 

4.3 Der Präemptiv- und Präventivkrieg in der klassischen Lehre vom gerechten 
Krieg – Hugo Grotius und Emer de Vattel 

 

Der Barockscholastiker Francisco de Vitoria bekräftigt in seiner Vorlesung „De iure belli 

Hispanorum in barbaros“ aus dem Jahr 1538/1539 Gegner der vorbeugenden Tötung von 

Unschuldigen zu sein, z.B. der Kinder von Sarazenen, mit der Begründung, sie seien ein 

Risiko für die Zukunft:  

 
„[E]s ist in der Tat unerträglich, daß jemand für eine künftige Sünde getötet wird. Erstens 
gibt es viele andere Heilmittel, mit denen man für die Zukunft dergleichen vorbeugen kann, 
z.B. Gefangenschaft, Verbannung und anderes. Ferner ist eine solche Maßnahme bei den ei-
genen Bürgern nicht erlaubt: jemanden für eine künftige Sünde töten.“797  
 

Nur hundert Jahre später ändert die Lehre vom gerechten Krieg ihre Perspektive zu präven-

tiven und präemptiven militärischen Schlägen. Der Niederländer Hugo Grotius ist permis-

siver mit der antizipatorischen Kriegsführung und zwar mit der Begründung, „daß, wenn 

der Angreifende zu den Waffen greift, und zwar in der offenbaren Absicht zu töten, daß 

man dann der Tat zuvorkommen darf.“798 Das Präventionsrecht ist in Grotius’ Verständnis 

beschränkt auf den Moment einer klaren und direkten Bedrohung der staatlichen Sicher-

heit, d.h. die Präemption. Er verneint zugleich die Rechtmäßigkeit der präventiven Schläge 

gegen Bedrohungen, die nur das Potential – nicht die Garantie – haben, sich in Zukunft zu 

realisieren, wie z.B. um „das Anwachsen einer Macht, welche später schädlich werden 

könnte, zu hindern.“799  

Der Schweizer Jurist Emer de Vattel ist dagegen ein Schritt weiter in der Legitimierung der 

präventiven Kriegsführung. Sein erster Schritt ist dabei die Bekräftigung der präemptiven 

Begründung des Krieges von Hugo Grotius. In seiner Schrift „Le Droit de Gens ou de la 

Loi Naturelle appliqués à la conduite et aux affaires des nations et des souverains“ aus dem 

                                                
796 Timothy G. Kearley: „Raising the Caroline“. In: Wisconsin International Law Journal, 17: 2 (1999), 325-
346. Hier: 345 f. (Hervorhebung im Original). 
797 Vitoria: De iure belli, IV (Teil II)/1. 
798 Grotius: De iure belli ac pacis, Buch II, Kapitel 1, V. 
799 Vattel: Le Droit de Gens, Buch III, Kapitel I, XVII. 



189  

Jahr 1758 notiert er, dass der gerechte Grund des Krieges die Verteidigung gegen den sich 

bereits ereigneten oder drohenden Angriff sei: „Sagen wir also ganz allgemein, daß Grund 

und Ursache jedes gerechten Krieges das erlittene oder drohende Unrecht ist.“800 Die terri-

toriale Expansion der Gegenseite oder die Vergrößerung ihrer wirtschaftlichen, politischen 

und militärischen Macht sind grundsätzlich keine „causa iusta“ der Kriegsführung, denn 

„es [ist] eine heilige Norm des Völkerrechts, daß die Machtzunahme einer Nation, für sich 

allein genommen, niemandem das Recht geben kann, ihr mit Waffengewalt entgegenzutre-

ten.“801 Im zweiten Schritt legitimiert er dann die präventive Kriegsführung. Wenn der 

Staat seine politische oder wirtschaftliche Macht gegenüber seinen Rivalen vergrößert, ist 

dies in der Tat noch kein Indiz für die aggressiven Intentionen dieses Staates. Nur wenn 

der Gegner diese Macht mit dem Willen zum Angriff verknüpft, ist der präventive Angriff 

rechtmäßig und zwingend notwendig: „Macht allein bedroht nicht mit einem Unrecht, der 

Wille muß dazu kommen.“802 Um den Willen des Herrschers und seine zukünftigen Pläne 

einschätzen zu können, ist es substanziell, die militärische Fähigkeit des Staates (diese hat 

der Staat, denn sie ist das Fundament und/oder das Resultat der Machterweiterung) und 

seine Intentionen zu erspähen. Diese Intentionen des Gegners, die das Potential haben, im 

Angriff zu münden, materialisieren sich in der Richtung der Außenpolitik des Staates, d.h. 

in der Rhetorik und in politischen Schritten und konkreten Plänen des Herrschers. Gefähr-

lich sind „äußere Zeichen von Ungerechtigkeit, Machthunger, Hochmut, Ehrgeiz, Herrsch-

sucht“.803 Um die Opportunität der Manipulation der Interpretierung dieser außenpoliti-

schen Schritte des Staates zu eliminieren, illustriert Vattel Indikatoren, „that may be taken 

as avidence of hostile intentions on the part of another nation“.804 Der drastischste Indika-

tor ist die Situation, wenn der Souverän des Nachbarstaates „im tiefsten Frieden an unserer 

Grenze Festungen errichtet, eine Flotte ausrüstet, seine Truppen verstärkt, eine mächtige 

Armee zusammenzieht, seine Lager auffüllt, kurz, wenn er Kriegsvorbereitungen trifft“.805 

Der zweite Indikator ist der „Charakter dieses Nachbarn“.806 Bei Staaten mit expansiver, 

aggressiver Außenpolitik, die sich zum Krieg rüsten, „one must assume the intentionality 

of the threat and the presumption in favour of anticipatory war“.807 Wenn der „Fürst, der 

sich zu einer ungeheuren Steigerung seiner Macht anschickt, schon Proben grenzenlosen 

                                                
800 Vattel: Le Droit de Gens, Buch III, Kap. III, § 26. 
801 Ebd., Buch III, Kap. III, § 43. 
802 Ebd., Buch III, Kap. III, § 44. 
803 Ebd., Buch III, Kap. III, § 44. 
804 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 38. 
805 Vattel: Le Droit de Gens, Buch III, Kap. III, § 50. 
806 Ebd. 
807 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 38 f. 



190  

Hochmutes und Ehrgeizes gegeben hat“808 wie bei dem „so furchtbaren Machtzuwachs 

LUDWIGS XIV.“809, dann ist die Potentialität groß, dass dieser Staat in (nächster) Zukunft 

einen Angriff plant und dass „das Staatswohl auf dem Spiel [steht]“.810 Hier sei die Gefahr 

nicht trivial, und die Seriosität und das Volumen der Bedrohung rechtfertigen den präven-

tiven Angriff gegen den mächtigen Nachbarn: „Der Wahrscheinlichkeitsgrad und die Grö-

ße des drohenden Übels bilden die Grundlage für die Auslösung eines Rechts zu präventi-

ver Gewaltanwendung.“811  

 

4.4 Die klassische Doktrin des Präventivkrieges – Francis Bacon und Thomas Hob-
bes 

 

Das Zeitalter des Westfälischen Friedens von 1648 bis zum Beginn der Französischen Re-

volution kann man als äußert signifikant für die Rückkehr des mittelalterlichen Konzepts 

vom Heiligen Krieg nach Europa klassifizieren.812 Die Doktrin des Heiligen Krieges ist 

eine Form der mittelalterlichen Tradition des gerechten Krieges und ihre Verteidiger mei-

nen, dass der Schöpfer/Gott manche Kriege motiviert oder administriert hat. Diese Rich-

tung steht im scharfen Gegensatz zu den spanischen Theologen wie Francisco de Vitoria 

oder Francisco Suárez. In der Bellum-iustum-Doktrin der spanischen Barockscholastik ist 

die religiöse Andersartigkeit kein gerechter Grund des Krieges, denn „the fundamental 

rationale behind holy war thought in the early modern age, the idea that God is ‘a man of 

war’ who directs his people into certain battles in service of their faith, has been omit-

ted.“813 Die Neuzeit bis zur Französischen Revolution gehörten dagegen zur Epoche der 

Renaissance der Idee des Heiligen Krieges, und einer der Autoren, der in seinen Schriften 

diese Rechtfertigung des Krieges bekräftigt, ist der englische Staatsmann und Philosoph 

Francis Bacon (1561 bis 1626). Seine Kommentare haben einen konkreten geschichtlichen 

Hintergrund: die Konflikte mit dem katholischen Spanien, denn Spanien unterstützte den 

Katholizismus in England und England unterstützte dagegen die protestantischen Nieder-

lande in ihrem Aufstand gegen die Herrschaft Spaniens. Im Jahr 1588 besiegte dann Eng-

land die mächtige spanische Armada, jedoch kennzeichneten die Konflikte mit der katholi-

schen Hegemonialmacht Spanien auch weitere Jahre. In seiner Schrift „Considerations 

                                                
808 Vattel: Le Droit de Gens, Buch III, Kap. III, § 44. 
809 Ebd., Buch III, Kap. III, § 44 (Hervorhebung im Original). 
810 Ebd. 
811 Ebd. 
812 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 66 ff. oder Johnson: Ideology, Reason, and the Limitation of 
War: Religious and Secular Concepts 1200-1740, 81 ff.   
813 Johnson: Ideology, Reason, and the Limitation of War: Religious and Secular Concepts 1200-1740, 82. 



191  

Touching a Warre with Spain“ führt er aus, dass beide Arten des Krieges, der Krieg zur 

präventiven Selbstverteidigung und der zur Verteidigung der richtigen Religion, gerecht 

seien:  

 
„I shall make it plaine; That Warres Preventive upon Just Fears, are true Defensives, as well 
upon Actuall Invasions: and againe, that Warres Defensive for Religion (I speake not of Re-
bellion) are most just; Though Offensive Warres, for Religion, are seldome to be approved, 
or never, unlesse they have some Mixture of Civil Titles.“814  

 

Entscheidend für dieses Kapitel ist die Bacon’sche Verteidigung und Legitimierung der 

Präventivkriege. Sein Konzept des Verteidigungskrieges ist ein klarer Bruch mit der ba-

rockscholastischen Lehre vom gerechten Krieg, die ich im zweiten Kapitel der Dissertation 

beschrieben habe. Francis Bacon unterstreicht, dass der Kern der Rechtfertigung der prä-

ventiven Kriegsführung der Entwurf der „gerechten Angst“ ist, und in „Considerations 

Touching a Warre with Spain“ verkündete er: „Namely, that a just Feare is a just Cause of 

a War And that a Preventive War is a True Defensive.“815 Im Gegensatz zur Meinung der 

Barockscholastiker, dass nur die Verteidigung gegen den ersten Schlag der Gegenpartei 

gerecht sei, prägt die Bacon’sche Schrift die Perspektive, dass die Machterweiterung eines 

Staates der sichere Indikator seiner Aspiration ist, die Nachbarn anzugreifen und sie zu 

okkupieren. Der partielle Machtzuwachs störe das Gleichgewicht, d.h. die Verteilung der 

Macht, die den Frieden garantiert. Die Angst, die natürliche Reaktion auf die Machter-

weiterung des ausländischen Staates, sei die „causa iusta“ der präventiven Kriegsführung 

gegen die Aspirationen der Gegenseite: 

 
„A just Feare will be a just Cause of a Preventive War; But especially, if it be Part of the 
Case, that there be a Nation, that is manifestly detected, to aspire to Monarchie, and new Ac-
quests; Then other States (assuredly) cannot be justly accused, for not staying for the first 
Blow“.816  

 

In dieser Atmosphäre, der spürbaren Bedrohung der wachsenden Macht, ist es für die terri-

toriale Integrität und die politische Unabhängigkeit des Staates (oder Königreiches) sub-

stanziell, zu handeln, bevor der Angriff des Gegners unmittelbar bevorsteht oder er bereits 

angegriffen hat. Denn mit dem Warten wächst nur die Stärke der Gegenseite:  

 
                                                
814 Francis Bacon: Considerations Touching a Warre with Spaine. In: „Certaine Miscellany Works of the 
Right Honourable, Francis Lo[rd] Verulam, Viscount S. Alban“. London Printed by I. Haviland for Humph-
rey Robinson, dwelling at the signe of the three Pigeons in Pauls Church-yard 1629, 4 (Hervorhebung im 
Original). 
815 Ebd., 23 (Hervorhebung im Original). 
816 Ebd., 21 (Hervorhebung im Original). 



192  

„Where the matter at hand is the good of the state, states must not bind themselves to take 
defensive action only after they have already been struck, but may take anticipatory action as 
soon as they have good cause to fear that their well-being may be threatened in the foreseea-
ble future.“817  

 

Vorreiter der Idee, dass den präventiven Schlag seine Zweckmäßigkeit und sein Nutzen 

rechtfertigen, ist der italienische Jurist Alberico Gentili. In seinem Werk „De Jure Belli“, 

erschienen im Jahr 1589, notiert er, dass die Angst vor dem Angriff des Feindes den Prä-

ventivkrieg rechtfertigt, denn „we ought not to wait for violence to be offered us, if it is 

safer to meet it halfway.“818 Die Verteidigung ist bereits gerecht, wenn sie die nur potenti-

ellen oder wahrscheinlichen Risiken des Angriffsschlags der Gegenseite eliminiert, d.h., 

sie ist nicht nur rechtmäßig, wenn sie die Risiken eines Angriffs annulliert, der bereits in 

der Vorbereitung steckt. 

Bacon befürchtet jedoch verständlicherweise, dass die Idee der gerechten Angst, „a highly 

subjective category“,819 schutzlos gegen den politischen Missbrauch ist. Ängste und Ver-

dächtigungen seien gefährlich, verführerisch, „as they rather dazell Mens eyes, than open 

them.“820 Ängste, die nichts weiter als „umbrages, light jealousies, apprehensions-a-far-

off“ sind, rechtfertigen den Angriff gegen die Gegenseite nicht, sondern nur die „clear fo-

resight of imminent danger“.821 Um die begriffliche Unschärfe zu beseitigen, identifiziert 

er die Eigenschaften dieser unmittelbar drohenden Gefahr. Diese Gefahr habe ihre Her-

kunft im Machtzuwachs der Staaten, der das europäische Gleichgewicht der Mächte stört, 

in gefährlicher Fusion zwischen „rogue actors“822 und ihrer politischen, territorialen und 

militärischen Stärkung sowie in spürbaren feindlichen außenpolitischen Schritten und der 

Rhetorik der Staaten. Diese „Schurkenstaaten“ sind in Bacons Interpretation „ambitious 

States“, die „seek upon all occasions to enlarge their Dominions“.823 Klassisches Beispiel 

seien die Türken (Osmanen), die den europäischen Frieden, das Gleichgewicht der Mächte 

und die politische Unabhängigkeit und territoriale Integrität der europäischen Staa-

                                                
817 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 32. 
818 Alberico Gentili: De iure belli. Volume I. In: John Carew Rolfe (ed.): „The classics of international law“. 
Oxford: Clarendon Press 1933; Alberico Gentili: De iure belli. Volume II. In: John Carew Rolfe (ed.): „The 
classics of international law“. Oxford: Clarendon Press 1933. Hier:  Ch. XIV; oder: „No one ought to expose 
himself to danger. No one ought to wait to be struck, unless he is a fool. One ought to provide not only 
against an offence which is being committed, but also against one which may possibly be committed.“ Ebd., 
Ch. XIV. 
819 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 32. 
820 Bacon: Considerations Touching a Warre with Spaine, 23. 
821 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 32. 
822 Ebd. 
823 Bacon: Considerations Touching a Warre with Spaine, 15 f. (Hervorhebung im Original). 



193  

ten/Königreiche bedrohen: „Christian Princes and States have always a sufficient Ground 

of Invasive Warre against the Enemie: Not for Cause of Religion, but upon a just 

Feare“.824 Gerechte Angst hat weiterhin ihre Quelle in feindlichen Aktivitäten der Gegen-

seite. „[A]ny form of navy blockade, trade disruptions, military mobilizations, or alliance 

building“825 ist eine Bedrohung, die einen präventiven Angriff rechtfertigt.826   

Die Hauptfigur des Entwurfs der gerechten Angst ist Thomas Hobbes (1588 bis 1679). In 

seinem Werk „Leviathan“ verknüpft er die Idee der gerechten Angst mit dem Recht des 

Menschen und des Staates, ihre Sicherheit und die Selbsterhaltung zu schützen und zu ga-

rantieren. Dieses Recht ist das natürlich(st)e Recht des Menschen:  

 

„Das natürliche Recht, in der Literatur gewöhnlich jus naturale genannt, ist die Freiheit ei-
nes jeden, seine eigene Macht nach seinem Willen zur Erhaltung seiner eigenen Natur, das 
heißt seines eigenen Lebens, einzusetzen und folglich alles zu tun, was er nach eigenem Ur-
teil und eigener Vernunft als das zu diesem Zweck geeignetste Mittel ansieht.“827  

 

Wenn jedoch jeder Mensch die Freiheit hat, die Mittel und Methoden seiner Selbsterhal-

tung zu wählen und unter Berücksichtigung der „natürlichen Neigung der Menschen sich 

gegenseitig Schaden zuzufügen, einer Neigung, die aus ihren Leidenschaften, hauptsäch-

lich aber aus ihrer eitlen Selbstüberschätzung hervorgeht“, sind Anarchie und permanente 

(und gewalttätige) Streitigkeiten vorprogrammiert.828 Es scheint, dass in den Beziehungen 

der Menschen der Krieg „alle gegen alle“, ein „ewiger Krieg“, herrscht.829 Um diesen ewi-

gen Krieg zwischen Menschen um ihre Selbsterhaltung eliminieren zu können, ist der Ge-

sellschaftsvertrag zwingend notwendig. Er ist der Weg aus dem Naturzustand, und sein 

Zweck ist die Gründung einer allmächtigen und übergeordneten Instanz, des Staates, der 

den Frieden und die Sicherheit garantiert. Der Grund der Gründung des Staates ist somit 

die Angst des Menschen vor seinen Mitmenschen, denn das „ius naturale“ hat keine mora-

lischen Beschränkungen. Mit seinem Entwurf des Naturgesetzes – des „lex naturalis“ – 

beschränkt Hobbes den Freibrief zur willkürlicher Gewalt aus dem Naturrecht. Die primäre 

Maxime des Naturgesetzes ist die Friedenssuche in den Beziehungen mit Mitmenschen, 

                                                
824 Bacon: Considerations Touching a Warre with Spaine, 16 (Hervorhebung im Original). 
825 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 33. 
826 Bacon: Considerations Touching a Warre with Spaine, 19.  
827 Hobbes: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates, Kap. 14 
(Hervorhebung im Original). 
828 Ebd.: „Vom Bürger“. Eingeleitet und herausgegeben von Günter Gawlick. Hamburg: Felix Meiner 1966², 
Kap. I, 12. 
829 Ebd. 



194  

um die physische Existenz des Menschen nicht unnötig zu gefährden.830 Nur im Falle, dass 

der Mensch diesen Frieden „nicht herstellen [kann], so darf er sich alle Hilfsmittel und 

Vorteile des Krieges verschaffen und sie benützen.“831 Dieses entscheidende Naturgesetz 

(die Bemühungen um Frieden in zwischenmenschlichen Beziehungen) ist die Grundlage 

für das zweite Naturgesetz – die Notwendigkeit der freiwilligen Abtretung der unbe-

schränkten Nutzung des natürlichen Rechts. Diese Abtretung ist der Inhalt des Vertrages, 

der den Naturzustand beendet:  

 
„Jedermann soll freiwillig, wenn andere ebenfalls dazu bereit sind, auf sein Recht auf alles 
verzichten, soweit er dies um des Friedens und der Selbstverteidigung willen für notwendig 
hält, und er soll sich mit soviel Freiheit gegenüber anderen zufrieden geben, wie er anderen 
gegen sich selbst einräumen würde.“832  

 

Die politische Ordnung ist das Resultat der Selbsteinschränkung der Menschen, die sich 

der Herrschaft des absoluten Souveräns unterwerfen, da er die Garantie des Friedens in 

zwischenmenschlichen Beziehungen ist. In zwischenstaatlichen Beziehungen herrscht je-

doch weiterhin der Kriegszustand. Hobbes meint, dass keine Rechte und Gesetze die Ver-

hältnisse zwischen Staaten regulieren, und dass die Souveräne in dieser anarchischen und 

stets gefährlichen Umgebung die Priorität haben, für die Selbsterhaltung und die Sicherheit 

der Staaten und ihrer Bürger zu sorgen. In ständiger Angst vor anderen Staaten vergrößern 

die souveränen Herrscher ihre (militärische) Macht, oder sie entscheiden sich dazu, pro-

phylaktisch anzugreifen. In diesem permanenten internationalen Naturzustand ist der Staat 

stets bereit und autorisiert, Krieg zu führen.833 Denn wie im Naturzustand ist der Grund der 

Streitigkeiten die Angst um die Selbsterhaltung. Die ständige gegenseitige Konkurrenz, 

Ruhmsucht und Misstrauen sind nämlich perfekte Konditionen für den militärischen Kon-

flikt zwischen den Staaten. Dies ist ein permanenter zwischenstaatlicher Zustand, und um 

den Selbsterhalt, den Frieden und die Sicherheit ihrer Untertanen zu schützen, sind die 

Staaten, d.h. ihre souveränen Herrscher, gänzlich frei, präventiv anzugreifen:  

 

 

 

                                                
830 „Ein Gesetz der Natur, lex naturalis, ist eine von der Vernunft ermittelte Vorschrift oder allgemeine Re-
gel, nach der es einem Menschen verboten ist, das zu tun, was sein Leben vernichten oder ihn der Mittel zu 
seiner Erhaltung berauben kann, und das zu unterlassen, wodurch es seiner Meinung nach am besten erhalten 
werden kann.“ Hobbes: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates, 
Kap. 14 (Hervorhebung im Original). 
831 Ebd.  
832 Ebd.  
833 Bellamy: Just Wars: From Cicero to Iraq, 70.  



195  

„Und wegen dieses gegenseitigen Mißtrauens gibt es für niemand einen anderen Weg, sich 
selbst zu sichern, der so vernünftig wäre wie Vorbeugung, das heißt, mit Gewalt oder List 
nach Kräften jedermann zu unterwerfen, und zwar so lange, bis er keine andere Macht mehr 
sieht, die groß genug wäre, ihn zu gefährden.“834  
 

In seiner Interpretation des Staates und der zwischenstaatlichen Beziehungen sind die in-

ternationalen Verhältnisse nicht von Recht und Gesetzen reguliert. Der internationale 

Raum ist nämlich für Hobbes ein rechtsfreier Raum. Der Souverän wählt uneingeschränkt 

die Mittel und Methoden, um seine Macht und den Staat zu schützen, denn er (der Staat) ist 

der Garant des Rechtszustandes und des Endes des Kriegszustandes (d.h. des Naturzustan-

des). Die Staaten sind wie die Menschen vor dem Gesellschaftsvertrag – in permanenter 

gegenseitiger Angst. Konkurrenz und Argwohn potenzieren militärische Konflikte und die 

Steigerung militärischer Stärke. Der Staat und sein primäres Interesse der Selbsterhaltung 

sind im permanenten Zerwürfnis mit seinen „Mitstaaten“, da diese identische Interessen 

haben. Um die Selbsterhaltung, das primäre Ziel des Staates, zu garantieren, hat der Herr-

scher das Recht zum präventiven Schlag gegen die grundsätzlich konkurrierende Gegensei-

te. Die Angst, d.h. die Befürchtung, einer Aggression genügen, um den Angriff gutheißen 

zu können, da der höchste Wert, der Staat, gefährdet sei, so Hobbes. 

 

4.5 Michael Walzer – die Revision des legalistischen Modells und die „ausreichende 
Bedrohung“ 

 

4.5.1 Daniel Webster und der „Caroline-Fall“  

 

„In December 1837 British military forces based in Canada learned that a private American 
ship, the Caroline, was ferrying arms, recruits, and supplies from Buffalo, New York, to a 
group of ant-British rebels on Navy Island on the Canadian side of the border. On the night 
of 29 December, British and Canadian forces together set out to the island to destroy the 
ship. They did not find the Caroline berthed there, but they tracked it down in United States 
waters. While most of the crew slept, the troops boarded the ship, attacked the crew and pas-
sengers, and set it on fire. They then towed and released the Caroline into the current headed 
toward Niagara Falls, where it broke up and sank.“835 

 

Dies zur Einführung in die Chronik des Schiffes „Caroline“. Nicht nur, dass in der Aktion 

in der Nacht vom 29. Dezember zum 30. Dezember 1837836 das Schiff sank, sondern mit 

ihm auch zwei an Bord schlafende amerikanische Bürger. Die sogenannte „Caroline-
                                                
834 Hobbes: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates, Kap. 13. 
835 Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines, 28 (Hervorhebung im Original). 
836 Martin Kunde: „Der Präventivkrieg: Geschichtliche Entwicklung und gegenwärtige Bedeutung“. Frank-
furt am Main: Peter Lang 2007, 142. 



196  

Affäre“ gipfelte schließlich in einer diplomatischen Krise zwischen den Vereinigten Staa-

ten von Amerika und Großbritannien. Der britische Botschafter in Washington Henry Ste-

phen Fox rechtfertigte die Zerstörung des Schiffes mit der Notwendigkeit, sich zu verteidi-

gen.837 In der diplomatischen Korrespondenz zwischen Daniel Webster, dem amerikani-

schen Außenminister, Fox und dem von der englischen Königin bevollmächtigten Lord 

Ashburton artikuliert Daniel Webster zwei Kriterien, welche die klassische Selbstverteidi-

gung gegen den ersten Schlag der Gegenseite und die präemptive Selbstverteidigung recht-

fertigen: 

- Die Notwendigkeit der Selbstverteidigung, wenn die Gefahr so kolossal ist und 

unmittelbar, dass eine sofortige Aktion nötig ist und sie keine Alternative oder Zö-

gern toleriert: „[T]he state seeking to exercise force in self-defense would need to 

demonstrate necessity.“838 Webster notierte in dem Brief an Lord Ashburton, dass 

die „‘necessity of that self-defense must be instant, overwhelming, and leaving no 

choice of means, and no moment of deliberation.’“839  

- Die kategorische Proportionalität der Gefahr und der militärischen Antwort (d.h. 

der Selbstverteidigung): „[T]he state using force in self-defense would be obliged 

to respond in a manner proportionate to the threat.“840 Der amerikanische 

Außenminister schreibt an Fox, dass die Selbstverteidigung „‘justified by the ne-

cessity […] must be limited by that necessity, and kept clearly within it.’“841 Die 

Selbstverteidigung ist nur dann rechtmäßig, wenn sie „‘nothing unreasonable or 

excessive’“842 ist.  

Das Recht zur Selbstverteidigung aus der Charta vervollständigte Daniel Webster mit sei-

nem Recht des Staates zur präemptiven Kriegsführung in den Fällen der unmittelbar bevor-

stehenden und massiven Gefahr.843 Die „Caroline-Klausel“ ist im völkerrechtlichen Ge-

wohnheitsrecht verankert und rechtfertigt die präemptive Kriegsführung unter der Voraus-

setzung, dass die Notwendigkeit zur präemptiven Selbstverteidigung zwingend ist und dass 

die Nähe und Schwere der Gefahr keine Wahl der Mittel und keine Zeit zu weiteren Erwä-

gungen oder gar friedlicher Streitschlichtung einräumt. Der Zeitpunkt des Angriffs der 

Gegenseite ist sehr nah, und der antizipatorische Schlag des bedrohten Staates eine Refle-
                                                
837 Anthony Clark Arend: „International Law and the Preemptive Use of Military Force“. In: The Washington 
Quarterly 26: 2 (Spring 2003), 89-103. Hier: 90. 
838 Ebd., 91. 
839 Ebd.; zitiert aus dem Brief von Daniel Webster an Lord Ashburton vom 06. August 1842. 
840 Ebd., 91. 
841 Ebd.; zitiert aus dem Brief von Daniel Webster an Henry Stephen Fox vom 24. April 1941. 
842 Ebd. 
843 „The consequent dispute between Washington and London produced not only a British apology, but a 
more formal understanding of the limits of violence in international affairs.“ Nichols: Eve of Destruction: 
The Coming Age of Preventive War, 2. 



197  

xivhandlung, in Todesangst, in die Augen des Angreifers schauend.844 So schildert Walzer 

die prekäre Lage des Opfers:  

 
„Danach bliebe uns bei einem Angriff nur die Möglichkeit, auf diesen Angriff zu reagieren, 
nachdem wir ihn haben kommen sehen, aber bevor wir seine Auswirkung spüren. Der vor-
beugende Schlag ist nach dieser Auffassung eine Reflexaktion, ein Hochreißen der Arme im 
letzten Augenblick.“845  

 

4.5.2 Die „ausreichende Bedrohung“ von Michael Walzer 
 

Die ausgeführte These Websters ist für Michael Walzer insuffizient, denn dieser ist „nicht 

der Auffassung, daß sie die Erfahrung eines unmittelbar bevorstehenden Krieges voll er-

faßt.“846 Denn „[o]ft gibt es viel Zeit für Überlegungen, quälende Stunden, Tage oder gar 

Wochen, während derer man bezweifelt, daß der Krieg verhindert werden kann, und sich 

fragt, ob man den ersten Schlag führen soll oder nicht.“847 Im Sinne der „Caroline-Klausel“ 

sei die Entscheidung für einen Erstschlag des bedrohten Staates in diesem Fall unrechtmä-

ßig und diese sehr enge Zeitspanne bis zum Angriff der Gegenseite ist für Walzer zu rest-

riktiv. Denn „dort, wo die Gefahr eine Frage der Beurteilung ist und die politische Ent-

scheidung in keiner Weise zwanghaft ist“, ist es  

 

„noch möglich, Entscheidungen zu treffen, den Kampf zu beginnen oder sich zu bewaffnen 
und abzuwarten. Damit ähnelt die Entscheidung, einen Krieg zu beginnen, stark der Ent-
scheidung, einen Präventivkrieg zu führen, und es ist wichtig, die Kriterien, die zur Verteidi-
gung dieser Entscheidung herangezogen werden, von denen zu unterscheiden, mit denen 
man […] den Präventivkrieg rechtfertigte.“848  

 

Der Kern dieser Kriterien und des Walzer’schen Modells der „legitimen Antizipation“849 

ist der Begriff der „ausreichenden Bedrohung“ für die territoriale Integrität und die politi-

sche Unabhängigkeit, die dann präemptive militärische Gewalt rechtfertigt, da sie – die 

ausreichende Bedrohung – in diesem Falle ein klarer aggressiver Akt der Gegenseite ist: 

 

 

 

                                                
844 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 120. 
845 Ebd. 
846 Ebd., 121. 
847 Ebd. 
848 Ebd., 121 f. 
849 Ebd., 134. 



198  

„Staaten dürfen bei einer Drohung mit Krieg militärische Gewalt anwenden, sobald es für ih-
re territoriale Integrität und politische Unabhängigkeit ein ernsthaftes Risiko bedeuten wür-
de, wenn sie diesen Schritt unterließen. Unter solchen Bedingungen kann man zu Recht sa-
gen, daß sie zum Kampf gezwungen und Opfer einer Aggression sind.“850 
 

Im Gegensatz zum „Caroline-Fall“ und zur Argumentation von Daniel Webster zieht Wal-

zer „die Linie zwischen dem legitimen und dem illegitimen ersten Schlag nicht an der Stel-

le, wo ein Angriff unmittelbar bevorsteht, sondern dort, wo eine ausreichende Bedrohung 

vorliegt“.851 Da der Begriff der ausreichenden Bedrohung jedoch „zwangsläufig vage“852 

ist, identifiziert Walzer präzise die Konditionen, die in diesem Falle einen präemptiven 

ersten Schlag rechtfertigen: 

 
„Ich möchte ihn benutzen, um drei Dinge zu beschreiben: eine eindeutige Absicht, jemanden 
zu beleidigen; ein Ausmaß an praktischen Vorbereitungen, das diese Absicht als konkrete 
Gefahr erscheinen läßt; und schließlich eine Gesamtlage, in der ein Abwarten oder eine an-
dere Maßnahme als der Beginn eines Krieges die Gefahr um ein Vielfaches vergrößert.“853  

 

Im Verständnis von Walzer sind somit eine aggressive Rhetorik des Gegners, seine prakti-

schen Präparationen für den Krieg und die Kalkulation, dass das Zögern nur die Lage ver-

schlimmert, Zeugnisse der klaren Angriffspläne der Gegenseite. In diesem Fall ist der prä-

emptive Angriff der bedrohten Seite rechtmäßig. Walzers Modell der legitimen Antizipati-

on  

 

„bedeutet […] eine grundlegende Revision des legalistischen Modells, denn hier wird gesagt, 
daß Aggression nicht nur festgestellt werden kann, wenn ein militärischer Angriff und eine 
militärische Invasion nicht stattfinden, sondern selbst dann, wenn (unter Umständen) die 
unmittelbare Absicht, einen solchen Angriff oder eine Invasion auszuführen, fehlt.“854 

 

 

 

 

 
                                                
850 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 134 f. 
851 Ebd., 129. 
852 Ebd. 
853 Ebd., 129 f. 
854 Ebd., 134. Michael Haspel interpretiert Walzers Modell der legitimen Antizipation so: „Es muß eine ma-
nifeste Absicht der Beschädigung vorliegen, die aktive Vorbereitung einer Aggression muß diese Absicht zur 
realen Gefahr machen und die Situation muß so sein, daß ein Abwarten statt zu kämpfen ein unzumutbares 
Risiko bedeutete, so daß ein Aktivwerden des Sicherheitsrates nach Kapitel VII der UN-Charta nicht abge-
wartet werden kann.“ Haspel: Friedensethik und Humanitäre Intervention: Der Kosovo-Krieg als Herausfor-
derung evangelischer Friedensethik, 95 (Hervorhebung im Original). 



199  

 

4.6 Die Bush-Doktrin von der präventiven Kriegsführung 
 

„As a matter of common sense and self-defense, America will act against […] threats before 
they are fully formed.“855 

 

Die vier Terroranschläge bzw. die Flugzeugentführungen und die anschließenden Selbst-

mordattentate auf militärische und zivile Ziele am 11. September 2001 führten zu mehr 

(zivilen) Opfern als der japanische Angriff auf den amerikanischen Marinestützpunkt Pearl 

Harbor im Jahr 1941.856 Weiterhin sind die Ereignisse 60 Jahre später eine Zäsur in der 

Historie der Vereinigten Staaten, denn die Terroranschläge sind die erste Aggression gegen 

das amerikanische Festland in der Geschichte der Vereinigten Staaten. In den Augen der 

Amerikaner sind die vier Selbstmordattentate ein kriegerischer Feldzug des transnationalen 

Terrorismus gegen Amerika, und die Regierung von George W. Bush antwortete prima 

facie verhältnismäßig mit den Anti-Terror-Kriegen in Afghanistan und gegen den Irak. 

Dies scheint dem objektiven Betrachter verständlich. Die dramatische Erfahrung der bren-

nenden Türme des World Trade Centers in New York, die Erkenntnis der Wehrlosigkeit 

der Weltmacht Amerika und die notorische Aggressivität, die Bereitschaft und die organi-

satorischen Fähigkeiten der international und unsichtbar operierenden terroristischen 

Gruppierungen und ihrer Zellen sensibilisierten die amerikanische und die internationale 

Öffentlichkeit für eine neue Art von Bedrohung: den transnationalen Terrorismus und sein 

gefährliches Zusammenspiel mit den „Schurkenstaaten“, die die Terroristen militärisch und 

finanziell unterstützen, ihnen Unterschlupf und Räume für ihre Trainingslager bieten. 

Jedoch erscheint dem Betrachter nach detaillierter Beschäftigung mit dem Inhalt der Bush-

Doktrin die Kritik passender. Er hinterfragt die tieferen Gründe des amerikanischen Unila-

teralismus und die Gefahren der Transformation der Strategie der Abschreckung und völ-

kerrechtlichen Sanktionen in die Strategie der präventiven Kriegsführung. Beide Doktri-

nen, die von der präemptiven und die von der präventiven Kriegsführung, sind moralisch 

sehr verdächtig und gefährlich. Jedoch ist die Präemption mit der Moralität der internatio-

nalen Politik „more easily reconciled“, da sie auf der unmittelbar bevorstehenden Gefahr 

basiert, „whose scope and certainty […] empirically demonstrable“ sind.857 Die Prävention 

ist im Gegensatz dazu weiterhin dubios, da die Gefahr spekulativ ist und „[d]etermining an 

                                                
855 NSS, 2002, Einleitung. 
856 Mark R. Amstutz: „International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global Politics“. Lanham, MD: 
Rowman & Littlefield 2008³, 121. 
857 Ebd., 123. 



200  

adversary’s future intentions and capabilities poses major challanges even in the best cir-

cumstances.“858  

 

4.6.1 Was ist die Bush-Doktrin?  
 

„The National Security Strategy of the United States of America“ vom September 2002 ist 

der Bericht der Bush-Regierung zur außenpolitischen Sicherheitsstrategie unmittelbar nach 

den terroristischen Anschlägen vom 11. September 2001. Der Bericht ist provokativ und 

umstritten, da George W. Bush, der Präsident der Vereinigten Staaten bis 2009, hier Ame-

rikas Recht auf präventive Selbstverteidigung verkündet hat. Die globalen Ängste vor „un-

sichtbarer“ terroristischer Bedrohung, die Deklarationen der Vereinigten Staaten von Ame-

rika und Großbritannien über die alarmierenden Beziehungen zwischen den „Schurken-

staaten“, Terrorismus und den Massenvernichtungswaffen prägten zu dem Zeitpunkt die 

öffentlichen Debatten und die Entscheidungen und Reaktionen der politischen Amtsträger. 

George W. Bush entschied sich für den Weg der präventiven Kriegsführung gegen die 

„Schurkenstaaten“ und begründete diese mit dem Bemühen dieser Staaten, atomare Waf-

fen zu produzieren, und mit der realen Perspektive der Proliferation dieser Kernwaffen 

(und biologischer und chemischer Waffen, die der Irak bereits hatte) in die Hände der Ter-

roristen. Die Terroristen wären dann ohne zu zögern bereit, mit diesen Waffen die Verei-

nigten Staaten anzugreifen. Zudem sei es die Pflicht der „demokratischen“ Welt, die Be-

völkerung in repressiven Regimes zu befreien und diese Gesellschaften zu demokratisie-

ren, so George W. Bush. Die Bush-Doktrin vom September 2002 hat demgemäß drei Ele-

mente: 

- Die Vereinigten Staaten von Amerika und ihr Krieg gegen den Terror haben das 

„sakrale“ Ziel der Rettung der undemokratischen Welt, d.h. der Bevölkerung in re-

pressiven Regimes, und der Rettung der demokratischen Welt vor dem internatio-

nalen Terrorismus und seiner Gönner: „In the war against global terrorism, we will 

never forget that we are ultimately fighting for our democratic values and way of 

life“.859  

- Die friedlichen Staaten (der westlichen, demokratischen Hemisphäre) sind gefähr-

det von neuen Formen des Krieges und ihren Akteuren – es sind der Terrorismus 

und sein ideologischer und militärischer Pakt mit den „Schurkenstaaten“, die in Be-

sitz von Massenvernichtungswaffen sind:  

                                                
858 Amstutz: International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global Politics, 123. 
859 NSS, 2002, 7. 



201  

„The United States of America is fighting a war against terrorists of global reach. The en-
emy is not a single political regime or person or religion or ideology. The enemy is terror-
ism – premeditated, politically motivated violence perpetrated against innocents.“860  
 

- Die Taktik der Abschreckung, die den Kalten Krieg in Schranken hielt, oder gar 

traditionelle Selbstverteidigung genügen nicht, um den neuen Feind zu besiegen 

und die Bürger zu schützen: „Traditional concepts of deterrence will not work 

against a terrorist enemy whose avowed tactics are wanton destruction and the tar-

geting of innocents“.861 Die Vereinigten Staaten „will not hesitate to act alone, if 

necessary, to exercise our right to self-defense by acting preemptively against such 

terrorists, to prevent them from doing harm against our people and our country“.862 

 

4.6.2 Die Irak-Invasion – Präemption oder Prävention?  
 

Wie haben die Regierungen von George W. Bush und Tony Blair ihren Einmarsch in den 

Irak im März 2003 begründet? Das Regime Saddam Husseins ist das eines „Schurkenstaa-

tes“ – diktatorische Herrschaft und aggressive Außenpolitik. Die Produktion und die ei-

genmächtige Proliferation von biologischen, chemischen und nuklearen Waffen an die 

globalen terroristischen Netzwerke gefährden die innere Sicherheit der Vereinigten Staaten 

von Amerika und den Frieden und die Sicherheit der internationalen politischen Ordnung, 

so die beiden Politiker.  

Was ist jedoch ein „Schurkenstaat“? Der amerikanische Philosoph John Rawls führt in 

seinem Werk „Das Recht der Völker“ aus, dass die „Schurkenstaaten“ „aggressiv und ge-

fährlich [sind]; alle Völker sind besser geschützt und sicherer, wenn solche Staaten sich 

ändern oder gezwungen werden, sich zu ändern.“863 In seiner Rede („President Bush Out-

lines Iraqi Threat“) im Cincinnati Museum Center am 7. Oktober 2002 illustriert George 

W. Bush den Irak mit dem Beiwort des gefährlichen „Schurkenstaates“ in der Macht des 

tyrannischen Saddam Hussein. Der Irak „possesses and produces chemical and biological 

weapons. It is seeking nuclear weapons. It has given shelter and support to terrorism, and 

practices terror against its own people.“864 Die Tyrannei gegen die Mehrheit der Bevölke-

rung, gravierende Verstöße gegen sogar fundamentale Menschenrechte, diktatorische, un-

demokratische innere politische Ordnung, der Besitz von biologischen und chemischen 
                                                
860 NSS, 2002, 5. 
861 Ebd., 15. 
862 Ebd., 6. 
863 Rawls: Das Recht der Völker, § 10, 10.3. 
864 „President Bush Outlines Iraqi Threat.“ Remarks by the President on Iraq, October 7, 2002.  



202  

Massenvernichtungswaffen, die Produktion nuklearer Waffen, ihre Proliferation an die 

Terroristen, aggressive Außenpolitik und die Unterstützung von (führenden) Mitgliedern 

der terroristischen Netzwerke wie al-Qaida begründen die militärische Intervention in den 

Irak im März 2003. David Luban definiert drei Argumente, die zur Rechtfertigung des 

Irakkrieges dienen: „[A] legalistic argument that the war was necessary to enforce the 

United Nations resolutions in the face of Iraqi defiance, a humanitarian argument that the 

war would remove a brutal dictator, and a preventive war argument“.865  

Drei Befürchtungen und Zukunftsvisionen gehören somit zu den maßgeblichen Motiven in 

den Köpfen der politischen Entscheidungsträger in Großbritannien und in den Vereinigten 

Staaten von Amerika nach den Terroranschlägen vom 11. September 2001 und dem Auf-

takt des Afghanistankrieges: der irakische Besitz von chemischen und biologischen Waf-

fen, die intensive Produktion von atomaren Massenvernichtungswaffen und die Weiter-

vergabe dieser tödlichen Technologien und Waffensysteme an die terroristischen Gruppie-

rungen (al-Qaida), um sie anschließend gegen die Vereinigten Staaten von Amerika und 

ihre Verbündeten zu nutzen: „Imagine those nineteen hijackers with other weapons and 

other plans – this time armed by Saddam Hussein. It would take one vial, one canister, one 

crate slipped into this country to bring a day of horror like none we have ever known.“866   

Die (amerikanische) Hysterie867 nach den Ereignissen vom 11. September 2001 resultierte 

im veränderten Bild der Gefahren in der internationalen politischen Ordnung: „Es ist die 

neue Menschheitsgefahr des nuklearen Terrorismus, die – in den Augen der Amerikaner – 

die Sicherheitslage vor und nach dem 11. September 2001 grundstürzend verändert hat“.868 

Die vielschichtigen Verknüpfungen und die Kooperation zwischen den „Schurkenstaaten“, 

den Massenvernichtungswaffen und terroristischen Netzwerken gehörten zu den zentralen 

Gründen der amerikanischen Neuinterpretation des Rechts der Staaten auf Selbstverteidi-

gung gegen den zukünftigen Schlag der Aggressoren und des erweiterten Verständnisses 

der präemptiven Kriegsführung: „In particular, our understanding of the limits of self-

defense needs to be reexamined. A right to self defense that takes into account only con-

ventional threats will no longer suffice“869 in der Zeiten der gefährlichen Liaison zwischen 

                                                
865 David Luban: „Preventive War“. In: Philosophy & Public Affairs 32: 3 (2004), 207-248. Hier: 207 
(Hervorhebung im Original). 
866 „President Delivers State of the Union Address“ von George W. Bush am 28. Januar 2003.  
 http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2003/01/20030128-19.html (Abruf am 7. Juli 
2009). 
867 Beck: Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, 223. 
868 Ebd. 
869 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 27. 



203  

„WMD, rogue states, and terrorism.“870 Für die Bush-Regierung gehörte ihre Reaktion auf 

die neuen Gefahren zur grundsätzlichen Folge der Zerstörungskraft der Angriffe mit neuen 

Methoden (terroristischen Angriffen) und auf die gefährlichsten Waffen der Gegenwart 

(die Massenvernichtungswaffen) und ihres Überraschungseffektes. Daher sei der präventi-

ve Angriff gegen die „Schurkenstaaten“ moralisch gerecht und für die nationale Sicherheit 

alternativlos zwingend notwendig, so die amerikanische nationale Sicherheitsstrategie: 

 
„The United States will not use force in all cases to preempt emerging threats, nor should na-
tions use preemption as a pretext for aggression. Yet in an age where the enemies of civiliza-
tion openly and actively seek the world’s most destructive technologies, the United States 
cannot remain idle while dangers gather. […] The purpose of our actions will always be to 
eliminate a specific threat to the United States or our allies and friends. The reasons for our 
actions will be clear, the force measured, and the cause just.“871  

 

Die „National Security Strategy“ markiert in der Tat eine Zäsur in der amerikanischen 

(Außen-)Politik und in ihrem Verständnis der Sicherheitslage. Eigenmächtig vervollstän-

digt sie das Recht auf Selbstverteidigung. Die (kollektive oder individuelle) Verteidigung 

gegen den direkten, stattfindenden Angriff der Aggressionsmacht ist „das naturgegebene 

Recht“, notiert die Charta der Vereinten Nationen.872 Die Lehre vom gerechten Krieg und 

der „Caroline-Fall“ bekräftigen neben der Selbstverteidigung gegen den ersten Schlag des 

Feindes die Rechtmäßigkeit der präemptiven Kriegsführung. Die Präemption basiert dabei 

auf der Vorbeugung gegen objektiv drohende (nicht nur vermutete!) Angriffe des Feindes. 

Die Zeichen dieser objektiven Bedrohung sind imminent und gar sichtbar, wie z.B. ein 

gegnerischer Truppenaufmarsch an der Grenze. Die Bush-Doktrin beseitigt nun den Kern 

der Präemption: dass die Bedrohung unmittelbar bevorsteht und die Angst vor dem Angriff 

begründet ist. Präemptiver Krieg sei nämlich „undertaken to eliminate an immediate and 

credible threat of grievous harm.“873 

 

 

 

 

                                                
870 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 43. 
871 NSS, 2002, 15 f. 
872 Art. 51 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 39. Richard J. Regan führt aus: „Na-
tions have a prima facie just cause to defend their territory and citizens against armed attacks. Reason and 
international law recognize the right of human persons to organize themselves into political communities and 
the right of political communities to defend themselves against armed attacks.“ Richard J. Regan: „Just War: 
Principles and Cases“. Washington, D.C.: The Catholic University of America Press 1996, 48. 
873 Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines, 25 (Hervorhebung im Original). 



204  

 

4.7 Zwischenfazit 
 

Wie bereits in der Zusammenfassung der Risiken des 21. Jahrhunderts und dann im Kapitel 

zur militärischen Antizipation skizziert, hat die sogenannte Bush-Doktrin das Konzept der 

Selbstverteidigung aus der Charta der Vereinten Nationen zum Recht der präventiven 

Kriegsführung transformiert. Dies geschah in zwei Schritten: Die Selbstverteidigung gegen 

den bereits stattfindenden Angriff des Feindes, die diplomatischen Wege der Streitschlich-

tungen oder die Politik der Abschreckung, die die Beziehungen zwischen den Supermäch-

ten in den Jahren des Kalten Krieges gelenkt hat, seien im Hinblick auf die Risiken des 

neuen Jahrhunderts mangelhaft. Nun drohe die Kooperation zwischen den „Schurkenstaa-

ten“ und den international operierenden terroristischen Netzwerken, so die Doktrin. Ihr 

gemeinsamer Kampf und die potentiellen Methoden der Kriegsführung rückten die Gefahr 

eines Angriffs mit Massenvernichtungswaffen wieder in den Fokus der sicherheitspoliti-

schen Strategien. 

Der traditionelle Weg der Verteidigung gegen diese Gefahren, das Warten auf den Schlag 

der Gegenseite, ist im Fall des Angriffs mit Massenvernichtungswaffen eine rein utopische 

Militärstrategie. Diesen Standpunkt bestätigen die terroristischen Angriffe von New York, 

Madrid oder London. Es ist daher notwendig, den Feind bereits vor seinem ersten Schlag 

prophylaktisch anzugreifen. Und zwar zum Zeitpunkt der sich visuell bestätigten militäri-

schen Präparationen zum Krieg der Gegenseite, d.h. wenn ihr Angriff nur noch eine Frage 

von Stunden oder Tagen ist. Dies ist der Kern der präemptiven Kriegsführung.  

Der zweite Schritt ist die Transformation des temporären Kerns der antizipatorischen 

Kriegsführung in der Bush-Doktrin. Der präemptive Schlag gegen den Feind sei die Ant-

wort des bedrängten Staates auf die evidenten Kriegspräparationen der Gegenseite. Trup-

penmobilisierung, Postierung der Truppen an den Grenzen, feindliche, kriegstreibende 

Rhetorik der politischen und militärischen Führung und/oder die langjährige aggressive 

Außenpolitik der Gegenseite können ein zuverlässiges Indiz des Kriegswillens und des 

unmittelbar bevorstehenden Angriffs sein. Die Demarkationslinie zwischen der Prävention 

und der Präemption ist das Verständnis des Zeitpunktes des Angriffs der Gegenseite. Eine 

präemptive militärische Operation zielt gegen eine unmittelbar bevorstehende Gefahr, und 

eine präventive gegen zukünftige, nur potentielle Bedrohungen: „Preemptive activities 



205  

seem designed to forestall an imminent threat, while preventive activities are directed to-

ward a more distant threat.“874  

Wie ist es jedoch mit der äußerst kritischen Kooperation zwischen den „Schurkenstaaten“, 

Terroristen und Massenvernichtungswaffen? Wie besiegt man den unsichtbaren Feind, den 

Terroristen? Er ist kein Staat, er operiert transnational. Wie bereitet man die Verteidigung 

gegen Massenvernichtungswaffen in den Händen von Terroristen vor? Die Willkür bei der 

Wahl ihrer Ziele und die Unfähigkeit der Geheimdienste, in die Anschlagspläne der Terro-

risten einzugreifen, zeugen nur von Schwierigkeiten im Kampf gegen terroristische Orga-

nisationen.  

Daher ist das primäre Ziel der potentiellen Opferstaaten die politische und militärische 

Zähmung der „Schurkenstaaten“. Denn Letztere sind die zwingende Grundlage der Hand-

lungsfreiheit und -fähigkeit der terroristischen Organisationen. Die „Schurkenstaaten“ bie-

ten ihnen Rückzugsräume und logistische Rückenstärkung. Und sie verfügen bereits über 

Massenvernichtungswaffen oder sind an deren rascher Produktion interessiert. Dies macht 

automatisch den Weg für die Proliferation dieser Waffen in die Hände der Terroristen frei, 

so die Bush-Administration. Zugleich sind die „Schurkenstaaten“ in der Regel undemokra-

tisch, der Diktator knebelt sein Volk, dessen Freiheit und die Kernmenschenrechte. Die 

Bush-Administration verknüpfte so die sicherheitspolitische Not der freien, friedlichen 

Welt mit der humanitären Not der vom Diktator versklavten Bevölkerung.  

Dennoch ist der Zeitpunkt des Angriffs gegen diese „Schurkenstaaten“ völkerrechtlich und 

moralisch sehr suspekt. Der Kern der präemptiven Führung ist die unmittelbare militäri-

sche Bedrohung des Feindes, die den ersten Schlag der Gegenseite rechtfertigt. Wie be-

gründet man dann den Angriff gegen „Schurkenstaaten“, die keinen direkten Angriff pla-

nen, jedoch den Terroristen bei ihrem Angriff waffentechnisch und logistisch assistieren? 

Die Gefahr ist nicht unmittelbar, sondern sie manifestiert sich, wie von der Bush-

Administration skizziert, in der Kooperation mit Terroristen, die bereits angegriffen und 

Gewalt und Terror gegen die freie demokratische Welt zu ihrem Zweck deklariert haben.  

Daher heißt es, diese Kooperation und die Rolle der „Schurkenstaaten“ für die Erfolge des 

internationalen Terrorismus im Keim zu ersticken. Dies ist der Kern der präventiven 

Kriegsführung. Um diesen Krieg – denn zukünftige Gefahren haben den Beigeschmack der 

Eventualität, Willkür und Herrschsucht – zusätzlich vor der internationalen Gemeinschaft 

und dem heimischen Publikum moralisch zu stützen, bedienten sich die Vereinigten Staa-

ten von Amerika und ihre Verbündeten bei ihrer Intervention im Irak des Moments der 

                                                
874 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 5. 



206  

bedrückenden humanitären Krise. Um dem unschuldigen, leidenden irakischen Volk helfen 

zu können, ist die Intervention zum Sturz des Diktators moralisch zwingend, riefen die 

westlichen Akteure des Irakkrieges.  

Im sechsten Kapitel der Dissertation prüfe ich die Relevanz der Lehre vom gerechten 

Krieg für diese drei Phänomene, den Präemptivkrieg, den Präventivkrieg gegen den Irak 

und den gewaltsamen Sturz Saddam Husseins. Denn die militärischen und politischen Füh-

rer bedienen sich nur zu gerne der Lehre vom gerechten Krieg, um ihre Außenpolitik zu 

rehabilitieren.  

 



207  

 

5 Die militärische humanitäre Intervention 
 

„Mehr als drei Milliarden Menschen – ungefähr die Hälfte der Weltbevölkerung – kennen 
keinen Schutz ihrer Rechte, ja noch nicht einmal den Anspruch darauf; entsprechend sind al-
le Arten von Verletzungen an der Tagesordnung. Dazu gehören Folter, Genozide, ethnische 
Säuberungen, Massenexekutionen, spurloses Verschwinden, politischer Mord, Gewalt gegen 
Kinder, Vergewaltigung, Menschenhandel, Sklaverei, illegale Gefangenschaft, illegale Be-
handlung von Flüchtlingen, Asylsuchenden und Migranten, Mord an Behinderten, gewalt-
samer Organraub und -handel, Ausbeutung von Prostitution, und nicht zuletzt das massen-
hafte Sterben, das auf dem Teufelskreis aus Armut, Hunger und Krankheiten beruht.“875 

 

5.1 Die humanitäre Intervention – Begriffsklärung 
 

5.1.1 Begriffliche Eingrenzung 
 

Vier Unterscheidungen sind der Kern der Begriffsklärung der humanitären militärischen 

Intervention: 

- Die „erste Unterscheidung betrifft den Kreis der Personen, deren humanitäres Wohl 

im Zentrum einer Intervention steht.“876 Die militärische humanitäre Intervention 

und die Rettung oder der Schutz der Menschen haben völkerrechtlich zwei Adres-

saten: Staatsbürger des intervenierenden Staates auf dem Territorium des ausländi-

schen Staates und/oder inländische bzw. ausländische Bürger des Ziellandes.  

- Die zweite Unterscheidung „betrifft die möglichen Interventen.“877 Militärische 

humanitäre Interventionen haben grundsätzlich zwei Akteure, die militärisch ein-

greifen: den Staat unilateral oder die Koalition/Bündnis von Staaten multilateral.  

- Die dritte Unterscheidung berührt die Frage der Ermächtigung der militärischen 

humanitären Intervention durch den Sicherheitsrat der Vereinten Nationen. Das 

Völkerrecht und die politische Praxis unterscheiden zwischen humanitären Inter-

ventionen mit der Ermächtigung des Sicherheitsrates wie z.B. im Nordirak, in So-

malia oder Ruanda und humanitären Interventionen ohne die Ermächtigung des Si-

cherheitsrates wie z.B. die Intervention Indiens in Ostpakistan (1971), Vietnams in 

Kambodscha (1978), Tansanias in Uganda (1979) oder die humanitäre Intervention 

                                                
875 Beck: Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, 212 f. 
876 Herfried Münkler/Karsten Malowitz: Humanitäre Intervention: Bedeutung, Entwicklung und Perspektiven 
eines umstrittenen Konzepts – Ein Überblick. In: Herfried Münkler/Karsten Malowitz (Hrsg.): „Humanitäre 
Intervention: Ein Instrument außenpolitischer Konfliktbearbeitung. Grundlagen und Diskussion“. Wiesba-
den: Verlag für Sozialwissenschaften 2008, 7-27. Hier: 8. 
877 Ebd. 



208  

im Kosovo.878 Die Mehrheit der Völkerrechtler akzeptiert die humanitäre Interven-

tion mit der Ermächtigung des mächtigsten Organs der Vereinten Nationen, denn 

diese gehören in den Rahmen der „Maßnahmen“ aus dem Kapitel VII der Charta 

der Vereinten Nationen. Hier sind die Vorgänge im Zielstaat der Intervention Inhal-

te des Tatbestandes des Friedensbruchs oder der Gefährdung des Friedens im Sinne 

des Art. 39.879 Da der Sicherheitsrat keine zugehörenden Truppenverbände hat, ist 

er verpflichtet, militärische Einheiten von einem Mitgliedsstaat oder vom Bündnis 

von Staaten zum militärischen Eingreifen gegen das Zielland zu ermächtigen. 

- Die vierte Unterscheidung „betrifft […] die Bedeutung des Begriffs ‚humani-

tär‘.“880 Die Befürworter und die Kritiker des Konzepts der humanitären Interven-

tionen streiten um die Breite des Begriffes „Menschenrechte“ und um die Menge, 

Schwere und Art der Delikte gegen die menschliche Würde, die eine militärische 

Intervention rechtfertigen. Wilfried Hinsch und Dieter Janssen konstatieren z.B., 

dass die Vorgänge im Zielstaat der Intervention, die zu gravierenden Verletzungen 

der prinzipiellen/konstitutiven Menschenrechte („grundlegende Menschenrech-

te“)881 anstiften oder diese nicht beenden, militärische humanitäre Intervention 

rechtfertigen.882 

Bevor ich mit der Begriffsklärung beginne, erörtere ich, was Gegenstand dieses Kapitels 

ist. Es ist die humanitäre Intervention mit militärischen Mitteln, d.h. militärische Interven-

tion der Staaten der internationalen Gemeinschaft, unilateral oder multilateral, zur Beendi-

gung von gravierenden Menschenrechtsverletzungen im Zielland der Intervention. Der 

Gegenstand dieses Kapitels ist nicht die militärische Gegenintervention, d.h. die Interven-

tion mit der Begründung, dass im Bürgerkrieg ausländische Streitkräfte die Rebellen unter-

stützen, und zwar von außen, oder dass sie bereits im Lande tätig sind. Die Gegeninterven-

tion ist dann der Einsatz des verbündeten Staates auf Einladung der Regierung des Bürger-

kriegsstaates, und zur Rechtfertigung dient das Recht des Staates zur Selbstverteidigung im 

inneren Konflikt gegen die Aufständischen.883 Des Weiteren beschäftige ich mich nicht mit 

                                                
878 Münkler/Malowitz: Humanitäre Intervention: Bedeutung, Entwicklung und Perspektiven eines umstritte-
nen Konzepts – Ein Überblick, 8. 
879 Matthias Pape: „Humanitäre Intervention: Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten Natio-
nen“. Baden-Baden: Nomos 1997, 124 ff. 
880 Münkler/Malowitz: Humanitäre Intervention: Bedeutung, Entwicklung und Perspektiven eines umstritte-
nen Konzepts – Ein Überblick, 8. 
881 Wilfried Hinsch/Dieter Janssen: „Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre In-
tervention“. München: Beck 2006, z.B. 78. 
882  Ebd., 78 ff. 
883 Georg Nolte: „Eingreifen auf Einladung: Zur völkerrechtlichen Zulässigkeit des Einsatzes fremder Trup-
pen im internen Konflikt auf Einladung der Regierung“. Berlin u.a.: Springer 1999, 15 f.  



209  

der militärischen Intervention mit dem Zweck der Befreiung eigener Staatsbürger884 und 

im Detail mit der Rolle des intervenierenden Staates im „Nation Building“ oder „State 

Building“ der Postkriegsgesellschaften in der Zeit nach der Intervention. Überhaupt scheint 

mir, dass die Friedenskonsolidierung der mühsamste und der prekärste Schritt bei der In-

tervention ist, und sie (bzw. das Konzept der Friedenskonsolidierung) Inhalt des notwendi-

gen Kriteriums der Erfolgswahrscheinlichkeit der militärischen humanitären Intervention 

ist.885 Dies schildere ich bei der Relation zwischen der Lehre vom gerechten Krieg und der 

militärischen humanitären Intervention im sechsten Kapitel der Dissertation. Und ich be-

schäftige mich nicht mit den „Peacekeeping“-Missionen der Blauhelme. Im „Lexikon der 

Politik“ ist das „Peacekeeping“ oder die Friedenserhaltung als friedliche Intervention in-

ternationaler Friedenstruppen der Vereinten Nationen im bewaffneten Konflikt mit dem 

Ziel, nach vereinbarter Waffenruhe weitere Gewalttätigkeiten zu verhindern, dargestellt:886 

 
„Traditional peacekeeping is based on the principles of consent, neutrality, and the nonuse of 
force except in self-defense. This unusual form of military deployment is designed to create 
and maintain conditions in which political negotiations can proceed – in effect, to monitor 
compliance with an agreement that belligerents have committed themselves to implement. It 
involves patrolling buffer zones between hostile parties, monitoring cease-fires, and helping 
defuse local conflicts.“887  

 

So impliziert das klassische „Peacekeeping“ die Stationierung von UN-Militärbeobachtern 

und die Schaffung von Pufferzonen, der sogenannten „safe heavens“ im Nordirak nach 

dem Golfkrieg 1991 für kurdische Bevölkerung, der „safe areas“ im Bosnien-Konflikt 

(Srebrenica, Tuzla, Žepa, Sarajevo, Goražde und Bihać) oder der „safe humanitarian zo-

nes“ in Ruanda 1994.888 Dieses klassische „Peacekeeping“ basiert auf dem Konsensus der 

involvierten Staaten, der Unparteilichkeit der Blauhelme und ihrer Regierungen im Ziel-

                                                
884 Beispiele des Militäreinsatzes zum Schutz der Staatsbürger der intervenierenden Macht sind „die israeli-
sche Geiselbefreiung in Entebbe (3./4. Juli 1976), die GSG-9-Operation in Mogadischu (17./18. Oktober 
1977) oder die Entsendung von Bundeswehrsoldaten nach Albanien im Zuge der Operation Libelle (März 
1997) […]. Diese Missionen werden in der Regel mit der Fürsorgepflicht eines Staates gegenüber seinen 
eigenen Staatsbürgern gerechtfertigt, wenn diese in einem fremden Land widerrechtlich gefährdet werden.“ 
Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 31. 
885 Mir A. Ferdowsi/Volker Matthies: Kriege, Kriegsbeendigung und Friedenskonsolidierung. In: Mir A. 
Ferdowsi/Volker Matthies (Hrsg.): „Den Frieden gewinnen: Zur Konsolidierung von Friedensprozessen in 
Nachkriegsgesellschaften“. Bonn: Dietz 2003, 14-40. Oder: Eric Patterson: Jus Post Bellum and International 
Conflict: Order, Justice and Reconciliation. In: Michael W. Brough/John W. Lango/Harry Van Der Linden 
(eds.): „Rethinking the Just War Tradition“. Albany, NY: State University of New York Press 2007, 35-52. 
886 Andrea Liese: Peacekeeping. In: Dieter Nohlen/Rainer-Olaf Schultze/Suzanne S. Schüttemeyer (Hrsg.): 
„Lexikon der Politik“. Band 7. München: C.H. Beck 1998, 474-475. Hier: 474.  
887 Thomas G. Weiss: „Humanitarian Intervention: Ideas in Action“. Cambridge/Malden: Polity Press 2007, 
8. 
888 Annette Simon: „UN-Schutzzonen – Ein Schutzinstrument für verfolgte Personen? Eine Analyse anhand 
der internationalen Schutzzonen im Irak, in Ruanda und in Bosnien-Herzegowina mit besonderem Blick auf 
die schweren Menschenrechtsverletzungen in der safe area Srebrenica“. Berlin u.a.: Springer 2005, 2. 



210  

land des Einsatzes sowie auf dem Konsensus gegen Gewaltanwendung zwischen den Kon-

fliktparteien und den Blauhelmen.889 

 

5.1.2 Der Begriff der humanitären Intervention 
 

Die Autoren Wilfried Hinsch und Dieter Janssen sprechen von humanitärer Intervention, 

wenn „ein Staat, eine Gruppe von Staaten oder eine internationale Vereinigung Militär in 

ein fremdes Staatsgebiet entsendet, um die Bevölkerung des fremden Staates vor schweren 

Menschenrechtsverletzungen zu schützen.“890 Demgemäß schließt der Begriff der militäri-

schen humanitären Intervention diese Attribute ein: 

- sie ist eine militärische Aktion, 

- sie ist in ihrem Naturell Folge bzw. Reaktion auf gravierende Verletzungen der 

Fundamentalmenschenrechte, 

- sie involviert auswärtige Agenten (Staaten oder Staatenbündnis), 

- sie hat eine humanitäre Intention, d.h., ihr Zweck ist es, die Menschenrechtsverlet-

zungen zu beenden.891 

Der Begriff der humanitären Intervention ist bei Herfried Münkler und Karsten Malowitz 

detaillierter dargestellt, denn sie integrieren in ihre Begriffsklärung zugleich die Problema-

tik der Einladung des Ziellandes der Intervention, sich in ihre inneren Angelegenheiten 

einzumischen, sowie die Problematik der Ermächtigung des Sicherheitsrates der Vereinten 

Nationen:  

 
„Eine humanitäre Intervention ist eine militärische Maßnahme, die von einem Staat oder ei-
ner Gruppe von Staaten mit oder ohne Ermächtigung des Sicherheitsrates der UN auf dem 
Territorium eines anderen Staates ohne dessen Ersuchen durchgeführt wird, um Menschen 
beliebiger Staatsangehörigkeit vor massenhaften und gravierenden Menschenrechtsverlet-
zungen oder den Auswirkungen herbeigeführter oder geduldeter humanitärer Notlagen zu 
schützen.“892 

 

Im Gegensatz dazu ist z.B. J.L. Holzgrefe konkreter bezüglich der Einladung oder Nicht-

einladung des Zielstaates der Intervention: Für ihn ist die humanitäre Intervention nur dann 

                                                
889 Liese: Peacekeeping, 474-475.  
890 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 31. 
891 James Pattison: „Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect. Who Should Intervene“. 
Oxford: Oxford University Press 2010, 28.  
892 Münkler/Malowitz: Humanitäre Intervention: Bedeutung, Entwicklung und Perspektiven eines umstritte-
nen Konzepts – Ein Überblick, 8 f. 



211  

authentisch, wenn sie strikt gegen den politischen Willen der Regierung des Zielstaates ist. 

In diesem Sinne ist die humanitäre Intervention  

 
„the threat or use of force across state borders by a state (or group of states) aimed at pre-
venting or ending widespread and grave violations of the fundamental human rights of indi-
viduals other than its own citizens, without the permission of the state within whose territory 
force is applied.“893  

 

Wie für Holzgrefe ist auch für Adam Roberts die humanitäre Intervention ein militärischer 

Einsatz des ausländischen Staates oder des Staatenbündnisses ohne den Konsens des Ziel-

landes der Intervention bzw. ist für ihn die humanitäre Intervention eine                         

„coercive action by one or more states involving the use of armed force in another state 

without the consent of its authorities, and with the purpose of preventing widespread suf-

fering or death among the inhabitants.“894  

Für Wilfried Hinsch und Dieter Janssen ist die militärische humanitäre Intervention dage-

gen grundsätzlich unabhängig von der Einladung oder Nichteinladung der amtierenden 

Regierung des Ziellandes.895 In vielen zerfallenden oder gescheiterten Staaten der Dritten 

Welt lautet nämlich die (verständliche) Frage, wer die amtierende Regierung ist und wer 

das politische Recht hat, einen militärischen Einsatz der auswärtigen Macht zu avisieren. 

Der zentrale Punkt der Rechtfertigung ist nicht das Recht der regierenden Strukturen, um 

ausländische Hilfe zu bitten, sondern der Schutz der Menschenrechte, so Hinsch und Jans-

sen. Dieser Schutz rechtfertigt abschließend das militärische Eingreifen in die inneren An-

gelegenheiten des Staates: „Sowohl die Intervention in Sierra Leone und Liberia, die auf 

Nachsuchen amtierender Regierungen erfolgten, als auch jene im irakischen Kurdistan 

(1991) und in Somalia, bei denen keine Einladung vorlag, gelten allgemein als humanitäre 

Interventionen.“896  

Der Kern des Problems mit der militärischen (humanitären) Intervention ist ihre Unver-

träglichkeit mit den zwei Schlüsselprinzipien der internationalen Staatengemeinschaft: mit 

der Souveränität der postwestfälischen Staaten und der Norm der Nichteinmischung in die 

                                                
893 J.L. Holzgrefe: The humanitarian intervention debate. In: J.L. Holzgrefe/Robert O. Keohane (eds.): „Hu-
manitarian Intervention: Ethical, Legal, and Political Dilemmas“. Cambridge u.a.: Cambridge University 
Press 2003, 15-52. Hier: 18. 
894 Adam Roberts: „The So-Called ‘Right’ of Humanitarian Intervention“. In: Yearbook of International 
Humanitarian Law 2000, Vol. 3. The Hague: T.M.C. Asser Press 2002, 3-51. Hier: 5 (Hervorhebung im 
Original).  
895 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 32. 
896 Ebd. 



212  

inneren Angelegenheiten dieser Staaten.897 In den letzten Jahrzehnten, hauptsächlich seit 

dem Ende des Kalten Krieges, stößt das Prinzip der Souveränität, d.h. der Schutz der Staa-

ten vor Einmischung ausländischer Mächte, an seine Grenzen. Die brisante Diskussion in 

Europa um den Sinn und die Dimension der Souveränität der Staaten in der Europäischen 

Union, um die Internationalisierung der (grundlegenden) Menschenrechte und um die neu-

en Entwicklungen in der internationalen Politik wie z.B. die „neuen“ Konfliktformen und 

das Problem der zerfallenden oder gescheiterten Staaten „have all posed distinct challenges 

to the traditional concept of sovereignty.“898 Die humanitäre Intervention provoziert zu-

tiefst das klassische Verständnis der staatlichen Souveränität, und sie katapultiert die poli-

tischen Entscheidungsträger und die Weltöffentlichkeit in die Sphäre des moralischen Di-

lemmas zwischen der Souveränität und dem militärischen Einsatz aus humanitären Grün-

den. Die Geschehnisse in Bosnien, Ruanda, Haiti oder Somalia erhärten die Pflicht der 

Staaten der internationalen Gemeinschaft, die Konzepte der staatlichen Souveränität und 

der Nichteinmischung zu revidieren, „particulary in situations of widespread violations of 

human rights occasioned by governmental acts or internal conflicts.“899  

 

5.2 Die klassische staatliche Souveränität – der Begriff und seine „modernen“ Wi-
dersprüche 

 

5.2.1 Die staatliche Souveränität – Begriffsklärung 
 

Der französische Staatstheoretiker Jean Bodin erklärt in seinem Hauptwerk „Six livres de 

la république“ (1576)900, dass nur der Herrscher der Träger der Souveränität ist (im Mittel-

alter kämpften noch der Kaiser, die Könige und der Papst um die Souveränität im „irdi-

schen Staate“). Er ist die ausschließliche Provenienz und Basis der Staatsgewalt, und sein 

Recht auf Eigenständigkeit und Unabhängigkeit konstituiert sein Verhältnis zu seinem 

Volk und dessen Rechten. Seine Macht ist omnipotent und er herrscht ohne die politische 

Mitwirkung der Institutionen seines Volkes. Gott ist der Allerhöchste – auf Erden dagegen 

ist der absolutistisch herrschende Regent die uneingeschränkte souveräne Gewalt. So nutz-

                                                
897 Bryan J. Hehir: „Intervention: from Theories to Cases“. In: Ethics & International Affairs, 9: 1 (March 
1995), 1-13. Hier: 2. 
898 Ebd., 3. 
899 Francis Kofi Abiew: „The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention“. The 
Hague u.a.: Kluwer Law International 1999, 16. 
900 Jean Bodin: „Sechs Bücher über den Staat“. Buch I-III. Übersetzt und mit Anmerkungen versehen von 
Bernd Wimmer. Eingeleitet und herausgegeben von P.C. Mayer-Tasch. München: C.H. Beck 1981; Jean 
Bodin: „Sechs Bücher über den Staat“. Buch IV-VI. Übersetzt und mit Anmerkungen versehen von Bernd 
Wimmer. Herausgegeben von P.C. Mayer-Tasch. München: C.H. Beck 1986. 



213  

te Bodin den Begriff Souveränität, „um damit den absoluten Herrschaftsanspruch zu be-

zeichnen und dem Herrscher ein absolutes Majestätsrecht zuzusprechen.“901 Zu den Eigen-

schaften der Souveränität referiert dann Thomas Hobbes im 17. Jahrhundert detailliert. 

Sein berühmtestes Werk „Leviathan“ erschien im Jahre 1651 (Leviathan ist ein biblisch-

mythisches Seeungeheuer aus dem Buch Hiob). In seinem Politikverständnis ist der – ab-

solutistische – Staat die maßgebende irdische Instanz. Das mythische Ungeheuer Leviathan 

eignet sich zur Illustration des Staates. Sein grausiges Antlitz zwingt die Menschen zum 

Gehorsam, und die Maschinenmetaphorik aus der Einleitung verkörpert die Funktionstüch-

tigkeit des politischen Systems:902 

 

„Es ist eine wirkliche Einheit aller in ein und derselben Person, die durch Vertrag eines jeden 
mit jedem zustande kam, als hätte jeder zu jedem gesagt: Ich autorisiere diesen Menschen 
oder diese Versammlung von Menschen und übertrage ihnen mein Recht, mich zu regieren, 
unter der Bedingung, daß du ihnen ebenso dein Recht überträgst und alle ihre Handlungen 
autorisierst. Ist dies geschehen, so nennt man diese zu einer Person vereinte Menge Staat, 
auf lateinisch civitas. Dies ist die Erzeugung jenes großen Leviathan oder besser, um es ehr-
erbietiger auszudrücken, jenes sterblichen Gottes, dem wir unter dem unsterblichen Gottes 
unseren Frieden und Schutz verdanken. Denn durch diese ihm von jedem einzelnen im Staa-
te verliehene Autorität steht ihm so viel Macht und Stärke zur Verfügung, die auf ihn über-
tragen worden sind, daß er durch den dadurch erzeugten Schrecken in die Lage versetzt wird, 
den Willen aller auf den innerstaatlichen Frieden und auf gegenseitige Hilfe gegen auswärti-
ge Feinde hinzulenken.“903  

 

Der Naturzustand ist bei Hobbes die Denkfigur des ewigen Krieges aller gegen alle („bel-

lum omnium contra omnes“) – die populärste Sentenz des „Leviathans“. Dies meint nicht 

automatisch den ständigen Krieg, eine Kette von kriegerischen Konflikten, sondern den 

ständigen Willen der Menschen zum Kampf.904 Das Naturrecht ist nämlich das Recht des 

Individuums, sein Leben mit unbeschränkten Mitteln und Methoden zu sichern – unabhän-

gig von den moralischen Normen, und so scheint dieses Recht uneingeschränkt zu sein im 

Sinne einer Carte blanche zur unbeschränkten Willkür und Wildheit. Um den permanenten 

Krieg und die Angst der Menschen voneinander im Naturzustand zu eliminieren, ist die 

„Unterwerfung des Willens aller unter den Willen eines Menschen oder einer Versamm-

                                                
901 Martin Schneider: „Das Weltbild des 17. Jahrhunderts: Philosophisches Denken zwischen Reformation 
und Aufklärung“. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 263. 
902 Henning Ottmann: „Geschichte des politischen Denkens: von den Anfängen bis auf unsere Zeit“. Band 3: 
Die Neuzeit. Teilband 1: Von Machiavelli bis zu den großen Revolutionen. Stuttgart/Weimar: Metzler  2006, 
280. 
903 Hobbes: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates, Kap. 17 
(Hervorhebung im Original). 
904 Thomas Hobbes erklärt, „daß die Menschen während der Zeit, in der sie ohne eine allgemeine, sie alle im 
Zaum haltende Macht leben, sich in einem Zustand befinden, der Krieg genannt wird, und zwar in einem 
Krieg eines jeden gegen jeden. Denn Krieg besteht nicht nur in Schlachten oder Kampfhandlungen, sondern 
in einem Zeitraum, in dem der Wille zum Kampf genügend bekannt ist.“ Ebd., Kap. 13 (Hervorhebung im 
Original). 



214  

lung“905 notwendig, d.h. die Schaffung des souveränen und allmächtigen Staates. Ihre 

Rechte übertragen die Menschen abschließend auf den Souverän – den absolutistischen 

Machtstaat.906  

Vom 17. bis ins 18. Jahrhundert herrschten das Konzept der Aufklärung und der Bruch mit 

der absolutistischen politischen Ordnung im Staat. Die Französische Revolution und der 

„contrat social“ von Jean-Jacques Rousseau (1762) gehörten zur Ouvertüre der demokrati-

schen Volksherrschaft in Europa und ihrer theoretischen Begründung. Jean-Jacques 

Rousseau entwarf mit seiner demokratischen Vertragstheorie die Volkssouveränität, und 

diese basiert auf der „volonté générale“, d.h. dem allgemeinen Willen des Volkes.  

In der Ära der Geburt des modernen Staates spielte der Souveränitätsbegriff eine zentrale 

Rolle, denn mit ihm „fand man eine staats- und völkerrechtliche Begründung, ‚fremden‘ 

Herrschaftsansprüchen die Legitimationsgrundlage zu entziehen“.907 Seit dem Westfäli-

schen Frieden im Jahr 1648 ist die Souveränität die zentrale Säule der internationalen Ge-

meinschaft und des modernen Nationalstaates. Sie ist das innere und äußere Hoheitsrecht 

des Staates. Der Staat hat das Recht auf Selbstbestimmung der Innenpolitik und der inne-

ren politischen Ordnung, und nach außen impliziert die Souveränität des Staates sein Recht 

auf Parität im internationalen Staatensystem, die territoriale Integrität und politische Unab-

hängigkeit. (Militärische) Einmischung oder Aggression gegen die Grenzen des Staates 

sind demgemäß nicht rechtmäßig: „Because states have the right to determine their domes-

tic affairs, no foreign state may unilaterally violate the territorial boundaries of another 

state or interfere in its internal affair.“908  

 

5.2.2 Der klassische Souveränitätsbegriff und seine Widersprüche 
 

Der klassische Souveränitätsbegriff ist mit mannigfachen Problemen konfrontiert. Das 

neue politische Verständnis von Menschenrechten, die „neuen“ Gefährdungen des interna-
                                                
905 Hobbes: Vom Bürger, Kap. V, 7 (Hervorhebung im Original). 
906 „Dieses Vertragskonzept steht in der Geschichte des Kontraktualismus einzig da. In der Zeit nach Hobbes 
ist der Vertrag immer auch zu Zwecken der Herrschaftsqualifizierung verwandt worden. Der Lockesche 
Vertrag etwa wird auf der Grundlage unveräußerlicher individueller Grundrechte geschlossen und überträgt 
dem Souverän nur die Befugnis, für den Schutz dieser seiner Disposition gänzlich entzogenen Grundrechte 
zu sorgen. Bei Locke errichtet der Vertrag also explizit die individuellen Grundrechte als Herrschaftsgrenze. 
Bei Kant wird dann die Struktur des Vertrages sogar selbst zu einer herrschaftseingrenzenden Verfassung. 
Hobbes’ Vertragsstaat besitzt jedoch absolute Macht“. Wolfgang Kersting: Vertrag, Souveränität, Repräsen-
tation. Zu den Kapiteln 17 bis 22 des Leviathan. In: Wolfgang Kersting (Hrsg.): „Thomas Hobbes, Leviathan 
oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates“. Berlin: Akademie Verlag 1996, 
211-233. Hier: 226 f. 
907 Reimund Seidelmann: Souveränität. In: Richard Woyke (Hrsg.): „Handwörterbuch Internationale Politik“. 
Barbara Budrich: Opladen/Farmington Hills 200811, 467-473. Hier: 467. 
908 Amstutz: International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global Politics, 152. 



215  

tionalen Friedens und der Sicherheit, der Unilateralismus der Vereinigten Staaten und die 

vergrößerte Bereitschaft, mit organisatorischen und militärischen Fähigkeiten der Verein-

ten Nationen und ihrer Mitglieder (mit oder ohne Ermächtigung des Sicherheitsrates) in die 

inneren Affären der schwachen oder zerfallenden Staaten zu intervenieren, haben „auf 

Grundlage des Begriffes limited sovereignty den zwangsweisen Eingriff“909 in die Souve-

ränität des Staates motiviert. Zusätzlich konkurrieren mit dem Nationalstaat neue, immer 

stärkere Akteure um die Souveränitätskompetenzen, wie z.B. die Europäische Union. 

Die für diese Dissertation substanziellen Widersprüche der staatlichen Souveränität sind 

die Positionen zur Frage, ob der Staat, wenn er zu seiner Kernfunktion nicht fähig ist, d.h. 

die Sicherheit seiner Bürger und den Schutz der Menschenrechte zu garantieren, weiterhin 

das Recht auf äußere Souveränität und das Prinzip der Nichteinmischung der ausländi-

schen Mächte in seine inneren Angelegenheiten hat. Helen Stacy meint, dass gravierende 

humanitäre Katastrophen die Natur der staatlichen Souveränität verändern: Nun ist nicht 

der repressive, brutale Staat der Träger der Souveränität, sondern seine Bevölkerung. Denn 

wenn der Staat nicht weiter fähig ist, die (Menschen-)Rechte zu garantieren und seine Bür-

ger in ihrem Interesse zu repräsentieren, ist das Verdikt simpel: „[T]he nation’s sovereign-

ty no longer coalesces in its government.“910 Im Fall gravierender Menschenrechtsverlet-

zungen hat der Staat, der zu diesen Menschenrechtsverletzungen anstiftet oder unfähig ist 

sie zu stoppen, sein Recht auf Souveränität eingebüßt, denn „[w]hen a government negli-

gently fails to prevent a national crisis that leads to widespread death, that government’s 

claim to inviolate sovereignty qua other nations or the international community is inva-

lid.“911 

 

5.3 Die humanitäre militärische Intervention in der klassischen Lehre vom gerech-
ten Krieg 

 

Der Dreißigjährige Krieg von 1618 bis 1648 und seine Dynamik der Wildheit und sozialen 

Verwüstung haben zur späteren Toleranz und Parität der Religionen sowie zur Gründung 

des souveränen säkularen Nationalstaates beigetragen. In diesem Kontext büßte das religi-

öse Interventionsrecht an Sinn und Rechtmäßigkeit ein. Seine uneingeschränkte Rechts-

widrigkeit proklamiert Emer de Vattel: „Der ungeheuerliche Grundsatz, die Religion durch 

das Schwert zu verbreiten […] bedeutet eine Verneinung des Völkerrechts und das 
                                                
909 Seidelmann: Souveränität, 472. 
910 Helen Stacy: Humanitarian Intervention and Relational Sovereignty. In: Steven P. Lee (ed.): „Interven-
tion, Terrorism, and Torture: Contemporary Challenges to Just War Theory“. Dordrecht: Springer 2007, 89-
104. Hier: 89. 
911 Ebd., 90 (Hervorhebung im Original). 



216  

schrecklichste Unglück für die Menschheit.“912 Bereits Francisco de Vitoria kritisiert in 

seiner (anti-)kolonialethischen Diskussion die Eroberungspolitik der spanischen Krone, 

d.h. die Conquista, in den Territorien der Neuen Welt. Er verneint diese Eroberungspolitik 

der Spanier, wenn die Begründung dafür ist, dass Gott oder der König/Kaiser der Herr der 

Welt sind, oder wenn die Begründung der Unglaube oder der Götzendienst der Indios ist. 

Der Schweizer Jurist Emer de Vattel kritisiert dann 200 Jahre später die politische Inter-

vention zum Zweck des Glaubenszwangs, denn die Religion sei innere und unantastbare 

Angelegenheit des souveränen Staates, so Vattel:  

 
„Es steht also fest, daß man sich nicht eigenmächtig in die Religionsangelegenheiten einer 
Nation einmengen kann, ohne ihre Rechte zu verletzen und ihr Unrecht zuzufügen. Noch viel 
weniger ist es erlaubt, Waffengewalt zu gebrauchen, um eine Nation zur Annahme einer 
Lehre und eines Kultes zu zwingen.“913  

 

In Vattels Völkerrechtssystem sind die Nationen, d.h. die Staaten, paritätisch, frei und un-

abhängig – souverän –, da die Menschen, die diese Nationen und Staaten konstituieren, in 

der Natur gleich, frei und unabhängig sind. Die Folge der Souveränität und Unabhängig-

keit der Staaten ist das Prinzip der Nichtintervention, denn auswärtige Mächte (Staaten) 

sind  

 
„nicht berechtigt, sich einzumischen und in anderer Weise als durch gute Dienste zu interve-
nieren, es sei denn, daß sie darum ersucht werden oder daß besondere Gründe sie dazu legi-
timieren. Mischt sich eine fremde Nation in die inneren Angelegenheiten einer anderen der-
art ein, daß sie ihr bei ihren Entschließungen Zwang antut, so fügt sie ihr ein Unrecht zu.“914 

 

Vattel wendet sich strikt gegen das Interventionsrecht: „Kein Souverän darf sich zum Rich-

ter über das Verhalten eines anderen aufwerfen“.915 Sein Vorgänger Hugo Grotius dagegen 

nicht. Er notiert bereits im Jahr 1625 in seinem berühmten Werk „De jure belli ac pacis“, 

dass die Untertanen, die der Souverän mit seiner despotischen oder tyrannischen Herr-

schaft unterdrückt, „eher auf Widerstand verzichten sollen als den Frieden des Staates 

durch Rebellion zu gefährden“.916 Er akklamiert dagegen das Recht der Intervention der 

auswärtigen Macht in die inneren Angelegenheiten dieser Herrschaft. Die humanitäre In-

tervention des ausländischen Staates sei jedoch nur dann rechtmäßig, wenn dieser 

Herrscher sein Volk massiv quält und gravierend gegen dessen natürlichen Rechte 
                                                
912 Vattel: Le Droit de Gens, Buch II, Kap. IV, § 59. 
913 Ebd. 
914 Ebd., Buch I, Kap. III, § 37. 
915 Ebd., Buch II, Kap. IV, § 55. 
916 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention. Mün-
chen: Beck 2006,  16; vgl. Grotius: De jure belli ac pacis, Buch I, Kap. 4. 



217  

verstößt, so Grotius:917 „So if a tyrant practises atrocities towards his subjects, even though 

those subjects cannot take up arms against him, it does not follow that others in a position 

of responsibility regarding humankind as a whole could not take up arms on their be-

half.“918 Grotius bekräftigt seine Thesen mit dem Recht der Herrscher, die Delikte gegen 

das Völkerrecht oder das Naturrecht stets zu bestrafen, unabhängig vom Ort dieser Strafta-

ten, denn das Völkerrecht und Naturrecht dienten der „societas humana“, dem Menschen-

geschlecht:  

 
„Die Könige und die ihnen gleichstehenden Staatsoberhäupter können Strafen nicht nur we-
gen des gegen sie und ihre Untertannen begangenen Unrechtes fordern, sondern auch wegen 
Taten, die zwar eigentlich nicht sie selber treffen, aber in einzelnen Personen das Natur- oder 
Völkerrecht in roher Weise verletzen.“919  

 

Emer de Vattel, vielleicht geprägt von Grotius’ Verständnis des natürlichen Rechts, weicht 

dann sein Prinzip der Nichteinmischung mit der Intervention im Dienste der Humanität 

auf. Eine Intervention ist nur dann rechtmäßig, wenn der Souverän der gegnerischen Seite 

gegen die grundlegenden Menschenrechte seiner Bürger verstößt:  

 
„Die englische Nation führte mit Recht gegen JAKOB II. Beschwerde. Die Großen des Rei-
ches, lauter gute Patrioten, faßten den Beschluß, den Versuchen des Königs, die Verfassung 
umzustürzen und die öffentliche Freiheit und die Religion zu unterdrücken, ein Ende zu be-
reiten, und sicherten sich für den Kampf um dieses Ziel den Beistand der Niederlande.“920  

 

Unter diesen Umständen verbietet der Schweizer Jurist nicht den Widerstand des Volkes 

und die Intervention der auswärtigen Macht – die auswärtige Macht hat aber nicht das 

Recht, die Revolte der Bevölkerung gegen ihren Herrscher zu initiieren.  

 

5.4 Die humanitäre Intervention – geschichtliche Rückblicke 
 

Signifikant für die Interpretation des Rechts zur Intervention im 19. Jahrhundert, trotz der 

klassischen Prohibition der Einmischung in die inneren Angelegenheiten des Staates, ist 

die Dichotomie zwischen zivilisierten und unzivilisierten Staaten. Nach dem Ende des 

Dreißigjährigen Krieges und seit dem westfälischen System hat die Idee des souveränen 

Nationalstaates die „alte“ Dichotomie christliche/unchristliche Staaten im internationalen 
                                                
917 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch II, Kap. 25, § 8. 
918 R.J. Vincent: Grotius, Human Rights, and Intervention. In: Hedley Bull/Benedict Kingsbury/Adam Rob-
erts (eds.): „Hugo Grotius and International Relations“. Oxford: Clarendon Press 1990, 241-256. Hier: 247. 
919 Grotius: De jure belli ac pacis, Buch II, Kap. 20, § 40. 
920 Vattel: Le Droit de Gens, Buch II, Kap. IV, § 56 (Hervorhebung im Original). 



218  

System, d.h. die Superiorität der „christlichen Religion als maßgeblicher Grundlage des 

Rechtssystems Völkerrecht“921, nahezu beseitigt. Seitdem kennzeichnete das internationale 

Rechtssystem die Perspektive der Unterscheidung zwischen den zivilisierten und unzivili-

sierten Staaten. Die Komponente der Christlichkeit hatten die Staaten nicht vollständig 

zurückgewiesen, jedoch vervollständigte man sie mit den Werten zivilisierter Völker wie 

z.B. der Religionsfreiheit, d.h. „durch die Behauptung, dass in der Welt der Europäischen 

Großmächte die Freiheit der Religion geachtet werde und Minderheiten Schutz genös-

sen“.922 Das Völkerrecht des 19. Jahrhunderts reglementierte die Verhältnisse der europäi-

schen, zivilisierten Staaten und es sonderte aus der Völkerrechtsgemeinschaft die Staaten 

aus, die mit den Werten und politischen Interessen der europäischen Großmächte innenpo-

litisch nicht harmonieren. Für diese europäischen Großmächte gehörte die juristische Pari-

tät der Staaten zu rein fiktiven Faktoren, denn sie postulierten unverblümt ihre Superiorität, 

ihren privilegierten Status im internationalen System der Staaten und ihre Meriten für die 

Gründung der Völkerrechtsgemeinschaft. Diese europäischen Großmächte interpretierten 

die „humanitäre“ Intervention im Lichte der Notwendigkeit des Schutzes nicht nur der 

Menschlichkeit und der Menschenrechte, sondern zugleich im Hinblick auf ihre „Verant-

wortung für den Bestand der ‚Gemeinschaft‘ oder ‚Gesellschaft‘ der Staaten als Rechtsge-

meinschaft“.923 Beispiel ist das militärische Eingreifen der christlichen Mächte Europas in 

den griechischen Unabhängigkeitskrieg gegen das Osmanische Reich in den Jahren 1827 

bis 1830.  

Bereits zu Beginn des griechischen Unabhängigkeitskrieges hatte Russland „seine Ein-

schätzung geäußert, nach der das Osmanische Reich sich durch sein ‚barbarisches‘ Verhal-

ten außerhalb des europäischen Völkerrechts gestellt habe“, und es demgemäß nicht weiter 

integrativer Teil der zivilisierten Rechtsgemeinschaft sei.924 Die Machtreduktion des Os-

manischen Reiches und die Ideen der Französischen Revolution begünstigten die Rebellion 

der Griechen im Jahr 1821. Bereits ein Jahr später „brachten griechische Aufständische 

den gesamten Peloponnes und die Mehrzahl der Inseln unter ihre Kontrolle und erklärten 

im Januar 1822 die Unabhängigkeit Griechenlands.“925 Die innere Rivalität der griechi-

schen Aufständischen resultierte jedoch in einem Bürgerkrieg, und diese Situation nutzte 

der osmanische Sultan Mahmud II. aus. Er entschied, dass „eine 10 000 Mann starke 

Streitmacht unter der Führung seines bereits mehrfach erfolgreichen Heeresführers Ibra-

                                                
921 Mark Swatek-Evenstein: „Geschichte der ‚Humanitären Intervention‘“. Baden-Baden: Nomos 2008, 52. 
922 Ebd. 
923 Ebd., 83. 
924 Ebd., 89. 
925 Ebd., 88. 



219  

him Pascha nach Griechenland“ einmarschiert.926 Die Osmanen garantierten ihrem Vasal-

len, der ägyptischen Herrscherdynastie von Muhammad Ali Pascha, die Schenkung der 

Territorien in Griechenland, die sie gegen die Griechen erobern. Gegen die Ausrüstung und 

das Training des ägyptischen Heeresführers Ibrahim Pascha hatten die griechischen Kämp-

fer keine Chance. Zu diesem Zeitpunkt wählten die europäischen Großmächte den Weg 

des militärischen Interventionismus in den griechischen Unabhängigkeitskrieg nur zur Ret-

tung des griechischen Volkes gegen die barbarischen, unzivilisierten Osmanen (so das do-

minante Bild über die Osmanen in Europa) oder hatte der Interventionismus machtpoliti-

sche, partikuläre Interessen der intervenierenden Staaten zur Kondition?  

Die europäischen Großmächte des Wiener Kongresses 1814/1815 befürchteten mit Recht, 

dass die Unruhen in Griechenland den Frieden auf dem Kontinent gefährden könnten. Zu-

gleich regte sich Rivalität bei den Großmächten wegen der Frage um das Interventions-

recht beim griechisch-türkischen Krieg. Der österreichische Staatskanzler und die führende 

Persönlichkeit des Wiener Kongresses Fürst von Metternich „wollte einen russischen Ein-

griff in Griechenland vermeiden, da er Russlands Einfluß auf dem Balkan verstärken und 

damit das Gleichgewicht der Mächte verändern würde.“927 Der Wiener Kongress entwarf 

ein europäisches Staatensystem auf der Grundlage des Gleichgewichts der Mächte Frank-

reich, Großbritannien, Russland, Österreich und Preußen. Dieses augenscheinlich substan-

zielle Moment der Politik der großen europäischen Staaten im 19. Jahrhundert beseitigte 

jedoch nicht die gegenseitigen Rivalitäten in politischen und territorialen Fragen. Trotz der 

Prinzipien der Wiederherstellung der vorrevolutionären politischen und gesellschaftlichen 

Verhältnisse, der gegenseitigen Legitimation von Herrschaftsdynastien des Ancien Régime 

und der Solidarität im monarchischen Kampf gegen nationale und soziale Ideen928 hatten 

die Großmächte partikuläre Interessen, die mit machtpolitischen und territorialen Zuge-

winnen verknüpft waren. Bereits im November 1814 geriet der Kongress in eine schwere 

Krise, denn die Großmächte stritten sich über die Zuteilung Polens und Sachsens: „Ruß-

land wollte sich das ganze, von Napoleon errichtete Herzogtum Warschau, die Hauptmasse 

Polens also, einverleiben und Preußen dafür mit Sachsen entschädigen“.929 Dagegen sahen 

Österreich, England und Frankreich in diesem Zug die Grundlegung russischer Hegemonie 
                                                
926 Swatek-Evenstein: Geschichte der „Humanitären Intervention“, 90 (Hervorhebung im Original). 
927 Gordon A. Craig: „Geschichte Europas im 19. und 20. Jahrhundert“. I. Band: Vom Wiener Kongreß bis 
zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges 1815-1914. München: C.H. Beck 1978, 37; vgl. zum Wiener Kon-
gress: Charles K. Webster: „The Congress of Vienna, 1814-1815“. London: G. Bell & Sons 1934 oder Klaus 
Günzel: „Der Wiener Kongress: Geschichte und Geschichten eines Welttheaters“. München: Koehler & 
Amelang 1995. 
928 Imanuel Geiss: „Der lange Weg in die Katastrophe: Die Vorgeschichte des Ersten Weltkriegs 1815-1914“. 
München/Zürich: Piper 1990, 72. 
929 Heinrich August Winkler: „Geschichte des Westens: Von den Anfängen in der Antike bis zum 20. Jahr-
hundert“. München: C.H. Beck 2009, 443. 



220  

über Europa, die sie fürchteten. Österreich, das um die Vorherrschaft in Mitteleuropa 

kämpfte, um so ein Gegengewicht gegen Russland und Frankreich zu schaffen, sah sich 

genötigt, die Aspirationen gegen die Niederlande zurückzuziehen. Dies verhalf England zu 

„einem kontinentalen Puffer gegenüber Frankreich“930, dem historischen Rivalen Eng-

lands.931 England hatte kleinere territoriale Zugewinne, jedoch die Politik des Gleichge-

wichts der Mächte auf dem europäischen Kontinent „erlaubte es Großbritannien, seinen 

Einfluß außerhalb Europas zielstrebig auszubauen und, gestützt auf seine Flotte und seine 

industrielle Überlegenheit, zur führenden Weltmacht des 19. Jahrhunderts aufzusteigen.“932  

Um sich ihren machtpolitischen und territorialen Postulaten nach dem Wiener Kongress, 

trotz des gepriesenen „Gleichgewichts“ ihrer Mächte, nähern zu können, nutzen die Groß-

mächte in ihren Interessensphären, dem Osmanischem Reich, Italien oder Deutschland, ihr 

Recht auf militärische Intervention. Zugleich ist trotz des Postulats von Emer de Vattel von 

den souveränen Staaten mit identischen Rechten und Pflichten im internationalen System 

die Staatenpraxis im 19. Jahrhundert viel differenzierter: „Dort herrschte mindestens zu 

Beginn des 19. Jahrhunderts der Anspruch der Großmächte grundsätzlich vor, die Geschi-

cke der ‚Familie der Nationen‘ durch Interventionen notfalls bestimmen zu dürfen.“933  

 
„Kein Recht gleichberechtigter Staaten, kein Recht ‚gleicher‘ Staaten, sondern ein ausdiffe-
renziertes System unterschiedlicher Privilegierungen auf der Basis einer angenommenen 
Verantwortung für die Errungenschaften einer ursprünglichen, ‚europäischen‘ Wertordnung, 
einem Recht, das dem ‚Rechtsbewusstsein der zivilisierten Welt‘ entsprach.“934  

 

Im Londoner Vertrag vom 6. Juli 1827 baten schließlich Großbritannien, Russland und 

Frankreich die beiden verfeindeten Seiten, Griechenland und das Bündnis der Osmanen 

und Ägypter, um Waffenstillstand sowie um die Gründung eines unabhängigen Griechen-

lands „unter osmanischer Suzeränität, d.h. formeller Aufrechterhaltung osmanischer Sou-

veränität“.935 Die Hohe Pforte (die osmanische Regierung) wies dagegen die Bedingungen 

aus dem Vertrag und den einmonatigen Ultimatum mit der Begründung, dass diese Schritte 

der europäischen Großmächte eine „unzulässige Einmischung in ihre inneren Angelegen-

heiten“ seien, zurück.936 Und so kam es am 20. Oktober 1927 zur Schlacht von Navarino 

zwischen den Flotten von Frankreich, Großbritannien und Russland und der osmanisch-

                                                
930 Winkler: Geschichte des Westens: Von den Anfängen in der Antike bis zum 20. Jahrhundert, 444. 
931 Geiss: Der lange Weg in die Katastrophe: Die Vorgeschichte des Ersten Weltkriegs 1815-1914, 43. 
932 Winkler: Geschichte des Westens: Von den Anfängen in der Antike bis zum 20. Jahrhundert, 445. 
933 Swatek-Evenstein: Geschichte der „Humanitären Intervention“, 76 f. 
934 Ebd., 84. 
935 Ebd., 92. 
936 Ebd. 



221  

ägyptischen Flotte. Die Großmächte siegten und nutzten den innergriechischen Krieg zur 

Installierung ihres Kandidaten auf den Thron des unabhängigen griechischen Königreichs, 

des deutschen Prinzen Otto von Bayern, „der kraft seiner Autorität als Teil der europäi-

schen Aristokratie den Krieg beenden helfen konnte, aber auch dazu beitrug, den Einfluss 

der Mächte in der Region zu festigen.“937  

Eine zukünftige Weltmacht, die Vereinigten Staaten von Amerika, interessierte sich dage-

gen für die Befreiung Lateinamerikas von der europäischen Kolonialherrschaft. Der wirt-

schaftlich signifikante Einstieg Amerikas in den Handel mit den Kolonien938 und der fri-

sche Nährboden für den amerikanischen politischen Einfluss zeugten vom Nutzen des er-

folgreichen Unabhängigkeitskampfes Lateinamerikas gegen ihre europäischen Mutterstaa-

ten für die Vereinigten Staaten von Amerika. In ihren militärischen Interventionen in die 

Freiheitskämpfe der Lateinamerikaner berief sich Amerika auf die humanitäre Not der Be-

völkerung im bewaffneten Kampf gegen die rücksichtslosen und militärisch stärkeren Ko-

lonialherren. „We unsheathed the sword eighteen years ago for the first time in the history 

of the world in the name of humanity, and we gave proof to the world at that time of an 

unselfish nation.“939 So sprach der amerikanische Senator (und spätere Präsident – von 

1921 bis 1923) Warren G. Harding in seiner Senatsrede im April 1917 über das Eingreifen 

der amerikanischen Truppen in den kubanischen Unabhängigkeitskrieg gegen die spani-

sche Kolonialherrschaft, der mit dem spanisch-amerikanischen Krieg im Jahr 1898 endete. 

Der kubanische Unabhängigkeitskrieg gegen die Spanier begann 1868 und enthüllt, wie 

viele weitere Revolutionskämpfe in Lateinamerika in den ersten Jahren des 19. Jahrhun-

derts, die chaotischen Zustände der spanisch-portugiesischen Hegemonie in den Staaten 

Südamerikas, die ihrem Ende entgegeneilte. Simón Bolívar, der „Befreier Südamerikas“940 

schreibt im zweiten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts, dass „die Befreiung Amerikas die Zer-

störung des gesamten Kolonialsystems zur Voraussetzung haben musste.“941 In der zweiten 

Hälfte des 19. Jahrhunderts blieb den Spaniern von ihrem südamerikanischen Kolonial-

reich nur Kuba. Mit dem Erblühen des kubanischen Nationalgefühls seit dem Jahr 1868 

eskalierten jedoch die Zustände auf der Insel. Die Rebellionen der Kubaner verstärkten 

zugleich die repressiven Maßnahmen der spanischen Herrscher, insbesondere in der Zeit 

des zweiten Unabhängigkeitskrieges seit 1896:  
                                                
937 Swatek-Evenstein: Geschichte der „Humanitären Intervention“, 94. 
938 „Die neuen Staaten waren für die Union interessant als Absatzmärkte ihrer Industrieprodukte, als Liefe-
ranten von Rohstoffen und als Gebiete, in denen amerikanisches Kapital gewinnbringend investiert werden 
konnte.“ Winkler: Geschichte des Westens: Von den Anfängen in der Antike bis zum 20. Jahrhundert, 495. 
939 Grewe: Epochen der Völkerrechtsgeschichte, 576, Fußnote 25. 
940 Ebd., 537. 
941 Norman Paech/Gerhard Stuby: „Machtpolitik und Völkerrecht in den internationalen Beziehungen“. Ba-
den-Baden: Nomos 1994, 577. 



222  

„Der daraufhin nach Kuba entsandte neue spanische Oberbefehlshaber, General Valeriano 
Weyler, versuchte, den Aufstand durch ein besonders brutales Vorgehen und Militärterror 
niederzuschlagen. Um den Aufständischen den Rückhalt der Bevölkerung im Landesinneren 
zu nehmen, ließ er die dort ansässigen Bauern mit ihren Familien, insgesamt etwa 400 000 
Menschen, in der Nähe der Seehäfen zusammentreiben und sperrte sie in Lager (‚recon-
centratión‘), in denen viele Menschen an Seuchen und Unterernährung starben.“942 

 

Die Berichterstattung der amerikanischen Medien erschütterte die amerikanische Nation 

und die „Regierung von Präsident McKinley sah sich einem verstärkten Druck ausge-

setzt.“943 Der amerikanische Kongress verkündete in seiner Resolution vom 20. April 1898 

die Unabhängigkeit Kubas und postulierte harsch den sofortigen Rückzug der spanischen 

Kräfte aus Kuba.944 Der amerikanische Präsident William McKinley (im Präsidentenamt 

von 1897 bis 1901) „hatte erklärt, man müsse im Namen der ‚Humanität‘ dem Blutvergie-

ßen und den ‚Barbareien‘, die auf Kuba zu beklagen seien, ein Ende bereiten“.945 Die In-

tervention der Vereinigten Staaten von Amerika sei eine Reaktion auf die „unerträglichen 

Zustände auf der Insel Kuba“, die die „moralischen Gefühle der Völker der Vereinigten 

Staaten schockiert“ hätten, und zugleich sei das Verhältnis der Spanier gegenüber der ku-

banischen Bevölkerung „eine Schande für die christliche Zivilisation, die nicht länger tole-

riert werden könne“.946 Nach dem Sieg über Spanien okkupierten jedoch die Amerikaner 

Kuba.  

Dieser Expansionismus947 Amerikas bekräftigt schließlich die These der Gegner des „mili-

tärischen Humanitarismus“, dass keine der „humanitären“ Intervention diesen reinen kari-

tativen, philanthropischen Charakter hat, sondern sie zumeist imperiale oder eigennützige 

Interessen der intervenierenden Staaten verschleiern. Die Werte der „zivilisierten“ Welt 

und der Wert der Menschenwürde haben bereits in der Geschichte keine generelle Bereit-

schaft der Großmächte garantiert, sich in Fällen gravierender Menschenrechtsverletzungen 

humanitär einzumischen, wie z.B. gegen die militärischen Operationen der Osmanen gegen 

die armenischen Reformbewegungen in den Jahren 1895 und 1896, als die Osmanen bis zu  

100000 Armenier bestialisch töteten948, oder gegen den belgischen König Leopold II. im 

                                                
942 Swatek-Evenstein: Geschichte der „Humanitären Intervention“, 169 (Hervorhebung im Original). 
943 Ebd., 170 (Hervorhebung im Original). 
944 Ebd., 171. 
945 Ebd., 50. 
946 Ebd., 172. 
947 „Der amerikanische Vorstoß nach Kuba und der dadurch entfachte Krieg gegen Spanien (1898) waren der 
Auftakt zum Übergang der amerikanischen Politik vom Isolationismus zu einem ganz unverhohlenen Imperi-
alismus der – freilich in weniger offenkundiger Form – bis weit in die Anfänge der amerikanischen Ge-
schichte zurückreicht.“ Grewe: Epochen den Völkerrechtsgeschichte, 515. 
948 Swatek-Evenstein: Geschichte der „Humanitären Intervention“, 166; vgl. Yves Ternon: „Tabu Armenien: 
Geschichte eines Völkermords“. Frankfurt am Main u.a.: Ullstein 1981 oder Yusuf Halaçoğlu: „Die Armeni-
erfrage“. Klagenfurt u.a.: Wieser 2006. 



223  

Kongo. Während seiner Herrschaft seit 1880 und der Praktiken seiner Soldaten und belgi-

scher Handelsgesellschaften, bei denen „im Laufe von etwa zwanzig Jahren ungefähr zehn 

Millionen Menschen den Tod fanden“, intervenierten die europäischen Mächte nicht. Sie 

begründeten nämlich, wie paradox, die Souveränität Belgiens über den Kongo mit der Mis-

sion des zivilisierten Belgien in der „barbarischen“ Welt, von der die verschiedenen ethni-

schen Bevölkerungsgruppen im Kongo nur profitiert hätten.949  

Nach dem Ende des Ersten Weltkrieges lechzte die Welt nach Frieden und Sicherheit in 

den internationalen Verhältnissen. Mit der Gründung des Völkerbundes 1919 bemühten 

sich die Mitgliedsstaaten um die internationale Kooperation, friedliche Streitschlichtung in 

ihren Verhältnissen und gegenseitige Hilfe in den Fällen von Angriffskriegen. So beseitigte 

der Völkerbund die Unterscheidung zwischen „zivilisierten“ und „unzivilisierten“ Natio-

nen.950 In der Satzung des Völkerbundes, Art. 10, vom 28. April 1919 proklamieren seine 

Gründungsväter, dass sich die „Bundesmitglieder verpflichten […], die Unversehrtheit des 

Gebiets und die bestehende politische Unabhängigkeit aller Bundesmitglieder zu ach-

ten“.951 Die Gründungsväter postulierten in der Satzung des Völkerbundes die Prohibition 

der Einmischung in die inneren Angelegenheiten. Sie eliminierte dagegen nicht die Reali-

tät, dass sich verschiedene Staaten, sogar Mitglieder des Völkerbundes, bis zur Gründung 

der Vereinten Nationen in die inneren Angelegenheiten ausländischer Staaten mit der 

„humanitären“ Begründung einmischten, so wie Japan in der zu China gehörenden Mand-

schurei im Jahr 1931/32 oder Italien in Abessinien im Jahr 1935. Beide Staaten, Japan und 

Italien, begründeten ihren Interventionismus unter anderem mit humanitären Argumenten: 

Japan mit der Interpretation des chaotischen, anarchischen Chinas, das nicht fähig ist, die 

Grundsätze des Völkerrechts zu realisieren, und Italien952 mit der zwingenden Notwendig-

keit der Befreiung der Sklaven in Abessinien.953  

 
 
 
                                                
949 Swatek-Evenstein: Geschichte der „Humanitären Intervention“, 167; vgl. Adam Hochschild: „Schatten 
über dem Kongo: Die Geschichte eines der großen, fast vergessenen Menschheitsverbrechens“. Stuttgart: 
Klett-Cotta 2000; vgl. Joseph Conrad: „Das Herz der Finsternis“. München: Deutscher Taschenbuch Verlag 
2005; 
950 Swatek-Evenstein: Geschichte der „Humanitären Intervention“, 201. 
951 Art. 10 der Satzung des Völkerbundes. Knipping: 19. Jahrhundert und Völkerbundszeit, 407. 
952 „Note der italienischen Regierung vom 11. September 1934: ‘The Italian Government has abolished slav-
ery in the occupied territories, giving to 16,000 slaves that liberty from which they would have awaited in 
vain from the Government of Addis Ababa, despite the clauses of the Covenant and the undertakings as-
sumed at the moment of its admission as a member of the League of Nations. The liberated populations see in 
Italy, not the aggressor state, but the power which has the right and the capacity of extending that high pro-
tection which the very Covenant of the League of Nations, in its Article 22, recognizes as the civilizing mis-
sion incumbent upon the more advanced nations.’“ Zitiert nach Swatek-Evenstein: Geschichte der „Humani-
tären Intervention“, 211, Fußnote 1347. 
953 Ebd., 211. 



224  

 

5.5 Die militärische Einmischung in internationale Beziehungen des 20. und 21. 
Jahrhunderts – von Somalia bis zum Kosovo 

 

In Artikel 2 Ziff. 1 notiert die Charta der Vereinten Nationen: „Die Organisation beruht auf 

dem Grundsatz der souveränen Gleichheit aller ihrer Mitglieder“.954 Die Staaten der inter-

nationalen Gemeinschaft sind souverän, d.h., ihre territoriale Integrität und politische Un-

abhängigkeit sind die höchsten Werte der internationalen Beziehungen. Das Völkerrecht 

garantiert die Souveränität der Staaten nach außen mit dem Prinzip der Nichteinmischung. 

So proklamiert die Charta in Art. 2 Ziff. 4:  

 
„Alle Mitglieder unterlassen in ihren internationalen Beziehungen jede gegen die territoriale 
Unversehrtheit oder die politische Unabhängigkeit eines Staates gerichtete oder sonst mit 
den Zielen der Vereinten Nationen unvereinbare Androhung oder Anwendung von Ge-
walt.“955  
 

Im Gegensatz zu dieser völkerrechtlichen Prohibition gehörten die 70er Jahre des 20. Jahr-

hunderts in die Ära der Selbstermächtigung der Staaten, in die inneren Angelegenheiten 

der Nachbarländer zu intervenieren. In der Ära des Kalten Krieges und der Dominanz der 

beiden Supermächte in der internationalen Politik sah man den Interventionismus der Ver-

einigten Staaten von Amerika und der Sowjetunion zentral mit dem Schutz oder der Förde-

rung ihrer Interessen und ihrer strategischen Sicherheit verknüpft: „[T]hey intervened mili-

tarily in other states to protect and promote vital interests or to advance ideological 

goals.“956 Beispiele sind der Koreakrieg, d.h. der Angriff der nordkoreanischen Truppen 

auf Südkorea im Juni 1950 (die Gegenoffensive der alliierten Truppen in Südkorea drei 

Monate später hatte sogar die Ermächtigung des Sicherheitsrates der Vereinten Nationen), 

die indische Invasion in Goa 1961, der sowjetische Einmarsch in Afghanistan 1979 oder 

die amerikanische Invasion in Panama im Jahr 1989 („Operation Just Cause“).957  

Die Intervention Indiens in Bangladesch im Jahr 1971 (d.h. Ostpakistan vor der Unabhän-

gigkeitserklärung) und die Intervention Vietnams in Kambodscha gegen die Herrschaft der 

Roten Khmer im Jahr 1978 sind dementgegen Beispiele des militärischen Eingreifens aus 

Gründen der Gefährdung territorialer Grenzen und der Stabilität in Indien bzw. Vietnam 

und wegen schwerer Menschenrechtsverletzungen in Bangladesch bzw. Kambodscha. Vi-

etnam begründete z.B. die militärische Invasion mit den Grenzstreitigkeiten mit Kambod-
                                                
954 Art. 2 Ziff. 1 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 15. 
955 Art. 2 Ziff. 4 der Charta der VN. Ebd., 15 ff. 
956 Amstutz: International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global Politics, 153. 
957 Arend: International Law and the Preemptive Use of Military Force, 100. 



225  

scha und der tragischen Bilanz des Pol-Pot-Regimes, d.h. mit den Massensäuberungen und 

Deportationen der Stadtbevölkerung in die ländlichen Gebiete des Landes. 

Seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts ist die internationale politische Ordnung von 

zahlreichen militärischen Einmischungen durch Drittstaaten mit der humanitären Begrün-

dung gekennzeichnet. Die heikelste Hürde für das Prinzip der Nichtintervention ist nach 

dem Ende des Kalten Krieges der Wert der Souveränität der schwachen, zerfallenden oder 

gescheiterten Staaten, überwiegend in der Dritten Welt. Die Bürgerkriege, drastische Ver-

stöße gegen die Menschenrechte und die Bedrohung der Sicherheit und Stabilität der 

Nachbarländer (z.B. durch Flüchtlingsströme) höhlen das Prinzip der Nichteinmischung 

aus und verändern das Gesicht der Kriege und zugleich die Reaktionen der internationalen 

Gemeinschaft. Die Gründe für diese Variation der beiden Konzepte – der Souveränität und 

der Nichteinmischung – sind vielfältig und mit dem Phänomen der schwachen, zerfallen-

den oder gescheiterten Staaten und dem „CNN-Effekt“, d.h. der visuellen und virtuellen 

Partizipation der Weltöffentlichkeit am Leiden der Menschen in den Gebieten zerrüttet von 

Bürgerkriegen, nur generell dargestellt. Der Schlüsselkonflikt in der Kritik oder Argumen-

tation dieses humanitären Aktivismus der Staaten der internationalen Staatengemeinschaft 

ist die Inkompatibilität der beiden Begriffe Souveränität und Menschenrechte. Und zwei 

Entwicklungen in der internationalen Politik begünstigen und verschärfen diesen Konflikt: 

die Evolution des Verständnisses von Souveränität, „from ‘sovereignty as authority’ (con-

trol over territory) to ‘sovereignty as responsibility’ (respect for a minimum standard of 

human rights)“958 und der Fortschritt im Verständnis des Kapitels VII der Charta der Ver-

einten Nationen, d.h. der Gefahren und Bedrohungen für „den Weltfrieden und die interna-

tionale Sicherheit“.959 Die Charta der Vereinten Nationen postuliert in Artikel 2 Ziff. 7:  

 
„Aus dieser Charta kann eine Befugnis der Vereinten Nationen zum Eingreifen in Angele-
genheiten, die ihrem Wesen nach zur inneren Zuständigkeit eines Staates gehören, oder eine 
Verpflichtung der Mitglieder, solche Angelegenheiten einer Regelung auf Grund dieser 
Charta zu unterwerfen, nicht abgeleitet werden.“960  

 

In Kapitel VII verändert sich dann die Sprache der Charta. Die prinzipielle Prohibition 

militärischer Gewalt beeinträchtigt keineswegs die Instrumente der individuellen oder kol-

                                                
958 Jennifer M. Welsh: Introduction. In: Jennifer M. Welsh (ed.): „Humanitarian Intervention and Internation-
al Relations“. Oxford u.a.: Oxford University Press 2004, 1-10. Hier: 2; vgl. Pape: Humanitäre Intervention: 
Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten Nationen, 303. 
959 Art. 39 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 33; vgl. Welsh: Introduction, 2. 
960 Art. 2 Ziff. 7 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 17. 



226  

lektiven Selbstverteidigung961 oder die Autorisierung des Sicherheitsrates der Vereinten 

Nationen, militärisch einzugreifen, wenn „eine Bedrohung oder ein Bruch des Friedens 

oder eine Angriffshandlung vorliegt“.962 Im Resultat sind die massiven Menschenrecht-

rechtsverletzungen nicht weiter innere Angelegenheit des Staaten, sondern nun „a matter of 

international concern“, und zugleich hat der Sicherheitsrat der Vereinten Nationen das ab-

solute Recht, militärisches Einmischen in die inneren Angelegenheiten des Staates zu auto-

risieren, wenn die Vorgänge des Staates den internationalen Frieden und die Sicherheit 

sowie die Stabilität der internationalen Ordnung gefährden.963  

Für die Legalisierung der militärischen humanitären Intervention ist die Resolution 688 des 

Sicherheitsrates  vom 5. April 1991 gegen die Unterdrückung der Kurden im (Nord-)Irak 

substanziell.964 Für den Sicherheitsrat der Vereinten Nationen gehörte die repressive Poli-

tik der irakischen politischen Führung gegen die Kurden im Norden Iraks zu einer eviden-

ten Gefährdung des internationalen Friedens und der Sicherheit. Die irakische Politik, 

„which led to massive flow of refugees towards and across international frontiers and to 

crossborder incursion“965, gefährde den Weltfrieden und die Sicherheit der Region, so die 

Resolution. Seit dieser Resolution des Sicherheitsrates sind gravierende Menschenrechts-

verletzungen Inhalte der Bedrohungen oder des Bruchs des Weltfriedens aus Kapitel VII 

der Charta der Vereinten Nationen.966 Und da dieses Kapitel den Sicherheitsrat ermächtigt, 

wenn notwendig, militärische Mittel gegen den Staat, der den Weltfrieden und die interna-

tionale Sicherheit gefährdet, zu nutzen, sind massive Menschenrechtsverletzungen nun 

völkerrechtlich rechtmäßige Gründe für militärische Interventionen.  

Die kriegerischen Zwischenfälle in Somalia967 zwischen 1991 und 1994 hatten laut Nichols 

„an important impact on international norms“. Der somalische Bürgerkrieg veränderte die 

Natur der staatlichen Souveränität, denn mit der Resolution 794 des Sicherheitsrates  auto-

                                                
961 „Diese Charta beeinträchtigt im Falle eines bewaffneten Angriffs gegen ein Mitglied der Vereinten Natio-
nen keineswegs das naturgegebene Recht zur individuellen oder kollektiven Selbstverteidigung.“ Art. 51 der 
Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 39. 
962 Art. 39 der Charta der VN. Ebd., 33. 
963 Welsh: Introduction, 2. 
964 Die Autoren Münkler und Malowitz meinen dagegen, dass die Resolution kein Mandat zum militärischen 
Eingreifen gegen den Irak einräumte. Vgl. Herfried Münkler/Malowitz: Humanitäre Intervention: Bedeutung, 
Entwicklung und Perspektiven eines umstrittenen Konzepts – Ein Überblick, 7-27. Hier: 11; vgl. Pape: Hu-
manitäre Intervention: Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten Nationen, 169.  
965 Security Council Resolution 688 (S/RES/0688). Webseite der Vereinten Nationen  
(Official Documents System of the United Nations): 
http://daccessdds.un.org/doc/RESOLUTION/GEN/NR0/596/24/IMG/NR059624.pdf?OpenElement (Abruf 
am 3. Mai 2009). 
966 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 148. 
967 Zur Intervention der Vereinten Nationen unter Führung amerikanischer Streitkräfte vgl. Nicholas J. Whee-
ler: „Saving Strangers: Humanitarian Intervention in International Society“. Oxford: Oxford University Press 
2000, Ch. 6. 



227  

risierten die Vereinten Nationen „for the first time […] the use of force to provide humani-

tarian aid without the consent the nation involved.“968 Trotzdem hatte das Scheitern der 

humanitären Intervention in Somalia tiefgreifende Folgen für die Politik des Interventio-

nismus der Staaten der Weltgemeinschaft. Zunächst schildere ich kurz die Geschehnisse, 

die in der humanitären Intervention „Restore Hope“ im Winter 1992 resultierten. 

Andreas Hasenclever schreibt, dass der Bürgerkrieg in Somalia drei Phasen hatte.969 Die 

erste Phase (1988 bis 1991) prägten die Aufstände der verschiedenen Clans oder ihrer 

Bündnisse gegen die Zentralmacht und ihren Präsidenten/Diktator Siad Barre in Moga-

dischu, die zweite Phase (1991 bis 1992) des somalischen Bürgerkriegs kennzeichnete der 

Sturz und die Flucht des Diktators Siad Barre in Januar 1991 (seit 1986 im Amt). Im 

Machtvakuum nach seinem Sturz und seiner Flucht löste sich der Staat im Chaos nahezu 

auf, denn  

 
„armed bandits, many of whom were members of the various major factions, others with 
seemingly no real allegiance, took advantage of the anarchy caused by civil war to seize con-
trol of parts of the country, looting, pillaging, controlling the distribution of food and raping 
women.“970  

 

Die dritte Phase, seit der Flucht des Präsidenten, dominierte der Kampf der verschiedenen 

Clanführer um die Macht in Somalia. Der „United Somali Congress“ (USC) proklamierte 

Ali Mahdi Mohammed zum neuen Präsidenten in Mogadischu. Jedoch bestritt General 

Mohammed Farah Aidid, der wie Ali Mahdi zum USC gehörte, die Wahl Ali Mahdis zum 

Präsidenten: 

 
„Er beanspruchte das Präsidentenamt für sich und ließ seine USC-Truppen auf die Haupt-
stadt marschieren. Handstreichartig eroberten sie den Süden Mogadischus, während die Mi-
lizen Ali Mahdis den Norden kontrollierten. Es setzten schwere Gefechte ein, die bis März 
1992 dauerten und Mogadischu zugrunde richteten. Die Hafenanlagen mussten stillgelegt 
werden, Märkte funktionierten nicht mehr und in Krankenhäusern fehlten lebenswichtige 
Medikamente.“971 

 

Bis zum Sommer 1992 „it was estimated that the situation reached crisis proportions with 

over 1.2. million Somalis displaced  either internally or externally in Ethiopia, Yemen and 

                                                
968 Wheeler: Saving Strangers: Humanitarian Intervention in International Society, 18. 
969 Andreas Hasenclever: „Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention west-
licher Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina“. Frankfurt am Main/New York: Campus Ver-
lag 2001, 221 f. 
970 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 161. 
971 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 222. 



228  

Kenya.“972 Und Hunger und Krankheiten bedrohten „[a]bout 4.5 million people, roughly 

half of the population“ in Somalia.973 Diese Hungerkatastrophe und die Flüchtlingsströme 

resultierten am 3. Dezember 1992 in der Resolution 794 des Sicherheitsrates der Vereinten 

Nationen: 

 
„The Council recognized the ‘unique’ situation in Somalia and declared that it fell under 
Chapter VII. It determined that ‘the magnitude of the human tragedy’ caused by the conflict 
and the obstacles being created to ‘the distribution of humanitarian assistance constituted a 
threat to international peace and security’. Furthermore, the Council authorized member 
states ‘to use all necessary means’ to ‘create a secure environment’ for the delivery of hu-
manitarian assistance.“974  

 

Diese Bevollmächtigung des Sicherheitsrates markierte den Start der militärisch-

humanitären Operation „Restore Hope“ in Somalia unter amerikanischer Führung. So lan-

deten am 9. Dezember  

 
„die ersten amerikanischen Truppen der UNITAF, der Unified Task Force, wie die an der 
Operation „Restore Hope‘ beteiligten Verbände offiziell hießen, in der Nähe von Moga-
dischu, Ende Januar 1993 standen fast 37.000 Soldaten in Somalia – 28.000 Amerikaner und 
9.000 Soldaten aus 23 weiteren Ländern“.975  

 

Zum Ziel dieser humanitären Militäraktion gehörten die Verteilung von Hilfsgütern, die 

Entwaffnung von Clanführern, die Wiederherstellung von Frieden und Sicherheit und der 

Wiederaufbau von politischen Institutionen. Francis Kofi Abiew notiert, dass die erste 

Phase der humanitären Militäraktion, die Verteilung von Nahrung und Medikamenten, zur 

konstruktivsten und für die Bevölkerung nützlichsten gehörte,976 denn die Erweiterung der 

UN-Mission „to include ‘nation-building’ which involved disarming the factions and ar-

resting uncooperative faction leaders“ bedeutete schließlich eine Verschlechterung der 

Lage in Somalia, für die Bevölkerung und für die Soldaten der Mission.977 Im Mai des Jah-

res 1993 löste dann die UNISOM II („United Nations Operation in Somalia II“) die Opera-

tion „Restore Hope“ ab, denn die UNITAF hatte nur das Mandat, „ein sicheres Umfeld für 

die Verteilung von Lebensmitteln zu schaffen.“978 Die UNISOM II hatte ein robustes 

Mandat, das die Soldaten mit schweren Waffen und mit dem Recht zu schießen ausrüstete, 
                                                
972 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 161 f. 
973 Ebd., 162. 
974 Ebd., 163. 
975 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 234.  
976 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 164. 
977 Ebd., 165. 
978 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 235. 



229  

wenn die Gegenseite sie an der „Einleitung und Unterstützung des politischen und wirt-

schaftlichen Wiederaufbaus“979 mit Waffengewalt behindern sollte. Mit dem Beginn der 

Entwaffnung der Milizen eskalierte jedoch die Situation. Am 5. Juni 1993 starben 25 Mit-

glieder der pakistanischen Blauhelme im Angriff der Milizen der USC. Am 12. Juni 1993 

begannen die amerikanischen Soldaten „einen viermonatigen Feldzug gegen die Milizen 

des USC“980, d.h., sie starteten zahlreiche „retaliatory attacks in the Somali capital in an 

effort to bring the anarchic situation to an end, and to restore conditions of normalcy.“981 In 

ihrer Kampagne zur Internierung von General Aidid und seiner Miliz, den Verantwortli-

chen für den Tod der pakistanischen Soldaten, für die Anarchie in Mogadischu und für die 

ramponierte Autorität der Vereinten Nationen in Somalia, reagierten die amerikanischen 

Truppen sehr rücksichtslos gegenüber der somalischen Zivilbevölkerung und verspielten 

rasch deren Loyalität und Hilfe: 

 
„Auf der Jagd nach dem Clanchef beschossen amerikanische Kampfhubschrauber vermeint-
liche Waffenlager in der Stadt, das Hauptquartier der USC, ein Hospital, in dem sich Aidid 
angeblich versteckt hielt oder auch – versehentlich – die Niederlassungen von Hilfsorganisa-
tionen. Im Zuge dieser Auseinandersetzungen, die immer mehr einem tragischen Katz- und 
Mausspiel ähnelten, wurden zahllose Zivilisten getötet. Allein am 9. September starben über 
200 Menschen, als amerikanische Kampfhubschrauber das Feuer auf eine Menschenmenge 
eröffneten, in der Kämpfer Aidids vermutet wurden.“982 

 

Bei der Katastrophe von Mogadischu am 3. und 4. Oktober 1993 starben 18 amerikanische 

Ranger und nur vier Tage später sagte der amerikanische Präsident Bill Clinton,           

„dass die USA bis März 1994 ihre Einheiten aus Somalia abziehen würden. Eine Reihe 

westlicher Regierungen schloss sich der Entscheidung an und bereitete ebenfalls den Ab-

zug ihrer Soldaten vor. Die Erzwingung des Friedens war damit gescheitert.“983 Das Schei-

tern der Bemühungen der amerikanischen Truppen um Frieden in Somalia und der Bemü-

hungen der Vereinten Nationen resultierte im sogenannten „‘Somalia syndrome’, where 

collective interventions to prevent mass starvation, genocide, massive exodus of refugees, 

and egregious violations of human rights are no longer deemed either politically or opera-

tionally feasible.“984  

                                                
979 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 235. 
980 Ebd., 236. 
981 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 165. 
982 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 236. 
983 Ebd., 237. 
984 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 172. 



230  

Dieses „Somalia-Syndrom“ hatte Folgen für die Untätigkeit bzw. die zu späte Reaktion der 

Vereinten Nationen in den nächsten Fällen von gravierenden Menschenrechtsverletzungen 

wie in Ruanda oder in Bosnien-Herzegowina.  

Was passierte in Bosnien kurz nach den Unabhängigkeitserklärungen von Slowenien und 

Kroatien? So dokumentiert Andreas Hasenclever den Start zum Krieg in Bosnien-

Herzegowina: 

 
„Der Auslöser des Kriegs in Bosnien-Herzegowina war der Ausgang eines Referendums, das 
die bosnische Regierung am 29. Februar und 1. März 1992 zur politischen Zukunft des Lan-
des durchführen ließ […]. Während die Abstimmung von der serbischen Bevölkerung nahe-
zu geschlossen boykottiert wurde, votierten 99 Prozent der wahlberechtigten Muslime und 
Kroaten für die Ausrufung eines eigenen Staates. […] Als der Präsident von Bosnien-
Herzegowina, Alija Izetbegovic, am 3. März die Unabhängigkeit der ehemaligen Teilrepub-
lik erklärte, brachen erste Kämpfe aus.“985  

 

Mit militärischer und politischer Rückenstärkung von der Jugoslawischen Volksarmee 

beherrschten die bosnischen Serben bis zum Sommer 1992 zwei Drittel Bosniens.986 Im 

Januar 1993 kollabierte zudem das Bündnis zwischen bosnischen Kroaten und Muslimen: 

„Unter den Kroaten erstarkten nationalistische Kräfte, die – ähnlich wie die Serben – den 

Anschluss der von ihnen kontrollierten Gebiete an Kroatien anstrebten.“987 Mit der Eskala-

tion des Drei-Fronten-Krieges in Bosnien und Herzegowina zwischen bosnischen Musli-

men, Serben und Kroaten begann das Dilemma der westlichen Politiker für oder gegen 

eine militärische Intervention, um den Frieden zu restaurieren und um gravierende Men-

schenrechtsverletzungen zu stoppen. Die Mitglieder der Vereinten Nationen zeigten keine 

Bereitschaft zu einem massiven Einsatz von Bodentruppen oder zu konzentrierten Luftan-

schlägen. Denn die westlichen Staaten hatten keine vitalen politischen, geostrategischen 

oder ökonomischen Interessen an der Region und keine konkreten politischen Ziele988 mit 

dem kollabierten Vielvölkerstaat (die Problematik des zukünftigen Staatsaufbaus: das 

Schweizer Kantonsmodell, das Regionalisierungsmodell, die Konföderation oder die bos-

nische Föderation).989 Am 30. Mai 1992 verhängte der UN-Sicherheitsrat ein Wirtschafts-

                                                
985 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 346. 
986 Ebd., 347. 
987 Ebd., 348. 
988 „Auch die Verfechter einer humanitären Intervention in Bosnien-Herzegowina blieben eine Antwort auf 
die Frage schuldig, wie denn eine friedliche Zukunft für das von Hass und Gewalt zerrissene Land aussehen 
könnte. Solange aber niemand plausibel machen konnte, für welchen Zweck eine militärische Intervention 
das Mittel sein sollte, würde kein Staat zu diesem riskanten und kostspieligen Instrument der Außenpolitik 
greifen.“ Ebd., 363. 
989 Zu Friedensplänen siehe Ulrich Schneckener: Bosnien-Herzegovina: der aufgezwungene Frieden. In: Mir 
A. Ferdowsi/Volker Matthies (Hrsg.): „Den Frieden gewinnen: Zur Konsolidierung von Friedensprozessen in 
Nachkriegsgesellschaften“. Bonn: Dietz 2003, 42-69. Hier: 44 f.  Standardwerke zu Bosnien-Herzegowina 



231  

embargo (Handels-, Öl- und Luftfahrtembargo)990 gegen Serbien und Montenegro, um es 

zur Annullierung seiner Unterstützung für die bosnischen Serben zu zwingen. Die Resolu-

tion 752 des Sicherheitsrates vom 15. Mai 1992 dokumentierte die Notwendigkeit dringen-

der humanitärer Hilfe.991 Zur Überwachung der Verteilung von Hilfsgütern stationierten 

die Vereinten Nationen im Sommer 1992 ihre Schutztruppe UNPROFOR („United Nations 

Protection Force“) in Bosnien und Herzegowina, die indes für den effektiven Schutz der 

Menschen und die Befriedung oder Eindämmung der Konflikte zwischen den drei ethni-

schen Gruppen nicht annährend ausreichend trainiert, ausgerüstet und mandatiert war. Die 

Mission der Blauhelme  

 

„war im Ganzen auf Friedenserhaltung und nicht auf Friedenserzwingung angelegt. Für die 
militärische Öffnung und Absicherung von Versorgungsrouten verfügten sie weder über ge-
fechtsfähige Kommandostrukturen noch über schwere Waffen und die notwendige Logistik. 
Integrierte Kampfverbände, die einen Feind über längere Zeit und mit ausreichender Feuer-
kraft angehen konnten, fehlten bis zum Juni 1995 vollkommen. Hinzu kam, dass die Blau-
helme in Bosnien-Herzegowina nach humanitären und diplomatischen und nicht nach strate-
gischen Gesichtspunkten stationiert worden waren. Die Einheiten waren weit über das Land 
verstreut, und sie befanden sich oftmals in verwundbaren Positionen, denen sichere Nach-
schubs- oder auch nur Rückwege fehlten. Im Endeffekt waren die Kommandeure vor Ort 
deshalb trotz des robusten Mandats auf den Goodwill der Konfliktparteien angewiesen, wenn 
sie Konvois ans Ziel bringen wollten.“992 

 

Mit der Resolution 824 vom 6. Mai 1993 verkündete der Sicherheitsrat, dass die Städte 

Sarajevo, Tuzla, Žepa, Goražde, Bihać und Srebrenica nun Sicherheitszonen („safe areas“) 

seien, in „denen Bewohner und Flüchtlinge die Chance haben sollten, den Krieg ohne un-

mittelbare Gefahr für Leib und Leben zu überstehen.“993 Unbekümmert von den Resolutio-

nen des Sicherheitsrates über diese Schutzzonen verschärften die bosnischen Serben ihre 

Angriffe gegen Sarajevo. Die gravierenden Menschenrechtsverletzungen resultierten 

schließlich in der Bereitschaft des Sicherheitsrates, die militärischen Maßnahmen der 

NATO schrittweise zu intensivieren. In Reaktion auf einen Granateneinschlag auf dem 

Wochenmarkt in Sarajevo am 5. Februar 1994, der 68 Menschen tötete, verkündete die 

NATO am 9. Februar ein Ultimatum an die bosnischen Serben. Es verpflichtete die serbi-

schen Verbände, innerhalb von zehn Tagen ihre schweren Waffen von der Belagerung ab-

                                                                                                                                              
sind z.B. Marie-Janine Calic: „Krieg und Frieden in Bosnien-Hercegovina“. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1996; James Gow: „The Triumph of the Lack of Will: International Diplomacy and the Yugoslav War“. 
London: Hurst 1997 oder David Owen: „Balkan Odyssey“. New York u.a.: Harcourt Brace 1995. 
990 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 349. 
991 Security Council Resolution 752 (S/RES/752). Webseite der NATO: 
http://www.nato.int/IFOR/un/u920515a.htm (Abruf am 3. Mai 2009). 
992 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 352 f. 
993 Ebd., 354. 



232  

zuziehen. Und „[s]ollten sich nach Ablauf der zehn Tage noch schwere Waffen in der 

Sperrzone befinden, würden sie von Kampfflugzeugen angegriffen.“994 Das Ultimatum von 

Sarajevo beruhigte die Lage nur kurz. Im November 1994 griffen dann die serbischen Ver-

bände die Schutzzone Bihać im Norden Bosniens an, seit dem Frühjahr intensivierten sie 

ihre Angriffe gegen Sarajevo und die restlichen Schutzzonen. Im Juli 1995 eroberten die 

Truppen der bosnischen Serben Srebrenica und Žepa. Srebrenica „quickly became a sym-

bol what happens when civilized nations fail to act to protect the innocent“, denn in den 

Julitagen 1995 hatten die serbischen Truppen „segregated the Muslim males from their 

families, over seven thousand in total, and murdered them.“995 

Im Jahr 1994, ein Jahr vor dem Völkermord in Srebrenica, rief der Völkermord an den 

Tutsi in Ruanda996 den Holocaust in das Gedächtnis der Menschen zurück. So skizziert 

Thomas Nichols in aller Kürze die Vorgeschichte des Völkermordes der Hutu an den Tutsi. 

Die belgischen Kolonialherrscher hatten die Tutsi-Minderheit favorisiert. Nach der Unab-

hängigkeit von der Kolonialmacht im Jahr 1962 hatte die „Hutu majority predictably 

sought to turn the tables on the Tutsi.“997 Die Tutsi-Opposition floh anschließend in die 

benachbarten Staaten (z.B. Uganda). Die Rebellen der Organisation „Rwandan Patriotic 

Front“ (RPF) „supported attacks against the Hutu government back home and sought to 

overthrow the government of Rwanda’s Hutu president, Juvenal Habyarimana.“998 Im Jahr 

1994 sahen sich Habyarimana und der Hutu-Präsident von Burundi Cyprien Ntaryamira 

nahe an einem stabilen Friedensvertrag für Ruanda, doch ihre Ermordnung stellte das En-

gagement schließlich ein: „The two presidents were en route back to Rwanda on April 6, 

1994, after negotiations held earlier in Tanzania. Their plane was blown from the sky on 

approach to the airport in Kigali, and the killing started.“999 Die radikalen Kräfte im ruan-

dischen Militär töteten darauf die Ministerpräsidentin Agathe Uwilingiyimana und die bel-

gischen Blauhelm-Soldaten, ihre Schutztruppe, und zwar auf eine äußerst brutale Weise: 

„Their bodies were mutilated so badly that UN commander Dallaire accidentally counted 

eleven, rather than ten“.1000 Nach dem Tod der Ministerpräsidentin wendeten sich die Hu-

tu-Milizen der physischen Ausrottung der Tutsi zu, „an operation that showed careful 

                                                
994 Hasenclever: Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militärische Intervention westlicher 
Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina, 357. 
995 Thomas N. Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 27. 
996 Zur nicht (rechtzeitig) intervenierenden Weltgemeinschaft zur Rettung der Menschen vor dem Völker-
mord in Ruanda vgl. Wheeler: Saving Strangers: Humanitarian Intervention in International Society, Ch. 7: 
Global Bystander to Genocide: International Society and the Rwandan Genocide of 1994. 
997 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 22. 
998 Ebd., 23. 
999 Ebd.  
1000 Ebd. 



233  

planning right down to the advance identification of Tutsi homes and cars.“1001 In nur 100 

Tagen töteten die Hutu-Milizen mit Macheten zwischen 800.000 und einer Million Men-

schen1002 in Ruanda. Die Partizipation der Vereinten Nationen und der Weltgemeinschaft 

beschränkte sich in diesen Tagen auf Bestürzung und Kopfschütteln, trotz der Anzeichen, 

die Katastrophe von Ruanda könnte nach dem Holocaust und Stalins Völkermord an den 

Armeniern in den größten Genozid1003 des 20. Jahrhunderts ausarten. Roméo Dallaire war 

der Kommandant der Blauhelm-Truppen der Mission der Vereinten Nationen UNAMIR 

(„United Nations Assistance Mission in Rwanda“) in Ruanda zur Zeit des Völkermordes 

und direkter Zeitzeuge des Desinteresses der Weltgemeinschaft, in diese sich nährende 

Katastrophe einzugreifen. Er berichtete regelmäßig über die drohenden Ereignisse. Die 

UNAMIR-Mission war eine unparteiische Friedensmission, die die Friedensüberwachung 

zum Ziel hatte. Die Soldaten hatten keine adäquaten Waffen, und sie hatten die Ermächti-

gung, ihre Waffen nur zur Selbstverteidigung zu nutzen. Dallaire hatte ca. 2700 Soldaten 

zur Verfügung1004, und Abiew notiert, dass für eine Intervention und die positive Antwort 

auf die Bitten des Kommandeurs vor Ort um Verstärkung der Truppen und den Einsatz von 

Waffen zum Schutz der Bevölkerung (robustere Mission) „American involvement was 

crucial.“1005 Es lässt sich zugleich sagen, dass sich die Clinton-Regierung sehr bemüht hat, 

das G-Wort (Genozid) nicht zu benutzen. Nach dem Eklat in Somalia und dem Tod von 18 

amerikanischen Soldaten in Mogadischu änderten die Vereinigten Staaten von Amerika 

schließlich ihre Interventionspolitik. Zudem kann man bestätigen, dass die Amerikaner in 

Ruanda – wie später in Bosnien – keine geopolitischen Interessen hatten, sogar der Au-

ßenminister in der ersten Präsidentschaft von Clinton (von 1993 bis 1997) „knew very little 

about Africa. At one meeting with his top advisers […] he pulled an atlas off his shelf to 

help him locate the country.“1006 Abiew konstatiert: „Hesitation in Rwanda is due to the 

absence of US geopolitical interests in the area. As well, the Somalia syndrome had a role 

to play regarding the inaction on the part of the US.“1007 Der kanadische Kommandeur 

Dallaire dagegen warnte vor der Katastrophe und bat um materielle und personelle Unter-

stützung und die Erweiterung seiner Kompetenzen zur friedenserzwingenden Mission ver-
                                                
1001 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 23. 
1002 „It is estimated that up to one million Rwandans were killed. Furthermore, an estimated 1.3 million fled 
to neighbouring countries with a further 2.2 million people internally displaced.“ Abiew: The Evolution of 
the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 192. 
1003 Martin Shaw skizziert in seinem Werk „What is Genocide?“ die Ursprünge, die Eigenarten, die Formen 
(Ethnozid, Demozid, Säuberungen, Politizid) und die Opfer des Völkermordes. Martin Shaw: „What is Gen-
ocide?“. Cambridge/Malden, MA: Polity Press 2007, 138. 
1004 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 192. 
1005 Ebd. 
1006 Samantha Power: „‘A Problem form Hell’: America and the Age of Genocide“. New York: Basic Books 
2002, 352. 
1007 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 197. 



234  

geblich. Im Januar 1994 informierte ein anonymer Hutu Dallaire („Dallaire Fax“), dass die 

Hutu-Extremisten eine Liste mit Namen und Adressen der Tutsis in Kigali bereithalten und 

dass sich die lokalen Milizen rasch bewaffnen. Dallaire informierte die Vereinten Natio-

nen: „‘Example he gave was that in 20 minutes his personnel could kill up to 1,000 

Tutsis.’“1008 Der Informant skizzierte weiter die Pläne der Hutu über die Tötung vieler bel-

gischer Blauhelm-Soldaten, „in order ‘to guarantee Belgian withdrawal from Rwan-

da.’“1009 Der Mann signalisierte seine Bereitschaft, die Waffenlager zu identifizieren, in 

denen die Hutu ihre Waffen lagern. General Dallaire informierte dann die Vereinten Nati-

onen über seine geplante Aktion der Erstürmung dieser Verstecke: „Annan’s deputy, Iqbal 

Riza, called back to Dallaire on behalf of his boss, rejecting the proposed arms raid.“ Riza 

begründete später diese Reaktion: „‘We said, ‘Not Somalia again’’“.1010  

Dallaire illustriert in seinem Buch „Handschlag mit dem Teufel: Die Mitschuld der Welt-

gemeinschaft am Völkermord in Ruanda“ seine tägliche Routine mit der Mission der Ver-

einten Nationen UNAMIR und die Passivität der Staaten der Weltgemeinschaft gegenüber 

der Tragödie in Ruanda. In diesem Buch vertritt er vehement die Meinung, man hätte den 

Völkermord verhindern können, wenn sich die Mitglieder der Vereinten Nationen (die im 

Sicherheitsrat) für eine Intervention entschieden hätten: 

 

„What we have been living here is a disgrace. The international community and the UN 
member states have on the one hand been appalled at what has happened in Rwanda while, 
on the other hand, these same authorities, apart from the few exceptions, have done nothing 
substantive to help the situation. […] The [UN] force has been prevented from having a 
modicum of self-respect and effectiveness on the ground. […] I acknowledge that this mis-
sion is a logistical nightmare for your [headquarters], but that is nothing compared to the liv-
ing hell that has surrounded us, coupled with the obligation of standing in front of both par-
ties and being the bearer of so little help and credibility. […] Although Rwanda and 
UNAMIR have been at the centre of a terrible human tragedy, that is not to say Holocaust, 
and although many fine words have been pronounced by all, including members of the Secu-
rity Council, the tangible effort […] has been totally, completely ineffective.“1011  

 

Die Rückschläge in Ruanda oder in Srebrenica ein Jahr später hatten jedoch schließlich 

einen „cumulative effect on Western leaders.“1012 Daher wendete sich das Blatt. Die 

                                                
1008 Power: „A Problem form Hell“: America and the Age of Genocide, 343. 
1009 Ebd. 
1010 Ebd., 344. Bei Dallaire, 177 ff.; „Annan tadelte mich, dass ich auch nur daran dächte, die Waffenlager zu 
konfiszieren“. Roméo Dallaire: „Handschlag mit dem Teufel: Die Mitschuld der Weltgemeinschaft am Völ-
kermord in Ruanda“. Springe: zu Klampen 2008, 182. 
1011 Power: „A Problem form Hell“: America and the Age of Genocide, 382 (Hervorhebung im Original); 
zitiert nach Linda Melvern: „A People Betrayed: The Role of the West in Rwanda’s Genocide“. London/New 
York: Zed Books 2000, 216 f. 
1012 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 29. 



235  

NATO-Intervention im Kosovokrieg ist der „Turning Point“1013 im Reifeprozess der Be-

reitschaft der internationalen Gemeinschaft, in die inneren Angelegenheiten der Staaten 

einzugreifen, und zwar mit der Begründung von massiven Menschenrechtsverletzungen. 

Die NATO hat im Kosovokrieg unter Führung der Vereinigten Staaten von Amerika gegen 

die Bundesrepublik Jugoslawien zwischen dem 24. März 1999 und 10. Juni 1999 interve-

niert. Die NATO-Streitkräfte begründeten ihre militärische Intervention mit den gravieren-

den Menschenrechtsverletzungen der jugoslawischen Streitkräfte gegen die albanische 

Population der serbischen Provinz Kosovo. Die gemeinsame Operation unter dem Namen 

„Allied Force“  

 

„with contributions from all NATO members (including even Germany, in its first foray into 
combat since 1945) was launched in March 1999. […] The operation ended in June, when 
the Yugoslav government agreed to withdraw its military and police forces from Kosovo and 
to allow the United Nations to police the region.“1014 

 

In der historischen Interpretation der Reaktionen der Weltgemeinschaft auf die politische 

Situation und die Lage der Menschenrechte in der serbischen Provinz Kosovo mit ihrer 

mehrheitlichen albanischen Population ist das Verhältnis der Weltgemeinschaft zu den 

Geschehnissen im Kosovo vor der militärischen Operation nahezu identisch mit dem Des-

interesse oder der Angst vor militärischen Sanktionen in den Fällen der gescheiterten oder 

nicht rechtzeitigen Interventionen in Somalia, Ruanda oder Bosnien. Im Kosovo konnte 

man es nämlich als zwingend notwendig ansehen „bereits zwischen 1995 und 1997 aktiv 

auf die Kosovoproblematik einzugehen.“1015
 Schon nach dem Scheitern des Vertrages von 

Rambouillet im März 1999 zum Status der serbischen Provinz Kosovo eskalierten die eth-

nischen Säuberungen gegen die albanische Bevölkerung: „Der Kosovo-Konflikt ist ein 

Beispiel dafür, wie die Regierung eines souveränen Staates ethnische Säuberungen und 

Massenmord einsetzte, um gegen unliebsame Minderheiten im eigenen Land vorzuge-

hen.“1016 Es ist nur darüber zu spekulieren, ob sich die westlichen Politiker in den Monaten 

vor und unmittelbar nach dem Vertrag von Dayton und dem Frieden in Bosnien darin en-

gagiert haben, Komplikationen für die schweren Verhandlungen und den jungen und brü-

chigen Frieden in Bosnien-Herzegowina zu beseitigen, und deshalb zunächst das Kosovo-

Thema größtenteils ignoriert haben. Jedoch befürchteten die westlichen Politiker nach der 

Eskalation der Gewalt gegen die Albaner seit Februar 1999 und in Relation zum Stand-

                                                
1013 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 28. 
1014 Ebd., 30. 
1015 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 185. 
1016 Ebd., 182; zum Kosovo-Konflikt und zur Operation „Allied Force“ vgl. ebd., 147-186. 



236  

punkt des serbischen Präsidenten Slobodan Milošević, der den Vertrag von Rambouillet 

zum zukünftigen Status des Kosovo, trotz der Ankündigung der NATO-Bombardierungen 

und der Zugeständnisse aus dem Vertrag (er respektierte die territoriale Integrität Jugosla-

wiens), nicht unterzeichnet hat, dass er „darauf vertraute, dass langwierige Unterhandlun-

gen ihm die Zeit verschaffen würden, im Kosovo vollendete Tatsachen zu schaffen, sprich: 

genug Kosovo-Albaner zu vertreiben, um eine serbische Dominanz zu gewährleisten.“1017 

Die Vereinten Nationen repräsentieren seit ihrer Gründung das Prinzip der Nichteinmi-

schung in die internationalen Angelegenheiten eines Staates. Und dies ist das Schlüssel-

problem der Vereinten Nationen. Seit dem Ende der Ost-West-Konfrontation ändert sich 

trotzdem die Politik der Mitgliedsstaaten, und die Vereinten Nationen büßen so einen Teil 

ihrer Glaubwürdigkeit ein. Denn nun bejahen sie Handlungen, die sie früher strengstens 

verneint haben: „From being an institution for the non-use of force, it became an instru-

ment for the use of force.“1018 Die Position der Menschenrechte in der Charta der Verein-

ten Nationen hat sich nicht geändert, und in Art. 1 Ziff. 2 oder Art. 1 Ziff. 3 postuliert die 

Charta die Relevanz des Schutzes und der Stärkung der Menschenrechte für den internati-

onalen Frieden und die Sicherheit. Trotzdem sind militärische Zwangsmaßnahmen zur 

Realisierung dieser Postulate in der Praxis der Vereinten Nationen vor dem Ende des Kal-

ten Krieges kaum ausführbar. Ein Beispiel für diese These ist die Kritik (nicht Verurtei-

lung) der Mitglieder des Sicherheitsrates an der indischen humanitären Intervention in 

Bangladesch im Jahr 1971: 

 

„The origins of this intervention could be traced back to the partition of India in 1947 as a 
result of which Pakistan came into being, composed of two different parts geographically 
separated by a distance of over 1,000 miles. It was also divided by ethnic, cultural and lin-
guistic differences. […] By the late 1960s political and economic domination of East Paki-
stan by West Pakistan had resulted in increasing political discontent. […] The Pakistani gen-
eral elections of December 1970 resulted in an overwhelming victory for Sheikh Mujibur 
Rahman’s East Pakistani Awami League Party, which campaigned for political and econom-
ic autonomy. […] [T]he situation degenerated into mass demonstrations with the East Ben-
galis clamouring for total independence. With no possibility of peaceful settlement of the po-
litical impasse in sight, the Pakistani army moved into Dacca on March 25, 1971, unleashing 
a reign of terror. There were reported cases of mass murders and other human rights atroci-
ties committed by the Pakistani army.“1019 

 

                                                
1017 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 186. 
1018 Adam Roberts: The United Nations and Humanitarian Intervention. In: Jennifer M. Welsh (ed.): „Hu-
manitarian Intervention and International Relations“. Oxford u.a.: Oxford University Press 2004, 71-97. Hier: 
71. 
1019 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 113. Dacca bzw. Dha-
ka ist heute die Hauptstadt Bangladeschs. O’Brien weist die Humanität der militärischen Intervention Indiens 
oder die zwingende Selbstverteidigung gegen einen pakistanischen Angriff zurück, denn der militärische 
Einsatz Indiens in Ostpakistan „was more fundamentally a war inspired by India’s desire to cripple and 
perhaps destroy Pakistan.“ O’Brien: The Conduct of Just and Limited War, 23. 



237  

Die Aktionen der pakistanischen Armee gipfelten im Tod von einer Million Menschen und 

in über zehn Millionen Flüchtlingen, die nach Indien strömten. Indien begründete seine 

Intervention in Ostpakistan mit diesen Flüchtlingsströmen, die ihre Ökonomie und politi-

sche Stabilität gefährden, sowie mit der Verteidigung ihrer Staatsgrenzen gegen Angriffe 

der pakistanischen Armee.1020 Vor den Augen der internationalen Gemeinschaft verteidig-

ten die Sowjetunion und die Staaten des Ostblocks (wie die Tschechoslowakei, Polen, Un-

garn oder Bulgarien) die Position Indiens „emphasizing the severe breaches of human 

rights and the atrocities committed by Pakistan.“1021 Im Gegensatz zu diesen Staaten vo-

tierten Pakistan, China und die Vereinigten Staaten von Amerika gegen die Intervention 

Indiens und beschuldigten es der Aggression gegen den souveränen Staat Pakistan, da In-

dien „had no right to intervene in Pakistan’s treatment of the East Pakistani populati-

on“.1022 Zugleich hatten sich die Vereinten Nationen zum Zeitpunkt der Unruhen in Ostpa-

kistan in keinen Maßnahmen zur Reduzierung der gravierenden Menschenrechtsverletzun-

gen engagiert: „There was no doubt that the massacres were a matter of international inte-

rest, yet no action was taken.“1023  

 

5.6 Die humanitäre Intervention im modernen Völkerrecht – die Frage der Legali-
tät der militärischen humanitären Intervention 

 

5.6.1 Das allgemeine Gewaltverbot in der Charta der Vereinten Nationen 
 

Ist die militärische humanitäre Intervention legal oder illegal? Art. 2 Ziff. 4 notiert:       

„Alle Mitglieder unterlassen in ihren internationalen Beziehungen jede gegen die territoria-

le Unversehrtheit oder die politische Unabhängigkeit eines Staates gerichtete oder sonst 

mit den Zielen der Vereinten Nationen unvereinbare Androhung oder Anwendung von 

Gewalt.“1024 Das heißt, dass sich die Mitglieder der Vereinten Nationen zum Friedens-

dienst in ihren bilateralen Beziehungen verpflichten und dass sie garantieren, dass mit der 

Ratifikation der Charta der Vereinten Nationen nun die Ächtung der Gewalt oder der Dro-

hung mit Gewalt der Kern ihrer Außenpolitik ist. 

Zum Schutz des generellen Gewaltverbots haben die Väter der Vereinten Nationen in Ka-

pitel VII der Charta das System der kollektiven Sicherheit gegründet. Dieser Friedensme-

                                                
1020 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 114. 
1021 Ebd., 115 f. 
1022 Ebd., 116. 
1023 Ebd., 119 f. 
1024 Art. 2 Ziff. 4 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 15 ff. 



238  

chanismus, neben der Verpflichtung der Mitglieder zum Frieden in zwischenstaatlichen 

Verhältnissen, schützt die Mitgliedsstaaten von inneren und äußeren Angriffen durch den 

Mechanismus der gegenseitigen Hilfe in diesen Fällen. 

Die Charta bemüht sich zugleich mit Art. 2 Ziff. 6 das Prinzip der Gewaltächtung als das 

Weltprinzip zu etablieren, das für Mitglieder wie für Nichtmitglieder der Vereinten Natio-

nen obligatorisch ist: „Die Organisation trägt dafür Sorge, dass Staaten, die nicht Mitglie-

der der Vereinten Nationen sind, insoweit nach diesen Grundsätzen handeln, als dies zur 

Wahrung des Weltfriedens und der internationalen Sicherheit erforderlich ist.“1025 Dieses 

Gewaltverbot ist in den Augen der Gründerväter das Rezept für friedliche Verhältnisse in 

der globalen Welt und der Weg, um die Schrecken der beiden Weltkriege des 20. Jahrhun-

derts nicht wiederkehren zu lassen. Weiterhin sei die Charta das Rezept für die Sicherheit 

in der Welt, die vom Wettlauf in atomarer Rüstung geprägt ist, dem Sinnbild der Welt in 

der Zeit der Gründung der Vereinten Nationen, meinen ihre Apologeten. 

Die Sonderfälle der generellen Gewaltprohibition der Charta der Vereinten Nationen sind 

die Selbstverteidigung des Mitgliedsstaates gegen den primären Angriff des Feindes und 

die Autorisierung zur Nutzung militärischer Gewalt durch den Sicherheitsrat im Rahmen 

des Art. 39 der Charta. In dieser Situation hat der Sicherheitsrat das Recht zur militärischen 

Gewalt an die Mitgliedsstaaten delegiert und sie zum Krieg ermächtigt – unter Kontrolle 

des Sicherheitsrates. 

Ist die militärische humanitäre Intervention dann legal im Sinne der Charta der Vereinten 

Nationen? Wenn sich die humanitäre Intervention nicht gegen die politische Unabhängig-

keit oder territoriale Integrität der Ziellandes der Intervention richtet, ist dann der „An-

griff“ des intervenierenden Staates oder Bündnisses gegen die staatliche Souveränität des 

menschenrechtsverletzenden Regimes völkerrechtlich korrekt? Fernando Tesón repliziert 

in seinem Buch:  

 

„Since a humanitarian intervention seeks neither a territorial change nor a challenge to the 
political independence of the State involved and is not only inconsistent with the purpose of 
the United Nations but is rather in conformity with the most fundamental peremptory norms 
of the Charter, it is a distortion to argue that it is precluded by Article 2 (4).“1026  

 

                                                
1025 Art. 2 Ziff. 6 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 17. 
1026 Fernando R. Tesón: „Humanitarian Intervention: An Inquiry into Law and Morality“. Ardsley, NY: 
Transnational Publishers 2005³, 151. 



239  

Art. 39 der Charta der Vereinten Nationen bestätigt, dass in den Fällen, wenn „eine Bedro-

hung oder ein Bruch des Friedens oder eine Angriffshandlung vorliegt“1027, der Sicher-

heitsrat der Vereinten Nationen das Recht hat, die Mitgliedsstaaten zum militärischen Ein-

greifen zu ermächtigen. Und die gravierenden Menschenrechtsverletzungen und ihre Fol-

gen für die Stabilität der Region sind Bedrohungen für den regionalen und/oder internatio-

nalen Frieden und Sicherheit. Dies ist die dominierende Meinung bei den Völkerrechtlern. 

Nur die dominierende jedoch, denn in der völkerrechtlichen Literatur streiten sich die 

Denker und Autoren um die Position der Charta der Vereinten Nationen zur humanitären 

Intervention. Die Apologeten der bejahenden Antwort – dass die humanitäre Intervention 

rechtmäßig im Sinne der Charta der Vereinten Nationen sei – argumentieren oft mit dem 

Konzept des Völkergewohnheitsrechts, das die humanitäre Intervention zum legalen Mittel 

der internationalen Beziehungen etabliert hat. 

 

5.6.2 Die humanitäre Intervention im Völkergewohnheitsrecht 
 

Bei der Interpretation der Charta der Vereinten Nationen und ihrer Position zur humanitä-

ren Intervention debattieren die Realisten und die Klassizisten. J.L. Holzgrefe erklärt Auto-

ren wie Fernando R. Tesón für „[l]egal realists“, und ihre Gegner für „classicists“.1028  

Die „Klassizisten“ interpretieren die Charta im Lichte ihrer klaren Prohibition der humani-

tären Intervention, sogar in Fällen von gravierenden Menschenrechtsverletzungen. Die 

Menschenrechtsverletzungen  

 
„do not necessarily entail threats to peace and security. […] Economic sanctions and other 
nonforcible measures are quite acceptable methods for enforcement of the full range of in-
ternational human right law, whether or not the human rights violations in question endanger 
international security.“1029  

 

Im Gegensatz zu den „Klassizisten“ rechtfertigen die „Realisten“ wie Tesón ihre Position 

mit der Staatenpraxis seit dem Ende des Kalten Krieges bzw. sie notieren, dass die humani-

tären Interventionen nach dem völkerrechtlichen Gewohnheitsrecht rechtmäßig sind. Denn 

das Völkergewohnheitsrecht  

                                                
1027 Art. 39 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 33. 
1028 J.L. Holzgrefe: The humanitarian intervention debate. In: J.L. Holzgrefe/Robert O. Keohane (eds.): 
„Humanitarian Intervention: Ethical, Legal, and Political Dilemmas“. Cambridge u.a.: Cambridge University 
Press 2003, 15-52. Hier: 40. 
1029 Lori Fisler Damrosch: Commentary on Collective Military Intervention to Enforce Human Rights. In: 
Lori Fisler Damrosch/David J. Scheffer (eds.): „Law and Force in the New International Order“. Boulder 
u.a.: Westview Press 1991, 215-223. Hier: 219. 



240  

„entsteht aus der Staatenpraxis. Sie ist das offizielle staatliche Verhalten, das sich auf viel-
fältige Weise ausdrückt, z.B. durch Erklärungen von Staatenvertretern auf internationalen 
Konferenzen und anlässlich diplomatischer Auseinandersetzungen, durch formelle Anwei-
sungen an Diplomaten, nationale Gerichtsentscheidungen, Maßnahmen des nationalen Ge-
setzgebers der durch andere von den Staaten im Hinblick auf die Behandlung von Angele-
genheiten mit internationalem Bezug vorgenommene Akte.“1030  

 

Jedoch genügen, trotz ihrer Argumentation von zahlreichen militärischen Interventionen 

in der Staatenpraxis im 19. und 20. Jahrhundert, wie z.B. „Britain, France and Russia in 

Greece [1827-1830]; France in Syria [1860-61]; Russia in Bosnia-Herzegovina and 

Bulgaria [1877-78]; United States in Cuba [1898]; and Greece, Bulgaria, and Serbia in 

Macedonia [1903-08, 1912-13]“1031, diese Beispiele nicht, um das Völkergewohnheits-

recht oder das „opinio juris“ (rechtlich bindende Regel) zu konstituieren. In zahlreichen 

Fällen gravierender Menschenrechtsverletzungen nämlich wählten die Staaten die Poli-

tik der Nichteinmischung, wie z.B. in das „massacre of 1 million Armenians by the 

Turks (1914-19), the forced starvation of 4 million Ukrainians by the Soviets (1930s); 

the massacre of hundreds thousands of Chinese by the Japanese (1931-45); and the ex-

termination of 6 million Jews by the Nazis (1935-45).“1032 Eine identische Situation 

markiert die Welt Mitte der 90er Jahre des 20. Jahrhunderts. Dennoch: Noch schockiert 

vom Inferno in Ruanda bemühen sich nun die Politiker und die zivile Gesellschaft in 

den Industriestaaten um die Änderung der Praktiken der Vereinten Nationen in so dras-

tischen Situationen wie dem Völkermord.1033 Trotzdem: Genügen diese Neuorientierung 

in der Öffentlichkeit und der „Bewusstseinswandel“1034 für die Gründung der Gewohn-

heitsrechtsnorm? Lediglich wenn diese Neuorientierung die politischen Entscheidungs-

träger in die Staatenpraxis übernehmen, und nur „[e]in Blick auf die Reaktion eines 

Großteils der Drittweltstaaten, einschließlich Chinas, Indiens und Russlands, läßt an 

diesem Punkt Zweifel aufkommen.“1035  

 

 

                                                
1030 Thomas Buergenthal/Karl Doehring/Juliane Kokott/Harold G. Maier (Hrsg.): „Grundzüge des Völker-
rechts“. Heidelberg: C.F. Müller 2000², 23 (Hervorhebung im Original). 
1031 J.L. Holzgrefe: The humanitarian intervention debate, 45. 
1032 Ebd.; vgl. Stefan Oeter: Humanitäre Intervention und die Grenzen des völkerrechtlichen Gewaltverbots – 
Wen oder was schützt das Völkerrecht: Staatliche Souveränität, kollektive Selbstbestimmung oder individu-
elle Autonomie. In: Herfried Münkler/Karsten Malowitz (Hrsg.): „Humanitäre Intervention: Ein Instrument 
außenpolitischer Konfliktbearbeitung. Grundlagen und Diskussion“. Wiesbaden: Verlag für Sozialwissen-
schaften 2008, 29-64. Hier: 45 f. 
1033 Oeter: Humanitäre Intervention und die Grenzen des völkerrechtlichen Gewaltverbots – Wen oder was 
schützt das Völkerrecht: Staatliche Souveränität, kollektive Selbstbestimmung oder individuelle Autonomie, 
46. 
1034 Ebd. 
1035 Ebd. 



241  

 

5.7 Die moralischen Widersprüche – humanitäre Intervention oder Anti-
Interventionismus? 

 

Für Jochen Hippler hat die militärische humanitäre Intervention seit den Erfahrungen in 

den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts stark an Attraktivität eingebüßt.1036 Diese Erfahrun-

gen sind Bosnien-Herzegowina und Somalia: „Die Unfähigkeit der UNO zu einer erfolg-

reichen humanitären Intervention im ehemaligen Jugoslawien trotz zahlreicher Soldaten 

vor Ort wurde zum Symbol ihrer Hilflosigkeit.“ Es mangelte an Durchsetzungskraft und 

Kontinuität, denn „‚Schutzzonen‘ wurden geschaffen und dann nicht geschützt, hohe Poli-

tiker als Kriegsverbrecher gebrandmarkt und dann als Verhandlungspartner hofiert.“1037 

Und in Somalia blamierten sich die Truppen der Vereinten Nationen und die amerikani-

schen Streitkräfte und scheiterten so an ihrem Ziel, dort die Menschenrechte zu schützen 

und das Land nachhaltig zu befrieden: 

 
„Aus einer Operation, die mit einer öffentlichkeitswirksam inszenierten Landung am Strand 
begann (bequemere Wege, etwa die Benutzung des Hafens, waren nicht spektakulär genug) 
und offiziell vor allem die Linderung der Hungersnot der Somalis zum Ziel hatte, wurde zum 
Kleinkrieg, der auch Opfer unter den US- und UN-Truppen forderte. Somalia wurde zum 
Lehrstück. Es demonstrierte, daß selbst das Paradestück des humanitären Interventionismus 
diesen Namen nicht wirklich verdiente und auch deshalb in einer blutigen Sackgasse ende-
te.“1038 

 

In Somalia griffen die Vereinten Nationen nicht rechtzeitig an, sie warteten viel zu lange – 

und dies verschlechterte nur die humanitäre Lage im Lande. Hippler schreibt, dass die In-

tervention der amerikanischen Truppen in ihrem Kern keine humanitäre Begründung hatte, 

sondern innenpolitische, da „sich Präsident Bush kurz vor dem Ende seiner Amtszeit noch 

einen Glanzpunkt verschaffen wollte“.1039  

Für Hippler sind in der Entscheidung, militärisch zu intervenieren, in Fällen humanitärer 

Katastrophen die Interessen der Staaten stets grundlegender als die humanitären Fragen. 

Die Begründung dieser Position ist logisch. Eine Intervention ist mit hohen Kosten und 

Risiken verknüpft. Die materiellen Kosten belasten den Staatshaushalt und die politischen 

Kosten haben die Tendenz, in außenpolitischen Defiziten und innenpolitisch in oppositio-

                                                
1036 Jochen Hippler: Das langsame Austrocknen des humanitären Interventionismus. In: Tobias Debiel/Franz 
Nuscheler (Hrsg.): „Der neue Interventionismus: Humanitäre Einmischung zwischen Anspruch und Wirk-
lichkeit“. Bonn: Dietz 1996, 77-102. Hier: 84. 
1037 Ebd. 
1038 Ebd., 85 f. 
1039 Ebd., 87 f.  



242  

nellem Widerstand oder Kritik der Öffentlichkeit zu resultieren.1040 So ist es nur natürlich, 

dass die Staaten nur dann intervenieren, wenn dies mit einem Nutzen für ihre Interessen 

einhergeht. 

Die moralischen Widersprüche der militärischen humanitären Intervention kreisen so um 

die Skepsis, ob es „eine rein interesselose Intervention […] gibt.“1041 Kaum, denn der 

„Aufwand am finanziellen und politischen Kapital für ein solches Unterfangen sei schlicht 

zu groß, um hier reinen Altruismus walten zu lassen.“1042 Im Verständnis der Gegner des 

„militärischen Humanismus“ ist die militärische Intervention aus humanitären Gründen ein 

„Instrument der reichen und starken Staaten zur Verfolgung ihrer strategischen Ziele zu 

Lasten schwächerer Regierungen.“1043 

In der Realität variieren die Motive der intervenierenden Staaten. Selten sind sie rein ethi-

scher, humanitärer Natur, und meistens sind die nationalen Interessen tatsächlich maßge-

bend, „either because acting can mitigate the direct and negative impact of a particular 

humanitarian disaster on national security or on the economy, or because doing so builds 

international society or norms.“1044 Doch nicht immer, wie die Gegner der humanitären 

Intervention befürchten, sind die Motive der intervenierenden Staaten purer Eigennutz wie 

die Hegemonie in der Region durch die Etablierung loyaler Regierungen oder die Expansi-

on der Interessensphäre wie in der Ära des Kalten Krieges maskiert mit humanitären Nöten 

der Bevölkerung des Ziellandes der Intervention. 

 

5.8 Die Begründung der Legalität und Legitimität der militärischen humanitären 
Intervention in der Ära der Charta der Vereinten Nationen – die Internationali-
sierung der Menschenrechte und die Transformation staatlicher Souveränität 

 

5.8.1 Die völkerrechtliche Begründung der militärischen humanitären Interventio-
nen: die Internationalisierung der Menschenrechte 

 

Mit der Legitimität und Legalität der humanitären Interventionen beschäftigt sich in den 

jüngsten Jahren (seit den 90er Jahren des 20 Jahrhunderts) richtungweisend die „Englische 

Schule“, d.h. das Konzept der Internationalen Gesellschaft in der Theorie der internationa-

len Beziehungen: „Their concern with the relationship between principles of order and 

                                                
1040 Hippler: Das langsame Austrocknen des humanitären Interventionismus, 91. 
1041 Seebohm: Neue Kriege, schwache Staaten und die humanitäre Intervention: Konzepte und Perspektiven, 
24. 
1042 Ebd. 
1043 Ebd. 
1044 Weiss: Humanitarian Intervention: Ideas in Action, 6. 



243  

justice and the question of legitimacy and norm construction in international society corre-

late with the dilemmas commonly associated with intervention.“1045 Bei dem Diskurs um 

die Legitimität und Legalität der humanitären Intervention tobt der akademische Streit 

zwischen den „Pluralisten“ und „Solidaristen“. Der Pluralismus und der Solidarismus sind 

die Entwürfe der internationalen Gesellschaft von Hedley Bull.1046 Diese beiden Konzepte 

unterscheiden sich in drei Bereichen: „the place of war in international society, the sources 

of international law, and the status of individuals.“1047 Die „Pluralisten“ vertreten den 

Standpunkt, dass die internationale Gesellschaft „rests on mutual recognition of the com-

ponent unit’s right to exist.“1048 Dies ist in der reziproken Bestätigung der Prinzipien der 

Souveränität der Staaten und der Nichteinmischung sichtbar.1049 Zur militärischen humani-

tären Intervention haben die „Pluralisten“ eine negative und verneinende Meinung, denn 

die internationale Gesellschaft hat keinen Konsensus über den Inhalt des „äußersten huma-

nitären Notfalls“1050, d.h. über die humanitären Gründe (Katastrophen), die eine militäri-

sche Intervention legitimieren.1051 Für die „Pluralisten“ sind die Menschenrechte stets Pro-

dukte des kulturellen Milieus, und so nie universell: „proposals for universal ethics or 

common standards of humane governance are always culturally biased.“1052 Die „Pluralis-

ten“ meinen, dass die humanitäre militärische Intervention keine Norm des Völkerge-

wohnheitsrechts sei. Und das Prinzip der Souveränität des Staates und die Norm der Nicht-

einmischung in die inneren Angelegenheiten sind zugleich „often the only protection that 

weak states have against the strong“.1053 In ihrem konservativen Verständnis der internati-

onalen Verhältnisse ist eine humanitäre Intervention nicht legitim und nicht legal, da sie 

gegen die Prinzipien der Nichteinmischung und der Souveränität verstößt. Und diese Prin-

zipien sind fundamentale Säulen der internationalen Gemeinschaft. 

Im Gegensatz zu den „Pluralisten“ meinen die „Solidaristen“, dass in den Situationen des 

„äußersten humanitären Notfalls“ die neue Norm der humanitären Intervention obligato-

risch ist. Sie betonen, dass die verschiedenen Gemeinschaften der internationalen Gesell-

                                                
1045 Alex J. Bellamy: „Humanitarian Responsibilities and Interventionist Claims in International Society“. In: 
Review of International Studies, 29: 3 (July 2003), 321-340. Hier: 321. 
1046 Ebd., 323; vgl.  Hedley Bull: The Grotian Conception of International Society. In: Martin Wight/Herbert 
Butterfield (eds.): „Diplomatic Investigations: Essays in the Theory of International Politics“. London: Allen 
and Unwin 1966, 51-73. 
1047 Bellamy: Humanitarian Responsibilities and Interventionist Claims in International Society, 323; vgl.  
Bull: The Grotian Conception of International Society, 52. 
1048 Bellamy: Humanitarian Responsibilities and Interventionist Claims in International Society, 323. 
1049 Ebd. 
1050 „Supreme humanitarian intervention“ bei Bellamy: Humanitarian Responsibilities and Interventionist 
Claims in International Society, 321. 
1051 Ebd., 324. 
1052 Ebd. 
1053 Ebd. 



244  

schaft grundsätzlich fähig und bereit sind, zu „reach agreement about substantive moral 

standards and that international society has moral agency to uphold those standards.“1054 

Zugleich reduzieren die „Solidaristen“ und die Advokaten der militärischen humanitären 

Interventionen diesen „äußersten humanitären Notfall“ auf Katastrophen, die „captures the 

exceptional nature of the cases under consideration“1055, d.h. auf Situationen, „when the 

only hope of saving lives depends on outsiders coming to the rescue“.1056 Für Michael 

Walzer sind diese humanitären Notlagen, in denen humanitäres Eingreifen rechtmäßig ist, 

systematischer Genozid, für Wil Verwey in Fällen von „most repulsive acts of genoci-

de“.1057 Für Verwey ist militärische Intervention nur dann rechtmäßig, wenn sie der Elimi-

nierung oder Prävention der gravierenden Menschenrechtsverletzungen dient, d.h., wenn 

ihr Zweck nur „preventing or putting a halt to a serious violation of fundamental human 

rights“1058 ist. Generell sind brutale Unterdrückung, Völkermord und ethnische Säuberun-

gen gerechte Begründungen des militärischen Humanitarismus. Nach dem Verständnis der 

internationalen Verhältnisse der „Solidaristen“ hat die internationale Gesellschaft die 

Pflicht zum Pakt über die universellen Werte dieser Gesellschaft und über die Inhalte der 

rechtmäßigen Interventionen, wenn diese Werte bedroht sind. Und die „Solidaristen“ sind 

optimistisch: „there is agreement in international society about what constitutes a supreme 

humanitarian emergency and legitimate act of intervention.“1059  

Der Präzedenzfall im Verständnis und in der völkerrechtlichen Affirmation der militäri-

schen humanitären Intervention ist die Resolution 688 des Sicherheitsrates der Vereinten 

Nationen vom 5. April 1991 zur Lage der kurdischen Minderheit im Nordirak. In der Zeit 

des irakischen Militäreinsatzes im Norden flüchteten Massen von Kurden in die Türkei, in 

den Iran und nach Syrien und gefährdeten so in den Augen der Vereinten Nationen die 

regionale Stabilität und Sicherheit. Bereits die irakische Unterdrückung der kurdischen 

Minderheit gefährdete den regionalen und internationalen Frieden und die Sicherheit, und 

der Sicherheitsrat „[c]ondemns the repression of the Iraqi civilian population in many parts 

od Iraq, including most recently in Kurdish-populated areas, the consequences of which 

threaten international peace and security in the region“.1060 Diese Resolution zeigte so re-

                                                
1054 Bellamy: Humanitarian Responsibilities and Interventionist Claims in International Society, 324. 
1055 Wheeler: Saving Strangers: Humanitarian Intervention in International Society, 34.  
1056 Ebd. 
1057 Wil D. Verwey: Legality of Humanitarian Intervention after the Cold War. In: Elizabeth G. Ferris (ed.): 
„The Challenge to Intervene: A New Role for The United Nations?“. Uppsala: Life and Peace Institute 1992, 
113-122. Hier: 119. 
1058 Verwey: Legality of Humanitarian Intervention after the Cold War, 114; vgl. Bellamy: Humanitarian 
Responsibilities and Interventionist Claims in International Society, 333. 
1059 Ebd., 324 (Hervorhebung im Original). 
1060 Security Council Resolution 688 (S/RES/0688). Webseite der Vereinten Nationen (Official Documents 
System of the United Nations): 



245  

volutionär, dass humanitäre Katastrophen, konkret die Flüchtlingsströme in und aus den 

Staaten, die die Menschenrechte ihrer Bürger gravierend verletzen, nun Inhalte der Bedro-

hung der regionalen und internationalen Sicherheit und des Friedens sind.1061 So bekräftig-

te der Sicherheitsrat (ohne jedoch einzugreifen) drei Jahre später am 17. Mai 1994, dass die 

Gewalt gegen die Tutsi-Volksgruppe in Ruanda „constitutes a threat to peace and security 

in the region“.1062   

So sind gravierende Menschenrechtsverletzungen („extreme cases of human suffering“) 

legitime Begründungen der Intervention.1063 Nur ist diese Erkenntnis kein Garant für den 

tatsächlichen Schutz der Menschenrechte. Dies dokumentieren das Beispiel der Interventi-

on der UNAMIR („United Nations Assistance Mission for Rwanda“) und die Effekte des 

Rückzugs der Blauhelme am Abend vor dem hunderttägigen Völkermord der Hutu an den 

Tutsi. 

Nun zu Dokumenten und Verträgen, die die Internationalisierung der Menschenrechte und 

die Legitimierung des militärischen Einsatzes zur Rettung dieser Menschenrechte be-

schleunigt haben. Die Menschenrechte sind „rooted in the unique moral nature of persons, 

they exist independently of the communities, societies, and states in which people live.“1064 

Die Vereinten Nationen sind seit ihrer Gründung um die Etablierung, die Stärkung und den 

Schutz von Menschenrechten bemüht. Am 10. Dezember 1948 verkündet in diesem Sinne 

die Generalversammlung der Vereinten Nationen in Paris die „Allgemeine Erklärung der 

Menschenrechte“. In der Präambel bekräftigen die Mitglieder der Vereinten Nationen, dass 

„die Anerkennung der angeborenen Würde und der gleichen und unveräußerlichen Rechte 

aller Mitglieder der Gemeinschaft der Menschen die Grundlage von Freiheit, Gerechtigkeit 

und Frieden in der Welt bildet“.1065 Art. 2 äußert folgendes: „Jeder Mensch hat Anspruch 

auf alle in dieser Erklärung verkündeten Rechte und Freiheiten“. Die Menschenrechte und 

                                                                                                                                              
http://daccessdds.un.org/doc/RESOLUTION/GEN/NR0/596/24/IMG/NR059624.pdf?OpenElement (Abruf 
am 3. Mai 2009) (Hervorhebung im Original). 
1061 Für Helen Stacey ist diese Praxis der Vereinten Nationen, dass Flüchtlingsströme und gravierende Men-
schenrechtsverletzungen der brutalen Bürgerkriege die regionale und internationale Sicherheit und den Frie-
den gefährden, sehr selektiv. Der Sicherheitsrat bestätigt nämlich diese Gefahr nur, wenn die Herkunftsstaa-
ten der Flüchtlingsströme Nachbarn haben, bei Inseln und/oder Inselgruppen dagegen nicht: „For example, 
when in 1999 rampaging Indonesian militiamen were slaughtering East Timores by the hundreds, this human 
rights crisis did very little to threaten the peace and security of any other country in the region.“ Stacy: Hu-
manitarian Intervention and Relational Sovereignty, 91. 
1062 Security Council Resolution 918 (S/RES/918). Webseite der Vereinten Nationen (Official Documents 
System of the United Nations): 
http://daccessdds.un.org/doc/UNDOC/GEN/N94/218/36/PDF/N9421836.pdf?OpenElement (Abruf am 3. 
Mai 2009). 
1063 Bellamy: Humanitarian Responsibilities and Interventionist Claims in International Society, 325. 
1064 Amstutz: International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global Politics, 90. 
1065 Präambel, Allgemeine Erklärung der Menschenrechte: Christian Tomuschat (Hrsg.): „Völkerrecht“. Ba-
den-Baden: Nomos-Verlagsgesellschaft 2001, 107. 



246  

Freiheiten gehören jedem Menschen „ohne irgendeinen Unterschied, etwa nach Rasse, 

Hautfarbe, Geschlecht, Sprache, Religion, politischer oder sonstiger Anschauung, nationa-

ler oder sozialer Herkunft, Vermögen, Geburt oder sonstigem Stand.“1066 Der „Internatio-

nale Pakt über bürgerliche und politische Rechte“1067 vom 16. Dezember 1966 garantiert 

die „konstitutiven“ Menschenrechte: das Recht auf Leben, Freiheit und Sicherheit1068, „das 

Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit“,1069 „das Recht auf unbehinderte 

Meinungsfreiheit“,1070 das Recht auf Parität vor dem Gesetz,1071 das Verbot der Folter1072 

oder der Sklaverei.1073 Und zwar „ohne Unterschied wie insbesondere der Rasse, der Haut-

farbe, des Geschlechts, der Sprache, der Religion, der politischen oder sonstigen Anschau-

ung, der nationalen oder sozialen Herkunft, des Vermögens, der Geburt oder des sonstigen 

Status“,1074 wie bereits in der „Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte“.  

Die Rechtsgründe für die militärische Intervention, die das Völkerrecht und das Völkerge-

wohnheitsrecht tolerieren, sind folgende: 

- Der Völkermord, die Verbrechen gegen die Menschlichkeit und die Kriegsverbre-

chen. Diese sind Straftatbestände der Charta der Vereinten Nationen, der Genfer 

Konventionen, der Londoner Charta und des Statuts des Internationalen Strafge-

richtshofs in Den Haag. Der Völkermord „wird dabei als Verbrechen im Sinne der 

Genozid-Konvention verstanden, als Vorhaben oder Versuch, ‚eine nationale, eth-

nische oder religiöse Gruppe ganz oder teilweise zu vernichten‘.“1075 Der Begriff 

Verbrechen gegen die Menschlichkeit involviert „systematische Angriffe gegen die 

Zivilbevölkerung“.1076 So postuliert z.B. die „Londoner Charta“ (oder „Londoner 

Statut“) vom 8. August 1948 in Art. 6 Beispiele der Verbrechen gegen die 

Menschlichkeit, „namely murder, extermination, enslavement, deportation, and 

other inhumane acts committed against any civilian population, before or during the 

                                                
1066 Art. 2, Allgemeine Erklärung der Menschenrechte. Tomuschat: Völkerrecht, 107. 
1067 Internationaler Pakt über bürgerliche und politische Rechte. Ebd., 161-172 (kurz: IPbpR). 
1068 Art. 6 und Art. 9 des IPbpR. Ebd., 162 f. 
1069 Art. 18 Ziff. 1 des IPbpR. Ebd., 165. 
1070 Art. 19 Ziff. 1 des IPbpR. Ebd. 
1071 Art. 26 des IPbpR. Ebd., 167. 
1072 Art. 7 des IPbpR. Ebd., 163. 
1073 Art. 8 des IPbpR. Ebd. 
1074 Art. 2 Ziff. 1 des IPbpR. Tomuschat: Völkerrecht, 161. 
1075 Herfried Münkler: Humanitäre militärische Intervention. Eine politikwissenschaftliche Evaluation. In: 
Herfried Münkler/Karsten Malowitz (Hrsg.): „Humanitäre Intervention: Ein Instrument außenpolitischer 
Konfliktbearbeitung. Grundlagen und Diskussion“. Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften 2008, 89-
112. Hier: 95. 
1076 Ebd. 



247  

war; or persecutions on political, racial or religious grounds“.1077 Im Statut des In-

ternationalen Strafgerichtshofs in Den Haag („Römer Statut des Internationalen 

Strafgerichtshofs“) sind Kriegsverbrechen die Taktiken und Strategien in der 

Kriegsführung, die intendiert die zivile Bevölkerung und ihre Einrichtungen angrei-

fen, „Vergewaltigung, sexuelle Sklaverei, Nötigung zur Prostitution, erzwungene 

Schwangerschaft […], Zwangssterilisation oder jede andere Form sexueller Ge-

walt“.1078 

- Neben dem Völkermord, Verbrechen gegen die Menschlichkeit und dem Kriegs-

verbrechen notiert Herfried Münkler, dass „der Sicherheitsrat der Vereinten Natio-

nen außerdem Sklaverei, Rassismus und Apartheid als massive Menschenrechtsver-

letzungen definiert [hat], die ebenfalls militärische Zwangsmaßnahmen rechtferti-

gen.“1079 

- Die dritte Begründung der Intervention sind die humanitären Katastrophen „infolge 

fehlender Staatlichkeit“, wie z.B. in Somalia. Die gescheiterte Staatlichkeit und der 

Bürgerkrieg initiieren breite humanitäre Notlagen, wie z.B. Hunger, Epidemien o-

der Flüchtlingsströme (wie z.B. im ersten Irakkrieg 1991).1080 Diese humanitären 

Katastrophen gefährden schließlich Sicherheit, Stabilität und Frieden in den Nach-

barstaaten und in der Region.1081  

 

 

 

 
                                                
1077 Die Londoner Charta (oder Nürnberger Charta) ist die rechtliche Grundlage der Nürnberger Prozesse 
gegen die Hauptkriegsverbrecher; vgl. Judgement of the International Military Tribunal at Nuremberg: 
Extracts on Crimes Against International Law. In: Roberts/Guelff: Documents on the Laws of War, 177. 
1078 Römisches Statut des Internationalen Strafgerichtshofs, 17. Juli 1998: Tomuschat: Völkerrecht, 511-524. 
Hier: Art. 8 (b) (xxii), 515. 
1079 Münkler: Humanitäre militärische Intervention. Eine politikwissenschaftliche Evaluation, 95; vgl. die 
Resolutionen des Sicherheitsrates der Vereinten Nationen 134 vom 1. April 1960 und 418 vom 4. November 
1977 zur Apartheid in Südafrika: S/RES/134:  
http://www.unhcr.org/refworld/type,RESOLUTION,,ZAF,3b00f1893c,0.html und S/RES/418: 
http://www.unhcr.org/cgi-
bin/texis/vtx/refworld/rwmain?page=search&amp;docid=3b00f16e30&amp;skip=0&amp;query=S/RES/418 
(Abruf am 1. September 2009).  
1080 Münkler: Humanitäre militärische Intervention. Eine politikwissenschaftliche Evaluation, 95 f.; vgl. 
Security Council Resolution 688 (S/RES/0688). Webseite der Vereinten Nationen (Official Documents Sys-
tem of the United Nations):  
http://daccessdds.un.org/doc/RESOLUTION/GEN/NR0/596/24/IMG/NR059624.pdf?OpenElement (Abruf 
am 3. Mai 2009).  
1081 Münkler: Humanitäre militärische Intervention. Eine politikwissenschaftliche Evaluation, 95; vgl. Reso-
lution 794 des Sicherheitsrates  vom 3. Dezember 1992 zum Bürgerkrieg in Somalia: S/RES/794. Webseite 
der United Nations Refugee Agency:  
http://www.unhcr.org/cgi-
bin/texis/vtx/refworld/rwmain?page=search&amp;docid=3b00f21137&amp;skip=0&amp;query=S/RES/794 
(Abruf am 1. September 2009). 



248  

 

5.8.2 Die moralische Begründung der militärischen humanitären Interventionen: 
die Transformation staatlicher Souveränität – die moralische Verpflichtung zu 
beschützen 

 

Das utilitaristische Argument, das auf den beiden Prinzipien der Souveränität der Staaten 

und der Nichteinmischung basiert, befürchtet, dass der militärische Interventionismus die 

Ordnung in der internationalen Staatengemeinschaft aushöhlt. Der militärische Interventi-

onismus, unabhängig von seinen Begründungen, bringe Chaos und stifte nur zu weiteren 

militärischen Eskalationen an, wie z.B. zu Gegenintervention, die dann die Potentialität 

haben, in einem Dritten Weltkrieg und sogar im Nuklearkrieg zu eskalieren. 

Das legalistische Modell der unabhängigen, souveränen Staaten, die sich nicht in die inne-

ren Angelegenheiten ausländischer Staaten einmischen, da die Verstöße gegen die Pfeiler 

der modernen Staatlichkeit (der territorialen Integrität und politischer Unabhängigkeit) 

Akte der Aggression sind, basiert auf der These, dass nur die Souveränität und die Nicht-

einmischung „provide a framework for sustaining international order and promoting inter-

national justice.“1082  

Gegenwärtig herrscht in den internationalen Verhältnissen und akademischen Diskussio-

nen ein prekäres Ringen zwischen den Prinzipien des Schutzes der Menschenrechte und 

der Souveränität des Staates. Im Kampf zwischen der staatlichen Souveränität und den 

Menschenrechten haben die Menschenrechte jedoch Priorität, wenn der Staat sie gravie-

rend gefährdet oder unfähig ist sie zu schützen: „Sovereignty serves valuable human ends, 

and those who grossly assault them should not be allowed to shield themselves behind the 

sovereignty principle.“1083 Die grundlegenden Menschenrechte – das Leben, die Sicherheit 

und die Freiheit – sind inhärente Werte, und die Berufung der Gegner der humanitären 

Interventionen auf die völkerrechtliche Prohibition des Angriffs gegen die nationalen 

Grenzen oder auf die Gefährdung der internationalen Stabilität der Ordnung der Staaten-

gemeinschaft ist nichtig. Denn die Staaten haben die moralische und vertragsrechtliche 

Pflicht, die Kernmenschenrechte der Bürger zu schützen, unabhängig von der Staatsbür-

gerschaft der gefährdeten Menschen.1084 Der Staat hat nur dann seine Rechtfertigung, wenn 

er „promotes the rights of all its citizens.“1085 Wenn der Staat jedoch scheitert, diese Rechte 

                                                
1082 Amstutz: International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global Politics, 158. 
1083 Fernando R. Tesón: The liberal case for humanitarian intervention. In: J.L. Holzgrefe/Robert O. Keohane 
(eds.): „Humanitarian Intervention: Ethical, Legal, and Political Dilemmas“. Cambridge u.a.: Cambridge 
University Press 2003, 93-129. Hier: 93. 
1084 Ebd., 94. 
1085 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 74. 



249  

zu sichern, „it loses its legitimacy and the protection afforded by the principle of non-

intervention.“1086 Dann haben die Staaten der internationalen Gemeinschaften das Recht, 

sich militärisch in die inneren Angelegenheiten einzumischen.  

Bereits im Jahr 1999 (am 18. September) meinte Kofi Annan, der Generalsekretär der Ver-

einten Nationen von 1997 bis 2006, in einem Artikel für die Zeitschrift „The Economist“, 

dass die Konflikte in den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts, die Genozid und ethnische 

Säuberungen der Zivilbevölkerung zu ihrer innenpolitischen und militärischen Strategie 

avanciert haben, die Globalisierung sowie die verstärkte internationale politische und mili-

tärische Zusammenarbeit den Begriff der staatlichen Souveränität reformiert haben. Das 

Prinzip der Nichteinmischung sei nicht weiter substanziell in der Regulierung zwischen-

staatlicher Beziehungen, denn die völkerrechtlich „sakrosankte“ staatliche Souveränität 

ergänzen viele in der Diskussion über den Status der humanitären Intervention mit der mo-

ralischen Pflicht des Staates, die Menschenrechte seiner Bürger zu schützen. So unter-

streicht Annan: „State sovereignty, in its most basic sense, is being redefined – not least by 

the forces of globalisation and international co-operation. States are now widely under-

stood to be instruments at the service of their peoples, and not vice versa.“1087 Zugleich hat 

das universelle Recht, „by which I mean the fundamental freedom of each individual, en-

shrined in the charter of the UN and subsequent international treaties – has been enhanced 

by a renewed and spreading consciousness of individual rights.“1088 Dieses hat schließlich 

zur Folge, dass „[w]hen we read the charter today, we are more than ever conscious that its 

aim is to protect individual human beings, not to protect those who abuse them.“1089 Er 

fragt den Leser: „[I]s it legitimate for a regional organisation to use force without a UN 

mandate? On the other, is it permissible to let gross and systematic violations of human 

rights, with grave humanitarian consequences, continue unchecked?“1090 Annan befürchtet 

nämlich – zu Recht – die Unfähigkeit des Sicherheitsrates der Vereinten Nationen, gravie-

rende Menschenrechtsverletzungen wenn nötig mit militärischen Mittel zu stoppen, d.h. 

das nur selektiv bewältigte Mandat der Vereinten Nationen zum militärischen Eingreifen. 

Haben dann – im Falle gravierender Menschenrechtsverletzungen – die regionalen Organi-

sationen oder sogar die Staaten das Recht zum unilateralen oder bilateralen militärischen 

Eingreifen in die inneren Angelegenheiten des Zielstaates? Hat der Schutz der grundlegen-
                                                
1086 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 74. 
1087 Artikel in The Economist vom 18. September 1999: „Two concepts of sovereignty“ by Kofi A. Annan. 
Webseite des Vereinten Nationen: 
http://www.un.org/News/ossg/sg/stories/articleFull.asp?TID=33&Type=Article (Abruf am 13. Mai 2009) 
(kurz: Annan: Two concepts of sovereignty). 
1088 Ebd. 
1089 Ebd. 
1090 Ebd. 



250  

den Menschenrechte Priorität vor der staatlichen Souveränität und vor der Charta der Ver-

einten Nationen, für die ein Mandat zur militärischen Intervention notwendig ist? Er       

notiert:  

 
„[L]eave Kosovo aside for a moment, and think about Rwanda. Imagine for one moment 
that, in those dark days and hours leading up to the genocide, there had been a coalition of 
states ready and willing to act in defence of the Tutsi population, but the council had refused 
or delayed giving the green light.“1091   
 

Und fragt dann polemisch: „Should such a coalition then have stood idly by while the hor-

ror unfolded?“1092  

Im September 2000 gründete die kanadische Regierung die „International Commission on 

Intervention and State Sovereignty“ (ICIIS) und diese Kommission präsentierte im De-

zember 2001 ihren Bericht „The Responsibility to Protect“. Die zwölf Mitglieder „found 

that a ‘critical gap’ had emerged between the Westphalian rules of global order and the 

mass human suffering in many parts of the world.“1093 Um die kardinalen Prinzipien der 

globalen „Verantwortung zu schützen“, erklären die Mitglieder der Kommission die mora-

lische Pflicht der Staaten, die Menschenrechte ihrer Bürger zu schützen, und die morali-

sche Pflicht der internationalen Gemeinschaft, in Fällen, in denen der Staat in dieser Funk-

tion gescheitert ist, zu intervenieren, um den Schutz und die Sicherheit der gefährdeten 

Bürger zu garantieren:  

 
„State sovereignty implies responsibility, and the primary responsibility for the protection of 
its people lies with the state itself. Where a population is suffering serious harm, as a result 
of internal war, insurgency, repression or state failure, and the state in question is unwilling 
or unable to halt or avert it, the principle of non-intervention yields to the international re-
sponsibility to protect.“1094  

 

In der Interpretation der Kommission sind die souveränen Rechte des Staates im postwest-

fälischen System keine natürlichen Rechte, sondern sie sind geknüpft an die Pflicht des 

souveränen Staates und seiner Führer, die Sicherheit, Freiheit und die Wohlfahrt ihrer Bür-

ger zu garantieren. Wenn der Staat nicht fähig ist, dies zu tun, dann zählt das humanitäre 

Interventionsrecht, d.h. die Verantwortung der internationalen Gemeinschaft, die bedrohten 

Menschenrechte der Zivilbevölkerung zu schützen: „Thinking of sovereignty as responsi-
                                                
1091 „Two concepts of sovereignty“ by Kofi A. Annan. 
1092 Ebd. 
1093 Amstutz: International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global Politics, 160. 
1094 Report on the International Commission on Intervention and State Sovereignty: „The Responsibility to 
Protect“, 12/2001: http://www.iciss.ca/pdf/Commission-Report.pdf (Abruf am 16. Juni 2009) (kurz: ICISS). 
Hier: xi. 



251  

bility, in a way that is being increasingly recognized in state practice, has a threefold sig-

nificance.“ Zunächst heißt es, dass die politische Führung „for the functions of protecting 

the safety and lives of citizens and promotion of their welfare“ verantwortlich ist. Dann 

heißt es, dass „national political authorities are responsible to the citizens internally and to 

the international community through the UN.“ Und abschließend „it means that the agents 

of state are responsible for their actions; that is to say, they are accountable for their acts of 

commission and omission.“1095 

Die „Verpflichtung zu schützen“ als Kondition der „Immunität“ der Souveränität der Staa-

ten ist ein unschätzbarer Schritt in Richtung des effektiven Schutzes der fundamentalen 

Menschenrechte. Der Appell, den Schutz der Menschenrechte mit den Pflichten der Staa-

ten zu verknüpfen, und die Bemühung, diese zu retten, wenn sie der Staat gefährdet, oder 

untätig ist gegen die Erosion der Menschenrechte seiner Bürger, da sie keine innerstaatli-

chen Angelegenheiten sind bzw. der „‘domaine réservé’ wie im klassischen Völkerrecht“, 

sind substanzielle Tendenzen in Richtung der systematischen Verteidigung der Grundwerte 

der internationalen Staatengemeinschaft.1096 Nur die Selbstverpflichtung der Staaten, die 

Rechte zu schützen, scheitert oft an der Politik oder Interessen der Regierenden, und die 

Vereinten Nationen sind (noch), wie bereits in der Praxis seit dem Beginn der Geschichte 

der humanitären Interventionen, kein Instrument des vollständigen Schutzes der Men-

schenrechte.1097 

Natürlich ist diese Doktrin von der „Verpflichtung zu schützen“ noch nicht gänzlich ausge-

reift. Der Bericht der Kommission hat in der Tat einen sehr starken ethischen Aspekt, ist 

jedoch kaum völkerrechtlich etabliert, konstatiert Debiel:  

 
„Auch wenn sich der Wandel hin zu einer ‚responsibility to protect‘ durchaus auf der Grund-
lage geregelter Verfahren andeutet, so unterschätzt die Kommission doch das völkerrechtli-
che Gewicht, das ein Verständnis von Souveränität als Abwehrrecht nach wie vor be-
sitzt.“1098  

 

                                                
1095 ICISS, 2001, 2.15. 
1096 Oeter: Humanitäre Intervention und die Grenzen des völkerrechtlichen Gewaltverbots – Wen oder was 
schützt das Völkerrecht: Staatliche Souveränität, kollektive Selbstbestimmung oder individuelle Autonomie, 
34. 
1097 „Der ‚Verpflichtung zu schützen‘ ist deshalb womöglich dasselbe Schicksal beschert wie der Genozid-
Konvention von 1948, die ein wortgewaltiges Bekenntnis zur Abwehr von Völkermorden ist, das freilich 
kaum jemals praktisch durchgesetzt wurde.“ Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plä-
doyer für humanitäre Intervention, 10. 
1098 Tobias Debiel: „Souveränität verpflichtet: Spielregeln für den neuen Interventionismus“. In: Internationa-
le Politik und Gesellschaft, 3 (2004), 61-81. Hier: 68. 



252  

Des Weiteren schätzt das Konzept die Handlungsfähigkeit der internationalen Staatenge-

meinschaft in Fällen humanitärer Katastrophen zu optimistisch ein, denn die letzten Jahre 

haben  

 
„eine Reihe überzeugender Indizien gebracht, dass die internationale Staatengemeinschaft in 
vielen Fällen aus strukturellen, nicht leicht behebbaren Gründen nicht in der Lage war, 
Krieg, Völkermord und Verbrechen gegen die Menschlichkeit Einhalt zu gebieten“.1099  

 

Wie kann man die „Verpflichtung zu schützen“ international politisch etablieren? Mora-

lisch und juristisch so konzipieren und praktizieren, dass die Institutionalisierung der Men-

schenrechte zukünftig zu ihrem absoluten Schutz und zur Förderung durch die internatio-

nale Gemeinschaft dient, notfalls mit militärischen Mitteln? Wann ist eine militärische 

humanitäre Intervention moralisch und völkerrechtlich zulässig und wer präzise ist der 

moralisch und völkerrechtlich zulässige intervenierende Akteur aus der internationalen 

Gemeinschaft? Diese Fragen beschäftigen mich im sechsten Kapitel zu den Kriterien der 

gerechten humanitären Intervention mit militärischen Mitteln.  

 

5.9 Die Bush-Doktrin und die Legitimierung des gewaltsamen Regimesturzes im 
Irak 

 

In seiner Rede „President Bush Outlines Iraqi Threat“ vom 7. Oktober 2002 legt der 

amerikanische Präsident Bush das dämonische Regime des unmenschlichen Diktators Sad-

dam Hussein dar: „The dictator of Iraq is a student of Stalin, using murder as a tool of ter-

ror and control, within his own cabinet, within his own army, and even within his own 

family.“1100 Ein Jahr später bekräftigt er die Notwendigkeit einer militärischen Interven-

tion: „Our victory will mean the end of a tyrant who rules by fear and torture.“1101  

Eine amerikanische Invasion mit dem Ziel des Regimewechsels ist keine Novität in den 

internationalen Verhältnissen: „Since World War II the United States has forcibly changed 

regimes in Afghanistan (2001), Haiti (1994), Panama (1989), Grenada (1983) and the Do-

                                                
1099 Debiel: Souveränität verpflichtet: Spielregeln für den neuen Interventionismus, 68 f. 
1100 „President Bush Outlines Iraqi Threat“. Remarks by the President on Iraq, October 7, 2002. Webseite des 
Weißen Hauses unter Präsident George W. Bush: http://georgewbush-
whitehouse.archives.gov/news/releases/2002/10/20021007-8.html (Abruf am 15. Mai 2009).  
1101 „President Updates America on Operations Liberty Shield and Iraqi Freedom“. Remarks by the President 
at the Port of Philadelphia, March 31, 2003. Webseite des Weißen Hauses unter Präsident George W. Bush:  
http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2003/03/20030331-1.html (Abruf am 17. Mai 
2009). 



253  

minican Republic (1965/66).“1102 Die Idee des zwingend notwendigen Regimesturzes in 

Irak ist „an instance of ‘old wine in new bottles’, or in other words, a political idea that had 

been floating around Washington circles for many years“, und die nach den Ereignissen 

des 11. September 2001 schließlich „had […] found its way to the top of the pile in terms 

of actual implementation.“1103 In den Kreisen der amerikanischen Konservativen in 

Washington erklärte man den irakischen Herrscher Saddam Hussein bereits in der Ära des 

Präsidenten Bill Clinton (im Amt von 1993 bis 2001) zum Feind Nummer eins und sie 

warteten nur auf den richtigen Moment, den verhassten Diktator zu entmachten. Am 26. 

Januar 1998 veröffentlichten die Mitglieder des amerikanischen neokonservativen1104 

Think-Tanks mit dem Namen „Project for the New American Century“ den „Letter to 

President Clinton“, „that called for taking action against Iraq – or more specifically, called 

for ‘the removal of Saddam Hussein’s regime from power.’“1105 In diesem Brief skizzieren 

die Autoren die Gründe für den zwingend notwendigen Sturz des Diktators, sogar mit mili-

tärischen Mitteln und der offensiveren Politik im Hexenkessel des Nahen Ostens: die Unsi-

cherheit, ob Irak im Besitz von Massenvernichtungswaffen ist, und die Angst, dass Sad-

dam Hussein, wenn er tatsächlich Massenvernichtungswaffen hat, diese gegen die Verei-

nigten Staaten von Amerika benutzt. Die Neokonservativen meinten, dass die Eindäm-

mungspolitik gegenüber dem Irak und seinem Kernwaffenprogramm gescheitert sei und 

dass die Natur des Regimes von Saddam Hussein und seine Bemühungen um die Produkti-

on von Massenvernichtungswaffen die Region des Nahen Osten destabilisieren und zu-

gleich die amerikanische nationale Sicherheit gefährden: „In the near term, this means a 

willingness to undertake military action as diplomacy is clearly failing. In the long term, it 

means removing Saddam Hussein and his regime from power. That now needs to become 

the aim of American foreign policy.“1106 Wenn man die Unterzeichner dieses Briefes näher 

analysiert, identifiziert man leicht viele vertraute Gesichter aus der späteren Regierung von 

George W. Bush und Befürworter und Drahtzieher der Invasion im Irak seit 2003, wie z.B. 

Richard Lee Armitage, den Vize-Außenminister von 2001 bis 2005, Paul Wolfowitz, den 

politischen Berater von George W. Bush und Vize-Verteidigungsminister in der Bush-

                                                
1102 Dieter Janssen: „Preventive defense and forcible regime change: A normative assessment“. In: Journal of 
Military Ethics, 3: 2 (2004), 105-128. Hier: 106. 
1103 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 201. 
1104 Zur amerikanischen neokonservativen außenpolitischen Haltung und ihrem Verhältnis zu amerikanischen 
Regierungen seit Ronald Reagan bis George W. Bush vgl. Patrick Keller: „Neokonservatismus und amerika-
nische Außenpolitik: Ideen, Krieg und Strategie von Ronald Reagan bis George W. Bush“. Paderborn u.a.: 
Ferdinand Schöningh 2008. 
1105 Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activities, 201. 
1106 „Letter to President Clinton“ vom 26. Januar 1998. Webseite  des „Project for the New American Centu-
ry“: http://www.newamericancentury.org/iraqclintonletter.htm (Abruf am 1. Juni 2009).  



254  

Regierung, oder Donald Rumsfeld, den Verteidigungsminister von 2001 bis 2006. Ist je-

doch der Regimesturz des Diktators ein gerechter Grund für die militärische Intervention? 

 

5.9.1 Das Selbstbestimmungsrecht im Völkerrecht 
 

Völkerrechtlich ist das Selbstbestimmungsrecht der Staatsgrundsatz der Völker und Natio-

nen, dass sie ihren politischen, kulturellen und wirtschaftlichen Status frei und ohne äußere 

Zwänge konstituieren.1107 Das völkerrechtliche Selbstbestimmungsrecht der Nationen ver-

kündete während des Ersten Weltkrieges die 14-Punkte-Erklärung1108 des amerikanischen 

Präsidenten Woodrow Wilson im Jahr 1918. In seiner Rede vor den beiden Häusern des 

amerikanischen Kongresses proklamierte Wilson seine Vision der europäischen Friedens-

ordnung nach dem Ersten Weltkrieg. In dieser Rede postulierte er das Selbstbestimmungs-

recht der Völker:  

 
„Die Welt soll geeignet und sicher gemacht werden, um in ihr leben zu können; besonders 
aber soll sie für jede friedliebende Nation sicher gemacht werden, welche, wie unsere eigene, 
ihr eigenes Leben zu leben, ihre Einrichtungen selbst zu bestimmen wünscht und sich darauf 
verlassen möchte, daß ihr von den übrigen Völkern der Welt eine gerechte und anständige 
Behandlung zuteil werde und daß sie gegen Gewalt und selbstsüchtigen Angriff geschützt 
sei.“1109 

 

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges bekräftigte die Charta der Vereinten Nationen 

das Selbstbestimmungsrecht der Nationen, und in den Dekolonisierungskriegen fundierten 

die Kolonien ihren Unabhängigkeitskampf mit ihrem Recht auf Selbstbestimmung. In der 

Charta der Vereinten Nationen ist das Selbstbestimmungsrecht in zwei Artikeln explizit 

erwähnt. Das Ziel und der Grundsatz der Vereinten Nationen ist es, „freundschaftliche, auf 

der Achtung vor dem Grundsatz der Gleichberechtigung und Selbstbestimmung der Völker 

beruhende Beziehungen zwischen den Nationen zu entwickeln und andere geeignete Maß-

nahmen zur Festigung des Weltfriedens zu treffen“.1110 Es heißt weiter, dass die „Achtung 

vor dem Grundsatz der Gleichberechtigung und Selbstbestimmung der Völker“ das Rezept 

                                                
1107 Vgl. z.B. Artikel zum Selbstbestimmungsrecht bei Everhard Holtmann (Hrsg.): „Politik-Lexikon“. Mün-
chen/Wien: Oldenbourg Verlag 2000³. Hier: 620; oder bei Günter Rieger: Selbstbestimmungsrecht. In: Dieter 
Nohlen/Rainer-Olaf Schultze (Hrsg.): „Lexikon der Politikwissenschaft“. Band 2 N-Z. München: C.H. Beck 
2004², 882. Hier: 882. 
1108 Woodrow Wilsons Vierzehn Punkte, Ansprache an den Congress, 8. Jänner 1918. In: Herbert Scham-
beck/Helmut Widder/Marcus Bergmann (Hrsg.): „Dokumente zur Geschichte der Vereinigten Staaten von 
Amerika“. Berlin: Duncker & Humblot 1993, 436-440.  
1109 Ebd., 437. 
1110 Art. 1 Ziff. 2 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 15. 



255  

zu freundschaftlichen Verhältnissen zwischen den Völkern und zum Frieden und zur Si-

cherheit der internationalen Staatengemeinschaft ist.1111 

Die beiden internationalen Menschenrechtspakte von 1966 bekräftigten weiter das Selbst-

bestimmungsrecht der Völker. Der „Internationale Pakt über bürgerliche und politische 

Rechte“ und der „Internationale Pakt über wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte“ 

vom 16. Dezember 1966 verkünden identisch in Art. 1 Ziff. 1: „Alle Völker haben das 

Recht auf Selbstbestimmung. Kraft dieses Rechts entscheiden sie frei über ihren politi-

schen Status und gestalten in Freiheit ihre wirtschaftliche, soziale und kulturelle Entwick-

lung.“1112 In Ziff. 3 notieren die beiden Pakte die obligatorische Pflicht der Mitglieder der 

internationalen Gemeinschaft, das Selbstbestimmungsrecht der Nationen stets zu berück-

sichtigen und zu fördern:  

 
„Die Vertragsstaaten, einschließlich der Staaten, die für die Verwaltung von Gebieten ohne 
Selbstregierung und von Treuhandgebieten verantwortlich sind, haben entsprechend der 
Charta der Vereinten Nationen die Verwirklichung des Rechts auf Selbstbestimmung zu för-
dern und dieses Recht zu achten.“1113  

 

Die Souveränität der Staaten, das Prinzip der Nichteinmischung aus der Charta der Verein-

ten Nationen und das völkerrechtliche Selbstbestimmungsrecht der Nationen bzw. Völker 

sind die Grundpfeiler der zwischenstaatlichen Verhältnisse in der internationalen Staaten-

gemeinschaft. In diesem Abschnitt beschäftige ich mich nun mit dem Prinzip der Selbstbe-

stimmung der Nationen und der Rechtfertigung der militärischen (humanitären) Interventi-

on mit dem Krieg gegen tyrannische politische Ordnungen, die die Freiheit ihrer Bürger 

repressiv und gravierend beschränken, aus der Bush-Doktrin von 2002. Nicht die humani-

täre Katastrophe der Bevölkerung, Massaker, Genozid oder Verbrechen gegen die Mensch-

lichkeit in „neuen“ Bürgerkriegen der Dritten Welt sind in diesem Abschnitt der Gegen-

stand des Diskurses, sondern die Unfreiheit und Diktatur in der staatlichen politischen 

Ordnung, die in der humanitären Intervention zur Rettung der unterdrückten Bevölkerung 

kulminiert. 

 

 

 

 

                                                
1111 Art. 55 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 43. 
1112 Art. 1 Ziff. 1 des IPbpR. Tomuschat: Völkerrecht, 161; vgl. Internationaler Pakt über wirtschaftliche, 
soziale und kulturelle Rechte, 16. Dezember 1966. Ebd., 179-185 (kurz: IPwskR). Hier: 179. 
1113 Art. 1 Ziff. 3 des IPwskR. Tomuschat: Völkerrecht, 179; vgl. Art. 1 Ziff. 3 des IPbpR. Ebd., 161. 



256  

 

5.9.2 Michael Walzer und das Selbstbestimmungsrecht der Völker 
 

Michael Walzer zitiert bejahend aus dem politischen Essay John Stuart Mills „A Few 

Words on Non-Intervention“, um die Meinung des englischen Philosophen zur Unabhän-

gigkeit des Prinzips der Selbstbestimmung der inneren Regierungsform zu bekräftigen. 

Dies heißt, dass für Mill jeder Staat der Weltgemeinschaft und seine Gesellschaft das obli-

gatorische Recht zur Selbstbestimmung hat, nicht nur Staaten mit demokratischer innenpo-

litischer Ordnung:  

 

„Er ist der Auffassung, daß wir Staaten in jedem Fall als Gemeinschaft behandeln sollen, sie 
über ein Recht auf Selbstbestimmung verfügen; dabei spielt es keine Rolle, ob die innenpoli-
tische Ordnung freiheitlich ist und die Bürger ihre Regierung wählen und die Politik, die in 
ihrem Namen getrieben wird, offen diskutieren“.1114   

 

Die Bürger der „nichtfreiheitlichen“ Staaten haben natürlich das Recht und die Pflicht, für 

ihre Freiheit und für demokratische, freie Institutionen zu kämpfen: „Die Mitglieder einer 

politischen Gemeinschaft haben die Aufgabe, ihre eigene Freiheit anzustreben“.1115 In die-

sem Sinne verneint Mill militärische Intervention mit dem Ziel, die unterdrückte Bevölke-

rung gegen die diktatorische Herrschaft zu befreien: „Die (innere) Freiheit einer politi-

schen Gemeinschaft kann nur von den Mitgliedern dieser Gemeinschaft errungen wer-

den.“1116 Wenn die Bevölkerung die Freiheit nicht wünscht, ist das Scheitern der Interven-

tion unumgänglich:  

 
„If a people […] does not value it sufficiently to fight for it, and maintain it against any force 
which can be mustered within the country, even by those who have the command of the pub-
lic revenue, it is only a question in how few years or months that people will be en-
slaved.“1117  

 

Mill bekräftigt seine Theorie: „[T]he evil is, if they have not sufficient love of liberty to be 

able to wrest it from merely domestic oppressors, the liberty which is bestowed on them by 

other hands than their own, will have nothing real, nothing permanent“.1118 Der Denker 

meint in seinem Essay, dass der maßgebende Kern des Selbstbestimmungsrechts der unter-

                                                
1114 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 137. 
1115 Ebd. 
1116 Ebd., 138. 
1117 John Stuart Mill: A Few Words On Non-Intervention. In: John M. Robson (ed.): „Essays on Equality, 
Law, and Education: Collected Works of John Stuart Mill“. Vol. XXI. Toronto/Buffalo: University of Toron-
to Press 1984, 122 (Hervorhebung im Original). 
1118 Ebd. 



257  

drückten Bevölkerung ihre Bereitschaft und ihr Wille seien, für die freiheitliche politische 

Ordnung und ihre Institutionen gegen die Regierung oder den despotischen Herrscher zu 

kämpfen. Die zentrale Kondition „of a people’s having become fit for popular institutions, 

is that they, or a sufficient portion of them to prevail in the contest, are willing to brave 

labour and danger for their liberation.“1119  

David Luban kritisiert dagegen diese These von Michael Walzer und John Stuart Mill, 

denn sie berücksichtige nicht die siegreichen Interventionen von außen zur Installation 

freiheitlicher, demokratischer politischer Ordnung, wie z.B. in Japan oder Deutschland 

nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges. In diesen Fällen diente die Intervention, d.h. der 

Sturz der diktatorischen Strukturen und die Hilfe bei der (Re-)Konstruktion der demokrati-

schen Strukturen, der Heilung der Nationen: 

 
„Walzer seems here to overlook that democratic institutions handed to people on a platter 
and democratic institutions won solely through their own heroic efforts are not the only al-
ternatives. An outside intervener might successfully depose an undemocratic government, 
then provide technical and financial assistance as the newly liberated people create demo-
cratic institutions with their own sweat equity. That was the case in postwar Germany and 
Japan.“ 1120  

 

Simon Caney ist wie Luban der Meinung, dass die Theorie John Stuart Mills über den 

notwendigen inneren Sturz des repressiven Regimes ohne ausländische Hilfe ein Irrtum 

sei. Mill verneint so das Recht zur Freiheit der Menschen, die sich Freiheit und den Sturz 

des Diktators wünschen und die zugleich zu schwach sind, diesen ohne ausländische Hilfe 

zu besiegen: „people may be wholly commited to their political ideal (They have ‘love of 

liberty’) but are too weak because of a lack of resources and force to be able to overcome a 

despotic ruler (they are not ‘able to wrest’ power ‘from merely domestic oppressors’).“1121 

 

5.9.3 Die „humanitäre“ Begründung der „Operation Iraqi Freedom“ 
 

Für Michael Walzer ist das völkerrechtliche Prinzip der Nichteinmischung in drei Situatio-

nen, d.h. innenpolitischen Vorgängen, nicht obligatorisch: 

- Wenn sich eine oder mehrere politische Gemeinschaften im Staat Unabhängigkeit 

wünschen (d.h. im Falle der Sezession). Hier ist nämlich das Verhältnis zwischen 

                                                
1119 Mill: A Few Words On Non-Intervention, 122. 
1120 Luban: Preventive War, 216. 
1121 Simon Caney: Humanitarian Intervention and State Sovereignty. In: Andrew Valls (ed.): „Ethics in Inter-
national Affairs: Theories and Cases“. Lanham u.a.: Rowman & Littlefield Publishers 2000, 117-133. Hier: 
127 f.  



258  

dem Herrscher und dem Beherrschten sowie zwischen verschiedenen Gruppen von 

Beherrschten irreversibel gestört. Für Sergius Seebohm ist dieses gestörte Verhält-

nis ein Indiz für gravierende Defizite in der Legitimität der Staatlichkeit, wobei er 

zwischen vertikaler und horizontaler Legitimität unterscheidet. Der Kern der verti-

kalen Legitimität des Staates ist nämlich die stabile „Beziehung zwischen Regie-

rung und Regierten in Form einer anerkannten politischen Herrschaft“1122 und die 

horizontale Legitimität garantiert das „Mindestmaß an wechselseitiger Anerken-

nung und Toleranz“1123 in der „Gemeinschaft der Regierten“.1124 

- Im Falle der Gegenintervention, d.h. „wenn die Grenzen bereits von den Streitkräf-

ten einer ausländischen Macht überschritten wurden“.1125 

- Im Falle gravierender Menschenrechtsverletzungen, zu denen die Regierung anstif-

tet, oder bei denen sie unfähig ist, diese zu stoppen.1126  

In meiner Dissertation berücksichtige ich die Einmischung im Falle der gravierenden Men-

schenrechtsverletzungen Die Bush-Doktrin modifizierte diese Begründung der humanitä-

ren Intervention mit militärischen Mitteln mit dem Standpunkt, dass diktatorische Herr-

scher grundsätzlich und zwangsläufig Menschenrechte ihrer Bürger verletzen. In diesem 

Kalkül verringert sie „the threshold for intervention by allowing intervention to effect re-

gime change even there are no egregious human rights violations“.1127 Natürlich kaschierte 

die Bush-Doktrin in der täglichen medialen Propaganda diese Realität und bekräftigte re-

gelmäßig die repressive Tyrannei Saddam Husseins, die sich gegen die unschuldigen Min-

derheiten und die Opposition im Irak richtet und zugleich mit ihrer aggressiven Außenpoli-

tik die amerikanische Sicherheit gefährdet. Die Rhetorik der Bush-Regierung legt nur das 

noble Motiv der Intervention dar: „The Bush Doctrine intends the end of tyranny and the 

creation of peace.“1128  

Für John Rawls begründet die Verletzung „dringlicher Rechte“ wie z.B. „die Freiheit von 

Sklaverei und Leibeigenschaft, die Freiheit […] des Gewissens und die Sicherheit ethni-

scher Gruppen vor Massenmord und Genozid“ militärische Sanktionen gegen Staaten, die 

Rawls mit dem Begriff „Schurkenstaaten“1129 klassifiziert. Für Michael Walzer „interven-

tions can be justified whenever a government is engaged in a massacre or enslavement of 

                                                
1122 Seebohm: Neue Kriege, schwache Staaten und die humanitäre Intervention: Konzepte und Perspektiven, 
51. 
1123 Ebd., 52. 
1124 Ebd., 51. 
1125 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 141. 
1126 Ebd., 141 ff. 
1127 Fiala: The Just War Myth: The Moral Illusions of War, 121. 
1128 Ebd. 
1129 Rawls: Das Recht der Völker, § 10, 10.1. 



259  

its own citizens or subjects.“1130 In diesen Staaten „there is no ‘fit’ between the govern-

ment and the community“.1131 Diesen Begriff „fit“ konkretisiert Walzer mit dem „degree to 

which the government actually represents the political life of its people.“1132 Keine Recht-

fertigung der militärischen Einmischung sei z.B. die Beseitigung der Rassentrennung in 

Südafrika.1133 Zugleich sind Massaker und Versklavung nur Gründe für die Intervention, 

wenn die Zahl der gefährdeten Menschen gravierend ist, und „not simply a retreat of polit-

ical opponents after a revolution or the transfer of populations that sometimes follows upon 

national liberation struggles – though these can be brutal enough“.1134  

Wie ist es nun im Fall diktatorischer Staaten, die einen oder mehrere Teile ihrer Bevölke-

rung systematisch und gewalttätig unterdrücken? Rechtfertigt die Lehre vom gerechten 

Krieg die Intervention im Namen der Demokratie und der Freiheit vor diktatorischen poli-

tischen Ordnungen? Der Bericht des „Foreign and Commonwealth Office“ interpretiert im 

Jahr 2002 die Situation im Irak. Das Land sei „‘a terrible place to live.’“1135 Das Regime 

von Saddam Hussein „was guilty of torture, abusing women, abusing prisoners, conducting 

summary executions, persecuting Kurdish and Shi’ite minorities and gassing its own peo-

ple.“1136 Schließlich seien die „‘cruel and callous disregard for human life and suffering 

[…] the hallmarks of his regime.’“1137  

Ist jedoch am Abend vor der Invasion im März die humanitäre Situation der Bevölkerung 

im Irak objektiv so drastisch, dass sie den militärischen Einsatz zum Regimesturz rechtfer-

tigt? Ich meine nein. Natürlich hat der Irak eine lange Historie tiefgreifender Verstöße ge-

gen unterschiedlichste Menschenrechte. Trotzdem ist im Jahr 2003 die „question of timing 

[…] fundamental.“1138 Dies heißt, dass die militärische humanitäre Intervention gegen die 

                                                
1130 Michael Walzer: „Moral Standing of States: A Response to Four Critics“. In: Philosophy & Public Af-
fairs, 9: 3 (Spring 1980), 209-229. Hier: 217.  
1131 Ebd. 
1132 Ebd., 214. 
1133 Ebd., 216 f. 
1134 Ebd., 218. 
1135 Alex J. Bellamy: „Ethics and Intervention: The ‘Humanitarian Exception’ and the Problem of Abuse in 
the Case of Iraq“. In: Journal of Peace Research, 41: 2 (March 2004), 131-147. Hier: 137; zitiert nach For-
eign and Commonwealth Office: „Saddam Hussein: Crimes and Human Rights Abuses: A Report on the 
Human Cost of Saddam’s Policies by the Foreign and Commonwealth Office“. London: FCO November 
2002, 4: 
http://www.fco.gov.uk/resources/en/pdf/pdf1/fco_hrdossieriraq (Abruf am 13. Mai 2009). Im Original heißt 
es: „Iraq is a terrifying place to live.“ 
1136 Bellamy: Ethics and Intervention: The “Humanitarian Exception” and the Problem of Abuse in the Case 
of Iraq, 137; zitiert nach Foreign and Commonwealth Office: Saddam Hussein: Crimes and Human Rights 
Abuses: A Report on the Human Cost of Saddam’s Policies by the Foreign and Commonwealth Office, 6 ff. 
1137 Bellamy: Ethics and Intervention: The “Humanitarian Exception” and the Problem of Abuse in the Case 
of Iraq, 137; zitiert nach Foreign and Commonwealth Office: Saddam Hussein: Crimes and Human Rights 
Abuses: A Report on the Human Cost of Saddam’s Policies by the Foreign and Commonwealth Office, 20. 
1138 Bellamy: Ethics and Intervention: The “Humanitarian Exception” and the Problem of Abuse in the Case 
of Iraq, 143. 



260  

Unterdrückung, Vertreibung und die Gasangriffe gegen die Kurden und die Schiiten im 

März 1988 oder im Zweiten Golfkrieg in den Jahren 1990/1991 „would have been morally 

legitimate, because it would have been a direct response to state-led mass murder“.1139 So 

ist der Irakkrieg seit März 2003 mit der Begründung der Beseitigung einer humanitären 

Katastrophe, d.h. des „äußersten humanitären Notfalls“, moralisch nicht rechtmäßig, da 

zum Zeitpunkt des Angriffs gegen den Irak die irakische Zivilbevölkerung keinen unmit-

telbar drohenden Völkermord oder Massaker zu fürchten brauchte:  

 
„there was no supreme humanitarian emergency that required the use of force to alleviate it. 
Later-day Grotians may argue that the requirement for past violations to be punished pro-
vides enough moral ground for war, but this argument again opens the door to abuse. If a 
right of punishment is not temporally limited, then it can be used by sovereigns to justify vir-
tually any war they may wish to wage.“1140  

 

Kriege zur reinen Demokratisierung der nichtdemokratischen Gesellschaften sind mora-

lisch nicht rechtmäßig, denn militärisches Eingreifen ist nur dann gerecht, wenn es der 

Selbstverteidigung, dem Schutz von Menschenrechten in Fällen gravierender humanitärer 

Katastrophen oder der antizipatorischen Verteidigung gegen eine unmittelbar bevorstehen-

de Aggression der Gegenseite dient. Die Bush-Doktrin, die klar „expands the ordinary un-

derstanding of just cause by claiming that military force may be used to transform the do-

mestic political arrangements of nonaggressive sovereign states“, ist in der Idee konstitu-

iert, dass nichtdemokratische Staaten grundsätzlich den Frieden und die Freiheit der libera-

len, demokratischen Gesellschaften gefährden.1141 Im Sinne der Lehre vom gerechten 

Krieg sind militärische Invasionen in nichtdemokratische Staaten jedoch nur dann mora-

lisch rechtmäßig, wenn die Diktatur mit gravierenden Menschenrechtsverletzungen der 

Bürger verknüpft ist. Zugleich weisen die Kriege im Namen der Demokratie und Freiheit 

der politischen Ordnung in der Regel drastische Schwierigkeiten in der Befriedung des 

Landes und der Demokratisierung der politischen Institutionen nach der militärischen In-

tervention auf. Der Irakkrieg ist trotz der Erfolge in der langen Geschichte der Kriegsfüh-

rung (der Pazifizierung und Demokratisierung des nationalsozialistischen Deutschlands 

und Japans – ohne zivile Opfer und suspekte und unmoralische Strategien der Alliierten im 

Zweiten Weltkrieg1142 zu berücksichtigen) ein tragisches Beispiel des militärischen und 

                                                
1139 Bellamy: Ethics and Intervention: The “Humanitarian Exception” and the Problem of Abuse in the Case 
of Iraq, 142. 
1140 Ebd., 143 (Hervorhebung im Original). 
1141 Fiala: The Just War Myth: The Moral Illusions of War, 126. 
1142 Diese „positiven“ Beispiele aus dem Zweiten Weltkrieg „must take into account the horrible destruction 
that was caused by this war and we must ask ourselves whether this destruction was proportional to the goal. 
[…] [W]e must not forget that Allied forces incinerated whole cities in Germany and Japan and that the 



261  

politischen Kampfes der Invasoren, die Okkupation mit Erfolg und einem Minimum an 

Opfern in ihren Reihen und den Reihen der einheimischen Bevölkerung zu bewältigen:  

 
„It is true that Saddam Hussein has been deposed. But it is not yet clear that Iraq is on its 
way to developing a stable constitutional system. And we should not forget the costs of this 
war, including lives lost on all sides and the risk of regional instability and continued insur-
gency, as well as the economic costs of reconstruction.“1143 

 

5.9.4 Die Rolle der Bürger beim invasorischen Regimesturz ihrer Regierung 
 

Sogar bei gravierenden und systematischen Menschenrechtsverletzungen sind die humani-

täre Intervention und der gewaltsame Regimesturz nicht stets moralisch rechtmäßig. So 

z.B. wenn die Menschen in repressiven politischen Ordnungen den Schutz ihrer Menschen-

rechte nicht wünschen oder sogar bereit sind, mit ihrer Regierung und ihrem Diktator ge-

gen den ausländischen „Aggressor“ zu kämpfen: „Tyranny is a necessary, not a sufficient, 

condition for the legitimacy of humanitarian intervention.“1144 Die ausländischen Mächte 

haben kein Recht zum (gewalttätigen) Sturz, wenn dies die (unterdrückte) Bevölkerung 

nicht wünscht, da sie keine Umwälzung der politischen Ordnung anvisiert oder abwägt. 

Diese Menschen lehnen sich nicht gegen das Herrschaftssystem auf, sie akkreditieren die 

politische Kultur und die Eliten im Land. Wenn die Bevölkerung demgemäß die präsente 

politische Ordnung und die Diktatur unterstützt, oder sogar bereit ist, sie vor Invasoren mit 

Waffen ohne Zwang und aus tiefer Überzeugung zu verteidigen, „though the ‘fit’ between 

government and community is not of a democratic sort, there is still a ‘fit’ of some sort, 

which foreigners are bound to respect.“1145 Wenn dagegen das Volk gegen die autoritäre 

oder totalitäre Herrschaft des Diktators und staatliche Zwangsmittel rebelliert und zugleich 

die Intervention der ausländischen Mächte nicht zurückweist, dann ist militärische Inter-

vention der ausländischen Staaten rechtmäßig: „They are not to intervene unless the absen-

ce of ‘fit’ between the government and community is radically apparent. Intervention in 

any other case usurps the rights of subjects and citizens.“1146 Hier agiert das militärische 

Eingreifen des auswärtigen Staates als Form der Beihilfe zur von der einheimischen Be-

völkerung initiierten Revolution. 

                                                                                                                                              
‘good guys’ used atomic weapons that not only killed innocent civilians but also produced birth defects and 
cancers that plagued the Japanese for decades.“ Fiala: The Just War Myth: The Moral Illusions of War, 132. 
1143 Ebd., 130. 
1144 Tesón: Humanitarian Intervention: An Inquiry into Law and Morality, 89. 
1145 Walzer: Moral Standing of States: A Response to Four Critics, 216. 
1146 Ebd., 214.  



262  

„The National Security Strategy“ vom September 2002 berücksichtigt in ihrer Argumenta-

tion zur Irak-Invasion die „neue/alte“ Bedrohung der Menschenrechte. Freiheit ist ein 

grundlegendes Menschenrecht, und unfreiheitliche, tyrannische, diktatorische Herrschaften 

annullieren dieses Menschenrecht, so die Strategie. Für die Bush-Regierung ist persönliche 

Freiheit identisch mit den demokratischen Institutionen und mit der demokratischen und 

liberalen innenpolitischen Ordnung. Um die unterdrückten Menschen demgemäß retten zu 

können und um sie von der repressiven Regierung zu befreien, bedienen sich die Bush-

Regierung und ihre Verbündeten der militärischen Intervention. Jedoch sind diese demo-

kratischen Werte keine Rechtfertigung des amerikanischen Regimesturzes im Irak. Ohne 

die Bevollmächtigung der unterdrückten Bevölkerung, ohne ihre aktive Unterstützung im 

Kampf gegen den Diktator und sein Regime und ohne die Kondition der tiefgreifenden 

Menschenrechtsverletzungen dieses Regimes sind die militärischen Interventionen mit dem 

Ziel des Regimesturzes unrechtmäßig. 

 

5.10 Zwischenfazit 
 

Die humanitäre Intervention mit militärischen Mitteln steht im Schnittbereich zweier Prin-

zipien der Völkerrechtsordnung im Zeitalter des modernen Staates: des allgemeinen Ge-

waltverbotes und der Souveränität des Staates, d.h. des Interventionsverbotes in die inneren 

Angelegenheiten des souveränen, politisch und territorial unabhängigen Staates. Das Ge-

waltverbot kennt nur zwei Situationen, die militärische Gewalt nicht zurückweisen: die 

Selbstverteidigung des Staates gegen den Angriff der Gegenseite und die Zwangsmaßnah-

men der kollektiven Sicherheit aus der Charta der Vereinten Nationen in Fällen des Bruchs 

oder der Bedrohung des internationalen Friedens. Heißt dies, dass die Kernmenschenrechte 

keine Priorität der Staatengemeinschaft sind, trotz zahlreicher völkerrechtlicher Konven-

tionen und Verträge? Heute räumt die internationale Staatengemeinschaft den Wert der 

Menschenrechte ein, und nach dem völkerrechtlichen Grundsatz sind die Kernmenschen-

rechte keine uneingeschränkte Zuständigkeit des Staates. Für die Legalität der humanitären 

Interventionen sind drei Bedingungen obligatorisch: dass der Sicherheitsrat der Vereinten 

Nationen einräumt, dass die humanitäre Notlage eine Bedrohung oder bereits ein Bruch 

des Weltfriedens ist, dass die militärische Intervention die Ultima-Ratio-Maßnahme ist und 

zugleich dass der Sicherheitsrat den Staat oder das Staatenbündnis zum Einsatz militäri-

scher Gewalt bevollmächtigt hat. 



263  

Trotz dieses völkerrechtlichen Grundsatzes der Profilierung von international obligatori-

schen Menschenrechten – notfalls mit militärischer Gewalt – sind die moralischen Wider-

sprüche gegen diese Art der Intervention zahlreich. Die Vorwürfe der interessenorientier-

ten und selektiven Politik der Staaten, die ihre militärisch-expansionistischen Interventio-

nen nur aus propagandistischen Motiven mit humanitären Gründen maskieren oder sogar 

nicht intervenieren, wenn der militärische Einsatz nationalen Interessen, d.h. der Staatsrä-

son widerspricht, können die Befürworter des humanitären Interventionismus nicht zu-

rückweisen.  

Der Zweck dieses Kapitels liegt in den Konditionen der Legalität und Legitimität der hu-

manitären Intervention mit militärischen Mitteln. Diese lokalisiere ich in der völkerrechtli-

chen Internationalisierung der Menschenrechte und der Transformation des Begriffes der 

Souveränität des Staates. Ein militärisches Eingreifen in die Souveränität des Staates lassen 

völkerrechtlich konkretisierte Handlungen gegen die international obligatorischen Kern-

menschenrechte, wie Völkermord, ethnische Säuberungen, Folter oder Sklaverei zu. Zu-

gleich ist es notwendig, dass diese Delikte gegen die grundlegenden Menschenrechte sys-

tematisch und tiefgreifend sind, im Sinne der Brutalität und im Sinne der Zahl der Opfer 

unter der Bevölkerung. Ich weise schließlich die völkerrechtliche und moralische Rechtfer-

tigung des gewaltsamen Regimesturzes im Irak aus der Bush-Doktrin zum Schutz der ira-

kischen Bevölkerung gegen den repressiven und brutalen Diktator zurück. Nicht die Dikta-

tur, d.h. nichtdemokratische politische Ordnung, rechtfertigt eine militärische Intervention 

gegen das völkerrechtliche Selbstbestimmungsrecht. Sie ist nur dann rechtmäßig, wenn sie 

dem Schutz der Menschen vor gravierenden humanitären Katastrophen dient, die Herr-

schaftsform nicht berücksichtigend, und zugleich wenn das Volk im Zielland der Interven-

tion das militärische Eingreifen nicht zurückweist.  

Um das militärische Interventionsrecht aus humanitären Gründen, trotz der völkerrechtli-

chen Grundsätze des Gewaltverbotes und der Nichteinmischung in die inneren Angelegen-

heiten des Staates moralisch und völkerrechtlich zu rechtfertigen, sind die Verhältnismä-

ßigkeit der Maßnahmen und der Situation im Lande und zugleich das Ultima-Ratio-Prinzip 

obligatorisch, das die internationale Staatengemeinschaft in jedem konkreten Fall neu prü-

fen soll. Im sechsten Kapitel untersuche ich die Relevanz der Lehre vom gerechten Krieg 

für humanitäre Interventionen mit militärischen Mitteln und zeige zugleich den Wert dieser 

Lehre im mühsamen Weg der moralischen Legitimierung der humanitären Intervention 

und der Neutralisierung der beiden Grundprinzipien der modernen Völkerrechtsordnung. 



264  

 

6 Die Ergebnisse der Dissertation – die Konditionen der gerechten militärischen 
humanitären Intervention und des gerechten Präemptivkrieges 

 

6.1 Der Wert der Ius-ad-bellum-Kriterien für militärische humanitäre Intervention 
und für den präemptiven Krieg 

 

6.1.1 Der gerechte Grund 
 

Wann ist eine militärische humanitäre Intervention gerecht? Die Charta der Vereinten Na-

tionen kennt nur zwei Begründungen der militärischen Gewalt, d.h. der Verletzung der 

Prinzipien der staatlichen Souveränität, der politischen Unabhängigkeit, territorialen Integ-

rität und der Nichteinmischung in die inneren Angelegenheiten des Staates: die Selbstver-

teidigung und die vom Sicherheitsrat der Vereinten Nationen autorisierte kollektive Siche-

rung des internationalen Friedens. Moralisch kann die „Beschränkung gerechtfertigter Ge-

walt auf die Abwehr von Angriffskriegen […] jedoch offenkundig nicht das letzte Wort 

sein.“1147 Ich meine, dass zugleich gravierende Menschenrechtsverletzungen eine militäri-

sche Intervention rechtfertigen.  

Zwei Fragen sind Gegenstände dieses Abschnitts: die Dimension(en) der Menschenrechts-

verletzungen, die eine militärische humanitäre Intervention rechtfertigen, und die Proble-

matik der Lokalisierung der Menschenrechte, d.h. der Rechte, die zu den Menschenrechten 

gehören und die im Falle systematischer Delikte gegen sie eine militärische humanitäre 

Intervention rechtfertigen. 

Zunächst die Frage der Dimension(en) der Menschenrechtsverletzungen. Für Fernando R. 

Tesón ist der gerechte Krieg der Krieg „waged in defense of human rights“.1148 Michael 

Walzer notiert die Gründe, die militärische humanitäre Intervention rechtfertigen, mit der 

Phrase von der Kriegsführung, die „das moralische Gewissen der Menschheit scho-

ckiert“.1149 Er plädiert für einen „limited interventionism“.1150 Humanitäre Intervention ist 

nur dann moralisch gerechtfertigt, wenn die Menschenrechtsverletzungen gravierend sind, 

„also im Fall der Versklavung oder eines Massakers“.1151 Im Gegensatz zu Walzer sind 

Autoren wie Fernando R. Tesón, David Luban oder Gerald Doppelt Apologeten der Idee 

                                                
1147 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 69. 
1148 Tesón: Humanitarian Intervention: An Inquiry into Law and Morality, 29. 
1149 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 165. 
1150 Tesón: Humanitarian Intervention: An Inquiry into Law and Morality, 24. 
1151 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 141. 



265  

des „broad interventionism“, d.h. der Idee, dass bereits geringere Verletzungen der grund-

legenden Menschenrechte eine Einmischung rechtfertigen. Dieser ergänzte Interventionis-

mus „claims that humanitarian intervention is acceptable in cases of severe human rights 

violations that need not, however, reach genocidal proportions.“1152 Für Michael Haspel 

rechtfertigt sogar „jede massive Menschenrechtsverletzung“ militärische Einmischung in 

die inneren Angelegenheiten des Staates, d.h. nicht „nur die Verletzung von individuellen 

Freiheitsrechten“, d.h. des Lebens, der Freiheit und der Sicherheit, „sondern auch die mas-

sive Beeinträchtigung sozialer und kultureller Rechte“.1153 In seinem Verständnis ist es 

zwingend, dass diese Rechte bei der „konsequenten systematischen Entfaltung einer Theo-

rie der Humanitären Intervention notwendig mitbedacht werden.“1154 

Thomas Debiel nennt in seiner völkerrechtlichen Systematik „fünf Gruppen von Tatbe-

ständen, bei denen nach der jüngsten völkerrechtlichen Entwicklung Zwangsmaßnahmen 

bis hin zu militärischen Interventionen grundsätzlich begründbar sind.“1155 Völkermord, 

Verbrechen gegen die Menschlichkeit und Kriegsverbrechen gehören zu Gruppe der völ-

kerrechtlichen Straftatbestände.1156 Zur zweiten Gruppe zählen „[w]eitere massive Verlet-

zungen menschenrechtlicher Fundamentalnormen“, hauptsächlich der Tatbestand der Skla-

verei, des Rassismus und der Apartheid.1157 Daneben führt Debiel „aus Sicht des humanitä-

ren Völkerrechts eine noch in den Anfängen befindliche, aber ernstzunehmende Debatte“ 

auf, „ob zur Sicherung menschenrechtlicher Fundamentalnormen auch der Schutz vor be-

wusstem Aushungern zu zählen ist.“1158 Diese Debatte „wurde Mitte der 1980er Jahre am 

Horn von Afrika und im Sudan relevant, wo Regierungen und Rebellenorganisationen sys-

tematisch der Zivilbevölkerung den Zugang zu humanitären Hilfsgütern verweigerten.“1159 

Das Völkerrecht räumt das Recht auf Nahrung in genereller Form ein und proklamiert z.B. 

in Art. 11 (1) des „Internationalen Paktes über wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rech-

te“:  

 

 

                                                
1152 Tesón: Humanitarian Intervention: An Inquiry into Law and Morality, 24; vgl. David Luban: „Just War 
and Human Rights“. In: Philosophy & Public Affairs, 9: 2 (Winter 1980), 160-181 und Gerald Doppelt: 
„Walzer’s Theory of Morality in International Relations“. In: Philosophy & Public Affairs, 8: 1 (Autumn 
1978), 3-26. 
1153 Haspel: Friedensethik und Humanitäre Intervention: Der Kosovo-Krieg als Herausforderung evangeli-
scher Friedensethik, 102 ( Hervorhebung im Original). 
1154 Ebd., 103. 
1155 Debiel: Souveränität verpflichtet: Spielregeln für den neuen Interventionismus, 70. 
1156 Ebd. 70 f. 
1157 Ebd., 72. 
1158 Ebd., 73. 
1159 Ebd. 



266  

„Die Vertragsstaaten erkennen das Recht eines jeden auf einen angemessenen Lebensstan-
dard für sich und seine Familie an, einschließlich ausreichender Ernährung, Bekleidung und 
Unterbringung, sowie auf eine stetige Verbesserung der Lebensbedingungen. Die Vertrags-
staaten unternehmen geeignete Schritte, um die Verwirklichung dieses Rechts zu gewährleis-
ten, und erkennen zu diesem Zweck die entscheidende Bedeutung einer internationalen, auf 
freier Zustimmung beruhenden Zusammenarbeit an.“1160 

 

Aus moralischer Perspektive rechtfertigt demgemäß die massive und systematische In-

strumentalisierung der menschlichen Fundamentalnorm der ausreichenden Ernährung 

Zwangsmaßnahmen der internationalen Gemeinschaft, abhängig vom konkreten Fall sogar 

bis hin zur militärischen Intervention.1161 Der dritte Straftatbestand ist die humanitäre Ka-

tastrophe als Folge des Staatszerfalls.1162 In Fällen wie z.B. Somalia im Jahr 1992 (Resolu-

tion 794 des Sicherheitsrates der Vereinten Nationen vom 03. Dezember 1992) sind 

Zwangsmaßnahmen bis hin zur militärischen Intervention völkerrechtlich zulässig, da man 

hier den Zerfall staatlicher Strukturen und den anschließenden humanitären Notstand zur 

klaren und massiven Gefahr für den regionalen Frieden und die Stabilität sowie die inter-

nationale Sicherheit klassifizieren kann.1163 Die vierte Gruppe der Faktoren der Legalität 

humanitärer Interventionen sind im Verständnis von Debiel „[g]renzüberschreitende 

Flüchtlingsströme“, denn diese können „keine innere Angelegenheit des Herkunftsstaates 

bleiben, wenn dadurch die gesellschaftliche und staatliche Sicherheit von Nachbarländern 

bedroht wird.“1164 Abschließend ist der fünfte Tatbestand zur Rechtfertigung von 

Zwangsmaßnahmen bis hin zu Interventionen mit militärischen Mitteln die „Wiederher-

stellung demokratischer Herrschaft“.1165 Dennoch scheint das Recht zu demokratischer 

Herrschaft „freilich die schwächste und zur Zeit wohl am wenigsten tragfähige Begrün-

dung für militärische Zwangsmaßnahmen zu sein.“1166 Der Bericht „The Responsibility to 

Protect“ der „International Commission on Intervention and State Sovereignty“ ist in die-

ser Frage resolut: Derartige Vorgänge sind ganz klar – wenn alleinig – keine Grundlage 

einer rechtmäßigen Militärintervention:1167 

 

 

 

 

                                                
1160 Art. 11 Ziff. 1 des IPwskR. Tomuschat: Völkerrecht, 181. 
1161 Debiel: Souveränität verpflichtet: Spielregeln für den neuen Interventionismus, 73. 
1162 Ebd., 73. 
1163 Ebd. 
1164 Ebd., 74. 
1165 Ebd., 75. 
1166 Ebd., 76. 
1167 Ebd. 



267  

„The overthrow of a democratic government is a grave matter, requiring concerted interna-
tional action such as sanctions and suspension or withdrawal of credits, international mem-
bership and recognition […]. But the Commission’s view is that military intervention for 
human protection purposes should be restricted exclusively, here as elsewhere, to those sit-
uations where large scale loss of civilian life or ethnic cleansing is threatened or taking 
place.“1168 

 

Der gerechte Grund zur militärischen humanitären Intervention hat daher zwei Beschrän-

kungen: qualitative und quantitative. Meines Erachtens beschränken Autoren wie z.B. Hin-

sch und Janssen korrekt den gerechten Grund auf Verstöße gegen die grundlegenden Men-

schenrechte wie z.B. das Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit oder Schutz vor 

Folter.1169 Verstöße gegen die sozialen Rechte (wie z.B. das Recht auf Arbeit und ange-

messene Entlohnung) oder justizielle Rechte (wie z.B. das Recht auf faires gerichtliches 

Verfahren) rechtfertigen dagegen keine militärische Intervention.1170 

Die nächste Beschränkung ist die quantitative. Wie viele Verstöße gegen die Menschen-

rechte sind notwendig, um rechtmäßig intervenieren zu dürfen, bzw. wie viele Menschen 

müssen unter den Verstößen zu leiden haben? Ich vertrete die Auffassung, dass die Zuwi-

derhandlungen gegen die Fundamentalnormen der Menschenrechte ein weitreichendes 

Ausmaß haben müssen. Dies heißt, dass die Intervention dann rechtmäßig ist (selbstver-

ständlich nur unter Berücksichtigung weiterer Konditionen), wenn die Kernmenschenrech-

te einer gravierend großen Anzahl von Menschen bereits unter gewalttätigen Beeinträchti-

gungen leiden oder die Gefahr dazu konkret ist: 

 

„In particular, there must be circumstances of actual or apprehended (a) ‘large-scale loss of 
life’, with or without genocidal intent or not, which is the product of deliberate action or ne-
glect or (b) ‘large-scale ethnic cleansing’, whether carried out by killing, forced expulsion, or 
acts or terror or rape.“1171 

 

Die zweite Frage kreist um das Problem der Lokalisierung der Rechte, die dem Menschen 

gehören, d.h. um die Sondierung der Menschenrechte: Sind diese Rechte universell, oder 

sind sie abhängig vom Kulturkreis des Menschen? Für David Luban sind die Menschen-

rechte „demands of all of humanity on all of humanity.“1172 Jack Donnelly skizziert die 

Menschenrechte in ihrer Relation zu ihrer Natur und ihrer Provenienz: „[T]hey are the 

rights that one has simply because one is human. They are held by all human beings, irre-

                                                
1168 ICISS, 2001, 4.26. 
1169 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 86. 
1170 Pattison: Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, 23. 
1171 Ebd., 23 f. (Hervorhebung im Original). 
1172 Luban: Just War and Human Rights, 174. 



268  

spective of any rights or duties one may (or may not) have as citizens, members of fami-

lies, workers, or parts of any public or private organization or association.“ Diese Rechte 

sind universell, denn  

 
„[i]f all human beings have them simply because they are human, human rights are held 
equally by all. And because being human cannot be renounced, lost or forfeited, human 
rights are inalienable. Even the cruelest torturer and the most debased victim are still human 
beings.“1173 

 

In der Praxis jedoch, in vielen Staaten und Gesellschaften „not all people enjoy all their 

human rights, let alone enjoy them equally. Nonetheless, all human beings have the same 

human rights and hold them equally and inalienably.“1174 Charles R. Beitz meint dagegen 

wie Donnelly, dass Menschen das natürliche Recht auf ihre Menschenrechte haben, unab-

hängig von ihrem Kulturkreis. In diesem Sinne sind die Menschenrechte univerell: „Hu-

man rights are supposed to be universal in the sense that they apply to or to may be 

claimed by everyone.“1175  

Der „kulturelle Relativismus“1176 kritisiert das ethische Konzept der Universalität der 

Kernmenschenrechte. Für diese Strömung sind die gegenwärtigen völkerrechtlichen und 

moralischen Menschenrechte ein Produkt westlicher Kulturkreise. Der Ethnozentrismus 

demokratischer Mächte der westlichen Hemisphäre berücksichtige nicht die Verschieden-

heit von Kulturen und Zivilisationen dieser Welt, diagnostizieren die Relativisten. George 

Kennan, „one of the architects of postwar U.S. foreign policy“1177, meint, dass „‘there are 

no internationally accepted standards of morality to which the U.S. Government could ap-

peal if it wished to act in the name of moral principles.’“1178 Diese unterschiedlichen Wer-

tesysteme und Kulturverständnisse schaffen unterschiedliche Menschenrechte, denn die 

                                                
1173 Jack Donnelly: „International Human Rights“. Boulder u.a.: Westview Press 1993, 19. 
1174 Ebd. (Hervorhebung im Original).  
1175 Charles R. Beitz: Human Rights as a Common Concern. In: Robert E. Goodin/Philip Pettit (eds.): „Con-
temporary Political Philosophy: An Anthology“. Malden, MA u.a.: Blackwell Publishing 2006², 350-366. 
Hier: 356. 
1176 „One example is the dispute about ‘Asian values’. In the last decade some East Asian political leaders 
(e.g., Lee Kwan Yew of Singapore and Mahathir Mohamad of Malaysia) argued that some of the political 
and social rights found in the international doctrine – mainly freedom of expression and political participa-
tion – are incompatible with traditional Asian beliefs, which value social harmony over public dispute and 
the collective pursuit of shared interests over the individual pursuit of individual interest. […] Or consider the 
question of the subordination of women in traditional Islamic doctrine […]. There is, for example, no pre-
sumption of equal treatment or equal protection of law, no protection against forced marriage, and either 
required or permitted forms of gender discrimination (e.g., mandatory veiling and sexual seclusion and seg-
regation). To the extent that these elements are embodied in the public law and legally sanctioned practices of 
Islamic states, such as Iran and Pakistan (or for that matter Saudi Arabia), there is a clear conflict with the 
requirements of international human rights doctrine“. Ebd., 353. 
1177 Donnelly: International Human Rights, 33. 
1178 Ebd., 34 f.; zitiert nach George F. Kennan: „Morality and Foreign Policy“. In: Foreign Policy 64: 2 (Win-
ter 1985-1986), 205-218. Hier: 207. 



269  

Moralprinzipien, die diese Rechte begründen, sind nicht universell obligatorisch. Donnelly 

unterscheidet zwischen drei Formen des „kulturellen Relativismus“: 

- Radikaler kultureller Relativismus „holds that culture is the sole source of validity 

of a moral right or rule.“ Für Donnelly weist diese Position „the very idea of human 

rights“ zurück, da sie „holds that there are no rights that everyone is entitled to 

equally, simply as a human being.“1179 

- Starker kultureller Relativismus „holds that culture is the principal source of the 

validity of a moral right of rule.“ Der starke Relativismus meint, dass die 

Menschenrechte „are principally, but not entirely, determined by culture or other 

circumstances.“1180 

- Schwacher kultureller Relativismus „holds that culture may be an important source 

of validity of a moral right or rule.“1181  

Jedoch kann mit der „Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte“ vom 10. Dezember 

1948 und mit den beiden Menschenrechtspakten vom 16. Dezember 1966 („Internationaler 

Pakt über bürgerliche und politische Rechte“ und „Internationaler Pakt über wirtschaftli-

che, soziale und kulturelle Rechte“) „nicht mehr von einer ausschließlich ‚westlichen‘ 

Konzeption gesprochen werden.“1182 Die universelle Moralität „shared by all peoples“1183 

involviert Normen wie z.B. das Recht auf Leben oder den Schutz vor Folter und ist im Ge-

gensatz zur „partikulären“ Moralität von keiner Kultur, politischen Ordnung oder Religion 

abhängig.1184 Für Alan J. Milne sind Positionen des „kulturellen Relativismus“ inkorrekt, 

da „‘certain moral principles are necessary for social life as such, irrespective of its par-

ticular form’.“1185 Menschenrechte sind primär moralische Rechte, die für Menschen, un-

abhängig von ihrer staatlichen, ethnischen, religiösen oder gesellschaftlichen Zugehörig-

keit, obligatorisch und zugehörig sind: „Menschenrechte sind universalistisch, egalitär und 

unveräußerlich, denn es sind Rechte, die wir allein deswegen haben, weil wir Menschen 

sind.“1186 Wenn in diesem Sinne die „bloße Eigenschaft, ein Mensch zu sein, eine für den 

Besitz dieser Rechte hinreichende Bedingung ist, dann haben alle Menschen diese Rech-

                                                
1179 Donnelly: International Human Rights, 36. 
1180 Ebd., 36 (Hervorhebung im Original). 
1181 Ebd., 109 f. (Hervorhebung im Original). 
1182 Pape: Humanitäre Intervention: Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten Nationen, 71.  
1183 Amstutz: International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global Politics, 92. 
1184 Ebd. 
1185 Ebd., 92; zitiert nach Alan J. Milne: „Human Rights and Human Diversity: An Essay in the Philosophy of 
Human Rights“. Albany: State University of New York Press 1986, 21. 
1186 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 73.  



270  

te“, und zwar „unabhängig von ihrer staatlichen, sozialen oder ethnischen Zugehörigkeit. 

Alle Menschen haben dann notwendigerweise auch die gleichen Rechte.“1187  

Die „Allgemeine Erklärung der Menschenrechte“ der Vereinten Nationen vom 10. Dezem-

ber 1948 proklamiert in ihren 30 Artikeln die allgemeinen und universell obligatorischen 

Menschenrechte. Die grundlegenden Menschenrechte, die eine militärische humanitäre 

Intervention rechtfertigen, sind in Art. 3 notiert: „Jeder hat das Recht auf Leben, Freiheit 

und Sicherheit der Person.“1188 Diese Kernmenschenrechte sind somit das Recht auf Le-

ben, Freiheit und körperliche Unversehrtheit. Mit ihnen ist der Schutz gegen Sklaverei oder 

Folter verknüpft.1189 Für Matthias Pape sind in diesem Sinne die menschlichen Fundamen-

talnormen „das Recht auf Leben, das Verbot von Folter und Sklaverei und das Diskrimi-

nierungsverbot.“1190 Unabhängig von den unterschiedlichen Inhalten des grundlegenden 

Kernbereichs der Normen der Menschenrechte sind somit die Rechte auf Leben, Freiheit 

von Sklaverei oder Folter und körperliche Sicherheit für Pape „menschenrechtlicher ‘mi-

nimum standard’“.1191 Diese kardinalen Normen der Menschenrechte „gelten unabhängig 

von völkerrechtlichen Verträgen oder von der Zustimmung der einzelnen Staaten.“1192 Dies 

sind der „critical standard“1193, die „genuine human rights“1194 von Charles R. Beitz oder 

die „basic rights“1195 von Henry Shue. 

Nun zur Synthese und zur Begründung der humanitären Intervention mit militärischen Mit-

teln im Sinne der Lehre vom gerechten Krieg. Der Staat ist innerstaatlich Garant für die 

Menschenrechte seiner Bürger. Völkerrechtlich haben die Staaten die absolute Pflicht, die 

Rechte ihrer Bürger, die von universellem Interesse sind, zwingend zu schützen. Wenn der 

Staat in diesem Zweck scheitert, ist er „gegenüber der gesamten Staatenwelt“1196 für sein 

Fehlverhalten haftbar. Wann hat jedoch der Sicherheitsrat der Vereinten Nationen, d.h. die 

Staatengemeinschaft, das Recht, Menschenrechtsverletzungen militärisch zu sanktionie-

ren? Wann ist es rechtmäßig, sich in die inneren Angelegenheiten des Staates einzumi-

schen? Das Novum in den internationalen Verhältnissen ist, dass die Menschenrechte in 

der Ära seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges keine exklusive innere Angelegenheit des 

                                                
1187 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 73 
(Hervorhebung im Original). 
1188 Art. 3, Allgemeine Erklärung der Menschenrechte. Tomuschat: Völkerrecht, 107. 
1189 Art. 4 und Art. 5. Ebd., 108. 
1190 Pape: Humanitäre Intervention: Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten Nationen, 68. 
1191 Ebd. 
1192 Ebd. 
1193 Beitz: Human Rights as a Common Concern, 356. 
1194 Ebd., 354. 
1195 Henry Shue: „Basic Rights: Subsistence, Affluence, and US Foreign Policy“. Princeton, NY: Princeton 
University Press 1996². 
1196 Pape: Humanitäre Intervention: Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten Nationen, 68. 



271  

Staates sind. Sie sind eine universelle Angelegenheit der Staatengemeinschaft. In diesem 

Sinne ist es rechtmäßig, sich in die inneren Angelegenheiten eines Staates einzumischen, 

wenn dieser Staat die Werte, die von universellem Interesse sind, gravierend beeinträchtigt. 

Um die Potentialität des Missbrauchs zu annullieren oder zu reduzieren, der aufgrund des 

realistischen Verständnisses der internationalen Politik kaum auszuschließen ist, ist das 

Bedürfnis nach detaillierter Definition der Situationen, die militärische humanitäre Inter-

vention rechtfertigen, unumgänglich. Die „International Commission on Intervention and 

State Sovereignty“ aus dem Jahr 2001 illustriert sehr konkret diese Situationen.1197  

Der Bericht der Kommission bekräftigt im 4. Kapitel unter dem Titel The Responsibility to 

React, dass das Prinzip der Souveränität und das der Nichteinmischung die Säulen der in-

ternationalen Ordnung und der Staatengemeinschaft sind. Trotzdem sind diese beiden Säu-

len keine kritikimmunen Dogmen der internationalen Gemeinschaft, die keine Irregularitä-

ten dulden, so die Kommission. In einer Situation der zerfallenden oder gescheiterten staat-

lichen Strukturen, des Kollapses des Schutzes der grundlegenden Menschenrechte der 

Bürger und/oder in Situationen, die den internationalen Frieden, die Sicherheit und Stabili-

tät gefährden, ist es grundsätzlich rechtmäßig, das völkerrechtliche Interventionsverbot zu 

ignorieren:  

 

„Yet there are exceptional circumstances in which the very interest that all states have in 
maintaining a stable international order requires them to react when all order within a state 
has broken down or when civil conflict and repression are so violent that civilians are threat-
ened with massacre, genocide or ethnic cleansing on a large scale.“1198 

 

Die konkreten Vorgänge im Zielland, die eine militärische Intervention rechtfertigen, sind 

Massaker, Völkermord oder verschiedene Formen der ethnischen Säuberungen, die der 

repressive Staat systematisch organisiert. Dies sind die Vorgänge, „which so genuinely 

‘shock the conscience of mankind’, or which present such a clear and present danger to 

international security, that they require coercive military intervention.“1199 Der Bericht der 

„International Commission on Intervention and State Sovereignty“ identifiziert zwei Grup-

pen von Verhältnissen, in denen der militärische Interventionismus zwingend nötig ist:  

 

 

 

                                                
1197 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, z.B. 83. 
1198 ICISS, 2001, 4.13. 
1199 Ebd. 



272  

„large scale loss of life, actual or apprehended, with genocidal intent or not, which is the 
product either of deliberate state action, or state neglect or inability to act, or a failed state 
situation“ und/oder „large scale ‘ethnic cleansing’, actual or apprehended, whether carried 
out by killing, forced expulsion, acts of terror or rape.“1200   

 

Dann präzisiert die Kommission die Situationen, die unter diese zwei Gruppen subsumiert 

sind: 

- die in der Genozid-Konvention von 1948 definierten Vorgänge, die zahlreiche 

Menschen ihr Leben kosten, d.h. Mord oder Ausrottung, 

- die Vorgänge oder nur die Drohung mit Vorgängen, die zu hohen Menschenverlus-

ten führen, 

- die unterschiedlichen Formen der ethnischen Säuberungen, wie systematische Tö-

tung der Mitglieder der gegnerischen ethnischen oder religiösen Gruppen oder ge-

sellschaftlichen Schichten, Vertreibung, Deportation und systematische Vergewal-

tigungen, 

- die in den Genfer Konventionen und den Zusatzprotokollen definierten Verbrechen 

gegen die Menschlichkeit, verknüpft mit hohen Menschenverlusten, 

- wenn die Staatlichkeit scheitert und der Bevölkerung eine Hungersnot und/oder ein 

Bürgerkrieg drohen. Helen Stacey formuliert, dass der Staat, der nicht fähig ist, sei-

ne Bürger gegen den Hungertod oder Epidemien zu schützen, in der Realisierung 

seiner Kernfunktion gescheitert ist. In diesem Falle ist die humanitäre Intervention 

rechtmäßig: „My argument is that widespread death by malnutrition or disease 

should make a government just culpable as death by civil violence, where the gov-

ernment has the capacity to prevent starvation and disease and fails to do so.“1201 

Sie notiert, dass der Staat im Falle massenhaften Sterbens an Unterernährung oder 

Epidemien äquivalent wie im Falle des Genozids oder des Völkermords in seiner 

Kernfunktion, seine Bürger vor dem Massentod zu schützen, gescheitert ist: „And 

surely there is no moral difference between deaths caused by a government’s fail-

ure to keep the peace and deaths caused by a greedy government’s failure to dis-

tribute social and economic goods among its population.“1202 

                                                
1200 ICISS, 2001, 4.19. Zu diesen Gruppen gehören nicht Menschenrechtsverletzungen wie die Rassendiskri-
minierung oder die Inhaftierung der politischen Opposition, denn „the Commission has resisted any tempta-
tion to identify as a ground for military intervention human rights violations falling short of outright killing 
or ethnic cleansing, for example systematic racial discrimination, or the systematic imprisonment or other 
repression of political opponents.“ (ICISS, 2001, 4.25). 
1201 Stacy: Humanitarian Intervention and Relational Sovereignty, 90. 
1202 Ebd., 98. 



273  

Diese Unfähigkeit oder Schuld des Staates ist maßgebend für die Rechtfertigung 

der militärischen humanitären Intervention, und nicht die Art des Sterbens der Zivi-

listen.1203  

Der präemptive Krieg ist nur dann rechtmäßig, wenn ihn gravierende Bedrohungen für den 

internationalen Frieden und die Sicherheit auslösen.1204 Nur die Verteidigung der staatli-

chen Grenzen und der Sicherheit der Bürger im Falle eines unmittelbar bevorstehenden 

Angriffs rechtfertigen den präemptiven ersten Schlag gegen die Gegenpartei. Die Realisie-

rung von wirtschaftlichen oder geopolitischen Interessen ist kein legitimes oder völker-

rechtliches Indiz gerechter Präemption: „When security is defined in terms broader than 

protecting the near-term integrity of national sovereignty and borders, the distinction 

between offence and defence blurs hopelessly“.1205 Im Lichte neuer Bedrohungen und der 

stark „intensivierten Sensibilität gegenüber Problemstellungen, die in der Vergangenheit 

allein dem innerstaatlichen Kompetenzbereich zugeordnet worden sind“1206, ist die Sicher-

heit das zentrale Thema der Diskussionen um die Reform der Vereinten Nationen. In der 

Bemühung um die Neuinterpretation des Begriffes Sicherheit, ihrer Bedrohungen und der 

Mittel und Methoden, die (menschliche) Sicherheit zu garantieren, skizziert der Bericht der 

Hochrangigen Gruppe für Bedrohungen, Herausforderungen und Wandel mit dem Titel 

„Eine sicherere Welt: Unsere gemeinsame Verantwortung“ vom 2. Dezember 2004 das 

Recht zur Selbstverteidigung des Staates und seiner Bürger, d.h. den Angriff des bedrohten 

Staates bereits vor dem ersten Schlag der Gegenseite:  

„Indessen kann ein bedrohter Staat nach lange etablierten Regeln des Völkerrechts militä-

rische Maßnahmen ergreifen, solange der angedrohte Angriff unmittelbar bevorsteht, 

durch kein anderes Mittel abzuwenden ist und die Maßnahmen verhältnismäßig sind.“1207 

Für die korrekte Datenevaluierung, dass der Angriff der Gegenseite unmittelbar bevorsteht, 

benötigt der bedrohte Staat präzise Informationen über die klar dokumentierten aggressi-

ven Intentionen und über die militärischen Fähigkeit des Gegners, in nächster Zukunft an-

zugreifen: „[W]hat is required […] is a policy that both maximises our understanding of 

                                                
1203 Stacy: Humanitarian Intervention and Relational Sovereignty, 98. 
1204 George R. Lucas Jr.: „The Role of the ‘International Community’ in Just War Tradition – Confronting the 
Challenges of Humanitarian Intervention and Preemptive War“. In: Journal of Military Ethics, 2: 2 (2003), 
122-144. Hier: 141. 
1205 Richard K. Betts: „Surprise Attack: Lessons for Defense Planning“. Washington, D.C.: The Brookings 
Institution 1982, 142. 
1206 Peter Hilpold: Der UN-Sicherheitsrat – neue Aufgaben, neue Funktionen. In: Johannes Varwick/Andreas 
Zimmermann (Hrsg.): „Die Reform der Vereinten Nationen – Bilanz und Perspektiven“. Berlin: Duncker & 
Humblot 2006, 33-46. Hier: 33. 
1207 Resolution der Generalversammlung A/59/565. Webseite der Vereinten Nationen: 
http://www.un.org/Depts/german/gs_sonst/a-59-565.pdf (Abruf am 1. September 2009) (Hervorhebung im 
Original). 



274  

the capabilities and intentions of potential adversaries, and simultaneously minimises our 

physical vulnerability.“1208 Natürlich hat die Diagnose der Intentionen des Gegners oftmals 

den Beiklang, spekulativ zu sein. Um sich vor Irrtümern zu schützen, rät Dieter Janssen, 

den Gegner pedantisch zu erspähen: seine politische Kultur, die Geschichte seiner Außen-

politik und zwischenstaatlicher Verhältnisse sowie sein Weltbild. Hier ist die Fähigkeit des 

staatlichen Geheimdienstes substanziell, „ist aber, wie uns das Beispiel der irakischen 

Massenvernichtungswaffen zeigte, nicht immer gewährleistet.“1209 Nicht zu unterschätzen 

sind der Rat und die Kritik der Verbündeten und Berater über die geplante Invasion.1210 

Hat der Gegner uns in der Vergangenheit bereits angegriffen? Hat er angekündigt, uns in 

nächster Zukunft anzugreifen? Hat der Gegner die Fähigkeit, uns anzugreifen? „Are poten-

tial adversaries moving their forces into a position to do significant harm?“1211 Nur bei 

Bejahung der vier Fragen sind die Intentionen des Gegners aggressiv. Der Jurist und Bri-

gadegeneral der amerikanischen Armee Richard G. Maxon notiert vier Kriterien, die die 

politischen Entscheidungsträger verpflichtet sind zu verifizieren, bevor sie ihrem Militär 

den ersten Schlag gegen den potentiellen Aggressor diktieren: 

 
„Are there objective indicators that an attack is imminent? Factors such as troop buildups, 
increased alert levels, increased training tempo, and reserve call-ups may suggest that an at-
tack is imminent.  
Does the past conduct or hostile declarations of the alleged aggressor reasonably lead to a 
conclusion that an attack is probable? A pattern of aggressive past conduct or hostile public 
statements may demonstrate an intention by an aggressor nation to launch an armed attack.  
What is the nature of the weapons available to the alleged aggressor nation, and does it have 
the ability to use them effectively? Weapons of mass destruction and modern delivery sys-
tems make waiting for an actual armed attack exceedingly dangerous. While possession of 
such weapons alone is not indicative of an intent to use them, it is a factor that must be con-
sidered with all other relevant factors.  
Is the use of force the last resort after exhausting all practicable, peaceful means? Unlike 
actions in self-defense following an armed attack, preemptive actions generally mean some 
time is available for peaceful resolution. There will be closer scrutiny of the efforts made to 
resolve a dispute when a nation acts in a preemptive manner. The failure to exhaust practica-
ble remedies may result in sanctions for aggressive conduct.“1212  

 

Bei den Staaten, die Terroristen logistisch mit Waffen, Rekrutierungscamps, Zufluchtsstät-

ten oder finanziellen Mitteln unterstützen, und wo sogar die Gefahr der Proliferation der 

                                                
1208 Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines, 35 (Hervorhebung im Original). 
1209 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 80. 
1210 Janssen: Preventive defense and forcible regime change: A normative assessment, 117. 
1211 Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines, 35. 
1212 Richard G. Maxon: „Nature’s Eldest Law: A Survey of a Nation’s Right to Act in Self-Defense“. In: 
Parameters, XXV (Autumn 1995), 55-68. 
http://www.carlisle.army.mil/usawc/Parameters/1995/maxon.htm (Hervorhebung im Original) (Abruf am 1. 
September 2009); vgl. Bzostek: Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Military Activi-
ties, 77 f. 



275  

Massenvernichtungswaffen an die terroristischen Netzwerke keine Paranoia der politischen 

Entscheidungsträger und Verschwörungstheoretiker, sondern die Propaganda und reguläre 

Rhetorik des „Schurkenstaates“ ist, liegt die Beweislast trotzdem bei dem präemptiv an-

greifenden Staat. Jedoch ist diese Gefahr vor dem Angriff der Terroristen mit Massenver-

nichtungswaffen sehr schwer zu dokumentieren. Zugleich besteht diese Gefahr nur poten-

tiell in der Zukunft und ist gegenwärtig keine reale Praktik von „Schurkenstaaten“. So 

schätzt man diese Begründung des ersten Schlags gegen den unterstützenden Staat als sehr 

kontrovers ein. Denn dieser Staat hat niemanden direkt angegriffen, er hat den Angriff 

nicht „initiiert, auch wenn seine Unterstützung für die Terroristen zu dessen Ausführung 

beitragen kann.“1213 Völkerrechtlich und moralisch rechtmäßig sind daher nur friedliche 

Mittel der Bestrafung dieser „Schurkenstaaten“, wie z.B. „Gespräche und Verhandlungen 

[…], im extremen Fall auch Embargos […] um die Änderung seiner Politik zu erzwingen 

und ihn von seinen bisherigen Handlungen abzubringen.“1214 

 

6.1.2 Die legitime Autorität  
 

Die politische Idee der supranationalen Autorität, die zwischenstaatliche Dispute und Kon-

flikte beschwichtigt und eindämmt, datiert aus der Zeit der Herrscher aus der Karolinger 

Dynastie: „This is an old idea that was born in the Carolingian empire and kept alive for 

the benefit of the holy Roman Empire.“1215 Später bemächtigten sich die Päpste und Kaiser 

des Mittelalters dieser Idee und dieser omnipotenten Zuständigkeit. Francisco de Vitoria 

sprach dann diesen beiden Institutionen die Herrschaft über die Welt ab. Die Zeit der Herr-

schaft der Vernunft und des Kampfes gegen mittelalterliche Ideologien und Intoleranz, die 

noch im 17. Jahrhundert im Dreißigjährigen Krieg mündeten, gehörte zur Ära der Aufklä-

rung. Zugleich beschäftigte die Autoren des „ewigen Friedens“ das freie Recht zum Krieg 

des souveränen Staates aus dem Westfälischen Frieden. Die Autoren orteten die Eliminie-

rung von zwischenstaatlichen Kriegen in der Etablierung eines Bündnisses von Staaten und 

in der Etablierung von Institutionen mit dem Recht zur Schiedsbarkeit, die so den Frieden 

der Staaten im Bündnis garantieren können. So bemühten sich William Penn und Abbé de 

Saint-Pierre mit dem „Essay towards the Present and Future Peace of Europe“ (1693) bzw. 

dem „Projet pour prendre la paix perpétuelle en Europe“ (1713), beide von der Idee des 

Bundes christlicher Nationen motiviert, um den stabilen und „ewigen“ Frieden im geeinten 
                                                
1213 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 81. 
1214 Ebd. 
1215 Claude Selis: Conditions for the Just War in a Time of New Conflicts. In: Wim Smit (ed.): „Just War and 
Terrorism. The End of the Just War Concept?“. Leuven/Dudley, MA: Peeters 2005, 81-106. Hier: 102. 



276  

Europa. Der englische Quäker William Penn ist der Gründer des amerikanischen Bundes-

staates Pennsylvania im Jahr 1681, in der er sein „‚Heiliges Experiment’“ einer Regie-

rungsform startete, die den Kolonisten Toleranz, bürgerliche und religiöse Freiheiten, Ab-

schaffung von Sklaverei und das friedliche Zusammenleben mit der amerikanischen Urbe-

völkerung, den Indianern, garantieren sollte. Im Sinne ihres Friedenszeugnisses sind die 

Quäker friedliebend und sie votierten gegen die Teilnahme am Amerikanischen Unabhän-

gigkeitskrieg gegen die englische Krone in den Jahren 1775 bis 1783.1216 In seinem negati-

ven und kriegerischen Verständnis der (Außen-)Politik der europäischen Staaten schlug 

Penn in seinem Essay die Einrichtung eines institutionellen europäischen Parlaments und 

eines Staaten-/Völkerbundes europäischer Nationen vor. Der französische Aufklärer 

Charles Irénée Castel de Saint-Pierre, bekannt als Abbé de Saint-Pierre, sah in der Errich-

tung des europäischen Staatenbundes christlicher Nationen, des Bundesrates und des inter-

nationalen Schiedsgerichts die institutionellen Konditionen des beständigen Friedens auf 

dem europäischen Kontinent:  

 
„Von einem christlichen Friedensinteresse motiviert war William Penns Essay towards the 
Present and Future Peace of Europe (1693). Penn, der Gründer von Pennsylvania, schlug 
eine Versammlung der europäischen Staaten vor: ein ‚Parliament of Europe‘ oder eine ‚Eu-
ropean Confederacy‘. Eine solche würde nicht nur nützliche Folgen für den Frieden und den 
Handel haben, sondern auch das Ansehen des Christentums in der Welt verbessern. Ein wei-
terer Plan, das Projet pour prendre la paix perpétuelle en Europe (1713), stammt vom Abbé 
de Saint-Pierre, einem der Unterhändler des Friedens von Utrecht. Der Abbé dachte an einen 
Bund der christlichen Nationen, die einen Bundesrat bilden und sich einer gemeinsamen 
Streitschlichtung unterwerfen sollten.“1217  

 

Die Ideen vom „ewigen“ Frieden und von einem Recht zur Schiedsbarkeit, die den Frieden 

und die Sicherheit im internationalen Staatensystem garantieren, strömten dann später in 

das Konzept des Völkerbundes im Jahr 1929 ein, und nach seinem kläglichen Scheitern vor 

den Kräften des Zweiten Weltkrieges in die Gründung der Vereinten Nationen und ihre 

Charta. Hat der Sicherheitsrat, das mächtigste Organ der Vereinten Nationen, tatsächlich 

die Macht und die Fähigkeit, die Rolle des obersten Schiedsrichters zu spielen und die Be-

friedung der Welt zu bewältigen? Hat nur er das Recht, über Krieg und Frieden zu ent-

scheiden, d.h. hat nur er die Macht, dieses Recht an die Mitgliedsstaaten zu delegieren? 

Dies ist vielleicht der prekärste Punkt der Arbeit. Nicht der intervenierende Staat oder das 

Bündnis oder die Koalition von Staaten, die militärisch intervenieren, haben gegenwärtig 

                                                
1216 Wilmer A. Cooper: Quäker. In: Gerhard Krause/Gerhard Müller (Hrsg.): „Theologische Realenzyklopä-
die“. Band XXVIII. Berlin/New York: De Gruyter 1997, 35-41. 
1217 Ottmann: Geschichte des politischen Denkens: von den Anfängen bis auf unsere Zeit. Band 3, Teilband 
2, 165 (Hervorhebung im Original). 



277  

die völkerrechtliche Autorität zur militärischen humanitären Intervention, sondern das Or-

gan der internationalen Staatengemeinschaft, das in seinen Händen die Entscheidung hat, 

ob die humanitäre Katastrophe ein rechtmäßiger Grund für eine militärische Intervention 

ist oder nicht – der Sicherheitsrat der Vereinten Nationen:  

 
„Sachlich-funktional geht es beim Kriterium der legitimen Autorität darum, wie in einer (in-
ternationalen) Rechtsordnung die rechtliche Kompetenz verteilt werden soll, Zwangsmaß-
nahmen zur Rechtsdurchsetzung anzuwenden, um das Wohlergehen der an der Ordnung Be-
teiligten zu gewährleisten.“1218  

 

Der Gegenstand des Diskurses um die legitime Autorität ist nicht der Herkunftsstaat der 

militärischen Intervention, sondern die Herkunft der Ermächtigung dieses Interventionis-

mus: „Vorrangig muss festgestellt werden, wer das Recht hat oder haben soll, zu entschei-

den, ob die für eine humanitäre Intervention einschlägigen Anforderungen des gerechten 

Grundes und der Abwägungsbedingung in einem gegebenen Fall erfüllt sind.“1219 Die 

Mehrzahl der Völkerrechtler meint, dass nur Interventionen mit der Ermächtigung (und 

Resolution) des Sicherheitsrates der Vereinten Nationen rechtmäßig sind, wie z.B. die In-

terventionen in Bosnien und Herzegowina in den Jahren 1992 bis 1995, in Somalia in den 

Jahren 1992 bis 1993, in Ruanda und Haiti im Jahr 1994, in Sierra Leone in den Jahren 

1997 bis 2000 oder in Osttimor im Jahr 1999. Die Generalversammlung der Mitgliedsstaa-

ten der Vereinten Nationen und die regionalen Organisationen haben im Sinne der Charta 

und des Völkerrechts das Recht, sich mit den Risiken für den Frieden und die Sicherheit 

der internationalen Gemeinschaft zu beschäftigen:  

 
„Die Generalversammlung kann sich mit den allgemeinen Grundsätzen der Zusammenarbeit 
zur Wahrung des Weltfriedens und der internationalen Sicherheit einschließlich der Grunds-
ätze für die Abrüstung und Rüstungsregelung befassen und in bezug auf diese Grundsätze 
Empfehlungen an die Mitglieder oder den Sicherheitsrat oder an beide richten.“1220  

 

Die Charta erwähnt jedoch nicht das Mandat der Generalversammlung zum militärischen 

Interventionismus oder das Recht der regionalen Organisationen zur Einmischung in die 

inneren Angelegenheiten der Staaten ohne die Ermächtigung durch den Sicherheitsrat.1221  

Für Michael Walzer dagegen ist die Bevollmächtigung des Sicherheitsrates nicht grundle-

gend für die Gerechtigkeit der Intervention, denn der Zweck der humanitären Intervention 

ist die Rettung von Menschen. Der omnipotente Wert der Menschenrechte zwingt jeden 
                                                
1218 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 93. 
1219 Ebd.,  96. 
1220 Art. 11 Ziff. 1 der Charta der VN. Mangoldt/Rittberger: Vereinte Nationen, 21. 
1221 Kap. VII der Charta der VN. Ebd., 33-39. 



278  

Staat, „der dem Gemetzel ein Ende bereiten kann […] dies zu versuchen.“1222               

Vermittelnde Positionen bekräftigen, dass die primäre Ermächtigung zum militärischen 

Interventionismus zum Schutz der grundlegenden Menschenrechte in den Händen des Si-

cherheitsrates liegt. Wäre es demgemäß nicht klug, dass bei der Blockade dieser Instanz 

(etwa bei Unstimmigkeiten der Vetomächte) weitere Instanzen der Vereinten Nationen die 

Autorität haben, die Mitglieder der Vereinten Nationen zum militärischen Eingreifen zu 

ermächtigen, um so die Effektivität und politische und moralische Legitimität der men-

schenrechtlichen Normen aus dem Völkerrecht zu garantieren?1223  

Für den Schutz der Standards der Sicherheit, des Friedens und freundschaftlicher Verhält-

nisse in der internationalen Staatengemeinschaft im Lichte der drohenden transsouveränen 

Probleme und für die Garantie der optimalen Gerechtigkeit der militärischen humanitären 

Interventionen im Hinblick auf die Erweiterung des Sicherheitsbegriffs von der staatlichen 

Sicherheit1224 zur menschlichen Sicherheit1225 sind Reformen des Sicherheitsrates der Ver-

einten Nationen zwingend nötig1226, und zwar in diesen Bereichen: 

- der Effektivität im Sinne der rascheren „Entscheidungsfindung und der Bindewir-

kung seiner Beschlüsse“,1227 

- der Repräsentativität im Sinne der Vertretbarkeit „aller Weltregionen“1228 im Pro-

zess der Entscheidungsfindung, 

- und der Legitimität im Sinne der demokratischen, d.h. paritätischen und nichtselek-

tiven Entscheidungsfindung. 

Die Skepsis gegenüber der Fähigkeit des Sicherheitsrates, in Fällen gravierender Men-

schenrechtsverletzungen stets (oder in der Majorität der Fälle) seine Mitglieder zum militä-

rischen Eingreifen zu ermächtigen und so korrekt und im Sinne des Zwecks der internatio-

                                                
1222 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 165. 
1223 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 95. Der 
Bericht der International Commission on Intervention and State Sovereignty „The Responsibility to Protect“ 
meint im Exposé: „There is no better or more appropriate body than the United Nations Security Council to 
authorize military intervention for human protection purposes. The task is not to find alternatives to the Secu-
rity Council as a source of authority, but to make the Security Council work better than it has.“ ICISS, 2001, 
xii. 
1224 Die Sicherheit der territorialen Integrität und politischen Unabhängigkeit vor Aggressionen ausländischer 
Staaten. 
1225 Die Verpflichtung der Staaten, die Kernmenschenrechte optimal zu schützen, und in gegensätzlichen 
Fällen die Pflicht der Weltgemeinschaft, diesen „Menschen den Schutz zu gewähren, der ihnen durch den 
Unwillen oder durch die Unfähigkeit ihrer Regierung entzogen wurde“. In: Volker Rittberger/Heiko Baum-
gärtner: Die Reform des Weltsicherheitsrats – Stand und Perspektiven. In: Johannes Varwick/Andreas Zim-
mermann (Hrsg.): „Die Reform der Vereinten Nationen – Bilanz und Perspektiven“. Berlin: Duncker & 
Humblot 2006, 37-466. Hier: 53. 
1226 Denn „bis heute hat sich […] kein Konsens in der Staatengemeinschaft darüber herausgebildet, wie und 
mittels welcher Formel die Zusammensetzung des Gremiums sowie der Modus der Entscheidungsfindung 
verändert werden müssen“. Ebd., 48. 
1227 Rittberger/Baumgärtner: Die Reform des Weltsicherheitsrats – Stand und Perspektiven, 48. 
1228 Ebd., 48. 



279  

nalen Staatengemeinschaft zu operieren, ist nicht konstruiert. Dass der Skeptizismus plau-

sibel ist, bekräftigt die Praxis der Staaten, die Ermächtigung des Sicherheitsrates zu igno-

rieren, wenn sich die Vetostaaten in ihrer Meinung und Votierung unterscheiden, wie z.B. 

im Fall des Kosovokrieges. Robert Skidelsky notiert, dass der Sicherheitsrat der Vereinten 

Nationen „was not set up to deal with the problems posed by rogue and failed states“1229, 

und Anthony Clark Arend äußert sogar, dass „policymakers could declare the UN Charter 

framework dead.“1230
  

George R. Lucas Jr. ist ein Befürworter des Rechts der Staaten, ohne die Ermächtigung der 

Organe der Vereinten Nationen militärisch zu intervenieren. In diesem Falle plädiert er für 

die Klausel der Last der Beweisführung („burden of proof“), die der intervenierende Staat 

hat.1231 Der intervenierende Staat benötigt zwei maßgebende Konditionen für die Recht-

mäßigkeit seines Unilateralismus1232, wenn der Sicherheitsrat ihn nicht zur Intervention 

bevollmächtigt hat: 

- der intervenierende Staat ist verpflichtet vor der internationalen Staatengemein-

schaft und dem Sicherheitsrat der Vereinten Nationen seinen Interventionismus zu 

begründen,  

- der rechtmäßige Grund seines Unilateralismus können nur gravierende Menschen-

rechtsverletzungen1233 sein. 

Jedoch haben unilaterale oder bilaterale militärische Interventionen ohne die Ermächtigung 

des Sicherheitsrates immense Schwierigkeiten, vor der Öffentlichkeit ihre Gründe mit dem 

reinen Humanitarismus zu verknüpfen. Die Moralität des unilateralen oder multilateralen 

humanitären Interventionismus ist im Hinblick auf die breite Palette der fragwürdigen 

„humanitären“ Interventionen in der Geschichte der Vereinten Nationen sehr suspekt. Für 

den Missbrauch des Rechts zur Einmischung und die Realisierung verschiedener hegemo-

nialer Interessen gäbe es dann keine völkerrechtlichen Bremsen. Und die negativen Effekte 

für die relative Stabilität der internationalen Ordnung im Falle des freien Rechts des Staa-

tes, militärisch zu intervenieren, haben den starken Beiklang der Renaissance des hobbess-

chen Naturzustandes. 

                                                
1229 Robert Skidelsky: „The Just War Tradition“. In: Prospect, December 2004, 31. Homepage von Robert 
Skidelsky: http://www.skidelskyr.com/site/article/essay-the-just-war-tradition/ (Abruf am 26. Juni 2009). 
1230 Arend: International Law and the Preemptive Use of Military Force, 101. 
1231 Lucas Jr.: The Role of the „International Community“ in Just War Tradition – Confronting the Challeng-
es of Humanitarian Intervention and Preemptive War, 134. 
1232 Chomsky ist dagegen: „Doch hat kein Staat das Recht, in dieser Hinsicht selbstständig zu entscheiden 
und nach eigenem Gutdünken zu handeln“. Chomsky: War Against People: Menschenrechte und Schurken-
staaten, 25. 
1233 Lucas Jr.: The Role of the „International Community“ in Just War Tradition – Confronting the Challeng-
es of Humanitarian Intervention and Preemptive War, 132 ff. 



280  

Identische Probleme plagen die Vorschläge, dass die regionalen Organisationen im Falle 

der Blockade des Sicherheitsrates einen Staat oder ein Bündnis von Staaten zur militäri-

schen humanitären Intervention ermächtigen. Denn wie im Falle der ECOWAS-

Intervention in Liberia ist das Risiko von hegemonialen oder wirtschaftlichen Interessen 

nicht zu ignorieren. Die Streitkräfte der Wirtschaftsgemeinschaft Westafrikanischer Staa-

ten (ECOWAS) intervenierten unter der Führung von Nigeria im Bürgerkrieg in Liberia im 

Jahr 1990. Die Kritiker verdächtigten Nigeria, sich nur engagiert zu haben, um die Eisen-

erzreserven Liberias für seine heimische Stahlindustrie zu sichern.1234 

Um die Menschenrechte mit militärischen Mitteln effektiv zu schützen, und zwar so, dass 

die temporäre Annullierung des Rechts des Staates auf Souveränität und Nichteinmischung 

in seine inneren Angelegenheiten moralisch und völkerrechtlich gerechtfertigt ist, ist die 

Reformation des Sicherheitsrates zwingend notwendig. Denn mit der gegenwärtigen Struk-

tur1235 und Arbeitsweise ist der Sicherheitsrat der Vereinten Nationen nur ein „Papierdra-

che“. Er dient nicht dem generellen Schutz der Kernmenschenrechte.  

Die zentralen Schwierigkeiten des Sicherheitsrates sind seine Struktur, d.h. die fünf Veto-

mächte (Frankreich, Großbritannien, Russland, China und die Vereinigten Staaten von 

Amerika) und seine selektiven Praktiken in der Wahl der Themen: „So hat der Sicherheits-

rat bisher dem Kampf der ethnischen Minderheit der Karen in Myanmar (früher Burma) 

gegen die Zentralregierung in Rangun keinerlei Aufmerksamkeit geschenkt, obwohl sich 

dieser Konflikt nun schon über Jahrzehnte hinzieht.“1236 Praktisch verdrängt aus dem Kol-

lektivgedächtnis der Vetomächte sind die humanitären Katastrophen in der Demokrati-

schen Republik Kongo, dem nördlichen Uganda oder im Sudan (Darfur). Seit dem Jahr 

1998 und dem Startschuss des „Afrikanischen Weltkriegs“1237 zwischen neun afrikani-

schen Staaten1238 im Kongo starben etwa vier Millionen Menschen, die meisten von ihnen 

                                                
1234 Christiane Gans: „Die ECOWAS: Wirtschaftsintegration in Westafrika“. Münster/Berlin: LIT Verlag 
2006, 175. 
1235 „At the moment of its formation in 1945, the Security Council was an exclusive club open only to the 
major victors over the Axis, and it was the very definition of strange bedfellows. A fading British Empire, an 
anti-imperialist America, the defeated French, a mortally weakened Nationalist China in the midst of a 
doomed civil war, and Stalin’s nightmarish USSR – itself a totalitarian regime like the Nazi tyranny it had 
helped to destroy – were all expected somehow to keep the peace while the ashes of the World War II were 
still cooling. Sixty years later, the Security Council can be described as a collection of two former European 
empires, a massive North American superpower, a fragile Eurasian democracy in recovery from a history of 
autocracy, and the world’s largest country led by a Communist dictatorship. […] The security of the world 
thus rests, at least formally, in the hands of four – or maybe, with Russia still in question, three and a half – 
democracies, and one autocracy, representing half the six inhabited continents and roughly only a quarter of 
the world’s population.“ Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 128 f. 
1236 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 245. 
1237 Vgl. zur Situation im Kongo z.B. John F. Clark (ed.): „The African Stakes of the Congo War“. New York 
u.a.: Palgrave MacMillan 2002. 
1238 Kongo, Ruanda, Angola, Namibia, Simbabwe, Tschad, Uganda, Burundi und Sudan. 



281  

„from the famine and disease accompanying armed conflict.“1239 Die Organisation „Inter-

national Crisis Group“ schätzt, dass in der Demokratischen Republik Kongo gegenwärtig 

1200 Menschen pro Tag sterben, und zwar aus konfliktbezogenen Gründen, und die Orga-

nisation bekräftigt, dass der Kongo „the site of one of the world’s worst ongoing humanita-

rian crises“ ist.1240 Der Krieg ist seit der von der internationalen Gemeinschaft 2003 einge-

fädelten Vereinbarung zwischen den Konfliktparteien eingedämmt. Trotzdem prolongieren 

ihn seine „Erben“ in den Kivu-Provinzen Kongos. Die Gründe sind die alten: die ethni-

schen Konflikte und die Bodenschätze. Neben dem Kongo spielt sich auch im nördlichen 

Uganda ein „‘secret genocide’“ ab, denn  

 

„[a]lthough the government of Uganda’s president Yoweri Museveni is generally favored in 
the media and by international financial institutions as a new model for Africa, the decade-
long effort to subjugate some 2 million people (from the Acholi, Lango, and Teso regions) in 
200 refugee camps is a hidden side of Museveni’s ‘success’. Ninety-five percent of the 
Acholi live in these camps, where as many as 1,500 children die each week and rate of HIV 
infection may be 50 percent.“1241 

 

Und in der Region des größten Staates des afrikanischen Kontinents, des Sudan1242, wo seit 

dem Jahr 2003 verschiedene Volksstämme mit der sudanesischen Regierung um mehr 

Mitbestimmung im blutigen Bürgerkrieg kämpfen, sind die humanitäre Katastrophe und 

der Tod von bis zu 400.000 Personen und die Vertreibung von bis zu 3 Millionen Afrika-

nern für die Vereinten Nationen kein Grund zum raschen militärischen Eingreifen in den 

Bürgerkrieg:  

 

„At least 200,000, but as many as 400,000 black Africans may have died; countless women 
left behind have been raped; and as many as 3 million people have been forcibly displaced. 
As for next door in the DCR, these numbers have not prompted robust Security Council ac-
tion.“1243  
 

Die Friedensmission der Truppen der Vereinten Nationen und der Afrikanischen Union in 

Darfur entwickelt sich seit ihrer Mandatierung am 31. Juli 2007 nur zäh, und die zivile 

Bevölkerung der Region leidet, denn es fehlt am helfenden Personal (Truppen) und am 

                                                
1239 Weiss: Humanitarian Intervention: Ideas in Action, 53. 
1240 Report on DR Congo.  
Webseite der International Crisis Group: http://www.crisisgroup.org/home/index.cfm?id=1174&l=1 (Abruf 
am 3. September 2009). 
1241 Weiss: Humanitarian Intervention: Ideas in Action, 53. 
1242 Zur Bilanz des Darfur-Konfliktes vgl. Gérard Prunier: „Darfur: Der ‚uneindeutige‘ Genozid“. Hamburg: 
Hamburger Edition 2007. 
1243 Weiss: Humanitarian Intervention: Ideas in Action, 54. 



282  

Material (Ausrüstung wie z.B. der Beförderungsmittel).1244 Die Situation in Darfur ist für 

Eric Reeves „[t]he longest, best reported, most unctuously protested genocide of the past 

century“.1245 In einem Artikel in der Zeitschrift „Dissent“ schildert er die Inkompetenz der 

internationalen Gemeinschaft, d.h. ihre „mendacity, hypocrisy, and expediency.“1246  

In diesem Lichte rät das Autorenduo Wilfried Hinsch und Dieter Janssen zur Reform der 

Arbeitsweise des Sicherheitsrates: „Es muss institutionell sichergestellt sein, dass inner-

staatliche Krisen und schwere Menschenrechtsverletzungen unabhängig davon, wo sie 

stattfinden und wer die Opfer sind, angemessene Beachtung durch den Sicherheitsrat fin-

den.“1247 

Ein seriöses Problem der Vereinten Nationen und ihres zentralen Organs, das an ihrer 

Glaubwürdigkeit nagt, ist ihre Selektivität in der Entscheidung für oder gegen militärische 

humanitäre Intervention bzw. ihre Zaghaftigkeit, die Mitgliedsstaaten zwingend zu er-

mächtigen, Menschen zu helfen, wenn die Verletzungen ihrer Rechte massiv sind wie z.B. 

in Ruanda im Jahr 1994. Reinhold Schmücker unterstreicht: 

 
„Der UN-Sicherheitsrat in seiner jetzigen Form und Zusammensetzung ist keine […] geeig-
nete Institution, da er die Völkergemeinschaft insgesamt nicht angemessen repräsentiert und 
seine Entscheidungsstrukturen eine hinreichend unparteiliche Entscheidung geradezu ver-
hindern.“1248  

 

Der Sicherheitsrat bzw. seine einzelnen Mitglieder lähmen  

 
„die Aktionsfähigkeit des Rates nicht nur dann, wenn eine der Großmächte selbst in einen 
Konflikt verwickelt war, sondern ebenso in Fällen der Verwicklung eines Verbündeten oder 
sonstigen Klienten der Großmächte, ja selbst dann, wenn sich die Großmächte aus politi-
schen Opportunitätsgründen scheuten, die eine oder andere Seite zu verurteilen“.1249  

 

Das Beispiel Ruanda dokumentiert illustrativ die Kritik an der fehlenden Effektivität der 

Vereinten Nationen und an ihrer mangelnden Fähigkeit, die Kernmenschenrechte bei mas-

siven und systematischen Verletzungen zu schützen. Der Kommandeur der Truppen der 

Vereinten Nationen vor Ort Roméo Dallaire notierte, dass eine 5000 Mann starke Truppe 

                                                
1244 Ein Memorandum der Gesellschaft für bedrohte Völker: „Vier Jahre Engagement der internationalen 
Gemeinschaft für ein Ende der Straflosigkeit in Darfur (2004-2008)“. Webseite der Gesellschaft für bedrohte 
Völker:  
http://www.gfbv.de/inhaltsDok.php?id=1395&stayInsideTree=1 (Abruf am 12. September 2009). 
1245 Eric Reeves: „Refusing to Save Darfur“. In: Dissent (Fall 2008), 22-25. Hier: 25. 
1246 Ebd., 22. 
1247 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 245. 
1248 Reinhold Schmücker: „Gibt es einen gerechten Krieg?“. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 48: 2 
(2000), 319-340. Hier: 337 f. 
1249 Grewe: Epochen der Völkerrechtsgeschichte, 784. 



283  

der Friedenssoldaten zum Auftakt des Mordens in der Nacht vom 6. auf den 7. April 1994 

mit dem robusten Mandat, d.h. dem Recht, Waffengewalt nicht nur zur Selbstverteidigung, 

sondern zugleich zur Verteidigung der bedrohten Zivilisten zu nutzen, den Völkermord 

hätte verhindern können: „Thus, early robust intervention could have prevented or dissuad-

ed genocide, or would at least have prevented the heavy casualties sustained.“1250 Die spä-

tere Intervention, autorisiert vom Sicherheitsrat der Vereinten Nationen („Opération 

Turqoise“ der französischen Truppen vom 23. Juni bis zum 21. August 1994), änderte 

nichts an der humanitären Katastrophe der Zivilbevölkerung in Ruanda und nur ein Jahr 

später in Srebrenica. In Srebrenica nämlich marschierten die Soldaten der Armee der Re-

publika Srpska und die serbischen Paramilitärs trotz der Präsenz der Blauhelm-Soldaten 

der UNPROFOR-Schutztruppen („United Nations Protection Force“) in die bosnische 

Schutzzone ein und töteten dort bis zu 8000 muslimische Männer und Jungen. Diese Fälle 

sind „a prime example for the international community to direct increasing efforts toward 

early warning, preventive diplomacy and proper conflict management.“1251 

Das nächste Problem ist die mangelnde Bereitschaft der Mitglieder, ihre Soldaten für die 

vom Sicherheitsrat ermächtigten Einsätze an die Vereinten Nationen (rechtzeitig) zu dele-

gieren, sowie die insuffiziente Mandatierung der Intervention. Oft nämlich entsprechen die 

Mandate der Truppen der Vereinten Nationen nicht der Situation im Zielstaat der Interven-

tion. So ist eine friedenserhaltende Mission in Staaten, in denen der (Büger-)Krieg noch 

wütet, deplatziert. Die in Art. 43 der Charta geplanten ständigen Streitkräfte der Vereinten 

Nationen zur Friedenserzwingung, die Peace Keeping Force, schufen die Mitgliedsstaaten 

nicht. Für die Sicherung und Erhaltung des (Welt-)Friedens beauftragt der UN-

Sicherheitsrat im Regelfall die Mitgliedsstaaten, Soldaten ihrer Militäreinheiten für frie-

denssichernde oder -erhaltende Missionen der Vereinten Nationen zu disponieren. So ent-

scheiden die Mitglieder selbst, ob sie ein Blauhelm-Kontingent in das Krisengebiet dele-

gieren sowie über seine Mannstärke. Da in den meisten Staaten die legislativen Organe 

über die Delegierung der Blauhelme optieren, sind dieser Prozess und dann die Formierung 

des Kontingents eine sehr zeitraubende Sache. Peter J. Opitz referiert zu den strukturellen 

und organisatorischen Defiziten der Friedenstruppen und der Friedenseinsätze der Verein-

ten Nationen bezüglich der Kontingente und der Mandatierung dieser Truppen: 

 

 

                                                
1250 Abiew: The Evolution of the Doctrine and Practice of Humanitarian Intervention, 200. 
1251 Ebd. 



284  

„So waren die Mandate des SR häufig sehr allgemein gehalten und wurden der komplizierten 
Sicherheitslage vor Ort nur selten gerecht; die entsandten Blauhelm-Kontingente waren zu 
klein und für die komplizierten internationalen Friedenseinsätze unzureichend ausgebildet 
und ausgerüstet; zudem erfolgten die Einsätze häufig zu spät. Erhebliche Mängel wies auch 
die Verbindung zwischen den Einheiten vor Ort und dem Hauptquartier in New York auf, 
das personell und organisatorisch überfordert war, nicht über die notwendigen Aufklärungs- 
und Analysesysteme verfügte und vom SR nicht immer die politische Rückendeckung er-
hielt, die für einen erfolgreichen Einsatz erforderlich war.“1252 

 

Um die Parteilichkeit der Vetomächte oder ihre historisch begründeten Sympathien wie im 

Falle Russlands1253 und Serbiens bei der Votierung für bzw. gegen die Kosovo-

Intervention zu beseitigen, sind korrigierende Mechanismen bei der Abstimmung zwin-

gend notwendig: „Es gibt verschiedene Vorschläge, wie ein Missbrauch des Vetos er-

schwert werden könnte, zum Beispiel die Verpflichtung zur öffentlichen Beratung und 

Rechtfertigung eines Vetos. Ein anderer Vorschlag bezieht sich auf die Einführung eines 

qualifizierten Vetos.“ Dann könnte „das absolute Veto der permanenten Mitglieder des 

Sicherheitsrates in bestimmten Situationen durch deutliche Mehrheitsentscheide aufgeho-

ben werden“.1254  

Im Falle der Entscheidungsblockade des Sicherheitsrates der Vereinten Nationen „sollte 

die Möglichkeit bestehen, dass andere multilaterale Gremien im Sinne einer subsidiären 

Autorität die Blockade aufheben können.“1255 Laut dem Bericht „The Responsibility to 

Protect“ „[t]he Security Council has the ‘primary’ but not the sole or exclusive responsibil-

ity under the Charter for peace and security matters.“1256 Stanley Hoffmann schlägt bei der 

Entscheidungsblockade des Sicherheitsrates die Gründung eines neuen Entscheidungsor-

gans mit dem Namen „The Association of Democratic Nations“ vor. Zu den Mitgliedsstaa-

ten dieser Gemeinschaft könnten nach Hoffmann die Mitglieder der NATO1257 und weitere 

„Asian, African, and Latin American liberal democracies, such as India, South Africa, and 

Chile as well as Australia and New Zealand“ gehören.1258  

                                                
1252 Peter J. Opitz: Kollektive Sicherheit. In: Mir A. Ferdowsi (Hrsg.): „Internationale Politik im 21. Jahrhun-
dert“. München: Wilhelm Fink Verlag 2002, 53-79. Hier: 64. 
1253 Es ist trotzdem nicht so, dass Russland und China regelmäßig die Entscheidungen des Sicherheitsrates 
obstruieren, so Michael Haspel, denn die Statistiken zeigen, dass in der Periode von 1970 bis 1996 die Verei-
nigten Staaten von Amerika 69-mal ihr Vetorecht nutzten, Großbritannien 26-mal, Frankreich 14-mal, Russ-
land (bzw. Sowjetunion) 11-mal und China nur einmal. Haspel: Friedensethik und Humanitäre Intervention: 
Der Kosovo-Krieg als Herausforderung evangelischer Friedensethik, 117. 
1254 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 245 f. 
1255 Ebd., 246. 
1256 ICISS, 2001, 6.7. 
1257 Gegenwärtig hat sie 28 Mitglieder: Albanien, Algerien, Belgien, Bulgarien, Dänemark, Deutschland, 
Estland, Frankreich, Griechenland, Großbritannien, Island, Italien, Kanada, Kroatien, Lettland, Litauen, Lu-
xemburg, die Niederlande, Norwegen, Polen, Portugal, Rumänien, Slowakei, Slowenien, Tschechien, Türkei, 
Ungarn und die Vereinigten Staaten von Amerika. 
1258 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 131; zitiert nach Stanley Hoffmann: 
„America Goes Backwards“. In: New York Review of Books, 50: 10 (June 12, 2003), 79. 



285  

Vielleicht ist gar der Kern der Ineffektivität des Sicherheitsrates seine Zusammensetzung. 

Das mächtigste Organ der Vereinten Nationen hat fünf ständige Mitglieder und zehn nicht-

ständige Mitglieder. Die fünf ständigen Mitglieder sind Frankreich, Russland, die Volksre-

publik China, die Vereinigten Staaten von Amerika und Großbritannien. Sie sind die Ve-

tomächte, da sie das Recht haben, gegen Resolutionen zu votieren. Nur hat sich die Welt 

seit der Gründung der Vereinten Nationen verändert, und neue, politisch und wirtschaftlich 

starke Staaten und regionale Mächte wie Indien, Brasilien, Japan oder Deutschland klagen 

über die mangelnde Repräsentativität des Sicherheitsrates. Verschiedene Ratschläge enga-

gieren sich in der Egalisierung des Vetorechts oder bemühen sich gar um „eine Abschaf-

fung“.1259 Thomas N. Nichols schlägt vor, „to create a mechanism by which a supermajori-

ty of the Council could defeat the veto of one member.“1260 Der Bericht „The Responsibil-

ity to Protect“ untertützt den Entwurf, „that a permanent member, in matters where its vital 

national interests were not claimed to be involved, would not use its veto to obstruct the 

passage of what would otherwise be a majority resolution.“1261  

Für Thomas N. Nichols sabotiert zugleich die Natur der politischen Ordnung/Herrschaft 

der ständigen Mitglieder des Sicherheitsrates die Glaubwürdigkeit der Fähigkeit des Si-

cherheitsrates, die massiven und systematischen Menschenrechtsverletzungen zu stoppen. 

Nicht jedes ständige Mitglied ist in seinen Augen fähig, die Menschenrechte international 

zu schützen. Denn wenn das Mitglied die Menschenrechte nicht national, d.h. in seinem 

Staat, schützt, dann bröckelt die Meinung, es sei der richtige Akteur in der Bemühung der 

internationalen Staatengemeinschaft, die Menschenrechte weltweit zu schützen:        

„Among the many impediments to reform of the Security Council, the most obvious can be 

summed up in five words: The People’s Republic of China. How can any of this take place 

when the world’s largest dictatorship holds a permanent seat“?1262 „The only thing a state 

must do to gain admittance to the UN is to exists“,1263 notiert Nichols, und natürlich, dass 

er völkerrechtlich als souveräner Staat legalisiert ist. Die Natur seiner politischen Ordnung 

sei dabei nicht signifikant. Dieses führt dann zu „counterproductive, even bizarre outcomes 

in New York“:  

 

 

 

                                                
1259 Pape: Humanitäre Intervention: Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten Nationen,  289. 
1260 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 137. 
1261 ICISS, 2001, 6.21. 
1262 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 139 (Hervorhebung im Original). 
1263 Ebd., 127. 



286  

„In 2003, Saddam Hussein’s Iraq was slated to chair the UN Conference on Disarmament – a 
right is earned by being next in the alphabetical order – and Moammar Qaddafi’s Libya was 
elected to head the UN Human Rights Commission, later joined there by other noted pala-
dins of liberty like Sudan, Zimbabwe, and China.“1264  

 

Für Nichols ist so der signifikante Schritt für die Reform des Sicherheitsrates die struktu-

relle Neuorientierung seiner Mitglieder. Er schlägt das Konzept des „Liberal Democratic 

Exceptionalism“ vor.1265 Dies heißt, dass der Sicherheitsrat die Mitgliedschaft von Staaten 

zurückweist, die keine liberalen Demokratien sind und die ihren Bürgern keine Freiheit 

und Sicherheit garantieren: „The Council would exclude state whose leaders govern by 

coercion, are unaccountable to their own people, and who suppress basic human free-

doms.“1266 Die strukturelle Veränderung des Sicherheitsrates der Vereinten Nationen hat in 

Nichols’ Verständnis das Ziel  

 

„to empower states that embrace the rule of law and the rights of free human beings, and to 
disempower the autocracies who would tear apart the foundations upon which institutions 
such as the UN are built. Membership in the General Assembly would be a right that derives 
from existence as a recognized state, but membership in the Security Council would be a 
privilege earned and maintained by a state’s behaviour, both internal and external.“1267 

  

Für die Effektivität der Vereinten Nationen beim Schutz der Menschenrechte sind nicht nur 

die unparteiische und rechtzeitige Entscheidungsfindung, eine den Bedürfnissen des Ziel-

landes der Intervention adaptierte Mandatierung, eine hervorragende Ausrüstung der Sol-

daten und eine gewisse Truppenstärke notwendig, sondern begleitend zugleich ein größerer 

und intensiverer Einsatz der Vereinten Nationen zur Konfliktvorbeugung und in der recht-

zeitigen Erkennung des Eskalationspotentials:  

 
„Früherkennung der Gefahren und Notlagen sowie entsprechende Initiativen im Bereich der 
friedenschaffenden, präventiven Maßnahmen und vor allem die Wurzeln eines, auch potenti-
ellen Konflikts zu adressieren, könnten langfristig zur Minderung der Auseinandersetzungen 
und Eindämmung ihrer Eskalation führen.“1268 
 

Wenn der Sicherheitsrat die Probleme in seiner Struktur und Methodik in der Votierung für 

und gegen Resolutionen nicht ändert, und wenn er weiterhin scheitert, effektiv und unpar-

teilich in Situationen gravierender Menschenrechtsverletzungen seine Mitglieder zum mili-

tärischen Eingreifen zu ermächtigen, wie bereits in den Fällen von Ruanda und Kosovo, 
                                                
1264 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 127. 
1265 Ebd., 134 (Überschrift). 
1266 Ebd., 136. 
1267 Ebd. 
1268 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 42. 



287  

dann ist es schier utopisch zu denken, dass die Staaten oder Bündnisse der Staaten „will 

rule out other means and forms of action to meet the gravity and urgency of these situa-

tions.“1269 Anthony Clark Arend meint, dass die Charta der Vereinten Nationen tot sei1270 

und dass das Kriegsvölkerrecht „no longer authoritative and controlling“1271 ist. Dies ist 

„the most intellectually honest approach“, nur dass im Falle der Verkündung des Schei-

terns der Vereinten Nationen und der Postulate ihrer Charta „many states would rejoice at 

the funeral and take advantage of such a lawless regime.“1272  

In dieser Dissertation verteidige ich die Meinung, dass der Sicherheitsrat der Vereinten 

Nationen moralisch nicht die ausschließliche Ermächtigung zur rechtmäßigen Intervention 

hat, denn aufgrund seiner Ineffektivität und reformbedürftiger Prozesse und Strukturen ist 

er nicht in der Lage, eine rechtmäßige Autorität für eine militärische humanitäre Interven-

tion zu sein.1273 Ich tendiere demgemäß zur zitierten Meinung von Michael Walzer1274 oder 

zum Verständnis von Jim Pattison, dass diese Ermächtigung des Sicherheitsrates nicht die 

Legitimität der militärischen Intervention garantiert – ganz und gar nicht. Im Gegenteil, 

eine vom Sicherheitsrat nicht autorisierte militärische humanitäre Intervention kann sogar 

positive Effekte haben: Der intervenierende Akteur oder eine Koalition könnten sich in 

diesen Fällen zusätzlich darin engagieren, die Regeln der Kriegsführung zu erfüllen und 

die Gründe zur Einmischung vollständig zu publizieren, und diese der                          

(Welt-)Öffentlichkeit dokumentieren, um zumindest weiterreichende Akzeptanz zu gewin-

nen.1275 Ich meine, dass eine militärische humanitäre Intervention nicht automatisch un-

rechtmäßig ist, nur weil man sie ohne die Ermächtigung des Sicherheitsrates durchgeführt 

hat. Denn die Gründe und Intentionen sind konstitutiv für die Rechtmäßigkeit der Ent-

scheidung zur militärischen humanitären Intervention, d.h. gravierende und systematische 

Menschenrechtsverletzungen. 

Wer sind nun potentielle rechtmäßige Akteure in Fällen von militärischen humanitären 

Interventionen und wie dokumentieren sie ihre rechtmäßige Autorität zur Intervention im 

Sinne der Lehre vom gerechten Krieg, außer den Vereinten Nationen unter Ermächtigung 

des Sicherheitsrates? Zunächst zu den Akteuren: der NATO, dem Staat oder einer Staaten-

koalition und der regionalen Organisation. 

                                                
1269 ICISS 2001, 6.39. 
1270 Arend: International Law and the Preemptive Use of Military Force, 101. 
1271 Ebd. 
1272 Ebd. 
1273 Pattison: Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, 57. 
1274 Vgl. Dissertation, 277. 
1275 Pattison, 64. 



288  

Für Pattison ist die NATO „the most legitimate agent“1276 im Falle einer humanitären Inter-

vention. Die Organisation hat materielle und personelle Ressourcen, um eine militärische 

Intervention effektiv durchzuführen. Im Verständnis von Pattison ist die NATO eine effizi-

ente, disziplinierte Organisation, und demgemäß stark darin engagiert, die Ziele der Inter-

vention rasch zu realisieren: die Ursachen und Gründe der humanitären Krise zu eliminie-

ren und Weichen für nachhaltigen Frieden und Stabilität im betroffenen Land zu schaffen. 

Dennoch ist die NATO kein perfekter Kandidat für die Rolle der rechtmäßigen Autorität 

im Sinne der Lehre vom gerechten Krieg. Ihre Motive gehörten in den meisten Fällen, in 

denen sie bereits interveniert hat, kaum zu den humanitären, sondern zu politischen. Zu-

gleich hat z.B. die Kosovo-Intervention klar dokumentiert, dass die Organisation nicht 

(stets) bereit ist, ihre Soldaten und Logistik zu gefährden, und einen Bodeneinsatz zu füh-

ren. Dagegen hat die „risikolose Kriegsführung“ aus der Luft nur zu zivilen Opfern und 

Zerstörung ziviler Infrastruktur geführt.1277  

Der Staat oder eine „Koalition von Willigen“ ohne Ermächtigung des Sicherheitsrates ist 

für Pattison ein Akteur, der in der Regel partikulär interveniert, denn sein Entschluss, mili-

tärisch einzugreifen, hängt im Allgemeinen von politischen Interessen ab. Der Staat oder 

eine Koalition ist ein Akteur, der stark seinen (innenpolitischen) Nutzen und die Meinung 

der (nationalen) Öffentlichkeit gegen das Leiden der Menschen im Krisengebiet abwägt. In 

diesem Sinne ist er hochgradig anfällig für den Vorwurf der Selektivität.1278 

Die regionalen Organisationen wie z.B. die ECOWAS können gleichermaßen intervenie-

ren und sie haben bereits in der Historie in Fällen humanitärer Krisen interveniert, jedoch 

ist ihr grundlegendes Problem, „that the majority of reginal organizations do not posses the 

infrastructure, expertise, mandate, and finance“1279, um in humanitären Krisensituationen 

effektiv, rechtzeitig und nachhaltig zu reagieren. 

Ich meine, dass die oben erwähnten Akteure rechtmäßig intervenieren dürfen, mit oder 

ohne Ermächtigung des Sicherheitsrates, wenn sie die normativen Konditionen der Lehre 

vom gerechten Krieg in ihre Planung, Strategien, Mittel und Methoden der Kriegsführung 

inkludieren. Der rechtmäßige Grund ihres militärischen Interventionismus darf nur eine 

humanitäre Katastrophe von außergewöhnlichem Ausmaß sein – für die „International 

Commission on Intervention and State Sovereignty“ sind es Vorgänge, „which so genui-

nely ‘shock the conscience of mankind’, or which present such a clear and present danger 

                                                
1276 Pattison, 201. 
1277 Ebd., 200. 
1278 Ebd., 202. 
1279 Ebd., 205. 



289  

to international security, that they require coercive military intervention“1280 – eine realisti-

sche Alternative zur Krisenbeseitigung muss bereits ausgeschöpft sein, der intervenierende 

Akteur darf nur so viel von den Zwangsmaßnahmen benutzen (militärische Gewalt), um 

Frieden, Stabilität und Ordnung wieder einführen zu können und um zugleich die Struktu-

ren, die die humanitäre Krise ausgelöst haben, eliminieren zu können. Die Intervention 

obliegt weiterhin dem Diktat einer realistischen Chance auf einen stabilen Erfolg und dass 

man sich in der Kriegsführung an die Regeln des „ius in bello“ hält. Simon Chesterman 

akzentuiert, „that there is a desperate need for more research on the prevention and amelio-

ration of such crises.“1281 Und Weiss notiert, dass die internationale Staatengemeinschaft 

eine „responsibility to prevent“ hat, d.h., dass sie eine fundamentale Pflicht hat, humanitäre 

Katastrophen vor ihrem Auftakt mit diversen Maßnahmen zur Normalisierung und nach-

haltiger Abhilfe der Lage zu bekämpfen.1282 

Um Fehlschläge bei der Bilanzierung der humanitären Interventionen zu reduzieren, ist es 

maßgebend, dass die Entscheidungsträger akzeptieren, dass die Intervention ein vielschich-

tiges, zeit- und kostenraubendes Wagnis ist. Ihr Einsatz bedeutet massive militärische, per-

sonelle, materielle und finanzielle Aufwände, während und nach der initialen Phase militä-

rischer Konfrontationen. Daher ist es prinzipiell für ein erfolgreiches „ius post bellum“ und 

die Gerechtigkeit der militärischen humanitären Intervention, dass die intervenierenden 

Mächte die Konditionen der „gerechten“ Friedenskonsolidierung vor und während der In-

tervention planen und diese nach Einstellung der Kämpfe persistent durchführen. Demge-

mäß schließt die Planung der Intervention eine klare Skizzierung der Länge des Einsatzes 

und der Kompetenzen der Streitkräfte und ziviler Institutionen im Zielland dieser Interven-

tion ein, speziell nach dem Abschließen der „heißen“ Phase, d.h. der Kampfhandlungen. In 

Kooperation und unter der Einflussnahme des Volkes (und der Regierung) des Ziellandes 

haben die intervenierende Armee, ihre Regierung und die internationalen Organisationen 

die Pflicht, den Frieden zu stabilisieren, die Extremisten zu bekämpfen, das politische Sys-

tem zu demokratisieren, den Wiederaufbau der Wirtschaft und Institutionen ziviler Gesell-

schaft zu initiieren und zu eskortieren bis hin zum resistenten Frieden, zu Freiheit und Si-

cherheit des Staates und seiner Bürger. Es ist demgemäß nötig, dass die intervenierenden 

Mächte bereits vor dem Auftakt ihrer Intervention die Entschlusskraft zeigen, sich in dem 

Zielland der Intervention viele Jahre zu engagieren. Weiss nennt dies                                

„[t]he responsibility to rebuild: to provide, particularly after a military intervention, full 

                                                
1280 ICISS, 2001, 4.13; vgl. Dissertation, 271. 
1281 Simon Chesterman: „Just War or Just peace? Humanitarian intervention and international law“. Oxford: 
Oxford University Press 2012, 224. 
1282 Weiss: Humanitarian Intervention: Ideas in Action, 101. 



290  

assistance with recovery, reconstruction, and reconciliation, addressing the causes of the 

harm the intervention was designed to halt or avert.“1283 

Die Krisen z.B. in Somalia, Darfur oder der DR Kongo, zu denen ich in dieser Dissertation 

referiert habe1284, dokumentieren dagegen, dass in sehr vielen Fällen keiner der potentiel-

len Akteure interveniert hat, oder nicht rechtzeitig, und wenn sie interveniert haben, man 

ihre Legitimität nicht annähernd positiv examinieren konnte. Pattison animiert hier zu 

mannigfachen Maßnahmen, um die Interventionen „more and better“1285 zu konzipieren. Er 

kommuniziert die Notwendigkeit einer Kodifizierung der Kriterien der humanitären Inter-

vention im internationalen Recht, um nicht nur das „Recht“ zur militärischen Intervention 

zu etablieren (auch ohne die Ermächtigung des Sicherheitsrates), sondern zugleich die 

„Pflicht“ dazu.1286 Zudem rät er zur Formation einer „UN standing force“1287, die hiermit 

die hauseigene Armee der Vereinten Nationen wäre, kosmopolitisch, gut ausgebildet, gut 

ausgerüstet und von sehr rascher Reaktionsfähigkeit. Die Truppe könnte ad hoc reagieren 

und zumindest temporär eine humanitäre Katastrophe eindämmen, um weiteren Institutio-

nen der internationalen Staatengemeinschaft das Terrain für Stabilisierung und Konservie-

rung friedlicher Ordnung zu präparieren.1288 Indes sind die strukturellen Defizite tiefgrei-

fender, um aus dieser bloßen Empfehlung in Zukunft eine effektive Lösung zu etablieren. 

Die potentielle Autorisierung dieser Truppe durch den Sicherheitsrat könnte zur gleichen 

Hürde der Selektivität der ständigen Mitgliederstaaten (insbesondere der Vetomächte) füh-

ren. Zudem würde die Armee von der Protektion der Staaten abhängen, die diese Armee 

mit Waffen, finanziellen Mitteln und Logistik ausrüsten. Diese Staaten könnten ihre mate-

riellen Zuschüsse mit Interessen verknüpfen und so die notwendige Autonomie dieser Ar-

mee aushöhlen.1289 Pattison akzentuiert zudem mit Recht die Notwendigkeit einer Reform 

des Sicherheitsrates mit regionalen Organisationen, die hiermit die Rolle der ständigen 

Mitglieder substituieren könnten. Im Vetorecht sieht er keine zukunftsfähige Lösung und 

er empfiehlt die Errichtung einer „large-scale cosmopolitan UN force“1290 und neuer Insti-

tutionen und Behörden, wie z.B. 

 

 

                                                
1283 Weiss: Humanitarian Intervention: Ideas in Action, 101. 
1284 Vgl. Dissertation, 224 ff. und 280 ff. 
1285 Pattison: Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, 223. 
1286 Ebd., 219 ff. 
1287 Ebd., 229 (Hervorhebung im Original). 
1288 Ebd., 231. 
1289 Ebd., 232. 
1290 Ebd., 234. 



291  

„intelligence-gathering and monitoring institution to help to decide when and where inter-
vention might be appropriate; a larger Secretariat with the ability to manage the deployment 
of the force; international legal institutions with greater jurisdiction and resources, including 
the capacity to prosecute those who commit egregious violations of basic human rights 
(thereby creating the need for humanitarian intervention in the first place) and the ability to 
ensure that the cosmopolitan UN force follows principles of […] jus in bello; and a global 
parliament formed of representatives from constituencies of the same size. These institutions 
would be in charge of authorizing, running, and monitoring the use of force by the cosmo-
politan UN standing army.“1291 

 

Da dies eher eine Lösung ist, die in nächster Zukunft kaum ausführbar ist, engagiert sich 

Pattison für die kurzfristigere Lösung: die Reform der regionalen Organisationen, die in 

den meisten Fällen die Willenskraft haben, in einer humanitären Situation zu intervenieren, 

da deren Folgen sie direkt treffen (können).1292 Der Autor meint, die Ermächtigung des 

Sicherheitsrates – mit Rücksicht auf seine Defizite und Reformbedürftigkeit – sei keine 

Kondition der Legitimität des Eingreifens regionaler Organisationen, sondern wie sie die 

weiteren Konditionen der Lehre vom gerechten Krieg ausüben. Man könnte z.B. internati-

onal dafür votieren, dass eine Intervention innerhalb der Grenzen einer regionalen Organi-

sation unter völkerrechtlichen Aspekten ohne die Ermächtigung des Sicherheitsrates legal 

sein könnte.1293 Um ihre Entschluss- und Kampffähigkeit zu optimieren bis hin zur Fähig-

keit, die Anlässe und Wurzeln humanitärer Krisen im betroffenen Staat nachhaltig zu an-

nullieren, sind diverse Maßnahmen notwendig. Zunächst die (sichere und regelmäßige) 

Finanzierung dieser Organisationen und ihrer militärischen Einheiten, dann die Ausbildung 

der Truppen für den Krieg und die Friedenskonsolidierung und schließlich die signifikante 

Erhöhung der militärischen und personellen Mittel dieser Organisationen.1294  

Der präemptive Krieg ist im Hinblick auf die rechtmäßige Autorität nur dann gerecht, 

wenn über ihn die völkerrechtlich rechtmäßige Macht/Instanz entschieden hat, denn nur so 

kann man das profilierte Missbrauchspotential des Rechts zum Krieg annullieren. Zunächst 

bzw. seit dem Westfälischen Frieden ist diese Instanz der souveräne Staat und seit der 

Gründung der Vereinten Nationen der Sicherheitsrat, das zentrale politische Organ der 

Vereinten Nationen. In meinem Verständnis ist die präemptive Gewalt nur bei Ermächti-

gung seitens des Sicherheitsrates rechtmäßig: 

 

 

                                                
1291 Pattison: Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, 234. 
1292 Ebd., 236. 
1293 Ebd., 238. 
1294 Ebd., 237. 



292  

„Wenn gute, durch handfeste Beweise erhärtete Argumente für militärische Präventivmaß-
nahmen vorliegen, so sollten diese dem Sicherheitsrat unterbreitet werden, der die Maßnah-
men sodann nach seinem Gutdünken genehmigen kann. Tut er dies nicht, besteht per defini-
tionem Zeit genug, um andere Strategien zu verfolgen, darunter Überzeugungsarbeit, Ver-
handlungen, Abschreckung und Eindämmungspolitik, und danach die militärische Option 
erneut zu prüfen.“1295 

 

Für die Legitimierung des präemptiven Schlags sind die identischen Widersprüche obliga-

torisch wie für die humanitäre Intervention: das Vetorecht der ständigen Mitglieder des 

Sicherheitsrates der Vereinten Nationen und die Probleme bei der Entscheidungsblockade 

des Organs sowie die Selektivität und die Parteilichkeit seiner Mitglieder. Eine signifikante 

Schwierigkeit ist die Blockade bei der Entscheidung der Mitglieder des Sicherheitsrates für 

oder gegen den präemptiven Schlag. Der Staat, der um die Autorisierung bittet, zählt auf 

den Überraschungseffekt des ersten Schlags gegen den Gegner, der noch in der Phase der 

ersten Präparationen für den (ungerechten) Angriff ist. Diese antizipatorische Selbstvertei-

digung ist im Sinne der Lehre vom gerechten Krieg nur dann gerecht, wenn die Gefahr 

unmittelbar ist, wenn dokumentiert ist, dass der Gegner plant, in nächster Zukunft anzu-

greifen, er seine Präparationen nahezu beendet hat und wenn seine Propaganda und frühere 

Geschichte kriegerische Gewalt und Angriffskrieg involvieren. Ist es dann fahrlässig, wenn 

der Sicherheitsrat in seiner Entscheidungsfindung blockiert ist, auf die Ermächtigung des 

Sicherheitsrates zu warten und die „potenziellen Schäden für das eigene Land und Bevöl-

kerung“1296 nur zu potenzieren? Trotz seiner Defizite ist dennoch gegenwärtig der Sicher-

heitsrat die beste Lösung, zum präemptiven Krieg zu autorisieren, um den Missbrauch des 

Rechts zur Selbstverteidigung aus der Lehre vom gerechten Krieg zu eliminieren. Denn die 

mächtigen Staaten hätten ohne die Prüfungsinstanz, die ihre militärisch-außenpolitischen 

Schritte prüft, keine völkerrechtlichen Bremsen, die schwächeren Staaten anzugreifen. Für 

die Gerechtigkeit der Entscheidungen des Sicherheitsrates und seine Glaubwürdigkeit vor 

den Augen der Weltöffentlichkeit sind jedoch Reformen zwingend notwendig – wie bereits 

im Falle der militärischen humanitären Intervention „nicht nur im Bezug auf Mitglieder-

zahl und Repräsentanz, sondern vor allem im Bereich der Entscheidungsfindung in Notfäl-

len“.1297  

 

 

 
                                                
1295 Resolution der Generalversammlung A/59/565. Webseite der Vereinten Nationen:  
http://www.un.org/Depts/german/gs_sonst/a-59-565.pdf (Abruf am 1. September 2009) (Hervorhebung im 
Original). 
1296 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 83. 
1297 Ebd. 



293  

 

6.1.3 Die vernünftige Erfolgswahrscheinlichkeit des Krieges und die Verhältnismä-
ßigkeit der Reaktion mit militärischen Mitteln 

 

Der Kern dieser beiden Kriterien ist die Einschätzung des Erfolges der militärischen hu-

manitären Intervention im Verhältnis zu materiellen und menschlichen Opfern, bei den 

intervenierenden Mächten und bei den Menschen und der Wirtschaft des Zielstaates der 

humanitären Intervention: „Pauschal gesprochen geht es darum sicherzustellen, dass die 

großen Opfer und Kosten des Krieges alles in allem (1) nicht größer als nötig sind, und 

dass sie (2) nicht schwerer wiegen als das, was durch den Einsatz militärischer Gewalt 

positiv erreicht werden soll.“1298 Von zentralem Wert ist es, dass die positiven Effekte der 

militärischen humanitären Intervention, die kurzfristigen wie die langfristigen, signifikan-

ter sind als die negativen Effekte. Die kurzfristigen Effekte sind die rasche Beendigung der 

Gewalt in Bürgerkriegsgebieten oder der Sturz der repressiven Regierung, die langfristigen 

die Friedenskonsolidierung und die Restaurierung der persönlichen Sicherheit der Bürger 

und der Rechtsstaatlichkeit. Der langfristige Aspekt der Erfolgswahrscheinlichkeit der hu-

manitären Intervention ist für Jim Pattison grundlegend, denn dieser „requires the interven-

er not only to resolve the humanitarian crisis, but also to prevent it flaring up again, there-

by securing individuals’ enjoyment of human rights“.1299 Die Formel der vernünftigen Er-

folgswahrscheinlichkeit der langfristigen Ziele sind verhältnismäßige Wünsche für den 

Prozess der Stabilisierung des Friedens und die Konsolidierung der funktionsfähigen ge-

sellschaftlichen, politischen und wirtschaftlichen Strukturen. So notiert Robert Rotberg, 

dass die amerikanische Invasion in Haiti im Jahr 1994 sehr positive (langfristige) Effekte 

hatte:  

 

„Haiti is a much better and much more livable place“, denn bereits im Jahr 1996 „[t]here is a 
very large measure of nationwide peace. Internal order has greatly improved. Cities and vil-
lages function much better than they did during the days of the narcojunta. Incidents of vio-
lence are much reduced in both urban and rural area“.1300  

 

Im Gegensatz zu dieser optimistischen Interpretation der Situation in Haiti nach der Inter-

vention meint John Sweeney, dass die amerikanische Intervention ein Debakel sei:        

„Seventeen months later […] Haiti remains a cauldron of economic ruin, violence, and 

                                                
1298 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 87.  
1299 Pattison: Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, 80. 
1300 Robert I. Rotberg: „Clinton Was Right“. In: Foreign Policy, 102 (Spring 1996), 135-141. Hier: 136. 



294  

political instability; and the number of Haitians fleeing across the open sea to Florida is 

again rising.“1301  

Da die längerfristigen Effekte des Interventionismus „schwer vorhersehbar und niemals 

vollständig zu überschauen sind“, ist die Entscheidung, militärisch in die humanitären Ka-

tastrophen zu intervenieren, stets mit dem Element der Ungewissheit verknüpft.1302 Des 

Rätsels Lösung ist, dass die „Abwägung sehr deutlich erwarten lässt, dass die positiven 

Folgen eines militärischen Eingriffs seine negativen Folgen bei weitem übertreffen wer-

den.“1303 Für den Triumph der humanitären Mission, d.h. für die Konsolidierung des Frie-

dens und des Schutzes der Menschenrechte nach dem (Bürger-)Krieg, sind die Bereitschaft 

der internationalen Gemeinschaft zur Verfolgung und Bestrafung von Menschenrechtsver-

letzungen sowie die längerfristige (friedliche) Unterstützung bei der Rekonstruktion der 

Gesellschaft und des Staates entscheidend. Die Resolution 827 des Sicherheitsrates der 

Vereinten Nationen vom 25. Mai 1993 votierte für die Gründung des Internationalen Straf-

gerichtshofs für das ehemalige Jugoslawien in Den Haag. Das Tribunal ist zuständig für 

die Verfolgung der Kriegsverbrechen in den (Bürger-)Kriegen im ehemaligen Jugoslawien, 

der am 8. November 1994 gegründete Internationale Strafgerichtshof für Ruanda für die 

Verfolgung der Kriegsverbrechen in Ruanda im Jahr 1994. Trotz der Widersprüche dieser 

Tribunale, wie der Selektivität, der politischen Instrumentalisierung oder der Parteilichkeit, 

ist das Engagement der internationalen Gemeinschaft, die Aussöhnung von Menschen zu 

begünstigen und den Frieden zu etablieren, zwingend notwendig. „Eine Friedensregelung, 

die auf Kosten der Gerechtigkeit lediglich ein Ende von bewaffneten Auseinandersetzun-

gen beinhaltet“1304 hat in der Regel keine Zukunft. Die intervenierende Seite ist verpflich-

tet, eine gerechte Nachkriegsordnung unmittelbar „so lange zu fördern, bis internationale 

Menschenrechtsstandards aus eigener Kraft eingehalten werden können und ein Rückfall in 

die der Intervention vorangegangenen Verhältnisse nicht mehr zu befürchten ist.“1305 

Jedoch berücksichtigen in der Mehrheit der Fälle die Planer der humanitären Intervention, 

die intervenierenden Staaten und/oder die Vereinten Nationen, nur die kurzfristigen Ziele 

der Intervention, d.h. die Beseitigung der primären Gründe der Menschenrechtsverletzun-

gen: Sturz des Diktators oder Beendigung des Bürgerkrieges. Nur wer garantiert die Stabi-

lität des Friedens in der Zeit (unmittelbar) nach dem Krieg? Mir A. Ferdowsi und Volker 

Matthies definieren die Kriegsbeendigung nicht mit dem zeitlichen Punkt der Niederlegung 

                                                
1301 John Sweeney: „Stuck in Haiti“. In: Foreign Policy, 102 (Spring 1996), 142-151. Hier: 150. 
1302 Hinsch/Janssen: Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plädoyer für humanitäre Intervention, 89. 
1303 Ebd. (Hervorhebung im Original). 
1304 Pape: Humanitäre Intervention: Zur Bedeutung der Menschenrechte in den Vereinten Nationen, 281. 
1305 Ebd. 



295  

der Waffen oder der Ratifizierung des Friedensvertrages. Für sie ist das Ende des Krieges 

„ein komplexer, langwieriger und schwieriger Prozess der Transformation vom Krieg zum 

Frieden“.1306 Die Friedenskonsolidierung ist „im Wesentlichen ein politisches und gesell-

schaftliches Projekt“1307 mit dem Ziel der nachhaltigen Stabilisierung des Staates. Und die 

Vereinten Nationen und die intervenierenden Staaten haben die Pflicht, diesen Prozess zu 

unterstützen, d.h. ihre Intervention klar mit einem „serious long-term purpose“ zu motivie-

ren.1308 Briand Orend konstatiert in seinem Artikel „Justice after War“, dass ein geregelter 

Abschluss des Krieges mannigfache Implikationen hat, denn eine chaotische oder nicht 

regulierte Einstellung von Kampfhandlungen und unfaire Konzepte von Friedensverträgen, 

deren normative Direktiven die Zeit nach dem Krieg einschließen, gefährden den fragilen 

Frieden oder können sogar die Kämpfe prolongieren, denn die „belligerents will be sorely 

tempted to keep using force to jockey for position.“1309 Sein Ziel in diesem Artikel ist 

demgemäß, „to construct a general set of plausible principles to guide communities seek-

ing to resolve their armed conflicts fairly.“1310 Für Orend schließt ein gerechter Abschluss 

des Kriegs die Errichtung eines Zustandes im Zielland der Intervention ein, der sicherer, 

friedlicher und gerechter ist als der Zustand vor dem Krieg.1311 Nun, die moralisch (und 

völkerrechtlich) gerechte Intention des Krieges im Allgemeinen ist die Rehabilitation der 

Rechte, deren Verstöße originär zum Krieg geführt haben. In Fällen der Verteidigung ge-

gen den Aggressor ist es für Orend aus moralischer Perspektive unerlässlich, dass dieser 

Angreifer das Recht zur Kapitulation hat, die das Volk nicht der absoluten Willkür und den 

uneingeschränkten Vergeltungsmaßnahmen der Eroberer ausliefert:1312 

 

 

 

                                                
1306 Ferdowsi/Matthies: Kriege, Kriegsbeendigung und Friedenskonsolidierung, 30. Für Haspel ist es zwin-
gend, dass bei der Intervention die Konzepte der „Planung der Beendigung, des Rückzugs und der Perspekti-
ve für die Zeit nach einer militärischen Intervention in besonders strenger Weise eingefordert werden.“ Has-
pel: Friedensethik und Humanitäre Intervention: Der Kosovo-Krieg als Herausforderung evangelischer Frie-
densethik, 131. 
1307 Ferdowsi/Matthies: Kriege, Kriegsbeendigung und Friedenskonsolidierung, 35. 
1308 Der Bericht „The Responsibility to Protect“ notiert, dass die Vereinten Nationen die notwendige Funk-
tion haben, in den von Kriegen zerstörten Staaten und Gesellschaften „to rebuild: to provide, particularly 
after a military intervention, full assistance with recovery, reconstruction and reconciliation, addressing the 
causes of the harm the intervention was designed to halt or avert.“ ICISS, 2001, xi. Für Roland Paris sind die 
Missionen der Vereinten Nationen zur Friedenskonsolidierung („peace building missions“) nach dem Ende 
des Konflikts „a specific kind of social engineering, based on a particular set of assumptions about how best 
to establish durable domestic peace.“ Roland Paris: „At War’s End: Building Peace After Civil Conflict“. 
New York: Cambridge University Press 2004, 5 f. 
1309 Brian Orend: „Justice after War“. In: Ethics & International Affairs, 16: 1 (March 2002), 43-56. Hier: 43. 
1310 Ebd., 44. 
1311 Ebd., 45. 
1312 Ebd., 46. 



296  

„Sie [die Deutschen nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges; Anm. der Verfasserin] hatten 
ein Recht auf den durch die Normen der zivilisierten Gesellschaft gebotenen Schutz und hät-
ten in keinem Fall völlig der Gnade oder Ungnade der Eroberer ausgeliefert sein dürfen. In 
der moralischen Welt gibt es eigentlich so etwas wie die bedingungslose Kapitulation eines 
Landes gar nicht, denn schon die Idee internationaler Beziehungen enthält – wie auch die 
Idee zwischenmenschlicher Beziehungen – bereits bestimmte Bedingungen, die in beiden 
Bereichen etwa die gleichen sind.“1313 

 

Zugleich sind für Orend diese Punkte maßgebend, um den Abschluss des Verteidigungs-

krieges (aus der Perspektive des Opfers) positiv – im Sinne seiner moralischen Rechtferti-

gung – zu zensieren: 

- Ausschalten von negativen Folgen (z.B. Verlust staatlicher Souveränität) des An-

griffs oder der (z.B. territorialen) Gewinne des Angreifers: „If , to take a simple ex-

ample, the aggression has involved invading and taking over a country, then justice 

requires that the invader be driven out of the country and secure borders reestab-

lished.“1314, 

- materielle Entschädigung der Opfer und gerichtliche Prozesse gegen die Initiatoren 

des Angriffskrieges1315 und 

- „depending on the nature and severity of the aggression it committed and the threat 

it would continue to pose in the absence of such measures“ Entmilitarisierung und 

Demokratisierung (z.B. die Entnazifizierung nach dem Zweiten Weltkrieg in 

Deutschland).1316 

Diese Punkte sind nicht nur maßgebend für den gerechten Abschluss des zwischenstaatli-

chen Krieges mit traditioneller Klassifizierung Täter – Opfer, sondern zugleich im inner-

staatlichen Krieg und zur vollständigen moralischen Rechtmäßigkeit der militärischen hu-

manitären Intervention – permanent mit Rücksicht auf die Kondition der Verhältnismäßig-

keit der Tat und der Strafe. Nun, in Fällen humanitärer Krisen ist es notwendig, dass die 

intervenierenden Staaten die Kernmenschenrechte rehabilitieren und den Rahmen für deren 

zukünftige Einhaltung modellieren. Bei materiellen Entschädigungen rät Orend dazu, dass 

„any monetary compensation due to Victim ought to come, first and foremost, from the 

personal wealth of those political and military elites in Aggressor who were most responsi-

ble for the crime of aggression.“1317 Der gerechte Friede hat weiterhin seine Basis in fairen 

und objektiven gerichtlichen Prozessen gegen die Männer und Frauen, die eine prominente 

Rolle in den Straftaten gegen die Regeln des „ius ad bellum“ und „ius in bello“ innehat-

                                                
1313 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 171 f. 
1314 Orend: Justice after War, 47. 
1315 Ebd. 
1316 Ebd. 
1317 Ebd., 48. 



297  

ten.1318 Für Andrew Rigby können diese Merkmale der Friedensverhandlungen und -

konsolidierung die Postkriegsgesellschaften nachhaltig heilen und stabilisieren: Sicherheit, 

Konsolidierung der Staatlichkeit, wirtschaftlicher Wiederaufbau und Entwicklung sowie 

soziokulturelle Erneuerung von Beziehungen in der Gesellschaft.1319 Das Autorenduo Mir 

A. Ferdowsi und Volker Matthies identifiziert zwei Dimensionen der Bildung und Etablie-

rung von Nachkriegsordnungen, die sozioökonomische und die psychosoziale. Um struktu-

relle Stabilität in Nachkriegsgesellschaften meistern zu können, sind beide Dimensionen 

bzw. der Grad ihrer erfolgreichen Durchführung maßgebend. Zur sozioökonomischen Di-

mension gehört neben dem „materielle[n] Wiederaufbau“ zugleich „die überaus wichtige 

und schwierige Umwandlung der Kriegswirtschaft in eine wohlfahrtsorientierte Frie-

densökonomie“.1320 Zur zweiten Dimension, der psychosozialen, „gehören die Rehabilita-

tion und Reintegration von Kriegsopfern, Entwurzelten, Flüchtlingen und traumatisierten 

Menschen, ferner die Wiederherstellung nachbarschaftlichen Vertrauens und sozialer 

Netzwerke.“1321 Für die internationale Staatengemeinschaft und den intervenierenden Staat 

oder die Mächte schließt das Engagement in Nachkriegsgesellschaften demgemäß die Im-

plementierung wachstumsfördernder Maßnahmen und Systemreformen in der Wirtschaft, 

internationale Hilfsleistungen, die Etablierung von Strukturen der freien und friedlichen 

politischen Ordnung, die Kooperation mit regionalen Organisationen, um die regionale 

Sicherheit konsolidieren zu können, sowie die Initiierung gesellschaftlicher und politischer 

Integrationsprozesse ein. Für die intervenierende Macht ist es grundlegend, ein langfristi-

ges Engagement vor dem Auftakt zur Intervention zu planen, sich mit finanziellen, perso-

nellen und materiellen Werkzeugen wappnen, um eine erfolgreiche Intervention durchfüh-

ren zu können. Der Wiederaufbau und die soziale Neuorientierung der Postkriegsgesell-

schaften sind ein langwieriger Prozess, und in der Fürsorge der intervenierenden Macht 

liegt es, die Mittel, Dauer und Kompetenzen ihrer militärischen und zivilen Institutionen 

im Zielland zu konkretisieren, um die gerechte Intention der Intervention vollständig 

durchführen zu können, in der Fürsorge der internationalen Staatengemeinschaft dagegen 

diese Prozesse tatkräftig zu unterstützen und nach ihrer Rechtmäßigkeit zu kontrollieren. 

Kurzfristige Intervention, ohne nachhaltige Planung und langfristiges Engagement, hinter-

lässt keine stabilen Veränderungen und kann sogar die Situation eskalieren lassen. 

                                                
1318 Orend: Justice after War, 53. 
1319 Andrew Rigby: Forgiveness and Reconciliation in Jus Post Bellum. In: Mark Evans (ed.): „Just War 
Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh University Press 2005, 177-200. Hier: 181. 
1320 Ferdowsi/Matthies: Kriege, Kriegsbeendigung und Friedenskonsolidierung, 34. 
1321 Ebd. 



298  

Der präemptive Krieg ist nur dann moralisch rechtmäßig, wenn seine Erfolgswahrschein-

lichkeit erreichbar ist, d.h. wenn mit Sicherheit die positiven Folgen des antizipatorischen 

Schlags signifikant größer sind als die negativen Folgen, und wenn der militärische Schlag 

gegen den Gegner proportional zu der Gefahr ist, die den Angriff ursprünglich provoziert 

hat. Kein Erfolg und keine Proportionalität ist massives Sterben der Zivilisten während 

militärischer Operationen zu präemptiven Zwecken. In diesem Punkt scheitert die ameri-

kanische Invasion gegen den „Schurkenstaat“ Irak, denn in den ersten zwei Jahren des 

Krieges starben „25,000 Iraqi civilians […]. Given the relative size of two countries, this 

number of civilian deaths would be the equivalent of roughly 300,000 American 

deaths.“1322 Die in der Tat präventive Invasion Amerikas im Irak ist zugleich gefährlich, 

denn sie intensiviert die Risiken für neue Konflikte und „neue alte“ Gegner, wie z.B. den 

Iran. Die Angst vor dem mächtigen Amerika mit seiner hegemonialen Politik schürt Ängs-

te seiner (ideologischen) Gegner und resultiert in der Proliferation oder Produktion von 

Massenvernichtungswaffen oder Waffensystemen mit Fähigkeiten für globale Kriege (Ra-

ketentests von Nordkorea). Die Verbündeten der Vereinigten Staaten im Irakkrieg wie 

Großbritannien oder Staaten, die ihre Truppen in Afghanistan haben, sind nun Ziele terro-

ristischer Angriffe. Amerika intensivierte somit nur die globale Unsicherheit und Angst vor 

neuen Kriegen und sorgte nicht für die Minimierung der terroristischen Gefahr.1323 Der 

Präemptivkrieg ist jedoch nur dann rechtmäßig, wenn er in der signifikanten Minimierung 

oder Eliminierung der Gefahr resultiert: „[T]here should be a high likelihood that the 

source of the military threat can be found and the damage that it was about to do could be 

greatly reduced or eliminated by the preemptive attack.“1324 Die amerikanischen Begrün-

dungen der Etablierung neuer, demokratischer Strukturen und einer legitimen                 

(Übergangs-)Regierung scheiterten, und diese Unfähigkeit (oder der Unwille) der Koaliti-

on, ihre Okkupation des Landes friedlich zu beenden und den Frieden zu konsolidieren, 

resultierte im Bürgerkrieg, d.h. im Aufstand der verschiedenen antiamerikanischen Grup-

pen im Irak, wie z.B. der Nationalisten oder der sunnitischen Islamisten. Hätte jedoch die 

Koalition unmittelbar nach ihrer Invasion „nicht die Armee aufgelöst“,1325 rasch                

„ein Justizsystem für die Transitionsphase geschaffen, das die Verbrecher des ehemaligen 

Regimes von gewöhnlichen Baathisten, die oftmals zum Parteibeitritt gezwungen worden 

waren und großteils zur irakischen Elite gehörten, hätte trennen können“,1326 dann „unter-

                                                
1322 Stacy: Humanitarian Intervention and Relational Sovereignty, 101. 
1323 Dale T. Snauwaert: „The Bush Doctrine and Just War Theory“. In: The Online Journal of Peace and 
Conflict Resolution, 6: 1 (Fall 2004), 121-135. Hier: 131 
1324 Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines, 36. 
1325 Kaldor: Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung, 261. 
1326 Ebd., 261 f. 



299  

schiedliche politische, zivilgesellschaftliche, religiöse und Stammesgruppen befragt, statt 

in erster Linie auf eine Reihe im Exil lebender Gutachter und Berater zu vertrauen“1327 und 

schließlich „dem Übergangsrat tatsächlich erlaubt, die politische Macht auszuüben, dann 

hätte man den Aufstand vielleicht verhindern können.“1328 

 

6.1.4 Rechte Absicht und das Ultima-Ratio-Prinzip  
 

Die Literatur unterscheidet zwischen Intentionen, Motiven und Ergebnissen einer humani-

tären Intervention. Die Intention heißt z.B. ür Jim Pattison, „that the intervener has the 

purpose of preventing, reducing, or halting the humanitarian crisis.“1329 In diesem Sinne 

kann die rechtmäßige Intention des intervenierenden Akteurs nur die Beseitigung der hu-

manitären Krise sein. Sein rechtmäßiges Motiv, d.h. der grundlegende Auslöser seines 

Handelns, ist gleichwohl humanitär, demnach die humanitäre Krise.1330 Da das Ergebnis 

nur rechtmäßig sein kann, wenn es wie bereits die Intention und die Motivation humanitär 

ist, lautet es „ending human suffering“.1331 In der Praxis dagegen sind die Motive sehr sel-

ten eindeutig, vollständig humanitär oder nur zurückzuführen auf die Interessen des inter-

venierenden Staates. Die Intentionen des intervenierenden Akteurs können laut Pattison 

gleichermaßen komplex sein, d.h., die Rechtmäßigkeit postuliert nicht, dass die Intention 

ausschließlich humanitär sein muss. In den meisten Fällen ist sie nämlich mannigfaltig, 

denn sie ist häufig eine Kombination zwischen rein humanitären Erwägungen und vorwie-

gend innenpolitischen Zielen. In dieser Konstellation ist es grundlegend, dass die humani-

täre Intention dominiert, d.h., dass die Beseitigung der humanitären Krise und die Rettung 

von Menschenleben die sonstigen Absichten überwiegen: „What matters is that the human-

itarian intention is predominant: an intervener cannot be rightly classified as ‘humanitari-

an’ unless its purpose is predominately humanitarian.“1332 Bei den Ergebnissen der huma-

nitären Intervention ist es substanziell, dass der intervenierende Akteur seine dafür verein-

barten Kräfte dazu mobilisiert, die humanitäre Krise tatsächlich zu eliminieren, d.h. seine 

Intentionen im Sinne der Lehre vom gerechten Krieg (insbesondere bezüglich der Ius-in-

bello-Prinzipien) zu realisieren. 

                                                
1327 Kaldor: Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globalisierung, 262. 
1328 Ebd.  
1329 Pattison: Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, 154 (Hervorhebung im Original). 
1330 Ebd., 155. 
1331 Ebd. 
1332 Ebd., 164. 



300  

Der Krieg ist nur dann in seinen Intentionen moralisch rechtmäßig, wenn er zum Ziel hat, 

„das geschehene Unrecht wieder gutzumachen“.1333 Dieses Prinzip beschränkt die Parteien 

des Krieges „to the pursuit of the avowed just cause.“1334 Das heißt, dass erstens Begrün-

dungen, die die Kondition des gerechten Grundes aushöhlen, keine rechtmäßigen Gründe 

des Krieges sind. Zweitens beschränkt dieses Prinzip den Krieg auf das universelle Ziel des 

gerechten Krieges: den gerechten, stabilen und langen Frieden.1335 Im Falle der militäri-

schen humanitären Intervention dienen die moralisch rechtmäßigen Intentionen nur der 

Restauration der Ordnung und Sicherheit sowie dem Schutz der Menschenrechte bedrohter 

Bevölkerungsgruppen. Und eine gerechte militärische Intervention ist natürlich das Resul-

tat gescheiterter Bemühungen um eine diplomatische oder friedliche Beseitigung der 

Gründe der Intervention, wie z.B. gescheiterter ökonomischer Sanktionen oder friedlicher 

Streitschlichtungen am Verhandlungstisch.1336 Nun, vereinzelt kann dieses Bemühen um 

friedliche Beseitigung der humanitären Krise diese nur noch verschärfen, denn die Zeit ist 

ein zentraler Faktor für die leidenden Menschen. Zudem können Instrumente wie ökono-

mische Sanktionen gerade die Masse der Bevölkerung mit ganzer Härte treffen, der man 

primär zu helfen plante. Daher teile ich den Standpunkt von Jim Pattison: Humanitäre In-

tervention ist nur dann rechtmäßig, wenn sie vor dem militärischen Eingreifen die sinnvol-

len Maßnahmen der Beseitigung der humanitären Krise vollständig ausgeschöpft hat: „It 

follows that, on this view of last resort, the intervener has to have good reason to believe 

that humanitarian intervention is more likely to be successful than any other course of ac-

tion.“1337 Es ist substanziell, dass der intervenierende Akteur die Lage korrekt einschätzen 

und in diesem Sinne die Maßnahmen und Instrumente zur raschen, nachhaltigen und er-

folgreichen Beseitigung der humanitären Krise wählen kann. Trotzdem ist es sehr heikel, 

die wahre Intention der intervenierenden Staaten zu enträtseln. Sind die Intentionen rein 

humanitär oder „frisiert“ der Staat nur so seine Interessen, geo-strategische, politische oder 

wirtschaftliche?  

Der präemptive Krieg ist nur dann in seinen Intentionen moralisch rechtmäßig, wenn er der 

Verteidigung der politischen Unabhängigkeit und der territorialen Integrität vor dem un-

mittelbar bevorstehenden Angriff der Gegenseite dient. Er ist dann rechtmäßig, wenn die 

Taktiken des Zögerns oder der Bemühungen um Beschwichtigung des Gegners sehr un-

günstig sind, d.h., wenn das „waiting, or doing anything other than deploying military 
                                                
1333 Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 65. 
1334 O’Brien: The Conduct of Just and Limited War, 34. 
1335 Ebd. 
1336 Lucas Jr.: The Role of the „International Community“ in Just War Tradition – Confronting the Challeng-
es of Humanitarian Intervention and Preemptive War, 132. 
1337 Pattison: Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, 82 (Hervorhebung im Original).   



301  

force preemptively, greatly magnifies the risk.“1338 Der präemptive Schlag ist somit nur 

dann gerechtfertigt, wenn die Gefahr so gravierend ist, dass das Zögern die Fähigkeit des 

Staates, sich zu verteidigen, gefährdet.1339 Maßgebend für den gerechten präemptiven 

Krieg im Sinne der Lehre vom gerechten Krieg ist es, dass die friedlichen Mittel der Streit-

schlichtung vor dem Schlag ausgeschöpft werden. Bei dem souveränen Staat ist diese Al-

ternative zur militärischen Konfrontation sinnvolle Grundlage der Verhütung von unnöti-

ger Gewalt und diplomatische Verhandlungen, politische und/oder ökonomische Sanktio-

nen sind im Völkerrecht verankert.1340  

Trotz des Faktums, dass der Krieg gegen den Terror und gegen terroristische Organisatio-

nen nicht der Gegenstand dieser Dissertationen ist, bin ich der Ansicht, dass die Werkzeu-

ge der strukturellen Terrorismusbekämpfung von zentraler Bedeutung für die effektive 

Bekämpfung der Angst vor der Proliferation der Massenvernichtungswaffen aus den Hän-

den der „Schurkenstaaten“ an terroristische Netzwerke sind. Ulrich Schneckener notiert, 

dass diese Bekämpfung „diplomatische, sicherheits-, entwicklungs-, wirtschafts- und fi-

nanz- sowie kulturpolitische Maßnahmen [umfasst], die darauf abzielen, die Entstehungs- 

und Existenzbedingungen des Terrorismus, sprich seine Ursachen bzw. sein begünstigen-

des Umfeld, zu bekämpfen.“1341 Diese strukturellen Veränderungen des Umfeldes des in-

ternationalen Terrorismus involvieren die Pazifizierung von Bürgerkriegen und regionalen 

Konflikten1342, die Entwaffnung der gegnerischen Parteien sowie die Aussöhnung und Sta-

bilisierung der Gesellschaften. Denn diese Konflikte, wie Afghanistan vor dem 11. Sep-

tember 2001, „begünstigen nicht nur die Entstehung lokaler, manifester Gewaltstrukturen, 

sondern auch transnationale Terrornetzwerke, die Bürgerkriegsregionen als Unterschlupf, 

als Transit oder als mögliche Quelle für Ressourcen nutzen.“1343  

Ein effektiver Schritt in der Verhütung der terroristischen Gefahr kann die Eliminierung 

von Gewaltökonomien der „neuen“ Kriege und der Räume zur Schattenglobalisierung1344 

sein. Diese Beseitigung dient der Beschränkung des Zugangs zu materiellen wie finanziel-

                                                
1338 Pattison: Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, 141. 
1339 Janssen: Preventive defense and forcible regime change: A normative assessment, 116. 
1340 Im Gegensatz zu den präemptiven Kriegen gegen die „Schurkenstaaten“, die die Terroristen unterstützen, 
scheitert bei der Bekämpfung des internationalen Terrorismus das Ultima-Ratio-Prinzip der Lehre vom ge-
rechten Krieg bereits vor dem Startschuss zu diplomatischen Gesprächen: „Terroristen ignorieren das interna-
tionale Recht, agieren frei und treffen keine verbindlichen Übereinkommen mit ihren Gegnern. Daher gibt es 
bei international agierenden Terrorgruppen wie z.B. bei Al-Qaida, nur wenig, bis überhaupt keinen Verhand-
lungsspielraum.“ Hilger: Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?, 86. 
1341 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 215. 
1342 „Dies gilt zuallererst für den israelisch-palästinensischen Konflikt, der immer wieder als Projektionsflä-
che genutzt wird, um in der islamischen Welt um Unterstützung für Terrorismus (Verstanden als ‚Befrei-
ungskampf‘) und für antiwestliche bzw. antiamerikanische Parolen zu werben.“ Ebd., 216.  
1343 Ebd. 
1344 Ebd., 217. 



302  

len Ressourcen, des freien Transits der Terroristen und der ungestörten Versorgung des 

Trainingslager und der Rückzugsräume der terroristischen Organisationen mit Nahrung, 

Kleidung, Medikamenten oder Waffen. Um diese Ziele realisieren zu können, ist internati-

onale Kooperation notwendig. Diese internationale Kooperation hätte die Pflicht, die Zer-

schlagung der „transnationalen organisierten Kriminalität, die Eindämmung des illegalen 

Handels mit gefälschten Dokumenten, Edelsteinen, Rohstoffen, Leicht- und Kleinwaffen, 

Sprengstoff oder Nuklearmaterial, die Bekämpfung von Korruption und Amtsmißbrauch, 

Geldwäsche und Wirtschaftskriminalität“1345 zu bewältigen. Neben der Eliminierung der 

Waffengewalt und der Gewaltökonomien sind sozioökonomische und gesellschaftliche 

Veränderungen, wie z.B. „verstärkte Teilhabe breiterer Schichten an den ökonomischen 

Ressourcen und am erwirtschafteten Wohlstand“, d.h. verstärkte Armutsbekämpfung, so-

wie „verstärkte Anstrengungen im Bildungsbereich und in der Sozialpolitik“ nötig, um 

„das über Jahre angestaute Protest- und Frustrationspotential weiter Teile der Bevölkerung 

abzubauen und ihre Anfälligkeit für ‚Verheißungen‘ des islamischen Fundamentalismus zu 

reduzieren.“1346 Bei der nicht zu bagatellisierenden Verknüpfung zwischen fragiler Staat-

lichkeit und dem Terrorismus ist es von zentraler Bedeutung, die staatlichen Strukturen zu 

stärken („State Building“)1347, um die oben genannten Ziele zu realisieren. Die Stärkung 

des staatlichen Gewaltmonopols und seines Garanten, des staatlichen Sicherheitsappa-

rats1348, die Förderung der Investitionen in das Bildungs-, Gesundheits- und das Sozialwe-

sen, in die Infrastruktur und die Intensivierung der Bemühungen um die Zunahme des wirt-

schaftlichen Standards und um die Chancengleichheit sowie die Stärkung von Justiz und 

des Rechtsstaates1349 haben in dieser Agenda Priorität. 

 

6.2 Das „Stiefkind“: der Präventivkrieg 
 

Ich bin der Auffassung, dass der Präventivkrieg – der Krieg gegen potentielle Angriffe der 

potentiellen Gegenseite in weiter Zukunft – nie moralisch (und völkerrechtlich)1350 recht-

mäßig ist. Und traditionell, in der Lehre vom gerechten Krieg vor Hugo Grotius und in den 

internationalen Beziehungen insbesondere seit der Charta der Vereinten Nationen, ist die 

„idea of using force based on a potential rather than actual threat“ moralisch fragwürdig 

                                                
1345 Schneckener: Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe des „neuen“ Terrorismus, 217. 
1346 Ebd., 218.  
1347 Ebd., 225. 
1348 Ebd., 226. 
1349 Ebd., 227. 
1350 Vgl. Thomas M. Franck: „Who Killed Article 2(4)? or: Changing Norms Governing the Use of Force By 
States“. In: American Journal of International Law, 64: 4 (October 1970), 809-837.  



303  

und sogar falsch.1351 In ihrem Kern ist sie nämlich „akin to punishing an innocent person 

for a crime he or she might commit but has not.“1352 Für Steven P. Lee ist schon in der 

Analogie zwischen dem Menschen und dem Staat dokumentiert, dass der Präventionskrieg 

gegen die Rechte des angegriffenen Staates verstößt, und er im moralischen und im völker-

rechtlichen Sinne Aggression ist: „As it is morally wrong to use force against individuals 

based not on anything they have done, but on what they are expected to do, it is morally 

wrong to initiate war against a state based not  on anything it has done, but on what it is 

expected to do.“1353 Die Prävention dient nämlich nur der Steigerung der Häufigkeit der 

Kriege und der vereinfachten Begründung des Angriffs, und so dem Kollaps des Systems 

der kollektiven Sicherheit und des internationalen Friedens.1354 Der präventive Angriff 

beseitigt das Kriterium der Ultima Ratio bzw. den diplomatischen oder politischen Weg 

der Beschwichtigung, ökonomischer Sanktionen (z.B. gegen die „Sponsoren“ des Terro-

rismus), der Formierung von Bündnissen oder stärkerer Abschreckungspolitik: „A preven-

tive intervention is always a war of choice.“1355  

Die Doktrin des präventiven Krieges führt „mit einiger Sicherheit zu ‚zahllosen und frucht-

losen‘ Kriegen“1356, denn sie potenziert die politisch konventionelle Rivalität zweier Staa-

ten mit spekulativen, hypothetischen Risiken, „whose indeterminacy makes them inherent-

ly unpredictable by the adversary – and then it licenses attacks by both of them, because 

now they are potential threats to each other.“1357 Die zukünftigen Intentionen des Gegners 

präzise zu prognostizieren ist schier utopisch, und in der Regel tendieren die Staaten zum 

Worst-Case-Szenario, d.h., sie „tend to assume malign intentions on the part of their oppo-

nents.“1358 Der Generalsekretär der Vereinten Nationen Kofi Annan (im Amt von 1997 bis 

2006) äußerte in seiner Rede an die Generalversammlung am 23. September 2003: 

 

 

 

 

 

 

                                                
1351 Nichols: Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War, 1. 
1352 Ebd. 
1353 Lee: Preventive Intervention, 122. 
1354 Ebd., 127 f. 
1355 Ebd., 125. 
1356 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 124. 
1357 Luban: Preventive War, 227. 
1358 Lee: Preventive Intervention, 126. 



304  

„Now, some say this understanding is no longer tenable, since an ‘armed attack’ with weap-
ons of mass destruction could be launched at any time, without warning, or by a clandestine 
group. Rather than wait for that to happen, they argue, States have the right and obligation to 
use force pre-emptively, even on the territory of other States, and even while weapons sys-
tems that might be used to attack them are still being developed. According to this argument, 
States are not obliged to wait until there is agreement in the Security Council. Instead, they 
reserve the right to act unilaterally, or in ad hoc coalitions. This logic represents a fundamen-
tal challenge to the principles on which, however imperfectly, world peace and stability have 
rested for the last fifty-eight years. My concern is that, if it were to be adopted, it could set 
precedents that resulted in a proliferation of the unilateral and lawless use of force, with or 
without justification.“1359 

 

Der zentrale Punkt, der die Zurückweisung der präventiven Kriegsführung in zwischen-

staatlichen Verhältnissen rechtfertigt, ist die spekulative Natur der Begründung des 

Krieges und der Einschätzung der Gefahr:  

 
„Under the doctrine of preventive war, every state is permitted – and in life-and-death 
games, the gap between ‘permitted’ and ‘prudentially required’ thins to the vanishing point – 
to base the decision to go to war on its estimation of the threat another state might pose in the 
future to its vital interests.“1360 

 

6.2.1 Der „beschränkte“ Präventivkrieg und seine Kontroversen 
 

Der Autor David J. Luban illustriert im Gegensatz zu meiner Argumentation seine Vision 

des rechtmäßigen präventiven Krieges. Zur militärischen Verteidigung gegen streng (theo-

retisch) präzisierte „Schurkenstaaten“ rechtfertigt er die präventive Kriegsführung. Hier 

mahnt er zur Unterscheidung zwischen den Staaten, die den Terrorismus sponsern, materi-

ell und logistisch, und den Staaten, die den Terrorismus „tolerate, or even negligently fail 

to repress terrorists.“1361 „Schurkenstaaten“, die Sponsoren des Terrorismus, sind Staaten, 

die die Kondition zum präventiven Krieg befriedigen. Sie haben folgende Eigenschaf-

ten:1362 

- Verknüpfung mit terroristischen Organisationen und Netzwerken,  

- die terroristischen Organisationen und Netzwerke, mit denen sie alliieren, gefähr-

den gravierend und empirisch dokumentiert die internationale oder nationale Si-

cherheit und den Frieden, 

                                                
1359 „The Secretary-General Address to the General Assembly“, New York, 23 September 2003. Webseite der 
Vereinten Nationen: http://www.un.org/webcast/ga/58/statements/sg2eng030923.htm (Abruf am 17. Juli 
2009). 
1360 Luban: Preventive War, 224 f. 
1361 Ebd., 232. 
1362 Ebd., 230 f. 



305  

- sie sind im Besitz von Massenvernichtungswaffen oder bemühen sich um die Be-

schaffung von diesen Waffensystemen, 

- sie gefährden nicht z.B. wirtschaftliche Interessen der (friedlichen) Gegenseite, 

sondern die Sicherheit und den Frieden der staatlichen Grenzen und der Bevölke-

rung der Gegenseite, 

- sie verbalisieren unverblümt ihre zukünftigen Intentionen und die feindliche Politik 

gegen die Gegenseite. 

David Luban reflektiert dann am historischen Beispiel des Zweiten Weltkrieges die positi-

ven Effekte des potentiellen präventiven Krieges, z.B. gegen Deutschland und ihren Führer 

Adolf Hitler. In Deutschland haben die Nacht der langen Messer im Jahr 1934 und der 

Start der deutschen Aufrüstung „made the extraordinary nature of his regime clear.“1363 So 

notiert Luban: „Had Great Britain and France been willing to launch a preventive war 

against Hitler before he completed his rearmament, there would have been no World War 

II.“1364 Dies ist ein unzutreffender geschichtlicher Blick, meine ich. Er kritisiert die Passi-

vität des britischen Premierministers Neville Chamberlain und seines französischen Kolle-

gen Édouard Daladier, denn bereits 1934 sei die Natur des Regimes Adolf Hitlers kein 

Geheimnis gewesen. Michael Walzer bemängelt dagegen die Beschwichtigungspolitik der 

europäischen Mächte im Falle der Tschechoslowakei, denn sie „wurde […] 1938 dem Na-

zismus ausgeliefert“.1365 Die Zugeständnisse gegenüber dem deutschen Aggressor sind 

1938 verständlich, denn die Herrschaft der Gewalt hatte zu diesem Zeitpunkt einen klaren 

militärischen Vorsprung vor den zukünftigen Alliierten. Und 1934? Zu früh, meine ich. 

Denn die Präventivkriege weisen die Opportunität der diplomatischen Bemühungen um die 

Streitschlichtung oder gar der Politik der Drohung zurück und basieren die Angriffsbilli-

gung auf spekulativen, hypothetischen Zukunftsprognosen. Zu meinen, dass Deutschland 

bereits im Jahr 1934 die martialischen und verbrecherischen Intentionen hatte, die Welt-

herrschaft zu erobern, und zugleich die materiellen und finanziellen Fähigkeiten für diesen 

Plan, ist zu hypothetisch. Deutschland hatte zu diesem Zeitpunkt nicht die Fähigkeit zum 

Angriffskrieg, und für das Volk gehörte der Krieg zur hässlichen Historie – nur zwölf Jah-

re nach dem Ende des furchtbaren Ersten Weltkrieg und nun in der Euphorie der blühenden 

Wirtschaft (vgl. z.B. die NS-Arbeitsbeschaffungspolitik seit 19331366). 

                                                
1363 Luban: Preventive War, 230, Fußnote 40. 
1364 Ebd., 228. 
1365 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 114. 
1366 Vgl. Karl Dietrich Bracher (Hrsg.): „Deutschland 1933-1945: neue Studien zur nationalsozialistischen 
Herrschaft“. Düsseldorf: Droste 1992. 



306  

David Luban befürwortet Präventivkriege gegen die „Schurkenstaaten“, „that is, states that 

exhibit clear evidence of a military build-up with aggressive intentions.“1367 Diese „Schur-

kenstaaten“ etikettieren ihr starker Militarismus, gewalttätige Ideologien, gewalttätige Er-

fahrungsgeschichten und die Aufrüstung, d.h. die Aktivierung der wirtschaftlichen, finan-

ziellen und militärischen Ressourcen für den Krieg:  

 

„Under these criteria, Iraq under Saddam Hussein seems like a clear example of a rogue 
state, having launched aggressive wars against Iran and Kuwait, gassed thousands of its own 
citizens, and long maintained active programs to develop chemical, biological, and nuclear 
weapons.“1368  

 

Jedoch rechtfertigen diese Inhalte nicht den Präventivkrieg der Vereinigten Staaten von 

Amerika gegen den Irak, denn die Staaten hatten keine Dokumente, dass „Iraq’s […] wea-

pons were to be used against […] the United States.“1369 Die Vereinigten Staaten von 

Amerika bedienten sich nicht der Indizien des unmittelbar bevorstehenden Angriffs der 

irakischen Gegenseite zur Rechtfertigung ihrer Invasion, sondern der vagen Angst vor 

Proliferation der irakischen Massenvernichtungswaffen an die Terroristen, die sie jedoch 

zum Zeitpunkt der Invasion gar nicht hatten. Die Bush-Regierung präsentierte so den 

Kriegsgrund „on the basis of little more than vague fears concerning what Iraq could 

choose to do with WMD if it were to acquire them.“1370 Hatte der Irak die Intention, die 

Fähigkeit und den Mut, die Massenvernichtungswaffen in nächster Zukunft zu produzieren 

und sie an die terroristischen Organisationen für den Angriff auf die Vereinigten Staaten zu 

verkaufen? Dies sind entschieden zu viele ominöse Begründungen und zu viele spekulative 

Antworten, um den amerikanischen Irakkrieg zu rechtfertigen.  

 

6.2.2 Der amerikanische Entwurf des rechtmäßigen Präventivkrieges im Irak 
 

Die Autoren William H. Taft IV und Todd F. Buchwald notieren, dass der präemptive 

Krieg gegen den Irak seit 2003 „was and is lawful“.1371 Den Krieg rechtfertigen die aggres-

sive Natur und die Außenpolitik Iraks, d.h.  

 

                                                
1367 Luban: Preventive War, 230. 
1368 Ebd., 231. 
1369 Ebd. 
1370 O’Driscoll: The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to War in the Twenty-First Centu-
ry, 45 (Hervorhebung im Original). 
1371 William H. Taft IV/Todd F. Buchwald: „Preemption, Iraq, and International Law“. In: The American 
Journal of International Law, 97: 3 (July 2003), 557-563. Hier: 557. 



307  

„the naked aggression by Iraq against its neighbours, its efforts to obtain weapons of mass 
destruction, its record of having used such weapons, Security Council action under Chapter 
VII of the United Nations, and continuing Iraqi defiance of the Council’s requirements.“1372   
 

Für sie ist der zentrale Punkt der Legalität der amerikanischen Invasion im Irak die konti-

nuierliche irakische Missachtung der Resolutionen des Sicherheitsrates. Mit der Resolution 

687 vom 3. April 1991 mahnte der Sicherheitsrat den Irak, „seine Verpflichtungen aus dem 

am 17. Juni 1925 in Genf unterzeichneten Protokoll über das Verbot der Verwendung von 

erstickenden, giftigen oder ähnlichen Gasen sowie von bakteriologischen Mitteln im Krie-

ge bedingungslos zu bekräftigen“ und zugleich „das Übereinkommen vom 10. April 1972 

über das Verbot der Entwicklung, Herstellung und Lagerung bakteriologischer (biologi-

scher) Waffen und von Toxinwaffen sowie über die Vernichtung solcher Waffen zu ratifi-

zieren“.1373 In der Resolution des Sicherheitsrates vom 2. November 2002 S/RES/14411374 

ermahnten die Mitglieder den Irak, dass er nun „a ‘final opportunity’“1375 zur Abrüstung, 

d.h. zur Entwaffnung von biologischen und chemischen Waffen, habe.  

So hatten die amerikanischen und britischen Streitkräfte das Recht, den Irak präemptiv 

anzugreifen, so Taft und Buchwald1376, da der Irak die Pflichten aus den Resolutionen des 

Sicherheitsrates nicht umgesetzt habe und so weiterhin eine Quelle der Gefährdungen für 

seine Bürger und für den regionalen und internationalen Frieden und Sicherheit sei. Das 

irakische Regime unterdrücke weiterhin seine Minderheiten (wie die Kurden im Norden 

oder die Schiiten im Süden), es habe seine biologischen und chemischen Waffen nicht zer-

stört, es behindere die Waffeninspekteure der Internationalen Atomenergie-Organisation 

bei ihrer Arbeit (d.h., seit 1998 hatten sie keine Informationen über die irakischen Kern-

waffenbestände) und zugleich sei die Proliferation der irakischen Massenvernichtungswaf-

fen an die internationalen terroristischen Netzwerke eine reine Zeitfrage.1377 Jedoch impli-

zierte erstens die Resolution 687 des Sicherheitsrates nicht die Nutzung militärischer Ge-

walt gegen den Irak, d.h. die Ermächtigung der Invasion gegen den Irak, und zweitens     

„we know that between September and November 2002, the USA and the UK proposed a 

                                                
1372 Taft IV/Buchwald: Preemption, Iraq, and International Law, 557. 
1373 Security Council Resolution 687 (S/RES/687). Webseite der Vereinten Nationen: 
http://www.un.org/Depts/german/sr/sr_91/sr687-91.pdf (Abruf am 28. Mai 2009). Hier: Art. 7. 
1374 Security Council Resolution 1441 (S/RES/1441). Webseite der Vereinten Nationen: 
http://www.un.org/Depts/german/sr/sr_02-03/srband02-03.pdf, 128-134 (Abruf am 28. Mai 2009) (Hervor-
hebung im Original).  
1375 Taft IV/Buchwald: Preemption, Iraq, and International Law, 562. 
1376 Für Noam Chomsky ist diese Argumentation absurd und der „Hinweis auf die Verletzung der UN-
Resolutionen durch den Irak diente im wesentlichen dazu, den beiden kriegführenden Staaten (USA und 
Großbritannien) das Recht auf Gewaltanwendung zuzusprechen und sie die Rolle von ‚Weltpolizei‘ spielen 
zu lassen.“ Chomsky: War Against People: Menschenrechte und Schurkenstaaten, 29. 
1377 Taft IV/Buchwald: Preemption, Iraq, and International Law, 562 f. 



308  

resolution that endorsed the use of force if Iraq continued to be in material breach of its 

obligations, but failed to persuade most other Council members to support it.“1378  

Demgemäß bemühten sich die beiden Staaten anschließend um neue Begründungsmuster 

ihrer für den 20. März 2003 geplanten Invasion. So entwarfen sie die Lösung des präemp-

tiven Krieges gegen den „Schurken“ Irak aus der „National Security Strategy“ vom Sep-

tember 2002. John Yoo notiert (im Sinne dieser Strategie zur nationalen Sicherheit), dass 

die amerikanische Invasion im Irak seit 2003 und die „neupräemptive“ Kriegsführung ge-

recht seien, da sie mit dem Recht auf antizipatorische nationale Selbstverteidigung begrün-

det sind. Die „Caroline-Kriterien“, d.h. das Konzept, dass der antizipatorische Angriff das 

Resultat der Notwendigkeit ist, da die Gefahr vor dem Angriff der Gegenseite unmittelbar 

bevorsteht und dass der antizipatorische Schlag im Verhältnis zu der Gefahr ist, sind im 

Lichte der „neuen“ Gefährdungen, der Proliferation der Massenvernichtungswaffen und 

der Kooperation zwischen den Terroristen und den „Schurkenstaaten“, klar insuffizient, 

um die Staaten vor diesen Risiken zu schützen:  

 
„At least in the realm of WMD, rogue nations, and international terrorism, however, the test 
for determining whether a threat is sufficiently ‘imminent’ to render the use of force neces-
sary at a particular point has become more nuanced than Secretary Webster’s nineteenth-
century formulation.“1379  

 

Yoo rät, dass diese präventiven Kriterien in der Ära der neuen Risiken rechtmäßig und 

ganz verständlich die Potentialität des Angriffs und die (negativen) Folgen der Politik der 

diplomatischen Streitschlichtung, des Zögerns oder des Abwartens, bevor sich die Gefahr 

so formiert, dass sie unmittelbar bevorsteht, involvieren, denn „[i]f a state instead were 

obliged to wait until the threat were truly imminent in the temporal sense envisioned by the 

Secretary Webster, there is a substantial danger of missing a limited window of opportuni-

ty to prevent widespread harm to civilians.“1380 In diesem Sinne hatte die Koalition das 

Recht, gegen den Irak antizipatorisch zu intervenieren, denn der Irak „both possesed WMD 

and had used them against external enemies (Iran) and his own citizens.“1381 In dieser Situ-

ation der klaren Bedrohung für die Sicherheit des Staates und seiner Bürger „a state may 

                                                
1378 Bellamy: Ethics and Intervention: The “Humanitarian Exception” and the Problem of Abuse in the Case 
of Iraq, 135. 
1379 John Yoo: „International Law and the War in Iraq“. In: The American Journal of International Law, 97: 3 
(July 2003), 563-576. Hier: 574. 
1380 Ebd., 574. 
1381 Ebd., 575. 



309  

need to act when it has a window of opportunity to prevent a terrorist attack and simulta-

neously minimize civilian casualties.“1382   

Das „Institute for American Values“ bekräftigt im Jahr 2002 im Gegensatz zu John Yoo 

die Unrechtmäßigkeit der Bush-Doktrin von der präemptiven Kriegsführung gegen Gefah-

ren, die nicht mit den traditionellen Konditionen der Lehre des gerechten Krieges korres-

pondieren wie im Falle der intendierten Invasion im Irak:  

 
„pre-emption can be morally justified only in rare circumstances – when the attack is likely 
to be imminent, the threat is grave, and preventive means other than war are unavailable. 
Expanding this narrow and exceptional option into a broad doctrine at the center of U.S. for-
eign policy is inconsistent with the just war tradition. We are concerned that such a doctrine 
may well make the world a more dangerous place, especially if other nations appropriate it 
for their own purposes. For example, the new doctrine might appear to license India in the 
use of force against Pakistan, with the intention of pre-empting the possibility of Pakistani 
action. Particularly since both of these nations possess nuclear weapons, it should be U.S. 
policy to do what we can to reduce, rather than enhance, the likelihood of either of these na-
tions pre-emptively attacking the other.“1383  

 

Die Ermächtigung des Staates, ohne die Konsultationen mit den Vereinten Nationen die 

Terrorgefahr zu lokalisieren, resultiert im verzerrten, parteiischen Feindbild und in der von 

den staatlichen (politischen und wirtschaftlichen) Interessen getrübten Perzeption der Ge-

fahr: „Allowing states to use force on the basis of their own estimate that they may be at-

tacked in the future, without provision for checks on the reliability and sincerity of that 

judgement, would make the use of force too subject to abuse and error.“1384 Im Lichte der 

amerikanischen Doktrin von der nur in ihren Augen „präemptiven“ Kriegsführung gegen 

den Terror und seinen Verbündeten hat der Staat das Recht zur Selbstverteidigung etab-

liert, ohne jedoch angegriffen worden zu sein oder ohne dass der Angriff unmittelbar be-

vorsteht. Diese Doktrin resultiert dann in der raschen „Entrechtlichung […] der internatio-

nalen Beziehungen“1385 und in der Etablierung des unilateralen Rechts zum Präventivkrieg. 

Und dieser ist stets unrechtmäßig und sehr gefährlich, da er die Grenzen zwischen Krieg 

und Frieden eliminiert, zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten, zwischen unmit-

telbar bevorstehenden und nur potentiellen, in der weiten Zukunft materialisierten Gefah-

ren und zwischen der Selbstverteidigung und territorialer und/oder machtpolitischer Ex-

                                                
1382 Yoo: International Law and the War in Iraq, 575. 
1383 Institute for American Values: „Pre-emption, Iraq, and Just War: A Statement of Principles“, Novem-
ber 14, 2002: http://www.americanvalues.org/html/1b___pre-emption.html (Abruf am 18. April 2009). 
1384 Allen Buchanan/Robert O. Keohane: „The Preventive Use of Force: A Cosmopolitan Institutional Pro-
posal“. In: Ethics & Institutional Proposal, 18: 1 (2004), 1-22. Hier: 3. 
1385 Beck: Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, 230. 



310  

pansion:1386 „By assuming a world of imminent threat, of limitless war, preventive war 

doctrines create a state of nature more thoroughly than has ever existed in history.“1387  

Die Invasoren hatten keine Dokumente zur materiellen Fähigkeit des Irak, nukleare Waffen 

zu produzieren oder zur Proliferation biologischer oder chemischer Massenvernichtungs-

waffen an terroristische Organisationen. Sie hatten somit keine belegte Demonstration der 

Kooperation zwischen al-Qaida und der irakischen Regierung in ihren Händen: „The Ger-

man expert Hans von Sponeck, after visiting several suspected installations in Iraq, denied 

the capability of Iraq to manufacture weapons of mass destruction.“1388 John Langan führt 

zugleich die selektive Position der Vereinigten Staaten von Amerika zu den Gefahren des 

Besitzes von Massenvernichtungswaffen in den Händen instabiler oder gar nichtdemokra-

tischer Regierungen aus:  

 
„What seems to guide policy is an attitude which accepts the possession of such weapons by 
people whom we feel comfortable and whom we trust (the Israelis) and by people whom we 
need (the Pakistanis) and which denies them to regimes which we regard as hostile (the Ira-
qis, the Iranians).“1389  

 

Und zusätzlich verschlechterte die amerikanisch-britische Invasion die politische, gesell-

schaftliche und militärische Lage im Mittleren Osten. So revitalisierte oder intensivierte sie 

die notorischen Konflikte in dieser explosiven Region, wie z.B. den israelisch-

palästinensischen Konflikt, die prekären Beziehungen zwischen Israel und Syrien bzw. 

dem Libanon, „the growing spread of Islamic fundamentalism in Egypt, Saudi Arabia, 

Yemen and Iran, the situation of ethnic minorities in Turkey and Iraq, the fragile situation 

in Afghanistan“.1390  

 

 

 

 

 
 
 
 

                                                
1386 Crawford: The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines, 47. 
1387 Ebd. 
1388 Hans J. Giessmann: The Dubious Legitimacy of Preventive Military Action against Iraq. In: Gerhard 
Beestermöller/David Little (eds.): „Iraq: Threat and response“. Münster u.a.: LIT Verlag 2003, 29-39. Hier: 
36. 
1389 John Langan: Is Attacking Iraq a Good Idea? In: Gerhard Beestermöller/David Little (eds.): „Iraq: Threat 
and response“. Münster u.a.: LIT Verlag 2003, 41-47. Hier: 44 
1390 Giessmann: The Dubious Legitimacy of Preventive Military Action against Iraq, 34. 



311  

 

6.3 Die Krisen des „ius in bello“ im 21. Jahrhundert – die Proportionalität, die Im-
munität der Nichtkämpfenden, die Grauzonen der Unterscheidung zwischen 
Kämpfenden und Nichtkämpfenden und die moralische Position der Soldaten  

 

6.3.1 Das Ius-in-bello-Kriterium der Verhältnismäßigkeit der angewandten militä-
rischen Mittel 

 

Die Proportionalität im Sinne der Ius-in-bello-Prinzipien ist die Verhältnismäßigkeit der 

angewandten militärischen Mittel in der Kriegsführung. Ihr Kern ist die Frage, ob die gu-

ten Effekte des Krieges, wie z.B. die Friedenserzwingung zwischen Gegenparteien in Bür-

gerkriegen und die Beseitigung von Menschenrechtsverletzungen in militärischen humani-

tären Interventionen, die negativen Effekte des Krieges wie z.B. den Tod von Zivilisten 

oder die Zerstörung ihres Eigentums überwiegen. In diesem Kriterium der Lehre vom ge-

rechten Krieg sind die Kollateralschäden nicht rechtmäßig, wenn sie nicht im Verhältnis 

zum Guten, das man mit dieser Tat plant, z.B. der Zerstörung von vitaler Munitionszufuhr 

an die feindliche Front, sind. Die Verhältnismäßigkeit der angewandten militärischen Mit-

tel ist so „used to refer to acceptable or justifiable levels of civilian casualties incurred dur-

ing military operations: it refers to the ‘proportionate’ level of collateral damage, the unin-

tended killing of civilians justified by the benefit of hitting a specific target.“1391  

Das Prinzip der Proportionalität ist die Grundlage des Art. 51 Ziff. 5 (Schutz der Zivilbe-

völkerung) im „Zusatzprotokoll vom 8. Juni 1977 zu den Genfer Abkommen vom 12. Au-

gust 1949 über den Schutz der Opfer internationaler bewaffneter Konflikte (Protokoll I)“: 

„[A]n attack which may be expected to cause incidental loss of civilian life, injury to civil-

ians, damage to civilian objects, or a combination thereof, which would be excessive in 

relation to the concrete and direct military advantage anticipated“1392 ist völkerrechtlich 

nicht rechtmäßig. Dieser Artikel weist die Rechtmäßigkeit der Zerstörung von vitalen mili-

tärischen Zielen zurück, wenn der Verlust an zivilen Menschenleben in keinem Verhältnis 

zum geplanten militärischen Nutzen steht. Nur wie unterscheiden die militärischen 

und/oder politischen Führer und die Soldaten die gerechte Verhältnismäßigkeit zwischen 

den Verlusten unter der Zivilbevölkerung und dem militärischen Nutzen? Wie wägt man 

das Gute und Böse ab? Regan meint in seinem Buch „Just war: Principles and Cases“: 

 

                                                
1391 Kateri Carmola: The Concept of Proportionality: Old Questions and New Ambiguities. In: Mark Evans 
(ed.): „Just War Theory. A Reappraisal“. Edinburgh 2005, 93-113. Hier: 95 f. 
1392 Roberts/Guelff (eds.): Documents on the Laws of War, 449.  



312  

„Estimating proportionality involves practical judgements about the likely outcomes of mili-
tary actions. How many casualties is bombing a military target likely to inflict on enemy ci-
vilians unconnected with the enemy’s war efforts? How important is the military target? Alt-
hough morally responsible belligerents cannot reach absolutely (i.e., theoretically) certain 
judgments about hypothetical outcomes, they can and should strive to reach morally (i.e., 
practically) certain judgements about such outcomes and act accordingly.“1393  

 

Sogar in der Ära der technologisch hoch entwickelten Präzisionswaffen und Informations-

systeme sterben die Nichtkombattanten als Kollateralschäden des legitimen (und legalen) 

Angriffs auf militärische Ziele. Oder die militärischen und politischen Lenker identifizie-

ren in der Gerechtigkeit ihres Krieges, d.h. der Besiegung des ungerechten Feindes, der 

gefährlich für die gesamte Menschheit ist (wie z.B. das nationalsozialistische Deutsch-

land), den Freibrief, gegen das Prinzip der Verhältnismäßigkeit der angewandten militäri-

schen Mittel moralisch rechtmäßig zu verstoßen. In diesem Verständnis hat die militärische 

Notwendigkeit klare Priorität vor dem Schutz der Nichtkombattanten vor exzessiver 

Kriegsführung, und die Balance zwischen den Mitteln und Zielen der Kriegsführung ist 

gestört. Signifikantes Beispiel der Probleme in der Determination der verhältnismäßigen 

Kriegsführung sind die militärischen Aktivitäten der Nordatlantik-Organisation im Koso-

vokrieg. Zur zentralen Begründung der NATO-Intervention gehörte der Schutz der Nicht-

kombattanten, d.h. der zivilen albanischen Bevölkerung in der serbischen Provinz Kosovo. 

In diesem Sinne plagte die politischen und militärischen Lenker der internationalen Streit-

kräfte in der Wahl der Taktiken und Waffen der Kriegsführung das moralische Dilemma, 

d.h. das Votum zwischen dem Leben ausländischer gefährdeter Nichtkombattanten und 

dem Leben eigener Soldaten. Wer verdient das Leben mehr? Die unschuldigen Zivilisten 

oder die Soldaten, die seit dem Auftakt des Krieges legitime Ziele militärischer Aktionen 

sind? Dabei sind die unschuldigen Zivilisten Bürger des feindliches Staates (der Bundesre-

publik Jugoslawien) und die Soldaten tapfere Söhne des eigenen Landes, die ihr Leben 

riskieren, um Menschen zu schützen. In der Staatenpraxis ist der Schutz eigener Soldaten 

die Priorität der Regierung, was die mediale Ära, in der die Bürger die Rolle der Zuschauer 

vor ihren heimischen Bildschirmen innehaben und notiert, dass die Intervention der 

NATO-Streitkräfte aus der Entfernung, d.h. der Luft, gegen den Völkermord und/oder eth-

nische Säuberungen der gegnerischen Bodentruppen keinen militärischen, politischen oder 

humanitären Sinn und keine Chance auf Erfolg hatte. Für die Rettung der albanischen zivi-

len Bevölkerung gehörte der Bodeneinsatz gegen die Bundesrepublik Jugoslawien zur mo-

ralischen und militärischen Notwendigkeit – und nicht die „risikolose Kriegsführung“ aus 

                                                
1393 Regan: Just War: Principles and Cases, 98. 



313  

der Luft.1394 Nicht nur die Soldaten haben in Bombenkriegen die Pflicht, mehr zu riskieren 

und den Kollateralschaden in der Praxis so zu mindern, dass sie tiefer fliegen und so präzi-

ser zielen, sondern verstärkt auch die politischen und militärischen Führer. Denn wenn, 

wie im Fall des Kosovo, es prognostizierbar ist, dass der Luftkrieg nur eine größere Le-

bensgefahr für die zivile Bevölkerung zur Folge hat, dann sei der Bodeneinsatz ihrer Sol-

daten absolute Pflicht, so Walzer: 

 

„Bombardieren wir in einem gerechten Krieg militärische Ziele, in deren Nähe Zivilisten le-
ben, so müssen wir unsere Bombardierungspolitik darauf einstellen, zum Beispiel indem wir 
tiefer fliegen und damit die Gefährdung der Zivilisten verringern. Natürlich ist es erlaubt, Ri-
siken gegeneinander abzuwägen; wir können von unseren Piloten nicht verlangen, daß sie 
ein Selbstmordunternehmen durchführen. [...] Wie abzuwägen ist, muß in jedem einzelnen 
Fall erörtert werden. Was jedoch meiner Meinung nach nicht erlaubt sein kann, ist das Vor-
gehen der NATO im Kosovokrieg, in dem die Verantwortlichen von Anfang an erklärten, sie 
dächten nicht daran, Bodentruppen einzusetzen, was auch immer im Kosovo nach Beginn 
des Luftkrieges geschehen mag. Die Verantwortung für die verstärkte serbische Kampagne 
gegen kosovarische Zivilisten, eine unmittelbare Folge der Luftangriffe, fällt ohne Zweifel 
der serbischen Regierung und Armee zu. Sie sind die Schuldigen. Gleichzeitig aber war es 
ein vorhersehbares Resultat unseres Vorgehens, und sofern wir nichts taten, um darauf vor-
bereitet zu sein oder darauf zu reagieren, trifft auch uns die Schuld.“1395  

 

Die militärische Intervention der internationalen Streitkräfte der NATO gegen das serbi-

sche Treiben im Kosovo sei im Sinne der Begründung der humanitären Intervention mora-

lisch gerecht, unabhängig von der Nichtermächtigung seitens des Sicherheitsrates der Ver-

einten Nationen, so Walzer1396. Jedoch gehöre die Intensivierung der Vertreibung der Ko-

sovo-Albaner aus dem Kosovo zur Folge des Luftkrieges und Nichteinsatzes der NATO-

Bodentruppen gegen die ethnischen Säuberungen serbischer Truppen. Daher könne man 

die militärische Intervention in den Konditionen des „ius in bello“ als moralisch ungerecht 

klassifizieren, und somit den NATO-Einsatz in seiner Vollständigkeit. Walzer notiert zu-

gleich, dass die Vertreibungen nach dem Bombardements  

 

 

                                                
1394 Walzer: Erklärte Kriege – Kriegserklärungen, 44. 
1395 Ebd., 45 f. 
1396 Dieter S. Lutz z.B. meint, dass das Votum der NATO klar völkerrechtswidrig ist, da der Sicherheitsrat 
der Vereinten Nationen das militärische Eingreifen nicht autorisiert hat. Der Sicherheitsrat hatte zwar mit 
seiner Resolution 1199 aus dem Jahr 1998 die serbische Vertreibungspolitik im Kosovo als Friedensbedro-
hung interpretiert. Russland wies jedoch das Mandat des Sicherheitsrates zurück und so hatte die Intervention 
der NATO-Mitgliedsstaaten im Kosovokonflikt keine rechtmäßige Autorität zu militärischen Zwangsmaß-
nahmen. Zur völkerrechtlichen und ethischen Komplexität der NATO-Intervention in den Kosovokonflikt 
siehe Dieter S. Lutz (Hrsg.): „Der Kosovo-Krieg: Rechtliche und Rechtsethische Aspekte“. Baden-Baden: 
Nomos 2000; vgl. Bernhard Zangl: Humanitäre Intervention. In: Mir A. Ferdowsi (Hrsg.): „Internationale 
Politik im 21. Jahrhundert“. München: Wilhelm Fink Verlag 2002, 105-122. Hier: 119. 



314  

„in gewissem Sinne eine Antwort auf die Luftkampagne der NATO [sind], und die Eile, mit 
der sie durchgeführt wurden, ist ganz offensichtlich eine Reaktion, eine Anstrengung, Fakten 
auf dem Boden zu schaffen, bevor […] die NATO ihr Bombardement einstellt und wieder 
Verhandlungen aufnimmt.“1397  

 

In der Zurückweisung der Strategie, mit Bodentruppen gegen die serbischen Truppen im 

Kosovo einzumarschieren, negierten die NATO-Staaten die Verpflichtung zur Rettung der 

zivilen Bevölkerung im Kosovo und wählten dafür den Schutz ihrer Soldaten:  

 
„Offensichtlich sind wir bereit, serbische Soldaten zu töten; wir schrecken nicht von den be-
schönigend sogenannten ‚Kollateralschäden‘ für serbische und albanische Zivilisten im Ko-
sovo zurück. Aber wir scheuen uns, amerikanische Soldaten in die Schlacht zu schicken.“1398  

 

Diese Kriegsführung illustriert Michael Ignatieff in seiner Analyse des Kosovokrieges mit 

dem Begriff „virtueller“1399 Krieg: „Die Strategie der Eroberung mittels Bodentruppen 

wird ersetzt durch die Strategie des Bombardements; auf diese Weise konnten die Verluste 

des Westens minimiert werden.“1400 In diesem Sinne kritisiert Walzer die Regierung von 

Harry Truman und ihre Entscheidung, im Zweiten Weltkrieg Japan mit Atombomben zur 

bedingungslosen Kapitulation zu zwingen. In einer Bodeninvasion der japanischen 

Hauptinseln sahen die Amerikaner aus Kostengründen einen schlechten Plan. Walzer no-

tiert dann: „Dagegen hielten die amerikanischen Entscheidungsträger nun die Auswirkun-

gen der Atombombe, die materiell keinen größeren Schaden bewirken würde, psycholo-

gisch aber abschreckender wäre und die mögliche Aussicht auf ein baldiges Endes des 

Krieges mit sich brachte.“1401 Die utilitaristische Kalkulation der Vereinigten Staaten sei 

somit ein Verbrechen gegen die Menschen in Japan. Demgemäß rechtfertigen die Begrün-

dungen im Sinne der militärischen Notwendigkeit oder der kalten Kalkulation der Kosten 

in Menschenleben das Verbrechen der Amerikaner im moralischen Sinne nicht:  

 
„Im Sommer 1945 schuldeten die siegreichen Amerikaner dem japanischen Volk einen Ver-
handlungsversuch. Der Einsatz der Atombombe und damit die Ermordung und Terrorisie-
rung von Zivilisten, ohne einen solchen Versuch unternommen zu haben, war ein doppeltes 
Verbrechen.“1402  

 

                                                
1397 Walzer: Erklärte Kriege – Kriegserklärungen, 119. 
1398 Ebd., 121. 
1399 Zum Begriff „virtueller Krieg“ bei Michael Ignatieff: „Virtueller Krieg: Kosovo und die Folgen“. Ham-
burg: Rotbuch Verlag 2001, Kap. Virtueller Krieg . 
1400 Beck: Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, 265. Ignatieff schreibt: „Der 
Militäreinsatz im Kosovo erreichte seine Ziele, ohne dass auch nur ein Soldat der NATO im Kampf gefallen 
wäre.“ Ignatieff: Virtueller Krieg: Kosovo und die Folgen, 147.  
1401 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 380. 
1402 Ebd., 382. 



315  

Im Gegensatz zu Walzer oder Ignatieff und zur Lehre vom gerechten Krieg akzentuiert 

Sheldon M. Cohen, dass es nicht der Sinn des Militärdienstes sei, die Risiken für die Trup-

pen zu erhöhen, gar wenn dies die Rettung, d.h. Minimierung der Risiken für die Zivilisten 

zur Folge hat. Der Autor weist die Idee zurück, dass der Beruf und das zwingende Schick-

sal des Soldaten der Schutz der unschuldigen Zivilisten/Nichtkombattanten ist, und dass er 

sich mit dem Militärdienst zwingend verpflichtet hat, sein Leben für die Verteidigung sei-

ner Heimat und der Zivilisten zu opfern. Er beschränkt nämlich die Höhe der Risiken für 

die Soldaten, unabhängig von den Folgen dieser Beschränkung für den Schutz von         

Zivilisten:  

 

„The law of war implies that soldiers are not obliged to raise their already high risks to even 
higher levels in order to lower further the risk to innocents in combat zones. […]. The rights 
of innocents are defeasible when honoring these rights would push the soldiers’ risk beyond 
what it is reasonable to expect any group to endure.“1403  

 

6.3.2 Die Nichtkombattanten – das Diskriminierungsgebot und das Immunitäts-
prinzip  

 

6.3.2.1 Der doppelte Effekt der Handlung  
 

Das Kriterium der Immunität, d.h. der Schutz der Nichtkämpfenden vor Effekten der 

Kriegsführung, impliziert die Zurückweisung der direkten (intendierten) Tötung von Zivi-

listen, denn sie ist kein Mittel oder Ziel der lang- oder kurzfristigen Kriegstriumphe. So 

sind terroristische Angriffe mit dem Ziel, die Bevölkerung zu demoralisieren und den Staat 

zu destabilisieren, klare Delikte gegen die Prinzipien der Diskriminierung und der Immuni-

tät. Jedoch ist die Bombardierung einer Waffenfabrik oder eines Munitionslagers mit dem 

prognostizierbaren Tod von Zivilisten nicht amoralisch, denn in diesem Fall ist das Ziel die 

Zerstörung von vitalen militärischen Einrichtungen des Feindes und nicht der Tod von Zi-

vilisten. Das Fundament des „ius in bello“ ist nämlich die Doktrin vom doppelten Effekt 

der Handlung von Thomas von Aquin. Nur der Krieg in der kargen, für die menschlichen 

Lebensformen unmöglichen Mondlandschaft meint ideale Immunität der Nichtkombattan-

ten! Im realen Krieg sterben Soldaten und Nichtkämpfende. Der Tod von Nichtkämpfen-

den in den militärischen Operationen ist nur grundsätzlich gegen die moralischen und völ-

kerrechtlichen Regelungen. Der moralische Lehrsatz vom doppelten Effekt meint, dass die 

                                                
1403 Sheldon M. Cohen: „Arms and Judgement: Law, Morality, and the Conduct of War in the Twentieth 
Century“. Boulder u.a.: Westview Press 1989, 32. 



316  

Handlung in der Kriegsführung, die höchstwahrscheinlich schlecht endet, d.h. mit dem Tod 

der Nichtkämpfenden, nicht immer völkerrechtlich und moralisch unrechtmäßig ist, son-

dern, wenn sie korrigierende Richtschnüre integriert, rechtmäßig ist. Dieser Grundsatz 

verknüpft die absolute Immunität der Nichtkombattanten und deren rechtmäßiges Töten in 

militärischen Operationen. Wie?  

Jede Handlung hat zwei Effekte, meint von Aquin. Der direkte Effekt der Handlung ist gut 

– z.B. Zerstörung von militärischen Einrichtungen. Die Intention der Handlung ist gut – sie 

zielt nur auf den guten Effekt – und der böse Effekt ist nicht das direkte Ziel und nicht das 

Mittel, das Ziel der Handlung zu realisieren. Der böse Effekt ist nur eine indirekte, prog-

nostizierbare Nebenwirkung der guten Handlung. Und die bösen Effekte dürfen nicht sig-

nifikanter als die intendierten guten Effekten (das Prinzip der Verhältnismäßigkeit der an-

gewandten militärischen Mittel) sein. Whitley Kaufman definiert so die vier Konditionen 

des Prinzips von der doppelten Wirkung: 

 

„1. The action must not be wrong in itself. For example, strategic bombing of legitimate mil-
itary targets in a just cause is not itself wrongful. 2. The agent must not intend the bad ef-
fects. Thus, the strategic bomber must not intend the harm to the civilians. 3. The bad effects 
must not be the means to the good effect. In strategic bombing, the good effect is the destruc-
tion of the legitimate targets; harm to civilians is a side effect but not the means by which the 
legitimate military targets are destroyed. 4. The good sought must be proportionately im-
portant relative to the bad effects that are foreseen. The destruction of legitimate military tar-
gets must be a sufficiently weighty value to justify harm to civilians; a target of trivial value 
would not justify significant harm to civilians.“1404 

 

Wenn so Soldaten im Sinne der Kriterien des „ius in bello“ kämpfen, d.h. wenn sie direkt 

nur militärische Ziele beschießen und mit Waffen, die im Verhältnis zu den Zielen des 

Krieges und der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten kämpfen, 

d.h. „using only proportionate force, not employing intrinsically heinous means – they 

cannot meaningfully be said to intend the deaths of civilians killed collaterally.“1405  

Ist es jedoch in der Realität nicht gleichgültig, ob der Tod der Zivilisten direkter oder indi-

rekter Effekt einer Handlung ist? Denn es wird mit dem Wissen über den (potentiellen) 

Tod der Zivilisten gehandelt. Natürlich scheint unter diesen Umständen die Moralität des 

doppelten Effekts scheinheilig. Michael Walzer meint, dass eine Änderung dieser Norm 

notwendig sei, und er entwirft das Denkmodell der „doppelten Intention“. Wie bei dem 

doppelten Effekt ist die Intention gut und der böse Effekt ist kein Ziel der Handlung oder 
                                                
1404 Whitley Kaufman: „What is the Scope of Civilian Immunity in Wartime?“. In: Journal of Military Ethics, 
2: 3 (2003), 186-194. Hier: 188. 
1405 Brian Orend: „Just and Lawful Conduct in War: Reflection on Michael Walzer“. In: Law and Philosophy, 
20: 1 (Jan. 2001), 1-20. Hier: 13. 



317  

das Mittel, das Ziel zu realisieren. Da jedoch der böse Effekt prognostizierbar ist, bemühe 

ich mich, ihn zu minimieren und übernehme das Risiko der Nachteile für meine Person.1406 

Es ist in diesem Sinne nicht utopisch, die Verhältnismäßigkeit zwischen den bösen Effek-

ten (Tötung von Zivilisten) und der Realisierung von guten Effekten (Besiegung von Fein-

den) zu bewältigen, wenn sich die Soldaten und die Offiziere zum Schutz der Zivilisten 

zum höheren persönlichen Risiko in der Kriegsführung verpflichten:                                    

„Es reicht nicht nur aus, nur die Verhältnismäßigkeitsregel anzuwenden und nicht mehr 

Zivilisten zu töten, als militärisch notwendig ist – diese Regel gilt auch für Soldaten: nie-

mand darf aus geringfügigen Gründen getötet werden.“ Die Zivilisten haben nämlich zu-

gleich „ein Anrecht auf etwas mehr, und wenn die Rettung von Zivilisten bedeutet, daß das 

Leben von Soldaten aufs Spiel gesetzt wird, so muß dieses Risiko in Kauf genommen wer-

den.“1407 Das Resultat der „doppelten Intention“ ist der bestmögliche Schutz des Lebens 

(und Eigentums) der Nichtkombattanten in Kriegszeiten im Sinne der Lehre vom gerechten 

Krieg, d.h., „noncombatant casualties become acceptable not merely when they are unin-

tended, but only when they are unavoidable.“1408  

Trotzdem haben in der Realität sehr häufig das Leben der Soldaten und die Minimierung 

der Kosten der militärischen Operation Priorität vor der Minimierung der zivilen Opfer, 

wie ich es bei der Studie des Kriteriums der Verhältnismäßigkeit der angewandten militäri-

schen Mittel dargestellt habe. So wählte man im Zweiten Weltkrieg die Luftangriffe gegen 

feindliche militärische Ziele, und zwar trotz der Sicherheit, dass dies den Tod von unzähli-

gen Zivilisten bedeutet. Überfälle kleiner Spezialtruppen sind für die Grundlage der 

größtmöglichen Moralität des Krieges und Immunität der Nichtkombattanten die bessere 

Wahl, nur in der Realität militärischer Notwendigkeit schier undurchführbar. Das Risiko 

für die Soldaten, die minimalen Chancen auf Erfolg und die Kostspieligkeit dieses Unter-

nehmens sind nämlich die Gründe, warum die Heerführer die Luftbombardierung öfter 

wählen. Michael Walzer dagegen ortet die Potentialität des moralischen Handelns – seiner 

doppelten Intention – am Beispiel des Überfalles auf Vermok in Norwegen. Hier hat das 

Leben der Zivilisten Priorität vor der militärischen Notwendigkeit: 

 

 

                                                
1406 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 230. 
1407 Ebd., 230 f.; Whitley Kaufman meint, dass „in wartime this means that a combatant must be willing to 
accept a substantial increase in risk to his own safety in order to protect innocents from the risk of harm; it 
also requires that one take any possible steps to protect civilians“. Kaufman: What is the Scope of Civilian 
Immunity in Wartime, 193 f. 
1408 Atack: The Ethics of Peace and War: From State Security to World Community, 70.  



318  

„1943 zerstörte im besetzten Norwegen ein norwegisches Kommando, das für die englische 
S. O. E. (Special Operations Executive) operierte, die Anlage für die Produktion von schwe-
rem Wasser in Vermok. Es war von entscheidender Bedeutung, die Produktion von schwe-
rem Wasser [sic!] zu unterbinden, und die Entwicklung einer Atombombe durch deutsche 
Wissenschaftler zu verzögern. Briten und Norweger überlegten, ob dieser Versuch besser aus 
der Luft oder vom Boden aus unternommen werden sollte; man entschied sich für den An-
griff vom Boden aus, da es dabei weniger wahrscheinlich war, daß Zivilisten verletzt wür-
den. Für die Kommandos dagegen war ein solcher Angriff äußerst gefährlich. Der erste An-
lauf schlug fehl, und vierunddreißig Männer starben dabei; ein zweiter Versuch – von einem 
kleineren Kommando ausgeführt – gelang jedoch ohne jeden Verlust, zur Überraschung aller 
Beteiligten, einschließlich der Mitglieder des Kommandos.“1409  

 

Der böse Effekt dieser Operation, die (potentielle) Tötung von Nichtkombattanten, ist in 

diesem Beispiel nicht direkt oder intendiert, und zugleich nicht das Mittel für die Zerstö-

rung der Fabrik oder gar das Ziel der Operation. Die Zivilisten sind die Kollateralschäden 

und der böse Effekt, d.h. ihr Tod, ist im Verhältnis zum guten Effekt, der Zerstörung der 

Fabrik, im Sinne des Konzepts der doppelten Intention von Michael Walzer. Zugleich 

wählten die politischen und militärischen Entscheidungsträger die Option des Bodenein-

satzes, um den Zivilisten den bestmöglichen Schutz garantieren zu können – ohne Rück-

sicht auf die Kosten und das Leben der eingreifenden Soldaten. 

 

6.3.2.2 Die direkte Tötung von Nichtkämpfenden/Unschuldigen – die Belagerungs-
strategie 

 

Die traditionelle Lehre vom gerechten Krieg etabliert die Prohibition der direkten Tötung 

von Nichtkämpfenden. In ihren Augen ist diese amoralisch und Mord, denn die Kriegsfüh-

renden haben die moralische Pflicht, zwischen Kämpfenden und Nichtkämpfenden zu un-

terscheiden:  

 
„We are charged with remembering that noncombatants are indeed morally different from 
combatants, and that our behaviour toward them in wartime must accordingly be different. 
Wartime in which combatants and noncombatants are perceived and treated as essentially 
alike is fundamentally against the major moral tradition of war in Western culture.“1410  

 

Für die Doktrin vom doppelten Effekt ist die Zerstörung von zivilem Leben oder zivilen 

Einrichtungen nur dann rechtmäßig, wenn das einzige Ziel der Angriffe militärische Perso-

nen oder Einrichtungen und die Zivilisten dabei „nur“ nichtintendierte Kollateralschäden 

sind. Im Medienkrieg Zweiter Golfkrieg, der mit der irakischen Invasion in Kuwait in 1990 

                                                
1409 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 233; vgl. Thomas Gallagher: „Assault in Norway: Sabotaging the 
Nazi Nuclear Bomb“. New York: Harcourt Brace Jovanovich 1975, 19 f., 50. 
1410 Johnson: Can Modern War Be Just?, 28. 



319  

seinen Startschuss hatte und mit den Militäroperationen der Koalitionsstreitkräfte ein Jahr 

später endete, verteilte die amerikanische Armee unter ihren Soldaten das „Pocket Card on 

the Rules of Engagement“ mit der Darstellung der Regeln der Kriegsführung in diesem 

Krieg – greife nur die Soldaten und militärische Ziele an, verschone die Zivilisten und zivi-

le Einrichtungen und beschränke die Zerstörungen auf die Ziele der Angriffe 1411  

Trotzdem ist es schier utopisch, dass die militärischen Operationen und Strategien die Zivi-

listen nicht in militärisch relevante Positionen platzieren, wodurch das Risiko steigt, dass 

sie ihre Immunität vor den Angriffen und negativen Auswirkungen militärischer Operatio-

nen einbüßen, sogar wenn sie keine Waffen tragen und so wie im Falle der Soldaten eine 

Bedrohung für den Feind verkörpern.1412 In diesen Situationen hat die „Frage des Zwanges 

und der Zustimmung“ bei den Zivilisten den „Vorrang vor der Frage der direkten und indi-

rekten Wirkung“.1413 Für die Rechtmäßigkeit der Angriffe gegen diese Zivilisten ist die 

Frage, „welchen Zwängen sie unterworfen waren, welche Entscheidungen sie frei getroffen 

haben“, zentral.1414 Michael Walzer schildert diesen Dualismus am Beispiel der Belage-

rung (z.B. Leningrads) im Zweiten Weltkrieg.  

Die Belagerung sei die „älteste Form des totalen Krieges“1415, meint Walzer, und die Bela-

gerung Leningrads im Zweiten Weltkrieg von den deutschen Truppen sei ein eklatantes 

Beispiel der direkten Tötung von Zivilisten gegen die Doktrin des doppelten Effekts. Die 

Begründung der politischen und militärischen Führer für die Belagerung ist nämlich 

grundsätzlich die militärische Notwendigkeit, denn sie ist mit massivem militärischem 

Nutzen kalkuliert. Zugleich ist sie in der Regel kostengünstiger als der Frontalangriff. Nur 

moralisch rechtmäßig ist sie nicht:  

 
„Es wird erwartet, daß der Tod der gewöhnlichen Bewohner der Stadt die zivilen oder militä-
rischen Führer zu Entscheidungen zwingt. Das Ziel ist die Kapitulation; das Mittel ist nicht 
der Sieg über die Armee des Feindes, sondern das furchteinflößende Schauspiel der toten Zi-
vilisten. Wie auch immer man das Prinzip der Doppelwirkung interpretiert – hier bietet es 
keine Rechtfertigung an. Das Sterben ist beabsichtigt. Und doch wird die Kriegsführung mit 
dem Mittel der Belagerung von den Kriegsgesetzen nicht verboten.“1416  

 

Ist die Tötung von Nichtkombattanten in den Zeiten der Belagerung ihrer Stadt jedoch 

immer moralisch unrechtmäßig, ohne Sonderfälle? Nein, meint Walzer. Die Belagerung sei 

                                                
1411 Roberts/Guelff (eds.): Documents on the Laws of War, 563. 
1412 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 248. 
1413 Ebd. 
1414 Ebd. 
1415 Ebd., 236. 
1416 Ebd., 238. 



320  

dann (moralisch) rechtmäßig, wenn „die Armee, die die Stadt belagert, dafür Verantwor-

tung trägt, daß nach Möglichkeit ein Fluchtweg für diese Menschen offengehalten 

wird.“1417 Wenn so die Potentialität des freien Abzugs konkret ist, und die Zivilisten frei-

willig wählen können, doch nicht aus der Stadt zu fliehen, dann sind diese Nichtkombat-

tanten legitime Ziele der indirekten oder direkten Angriffe der belagernden Armee. Sie 

wären nun in die Sphäre der militärisch exponierten Ziele eingedrungen, und der Befehls-

haber der angreifenden Truppen trägt keine Schuld für den Tod dieser Zivilisten, denn die 

Bürger haben freiwillig entschieden, aus der Stadt nicht zu fliehen.1418 Theodore J. Koontz 

kritisiert diese Argumentation von Walzer, denn sogar wenn die Zivilisten frei wählen, 

nicht aus der Stadt zu fliehen, sei es unmoralisch, sie zu töten, da sie keine Bedrohung oder 

reale Gefahr für den Feind verkörpern: 

 
„Let us imagine a group of civilians who willingly shield a soldier in their home town – a 
French paratrooper, say, stranded in a German-occupied French village. […] Their deaths, if 
they are killed, cannot be blamed on the soldier shielded by them, according to Walzer’s ar-
gument, since their consent relieves him of responsibility. They are also not being forced to 
stay with the soldier by the German troops – in fact, the German commander begs the human 
shields to leave so the German troops can have a free shot at their military target. Would we 
be ready to say, as I think Walzer’s reasoning in the case of sieges would have us say, that 
the civilian shields are legitimate military targets and can be shot or even starved out? I think 
not. At least I would not say so. Rather I would say that they accept great risks in doing what 
they do and may well be killed indirectly in an attack on the one they shield, but that it is still 
incumbent on the opposing forces to view them as ‘innocents’ and to avoid attacking them 
directly. That they ‘consent’ to stay and provide ‘cover’ for the paratrooper does not make 
them into military targets.“1419 

 

Der Soldat hat sein Recht auf Immunität mit dem Moment, in dem er sich bewaffnet hat, 

neutralisiert. Der Zivilist, der sich freiwillig entscheidet nicht zu flüchten, bewaffnet sich 

jedoch nicht und verkörpert so keine Bedrohung für die Belagerungstruppen, meine ich. Er 

neutralisiert seine Immunität nicht und verkörpert sogar Nachteile für seine Streitkräfte, da 

z.B. die Nahrungsvorräte nun kürzer reichen. Für Walzer dagegen ist beim Anti-Guerilla-

Krieg sein Prinzip der rechtmäßigen direkten Tötung von Zivilisten nicht obligatorisch. 

Zur Studie des Anti-Guerilla-Krieges skizziere ich den Partisanen bzw. den Guerilla, um 

die Gründe der moralischen Unrechtmäßigkeit der direkten Tötung von Zivilisten im Anti-

Guerilla-Krieg zu interpretieren. Die Theorie des Partisanen von Carl Schmitt oder Her-

fried Münkler referiert zu den Eigenschaften des Partisanen, seiner geschichtlichen Ent-

                                                
1417 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 247. 
1418 Ebd., 248 f. 
1419 Theodore J. Koontz: „Noncombatant Immunity in Michael Walzer’s Just and Unjust Wars“. In: Ethics & 
International Affairs, 11: 1 (1997), 55-82. Hier: 69 (Hervorhebung im Original). 



321  

wicklung bis zum Kollaps des Kalten Krieges und zur Schwierigkeit des Anti-Guerilla-

Krieges und der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten. 

 

6.3.2.3 Die Partisanentheorie – Einführung in die Problematik des Guerillakrieges 
 

Die Geburtsstunde des Begriffes Partisan ist die Mitte des 18. Jahrhunderts, „und zwar in 

Instruktionen für die Kriegführung mit kleinen Truppenabteilungen und Plänklern“.1420 Der 

Begriff Guerilla bzw. Guerillakrieg ist jünger. Er illustriert die spanischen Befreiungs-

kämpfe gegen die französische Okkupation unter Napoleon zwischen 1808 und 1814. Bis 

zu den nationalen und sozialrevolutionären Bewegungen in Lateinamerika in den 60er Jah-

ren des 20. Jahrhunderts dominierte in der deutschen Sprache der Begriff Partisan. Seit den 

Revolutionen der 60er Jahre dominiert dagegen der Begriff Guerilla, d.h. Guerillakrieg. 

 

6.3.2.3.1 Die Geschichte des Partisanen 
 

Carl Schmitt notiert, dass der erste Guerillakrieg der Kampf der spanischen Partisanen ge-

gen die reguläre Armee Napoleons im Jahr 1808 (bis 1813) sei.1421 Die Partisanen und ihre 

Guerilla, d.h. der Kleinkrieg, in Spanien gehörten zum Resultat der raschen Niederlage der 

regulären spanischen Truppen gegen die französischen Invasoren. Im 17. und 18. Jahrhun-

dert sah man in den Formen des Kleinkrieges neben dem großen, zwischenstaatlichen 

Krieg keine Rarität. Er unterstützte nämlich den „Hauptkrieg“, und die Partisanen konnten 

so erfolgreich die regulären Truppen flankieren:  

 
„[D]er mit leichten Truppen geführte Kleinkrieg bestand aus Operationen gegen die gegneri-
sche Logistik, überfallartigen Attacken auf kleinere Detachements an den Flanken des geg-
nerischen Aufmarschgebietes sowie nicht zuletzt Aufklärungsaktionen und Informationsbe-
schaffung, um die Bewegung der eigenen Hauptkräfte […] zu sichern.“1422  

 

Im 19. Jahrhundert änderte sich jedoch mit dem Kleinkrieg in Spanien das Gesicht des 

Partisanenkrieges – er verselbstständigte sich:  

 

 

 

                                                
1420 Münkler: Die Gestalt des Partisanen. Herkunft und Zukunft, 34. 
1421 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 12. 
1422 Münkler: Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 71. 



322  

„Was den spanischen Partisanenkrieg von der Kleinkriegsführung des 18. Jahrhunderts un-
terschied, war seine operative Verselbstständigung. Die Kriegführung der Irregulären war 
hier keine Begleitung und Absicherung der Hauptkräfte mehr, sondern entwickelte sich […] 
zu einer eigenständigen Form der Kriegführung.“1423  

 

Eine signifikante und substanzielle Rolle für den Partisanenkrieg und seine Verselbststän-

digung spielte die Unterstützung der Bevölkerung – sie diente der logistischen Stütze 

(Nahrung oder Unterschlupf) und der Tarnung der Partisanen.1424 Wie sie diese Unterstüt-

zung erreichten und behielten, ist unterschiedlich, denn die Zivilbevölkerung versorgte die 

Rebellen „teilweise aus politischer Verbundenheit freiwillig“ und teilweise zwangen die 

Rebellen die Bauern mit terroristischen Methoden, ihre Bestände mit ihnen zu teilen.1425 

Jedoch drohte die wahre Gefahr für die zivile Bevölkerung nicht von der Seite der Partisa-

nen, sondern der regulären staatlichen Armee. Die Soldaten hatten nämlich Schwierigkei-

ten, Partisanen von der zivilen Bevölkerung zu unterscheiden. Wenn im Kampf somit Zivi-

listen starben, gehörte dies in den Augen des Staates zu den Kollateralschäden. Trotzdem 

war dieser Tod der Zivilisten für den Staat der gefährliche Schuss nach hinten, denn dies 

schürte nur den Hass der zivilen Bevölkerung auf die staatlichen Kräfte und steigerte die 

Unterstützung der Bevölkerung für die Partisanen.  

Bis zum Ende des Ersten Weltkrieges verharrten die Partisanen in ihrer Position des Un-

auffälligen, der Randerscheinung in internationalen Beziehungen und Kriegsgeschehnis-

sen. In der Ära des klassischen Völkerrechts hatte der Krieg die Merkmale des zwischen-

staatlichen militärischen Konflikts, d.h. ihn führten reguläre Armeen souveräner Staaten. 

Der Partisan ist in diesen Verhältnissen „entweder – wie im Kabinettskrieg des 18. Jahr-

hunderts – eine Art leichter, besonders beweglicher, aber regulärer Truppe, oder er steht 

als ein besonders abscheulicher Verbrecher einfach außerhalb des Rechts und ist hors la 

loi.“1426  

Seit dem 20. Jahrhundert „wird dieser Staaten-Krieg mit seinen Hegungen beseitigt und 

durch den revolutionären Parteien-Krieg ersetzt.“1427 Wladimir Iljitsch Lenin meisterte es 

schließlich, den konventionellen Kriegsbegriff in den revolutionären Kriegsbegriff zu 

transformieren und so die revolutionäre Kriegsführung von den völkerrechtlichen Be-

schränkungen zu befreien. Für Carl Schmitt ist der Führer der russischen Revolution der 

                                                
1423 Münkler: Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmetrie, 71. 
1424 Ebd., 71 f. 
1425 Ebd., 72. 
1426 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 17 (Hervorhebung im 
Original). 
1427 Ebd., 53. 



323  

Gründer der „Theorie vom absoluten Krieg und absoluter Feindschaft“.1428 Lenin veränder-

te das Gesicht des Krieges: Er ist nun nicht weiter zwischenstaatlich im strengen Rahmen 

des klassischen Völkerrechts, sondern der nationale und internationale revolutionäre Bür-

gerkrieg gegen den Klassenfeind.1429 Dieser Klassenfeind sei „der Bourgeois, der westliche 

Kapitalist und dessen Gesellschaftsordnung“.1430 Zugleich seien die Feindschaft und der 

Krieg absolut und frei von moralischen und völkerrechtlichen Beschränkungen: „Der Krieg 

der absoluten Feindschaft kennt keine Hegung.“1431   

In den 50er und 60er Jahren des 20. Jahrhunderts ist der Partisan identisch mit dem Begriff 

des Revolutionärs. In den Schriften und Bewegungen Mao Tse-tungs oder Che Guevaras 

sieht man den Partisanen, d.h. den Partisanenkrieg (oder den Guerillakrieg), als ein Instru-

ment der revolutionären Veränderungen in der nichtrevolutionären Welt. Mao Tse-tung 

verstärkte den tellurischen Charakter des Partisanen, denn er hat „von Anbeginn auf das 

Bauernmilieu und das Verhältnis von Land und Volks als den Trägern der revolutionären 

Inhalte gesetzt.“1432 Im Gegensatz zu Mao gehörte bei Lenin die intellektuelle Elite in den 

Städten zum Träger des revolutionären Kampfes. Die Verlagerung des Partisanenkampfes 

in die ländlichen Gebiete hatte jedoch einen strategischen Nutzen, denn für die regulären 

Truppen ist der Kampf in weiten, unübersichtlichen ländlichen Gebieten schwieriger als in 

städtischen Ballungsgebieten. 

In den 80er Jahren änderte sich schließlich das Gesicht des Partisanenkrieges. Die Revolu-

tionäre der 50er und 60er Jahre und die nationalen oder sozialrevolutionären Bewegungen 

hatten die herrschenden Eliten besiegt und gehörten nun zur herrschenden politischen 

Klasse, und ihre Mitkämpfer zu regulären (staatlichen) Streitkräften. Die 80er Jahre des 20. 

Jahrhunderts prägte dagegen die Figur des Konterrevolutionärs – wie z.B. in Afghanistan – 

und des (moslemischen) Partisanenkrieges gegen die marxistisch orientierte Modernisie-

rung des Staates:  

 

 

 

 

                                                
1428 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 55. 
1429 Marcus Llanque: Ein Träger des Politischen nach dem Ende der Staatlichkeit: Der Partisan in Carl Sch-
mitts politischer Theorie. In: Herfried Münkler (Hrsg.): „Der Partisan. Theorie, Strategie, Gestalt“. Opladen: 
Westdeutscher Verlag 1990, 61-80. Hier: 56. 
1430 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 56. 
1431 Ebd. 
1432 Llanque: Ein Träger des Politischen nach dem Ende der Staatlichkeit: Der Partisan in Carl Schmitts poli-
tischer Theorie, 66. 



324  

„Von den moslemischen Widerstandskämpfern in Afghanistan über die Unità in Südangola 
bis zu den Contras in und um Nicaragua gingen plötzlich die Konterrevolutionen und das 
Partisanentum eine Verbindung ein, und der Partisan war wieder das, als was er am Ende des 
18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts die weltgeschichtliche Bühne betreten hatte: ein 
Gegner der an sozialer und politischer Modernisierung orientierten Revolution.“1433 

 

6.3.2.3.2 Die Haupteigenschaften des Partisanen 
 

In Carl Schmitts Verständnis hat der Partisan vier Eigenschaften: die Irregularität, die In-

tensität, die gesteigerte Mobilität und den tellurischen Charakter.1434   

Der Partisan ist ein irregulärer Kämpfer, im Gegensatz zum Soldaten der regulären Armee. 

Der Partisan ist der, „der es vermeidet, die Waffen offen zu tragen, der aus dem Hinterhalt 

kämpft, der sowohl die Uniform des Feindes als auch feste oder lose Abzeichen und jede 

Art von Zivilkleidung als Tarnung benutzt.“1435 Die Intensität des Partisanenkampfes re-

sultiert aus dem politischen Engagement des Partisanen. Es unterscheidet den Partisanen 

vom Soldaten der regulären Armee und es ist verknüpft mit der einzigartigen Kampfbereit-

schaft der Partisanen. Der Partisan ist politisch engagiert, und  

 
„gerade der politische Charakter seines Tuns bringt den ursprünglichen Sinn des Wortes 
Partisan wieder zur Geltung. Das Wort kommt nämlich von Partei und verweist auf die 
Bindung an eine irgendwie kämpfende, kriegführende oder politisch tätige Partei oder Grup-
pe.“1436  

 

Die gesteigerte Mobilität des Partisanen vergrößert den militärisch-strategischen Wert des 

Kampfes David gegen Goliath. Die Kerneigenschaft seiner taktischen Kriegsführung ist 

die Bewegungsfreiheit. Die vierte Eigenschaft des Partisanen ist sein tellurischer Charak-

ter.1437 Der Partisan ist erd- und heimatverbunden, d.h., sein Krieg ist defensiv, denn sein 

Verständnis des Feindes ist territorial begrenzt. Mit dem tellurischen Charakter klassifiziert 

Schmitt die „Defensive, d.h. die Begrenzung der Feindschaft“ in der Kriegsführung der 

Partisanen.1438  

Der Partisanenkrieg ist grundsätzlich der Krieg des Stärkeren (der regulären Armee) gegen 

den Schwächeren (den Partisanen). Wie besiegt denn der Schwächere den Stärkeren? In-

dem er den Raum und die Zeit des Krieges nahezu unbeschränkt dehnt. Er verlängert den 

                                                
1433 Münkler: Die Gestalt des Partisanen. Herkunft und Zukunft, 18 f. 
1434 Schmitt: Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, 26. 
1435 Ebd., 21 f. 
1436 Ebd., 21 (Hervorhebung im Original). 
1437 Ebd., 26. 
1438 Ebd. 



325  

Krieg „über das normale Maß hinaus“.1439 Er operiert versteckt unter der zivilen Bevölke-

rung, er trägt keine Uniform und ist immer bereit zum Angriff. Da er offene Schlachten 

fürchtet, ist er stets im Rücken oder an den Flanken des Gegners. Diese Dehnung des 

Raums und der Zeit resultiert in der Demoralisierung des Gegners „durch die Erfordernis 

ständiger Kampfbereitschaft.“1440 Der Krieg dauert schier ewig, denn die Partisanen diktie-

ren den Zeitpunkt der Gefechte, da sie ihren Feind sehen, und er sie nicht. Herfried 

Münkler notiert: „In der kriegswissenschaftlichen Literatur werden die Auswirkungen des 

Partisanenkrieges für eine reguläre Armee oft als ‚unaufhörlich blutende Wunde‘, als ‚ei-

ternde Beule‘ metaphorisiert“.1441 Der Partisan triumphiert in dieser seiner Strategie, denn 

als „Träger eines zumeist national-ideologischen Mythos“1442 mobilisiert er die Massen für 

den aktiven oder passiven Kampf. Ihre Unterstützung kompensiert die Asymmetrie in der 

Ausrüstung: „Das mythisch-politische Leitmotiv vermag ruhende Energien anzuspornen, 

den Einzelnen zu mobilisieren und damit den Mangel an Waffenmaterial wettzuma-

chen“.1443  

 

6.3.2.4 Die direkte Tötung von Nichtkämpfenden/Unschuldigen – die Theorie des 
Guerillakrieges  

 

Der Guerillakrieg ist mit den Kriegskonventionen nicht kombinierbar – seine Kämpfer 

verkleiden sich und hausen unter der zivilen Bevölkerung. Das Völkerrecht (Haager Land-

kriegsordnung und die Genfer Konvention) schreiben vor, dass es notwendig sei, dass die 

Guerillas sichtbare Zeichen ihres Kombattantenstatus haben (Uniform und sichtbare Waf-

fen), jedoch ignorieren diese die Normen des Völkerrechts. So eliminiert die Kriegsfüh-

rung gegen die Guerillas die Unterscheidung zwischen Kombattanten und Zivilisten. Die 

amerikanische Regierung skizzierte die Kampfregeln für die Bekämpfung der Guerillas in 

Vietnam: 

 

 

 

 

                                                
1439 Jan-Andres Schulze: „Der Irak-Krieg 2003 im Lichte der Wiederkehr des gerechten Krieges“. Berlin: 
Duncker & Humblot 2005, 84. 
1440 Münkler: Die Gestalt des Partisanen. Herkunft und Zukunft, 26. 
1441 Ebd. 
1442 Schulze: Der Irak-Krieg 2003 im Lichte der Wiederkehr des gerechten Krieges, 84. 
1443 Ebd. 



326  

„1) Ein Dorf durfte ohne Warnung bombardiert oder beschossen werden, wenn von diesem 
Dorf aus amerikanische Truppen beschossen worden waren. […] 2) Jedes Dorf, dessen 
feindselige Gesinnung bekannt war, durfte beschossen oder bombardiert werden, wenn seine 
Bewohner vorher – durch Abwurf von Flugblättern oder Lautsprecherankündigungen vom 
Hubschrauber aus – gewarnt worden waren. […] 3) War die Zivilbevölkerung einmal aus 
dem fraglichen Gebiet entfernt worden, konnten das Dorf und das angrenzende Land zu 
‚freien Kampfzonen‘ erklärt werden, die nach Belieben bombardiert und beschossen werden 
konnten.“1444  

 

Jedoch hatten die Kampfregeln keine positiven Effekte und schließlich gehörten zu den 

Gründen für das Inferno des amerikanischen Einsatzes in Vietnam die Natur des Krieges 

im Allgemeinen (die Problematik der Feindbilder) und die Natur des                                

(Anti-)Guerillakrieges. Die Guerillakämpfer greifen die zivile Bevölkerung nicht an, sie 

delegieren dies an die konventionellen (staatlichen) Streitkräfte. Und diese Realität ist 

zentral für die Einschätzung der Gerechtigkeit des Guerillakrieges. Eine Entfernung der 

Zivilisten vom Schlachtfeld scheint hier utopisch, denn einerseits sind die Guerillas so in 

die Wohngebiete der Zivilisten eingebettet und kaum von den Zivilisten zu unterscheiden 

(da sie meistens keine Uniform tragen) und anderseits erstreckt sich das Schlachtfeld nicht 

über eine Stadt oder kleinere Gebiete, sondern wie in Vietnam über große Teile eines   

Staates: 

 
„In einem konventionellen Krieg ist es nun eindeutig zu begrüßen, wenn die Zivilisten von 
einem Schlachtfeld entfernt werden; das positive Völkerrecht verlangt dies, wo immer es 
möglich ist. Im Fall einer belagerten Stadt ist es ähnlich; es muß den Zivilisten erlaubt wer-
den, die Stadt zu verlassen; wenn sie sich weigern […] dürfen sie mit den Soldaten, die die 
Stadt verteidigen, angegriffen werden. Ein Schlachtfeld und eine Stadt sind aber klar abge-
grenzte Gebiete, und die Schlacht und die Belagerung sind gewöhnlich von begrenzter Dau-
er. Die Zivilisten verlassen die Stadt und kommen dann wieder zurück. Im Guerillakrieg 
sieht dies wahrscheinlich ganz anders aus. Das Schlachtfeld erstreckt sich über einen großen 
Teil des Landes, und der Kampf wird, wie Mao schrieb, ‚langwierig‘.“1445  

 

Haben die Guerillas in ihrem Krieg gegen die regulären Streitkräfte Rechte? Ihre Kriegs-

führung kennt keine Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten – die 

Guerillas kämpfen unter den Zivilisten, ihre äußere Erscheinung ist die der Zivilisten. Ihr 

Alltagsleben ist mit dem der Zivilisten verknüpft, und sie kämpfen dort, wo sie hausen – in 

Dörfern (und Städten) der Zivilisten, die sie politisch unterstützen: „Während Soldaten die 

Bürger, die hinter ihnen stehen, beschützen sollen, werden die Guerillas von den Zivilisten 

geschützt, in deren Mitte sie sich aufhalten.“1446 Diese Unterstützung für den Kampf der 

Guerillas ist (meistens) freiwillig und sinngemäß, da sie das Volk gegen die gemeinsamen 
                                                
1444 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 275 f. 
1445 Ebd., 277. 
1446 Ebd., 269. 



327  

Feinde schützen, und so haben die Guerillas die gleichen Rechte wie die Soldaten der regu-

lären Streitkräfte, die die Bürger vor inneren oder äußeren Angriffen schützen. Die Zivilis-

ten sind ihre Komplizen im Kampf für das nun gemeinsame Ziel, denn sie sorgen für Un-

terschlupf und Nahrung des Guerillas und präparieren überhaupt den Kampf. Dieses Ver-

hältnis ist skurril: Nicht die kampfbereiten, gut gerüsteten Soldaten schützen die schwa-

chen Zivilisten, sondern die Zivilisten schützen die Guerillas. Gäbe es diese Unterstützung 

nicht, hätten die Guerillas keine Rechte und ihre Handlungen wären in diesem Falle gravie-

rende Delikte gegen die gültige Rechtsordnung des Staates. „Soldaten erwerben ihre 

Kriegsrechte ja nicht als Einzelkämpfer, sondern als politische Werkzeuge und Diener ei-

ner Gemeinschaft, die dafür Dienstleistungen für ihre Soldaten bereitstellt.“1447 Die Gueril-

lakämpfer „nehmen eine ähnliche Position ein, wenn sie in eine ähnliche oder entspre-

chende Beziehung eintreten, wenn also die Menschen in der oben beschriebenen kompli-

zenmäßigen Weise helfen.“1448 Ohne diese Unterstützung jedoch „erhalten die Guerillas 

auch keine Kriegsrechte, und ihre Feinde dürfen sie bei einer Gefangennahme zu Recht als 

‚Banditen‘ oder Verbrecher behandeln.“1449 

Die Rechte der Guerillas sind nun geklärt – ihre Rechte sind abhängig von der Unterstüt-

zung der zivilen Bevölkerung. Haben sie diese, sind die Zivilisten ihre Mitkämpfer und die 

Guerillas haben identische Rechte wie die Soldaten der regulären Streitkräfte. Haben die 

Zivilisten, da sie (freiwillige) Komplizen der Guerillas sind, ihre Rechte eingebüßt? Nein, 

denn „[w]enn Zivilisten keinerlei Rechte hätten oder wenn man annähme, daß sie keine 

haben, wäre es kaum von Nutzen, sich in ihrer Mitte zu verbergen.“1450 Das Völkerrecht 

und die militärischen Handbücher verpflichten im Guerillakrieg dazu, die Zivilisten von 

den Guerillas zu unterscheiden, die Zivilisten in militärischen Operationen gegen die Gue-

rillas größtmöglich zu schützen und die Potentialität, dass die Guerillas gar in der Nähe der 

Zivilisten kämpfen oder hausen, zu eliminieren.1451  

Wie ist trotz der Regelung des Rätsels Lösung, wenn die staatlichen Kräfte nicht fähig 

sind, die Zivilisten von den Guerillas zu unterscheiden? Dann ist ihr Schutz utopisch, und 

die regulären Streitkräfte führen Krieg gegen das Volk. Das Völkerrecht und die militäri-

schen Handbücher haben kein Rezept für diese Potentialität, so Michael Walzer1452, und in 

dieser Situation siegt die Moral: Wenn die Regel richtig ist, dass in der Kriegsführung der 

                                                
1447 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 269. 
1448 Ebd. 
1449 Ebd., 269 f. 
1450 Ebd., 271. 
1451 Ebd. 
1452 Ebd., 272. 



328  

regulären Streitkräfte gegen die Guerillas die regulären Streitkräfte nicht fähig sind, zwi-

schen den Guerillas und den Zivilisten zu unterscheiden, dann ist der Anti-Guerilla-Krieg 

moralisch nicht rechtmäßig im Sinne des „ius in bello“.  

Eine identische Regelung ist für den Anti-Terror-Krieg obligatorisch, d.h. für die Ortung 

und den Beschuss von Terroristen. Dieser Kämpf ist noch schwieriger als der Anti-

Guerilla-Krieg, denn die internationalen terroristischen Netzwerke sind lückenlos entortet, 

ihr Kampf ist nicht die Verteidigung des Territoriums, sondern der Ideen. Wie lokalisiert 

man lückenlos Getarnte? Der Krieg gegen die Unterstützer der Terroristen, die ihnen Un-

terschlupf und Logistik bieten, oder der Angriff gegen ihre Basen zerstreut in der Welt, ist 

immer mit dem unrechtmäßigen Tod von Zivilisten verknüpft, da die Potentialität der Un-

terscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten beseitigt ist. 

Warum ist es substanziell gegen ungerechte Gegner rechtmäßig zu kämpfen – nicht nur im 

konventionellen Krieg gegen Armeen des aggressiven Staates, sondern zusätzlich gegen 

Terroristen und ihre Verbündeten oder gegen die Guerillakämpfer? Das Kopieren der un-

gerechten Methoden wie z.B. das intendierte Töten der Zivilisten oder die Erschießung von 

Gefangenen beseitigt die Legitimität unseres Kampfes und die Unterscheidung zwischen 

uns und den Terroristen: „[It] would turn those who fight against terrorism into terrorists 

themselves.“1453 Und zugleich ist es aus taktischen Gründen schädlich, terroristische 

Kampfmethoden zu kopieren, denn dies schreckt die Terroristen mit Sicherheit nicht ab 

(wie z.B. ihre Selbstmordattentäter), sondern vergrößert dagegen die Zahl der Menschen, 

die den Kampf gegen den Terrorismus infolge dieser Methoden zurückweisen oder sogar 

die Terroristen in ihrem Kampf aktiv unterstützen.  

Die Eigenschaft des modernen, nur augenscheinlich präemptiven Krieges gegen den 

„Schurkenstaat“ aus der Bush-Doktrin sind die inhumanen und völkerrechtlich unrechtmä-

ßigen Vorgänge in den amerikanischen Gefängnissen in Guantánamo Bay und Abu 

Ghraib: 

 
„A prisoner huddles outside his cell. He is stripped naked and has no weapon with which to 
defend himself. His hands are tied. Two growling dogs are on long lashes snapping at him. 
Other prison guards, all fully clothed and with weapons, seem to be surrounding the prisoner, 
and generally encouraging the dogs to attack the prisoner. The prisoner cowers, bent almost 
into a fetal position, in expectation of the attack to come.“1454  

 

                                                
1453 Ceulemans: War Against Terrorism. Some Ethical Considerations from the Just War Perspective, 26. 
1454 Larry May: Humanity, Prisoners of War, and Torture. In: Steven P. Lee (ed.): „Intervention, Terrorism, 
and Torture: Contemporary Challenges to Just War Theory“. Dordrecht: Springer 2007, 221-234. Hier: 227. 



329  

Die Regierung unter George W. Bush bekräftigte dagegen, dass „terrorism creates a special 

case of how prisoners of war (POW) are treated“.1455 Und sie begründete die Abnormität 

von den völkerrechtlichen Konventionen gegen Folter mit der akuten Gefahr der Terroris-

ten und ihrer Helfer für die unschuldigen Zivilisten: „The prisoners may have information 

about future attacks on civilian population that could, if learned, be instrumental in the 

prevention of these attacks.“1456 Das Genfer Abkommen III „über die Behandlung der 

Kriegsgefangenen“ vom 12. August 1949, der „Internationale Pakt über bürgerliche und 

politische Rechte“ vom 16. Dezember 1966, das „Übereinkommen der Vereinten Nationen 

gegen Folter und andere grausame, unmenschliche oder erniedrigende Behandlung oder 

Strafe“ der Vereinten Nationen vom 10. Dezember 1984 und das Rom-Statut (nicht ratifi-

ziert z.B. von den Vereinigten Staaten von Amerika, Russland oder China) zum Internatio-

nalen Strafgerichtshof vom 17. Juli 19981457 haben jedoch „condemned [torture] so strong-

ly that it is normally said that it is unacceptable even when seemingly required by military 

necessity.“1458 So weisen das Völkerrecht und die Moral die Folter von Kriegsgefangenen 

zurück, unabhängig von der Kriegsform und von den Delikten dieser Kriegsgefangenen 

vor ihrer Internierung:  

 
„While soldiers may do various horrendous things on the battlefield, once they have been 
captured (or have surrendered) it does not matter what they have done on the battlefield (at 
last before trial), for as confined soldiers they are all roughly equal in terms of how they 
should be treated.“1459  

 

6.3.2.5 Die Doktrin des „äußersten Notfalls“ 
 

Das klassische Beispiel der direkten Tötung von Nichtkombattanten ist die Bombardierung 

der deutschen Städte im Zweiten Weltkrieg. Die direkte Tötung ist das klare Delikt gegen 

die Norm der traditionellen Lehre vom gerechten Krieg, dass die Nichtkombattanten lü-

ckenlos und stets die Immunität von militärischen Angriffen haben, und dass nur ihre indi-

rekte, nichtintendierte Tötung im Sinne des Prinzips des doppelten Effekts völkerrechtlich 

und moralisch rechtmäßig ist. John C. Ford sieht in den Flächenbombardements gegen die 

deutschen Städte im Zweiten Weltkrieg gravierende Delikte gegen das Prinzip vom dop-

pelten Effekt. Der amerikanische Moraltheologe weist die moralischen Intentionen der 

                                                
1455 May: Humanity, Prisoners of War, and Torture, 221. 
1456 Ebd. 
1457 Ebd. 
1458 Ebd. 
1459 Ebd., 231. 



330  

amerikanischen und britischen Regierung in den Bombardements gegen die militärischen 

Ziele und Einrichtungen in Deutschland zurück. Diese Regierungen akzentuierten nämlich, 

dass die Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten und der Schutz 

der Nichtkombattanten dank der Natur der Luftkrieges, d.h. der Schwere präziser Angriffe 

gegen militärische Einrichtungen und Verwaltungszentren, nur sehr mühsam zu bewerk-

stelligen ist, sie jedoch stets um den optimalen Schutz von Zivilisten bemüht sind. Die 

Skepsis von John C. Ford erhärtet dagegen die Praxis und die Dimensionen der Zerstörun-

gen des Luftkrieges gegen die deutschen Städte. Er äußert sich z.B. zur Bombardierung 

von Hamburg im Jahr 1943 so: „More than nine square miles of Hamburg (77 per cent of 

its built-up area), including the largest workers’ district in the city, were completely wiped 

out“.1460 Nicht nur die Bilder der massiven Zerstörung der Städte nähren die Skepsis in die 

Zusicherung der Alliierten, das Leben der zivilen Bevölkerung optimal vor direkten, inten-

dierten Angriffe zu schützen, sondern zugleich die sogar öffentlich entschiedenen Strate-

gien ihrer Regierungen (keine Entscheidung geheimer Treffen oder Abkommen, wie die 

Wannseekonferenz im Januar 1942 zur Deportation und Vernichtung europäischer Juden) 

wie im Falle der Casablanca-Konferenz der Alliierten in Januar 1943. Dort votierten sie, 

dass ihr Luftkrieg gegen die deutschen Städte zum Ziel hat, das deutsche Militär zu zerstö-

ren, die deutsche Wirtschaft (insbesondere die Kriegsindustrie) zu vernichten und die Mo-

ral der deutschen Bevölkerung auszuhöhlen, die dann nur in der schwindenden Unterstüt-

zung der nationalsozialistischen Kriegspolitik münden kann.1461 Und so dokumentiert die 

Intention, die Nichtkombattanten intendiert zu terrorisieren und anzugreifen mit dem Ziel, 

den Krieg rascher zu beenden, die klare Ächtung des Prinzips vom doppelten Effekt. Ford 

kritisiert:  

 
„Both from the nature of the obliteration operation itself, then, and from the professed objec-
tive of undermining morale, I conclude that it is impossible to adopt this strategy without 
having the direct intent of violating the rights of innocent civilians. This intent is, of course, 
gravely immoral.“1462  

 

Die potentiell raschere Beendigung des Krieges, d.h. die Gründe der militärischen Not-

wendigkeit, akzeptiert er nicht, da sie nicht empirisch belegbar, sondern spekulativer Natur 

sind: „I conclude from all this that it is illegitimate to appeal to the principle of the double 

                                                
1460 John C. Ford: The Morality of Obliteration Bombing. In: Richard A. Wasserstrom (ed.): „War and Mo-
rality“. Belmont: Wadsworth 1970, 15-41. Hier: 30. 
1461 Ebd., 31. 
1462 Ebd., 32. 



331  

effect when the alleged proportionate cause is speculative, future, and problematic, while 

the evil effect is definite, widespread, certain, and immediate.“1463  

Im Gegensatz zu Ford ist Michael Walzer nicht so streng mit seinem Verdikt gegen den 

Luftkrieg gegen Deutschland. Die Folge seines Konzepts vom „äußersten Notfall“, das die 

Bombardierungen in ihrer Anfangsphase (bis 1942) tolerierte und so die direkte Tötung 

von Nichtkombattanten, ist es, dass sich ein Diskurs um die moralische Rechtfertigung der 

direkten Tötung von Zivilisten und um die Begründung der Tradition vom gerechten Krieg 

in ihrer Summe entzündet hat. Der äußerste Notfall sei nämlich die „Ausschaltung von 

Kriegsregeln“.1464 Diese Potentialität bietet sich im Konzept Michael Walzers nur Natio-

nen an, die einen gerechten Krieg kämpfen. Walzer erzählt nämlich von Soldaten, die in 

den Situationen des äußersten Notfalls die Nichtkombattanten vorsätzlich getötet haben, 

und zwar „um der Gerechtigkeit willen“.1465  

Im Jahr 1940 hatte Großbritannien keine günstige Position im Krieg gegen das nationalso-

zialistische Deutschland – Dänemark, Norwegen und Frankreich besiegt, dann im Blitz-

krieg Belgien, Luxemburg und die Niederlande und die deutsche Wehrmacht seit dem 

Sommer 1941 auf dem weiteren Vormarsch im Osten im Feldzug gegen die Sowjetunion. 

Die Deutschen hatten bereits im kontinentalen Europa triumphiert und nun attackierten sie 

seit 1940 England mit ständigen Luftangriffen. Großbritannien drohte die Kapitulation, 

ihren Bürgern die Versklavung oder der Tod. Walzer skizziert die Not in diesen beiden 

Jahren:  

 
„Kann der Fall der drohenden Versklavung oder Auslöschung eines einzelnen Landes einen 
extremen Notfall darstellen? Dürfen sich Generäle und Staatsmänner über das Recht un-
schuldiger Menschen hinwegsetzen, um ihre politische Gemeinschaft zu schützen? Ich neige 
dazu, diese Frage – wenn auch zögernd und nicht ohne erhebliche Bedenken – bejahend zu 
beantworten.“1466  

 

Nicht nur Großbritannien geriet in Gefahr, d.h. die „die Existenz einer Gemeinschaft“, 

sondern sogar „,die Unabhängigkeit sämtlicher Kleinstaaten in Europa‘“.1467 Der National-

sozialismus sei das Böse, die Bedrohung für die demokratischen Werte, die Unabhängig-

keit, die Freiheit, das Recht auf Selbsterhaltung des Menschen und der Staaten, konstatiert 

Walzer: „Der Nationalsozialismus bedeutet für uns – und ich gebrauche diesen Begriff 

nicht leichtfertig – das in der Welt in einer so gewaltigen und offensichtlichen Gestalt per-
                                                
1463 Ford: The Morality of Obliteration Bombing, 38. 
1464 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 363. 
1465 Ebd., 456. 
1466 Ebd., 362. 
1467 Ebd. (er zitiert Churchill). 



332  

sonifizierte Böse, daß es gar keine andere Wahl gab, als sich gegen dieses Böse zu erhe-

ben.“1468 Der Nationalsozialismus bedrohte „die menschlichen Werte so radikal […], daß 

eine unmittelbare Gefährdung durch sie ohne jeden Zweifel eine äußere Notlage bedeuten 

würde.“1469  

Frederik Kaufman beschränkt die Rechtfertigungsgründe des äußersten Notfalls auf diese 

unmittelbaren und gravierenden Gefährdungen des physischen Daseins des Staates und der 

Nation aus dem Beispiel von Michael Walzer:  

 
„It is important to be clear about what must be at stake for this proposed break in a categori-
cal commitment to noncombatant immunity: if losing a war means just a change of govern-
ment or redrawing political boundaries or higher prices for oil, that is not enough for a su-
preme emergency; neither is the mere possibility of something terrible happening; only im-
minent and extreme danger to a great moral ideal, such as democracy or the survival of free-
dom of a people or civil society, can sanction these extreme and otherwise unthinkable 
measures.“1470  

 

Für Walzer sind nur die Flächenbombardements der Alliierten gegen die deutschen Städte 

zwischen dem Sommer 1940 und Sommer 1942 sowie ihre Folgen, d.h. die direkte Tötung 

von Zivilisten, rechtmäßig, und das einzige Beispiel des rechtmäßigen äußersten Notfalls 

in der Geschichte: „Zwischen 1942 und 1945 war das Argument zur Verteidigung der Ter-

rorbombardierung rein utilitaristischer Natur; es wurde nicht der Sieg selbst in den Mittel-

punkt gerückt, sondern der Zeitpunkt und der Preis des Sieges.“1471 Die Ziele der Bombar-

dierungen bis Ende 1941 hatten profiliertes militärisches Naturell, d.h. die Einrichtungen 

der Kriegsindustrie, Munitionsdepots, die Öl- und Brennstoffversorgung der Armee, die 

Transportsysteme, Flugzeugfabriken, U-Boot-Werften und Häfen. Die technisch jedoch 

schwierige gezielte Bombardierung militärischer Einrichtungen und die Stärke Deutsch-

lands hatten die Entscheidung der britischen Regierung unter Winston Churchill zur Folge, 

großflächige Angriffe auf deutsche Städte zu initiieren. Der britische Luftmarschall Arthur 

Harris bewältigte dann die „moral bombings“ gegen die deutschen Politik-, Wirtschafts- 

und Industriezentren. Zum Zweck dieser Luftoffensive gehörte, Panik und Angst in der 

zivilen Bevölkerung (und der Industriearbeiterschaft) auszulösen. Diese Bombardements 

zielten gegen die Moral der Zivilisten und ihre moralische und praktische (sie arbeiten ja in 

den Kriegsfabriken, die den Krieg mit Munition, Kraftstoff und anderem versorgen) Unter-

                                                
1468 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 361. 
1469 Ebd. 
1470 Frederik Kaufman: Just War Theory and Killing the Innocent. In: Michael W. Brough/John W. Lan-
go/Harry Van Der Linden (eds.): „Rethinking the Just War Theory“. Albany, NY: State University of New 
York Press 2007, 99-114. Hier: 104. 
1471 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 372 f. 



333  

stützung für die Kriegsziele ihrer Regierung. Im März 1942 verschärften die Alliierten 

dann ihre Taktik und intensivierten ihre Angriffe gegen zivile Ziele: Nun greifen sie nicht 

mehr militärische Ziele und Einrichtungen, sondern nur deutsche Städte und ihre zivile 

Bevölkerung an. Jedoch hatten für die Kriegsindustrie Deutschlands und für die Moral und 

die Kriegsunterstützung der deutschen Bevölkerung diese Flächenbombardements nur be-

schränkte Effekte und mit Sicherheit nicht die Kapitulation zur Folge. In der Kriegsindust-

rie stieg gar mit den Flächenbombardements die Kriegsproduktion: „[T]he proportion of 

armaments production to civilian production rose from 25% in mid-1942 to 42% in mid-

1944.“1472 Die Moral der deutschen Bevölkerung und ihre Unterstützung für die Kriegszie-

le ihrer Regierung regenerierten sich somit rasch von der Angst und Panik vor den Flä-

chenbombardements, und die Menschen starteten schließlich mit dem Wiederaufbau der 

Wohn- und Arbeitsstätten, wie im Falle der Stadt Rostock nach den Bombardierungen im 

Jahr 1942:  

 

„[T]he panic was soon over and the people hastened back to work, took energetic measures 
themselves to put the streets back in order, much helped by the vigorous action of the Meck-
lenburg Gauleiter Hildebrandt. He could report on 29th April that the principal war factories 
[…] were nearly back to hundred per cent production.“1473  
 

Für Walzer sind die Terrorbombardierungen der deutschen Städte seit dem Sommer 1942 

klare Verletzungen der Doktrin vom doppelten Effekt (wie für Ford die Flächenbombar-

dements im Allgemeinen), denn die Grundlagen für einen „äußersten Notfall“ konnte man 

seit dem Kriegseintritt der Vereinigten Staaten von Amerika, der Probleme der deutschen 

Streitkräfte an der Ostfront gegen die Sowjetunion oder der Beendung der Luftschlacht um 

England mit einer Niederlage für Hitler nicht mehr akzeptieren. Die drastische Änderung 

in den Erfolgschancen der Alliierten gegen die Mächte des Achse weist die Rechtferti-

gungsmöglichkeiten der Bombardierungen der deutschen Städte seit dem Sommer 1942, 

wie z.B. der schweren Zerstörungen Hamburgs im Sommer 1943 und Dresdens im Früh-

jahr 1945, klar zurück:  

 
„[I]n Wahrheit war der ‚äußerste Notfall‘ längst vorbei, bevor die englischen Bombardierun-
gen ihren Höhepunkt erreichten. Der weitaus größte Teil der deutschen Zivilisten, die bei 
den Terrorbombardierungen ums Leben kamen, starb ohne moralischen (und wahrscheinlich 
auch ohne militärischen) Grund.“1474  

                                                
1472 Maurice Kirby/Rebecca Capey: „The area bombing of Germany in World War II: an operational research 
perspective“. In: Journal of the Operational Research Society, 48: 7 (1997), 661-677. Hier: 672.   
1473 Charles Webster/Noble Frankland: „The strategic air offensive against Germany, 1939 – 1945“. Vol. I. 
London: Her Majesty’s Stationery Office 1961, 485 (Hervorhebung im Original). 
1474 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 372. 



334  

In diesem Falle haben die Regierungen der Alliierten die Regel des „äußersten Notfalls“ 

missbraucht.  

Zurück zum theoretischen Konzept des „äußersten Notfalls“ bei Michael Walzer. Seine 

utilitaristische Position ist nur schwer moralisch zu begründen. Die Position von Robert L. 

Holmes ist die des Gegners der direkten Tötung von Nichtkämpfenden, sogar in extremen 

Situationen. Er ist nämlich klar gegen den Entwurf des „äußersten Notfalls“, d.h. der legi-

timen Tötung von Nichtkombattanten zur Rettung weiterer Nichtkombattanten, sogar der 

Rettung der Menschheit vor einer so mächtigen Seite, die keine Alternative gewährt:  

 

„The killing of innocents by an aggressor is no worse as such than the killing of innocents by 
those who would oppose him by waging war. Human beings have as much right to be spared 
destruction by good people as by bad. […] If I choose to kill innocent persons in order to 
prevent the deaths of others at the hands of an aggressor, I […] am using innocent persons as 
a means to an end.“1475  

 

Der zentrale Punkt seiner Kritik ist die Prohibition der Tötung von Unschuldigen zur Ret-

tung von Unschuldigen, denn sie ist unter diesen Umständen direkte, intendierte Gewalt 

gegen die nichtfavorisierte Gruppe von Unschuldigen und Mittel zur Rettung der favori-

sierten Gruppe von Unschuldigen.  

Natürlich verstoßen das Konzept vom „äußersten Notfall“ und der Utilitarismus von Mi-

chael Walzer klar gegen die Doktrin vom doppelten Effekt, den zentralen Punkt der Recht-

fertigung der Tötung von Nichtkombattanten im Krieg in der Tradition vom gerechten 

Krieg. Die bösen Effekte (die Tötung von Zivilisten) sind in den Situationen des „äußers-

ten Notfalls“ Mittel, um die guten Effekte (nicht nur den Sieg der Nationen gegen den un-

gerechten Feind, sondern das allgemeine, zivilisatorische Gute – Demokratie, Freiheit, 

Frieden des jeden Menschen) siegreich zu meistern. Dagegen ist in der Lehre vom gerech-

ten Krieg das intendierte Töten von Zivilisten nie rechtmäßig, unabhängig vom Ziel und 

Zweck des Krieges oder der militärischen Operationen. Jedoch haben die Kriegsführenden 

(die gerechte Seite) ohne die Methoden des Kampfes im „äußersten Notfall“ keinen Hand-

lungsfreiraum in hoffnungslosen Situation, einer „Rücken-an-der-Wand“-Situation gegen 

den ungerechten Feind, wenn „konventionelle Mittel des Widerstands keine Hoffnung 

mehr erwecken“,1476 so Walzer. Er weist zugleich die Rechtmäßigkeit des „äußersten Not-

falls“ in nuklearen Kriegen zurück, die er für „nicht moralisch akzeptabel“ hält.1477 Die 

                                                
1475 Robert L. Holmes: „On War and Morality“. Princeton, NJ: Princeton University Press 1989, 211 
(Hervorhebung im Original). 
1476 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 359. 
1477 Ebd., 403. 



335  

Nutzung von nuklearen Waffen und die Politik des Kalten Krieges, die nukleare Abschre-

ckung, höhlen die Theorie des gerechten Krieges aus. Für Walzer sind der Massenmord 

(der Atomkrieg) und die Bereitschaft, ihn zu verüben (dies ist ja der Sinn der Politik der 

nuklearen Abschreckung), nicht „moralisch akzeptabel“, denn sie sprengen klar den Rah-

men der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten, verstoßen gegen 

die Immunität der Nichtkombattanten und gegen das Prinzip der Verhältnismäßigkeit der 

bösen und guten Effekte der Kriegsführung.1478 Der Zweck des Entwurfs vom „äußersten 

Notfall“ von Michael Walzer ist nämlich nicht die Zerstörung des menschlichen Ge-

schlechts, sondern seine Erhaltung.  

Nun zu meiner Kritik dieses Konzepts: Ist die Gefährlichkeit der nationalsozialistischen 

Herrschaft diese „ultimative“ Bedrohung, diese extreme Notlage, die die direkte Tötung 

von Nichtkombattanten rechtfertigt? Die Antwort auf diese Frage kann nur spekulativ sein, 

und ein „Vielleicht“ oder „Womöglich“ rechtfertigt nicht diese menschliche Katastrophe 

für die Bürger der deutschen Städte. Die Perzeption der ultimativen Gefahr hat sehr oft 

extreme Mittel und Methoden zur Folge, die dann gegen die ultimative Rechtsgültigkeit 

der Regel der Immunität der Nichtkombattanten vor direkten Angriffen verstoßen. Und 

von subjektiver Perzeption bis zur sicheren Diagnose ist es ein steiniger Weg. Ich zögere 

gar zu bestätigen, dass es denkbar ist, einen konkreten Moment in der Geschichte des 

menschlichen Geschlechts als die Situation des „äußersten Notfalls“ zu lokalisieren. Im 

Gegensatz zu Walzer, der in der Bedrohung des nationalsozialistischen Deutschlands in der 

frühen Phase des Zweiten Weltkrieges die Rechtfertigung der Neutralisierung der Kriegs-

regeln begründet, steht dem Rest, der die Potentialität eines „äußersten Notfalls“ nicht 

gänzlich zurückweist, die Suche nach dem Prüfstein bevor, „an dem wir die Argumentation 

der extremen Notlage messen können.“1479 Bei Terry Nardin orte ich die beste Kritik des 

Entwurfs vom „äußersten Notfall“ von Walzer. Er skizziert seine Sorge um die Gefähr-

dung der Absolutheit der Immunität der Nichtkombattanten (vor direkten Angriffen) im 

Sinne der sehr breiten Rechtfertigungspalette der militärischen Notwendigkeit oder eines 

höheren, moralisch zwingenden Ziels zur Rettung des menschlichen Geschlechts: 

 

 

 

 

                                                
1478 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 403. 
1479 Ebd., 361. 



336  

„As a basis for standards of conduct in war, humanitarian principles are perpetually subject 
to corruption by the rude pressures of necessity on the one hand, and the seductive lure of a 
higher humanitarianism on the other. Whereas the first tempts us to waive the prohibitions of 
the rules of war for the sake of momentary advantage, the latter invites us to inflate the worth 
of the ends for which we are fighting, identifying the victory of our own side, for example, 
with the liberty, welfare, and sometimes even the survival of humanity as a whole.“1480  

 

In der Modifizierung der traditionellen Ächtung der direkten Tötung von Nichtkombattan-

ten in militärischen Operationen ortet Nardin (hier am Beispiel der Bombardements gegen 

deutsche Städte) ein sehr vages Verständnis von der Dimension der guten Konsequenz 

dieser Luftangriffe und der direkten Tötung von deutschen Zivilisten. Vielleicht verkürzen 

die Luftangriffe gegen deutsche Städte den Krieg, vielleicht beenden sie die deutsche (na-

tionalsozialistische) Gefährdung der Werte und Freiheit der demokratischen Nationen. Je-

doch nur vielleicht. Die einzige Sicherheit ist dagegen, dass sie die weitere Bombardierung 

von deutschen Städten bis zum Ende des Krieges und die beiden amerikanischen Atom-

bomben auf die japanischen Städte Hiroshima und Nagasaki nicht verhindern konnten.1481 

So sind die guten Effekte, die moralisch verpflichtet sind, die bösen Effekte, d.h. die direk-

te Tötung von Nichtkombattanten und die Zerstörung ihres Eigentums, zu rechtfertigen 

und eine Struktur der Verhältnismäßigkeit zu schaffen, nur spekulativer Natur, denn „it is 

not at all clear that the consequences of the bombing of cities that the British initiated were 

on the whole good, either for them or for anyone else.“1482 

Das nächste Problem mit dem Konzept des „äußersten Notfalls“ ist die vage, unpräzise 

historische Perzeption des Nationalsozialismus als einer ultimativen Bedrohung für das 

menschliche Geschlecht. Walzers Entwurf ortet die Extremsituation zum Zeitpunkt, wenn 

sie in der Praxis real passiert, d.h. ohne den notwendigen zeitlichen Abstand und ohne wis-

senschaftliche und historische Einschätzungen, Studien und Analysen. Für Nardin dagegen 

ist die Lokalisierung dieses Moments der ultimativen Bedrohung in der Praxis prinzipiell 

nur eine Potentialität und „its practical utility is certain to be small.“1483 Nardins Meinung 

ist identisch mit der von James Turner Johnson. Dieser weist nämlich die Potentialität der 

historischen Perzeption der ultimativen Bedrohung zurück und platziert sie in die Sphäre 

der Phantasie, des Worst-Case-Szenarios: 

 

 

                                                
1480 Terry Nardin: „Law, Morality, and the Relations of States“. Princeton, NJ: Princeton University Press 
1983, 291. 
1481 Ebd., 301. 
1482 Ebd., 300 f. 
1483 Ebd., 304. 



337  

„Can ultimate threats be perceived historically? Are they not rather matters of the imagina-
tion or, better, matters of eschatological thinking, and do they not have to be evaluated as 
such? It is difficult to see how Walzer could rule out any of the excesses of the holy war of 
history, such as the religious conflicts of the Reformation era in which Protestants and Cath-
olics each perceived the other as agents of Antichrist to be fought by fair and foul means 
alike. How could he oppose the arguments of those persons who, in the late 1950s and early 
1960s, before the United States had anything to fear from Soviet Nuclear reprisal, advocated 
a preemptive nuclear strike on the USSR because of the ‘ultimate’ threat to mankind posed 
by Communism? One does not have to call Nazism an ultimate threat to justify opposing it; 
indeed, if only ultimate threats justified the violence of war, then there could be no justifiable 
wars in human history.“1484  

 

6.3.3 Die Grauzonen in der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nicht-
kombattanten 

 

Das Prinzip der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten ist sub-

stanzieller Inhalt der Theorie des gerechten Krieges und des Humanitären Völkerrechts. 

Das „Genfer Abkommen (I) vom 12. August 1949 zur Verbesserung des Loses der Ver-

wundeten und Kranken der bewaffneten Kräfte im Felde“ führt die vier grundsätzlichen 

Eigenschaften des Kombattantenstatus im bewaffneten Konflikt aus: „(a) that of being 

commanded by a person responsible for his subordinates; (b) that of having a fixed distinc-

tive sign recognizable at a distance; (c) that of carrying arms openly; (d) that of conducting 

their operations in accordance with the laws and customs of war.“1485  

Im Humanitären Völkerrecht ist so die Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nicht-

kombattanten ohne Grauzonen vorliegend, denn beide Gruppen haben präzise Merkmale, 

die sie voneinander unterscheiden. Jedoch ist die Realität chaotischer, denn in der (moder-

nen) Kriegsführung haben wir gegenwärtig Gruppen, die Zivilisten sind, da sie nicht be-

waffnet sind, kein Mitglied der Streitkräfte sind und am Krieg nicht aktiv partizipieren. Ihr 

Merkmal, das sie dennoch von der Mehrheit der Zivilisten unterscheidet ist es, dass sie für 

den Krieg produzieren, d.h., sie arbeiten in Munitionsfabriken und bereiten mit ihrer Arbeit 

die Kriegsführung vor. Sind sie weiterhin Nichtkombattanten oder bereits in der Sphäre der 

Kombattanten? 

Im neuzeitlichen Bellum-iustum-Denken unterscheiden die Theoretiker nicht zwischen 

Unschuldigen und Schuldigen im moralischen Sinne, sondern zwischen Nichtkämpfenden 

und Kämpfenden. Das Prinzip der Immunität der Nichtkämpfenden dokumentiert, dass nur 

die Menschen, die an militärischen Operationen aktiv partizipieren, legitime Ziele der An-
                                                
1484 Johnson: Just War Tradition and the Restraint of War: A Moral and Historical Inquiry, 25 (Hervorhebung 
im Original). 
1485 Art. 13 Ziff. 2 des „Genfer Abkommens (I) zur Verbesserung des Loses der Verwundeten und Kranken 
der bewaffneten Kräfte im Felde“. Roberts/Guelff (eds.): Documents on the Laws of War, 202. 



338  

griffe sind. Der Rest der Bevölkerung ist „unschuldig“, da er nichtkämpfend ist. Dieses 

„Unschuldigsein“ im Verständnis der Bellum-iustum-Lehre seit den neuzeitlichen Denkern 

ist daher keine Antithese zum „Schuldigsein“, sondern bloß die Wiedergabe der passiven 

Rolle in militärischen Aktivitäten. Sie sind unschuldig, weil sie niemandem schaden, nie-

manden verletzen und kein Risiko für die Gegenpartei verkörpern. Die Kämpfenden, d.h. 

die Soldaten, sind „schuldig“, da sie die feindlichen Truppenmitglieder oder gar die zivile 

Bevölkerung töten, verletzen, oder nur bedrohen. So sind sie legitime Ziele militärischer 

Operationen. In der Tradition des gerechten Krieges ist der zentrale Punkt die aktive Funk-

tion des Soldaten, seine militärische Ausrüstung, und der Eid, das Vaterland vor Feinden 

zu verteidigen. Jedoch kann unter diesen Umständen der Soldat „moralisch unschuldig“ 

sein und der „unschuldige“ Zivilist „moralisch schuldig“.1486 Sind die Redakteure, oder die 

Journalisten, die z.B. in den (konservativen) amerikanischen Tageszeitungen oder Zeit-

schriften für den Irakkrieg plädiert haben, mitschuldig an diesem ungerechten Krieg? Nach 

der traditionellen Theorie des gerechten Krieges nicht. Im Gegensatz dazu ist das Völker-

recht hier strenger und, ja, aktueller und gerechter. So verurteilte der Internationale Mili-

tärgerichtshof in Nürnberg im Prozess gegen die Hauptkriegsverbrecher im Jahr 1946 den 

Nationalsozialisten Julius Streicher, den Gründer, Eigentümer und Herausgeber der anti-

semitischen Wochenzeitung, d.h. des Hetzblattes „Der Stürmer“, zum Tode, klagte den 

Leiter der Rundfunkabteilung im Reichsministerium für Volksaufklärung und Propaganda 

Hans Fritzsche an (freigesprochen) für unter anderem Verbrechen gegen den Frieden, 

Kriegsverbrechen und Verbrechen gegen die Menschlichkeit. John C. Ford notiert im Ge-

gensatz dazu in seinem Essay „The Morality of Obliteration Bombing“, dass die Journalis-

ten und die Redakteure keine Schuld an der Aggression ihrer Regierung tragen.1487  

Die Klärung der Frage nach der Mitschuld der Nichtkombattanten am Krieg ist ein zentra-

ler Punkt in der Regelung von Grauzonen der Unterscheidung zwischen Kämpfenden und 

Nichtkämpfenden. Mit der Evolution der Kriegsführung vergrößert sich in den modernen 

Kriegen nämlich die Dimension des Kombattantenstatus – und diesen Status konkretisieren 

gegenwärtig nicht nur die Dienstfähigkeit der Soldaten und die Realität, dass sie Waffen 

tragen und diese nutzen. Die moderne, technologisch innovative und strategisch ambitiöse 

Kriegsführung beschäftigt nämlich Arbeiter, die primär Zivilisten sind. Jedoch sind diese 

Arbeiter in der Kriegsindustrie beschäftigt, d.h., sie rüsten mit den Erzeugnissen ihrer Ar-

beit die Armee für den Kampf aus und sorgen für seinen ungestörten Hergang mit dem 

steten Nachschub an Munition, Ausrüstung, Essensrationen und medizinischen Waren. 

                                                
1486 Kaufman: Just War Theory and Killing the Innocent, 99 f. 
1487 Ford: The Morality of Obliteration Bombing, 22.  



339  

Sind diese Opfer oder Mitläufer der „wirtschaftlichen Mobilisation“ dann noch Zivilisten? 

Diese Frage ist signifikant für die moderne Kriegsführung, denn die kriegerischen Operati-

onen zielen oft gegen Fabriken, über die man denkt (oder weiß), dass sie Munition produ-

zieren. 

Vielleicht wäre es verträglich zu resümieren, dass in den Zeiten der modernen Kriegsfüh-

rung, mit ihren Waffen von hoher Zerstörungskraft und mit der Involvierung nahezu der 

gesamten Wirtschaft und Arbeitskraft (des Humankapitals) des kriegsführenden Staates in 

die Vorantreibung des Krieges, die Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nicht-

kombattanten obsolet ist?  John C. Ford ist gegen diese These und notiert:  

 

„[I]t is true that the number of civilians who contribute immediately to the armed prosecu-
tion of the war has increased in modern times, but to say that all or nearly all do so is a grave 
distortion of the facts […]. And to imply that in the past the general civilian population co-
operated not at all or only negligibly is equally far from the facts. Armies in the past had to 
be supplied with food, clothing, guns, and ammunition, and it was the civilian population 
who supplied them.“ 1488 

  

Für Michael Walzer ist die Bombardierung der Waffen- und Munitionsfabriken, in denen 

Zivilisten arbeiten, moralisch legitim. Ihre Tätigkeit rehabilitiert die Tötung der Beschäf-

tigten in ihrer Arbeitsstätte, da sie mit ihrer Arbeit im Dienste des Krieges ihren Status und 

die Immunität der Nichtkombattanten eingebüßt haben. Walzer meint, dass es notwendig 

sei, nicht zwischen den Munitionsarbeitern und den ordinären Zivilisten zu unterscheiden, 

sondern zwischen Menschen, die Kriegsausrüstung produzieren, und Arbeitern, die das 

produzieren, was die gesamte Bevölkerung zum Überleben benötigt – Essen oder          

Medizin –, denn nur diese Arbeiter sind keine legitimen Ziele militärischer Operationen: 

 
„Wenn es militärisch notwendig ist, können also Arbeiter in einer Panzerfabrik angegriffen 
und getötet werden, nicht aber Arbeiter in einer Fabrik der Nahrungsmittelverarbeitung. Ers-
tere sind der Kategorie der Soldaten angepaßt – ich sollte vielleicht sagen, teilweise ange-
paßt, da es sich nicht um bewaffnete Männer handelt, die zum Kampf bereit sind, und so dür-
fen sie nur in ihrer Fabrik (nicht in ihren Häusern) angegriffen werden, also nur dann, wenn 
sie tatsächlich mit Dingen beschäftigt sind, die für ihre Feinde bedrohlich und nachteilig 
sind. Die Arbeiter in der Nahrungsmittelfabrik dagegen sind selbst dann nicht in ähnlicher 
Weise direkt beteiligt, wenn sie ausschließlich Armeerationen herstellen. Sie haben den Sta-
tus von Arbeitern, die Arzneien, Bekleidung oder ähnliche Dinge herstellen, die in Friedens- 
wie in Kriegszeiten ohnehin gebraucht werden.“1489  

 

Elizabeth Anscombe ist in ihrem Essay „War and Morality“ derselben Meinung. Sie be-

kräftigt, dass die Arbeiter in den Munitionsfabriken legitime Ziele der militärischen Opera-
                                                
1488 Ford: The Morality of Obliteration Bombing, 20 f. 
1489 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 216 f. 



340  

tionen sind, da sie mit ihrer kriegsunterstützenden Aktivität zur Gruppe der Kombattanten 

gehören.1490 So sind die Arbeiter in den Waffenfabriken moralisch rechtmäßige Ziele der 

militärischen Operationen, da sie in Aktivitäten engagiert sind, die direkt mit der militäri-

schen Zerstörung ihrer Feinde verknüpft sind. Die Nichtkombattanten sind nur  

 
„those people who are not engaged in military operations and whose activity is not immedi-
ately and directly related to the war effort. Perhaps we could say that if a person is engaged 
only in the sort of activities which would be carried on even if the nation were not at war (or 
preparing for war) then that person is a non-combatant.“1491  

 

Daniel Zupan meint korrekt, dass der Bauer z.B. im Krieg mit der Arbeit beschäftigt ist, 

die er unterschiedslos in Friedenszeiten verrichtet. Seine Arbeit und die Produkte seiner 

Arbeit sind unabhängig vom Krieg und daher wäre seine Tötung moralisch unrechtmäßig. 

Seine Produkte benötigen sowohl die Zivilisten als auch die Soldaten, im Frieden wie im 

Krieg. Der Arbeiter in der Waffenfabrik produziert im Gegensatz zum Landarbeiter Wa-

ren, die nur dem Soldaten (der Armee) nutzen, nicht dem Zivilisten. Seine Aktivität der 

Arbeit in der Waffenfabrik ist nur im Krieg notwendig, und im Frieden ist sie gar un-

nütz.1492 Dies heißt, dass das Argument für das Angreifen diverser Gruppen von Zivilisten 

ist, dass sie – da sie in Aktivitäten engagiert sind, die direkt das Leben der Feinde gefähr-

den – ihre Immunität eingebüßt haben.  

Wie zensieren die Theoretiker des gerechten Krieges (und ihre Kritiker) die Rolle der Ar-

beiter in Industrien, die zugleich für die Soldaten, d.h. den Krieg, Waren produzieren, und 

für die Zivilisten, in Kriegs- und Friedenszeiten? Welchen Wert hat ihre Immunität bzw. 

Nicht-Immunität vor direkten Angriffen? Daniel Zupan z.B. skizziert in diesem Sinne die 

Kriegsführung in der Wüste, d.h. die Rolle der nichtkämpfenden Zivilisten in Kriegsfabri-

ken, z.B. im Zweiten oder Dritten Golfkrieg gegen den Irak. Der Soldat in diesen Kriegen 

benötigt für die Kriegsführung in der Wüste zwingend Wasser – das Wasser benötigt er 

sogar mehr als die Waffen, denn ohne Wasser stirbt er mit Sicherheit (die Potentialität, 

dass er die Angriffe der Feinde überlebt, ist in der Wüste größer, als dass er ohne Wasser 
                                                
1490 „What is required, for the people attacked to be non-innocent in the relevant sense, is that they should 
themselves be engaged in an objectively unjust proceeding which the attacker has the right to make his con-
cern; or – the commonest case – should be unjustly attacking him. Then he can attack them with a view to 
stopping them; and also their supply lines and armament factories. But people whose mere existence and 
activity supporting existence by growing crops, making clothes, etc. constitute an impediment to him – such 
people are innocent and it is murderous to attack them, or make them a target for an attack which he judges 
will help him towards victory.“ Elizabeth Anscombe: War and Murder. In: Richard A. Wasserstrom (ed.): 
„War and Morality“. Belmont: Wadsworth 1970, 42-53. Hier: 45. 
1491 George I. Mavrodes: „Conventions and the Morality of War“. In: Philosophy and Public Affairs, 4: 2 
(Winter 1975), 117-131. Hier: 118. 
1492 Daniel S. Zupan: „War, Morality, and Autonomy: An Investigation in Just War Theory“. Alder-
shot/Burlington: Ashgate 2004, 83. 



341  

überlebt). Ist es dann rechtmäßig, die Arbeiter in den Trinkwasseraufbereitungsanlagen zu 

töten? Sind diese Arbeiter Kombattanten oder Nichtkombattanten?1493 Kombattanten, 

meint Zupan. Das Wasser ist ja die Grundlage für den Weitergang des Krieges, denn: kein 

Wasser, keine kampffähigen Soldaten. Die modernsten Waffensysteme nutzen nichts, 

wenn der Soldat an Durst stirbt. In der Realität dieses Wüstenkrieges agieren die Arbeiter 

in den Trinkwasseraufbereitungsanlagen wie die Soldaten – mit ihrer Arbeit gefährden sie 

den Feind. Ihre Tätigkeit ist vital für den Krieg! Sie produzieren Wasser für Soldaten qua 

Soldaten, und nicht qua Menschen. Daher sind sie im Verständnis von Daniel S. Zupan 

legitime Ziele militärischer Operationen. 

In der Interpretation von Walzer sind sie dagegen Nichtkombattanten, da diese Arbeiter 

nicht für die Soldaten qua Soldaten in den Anlagen für Trinkwasser sorgen, sondern für 

Soldaten qua Menschen. Die Soldaten und die Nichtkombattanten benötigen dieses Wasser 

und die Arbeiter arbeiten in diesen Anlagen in Friedenszeiten und in Kriegszeiten.1494 Dies 

heißt dann, dass diese Arbeiter keine legitimen Ziele der militärischen Operationen sind – 

wie die Arbeiter in den Nahrungsverarbeitungsfabriken, die Rationen für Soldaten und für 

Nichtkombattanten produzieren. Mit Recht, meine ich. 

 

6.3.4 Die moralische Position der Soldaten – Schuld oder Unschuld am ungerechten 
Kriegsgrund? 

 

Ist der Soldat schuldig, wenn er im Krieg seines Landes kämpft und die Feinde tötet? Mi-

chael Walzer ist entschieden gegen die Schuld des Soldaten und er postuliert die morali-

sche Parität der Soldaten in der Relation zu den Ius-ad-bellum-Prinzipien, d.h. des Rechts 

des Staates, Krieg zu führen – unabhängig davon, ob diese Entscheidung zum Krieg unge-

recht oder gerecht ist. Für ihn ist der zentrale Grundsatz der Kriegsregeln, „daß alle Solda-

ten das gleiche Recht haben zu töten“:1495  

 
„Bei unserer Beurteilung eines Kampfes abstrahieren wir von jeder Überlegung über die Ge-
rechtigkeit einer Sache; dies tun wir, weil der moralische Status der einzelnen Soldaten auf 
beiden Seiten nahezu identisch ist: die Loyalität gegenüber ihrem eigenen Staat und ihr ge-
setzestreuer Gehorsam führen sie in den Kampf.“1496  
 

                                                
1493 Zupan: War, Morality, and Autonomy: An Investigation in Just War Theory, 85 f. 
1494 „[T]hey were producing something the soldiers needed qua human beings, not qua soldiers.“ Ebd. 
(Hervorhebung im Original). 
1495 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 76. 
1496 Ebd., 191. 



342  

Diese Soldaten „werden aller Wahrscheinlichkeit nach ihren Kampf für gerecht halten; 

diese Einstellung gründet sich zwar nicht unbedingt auf eine rationale Überlegung, sondern 

in der Mehrzahl der Fälle auf eine Art blindes Vertrauen in die offizielle Propaganda, aber 

die Soldaten sind trotzdem keine Verbrecher“.1497 Sie stehen sich sogar „moralisch eben-

bürtig gegenüber.“1498 Die Soldaten sind nur schuldig, wenn sie gegen die moralischen und 

völkerrechtlichen Kriterien des „ius in bello“ verstoßen, d.h., ihr moralischer Status in der 

Relation zu den Ius-in-bello-Prinzipien ist abhängig von ihrer Berücksichtigung der Pflich-

ten zur rechtmäßigen Kriegsführung: 

 

„Wir bezeichnen sie nur dann als Mörder, wenn sie auf Nichtkämpfende, unschuldige Zu-
schauer (Zivilisten) und verwundete oder entwaffnete Soldaten schießen. Wenn sie Männer 
erschießen, die gerade versuchen, sich zu ergeben, oder wenn sie an einem Massaker an den 
Bewohnern einer eroberten Stadt teilnehmen, zögern wir nicht (oder sollten es wenigstens 
nicht tun), sie zu verurteilen. Solange sie aber in Übereinstimmung mit den Regeln des Krie-
ges kämpfen, ist keine Verurteilung möglich.“1499  

 

Jeff McMahan kritisiert harsch Walzers These von der moralischen Gleichheit der Solda-

ten, denn er (Walzer) unterscheide nicht zwischen gerechten und ungerechten Gründen des 

Krieges. Gerechter Grund ist z.B. die Verteidigung des Staates und diese Kombattanten 

sind gerechte Kombattanten, ihre Angreifer ungerechte Kombattanten. So sind die gerech-

ten Kombattanten und die zivile Bevölkerung des angegriffenen Staates unschuldig, und in 

diesem Sinne keine moralisch legitimen Ziele militärischer Handlungen: 

 
„People don’t lose moral rights by justifiably defending themselves or other innocent people 
against unjust attack; therefore, unless they lose rights for some reason other than acquiring 
combatant status, just combatants are innocent in the relevant sense. So, even when unjust 
combatants confine their attacks to military targets, they kill innocent people. Most of us be-
lieve that it’s normally wrong to kill innocent people even as a means of achieving a goal 
that’s just. How, then, could it be permissible to kill innocent people as a means of achieving 
goals that are unjust?“1500  

 

In Michael Walzers Verständnis sind dagegen die Kombattanten legitime Ziele militäri-

scher Operationen, unabhängig von der Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit der Begrün-

dung des Krieges. Legitimes Ziel militärischer Operationen ist für Walzer nämlich jeder 

Mensch, der bewaffnet ist und kämpft, im gerechten und ungerechten Krieg. Er „verliert 

                                                
1497 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 191. 
1498 Ebd. 
1499 Ebd., 192. 
1500 Jeff McMahan: „On the Moral Equality of Combatants“. In: The Journal of Political Philosophy, 14: 4 
(2006), 377-393. Hier: 379 (Hervorhebung im Original). 



343  

einfach durch Kämpfen seinen Anspruch auf Leben und Freiheit“.1501 Im Gegensatz dazu 

ist für Jeff McMahan die Kondition, dass eine Person legitimes Ziel der Angriffe und mili-

tärisch relevant ist, ihre moralische Verantwortung für die Partizipation in der Rechtsver-

letzung: „A person becomes a legitimate target in war by being to some degree morally 

responsible for an unjust threat, or for grievance that provides a just cause for war.“1502 

Dies heißt, dass Soldaten, die im ungerechten Krieg ihrer Regierung kämpfen, bereits 

schuldig sind, unabhängig von ihrer moralisch rechtmäßigen oder unrechtmäßigen Kriegs-

führung. Und die Soldaten, die im gerechten Krieg kämpfen, sind unschuldig und so keine 

legitimen Ziele der militärischen Operationen. Für McMahan haben die Soldaten, die ge-

rechten und die ungerechten, kein paritätisches Recht zu töten. Der Soldat im gerechten 

Krieg habe seine Rechte auf Leben und Freiheit mit der Partizipation am Krieg nicht ein-

gebüßt. 

Michael Walzers Verständnis von der moralischen Parität der Soldaten ist sehr problema-

tisch. Ein brisantes Beispiel sind Hitlers Generäle im Zweiten Weltkrieg. Warum sind in 

Walzers These diese Soldaten nicht partiell schuldig am ungerechten Krieg ihrer Regie-

rung? Ist dieses Konzept der juristischen Mittäterschaft keine gute weitere Schranke gegen 

die zukünftigen Aggressionskriege und die Motivation, dass sich die Soldaten mehr darin 

engagieren, die wahre Natur der Begründungen ihrer Regierung zu diagnostizieren?1503 Die 

indirekte Tötung von Kombattanten oder Nichtkombattanten kann nicht im Verhältnis zu 

den Zielen der militärischen Operationen sein, da der Grund des Krieges ungerecht ist.1504 

Für Walzer ist diese These der moralischen Disparität der Soldaten in der Relation zu den 

Ius-ad-bellum-Prinzipien irrtümlich und er fundiert mit Recht seine Parität mit dem Mo-

ment der Notwendigkeit, d.h. des Zwangs für den Soldaten – des persönlichen (sein Vater-

land und sein Leben zu verteidigen – Patriotismus) und des institutionellen (Zwangsmobi-

lisierung). Die Soldaten schöpfen ihre Informationen aus verschiedenen Seiten, und gerade 

im Falle von ungerechten Kriegen bedient sich die Regierung der Manipulation und Lüge 

oder des staatlichen (rechtlichen) Zwangs, um die kampffähige Bevölkerung zu motivieren 

oder sie zu nötigen, gegen den Feind zu kämpfen. Walzer skizziert, dass der durchschnittli-

che Soldat keine Wahl zwischen der Partizipation und der Verweigerung hat, oder keine 

bestätigten Informationen über die Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit des Krieges, die 

zum moralischen Urteil befähigen.1505 Mit der beschränkten Opportunität des Soldaten, 

                                                
1501 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 203. 
1502 Jeff McMahan: „The Ethics of Killing in War“. In: Ethics, 114: 4 (July 2004), 693-733. Hier: 724. 
1503 Orend: Just and Lawful Conduct in War: Reflection on Michael Walzer, 5. 
1504 McMahan: On the Moral Equality of Combatants, 379. 
1505 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 54 ff. 



344  

sich über die objektiven Einschätzungen der Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit des Krie-

ges zu informieren, verknüpft sich häufig die Kampagne der militärischen und politischen 

Machtträger des Staates, nicht nur die Soldaten, sondern die gesamte Population des Lan-

des mit irrtümlichen Informationen (Lügen) und der Pro-Krieg-Propaganda zu speisen und 

so eine Klima der nicht selbständig denkenden Jasager und Kriegsbefürworter zu schaffen. 

Das Paradebeispiel ist das Handeln der amerikanischen Regierung und ihrer staatlichen 

Behörden bei der medialen Inszenierung der Risiken, die die Massenvernichtungswaffen in 

Händen von „Schurkenstaaten“ auslösen, ihrer Unterstützung des Terrornetzwerkes al-

Qaida oder der Menschenrechtsverletzungen des Regimes von Saddam Hussein, um den 

Irakkrieg zusätzlich moralisch zu rechtfertigten.1506 Der Durchschnittssoldat kann zudem 

„uneducated, lacking in refined reasoning abilities, and unprepared to navigate the com-

plexities of foreign policy“1507 sein:  

 
„One of war’s tragedies is that a large portion of the fighters in most wars are immature – 
physically so, as well as mentally and morally. The claim is not true always, of course, as 
many soldiers are fully developed and well educated; statistically speaking, though, the 
overwhelming majority are not.“1508  
 

Zugleich darf der Soldat keine persönliche Wahl oder freiwillige persönliche Entscheidung 

zum Staatsdienst, zur patriotischen Pflicht, seine Heimat zu verteidigen, haben: „Diese 

Möglichkeit der Entscheidung verschwindet völlig, sobald der Kampf zur rechtlichen Ver-

pflichtung und zur patriotischen Pflicht wird.“1509 Der Staat nämlich „beschließt, daß eine 

Armee von einer bestimmten Größe aufgestellt werden muß, sucht dann die dazu erforder-

liche Anzahl an Soldaten und benutzt dabei alle Techniken des Zwanges und der Überre-

dungskunst, die ihm zur Verfügung stehen.“1510 Gerade in diktatorischen politischen Ord-

nungen sind der Zwang und die parteiische Propaganda der staatlichen Institutionen maß-

gebend. Freie Wahl, oppositionelle Meinung oder Zurückweisung der Interessen des Staa-

tes bestrafen die Gesetzeshüter, eventuell mit dem Tod. In ländlichen Gebieten mit be-

schränktem Zugang zu Informationen, gepaart mit staatlicher Propaganda, schlechterer 

Bildung und politischer Kultur, die loyal gegenüber den Machtinhabern ist, sind trotz de-

mokratischer politischer Ordnungen das kritische Berücksichtigen von Kriegsgründen oder 

                                                
1506 Vgl. z.B. Steve Coll: „Ghost Wars: The Secret History of the CIA, Afghanistan, and Bin Laden, from the 
Soviet Invasion to September 10, 2001“. New York: Penguin Press 2004. 
1507 Michael W. Brough: Dehumanization of the Enemy and the Moral Equality of Soldiers. In: Michael W. 
Brough/John W. Lango/Harry van der Linden (Hrsg.): „Rethinking the Just War Theory“. New York: State 
University of New York Press 2007, 149-170. Hier: 150. 
1508 Ebd. 
1509 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 57. 
1510 Ebd., 57 f. 



345  

die zusätzliche Mühe, diese Gründe zu prüfen, nur sporadisch denkbar. Das heißt jedoch 

nicht, dass diese Soldaten vorsätzlich im ungerechten Krieg kämpfen. Sie meinen, er sei 

gerecht. In Walzers Verständnis tragen sie in solchen Fällen keine Schuld dafür, warum sie 

kämpfen, jedoch dafür, wie sie kämpfen:  

 
„[D]ie routinemäßige Befolgung der Gesetze, die Angst der Bürger, ihr Patriotismus, ihr Be-
zug zum Staatswesen; oder aber die Männer sind so jung, wenn das staatliche Disziplinie-
rungssystem sie erfaßt und in den Krieg schickt, daß von einer moralischen Entscheidung 
kaum die Rede sein kann“.1511  

 

Wenn dagegen ihre Motivation wirtschaftlicher Nutzen oder bloß die Lust am Kämpfen ist, 

und sie die Ungerechtigkeit des Kriegsgrundes kennen, sind sie dafür schuldig, warum sie 

kämpfen: „Such soldiers would be like minor accomplices in to a major crime.“1512 Man 

darf die Männer nicht ignorieren, die freiwillig im Krieg kämpfen, nicht genötigt von der 

Staatsmacht, nicht geblendet von der Propaganda und Zusicherungen der Regierung oder 

nicht gedrängt von der Angst um das Leben der Familie, Freunde, der Heimat in Kriegszei-

ten, sondern aus identisch denkbaren Gründen: wirtschaftlichen Motiven, der Lust am 

Krieg und Abenteuer oder Bosheit: „Among unjust combatants, many may fight under 

varying degrees of duress but there are always many who fight for other reasons, including 

profit, adventure and commitment to the unjust cause.“1513 Wenn der Soldat dagegen das 

Recht zur Wahl zwischen Kämpfen und Nichtkämpfen hat, und er über den ungerechten 

Kriegsgrund sicher ist, ist er verpflichtet, seinen Kriegsdienst zurückzuweisen, und hier 

erlischt die Potentialität, dass der Soldat unschuldig für die Konditionen des „ius ad bel-

lum“ sein kann.  

Gefährdet denn die Kriegsdienstverweigerung der Soldaten die Funktionsfähigkeit der 

Streitkräfte oder ihre Rolle des Sicherheitsgaranten im Staat? Nein, meint Jeff McMahan. 

Sie drängt sogar die politischen und militärischen Entscheidungsträger dazu, ihre Rechtfer-

tigungen des Krieges vor der Öffentlichkeit zu überprüfen, und McMahan bekräftigt seine 

These mit dem Beispiel der Soldaten der Israelischen Streitkräfte („Israel Defense Force“, 

IDF) im Libanonkrieg 1982: 

 

 

 

                                                
1511 Walzer: Gibt es den gerechten Krieg?, 74. 
1512 Orend: Just and Lawful Conduct in War: Reflection on Michael Walzer, 7. 
1513 McMahan: On the Moral Equality of Combatants, 383. 



346  

„In 1982, when Israel invaded Lebanon, a group of soldiers refused to participate on the 
ground that they could not in conscience participate when the lawful borders of their country 
had not been threatened. The group later took the name ‘Yesh Gvul’ (‘there is a limit’). 
Twenty years later, a second group of IDF officers and soldiers, ‘Courage to Refuse,’ de-
clared their refusal to serve in missions in the Occupied Territories. In both cases there was 
no apparent diminution of the IDF’s ability to fight just wars of defense and it’s arguable that 
on both occasions military and political institutions in Israel emerged in an overall healthier 
condition as a consequence of the democratic debate these groups stimulated.“1514 

 

Die Gefahr liegt in dem sozialen Verständnis der Schuld und der Verantwortung der Solda-

ten: Sie sind nicht nur da, um zu kämpfen, sondern dazu, die Gründe des Krieges und die 

Mittel und Methoden der Kriegsführung gegen den Feind zu prüfen, wenn sie das Recht 

und die Mittel dazu haben. Wenn sie den ungerechten Kriegsgrund kennen und dennoch in 

den Krieg ziehen, kann sie der Befehl der politischen Führung, im ungerechten Krieg zu 

kämpfen, oder des Offiziers, die Nichtkombattanten der Feinde direkt anzugreifen, nicht 

vor moralischer Schuld und juristischer Verantwortung retten: „[W]e must also insist that 

they too abandon the comforting fiction that responsibility for their action lies not with 

them but with those who’re the source of their orders, so that their obedience to the Presi-

dent wipes any crime out of them.“1515 

 

                                                
1514 McMahan: On the Moral Equality of Combatants, 387. 
1515 Ebd., 392 f. 



347  

 

7 Fazit 
 

Für Mark Evans ist die Lehre vom gerechten Krieg keine ideale Theorie, denn der Krieg ist 

grundsätzlich schlecht und böse. Er ist zwingend verkettet mit Hass und unnötigem Ster-

ben. Jedoch ist der „gerechte“ Krieg „the lesser of two evils.“1516 Und die Lehre vom ge-

rechten Krieg mit ihren Prinzipien zur Restriktion des Krieges ist zwingend notwendig „as 

a tool of criticism and condemnation.“1517 Und ich weise die Meinung von Anthony J. 

Coates, dass die Intention der Lehre die vollständige Beseitigung des Krieges ist1518, zu-

rück. Dies ist nicht ihr Ziel bereits bei Augustinus, der es verstanden hat, dass der Krieg 

eine beständige Realität in den zwischenstaatlichen Beziehungen ist, und nicht ihr Ziel bei 

späteren Theoretikern der Lehre. Ihr Ziel ist es dagegen, die Entscheidung zum Krieg und 

die Mittel und Methoden der Kriegsführung mit moralischen Standards zu beschränken. 

Sie ist mit ihren Konditionen des „ius ad bellum“ zunächst der Garant der sicheren und 

friedlichen internationalen Ordnung bis zum Zeitpunkt der Streitigkeiten zwischen Staaten. 

In Zeiten des Streits/Krieges normiert sie dann die Entscheidung, den Krieg führen zu dür-

fen. Mit ihren Konditionen des „ius in bello“ ist die Lehre zugleich das Signal für den 

nachhaltigen und stabilen Frieden nach dem Ende des Krieges. 

Gibt es gerechte Kriege? Diese Frage lässt sich schwer beantworten. Es ist mit Sicherheit 

in völkerrechtlich dokumentierten Situationen zugleich moralisch gerecht, Krieg zu führen, 

wie z.B. in Fällen der Selbstverteidigung gegen den ungerechten Angriff der Gegenseite. 

Der gerechte Krieg im Sinne aller Konditionen der Lehre ist jedoch in meinem Verständ-

nis (bislang) nur ein Denkmodell. Die politischen Führer können den Begriff des „gerech-

ten“ Krieges dafür für ihre populistischen Zwecke leicht einspannen und missbrauchen. 

Der Sinn der Lehre vom gerechten Krieg ist es dagegen, die hohen Standards bzw. strenge 

moralische Leitfäden für die außenpolitischen internationalen Beziehungen in Fällen von 

Streitigkeiten und potentiellen militärischen Konflikten zu etablieren. Ob die Staaten die 

Kriterien der Lehre vom gerechten Krieg in der kriegerischen Geschichte und Gegenwart 

je erfüllt haben, bezweifle ich. Jedoch heißt dies nicht, dass die Lehre vom gerechten Krieg 

obsolet und unnütz ist. Ihre Konditionen haben das Ziel, den Krieg zu limitieren, d.h. mo-

ralische Barrikaden zu etablieren, um so den Krieg sporadischer und humaner zu praktizie-

ren. 

                                                
1516 Evans: Moral Theory and the Idea of a Just War, 10. 
1517 Fiala: The Just War Myth: The Moral Illusions of War, xi. 
1518 Anthony Joseph Coates: „The Ethics of War“. Manchester u.a.: Manchester University Press 1997, 291. 



348  

Die Staatengemeinschaft hat keinen universellen „Geltungsanspruch der Menschenrech-

te“1519 im Sinne ihrer raschen Einmischung, wenn in der Welt Menschen gravierend leiden, 

und die Entscheidung der Staaten oder der Weltgemeinschaft, sich militärisch in die Men-

schenrechtsverletzungen einzumischen, ist sehr selektiv und oft geprägt vorrangig von na-

tionalen Interessen der intervenierenden Staaten. Denn sonst hätte man längst in Darfur 

oder rechtzeitig in Ruanda interveniert. Im Lichte dieser Fälle scheint das Konzept der mi-

litärischen humanitären Intervention moralisch verächtlich, denn es ist in seiner Selektivi-

tät und Parteilichkeit oft unfähig, die Menschenrechte effektiv zu schützen. Mit der Mei-

nung, dass die militärische humanitäre Intervention im Lichte der interessenfokussierten 

(Außen-)Politik der Staaten grundsätzlich keine humanitären Gründe hat, irrt man jedoch 

im Verständnis des gerechten Ziels der humanitären Intervention. Dies ist die Rettung von 

Menschen, und trotz der Realität, dass militärische Intervention aus rein humanitären 

Gründen schwer – trotzdem nicht utopisch – realisierbar ist, hat sie einen Wert an sich, und 

dies ist der Schutz von Schutzlosen: „Wichtig wäre hier allen, dass das strategische oder 

ökonomische Interesse den humanitären Gedanken nicht absorbiert und es keine morali-

sche Indifferenz ist, aus der die konträren Handhabungen resultieren.“1520 Und natürlich ist 

es fragwürdig, das Konzept der militärischen Intervention aus humanitären Gründen mit 

der Argumentation zurückzuweisen, dass viele humanitäre Interventionen keine sein konn-

ten, sondern maskierte Interessenpolitik der Staaten, oder dass Staaten in viele humanitäre 

Katastrophen wie die in Darfur nie eingeschritten haben, denn dieses heißt nicht, dass in 

Einzelfällen humanitäres Einmischen „womöglich zu rechtfertigen [wäre]“.1521 

Wann ist nun die humanitäre Intervention mit militärischen Mitteln gerecht? Wenn die 

Priorität des intervenierenden Staates oder des Bündnisses die Eliminierung von gravie-

renden Menschenrechtverletzungen ist, wie z.B. von Genozid, ethnischen Säuberungen, 

Verbrechen gegen die Menschlichkeit (Versklavung, Folter, Vergewaltigungen und Ver-

treibungen) oder Hungersnöten. Trotzdem ist die militärische Intervention zur Beseitigung 

von akuten Menschenrechtsverletzungen nur der erste Schritt im gerechten Humanitaris-

mus. Der intervenierende Staat oder das Bündnis haben die Pflicht, die Weichen für das 

erfolgreiche „Nation Building“ und/oder „State Building“ zu präparieren. Nur dieses si-

chert den nachhaltigen Frieden und die Sicherheit der Bürger. Ich meine, dass der Sicher-

heitsrat der Vereinten Nationen die „primäre“ Ermächtigungsinstanz zur militärischen hu-

manitären Intervention sein kann, jedoch ist ihre moralische Zulässigkeit weitgehend un-

                                                
1519 Hidalgo: Der „gerechte“ Krieg – ein moralphilosophischer Holzweg, 80. 
1520 Ebd. 
1521 Ebd. 



349  

abhängig von der Kondition der rechtmäßigen Autorität. Aufgrund seiner mannigfachen 

strukturellen Defizite ist die Bevollmächtigung des Sicherheitsrates keine verpflichtende 

Kondition, sondern der Grad der Verträglichkeit der Intention und der Durchführung (ein-

schließlich in der Nachkriegszeit) der Intervention mit den restlichen Prinzipien der Lehre 

vom gerechten Krieg.  

Die Lehre vom gerechten Krieg rechtfertigt keinen Präventivkrieg gegen zukünftige, nur 

potentielle Gefahren. Der Präemptivkrieg dagegen ist nur dann gerecht, wenn die politi-

schen und militärischen Entscheidungsträger empirisch dokumentieren können, dass der 

Angriff der Gegenseite unmittelbar bevorsteht, dass die Gegenseite bereits in der Vergan-

genheit mit feindlicher Rhetorik oder gar Angriffen auffiel, dass die Gegenseite über Waf-

fensysteme verfügt, die zum raschen und sehr zerstörerischen Angriff (Massenvernich-

tungswaffen) fähig sind, und natürlich dass die Mittel friedlicher Streitschlichtung geschei-

tert sind. Nur wenn die Summe dieser Kriterien den präemptiven ersten Schlag begründet, 

ist der Präemptivkrieg im Sinne der Lehre vom gerechten Krieg gerecht. Das Recht, zum 

präemptiven Krieg zu bevollmächtigen, hat nur der Sicherheitsrat der Vereinten Nationen, 

nicht der bedrohte Staat unilateral. Dies involviert natürlich die Reform des Sicherheitsra-

tes der Vereinten Nationen, d.h. die Intensivierung   

- der Effektivität im Sinne der rascheren „Entscheidungsfindung und der Bindewir-

kung seiner Beschlüsse“,1522 

- der Repräsentativität im Sinne der Vertretbarkeit „aller Weltregionen“1523 im Pro-

zess der Entscheidungsfindung, 

- der Legitimität im Sinne der demokratischen, d.h. paritätischen und nichtselektiven 

Entscheidungsfindung. 

Der Präemptivkrieg ist weiterhin nur dann gerecht, wenn die Erfolgswahrscheinlichkeit, 

dass seine positiven Effekte, d.h. die Verteidigung des Staates und seiner Bürger, die nega-

tiven Effekte wie zum Beispiel den Tod von Zivilisten, die materiellen Zerstörungen oder 

die Intensivierung der Konflikte in der Region und die Destabilisierung der Sicherheit im 

internationalen Staatensystem überwiegen. Zugleich ist es zwingend notwendig, dass die 

Intention dieses Krieges die Verteidigung der politischen Unabhängigkeit und territorialer 

Integrität ist, und nicht partikuläre Interessen der politischen Amtsträger wie z.B. ökono-

mische Ressourcen, geopolitische Interessen oder die Expansion. 

Bei den Kriterien des „ius in bello“ habe ich mich in der Klärung der Probleme bei den 

Methoden und Mitteln der modernen Kriegsführung engagiert – der risikolosen Kriegsfüh-
                                                
1522 Rittberger/Baumgärtner: Die Reform des Weltsicherheitsrats – Stand und Perspektiven, 48. 
1523 Ebd. 



350  

rung mit Luftanschlägen gegen die Gegenseite, der Unterscheidung zwischen Kombattan-

ten und Nichtkombattanten im Krieg gegen die Guerillas und bei den Arbeitern in der 

Kriegsindustrie sowie um die Studie der moralischen Mitverantwortung der Soldaten für 

die Entscheidung der politischen Führung zur Kriegsführung. So ist es im Sinne der Krite-

rien der Verhältnismäßigkeit der angewandten militärischen Mittel moralisch nicht recht-

mäßig – wie im Kosovokrieg – zum Schutz der Soldaten der intervenierenden Staaten die 

zivile Bevölkerung des Ziellandes der Intervention zu gefährden. Die Doktrin vom doppel-

ten Effekt schützt die zivile Bevölkerung vor intendierten Angriffen der Kriegsparteien. 

Sogar Situationen wie der „äußerste Notfall“ von Michael Walzer rechtfertigen nicht An-

griffe gegen die Zivilisten. Der Krieg, der die Zivilisten intendiert in die Kriegsführung 

involviert, ist der Krieg der Guerillas, der nichtstaatlichen Akteure gegen ihre Feinde, 

staatliche wie nichtstaatliche Akteure. Die moralische Gerechtigkeit des Anti-Guerilla-

Krieges ist schier utopisch, da die Taktik der Guerillas die zivile Bevölkerung für ihre 

Zwecke involviert. Die Guerillas hausen unter den Zivilisten, die Zivilisten sind ihren Zie-

len loyal und die Guerillas haben oft keine Uniform, so dass eine visuelle Unterscheidung 

undurchführbar ist. So ist der Anti-Guerilla-Krieg grundsätzlich moralisch ungerecht, da 

das Prinzip der Unterscheidung und der Immunität der Nichtkombattanten unrealisierbar 

ist. Der internationale Terrorist, der modern(st)e Partisan ist im Gegensatz zum Guerilla-

krieger, dem lateinamerikanischen Partisanen der Revolutionskriege, stets ungerecht in 

seinem Kampf, unabhängig von seinen politischen Zielen, denn sein Mittel zum Ziel ist die 

Tötung von Zivilisten. Im Krieg gegen die Terroristen ist es für Staaten praktisch undurch-

führbar, im Lichte der transnational operierenden Netzwerke der Terroristen und ihrer Un-

sichtbarkeit in der Anonymität der globalisierten Welt, diese zu lokalisieren und zu töten, 

ohne die Zivilisten, von denen sich die Terroristen visuell nicht unterscheiden, zu gefähr-

den. Bei der Gefangennahme der Terroristen sind die Folterpraktiken moralisch nicht 

rechtmäßig. Diese Praktiken haben nur gravierende Schäden für den Staat in seinem 

Kampf gegen die Terroristen zur Folge, denn dieser Kampf verspielt seine Legitimität in 

den Augen der (inter)nationalen Öffentlichkeit. Die Folter beseitigt zugleich den Unter-

schied zwischen den „Guten“ und den „Bösen“ und sie intensiviert die Rekrutierung neuer 

Terroristen gegen den repressiven Staat. Bei den Grauzonen in der Unterscheidung zwi-

schen Kombattanten und Nichtkombattanten in Fällen der Arbeiter in Waffenfabriken mei-

ne ich, dass nur Angriffe gegen Fabriken, die alleinig für die Front und die Soldaten pro-

duzieren, moralisch rechtmäßig sind. Wenn diese Fabriken zugleich für Soldaten und für 

die zivile Bevölkerung produzieren, wie z.B. Nahrung, sind die Angriffe unrechtmäßig. 

Der Soldat ist moralisch verantwortlich dafür, warum er kämpft, wenn er über das Recht 



351  

zur freien Wahl zwischen Kampf und Kriegsdienstverweigerung verfügt und wenn er Zu-

gang zu kritischen Stimmen zum Kriegsgrund seiner politischen Führer hat.  

 

 



VIII  

 

8 Literaturverzeichnis 
 
 
Primärliteratur: 
 
Aquin, Thomas von (1933 ff.): „Die deutsche Thomas – Ausgabe“. Vollständige, unge-
kürzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica. Übersetzt von Dominikanern 
und Benediktinern Deutschlands und Österreichs. Herausgegeben von der Albertus-
Magnus-Akademie, Walberberg bei Köln. Salzburg u.a.: Pustet (Band 17B: Heidelberg: 
F.H. Kerle/Graz u.a.: Verlag Styria 1966). 
 
Aristoteles (2007²): „Die Nikomachische Ethik“. Übersetzt von Olof Gigon, neu herausge-
geben von Rainer Nickel. Düsseldorf: Artemis und Winkler. 
 
Aristoteles (1955): „Politik“. Eingeleitet und neu übertragen von Olof Gigon. Zürich: Ar-
temis-Verlag.. 
 
Aurelius Augustinus (1961³): „Der Freie Wille“. Paderborn: Verlag Ferdinand Schöningh. 
 
Aurelius Augustinus (1991³): „Vom Gottesstaat“. Vollständige Ausgabe der Bücher 1 bis 
10. Aus dem Lateinischen übertragen von Wilhelm Thimme. Eingeleitet und kommentiert 
von Carl Andresen. München: Deutscher Taschenbuch Verlag.  
 
Aurelius Augustinus (1991³): „Vom Gottesstaat“. Vollständige Ausgabe der Bücher 11 bis 
22. Aus dem Lateinischen übertragen von Wilhelm Thimme. Eingeleitet und kommentiert 
von Carl Andresen. München: Deutscher Taschenbuch Verlag. 
 
Bacon, Francis (1629): Considerations Touching a Warre with Spaine. In: „Certaine Mis-
cellany Works of the Right Honourable, Francis Lo[rd] Verulam, Viscount S. Alban“. 
London Printed by I. Hauiland for Humphrey Robinson, dwelling at the signe of the three 
Pigeons in Pauls Church-yard. 
 
Berber, Friedrich (1967): „Völkerrecht: Dokumentensammlung“. Band I: Friedensrecht. 
München/Berlin: C.H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung. 
  
Bodin, Jean (1981): „Sechs Bücher über den Staat“. Buch I-III. Übersetzt und mit Anmer-
kungen versehen von Bernd Wimmer. Eingeleitet und herausgegeben von P.C. Mayer-
Tasch. München: C.H. Beck. 
 
Bodin, Jean (1986): „Sechs Bücher über den Staat“. Buch IV-VI. Übersetzt und mit An-
merkungen versehen von Bernd Wimmer. Herausgegeben von P.C. Mayer-Tasch. Mün-
chen: C.H. Beck. 
 
Cicero, Marcus Tullius (19935): „Der Staat“. Herausgegeben und übersetzt von Karl Büch-
ner. München/Zürich.  
 
Cicero, Marcus Tullius (19944): „Vom rechten Handeln“. Herausgegeben und übersetzt 
von Karl Büchner. München/Zürich: Artemis Verlag. 



IX  

Clausewitz, Carl von (195216): „Vom Kriege“. Hinterlassenes Werk. Vollständige Ausgabe 
im Urtext mit historisch-kritischer Würdigung von Dr. Werner Hahlweg. Drei Teile in ei-
nem Band. Bonn: Ferd. Dümmlers Verlag. 
 
Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments (1972). Nach 
der deutschen Übersetzung Martin Luthers. Wien: Österreichische Bibelgesellschaft. 
 
Duden. Rechtsschreibung der deutschen Sprache (1996). 21., völlig neu bearbeitete und 
erweiterte Auflage. Band 1. Mannheim u.a.: Dudenverlag. 
 
Gentili, Alberico (1933): De iure belli. Volume I. In: Rolfe, John Carew (ed): „The classics 
of international law“. Oxford: Clarendon Press 1933.   
 
Gentili, Alberico (1933): De iure belli. Volume II. In: Rolfe, John Carew (ed): „The clas-
sics of international law“. Oxford: Clarendon Press 1933. 
 
Grotius, Hugo (1950): „De jure belli ac pacis. Libri tres“. Drei Bücher vom Recht des 
Krieges und des Friedens: nebst einer Vorrede von Christian Thomasius zur ersten deut-
schen Ausgabe des Grotius vom Jahre 1707. In: Die Klassiker des Völkerrechtes. Neuer 
deutscher Text und Einleitung von Walter Schätzel. Tübingen: Mohr. 
 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (19624): „Grundlinien der Philosophie des Rechts“. Mit 
Hegels eigenhändigen Randbemerkungen in seinem Handexemplar der Rechtsphilosophie. 
Herausgegeben von Johannes Hoffmeister. Hamburg: Meiner. 
 
Hobbes, Thomas (1966): „Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und 
kirchlichen Staates“. Herausgegeben und eingeleitet von Iring Fetscher. Neuwied/Berlin: 
Luchterhand. 
 
Hobbes, Thomas (1966²): „Vom Bürger“. Eingeleitet und herausgegeben von Günter 
Gawlick. Hamburg: Felix Meiner. 
 
Kant, Immanuel (1977): Die Metaphysik der Sitten. Erster Teil: Metaphysische Anfangs-
gründe der Rechtslehre. In: Weischedel, Wilhelm (Hrsg.): „Immanuel Kant. Werkausga-
be“. Band VIII. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
 
Kant, Immanuel (2008): Zum ewigen Frieden. In: „Zum ewigen Frieden und andere Schrif-
ten“. Frankfurt am Main: Fischer, 152-204.  
 
Knipping, Franz/Mangoldt, Hans von/Rittberger, Volker (Hrsg.) (1995): „Das System der 
Vereinten Nationen und seine Vorläufer“. Band I/1: Hans von Mangoldt/Volker Rittberger 
(Hrsg.): Vereinte Nationen. Bern: Stämpfli + Cie AG/München: C.H. Beck’sche Verlags-
buchhandlung. 
 
Knipping, Franz/Mangoldt, Hans von/Rittberger, Volker (Hrsg.) (1996): „Das System der 
Vereinten Nationen und seine Vorläufer“. Band II: Knipping, Franz (Hrsg.): 19. Jahrhun-
dert und Völkerbundszeit. Bern: Stämpfli + Cie AG/München: C.H. Beck’sche Verlags-
buchhandlung. 
 
Luther, Martin (1982): Von weltlicher Obrigkeit, wieweit man ihr Gehorsam schuldig sei . 
In: Bornkamm, Karin/Ebeling, Gerhard (Hrsg.): Martin Luther: „Ausgewählte Schriften“. 
Band IV: Christsein und Weltliches Regiment. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 36-84.  



X  

Luther, Martin (1982): Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein können. In: Bornkamm, 
Karin/Ebeling, Gerhard (Hrsg.): Martin Luther: „Ausgewählte Schriften“. Band IV: Christ-
sein und Weltliches Regiment. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 172-222. 
 
Machiavelli, Niccolò (1990): „Der Fürst“. Aus dem Italienischen von Friedrich von Op-
peln-Bronikowski. Mit einem Nachwort von Horst Günther. Frankfurt am Main/Leipzig: 
Insel-Verlag. 
 
Mill, John Stuart (1984): A Few Words On Non-Intervention. In: Robson, John M. (ed.): 
„Essays on Equality, Law, and Education: Collected Works of John Stuart Mill“. Vol. 
XXI. Toronto/Buffalo: University of Toronto Press. 
 
Nohlen, Dieter (Hrsg.) (2003³): „Kleines Lexikon der Politik“. München: C.H. Beck. 
 
Nohlen Dieter/Schultze, Rainer-Olaf/Schüttemeyer, Suzanne S. (Hrsg.) (1998): „Lexikon 
der Politik“. Band 7. München: C.H. Beck. 
 
Nohlen, Dieter (Hrsg.) (1994): „Lexikon der Politik“. Band 6: Internationale Beziehungen. 
Hrsg. von Boeckh, Andreas. München: C.H. Beck. 
 
Nohlen, Dieter/Schultze, Rainer-Olaf (Hrsg.) (2004²): „Lexikon der Politikwissenschaft“. 
Band 2  N-Z. München: C.H. Beck. 
 
Platon (1950): „Der Staat“. Eingeführt von Gerhard Krüger. Übertragen von Rudolf Rufe-
ner. Zürich: Artemis-Verlag. 
 
Ramsey, Boniface (ed.) (2007): „The Works of Saint Augustine“. A Translation for the 
21st Century. Part I – Books, Volume 20: Answer to Faustus, a Manichean (Contra 
Faustum Manichaeum). Introduction, translation and notes by Roland Teske. Brooklyn, 
NY: New City Press. 
 
Roberts, Adam/Guelff, Richard (eds.) (2000³): „Documents on the Laws of War“. Oxford 
u.a.: Oxford University Press. 
 
Ross, W.D. (ed.) (1966): „The Works of Aristotle“. Translated into English under the edi-
torship of W.D. Ross. Volume XI. Rhetorica by W. Rhys Roberts, De Rhetorica ad 
Alexandrum by E.S. Foster, De Poetica by Ingram Bywater. Oxford: Oxford University 
Press. 
 
Schindler, Dietrich/Toman, Jiri (eds.) (20044): „The Laws of Armed Conflicts: A Collec-
tion of Conventions, Resolutions and Other Documents“. Leiden/Boston: Martinus Nijhoff 
Publishers. 
 
Schweitzer, Michael (1970): „Friedensvölkerrecht“. Bad Homburg v.d.H.: Athenäum Ver-
lag. 
 
Thukydides (2002): „Der Peloponnesische Krieg“. Herausgegeben und übersetzt von 
Georg Peter Landmann. Düsseldorf /Zürich: Artemis & Winkler. 
 
Tomuschat, Christian (Hrsg.) (1992): „Menschenrechte: Eine Sammlung internationaler 
Dokumente zum Menschenrechtsschutz“. Bonn: UNO-Verlag. 
 



XI  

Tomuschat, Christian (Hrsg.) (2001): „Völkerrecht“. Baden-Baden: Nomos-
Verlagsgesellschaft. 
 
Vattel, Emer de (1959): „Le Droit de Gens ou Principes de la Loi Naturelle appliqués à la 
Conduite et aux Affaires des Nations et des Souverains“. Das Völkerrecht oder Grundsätze 
des Naturrechts, angewandt auf das Verhalten und die Angelegenheiten der Staaten und 
Staatsoberhäupter. Deutsche Übersetzung von Dr. Wilhelm Euler. In: Die Klassiker des 
Völkerrechts in modernen deutschen Übersetzungen, Band III. Herausgegeben von Walter 
Schätzel. Tübingen: Mohr. 
 
Vitoria, Francisco de (1997): De Indis. Über die Indianer. In: Horst, Ulrich/ Justenhoven, 
Heinz-Gerhard/Stüben, Joachim (Hrsg.): „Francisco de Vitoria: Vorlesungen II (Relectio-
nes). Völkerrecht, Politik, Kirche“.  Stuttgart u.a.: W. Kohlhammer. 
  
Vitoria, Francisco de (1997): De iure belli. Über das Kriegsrecht. In: Horst, Ulrich/ Justen-
hoven, Heinz-Gerhard/Stüben, Joachim (Hrsg.): „Francisco de Vitoria: Vorlesungen II 
(Relectiones). Völkerrecht, Politik, Kirche“. Stuttgart u.a.: W. Kohlhammer. 
 
Vitoria, Francisco de (1997): De potestate civili. Über die politische Gewalt. In: Ulrich, 
Horst/Justenhoven, Heinz-Gerhard/Stüben, Joachim (Hrsg.): „Francisco de Vitoria: Vorle-
sungen I (Relectiones). Völkerrecht, Politik, Kirche“.  Stuttgart u.a.: W. Kohlhammer. 
 
Vitoria, Francisco de (1997): De potestate ecclesiae I. Erste Vorlesung über die Gewalt der 
Kirche. In: Ulrich, Horst/Justenhoven, Heinz-Gerhard/Stüben, Joachim (Hrsg.): „Francisco 
de Vitoria: Vorlesungen I (Relectiones). Völkerrecht, Politik, Kirche“. Stuttgart u.a.: W. 
Kohlhammer. 
 
Woyke, Richard (Hrsg.) (200811): „Handwörterbuch Internationale Politik“. Barbara Bud-
rich: Opladen/Farmington Hills. 



XII  

Sekundärliteratur: 
 
Albert, Sigrid (1980): „Bellum Iustum: die Theorie des ‚gerechten Krieges’ und ihre prak-
tische Bedeutung für die auswärtigen Auseinandersetzungen Roms in republikanischer 
Zeit“. Kallmünz: Lassleben. 
 
Albrecht, Hans-Jörg (2007): „Internationale Kriminalität, Gewaltökonomie und Menschen-
rechtsverbrechen: Antworten des Strafrechts“. In: Internationale Politik und Gesellschaft, 
2, 153-169. 
 
Amstutz, Mark R. (2008³): „International Ethics: Concepts, Theories, and Cases in Global 
Politics“. Lanham, MD: Rowman & Littlefield. 
 
Angenendt, Arnold (2007): „Toleranz und Gewalt: Das Christentum zwischen Bibel und 
Schwert“. Münster: Aschendorff Verlag. 
 
Anscombe, Elizabeth (1970): War and Murder. In: Wasserstrom, Richard A. (ed.): „War 
and Morality“. Belmont: Wadsworth, 42-53. 
 
Arend, Anthony Clark (2003): “International Law and the Preemptive Use of Military 
Force“. In: The Washington Quarterly 26: 2, 89-103.  
 
Arendt, Hannah (19954): „Elemente und Ursprünge totalitärer Herrschaft“. Mün-
chen/Zürich: Piper. 
 
Atack, Iain (2005): „The Ethics of Peace and War: From State Security to World Commu-
nity“. Edinburgh: Edinburgh University Press.  
 
Bagnall, Nigel (2004): „The Peloponnesian War: Athens, Sparta and the Struggle for 
Greece“. London u.a.: Pimlico 2004. 
 
Bainton, Roland H. (1960): „Christian Attitudes Toward War and Peace. A Historical Sur-
vey and Critical Re-evaluation“. Nashville: Abingdon. 
 
Beck, Ulrich (2004): „Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden“. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 
 
Beck, Ulrich (2005): „War is Peace: On Post-National War“. In: Security Dialogue, 36: 1, 
5-26. 
 
Beck, Ulrich (2008): „Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicher-
heit“. Frankfurt am Main: Suhrkamp.  
 
Becker, Michael/Schmidt, Johannes/Zintl, Reinhard (2006): „Politische Philosophie“. Pa-
derborn: Ferdinand Schöningh. 
 
Beestermöller, Gerhard (1990): „Thomas von Aquin und der gerechte Krieg: Friedensethik 
im theologischen Kontext der Summa Theologiae“. Köln: Bachem. 
 
Beestermöller, Gerhard/Little, David (eds.) (2003): „Iraq: Threat and response“. Münster 
u.a.: LIT Verlag. 



XIII  

Beitz, Charles R. (2006²): Human Rights as a Common Concern. In: Goodin, Robert 
E./Pettit, Philip (ed.): „Contemporary Political Philosophy: An Anthology“. Malden, MA 
u.a.: Blackwell Publishing, 350-366. 
 
Bellamy, Alex J. (2004): „Ethics and Intervention: The ‚Humanitarian Exception’ and the 
Problem of Abuse in the Case of Iraq“. In: Journal of Peace Research, 41: 2, 131-147 
 
Bellamy, Alex J. (2003): „Humanitarian Responsibilities and Interventionist Claims in 
International Society“. In: Review of International Studies, 29: 3, 321-340.  
 
Bellamy, Alex J. (2006): „Just Wars: From Cicero to Iraq“. Cambridge/Malden: Polity 
Press. 
 
Bendersky, Joseph W. (1983): „Carl Schmitt: Theorist for the Reich“. Princeton, NJ: 
Princeton University Press. 
 
Berdal, Mats R./Malone, David M. (eds.) (2000): „Greed and Grievance: Economic Agen-
das in Civil Wars“. Boulder u.a: Lynne Rienner u.a. 
 
Bermbach, Udo (1985): Widerstandsrecht, Souveränität, Kirche und Staat: Frankreich und 
Spanien im 16. Jahrhundert: In: Fetscher, Iring/ Münkler, Herfried (Hrsg.): „Pipers Hand-
buch der politischen Ideen“. III. Band: Neuzeit: Von den Konfessionskriegen bis zur Auf-
klärung. München/Zürich: Piper, 101-162. 
 
Betts, Richard K. (1982): „Surprise Attack: Lessons for Defense Planning“. Washington, 
D.C.: The Brookings Institution 1982. 
 
Betts, Richard K. (2000): Universal Deterrence or Conceptual Collapse? Liberal Pessi-
mism and Utopian Realism. In: Utgoff, Victor A. (ed.): „The Coming Crisis: Nuclear Pro-
liferation, US Interests, and World Order“. Cambridge, MA/London: MIT Press, 51-85. 
 
Beyrau, Dieter/Hochgeschwender, Michael/Langewiesche, Dieter (Hrsg.) (2007): „Formen 
des Krieges: Von der Antike bis zur Gegenwart“. Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh. 
 
Bleisch, Barbara/Strub, Jean-Daniel (Hrsg.) (2006): „Pazifismus: Ideengeschichte, Theorie 
und Praxis“. Bern u.a.: Haupt Verlag. 
 
Bonacker, Thorsten (2006): Krieg und die Theorie der Weltgesellschaft. Zur makrosozio-
logischen Erklärung neuerer Ergebnisse der empirischen Kriegsforschung. In: Geis, Anna 
(Hrsg.): „Den Krieg überdenken: Kriegsbegriffe und Kriegstheorien in der Kontroverse“. 
Baden-Baden: Nomos, 75-93.  
 
Boyle, Joseph M., Jr. (1980): „Toward Understanding the Principle of Double Effect“. In: 
Ethics, 90: 4, 527-538. 
 
Bracher, Karl Dietrich (Hrsg.) (1992): „Deutschland 1933-1945: neue Studien zur natio-
nalsozialistischen Herrschaft“. Düsseldorf: Droste. 
 
Braun, Eberhard/Heine, Felix/Opolka, Uwe (Hrsg.) (20028): „Politische Philosophie“. 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch-Verlag. 



XIV  

Brecher, Michael (1980): „Decisions in Crisis: Israel, 1967 and 1973“. Berkley: University 
of California Press. 
 
Brigety, Reuben II/Stohl, Rachel (2007): Just War Theory and Child Soldiers. In: Michael 
W. Brough/John W. Lango/Harry Van Der Linden (eds.): „Rethinking the Just War Tradi-
tion“. Albany, NY: State University of New York Press, 131-147. 
 
Broadie, Sarah (1991): „Ethics with Aristotle“. New York/Oxford: Oxford University 
Press. 
 
Brocklehurst, Helen (2005): Just War? Just Children? In: Evans, Mark (ed.): „Just War 
Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh University Press, 114-133. 
 
Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Garry S. (Hrsg.) (2008): „Bedrohungen der De-
mokratie“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 
 
Brody, Richard A. (1960): „Deterrence strategies: An annotated bibliography“. In: The 
Journal of Conflict Resolution, 4: 4, 443-457. 
 
Brough, Michael W. (2007): Dehumanization of the Enemy and the Moral Equality of Sol-
diers. In: Brough, Michael W./Lango, John W./Van Der Linden, Harry (eds.): „Rethinking 
the Just War Tradition“. Albany, NY: State University of New York Press, 149-179. 
 
Brough, Michael W./Lango, John W./Van Der Linden, Harry (eds.) (2007): „Rethinking 
the Just War Tradition“. Albany, NY: State University of New York Press. 
 
Brown, Peter Robert Lamont (1982²): „Augustinus von Hippo: Eine Biographie“. Frank-
furt am Main: Societäts-Verlag.  
 
Brunner, Otto/Conze, Werner/Koselleck, Reinhart (1990): „Geschichtliche Grundbegriffe: 
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland“. Band 6. Stuttgart: 
Klett-Cotta. 
 
Buchanan, Allen (2000): „Rawls’ Law of Peoples: Rules for a Vanished Westphalian 
World“. In: Ethics, 110: 4, 697-721. 
 
Buchanan, Allen/Keohane, Robert O. (2004): „The Preventive Use of Force: A Cosmopoli-
tan Institutional Proposal“. In: Ethics & Institutional Proposal, 18: 1, 1-22. 
 
Buergenthal, Thomas/Doehring, Karl/Kokott, Juliane/Maier, Harold G. (Hrsg.) (2000²): 
„Grundzüge des Völkerrechts“. Heidelberg: C.F. Müller. 
 
Bull, Hedley/ Kingsbury, Benedict/Roberts, Adam (eds.) (1990): „Hugo Grotius and Inter-
national Relations“. Oxford: Clarendon Press. 
 
Bull, Hedley (1966): The Grotian Conception of International Society. In: Wight, Martin 
/Butterfield, Herbert (eds.): „Diplomatic Investigations: Essays in the Theory of Interna-
tional Politics“. London: Allen and Unwin, 51-73. 
 
Bunn, Matthew (2010): The threat is very real. In: Gottlieb, Stuart (ed.): „Debating Terror-
ism and Counterterrorism: Conflicting Perspectives on Causes, Contexts, and Responses“. 
Washington, D.C.: CQ Press, 168-180. 



XV  

Burkholder, Mark A./Johnson, Lyman L. (1994²): „Colonial Latin America“. New 
York/Oxford: Oxford University Press. 
 
Bzostek, Rachel (2008): „Why Not Preempt? Security, Law, Norms and Anticipatory Mili-
tary Activities“. Aldershot/Burlington: Ashgate. 
 
Calic, Marie-Janine (1996): „Krieg und Frieden in Bosnien-Hercegovina“. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 
 
Caney, Simon (2000): Humanitarian Intervention and State Sovereignty. In: Valls, Andrew 
(ed.): „Ethics in International Affairs: Theories and Cases“. Lanham u.a.: Rowman & Lit-
tlefield Publishers, 117-133. 
 
Carmola, Kateri (2005): The Concept of Proportionality: Old Questions and New Ambi-
guities. In: Evans, Mark (ed.): „Just War Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 93-113.  
 
Carr, Caleb (2002): „Terrorismus – die sinnlose Gewalt: Historische Wurzeln und Mög-
lichkeiten der Bekämpfung“. München: Heyne. 
 
Ceulemans, Carl (2005): War Against Terrorism. Some Ethical Considerations from the 
Just War Perspective. In: Smit, Wim (ed.): „Just War and Terrorism. The End of the Just 
War Concept?“. Leuven/Dudley, MA: Peeters, 7-30. 
 
Chesterman, Simon (2012): „Just War or Just peace? Humanitarian intervention and inter-
national law“. Oxford: Oxford University Press. 
 
Chojnacki, Sven (2004): „Gewaltakteure und Gewaltmärkte: Wandel der Kriegsformen?“. 
In: Der Bürger im Staat, 54: 4, 197-204. 
 
Chomsky, Noam (2008³): „War Against People: Menschenrechte und Schurkenstaaten“. 
München/Zürich: Piper. 
 
Christopher, Paul (1994): „The Ethics of War and Peace: An Introduction to Legal and 
Moral Issues“. Englewood Cliffs: Prentice Hall. 
 
Clark, John F. (ed.) (2002): „The African Stakes of the Congo War“. New York u.a.: Pal-
grave MacMillan. 
 
Coates, Anthony Joseph (1997): „The Ethics of War“. Manchester u.a.: Manchester Uni-
versity Press. 
 
Cohen, Sheldon M. (1989): „Arms and Judgement: Law, Morality, and the Conduct of War 
in the Twentieth Century“. Boulder u.a.: Westview Press. 
 
Coll, Steve (2004): „Ghost Wars: The Secret History of the CIA, Afghanistan, and Bin 
Laden, from the Soviet Invasion to September 10, 2001“. New York: Penguin Press. 
 
Coll, Alberto R./Ord, James S./Rose, Stephen A. (eds.) (1995): „Legal and Moral Con-
straints on Low-Intensity Conflict“. Newport, RI: Naval War College. 



XVI  

Collier, Paul (2000): Doing Well out of War: An Economic Perspective. In:  
Berdal, Mats R./Malone, David M. (eds.): „Greed and Grievance: Economic Agendas in 
Civil Wars“. Boulder u.a.: Lynne Rienner u.a., 91-111. 
 
Collier, Paul/Hoeffler, Anke/Söderbom, Måns (2004): „On the Duration of Civil War“. In: 
Journal of Peace Research, 41: 3, 253-273. 
 
Conrad, Joseph (2005): „Das Herz der Finsternis“. München: Deutscher Taschenbuch Ver-
lag. 
 
Cooper, Wilmer A. (1997): Quäker. In: Krause, Gerhard/Müller, Gerhard (Hrsg.): „Theo-
logische Realenzyklopädie“. Band XXVIII. Berlin/New York: De Gruyter 1997, 35-41. 
 
Coppieters, Bruno/Fotion, Nick (eds.) (2002): „Moral Constraints on War: Principles and 
Cases“. Lanham, MD: Lexington Books, 129-140. 
 
Coppieters, Bruno/Kashnikov, Boris (2002): Right Intentions. In: Coppieters, Bru-
no/Fotion, Nick (eds.): „Moral Constraints on War: Principles and Cases“. Lanham, MD: 
Lexington Books, 59-77. 
 
Craig, Gordon A. (1978): „Geschichte Europas im 19. und 20. Jahrhundert“. I. Band: Vom 
Wiener Kongreß bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges 1815-1914. München: C.H. 
Beck. 
 
Crawford, Neta C. (2005): The Justice of Preemption and Preventive War Doctrines. In: 
Evans, Mark (ed.): „Just War Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh University 
Press, 25-49. Hier: 27 f. 
 
Creveld, Martin van (1998): „Die Zukunft des Krieges“. München: Gerling Akademie Ver-
lag. 
 
Daase, Christopher (1999): „Kleine Kriege – Große Wirkung: Wie unkonventionelle 
Kriegsführung die internationale Politik verändert“. Baden-Baden: Nomos. 
 
Dallaire, Roméo (2008): „Handschlag mit dem Teufel: Die Mitschuld der Weltgemein-
schaft am Völkermord in Ruanda“. Springe: zu Klampen. 
 
Damme, Guy Van/Fotion, Nick (2002): Proportionality. In: Coppieters, Bruno/Fotion, 
Nick (eds.): „Moral Constraints on War: Principles and Cases“. Lanham, MD: Lexington 
Books, 129-140.  
 
Damrosch, Lori Fisler (1991): Commentary on Collective Military Intervention to Enforce 
Human Rights. In: Damrosch, Lori Fisler/ Scheffer, David J. (eds.): „Law and Force in the 
New International Order“. Boulder u.a.: Wetview Press, 215-223.  
 
Damrosch, Lori Fisler/Scheffer, David J. (eds.) (1991): „Law and Force in the New Inter-
national Order“. Boulder u.a.: Westview Press. 
 
Deane, Herbert A. (1966²): „The Political and Social Ideas of St. Augustine“. New York 
u.a.: Columbia University Press. 
 



XVII  

Debiel, Tobias (Hrsg.) (2002): „Der zerbrechliche Frieden. Krisenregionen zwischen 
Staatsversagen, Gewalt und Entwicklung“. Bonn: Dietz. 
 
Debiel, Tobias (2002): Haben Krisenregionen eine Chance auf tragfähigen Frieden? Zur 
schwierigen Transformation von Gewaltstrukturen. In: Debiel, Tobias (Hrsg.): „Der zer-
brechliche Frieden. Krisenregionen zwischen Staatsversagen, Gewalt und Entwicklung“. 
Bonn: Dietz. 
 
Debiel, Tobias (2004): „Souveränität verpflichtet: Spielregeln für den neuen Interventio-
nismus“. In: Internationale Politik und Gesellschaft, 3, 61-81. 
 
Debiel, Tobias/Nuscheler, Franz (Hrsg.) (1996): „Der neue Interventionismus: Humanitäre 
Einmischung zwischen Anspruch und Wirklichkeit“. Bonn: Dietz. 
 
Deng, Francis M./Kimaro, Sadikiel/Lyons, Terrence/Rothchild, Donald/Zartman, I. Wil-
liam (1996): „Sovereignty as Responsibility: Conflict Management in Africa“. Washing-
ton, D.C.: The Brookings Institution. 
 
Derrida, Jacques (2003): „Schurken. Zwei Essays über die Vernunft“. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 
 
Dietl, Wilhelm/Hirschmann, Kai/Tophoven, Rolf (Hrsg.) (2006): „Das Terrorismus-
Lexikon: Täter, Opfer, Hintergründe“. Frankfurt am Main: Eichborn AG. 
 
Dillinger, Johannes (2008): „Terrorismus: Wissen was stimmt“. Freiburg u.a.: Herder. 
 
Diner, Dan (1994): Nation /Nationalismus. In: Nohlen, Dieter (Hrsg.): „Lexikon der Poli-
tik“. Band 6: Internationale Beziehungen. Hrsg. von Boeckh, Andreas. München: Beck, 
303-309. 
 
Donnelly, Jack (1993): „International Human Rights“. Boulder u.a.: Westview Press. 
 
Donnelly, Jack (1989): „Universal Human Rights in Theory and Practice“. Ithaca/London: 
Cornell University Press. 
 
Doppelt, Gerald (1978): „Walzer’s Theory of Morality in International Relations“. In: Phi-
losophy & Public Affairs, 8: 1, 3-26. 
 
Duffield, Mark (2000): Globalization, Transborder Trade and War Economics. In: Mats R. 
Berdal/David M. Malone (eds.): „Greed and Grievance: Economic Agendas in Civil 
Wars“. Boulder u.a.: Lynne Rienner u.a., 69-89.  
 
Duffield, Mark (1998): „Post-modern Conflict: Warlords, Post-adjustment States und Pri-
vate Protection“. In:  Civil Wars, 1: 1, 65-102. 
 
Elshtain, Jean Bethke (2003): „Just War Against Terror: The Burden of American Power in 
a Violent World“. New York: Basic Books. 
 
Etzersdorfer, Irene (2007): „Krieg: Eine Einführung in die Theorien bewaffneter Konflik-
te“. Wien u.a.: Böhlau Verlag. 
 



XVIII  

Evans, Mark (ed.) (2005): „Just War Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh Uni-
versity Press. 
 
Evans, Mark (2005): Moral Theory and the Idea of a Just War. In: Evans, Mark (ed.): „Just 
War Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh University Press, 1-21.  
 
Fehrenbach, Elisabeth (1989): Die Ideologisierung des Krieges und die Radikalisierung der 
Französischen Revolution. In: Langewiesche, Dieter (Hrsg.): „Revolution und Krieg: Zur 
Dynamik historischen Wandels seit dem 18. Jahrhundert“. Paderborn: Ferninad Schöningh, 
57-66. 
 
Ferdowsi, Mir A. (Hrsg.) (2002): „Internationale Politik im 21. Jahrhundert“. München: 
Wilhelm Fink Verlag. 
 
Ferdowsi, Mir A./Matthies, Volker (Hrsg.) (2003): „Den Frieden gewinnen: Zur Konsoli-
dierung von Friedensprozessen in Nachkriegsgesellschaften“. Bonn: Dietz. 
 
Ferdowsi, Mir A./Matthies, Volker (2003): Kriege, Kriegsbeendigung und Friedenskonso-
lidierung. In: Ferdowsi, Mir A./Matthies, Volker (Hrsg.): „Den Frieden gewinnen: Zur 
Konsolidierung von Friedensprozessen in Nachkriegsgesellschaften“. Bonn: Dietz, 14-40. 
 
Fernández-Santamaria, J.A. (1977): „The State, War and Peace: Spanish Political Thought 
in the Renaissance 1516-1559“. Cambridge u.a.: Cambridge University Press. 
 
Ferris, Elizabeth G. (ed.) (1992): „The Challenge to Intervene: A New Role for The United 
Nations?“. Uppsala: Life and Peace Institute.  
 
Fetscher, Iring/ Münkler, Herfried (Hrsg.) (1985): „Pipers Handbuch der politischen 
Ideen“. III. Band: Neuzeit: Von den Konfessionskriegen bis zur Aufklärung. Mün-
chen/Zürich: Piper. 
 
Fiala, Andrew (2008): „The Just War Myth: The Moral Illusions of War“. Lanham u.a.: 
Rowman & Littlefield Publishers. 
 
Forbes, Ian (ed.) (1993): „Political Theory, International Relations, and the Ethics of Inter-
vention“. Basingstoke u.a.: Macmillan u.a. 
 
Ford, John C. (1970): The Morality of Obliteration Bombing. In: Wasserstrom, Richard A. 
(ed.): „War and Morality“. Belmont: Wadsworth, 15-41. 
 
Forster, Stig/ Mommsen, Wolfgang J./Robinson, Ronald (eds.) (1988): „Bismarck, Europe, 
and Africa: The Berlin African Conference 1884-1885 and the Onset of the Partition“. 
London: German Historical Institute/Oxford University Press. 
 
Fortenbaugh, William W. (2006): „Aristotle’s Practical Side: On his Psychology, Ethics, 
Politics and Rhetoric“. Leiden/Boston: Brill. 
 
Fotion, Nicholas (2005): Applying Just War Theories to Wars Involving Terrorism. In: 
Smit, Wim (ed.): „Just War and Terrorism: The End of the Just War Concept?“. Leu-
ven/Dudley, MA: Peeters, 31-46. 
 



XIX  

Franck, Thomas M. (1970): „Who Killed Article 2(4)? or: Changing Norms Governing the 
Use of Force By States“. In: American Journal of International Law, 64: 4, 809-837. 
 
Freedman, Lawrence (2003): „Prevention, Not Preemption“. In: The Washington Quarter-
ly, 26: 2, 105-114. 
 
Fromkin, David (1975): „The Strategy of Terrorism“. In: Foreign Affairs, 53: 4, 683-689. 
 
Frum, David (2003): „The Right Man: The Surprise Presidency of George W. Bush“. New 
York/Toronto: Random House. 
 
Fuhrmann, Manfred (20004): „Cicero und die römische Republik: Eine Biographie“. Mün-
chen: Piper Verlag. 
 
Gaddis, John Lewis (2005): „Grand Strategy in the Second Term“. In: Foreign Affairs 84: 
1, 2-15.  
 
Gallagher, Thomas (1975): „Assault in Norway: Sabotaging the Nazi Nuclear Bomb“. 
New York: Harcourt Brace Jovanovich. 
 
Gans, Christiane (2006): „Die ECOWAS: Wirtschaftsintegration in Westafrika“. Müns-
ter/Berlin: LIT Verlag. 
 
Gantzel, Klaus Jürgen/Schwinghammer, Torsten (1995): „Die Kriege nach dem Zweiten 
Weltkrieg 1945 bis 1992: Daten und Tendenzen“. Münster: LIT Verlag. 
 
Gareis, Sven Bernhard/Varwick, Johannes (20064): „Die Vereinten Nationen: Aufgaben, 
Instrumente und Reformen“. Opladen/Farmington Hills: Barbara Budrich. 
 
Gareis, Sven Bernhard/Klein, Paul (Hrsg.) (2004): „Handbuch Militär und Sozialwisen-
schaft“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 
 
Geis, Anna (Hrsg.) (2006): „Den Krieg überdenken: Kriegsbegriffe und Kriegstheorien in 
der Kontroverse“. Baden-Baden: Nomos. 
 
Geiss, Imanuel (1990): „Der lange Weg in die Katastrophe: Die Vorgeschichte des Ersten 
Weltkriegs 1815-1914“. München/Zürich: Piper. 
 
Gelzer, Matthias (1969): „Cicero, ein biographischer Versuch“. Wiesbaden: Steiner. 
 
Giessmann, Hans J. (2003): The Dubious Legitimacy of Preventive Military Action against 
Iraq. In: Beestermöller, Gerhard/Little, David (eds.): „Iraq: Threat and response“. Münster 
u.a.: LIT Verlag, 29-39.  
 
Goodin, Robert E./Pettit, Philip (eds.) (2006²): „Contemporary Political Philosophy: An 
Anthology“. Malden, MA u.a.: Blackwell Publishing. 
 
Goodrich, Leland M./Hambro, Edvard/Simons, Anne Patricia (eds.) (19693): „Charter of 
the United Nations: Commentary and Documents“. New York/London: Columbia Univer-
sity Press. 
 



XX  

Göse, Frank (2007): Der Kabinettskrieg. In: Beyrau, Dieter/Hochgeschwender, Micha-
el/Langewiesche, Dieter (Hrsg.): „Formen des Krieges: Von der Antike bis zur Gegen-
wart“. Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh, 121-147. Hier: 123. 
 
Gottlieb, Stuart (ed.) (2010): „Debating Terrorism and Counterterrorism: Conflicting Per-
spectives on Causes, Contexts, and Responses“. Washington, D.C.: CQ Press. 
 
Gow, James (1997): „The Triumph of the Lack of Will: International Diplomacy and the 
Yugoslav War“. London: Hurst. 
 
Green, Leslie C. (1985): „Essays on the modern law of war“. Dobbs Ferry, NY: Transna-
tional Publishers. 
 
Grewe, Wilhelm G. (1984¹): „Epochen der Völkerrechtsgeschichte“. Baden-Baden: No-
mos. 
 
Gross, Emanuel (2003): „The Laws of War Waged Between Democratic States and Terror-
ists Organizations: Real or Illusive?“. In: Florida Journal of International Law, 15: 4, 389-
480.  
 
Guelke, Adrian (1998): „The Age of Terrorism and the International Political System“. 
London/New York: I.B. Tauris Publishers. 
 
Gunaratna, Rohan (2003): „Inside Al Qaeda: Global Network of Terror“. New York: Ber-
kley Books. 
 
Günzel, Klaus (1995): „Der Wiener Kongress: Geschichte und Geschichten eines Weltthe-
aters“. München: Koehler & Amelang. 
 
Guthrie, Charles/Michael Quinlan, Michael (2007): „Just War. The Just War Tradition: 
Ethics in Modern Warfare“. London u.a.: Bloomsbury Publishing. 
 
Haass, Richard N. (1994): „Intervention: The Use of American Military Force in the Post-
Cold War World“. Washington, DC: Carnegie Endowment for International Peace. 
 
Halaçoğlu, Yusuf (2006): „Die Armenierfrage“. Klagenfurt u.a.: Wieser. 
 
Hasenclever, Andreas (2001): „Die Macht der Moral in der internationalen Politik: Militä-
rische Intervention westlicher Staaten in Somalia, Ruanda und Bosnien-Herzegowina“. 
Frankfurt am Main/New York: Campus Verlag 2001. 
 
Haspel, Michael (2006): Die Grenzen des Pazifismus in einer Ethik der internationalen 
Beziehungen“. In: Bleisch, Barbara/Strub, Jean-Daniel (Hrsg.): „Pazifismus: Ideenge-
schichte, Theorie und Praxis“. Bern u.a.: Haupt Verlag, 177-192. 
 
Haspel, Michael (2002): „Friedensethik und Humanitäre Intervention: Der Kosovo-Krieg 
als Herausforderung evangelischer Friedensethik“. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 
Theologie. 
 
Hartigan, Richard Shelly (ed.) (1983): „Lieber’s Code and the Law of War“. Chicago: 
Precedent 1983. 
 



XXI  

Hartigan, Richard Shelly (1966): „Saint Augustine on War and Killing: The Problem of the 
Innocent“. In: Journal of the History of Ideas, 27: 2, 195-204. 
 
Hartigan, Richard Shelly (1982): „The Forgotten Victim: A History of the Civilian“. Chi-
cago: Precedent. 
 
Hehir, Bryan J. (1995): „Intervention: from Theories to Cases“. In: Ethics & International 
Affairs, 9: 1, 1-13.  
 
Heideking, Jürgen/Mauch, Christof (20064): „Geschichte der USA“. Tübingen/Basel: A. 
Francke Verlag. 
 
Held, Virginia (2005): „Legitimate Authority in Non-state Groups Using Violence“. In: 
Journal of Social Philosophy, 36: 2, 175-193. 
 
Henderson, Errol A./Singer, David J. (2002): „‚New Wars’ and Rumors of ‚New Wars’“. 
In: International Interactions, 28: 2, 165-190. 
 
Henke, Christoph (2008): Ein Beitrag zur neueren Lehre vom gerechten Krieg. In: Starck, 
Christian (Hrsg.): „Kann es heute noch ‚gerechte Kriege’ geben?“. Göttingen: Wallstein 
Verlag, 109-157.  
 
Herberg-Rothe, Andreas (2003): „Der Krieg: Geschichte und Gegenwart“. Frankfurt am 
Main/New York: Campus. 
 
Herring, Geoge C. (2008): „From Colony to Superpower: U.S. Foreign Relations since 
1776“. Oxford u.a.: Oxford University Press. 
 
Hidalgo, Oliver (2008): Der „gerechte“ Krieg – ein moralphilosophischer Holzweg. In: 
Starck, Christian (Hrsg.): „Kann es heute noch ‚gerechte Kriege’ geben?“. Göttingen: 
Wallstein Verlag, 67-108. 
 
Hilger, Ewelina (2005): „Präemption und humanitäre Intervention – gerechte Kriege?“. 
Frankfurt am Main u.a.: Peter Lang. 
 
Hilpold, Peter (2006): Der UN-Sicherheitsrat – neue Aufgaben, neue Funktionen. In: Var-
wick, Johannes/Zimmermann, Andreas (Hrsg.): „Die Reform der Vereinten Nationen – 
Bilanz und Perspektiven“. Berlin: Duncker & Humblot, 33-46. 
 
Hinsch, Wilfried/Janssen, Dieter (2006): „Menschenrechte militärisch schützen: Ein Plä-
doyer für humanitäre Intervention“. München: Beck. 
 
Hippler, Jochen (1996). Das langsame Austrocknen des humanitären Interventionismus. In: 
Debiel, Tobias/Nuscheler, Franz (Hrsg.): „Der neue Interventionismus: Humanitäre Einmi-
schung zwischen Anspruch und Wirklichkeit“. Bonn: Dietz, 77-102. 
 
Hobsbawn, Eric J. (1987): „The Age of Empire 1875-1914“. New York: Pantheon Books. 
 
Hochgeschwender, Michael (2007): Kolonialkriege als Experimentierstätten des Vernich-
tungskrieges? In: Beyrau, Dieter/Hochgeschwender, Michael/Langewiesche, Dieter 
(Hrsg.): „Formen des Krieges: Von der Antike bis zur Gegenwart“. Paderborn u.a.: Ferdi-
nand Schöningh, 269-290.  



XXII  

Hochschild, Adam (2000): „Schatten über dem Kongo: Die Geschichte eines der großen, 
fast vergessenen Menschheitsverbrechens“. Stuttgart: Klett-Cotta. 
 
Hoffmann, Stanley (2003): „America Goes Backwards“. In: New York Review of Books, 
50: 10 (June 12). 
 
Hoffman, Bruce (2008): „Terrorismus – der unerklärte Krieg: Neue Gefahren politischer 
Gewalt“. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag. 
 
Holmes, Robert L. (1989): „On War and Morality“. Princeton, NJ: Princeton University 
Press. 
 
Holsti, Kalevi J. (1996): „The State, War and the State of War“. Cambridge u.a.: Cam-
bridge University Press. 
 
Holtmann, Everhard (Hrsg.) (2000³): „Politik-Lexikon“. München/Wien: Oldenbourg Ver-
lag. 
 
Holzgrefe, J.L./Keohane, Robert O. (eds.) (2003): „Humanitarian Intervention: Ethical, 
Legal, and Political Dilemmas“. Cambridge u.a.: Cambridge University Press.  
 
Holzgrefe, J.L. (2003): The humanitarian intervention debate. In: Holzgrefe, J.L./Keohane, 
Robert O. (eds.): „Humanitarian Intervention: Ethical, Legal, and Political Dilemmas“. 
Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 15-52.  
 
Höffe, Otfried (2001): Aristoteles’ Politische Anthropologie. In: Höffe, Otfried (Hrsg.): 
„Politik“. Berlin: Akademie Verlag, 21-36. 
 
Höffe, Otfried (Hrsg.) (2001): „Politik“. Berlin: Akademie Verlag. 
 
Howard, Michael E./Andreopoulos, George J./Shulman, Mark R. (eds.) (1994): „The Laws 
of War: Constraints on Warfare in the Western World“. New Haven/London: Yale Univer-
sity Press. 
 
Huth, Paul K. (1988): „Extended Deterrence and the Prevention of War“. New Haven, CT: 
Yale University Press. 
 
Ignatieff, Michael (2001): „Virtueller Krieg: Kosovo und die Folgen“. Hamburg: Rotbuch 
Verlag. 
 
Independent International Commission on Kosovo (2000): „Kosovo Report: Conflict, In-
ternational Response, Lessons Learned“. Oxford u.a.: Oxford University Press. 
 
Janssen, Dieter/Quante, Michael (Hrsg.) (2003): „Gerechter Krieg: Ideengeschichtliche, 
rechtsphilosophische und ethische Beiträge“. Paderborn: Mentis. 
 
Janssen, Dieter (2004): „Preventive defense and forcible regime change: A normative as-
sessment“. In: Journal of Military Ethics, 3: 2, 105-128. Hier: 106. 
 
Jedin, Hubert (Hrsg.) (1968): „Handbuch der Kirchengeschichte“. Band III: Die mittelal-
terliche Kirche. Zweiter Halbband: Vom kirchlichen Hochmittelalter bis zum Vorabend 
der Reformation. Freiburg u.a.: Herder. 



XXIII  

Johannsen, Margaret (2006): „Der Nahost-Konflikt“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-
wissenschaften. 
 
Johnson, James Turner (1984): „Can Modern War Be Just?“. New Haven u.a.: Yale Uni-
versity Press. 
 
Johnson, Jams Turner (1975): “Ideology, Reason, and the Limitation of War: Religious 
and Secular Concepts 1200-1740“. Princeton, NJ: Princeton University Press. 
  
Johnson, James Turner (1981): „Just War Tradition and the Restraint of War: A Moral and 
Historical Inquiry“. Princeton, NJ: Princeton University Press. 
 
Johnson, James Turner (1999): „Morality & Contemporary Warfare“. New Haven/London: 
Yale University Press. 
 
Justenhoven, Heinz-Gerhard (1991): „Francisco de Vitoria zu Krieg und Frieden“. Köln: 
J.P. Bachem. 
 
Kagan, Donald (1969): „The Outbreak of the Peloponnesian War“. Ithaca/London: Cornell 
University Press. 
 
Kahl, Martin/ Teusch, Ulrich (2004): „Sind die ‚neuen Kriege’ wirklich neu?“. In: Levia-
than, 32: 3, 382-401. 
 
Kaldor, Mary (2007): „Neue und alte Kriege: Organisierte Gewalt im Zeitalter der Globali-
sierung“. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
 
Kaufman, Frederik (2007): Just War Theory and Killing the Innocent. In: Brough, Michael 
W./Lango, John W./Van Der Linden, Harry (eds.): „Rethinking the Just War Theory“. Al-
bany, NY: State University of New York Press, 99-114.  
 
Kaufman, Whitley (2003): „What is the Scope of Civilian Immunity in Wartime?“. In: 
Journal of Military Ethics, 2: 3, 186-194.  
 
Kearley, Timothy G. (1999): „Raising the Caroline“. In: Wisconsin International Law 
Journal, 17: 2, 325-346. 
 
Keen, David (2000): Incentives and Disincentives for Violence. In:  Mats R. Berdal/David 
M. Malone (eds.): „Greed and Grievance: Economic Agendas in Civil Wars“. Boulder u.a.: 
Lynne Rienner u.a., 19-42.  
 
Kegley, Charles W., Jr./Raymond, Gregory A. (2003): „Preventive War and Permissive 
Normative Order“. In: International Studies Perspectives, 4: 4, 385-394.  
 
Keller, Patrick (2008): „Neokonservatismus und amerikanische Außenpolitik: Ideen, Krieg 
und Strategie von Ronald Reagan bis George W. Bush“. Paderborn u.a.: Ferdinand Schö-
ningh. 
 
Olaf Kellerhoff, Olaf (2006): Afghanistan (Antiregimekrieg). In: Wolfgang Schreiber 
(Hrsg.): „Das Kriegsgeschehen 2005. Daten und Tendenzen der Kriege und bewaffneten 
Konflikte“. Arbeitsgemeinschaft Kriegsursachenforschung (AKUF). Wiesbaden: VS Ver-
lag für Sozialwissenschaften, 114-118. 



XXIV  

Kennan, George F. (1985/1986): „Morality and Foreign Policy“. In: Foreign Policy 64: 2, 
205-218. 
 
Kersting, Wolfgang (Hrsg.) (1996): „Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und 
Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates“. Berlin: Akademie Verlag. 
 
Kersting, Wolfgang (1996): Vertrag, Souveränität, Repräsentation. Zu den Kapiteln 17 bis 
22 des Leviathan. In: Kersting, Wolfgang (Hrsg.): „Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, 
Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates“. Berlin: Akademie Verlag, 
211-233.  
 
Kimminich, Otto (1980): Der gerechte Krieg im Spiegel des Völkerrechts. In: Steinweg, 
Reiner (Redaktion): „Der gerechte Krieg: Christentum, Islam, Marxismus“. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 
 
Kimminich, Otto (19976): „Einführung in das Völkerrecht“. Tübingen/Basel: A. Francke 
Verlag. 
 
Kirby, Maurice/Capey, Rebecca (1997): „The area bombing of Germany in World War II: 
an operational research perspective“. In: Journal of the Operational Research Society, 48: 
7, 661-677. 
 
Kleemeier, Ulrike (2002): „Grundfragen einer philosophischen Theorie des Krieges: Platon 
– Hobbes – Clausewitz“. Berlin: Akademie Verlag 2002. 
 
Kleemeier, Ulrike (2003): Krieg, Recht, Gerechtigkeit – Eine ideengeschichtliche Skizze. 
In: Janssen, Dieter/Quante, Michael (Hrsg.): „Gerechter Krieg: Ideengeschichtliche, 
rechtsphilosophische und ethische Beiträge“. Paderborn: Mentis, 11-28.  
 
Klein, Thoralf/Schumacher, Frank (Hrsg.) (2006): „Kolonialkriege: Militärische Gewalt im 
Zeichen des Imperialismus“. Hamburg: Hamburger Edition, 14-44. 
 
Klemp, Ludgera/Poeschke, Roman (2005): „Good Governance gegen Armut und Staats-
versagen“. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 28-29, 18-25.  
 
Koch, Lena (2006): Kolumbien (FARC). In: Schreiber, Wolfgang (Hrsg.): „Das Kriegsge-
schehen 2005. Daten und Tendenzen der Kriege und bewaffneten Konflikte“. Arbeitsge-
meinschaft Kriegsursachenforschung (AKUF). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften, 239-243. 
 
Koontz, Theodore J. (1997): „Noncombatant Immunity in Michael Walzer’s Just and Un-
just Wars“. In: Ethics & International Affairs, 11: 1, 55-82.  
 
Krause, Skadi (2008): Gerechte Kriege, ungerechte Feinde – Die Theorie des gerechten 
Krieges und ihre moralischen Implikationen. In: Münkler, Herfried/Malowitz, Karsten 
(Hrsg.): „Humanitäre Intervention: Ein Instrument außenpolitischer Konfliktbearbeitung. 
Grundlagen und Diskussion“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 113-142.  
 
Kruke, Anja (Hrsg.) (2009): „Dekolonisation: Prozesse und Verflechtungen 1945-1990“. 
Bonn: Dietz. 
 



XXV  

Kunde, Martin (2007): „Der Präventivkrieg: Geschichtliche Entwicklung und gegenwärti-
ge Bedeutung“. Frankfurt am Main: Peter Lang. 
 
Lacina, Bethany/Gleditsch, Nils Petter (2005): „Monitoring Trends in Global Combat: A 
new Dataset of Battle Deaths“. In: European Journal of Population, 21: 2-3, 145-166.  
 
Langan, John (2003): Is Attacking Iraq a Good Idea?. In: Beestermöller, Gerhard/Little, 
David (eds.): „Iraq: Threat and response“. Münster u.a.: LIT Verlag, 41-47. 
 
Langewiesche, Dieter (2000): „Nation, Nationalismus, Nationalstaat in Deutschland und 
Europa“. München: C.H. Beck. 
 
Langewiesche, Dieter (Hrsg.) (1989): „Revolution und Krieg: Zur Dynamik historischen 
Wandels seit dem 18. Jahrhundert“. Paderborn: Ferninad Schöningh. 
 
Laquer, Walter (2001): „Die globale Bedrohung: Neue Gefahren des Terrorismus“. Mün-
chen: Econ Taschenbuch. 
 
Laqueur, Walter (ed.) (1969): „The Israel-Arab Reader: A Documentary History of the 
Middle East Conflict“. London: Weidenfeld and Nicolson. 
 
Lee, Steven P. (ed.) (2007): „Intervention, Terrorism, and Torture: Contemporary Chal-
lenges to Just War Theory“. Dordrecht: Springer. 
 
Lee, Steven P. (2007): Preventive Intervention. In: Lee, Steven P. (ed.): „Intervention, Ter-
rorism, and Torture: Contemporary Challenges to Just War Theory“. Dordrecht: Springer, 
119-133. 
 
Leifer, Michael (1993): Vietnam’s Intervention in Kampuchea; The Rights of State versus 
the Rights of People. In: Forbes, Ian (ed.): „Political Theory, International Relations, and 
the Ethics of Intervention“. Basingstoke u.a.: Macmillan u.a., 145-156.  
 
Lienemann, Wolfgang (1982): „Gewalt und Gewaltverzicht: Studien zur abendländischen 
Vorgeschichte der gegenwärtigen Wahrnehmung von Gewalt“. München: Kaiser. 
 
Liese, Andrea (1998): Peacekeeping. In: Nohlen Dieter/Schultze, Rainer-
Olaf/Schüttemeyer, Suzanne S. (Hrsg.): „Lexikon der Politik“. Band 7. München: C.H. 
Beck, 474-475.  
 
Lipton, David (1984): „Book Review of Joseph W. Bedersky: ‚Carl Schmitt: Theorist for 
the Reich’“. In: The American Historical Review, 89: 1, 152-153. 
 
Litwak, Robert S. (2000): „Rogue States and US Foreign Policy: Containment After the 
Cold War“. Washington, DC: Woodrow Wilson Center Press. 
 
Litwak, Robert S. (2002): „The New Calculus of Pre-Emption“. In: Survival, 44: 4, 53-79. 
 
Llanque, Marcus (1990): Ein Träger des Politischen nach dem Ende der Staatlichkeit: Der 
Partisan in Carl Schmitts politischer Theorie. In: Münkler, Herfried (Hrsg.): „Der Partisan. 
Theorie, Strategie, Gestalt“. Opladen: Westdeutscher Verlag, 61-80. 
 



XXVI  

Llanque, Markus (2008): „Politische Ideengeschichte – Ein Gewebe politischer Diskurse“. 
München/Wien: Oldenbourg Verlag. 
 
Luban, David (1980): „Just War and Human Rights“. In: Philosophy & Public Affairs, 9: 
2, 160-181. 
 
Luban, David (2004): „Preventive War“. In: Philosophy & Public Affairs 32: 3, 207-248. 
 
Lucas, George R., Jr. (2003): „The Role of the ‚International Community’ in Just War Tra-
dition – Confronting the Challenges of Humanitarian Intervention and Preemptive War“. 
In: Journal of Military Ethics, 2: 2, 122-144. 
 
Lutz, Dieter S. (Hrsg.) (2002): „Der Kosovo-Krieg: Rechtliche und Rechtsethische Aspek-
te“. Baden-Baden: Nomos. 
 
Maier, Hans/Rausch, Heinz/Denzer, Horst (Hrsg.) (19866): „Die Klassiker des politischen 
Denkens“. I. Band: Von Plato bis Hobbes. München: C.H. Beck. 
 
Malcolm, Noel (2002): „Aspects of Hobbes“. Oxford/New York: Oxford University Press. 
 
Malcolm, Noel (2002): Hobbes’s Theory of International Relations. In: Malcolm, Noel: 
„Aspects of Hobbes“. Oxford/New York: Oxford University Press. 432-456. 
 
Malthaner, Stefan (2005): Terroristische Bewegungen und ihre Bezugsgruppen. Anvisierte 
Sympathisanten und tatsächliche Unterstützer. In: Waldmann, Peter (Hrsg.): „Determinan-
ten des Terrorismus“. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 85-138. 
 
Mann, James (2004): „The Rise of the Vulcans: The History of Bush’s War Cabinet“. New 
York, NY u.a.: Penguin Books. 
 
Martin, Susan B. (2010): The threat is overblown. In: Gottlieb, Stuart (ed.): „Debating Ter-
rorism and Counterterrorism: Conflicting Perspectives on Causes, Contexts, and Respons-
es“. Washington, D.C.: CQ Press, 180-200. 
 
Matz, Ulrich (19866): Vitoria. In: Maier, Hans/Rausch, Heinz/Denzer, Horst (Hrsg.): „Die 
Klassiker des politischen Denkens“. I. Band: Von Plato bis Hobbes. München: C.H. Beck, 
216-228. 
 
Mavrodes, George I. (1975): „Conventions and the Morality of War“. In: Philosophy & 
Public Affairs, 4: 2, 117-131.  
 
May, Larry (2007): Humanity, Prisoners of War, and Torture. In: Steven P. Lee (ed.): „In-
tervention, Terrorism, and Torture: Contemporary Challenges to Just War Theory“. Dor-
drecht: Springer, 221-234.  
 
Mayall, James/Lyons, Gene Martin (eds.) (2003): „International Human Rights in the 21st 
Century: Protecting the Rights of Groups“. Lanham u.a.: Rowman & Littlefield Publishers. 
 
Mayer, Peter (2005): „Die Lehre vom gerechten Krieg – obsolet oder unverzichtbar?“. In: 
Arbeitspapier des Instituts für Interkulturelle und Internationale Studien Nr. 31, 3-41.  
 



XXVII  

Melvern, Linda (2000): „A People Betrayed: The Role of the West in Rwanda’s Geno-
cide“. London / New York: Zed Books. 
 
Merker, Barbara (2003): Die Theorie des gerechten Krieges und das Problem der Rechtfer-
tigung von Gewalt. In: Janssen, Dieter/Quante, Michael (Hrsg.): „Gerechter Krieg: Ideen-
geschichtliche, rechtsphilosophische und ethische Beiträge“. Paderborn: Mentis, 29-43. 
 
Messelken, Daniel (2008): Kann es heute noch „gerechte Kriege“ geben?. In: Starck, 
Christian (Hrsg.): „Kann es heute noch ‚gerechte Kriege’ geben?“. Göttingen: Wallstein 
Verlag, 20-66.  
 
McMahan, Jeff (2006): „On the Moral Equality of Combatants“. In: The Journal of Politi-
cal Philosophy, 14: 4, 377–393. 
 
McMahan, Jeff (2004): „The Ethics of Killing in War“. In: Ethics, 114: 4, 693-733. 
 
Meyer, Hans (1961²): „Thomas von Aquin: Sein System und seine geistesgeschichtliche 
Stellung“. Paderborn: Ferdinand Schöningh. 
 
Miller, Richard B. (2002): „Aquinas and the Presumption against Killing and War“. In: 
The Journal of Religion 82: 2, 173-204.   
 
Miller, Fred D., Jr. (2001): Sovereignty and Political Rights (III 10-13). In: Höffe, Otfried 
(Hrsg.): „Politik“. Berlin: Akademie Verlag, 107-120.  
 
Milne, Alan J. (1986): „Human Rights and Human Diversity: An Essay in the Philosophy 
of Human Rights“. Albany: State University of New York Press 1986. 
 
Mommsen, Wolfgang J. (1979): „Der europäische Imperialismus: Aufsätze und Abhand-
lungen“. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 
 
Montaldi, Daniel F. (1986): „A Defense of St. Thomas and the Principle of Double Effect“. 
In: The Journal of Religious Ethics, 14: 2, 296-332. 
 
Moore, John Norton (1995): Low-Intensity Conflict and The International Legal System. 
In: Coll, Alberto R./Ord, James S./Rose, Stephen A. (eds.): „Legal and Moral Constraints 
on Low-Intensity Conflict“. Newport, RI: Naval War College, 25-41. 
 
Morgenthau, Hans J. (1967): „To Intervene or Not To Intervene“. In: Foreign Affairs 45: 3, 
425-436. 
 
Münkler, Herfried (Hrsg.) (1990): „Der Partisan. Theorie, Strategie, Gestalt“. Opladen: 
Westdeutscher Verlag. 
 
Münkler, Herfried (2006): „Der Wandel des Krieges: Von der Symmetrie zur Asymmet-
rie“. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 
 
Münkler, Herfried (1990): Die Gestalt des Partisanen. Herkunft und Zukunft. In: Münkler, 
Herfried (Hrsg.): „Der Partisan. Theorie, Strategie, Gestalt“. Opladen: Westdeutscher Ver-
lag, 14-41. 
 



XXVIII  

Münkler, Herfried (2005²): „Die neuen Kriege“. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschen-
buch-Verlag. 
 
Münkler, Herfried (2006): Was ist neu an den neuen Kriegen? – Eine Erwiderung auf die 
Kritiker. In: Geis, Anna (Hrsg.): „Den Krieg überdenken. Kriegsbegriffe und Kriegstheo-
rien in der Kontroverse“. Baden-Baden: Nomos, 133-150. 
 
Münkler, Herfried (2008): Humanitäre militärische Intervention. Eine politikwissenschaft-
liche Evaluation. In: Münkler, Herfried/Malowitz, Karsten (Hrsg.): „Humanitäre Interven-
tion: Ein Instrument außenpolitischer Konfliktbearbeitung. Grundlagen und Diskussion“. 
Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften, 89-112. 
 
Münkler, Herfried/Malowitz, Karsten (Hrsg.) (2008): „Humanitäre Intervention: Ein In-
strument außenpolitischer Konfliktbearbeitung. Grundlagen und Diskussion“. Wiesbaden: 
VS Verlag für Sozialwissenschaften 
 
Murnion, William E. (2007): A Postmodern View of Just War. In: Lee, Steven P. (ed.): 
„Intervention, Terrorism, and Torture: Contemporary Challenges to Just War Theory“. 
Dordrecht: Springer, 23-40.  
 
Nachtwei, Winfried (2006): Pazifismus zwischen Ideal und politischer Realität. In: Blei-
sch, Barbara/Strub, Jean-Daniel (Hrsg.): „Pazifismus: Ideengeschichte, Theorie und Pra-
xis“. Bern u.a.: Haupt Verlag, 303-318. 
 
Nardin, Terry (1983): „Law, Morality, and the Relations of States“. Princeton, NJ: Prince-
ton University Press 1983 
 
Nathanson, Stephen (2007): Terrorism and the Ethics of War. In: Lee, Steven P. (ed.): „In-
tervention, Terrorism, and Torture: Contemporary Challenges to Just War Theory“. Dor-
drecht: Springer, 171-186. 
 
Nichols, Thomas N. (2008): „Eve of Destruction: The Coming Age of Preventive War“. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 
 
Newman, Edward (2004): „The ‚New Wars’ Debate: A Historical Perspective is Needed“. 
In: Security Dialogue, 35: 2, 173-189.  
 
Nolte, Georg (1999): „Eingreifen auf Einladung: Zur völkerrechtlichen Zulässigkeit des 
Einsatzes fremder Truppen im internen Konflikt auf Einladung der Regierung“. Berlin u.a.: 
Springer. 
 
Northedge, Frederick S. (1986): „The League of Nations: Its Life and Times 1920-1946“. 
New York: Holmes & Meier. 
 
Nussbaum, Arthur (1960): „Geschichte des Völkerrechts in gedrängter Darstellung“. Mün-
chen: Beck. 
 
O’Brien, William (1981): „The Conduct of Just and Limited War“. New York: Praeger. 
 
Odysseos, Louiza/Petito, Fabio (eds.) (2008): „The International Political Thought of Carl 
Schmitt: Terror, liberal war and the crisis of global order“. London/New York: Routledge. 
 



XXIX  

O’Driscoll, Cian (2008): „The Renegotiation of the Just War Tradition and the Right to 
War in the Twenty-First Century“. Hampshire/New York: Palgrave Macmillan. 
 
Oeter, Stefan (2008): Humanitäre Intervention und die Grenzen des völkerrechtlichen Ge-
waltverbots – Wen oder was schützt das Völkerrecht: Staatliche Souveränität, kollektive 
Selbstbestimmung oder individuelle Autonomie. In: Münkler, Herfried/Malowitz, Karsten 
(Hrsg.): „Humanitäre Intervention: Ein Instrument außenpolitischer Konfliktbearbeitung. 
Grundlagen und Diskussion“. Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften, 29-64. 
  
Opitz, Peter J. (2002): Kollektive Sicherheit. In: Ferdowsi, Mir A. (Hrsg.): „Internationale 
Politik im 21. Jahrhundert“. München: Wilhelm Fink Verlag, 53-79. 
 
Orend, Brian (2001): „Just and Lawful Conduct in War: Reflection on Michael Walzer“. 
In: Law and Philosophy, 20: 1, 1-20.  
 
Orend, Brian (2002): „Justice after War“. In: Ethics & International Affairs, 16: 1, 43-56. 
 
Osterhammel, Jürgen (1995): „Kolonialismus: Geschichte-Formen-Folgen“. München: 
C.H. Beck. 
 
Ottmann, Henning (2001): „Geschichte des politischen Denkens: von den Anfängen bis auf 
unsere Zeit“. Band 1: Die Griechen. Teilband 2: Von Platon bis zum Hellenismus. Stutt-
gart/Weimar: Metzler. 
 
Ottmann, Henning (2006): „Geschichte des politischen Denkens: von den Anfängen bis auf 
unsere Zeit“. Band 3: Die Neuzeit. Teilband 1: Von Machiavelli bis zu den großen Revolu-
tionen. Stuttgart/Weimar: Metzler. 
 
Ottmann, Henning (2008):  „Geschichte des politischen Denkens: von den Anfängen bis 
auf unsere Zeit“. Band 3: Die Neuzeit. Teilband 2: Das Zeitalter der Revolutionen. Stutt-
gart/Weimar: Metzler. 
 
Owen, David (1995): „Balkan Odyssey“. New York u.a.: Harcourt Brace. 
 
Paech, Norman/Stuby Gerhard (1994): „Machtpolitik und Völkerrecht in den internationa-
len Beziehungen“. Baden-Baden: Nomos. 
 
Pape, Matthias (1997): „Humanitäre Intervention: Zur Bedeutung der Menschenrechte in 
den Vereinten Nationen“. Baden-Baden: Nomos. 
 
Paris, Roland (2004): „At War’s End: Building Peace After Civil Conflict“. New York: 
Cambridge University Press. 
 
Parker, Geoffrey (1994): Early Modern Europe. In: Howard, Michael E./Andreopoulos, 
George J./Shulman, Mark R. (eds.): „The Laws of War: Constraints on Warfare in the 
Western World“. New Haven/London: Yale University Press, 40-58.  
 
Patterson, Eric (2007): Jus Post Bellum and International Conflict: Order, Justice and Rec-
onciliation. In: Brough, Michael W./Lango, John W./Van Der Linden, Harry (eds.): „Re-
thinking the Just War Tradition“. Albany, NY: State University of New York Press, 35-52. 
 



XXX  

Pattison, James (2010): „Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect. Who 
Should Intervene“. Oxford: Oxford University Press. 
 
Pfannkuche, Walter (2002): „Supranationale Gerechtigkeit“. In: Zeitschrift für philosophi-
sche Forschung, 56: 1, 132-145. 
 
Pfeil, Alfred (1976): „Der Völkerbund: Literaturbericht und kritische Darstellung seiner 
Geschichte“. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
 
Planert, Ute (2007): Die Kriege der Französischen Revolution und Napoleons. Beginn ei-
ner neuen Ära der europäischen Kriegsgeschichte oder Weiterwirken der Vergangenheit? 
In: Beyrau, Dieter/ Hochgeschwender, Michael/ Langewiesche, Dieter (Hrsg.): „Formen 
des Krieges: Von der Antike bis zur Gegenwart“. Paderborn u.a.: Ferdinand Schöningh, 
149-162. Hier: 153 
 
Pöschl, Viktor (1962²): „Römischer Staat und griechisches Staatsdenken bei Cicero: Unter-
suchungen zu Ciceros Schrift de re publica“. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft. 
 
Power, Samantha (2002): „‚A Problem form Hell’: America and the Age of Genocide“. 
New York: Basic Books. 
 
Pradetto, August (2004): Neue Kriege. In: Gareis, Sven Bernhard/Klein, Paul (Hrsg.): 
„Handbuch Militär und Sozialwisenschaft“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten, 192-202. 
 
Prunier, Gérard (2007): „Darfur: Der ‚uneindeutige’ Genozid“. Hamburg: Hamburger Edi-
tion.  
 
Quinn, Warren S. (1989): „Actions, Intentions, and Consequences: The Doctrine of Double 
Effect“. In: Philosophy & Public Affairs, 18: 4, 334-351. 
 
Rahner, Hugo (1961): „Kirche und Staat im frühen Christentum: Dokumente aus acht 
Jahrhunderten und ihre Deutung“. München: Kösel-Verlag KG. 
 
Ramsey, Paul (1961): „War And The Christian Conscience/How shall Modern War be 
Conducted Justly?“. Durham: Duke University Press. 
 
Randelzhofer, Albrecht (2000²): Article 51. In: Simma, Bruno (ed.): „The Charter of the 
United States: A Commentary“. Volume I. München: C.H. Beck, 788-806. 
 
Rawls, John (2002): „Das Recht der Völker“. Berlin/New York: Walter de Gruyter. 
 
Reeves, Eric (Fall 2008): „Refusing to Save Darfur“. In: Dissent, 22-25. 
 
Regan, Richard J. (1996): „Just War: Principles and Cases“. Washington, D.C.: The Catho-
lic University of America Press. 
 
Regout, Robert W.H.: „La doctrine de la guerre juste de Saint Augustin à nos jours“. Paris: 
Pedone 1934. 
 



XXXI  

Reno, William (1998): „Warlord Politics and African States“.  Boulder/London: Lynne 
Rienner Publishers. 
 
Rieger, Günter (2004²): Selbstbestimmungsrecht. In: Dieter Nohlen/Rainer-Olaf Schultze 
(Hrsg.): „Lexikon der Politikwissenschaft“. Band 2 N-Z. München: C.H. Beck, 2004², 882. 
 
Rigby, Andrew (2005): Forgiveness and Reconciliation in Jus Post Bellum. In: Evans, 
Mark (ed.): „Just War Theory: A Reappraisal“. Edinburgh: Edinburgh University Press, 
177-200.  
 
Rittberger, Volker/Baumgärtner, Heiko (2006): Die Reform des Weltsicherheitsrats – 
Stand und Perspektiven. In: Varwick, Johannes/Zimmermann, Andreas (Hrsg.): „Die Re-
form der Vereinten Nationen – Bilanz und Perspektiven“. Berlin: Duncker & Humblot, 37-
466.  
 
Roberts, Adam (1993): „Humanitarian War: Military Intervention and Human Rights“. In: 
International Affairs, 69: 3, 429-449. 
 
Roberts, Adam (2002): „The So-Called ‚Right’ of Humanitarian Intervention“. In: Year-
book of International Humanitarian Law 2000, Vol. 3. The Hague: T.M.C. Asser Press. 
 
Roberts, Adam (2004): The United Nations and Humanitarian Intervention. In: Welsh, 
Jennifer M. (ed.): „Humanitarian Intervention and International Relations“. Oxford u.a.: 
Oxford University Press, 71-97. 
 
Rocheleau, Jordy (2007): Preventive War and Lawful Constraints on the Use of Force: An 
Argument against International Vigilantism. In: Brough, Michael W./Lango, John W./Van 
Der Linden, Harry (eds.): „Rethinking the Just War Tradition“. Albany, NY: State Univer-
sity of New York Press, 183-204. 
 
Rotberg, Robert I. (1996): „Clinton Was Right“. In: Foreign Policy, 102, 135-141.  
 
Rotberg, Robert I. (2004): The Failure and Collapse of Nation States: Breakdown, Preven-
tion, and Repair. In: Rotberg, Robert I. (ed.): „When States Fail: Causes and Consequenc-
es“. Princeton u.a.: Princeton University Press, 1-50. 
 
Rotberg, Robert I. (ed.) (2004): „When States Fail: Causes and Consequences“. Princeton 
u.a.: Princeton University Press, 1-50. 
 
Rothenberg, Gunther (1994): The Age of Napoleon. In: Howard, Michael 
E./Andreopoulos, George J./Shulman, Mark R. (eds.): „The Laws of War: Constraints on 
Warfare in the Western World“. New Haven/London: Yale University Press, 86-97.  
 
Ruf, Werner (Hrsg.) (2003): „Politische Ökonomie der Gewalt: Staatszerfall und die Priva-
tisierung von Gewalt und Krieg“. Opladen: Leske +Budrich. 
 
Russell, Frederick H. (1977²): „The Just War in the Middle Ages“. Cambridge: Cambridge 
University Press. 
 
Sautter, Udo (20067): „Geschichte der Vereinigten Staaten von Amerika“. Stuttgart: Alfred 
Kröner Verlag. 



XXXII  

Schambeck, Herbert/Widder, Helmut/Bergmann, Marcus (Hrsg.) (1993): „Dokumente zur 
Geschichte der Vereinigten Staaten von Amerika“. Berlin: Duncker & Humblot. 
 
Schlichte, Klaus (2003): Profiteure und Verlierer von Bürgerkriegen: Die soziale Ökono-
mie der Gewalt. In: Ruf, Werner (Hrsg.): „Politische Ökonomie der Gewalt: Staatszerfall 
und die Privatisierung von Gewalt und Krieg“. Opladen: Leske +Budrich, 124-143.  
 
Schlichte, Klaus (2008): „Staatszerfall“ und die Dilemmata der intervenierenden Demokra-
tie. In: Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Garry S. (Hrsg.): „Bedrohungen der De-
mokratie“. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 136-151. 
 
Schmid, Alex P./Jongman, Albert J. (2008³): „Political Terrorism: A New Guide to Actors, 
Authors, Concepts, Data Bases, Theories, & Literature“. New Brunswick, NJ/London: 
Transaction Publishers. 
 
Schmidt, Gustav (1989): „Der europäische Imperialismus“. München: R. Oldenbourg. 
 
Schmitt, Carl (1992³): „Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung zum Begriff des Poli-
tischen“. Berlin: Duncker & Humblot. 
 
Schmücker, Reinhold (2000): „Gibt es einen gerechten Krieg?“. In: Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie, 48: 2, 319-340. 
 
Schneider, Martin (2004): „Das Weltbild des 17. Jahrhunderts: Philosophisches Denken 
zwischen Reformation und Aufklärung“. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
 
Schneckener, Ulrich (2003): Bosnien-Herzegovina: der aufgezwungene Frieden. In: 
Ferdowsi, Mir A./Matthies, Volker (Hrsg.): „Den Frieden gewinnen: Zur Konsolidierung 
von Friedensprozessen in Nachkriegsgesellschaften“. Bonn: Dietz, 42-69.  
 
Schneckener, Ulrich (Hrsg.) (2006): „Fragile Staatlichkeit: ‚States at Risk’ zwischen Stabi-
lität und Scheitern“. Baden-Baden: Nomos. 
 
Schneckener, Ulrich (2006): States at Risk. Zur Analyse fragiler Staatlichkeit. In: Schne-
ckener, Ulrich (Hrsg.): „Fragile Staatlichkeit: ‚States at Risk’ zwischen Stabilität und 
Scheitern“. Baden-Baden: Nomos, 9-42. 
 
Schneckener, Ulrich (2006): „Transnationaler Terrorismus: Charakter und Hintergründe 
des ‚neuen’ Terrorismus“. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
 
Schneider, Martin (2004): „Das Weltbild des 17. Jahrhunderts: Philosophisches Denken 
zwischen Reformation und Aufklärung“. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
 
Schöllgen, Gregor (1994³): „Das Zeitalter des Imperialismus“. München: R. Oldenbourg 
Verlag. 
 
Schreiber, Wolfgang (Hrsg.) (2006): „Das Kriegsgeschehen 2005. Daten und Tendenzen 
der Kriege und bewaffneten Konflikte“. Arbeitsgemeinschaft Kriegsursachenforschung 
(AKUF). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 
 



XXXIII  

Schreiner, Klaus (1990): Toleranz. In: Brunner, Otto/Conze, Werner/Koselleck, Reinhart: 
„Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in 
Deutschland“. Band 6. Stuttgart: Klett-Cotta, 445-605. 
 
Schubert, Frank (2009): Die kolonialen Wurzeln nachkolonialer Gewalt. Die Entstehung 
von Martial Tribes und politischer Ethnizität in Uganda. In: Kruke, Anja (Hrsg.): „Dekolo-
nisation: Prozesse und Verflechtungen 1945-1990“. Bonn: Dietz, 275-294. 
 
Schuerkens, Ulrike (2009): „Geschichte Afrikas: Eine Einführung“. Köln u.a.: Böhlau Ver-
lag. 
 
Schulze, Jan-Andres (2005): „Der Irak-Krieg 2003 im Lichte der Wiederkehr des gerech-
ten Krieges“. Berlin: Duncker & Humblot. 
 
Scott, James Brown (2008): „The Spanish Origin of Internatinal Law: Francisco de Vitoria 
and his Law of Nations“. Union, NJ: Lawbook Exchange. 
 
Seebohm, Sergius (2008): „Neue Kriege, schwache Staaten und die humanitäre Interventi-
on: Konzepte und Perspektiven“. Saarbrücken: VDM Verlag Dr. Müller. 
 
Seidelmann, Reimund (200811): Souveränität. In: Woyke, Richard (Hrsg.): „Handwörter-
buch Internationale Politik“. Barbara Budrich: Opladen/Farmington Hills, 467-473. 
 
Selis, Claude (2005): Conditions for the Just War in a Time of New Conflicts. In: Smit, 
Wim (ed.): „Just War and Terrorism. The End of the Just War Concept?“. Leuven/Dudley, 
MA: Peeters, 81-106. 
 
Shaw, Martin (2007): „What is Genocide“. Cambridge/Malden, MA: Polity Press. 
 
Shields, Christopher (2007): „Aristotle“. London/New York: Routledge.  
 
Shue, Henry (1996²): „Basic Rights: Subsistence, Affluence, and US Foreign Policy“. 
Princeton, NY: Princeton University Press. 
 
Simma, Bruno (ed.) (2000²): „The Charter of the United States: A Commentary“. Volume 
I. München: C.H. Beck, 788-806. 
 
Simon, Annette (2005): „UN-Schutzzonen – Ein Schutzinstrument für verfolgte Personen? 
Eine Analyse anhand der internationalen Schutzzonen im Irak, in Ruanda und in Bosnien-
Herzegowina mit besonderem Blick auf die auf die schweren Menschenrechtsverletzungen 
in der safe area Srebrenica“. Berlin u.a.: Springer. 
 
Slomp, Gabriella (2005): „The Theory of the Partisan: Carl Schmitt’s Neglected Legacy“. 
In: History of Political Thought, 26: 3, 502-519. 
 
Smit, Wim (ed.) (2005): „Just War and Terrorism: The End of the Just War Concept?“. 
Leuven/Dudley, MA: Peeters. 
 
Smit, Wim (2005): Beyond Paralysing fear and Blind Violence. Terrorism, Counter-
Terrorism and the Violation of Human and Civil Rights. In: Smit, Wim (ed.): „Just War 
and Terrorism: The End of the Just War Concept?“. Leuven/Dudley, MA: Peeters, 107-
164. 



XXXIV  

Snauwaert, Dale T. (2004): „The Bush Doctrine and Just War Theory“. In: The Online 
Journal of Peace and Conflict Resolution, 6: 1, 121-135. 
 
Snow, Donald (1996): „Uncivil Wars: International Security and the New Internal Con-
flicts“. Boulder u.a.: Rienner. 
 
Stacy, Helen (2007): Humanitarian Intervention and Relational Sovereignty. In: Lee, Ste-
ven P. (ed.): „Intervention, Terrorism, and Torture: Contemporary Challenges to Just War 
Theory“. Dordrecht: Springer, 89-104. 
 
Starck, Christian (Hrsg.) (2008): „Kann es heute noch ‚gerechte Kriege’ geben?“. Göttin-
gen: Wallstein Verlag. 
 
Steinweg, Reiner (Redaktion) (1980): „Der gerechte Krieg: Christentum, Islam, Marxis-
mus“. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
 
Stöver, Bernd (2007): „Der Kalte Krieg 1947-1991: Geschichte eines radikalen Zeitalters“. 
München: C.H. Beck. 
 
Stratmann, Franziskus Maria (1924): „Weltkirche und Weltfriede: Katholische Gedanken 
zum Kriegs- und Friedensproblem“. Augsburg: Haas & Grabherr. 
 
Swatek-Evenstein, Mark (2008): „Geschichte der ‚Humanitären Intervention’“. Baden-
Baden: Nomos. 
 
Sweeney, John (1996): „Stuck in Haiti“. In: Foreign Policy, 102, 142-151. 
 
Tanter, Raymond (1999): „Rogue Regimes: Terrorism and Proliferation“. New York: St. 
Martin’s Griffin. 
 
Taft, William H. IV/Buchwald, Todd F. (2003): „Preemption, Iraq, and International Law“. 
In: The American Journal of International Law, 97: 3, 557-563. 
 
Taylor, Terence (2004): „The End of Imminence“. In: Washington Quarterly, 27: 4, 57-72.  
 
Ternon, Yves (1981): „Tabu Armenien: Geschichte eines Völkermords“. Frankfurt am 
Main u.a.: Ullstein. 
 
Tesón, Fernando R. (2003): The liberal case for humanitarian intervention. In: Holzgrefe, 
J.L./ Keohane, Robert O. (eds.): „Humanitarian Intervention: Ethical, Legal, and Political 
Dilemmas“. Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 93-129.  
 
Tesón, Fernando R. (2005³): „Humanitarian Intervention: An Inquiry into Law and Morali-
ty“. Ardsley, NY: Transnational Publishers. 
 
Todorov, Tzvetan (1985): „Die Eroberung Amerikas: Das Problem der Anderen“. Frank-
furt am Main: Suhrkamp. 
 
Torrell, Jean-Pierre (1995): „Magister Thomas: Leben und Werk des Thomas von Aquin“. 
Freiburg u.a.: Herder. 
 



XXXV  

Trotha, Trutz von (2000): „Die Zukunft liegt in Afrika. Vom Zerfall des Staates, von der 
Vorherrschaft der konzentrischen Ordnung und vom Aufstieg der Parastaatlichkeit“. In: 
Leviathan 28: 2, 253-279. 
 
Tucker, Robert W. (1978): „The Just War: A Study in Contemporary American Doctrine“. 
Westport: Greenwood Press. 
 
Tugendhat, Ernst (1985): „Rationalität und Moral in der Friedensbewegung: Formen des 
Pazifismus“. Berlin: Arbeitskreis Atomwaffenfreies Europa. 
 
Ulmen, Gary L. (2008): Partisan warfare, terrorism and the problem of a new nomos of the 
earth. In: Odysseos, Louiza/Petito, Fabio (eds.): „The International Political Thought of 
Carl Schmitt: Terror, liberal war and the crisis of global order“. London/New York: 
Routledge, 97-106. 
 
Utgoff, Victor A. (ed.) (2000): „The Coming Crisis: Nuclear Proliferation, US Interests, 
and World Order“. Cambridge, MA/London: MIT Press. 
 
Valls, Andrew (ed.) (2000): „Ethics in International Affairs: Theories and Cases“. Lanham 
u.a.: Rowman & Littlefield Publishers. 
 
Varwick, Johannes/Zimmermann, Andreas (Hrsg.) (2006): „Die Reform der Vereinten 
Nationen – Bilanz und Perspektiven“. Berlin: Duncker & Humblot. 
 
Verwey, Wil D. (1992): Legality of Humanitarian Intervention after the Cold War. In: Fer-
ris, Elizabeth G. (ed.): „The Challenge to Intervene: A New Role for The United Na-
tions?“.  Uppsala: Life and Peace Institute, 113-122. 
 
Vincent, R.J. (1990): Grotius, Human Rights, and Intervention. In: Bull, Hedley/ Kings-
bury, Benedict/Roberts, Adam (eds.): „Hugo Grotius and International Relations“. Oxford: 
Clarendon Press,  241-256. 
 
Voß, Klaas (2006): Indonesien (Aceh). In: Schreiber, Wolfgang (Hrsg.): „Das Kriegsge-
schehen 2005. Daten und Tendenzen der Kriege und bewaffneten Konflikte“. Arbeitsge-
meinschaft Kriegsursachenforschung (AKUF). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften 2006, 66-71. 
 
Waldmann, Peter (Hrsg.) (2005): „Determinanten des Terrorismus“. Weilerswist: Velbrück 
Wissenschaft. 
 
Waldmann, Peter (2003³): Terrorismus. In: Nohlen, Dieter (Hrsg.): „Kleines Lexikon der 
Politik“. München: C.H. Beck, 523-528. 
 
Waldmann, Peter (1998): „Terrorismus: Provokation der Macht“. München: Gerling Aka-
demie Verlag. 
 
Walter, Dierk (2006): Warum Kolonialkrieg?. In: Klein, Thoralf/Schumacher, Frank 
(Hrsg.): „Kolonialkriege: Militärische Gewalt im Zeichen des Imperialismus“. Hamburg: 
Hamburger Edition, 14-44. Hier: 40. 
 
Walzer, Michael (2003): „Erklärte Kriege – Kriegserklärungen“. Hamburg: Europäische 
Verlagsanstalt/Sabine Groenewold Verlage. 



XXXVI  

Walzer, Michael (1982): „Gibt es den gerechten Krieg?“. Stuttgart: Klett-Cotta. 
 
Walzer, Michael (1980): „Moral Standing of States: A Response to Four Critics“. In: Phi-
losophy & Public Affairs, 9: 3, 209-229.  
 
Wasserstrom, Richard (1974): The Responsibility of the Individual for War Crimes. In: 
Held, Virginia/Morgenbesser, Sidney/Nagel, Thomas (eds.): „Philosophy, Morality, and 
International Affairs. Essays edited for the Society for Philosophy and Public Affairs“. 
New York: Oxford University Press, 47-70. 
 
Wasserstrom, Richard A. (ed.) (1970): „War and Morality“. Belmont: Wadsworth. 
 
Weber, Max (19805): „Wirtschaft und Gesellschaft: Grundrisse der verstehenden Soziolo-
gie“. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). 
 
Webster, Charles K. (1934): „The Congress of Vienna, 1814-1815“. London: G. Bell & 
Sons. 
 
Webster, Charles/Frankland, Noble (1961): „The strategic air offensive against Germany, 
1939 – 1945“. Vol. 1. London: Her Majesty’s Stationery Office. 
 
Weiss, Thomas G. (2007): „Humanitarian Intervention: Ideas in Action“. 
Cambridge/Malden: Polity Press. 
 
Weisheipl, James A. (1980): „Thomas von Aquin: Sein Leben und seine Theologie“. Graz 
u.a.: Verlag Styria. 
 
Weissenberg, Timo J. (2005): „Die Friedenslehre des Augustinus: Theologische Grundla-
gen und ethische Entfaltung“. Stuttgart: Kohlhammer. 
 
Welsh, Jennifer M. (ed.) (2004): „Humanitarian Intervention and International Relations“. 
Oxford u.a.: Oxford University Press. 
 
Welsh, Jennifer M. (2004): Introduction. In: Welsh, Jennifer M. (ed.): „Humanitarian In-
tervention and International Relations“. Oxford u.a.: Oxford University Press 2004, 1-10. 
 
Welwei, Karl-Wilhelm (1999): „Das klassische Athen: Demokratie und Machtpolitik im 5. 
und 4. Jahrhundert“. Darmstadt: Primus Verlag. 
 
Wight, Martin/Butterfield, Herbert (eds.) (1966): „Diplomatic Investigations: Essays in the 
Theory of International Politics“. London: Allen and Unwin. 
 
Winkler, Heinrich August (2009): „Geschichte des Westens: Von den Anfängen in der 
Antike bis zum 20. Jahrhundert“. München: C.H. Beck. 
 
Wheeler, Nicholas J. (2003): Enforcing Human Rights. In: Mayall, James/Lyons, Gene 
Martin (eds.): „International Human Rights in the 21st Century: Protecting the Rights of 
Groups“. Lanham u.a.: Rowman & Littlefield Publishers, 169-199. 
 
Wheeler, Nicholas J. (2000): „Saving Strangers: Humanitarian Intervention in International 
Society“. Oxford: Oxford University Press. 
 



XXXVII  

Wheeler, Nicholas J. (2004): The Humanitarian Responsibilities of Sovereignty: Explain-
ing the Development of a New Norm of Military Intervention for Humanitarian Purposes 
in International Society. In: Welsh, Jennifer M. (ed.): „Humanitarian Intervention and In-
ternational Relations“. Oxford u.a.: Oxford University Press, 29-51. 
 
Yack, Bernard (1993): „The Problems of a Political Animal: Community, Justice, and 
Conflict in Aristotelian Political Thought“. Berkley u.a.: University of California Press. 
 
Yoo, John (2003): „International Law and the War in Iraq“. In: The American Journal of 
International Law, 97: 3, 563-576.  
 
Zangl, Bernhard (2002): Humanitäre Intervention. In: Ferdowsi, Mir A. (Hrsg.): „Interna-
tionale Politik im 21. Jahrhundert“. München: Wilhelm Fink Verlag, 105-122.  
 
Zangl, Bernhard/Zürn, Michael (2003): „Frieden und Krieg: Sicherheit in der nationalen 
und postnationalen Konstellation“. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
 
Zupan, Daniel S. (2004): „War, Morality, and Autonomy: An Investigation in Just War 
Theory“. Aldershot/Burlington: Ashgate. 



XXXVIII  

Onlinequellen: 
 
Abdel Nasser am 27. Mai 1967: 
http://news.bbc.co.uk/onthisday/hi/dates/stories/june/5/newsid_2654000/2654251.stm. 
Webseite der BBC (Abruf am 3. August 2009). 
 
Dausend, Peter: „Sterben in Ruanda – Chronik eines angekündigten Völkermordes“. Welt 
Online, 1. April 1999:  
http://www.welt.de/print-welt/article569228/Sterben-in-Ruanda-Chronik-eines-
angekuendigten-Voelkermords.html (Abruf am 12. August 2009). 
 
Deutsches Bündnis Kindersoldaten stellt neuen Weltreport 2008 vor: „Situation von Kin-
dersoldaten weltweit dramatisch“. Webseite des Kinderfonds der Vereinten Nationen:  
http://www.unicef.de/5493.html (Abruf am 13. September 2009). 
 
Ein Memorandum der Gesellschaft für bedrohte Völker: „Vier Jahre Engagement der in-
ternationalen Gemeinschaft für ein Ende der Straflosigkeit in Darfur (2004-2008)“. Web-
seite der Gesellschaft für bedrohte Völker:  
http://www.gfbv.de/inhaltsDok.php?id=1395&stayInsideTree=1 (Abruf am 12. September 
2009). 
 
Europäische Sicherheitsstrategie vom Dezember 2003 “A Secure Europe in a Better 
World“. Webseite des Council of the European Union (EES 2003): 
http://www.consilium.europa.eu/uedocs/cmsUpload/78367.pdf (Abruf am 1. August 2009). 
 
Foreign and Commonwealth Office: “Saddam Hussein: Crimes and Human Rights Abuses: 
A Report on the Human Cost of Saddam’s Policies by the Foreign and Commonwealth 
Office“. London: FCO November 2002: 
http://www.fco.gov.uk/resources/en/pdf/pdf1/fco_hrdossieriraq (Abruf am 13. Mai 2009). 
 
Greenwood, Christoph: Memorandum “The Legality of Using Force Against Iraq“ an das 
Unterhaus des Britischen Parlaments (House of Commons) vom 24. Oktober 2002. Webse-
ite des Britischen Parlaments:  
http://www.publications.parliament.uk/pa/cm200203/cmselect/cmfaff/196/2102406.htm 
(Abruf am 1. Juli 2009). 
 
Institute for American Values: “Pre-emption, Iraq, and Just War: A Statement of Princi-
ples“, November 14, 2002:  
http://www.americanvalues.org/html/1b___pre-emption.html (Abruf am 18. April 2009). 
 
“Letter to President Clinton“ vom 26. Januar 1998. Webseite des Project for the New 
American Century:  
http://www.newamericancentury.org/iraqclintonletter.htm (Abruf am 1. Juni 2009). 
 
„Policy Working Group on the United Nations and Terrorism“ (Annex to A/57/273-
S/2002/875). Webseite der globalsecurity.org: 
http://www.globalsecurity.org/security/library/report/2002/un-wrkng-grp-terrorism-
intro.htm (Abruf am 11. April 2009). 
 
 
 
 



XXXIX  

“President Bush Outlines Iraqi Threat“. Remarks by the President on Iraq, October 7, 
2002. Webseite des Weißen Hauses unter Präsident George W. Bush: 
http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2002/10/20021007-8.html 
(Abruf am 15. Mai 2009). 
 
“President Updates America on Operations Liberty Shield and Iraqi Freedom“. Remarks 
by the President at the Port of Philadelphia, March 31, 2003.  
Webseite des Weißen Hauses unter Präsident George W. Bush:  
http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2003/03/20030331-1.html (Ab-
ruf am 17. Mai 2009). 
 
“President Delivers State of the Union Address“ des George W. Bush am 29. Januar 2002.  
http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2002/01/print/20020129-
11.html (Abruf am 07. Juli 2009). 
 
“President Delivers State of the Union Address“ des George W. Bush am 28. Januar 2003.  
http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2003/01/20030128-19.html 
(Abruf am 07. Juli 2009). 
 
“Remarks by the President in Photo Opportunity with the National Security Team, Sep-
tember 12, 2001“. Webseite des Weißen Hauses unter Präsident George W. Bush:  
http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2001/09/20010912-4.html (Ab-
ruf am 1. August 2009). 
 
Resolution 217 A (III) der Generalversammlung vom 10. Dezember 1948:  Allgemeine 
Erklärung der Menschenrechte. Webseite des Office of the High Commissioner for Human 
Rights: http://www.ohchr.org/EN/UDHR/Documents/UDHR_Translations/ger.pdf (Abruf 
am 12. Mai 2009).  
 
Report on DR Congo. Webseite der International Crisis Group: 
http://www.crisisgroup.org/home/index.cfm?id=1174&l=1 (Abruf am 3. September 2009). 
 
Report on the International Commission on Intervention and State Sovereignty: “The Re-
sponsibility to Protect“ vom Dezember 2001: http://www.iciss.ca/pdf/Commission-
Report.pdf (Abruf am 16. Juni 2009).  
 
Resolution der Generalversammlung A/59/565. Webseite der Vereinten Nationen: 
http://www.un.org/Depts/german/gs_sonst/a-59-565.pdf (Abruf am 1. September 2009). 
 
Resolution der Generalversammlung 377 (V) (A/RES/377) (V). Webseite der Vereinten 
Nationen: http://www.un.org/Depts/german/gv-early/ar377.pdf (Abruf am 3. Mai 2009).  
 
Richard G. Maxon: „Nature’s Eldest Law: A Survey of a Nation’s Right to Act in Self-
Defense“. In: Parameters, XXV (Autumn 1995), 55-68. Online Dokument: 
http://www.carlisle.army.mil/usawc/Parameters/1995/maxon.htm (Abruf am 01. Septem-
ber 2009). 
 
Robert Skidelsky: „The Just War Tradition“. In: Prospect, December 2004, 31. Homepage 
des Robert Skidelsky:  
http://www.skidelskyr.com/site/article/essay-the-just-war-tradition/ (Abruf am 26. Juni 
2009). 



XL  

Security Council Resolution 134 (S/RES/134). Webseite der United Nations Refugee 
Agency:  
http://www.unhcr.org/refworld/type,RESOLUTION,,ZAF,3b00f1893c,0.html (Abruf am 
01. September 2009). 
 
Security Council Resolution 418 (S/RES/418). Webseite der United Nationas Refugee 
Agency:  
http://www.unhcr.org/cgi-
bin/texis/vtx/refworld/rwmain?page=search&amp;docid=3b00f16e30&amp;skip=0&amp;
query=S/RES/418 (Abruf am 01. September 2009). 
 
Security Council Resolution 687 (S/RES/687). Webseite der Vereinten Nationen: 
http://www.un.org/Depts/german/sr/sr_91/sr687-91.pdf (Abruf am 28. Mai 2009).  
 
Security Council Resolution 688 (S/RES/0688). Webseite der Vereinten Nationen (Official 
Documents System of the United Nations): 
http://daccessdds.un.org/doc/RESOLUTION/GEN/NR0/596/24/IMG/NR059624.pdf?Open
Element (Abruf am 3. Mai 2009). 
 
Security Council Resolution 752 (S/RES/752). Webseite der NATO:  
http://www.nato.int/IFOR/un/u920515a.htm (Abruf am 3. Mai 2009). 
 
Security Council Resolution 918 (S/RES/918). Webseite der Vereinten Nationen (Official 
Documents System of the United Nations): 
http://daccessdds.un.org/doc/UNDOC/GEN/N94/218/36/PDF/N9421836.pdf?OpenElemen
t (Abruf am 3. Mai 2009).  
 
Security Council Resolution 794 (S/RES/794). Webseite der United Nations Refugee 
Agency: 
http://www.unhcr.org/cgi-
bin/texis/vtx/refworld/rwmain?page=search&amp;docid=3b00f21137&amp;skip=0&amp;
query=S/RES/794 (Abruf am 01. September 2009). 
 
Security Council Resolution 1441 (S/RES/1441). Webseite der Vereinten Nationen: 
http://www.un.org/Depts/german/sr/sr_02-03/srband02-03.pdf . (S. 128-134) (Abruf am 
28. Mai 2009).  
 
“The Failed States Index 2008“ der Zeitschrift Foreign Policy:  
http://www.foreignpolicy.com/story/cms.php?story_id=4350 (Abruf am 03. März 2009) 
 
“The National Security Strategy of the United States of America“ vom September 2002 der 
Regierung des Präsidenten George W. Bush (2001 bis 2009) (kurz NSS, 2002): 
http://www.ndu.edu/library/epubs/nss09-2002.pdf (Abruf am 04. Juni 2009). 
 
“The Secretary-General Address to the General Assembly“, New York, 23 September 
2003. Webseite der Vereinten Nationen:  
http://www.un.org/webcast/ga/58/statements/sg2eng030923.html (Abruf am 17. Juli 2009). 
 
“Two concepts of sovereignty“ by Kofi A. Annan. Artikel in The Economist vom 18. Sep-
tember 1999. Webseite des Vereinten Nationen:  
http://www.un.org/News/ossg/sg/stories/articleFull.asp?TID=33&Type=Article (Abruf am 
13. Mail 2009). 



XLI  

“Vienna Decleration and Programme of Action“ der Menschenrechtskonferenz vom 14. bis 
23. Juni 1993 in Wien:  
http://www.unhchr.ch/huridocda/huridoca.nsf/(Symbol)/A.CONF.157.23.En (Abruf am 17. 
Juli 2009). 


