Anthropologisches Nachdenken.

Dze attischen Tragiker und der
FElektra-Mythos

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der griechischen Philologie
an der Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen

vorgelegt von

Ursula Moll

aus

Miinchen

Miinchen 2013



Referent: Herr Prof. Dr. Martin Hose
Korreferent: Frau Prof. Dr. Susanne Godde

Tag der miindlichen Priifung: 16.07.2012



Inhaltsverzeichnis

I Einfiihrendes 8
1 Der Terminus ,,Anthropologie” 9
2 Anthropologisches Nachdenken: die Elektren 12
2.1 Diedrei Elektren als ,,Literarische Anthropologien” mit philoso-
phischem Focus . . . . .. . ... ... oL 12

2.2 Die religiose Ebene als Fundament der tragischen Kunstwelten 15
2.3 Das Aufkommen anthropozentrischen Denkens im Attika der

zweiten Hélfte des 5. Jhs. v. Chr. . . . . . .. ... ... . 16
2.4 Chronologische Verortung der drei tragischen Elektra-Bearbeitungen
und Aufbau der Arbeit . . . . ... ..o 18

II Das Modell: Die ,,physis- Anthropologie” in Aischy-

los’ Orestie 20
3 Priliminaria 21
4 Der Agamemnon 24
4.1 Klytaimnestra als Leitfigur einer wilden Welt . . . . . . . . .. 24
4.2 Uber die Schrecknisse des Krieges . . . . . .. .. ... .... 42
4.3 ,Der Schlichter wird geschlachtet?” . . . . . . . . .. ... .. 46
4.4 Anbahnung der Orest-Handlung im Agamemnon . . . . . . . . 50
5 Die Choephoren 52
5.1 Die Riickkehr des Réchers und die Vorbereitung zur Tat (V. 1-
DAY L 52
5.2 Die Tat: Orests Jagd auf die Mutter
(V.585-976) . . . . . . 72

5.3 Das Ende der Choephoren (V. 931-1076) . . . ... ... ... 80



6 Die Fumeniden 85

6.1

6.2

Orests weiteres Schicksal . . . . . .. .. ... ... ... .. 85
6.1.1 Orests miasma und seine Wanderungen . . . . . . . . . 85
6.1.2  Orest vor Gericht (V. 235-777) . . . .. ... ... ... 89
Athens politisch-religiose Neuordnung

(V. T78-1047) . o o o o 92

ITT Anthropologisches Nachdenken in Euripides’ Elek-

tra 97
7 Die Eingangs-Passage (V. 1-595) 98
7.1 Préliminarisches . . . . . . .. ... .o 0oL 98
7.1.1 Innermenschliches bei Euripides . . . .. ... .. .. 98

7.1.2  Der neue Schauplatz: Spiegel neuen anthropologischen
Nachdenkens . . . .. . ... ... 0L 100
7.1.3 Elektra als Schein-Ehefrau . . . . . .. ... .. .. .. 102

7.2 Elektra in Begegnung mit dem Bauern und mit den Choreu-
tinnen . . . . . L. 103
7.2.1 Die Nostalgikerin und der Pragmatiker . . . . . . . .. 103
7.2.2 Die Elektra-Figur und die "peer-group” . . . . . .. .. 109
7.3 Die scheiternde anagnorisis . . . . .. ... 118
7.3.1 Elektra und Orest als einander Entfremdete . . . . . . 118
7.3.2 Das fehlgeleitete Triumph-Lied des Chores . . . . . . . 132
8 Planung der Rache (V. 598-698) 134
9 Durchfiihrung der Rache (V. 699-1176) 140
9.1 Das zweite stasimon (V. 699-746) . . . . . .. ... ... ... 140
9.2 Die Rache an Aigisth (V. 747-987) . . . ... .. ... .... 143

9.2.1 Die Wartenden: Elektra und dem Chor

(V. 747-760) . . . . . o oo 143
9.2.2 Die Nachricht vom Sieg des Orest (V. 761-858) . . . . . 144
9.2.3  Sieges-epirrhematikon (V. 860-879) . . . . ... . ... 149
9.2.4 Die Riickkehr des Siegers (V. 880-962) . . ... .. .. 150
9.3 Der Mord an Klytaimnestra (V. 963-1176) . . . ... ... .. 154

9.3.1 Das unmittelbare Vorspiel der Intrige (V. 963-1146) . . 154
9.3.2 Klytaimnestras Ermordung V. 1147-1176 . . . . . . . . 169



10 Die Folgen der Rache (V. 1177-1359) 171
10.1 Das Klage-amoibaion der Geschwister

(V. 1177-1237) . o o 172

10.2 Der dei-ex-machina-Schluss
(V. 1238-1359) . . . o oo 175
11 Synopse 181

IV Anthropologisches Nachdenken in Sophokles’ Elek-

tra 186
12 Der Récher kommt heim (V. 1-85) 187
12.1 Die Goétter als Herren der Sophokleischen Welt . . . . . . .. 189
12.1.1 Apoll . . . . . . o 189
12.1.1.1 Andere Gottheiten . . . . . .. ... ... .. 195
12.2 Die politisch-soziale Dimension der Sophokleischen Welt . . . 196
12.2.1 Die Vermittlerrolle des Erziehers. . . . . . . . . .. .. 196
12.2.2 Der Klan und seine Vergangenheit . . . . . . . .. . .. 199
12.2.3 Agamemnon . . . . . . . ... ..o 200
12.2.4 Die Gegner der Agamemnon-Partei . . . . . . ... .. 200
12.2.5 Elektra: Agamemnons Tochter . . . . . . . ... . ... 201
12.3 Die Dimension des Menscheninneren . . . . . ... ... ... 202
13 Die ,,Elektra-Linie” (V. 77-515) 205
13.1 Elektras Monodie . . . . . . . . ... . ... .. ... ... .. 205
13.2 Elektra vertraut sich dem Choran . ... ... ... ... .. 216
13.3 Fremdheit von Schwestern . . . . . . ... . ... ... .... 229
13.4 Die Nachricht vom Traum . . . ... ... ... ... ..... 232
14 Elektra und Klytaimnestra (V. 516-659) 239
14.1 Der Redewettstreit (V. 516-629) . . . . . . . ... ... .. .. 239
14.1.1 dike . . . . .. 242
14.1.2 aidos . . . . . . . . . ... 246
14.2 Klytaimnestras Gebet an Apoll

(V.630-659) . . . . . . 250
15 Elektra unter Orests Einfluss (V. 660-1097) 252

15.1 Die Nachricht vom Tod des Orest
(V. 660-870) . . . o o oo 252

15.2 Die zweite ,,Chrysothemis-Szene”
(V.8TLI-1057) o oo 259



15.2.1 Das abgelehnte gnorisma . . . . . . . . .. ... L. 259

15.2.2 Elektras Vision vom Tyrannenmord . . . . . . .. . .. 263
15.3 Das zweite stasimon: Loblied fiir Elektra
(Vo 1058-1097) '« v o oo oo 267
16 Die gemeinschaftliche Tat (V. 1098-1510) 275
16.1 Die ,Urnen-Szene® und die ,Wiedererkennung® (V. 1098-1326) 275
16.1.1 Elektra und Orest als philot . . . . . . ... ... ... 275
16.1.2 Die Antigone als Vergleichspunkt . . . . . .. ... .. 284
16.1.3 Die Vorbereitung der Tat . . . . . . .. .. .. ... .. 287
16.2 Elektras Gebet an Apoll (V. 1379-1383) und die ode (V. 1384-
1397) . o 292
16.3 Orests Tat im Bunde mit Elektra (V. 1398-1510) . . . . . . . . 294
17 Synopse 304

V Zusammenfassung wichtiger Ergebnisse unter Ein-

bezug anderer Texte des 5. Jhs. v. Chr. 308
18 Nachdenken iiber das Gottliche 309
18.1 Die drei Tragiker . . . . . .. .. .. ... L. 310
18.2 Die Historiker . . . . . . .. ... ... ... .. 315
19 Konzepte menschlichen Handelns 318
19.1 Die ,physis-Anthropologien” in der Aischyleischen Elektra-Version
und bei Sophokles . . . . . . ... ... L L 318
19.1.1 Die ,physis-Anthropologie” des Aischylos:
der Mensch als heros . . . . . . ... ... ... ..., 318
19.1.2 Die ,physis-Anthropologie” in normativer Aufladung in
der Sophokleischen FElektra . . . . . . . .. ... . ... 319
19.2 Determination von aufsen:
menschliche nomos . . . . . . . ... .. L. 320
19.2.1 Orientalischer Herrscherprunk in der ,Teppichszene”
320
19.2.2 Regional unterschiedliche nomoi in den Historien des
Herodot
321
19.2.3 Regional unterschiedliche nomoi in der Schrift Uber die
Umwelt

323



19.3 Spontane Determination von innen her: die Triebstruktur des

menschlichen Wesens . . . . . . ... ... .. ... ... ... 323

19.3.1 Die nomos-physis-Antithese der Sophisten . . . . . .. 323

19.3.2 Euripides’ Elektra-Figur . . . . .. .. .. .. ... .. 324

19.3.3 Thukydides . . . . . ... ... ... ... ....... 327

20 Résumé 329
20.1 Sophokles: nomistisches Denken als Ausweg aus der realen Welt329
20.2 Aischylos und Euripides: ,,Weltoffenheit” und ,,Weltangst” . . . 332

VI Literatur 335



Teil 1

Einfiilhrendes



Kapitel 1

Der Terminus ,, Anthropologie”

Das Thema der hier vorgelegten Dissertationsschrift ,,Anthropologisches Nach-
denken: Die attischen Tragiker und der Elektra-Mythos” bedart aufgrund
seiner terminologischen Komplexitét theoretischer Vorarbeiten. Zunéchst, in
I 1, geht es dabei um den Begriff ,,Anthropologie” im Allgemeinen. Intention
von I 2 ist es, den konkreten Untersuchungsgegenstand der Arbeit thematisch
etwas abzustecken.!

Der Terminus ,Anthropologie” hat in der modernen Wissenschaft ein weites
Bedeutungsspektrum gewonnen: Was auf verallgemeinernde Art als ,,Wis-
senschaft vom Menschen™ umschrieben werden kann, lidsst sich nach der
aktuellen Forschung in vier verschiedene Richtungen differenzieren3: Die
Rede ist von , Philosophische[r] Anthropologie”* , Historische[r] Anthropolo-

'Ehe unter I die nétigen Voriiberlegungen zur zentralen Untersuchung geliefert wer-
den, scheint es sinnvoll, kurz den der Arbeit zurgrundegelegten Anmerkungsapparat zu
erldutern: In Teil I erfolgen die Literaturhinweise in voller Lange. In den Teilen IT bis V
werden die in den Anmerkungen gegebenen Verweise dann je auf ein Minimum gekiirzt,
gerade so, dass mit Hilfe des im Anhang beigegebenen alphabetischen Literaturverzeich-
nisses eine Identifikation des jeweils gemeinten Werkes moglich wird.

2S0 lautet die Basis-Definition von M. Hose in dem Aufsatz: Euripides als Anthropologe,
Miinchen 2008, hier: 12. [Es ist dieser Beitrag, von dem aus die hier vorgelegte Auseinan-
dersetzung mit dem Thema Anthropologisches Nachdenken in der attischen Tragddie seine
Anféinge nahm.] Zum Begriff ,,Anthropologie” insgesamt siehe den von A. Winterling her-
ausgegebenen Sammelband: Historische Anthropologie, Stuttgart 2006.

3Siehe dazu: J. Funk, Forschungsrichtungen in der Anthropologie: Philosophische An-
thropologie, Historische Anthropologie, Interkulturalitit und Kulturanthropologie. Uberblick
und Auswahlbibliographie, in: Historical Social Research/Historische Sozialforschung 25
(2000), 54-138.

4Siehe dazu u. a. Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20.
Jahrhunderts, Freiburg/Miinchen 2008; Gehlen, Urmensch und Spétkultur. Philosophi-
sche Ergebnisse und Aussagen, Frankfurt/Bonn 2. Aufl. 1964. Die , Philosophische An-
thropologie, das sagt der Begriff unmittelbar, reflektiert auf einer verallgemeinernden
Ebene Grundgegebenheiten der menschlichen Existenz. Es ist dieser Focus, der nach der



KAPITEL 1. DER TERMINUS , ANTHROPOLOGIE” 10

gie”? Interkulturalitit™ und ,Kulturanthropologie”. Einen Sonderbereich

der ,Kulturanthropologie” stellt noch die ,Literarische Anthropologie™ dar.
Der Begriff ,Anthropologie” als solcher hat, noch vor seiner Indienstnahme
durch die moderne Wissenschaft Ende des 18. Jhs. eine lange Geschichte
hinter sich:’

In der Spétantike taucht er mit theologischer Sinnrichtung auf: Es geht
darum, das Verhéltnis des Gottlichen zum Menschen zu bestimmen. Auch
in der Scholastik des Mittelalters scheint der Begriff theologisch konnotiert
gewesen zu sein.'® Als sich der Begriff , Anthropomorphismus” als Konkur-
renzwort durchsetzt, wird das Wort frei fiir eine neue Bedeutung. Daraus
erklaren sich die Entwicklungen im 16. und 18. Jh. Die Schulphilosophie
emanzipiert sich aus der theologisch orientierten metaphysischen Tradition
und wirft die Frage auf, wie der Mensch auf angemessene Weise neu definiert
werden kann. Er ist nun nicht langer durch Metaphysik zu bestimmen, doch
sein Wesen ist auch noch nicht mathematisch-naturwissenschaftlich festzule-
gen. Es sind die Debatten dieser Zeit, aus der spiter die Wissenschaft der

vorgelegten Arbeit auch fiir das ,,Anthropologische Nachdenken bei den attischen Tragi-
kern, hier untersucht am Elektra-Mythos, von besonderem Interesse ist. Siehe dazu beson-
ders: I, 2.1.

5Siehe dazu u. a. C. Wulff (Hg.), Vom Menschen. Handbuch Historische Anthropologie,
Weinheim /Basel 1996. Mit Funk, 70 (Siehe die ausfiirliche Literaturangabe oben) wird
»[i[n der Historischen Anthropologie ... das ... geschichtsphilosophische Dilemma disku-
tiert; umstritten ist die Vereinbarkeit von historischer und anthropologischer Forschung,
die Vereinbarkeit einer historischen Perspektive, die zeitlichen Wandel ins Zentrum ihrer
Forschung stellt, mit einer anthropologischen Perspektive, die nach Konstanz und unverdn-
derlichen Gesetzen sucht.”

6Im Folgenden wird eine Kurzdefinition des Begriffs mit Funk, 97, gegeben: ,,Das Stich-
wort Interkulturalitat bezeichnet ... eine Denkrichtung, ein ,interkulturelles Denken‘ und
die , Theorie des Fremden‘, die verschiedene Fachrichtungen beieinflusst hat und ganz all-
gemein gesprochen die konstitutive Auseinandersetzung mit der , Fremde‘ oder dem , Frem-
den‘ meint.”

"Zur interpretativen Kulturanthropologie siehe C. Geertz, Thick Description: Toward
an Interpretive Theory of Cultures. Selected Essays, New York 1973, 3-30. Im Folgenden
wird eine Kurzdefinition des Begriffs mit Funk, 114, gegeben: ,, Der Begriff , Kulturanthro-
pologie‘ meint weder Anthropologie als Lehre von ,dem‘ Menschen im Sinne der deutschen
Tradition der Philosophischen Anthropologie, noch zielt er auf einen normativen evolutio-
nistischen Kulturbegriff ... Vielmehr ist | Kulturanthropologie® die etwas missverstandliche
Ubersetzung der im anglo-amerikanischen Raum gepflegten ‘ cultural anthropology‘. die eine
Verbindung von ‘cultural studies’ und Ethnologie darstellt.”

8H. Pfortenhauer, Literarische Anthropologie. Selbstbiographien und ihre Geschichte am
Leitfaden des Leibes, Stuttgart 1987.

9Grundlegendes zur Begriffsgeschichte liefert O. Marquard, Anthropologie, in: His-
torisches Waorterbuch der Philosophie (hg. J. Ritter), Basel 1971, 362-374.

10Tn dieser Bedeutung nutzt ihn noch Ende des 18. Jhs. Abbé Mallet. Siehe dazu unten
das Zitat unter I, 2.1.



KAPITEL 1. DER TERMINUS , ANTHROPOLOGIE” 11

,Philosophische[n] Anthropologie” ihre gedanklichen Anstofe nimmt. Die Natur
wird, in Riickgriff auf antike philosophische Uberlegungen in der Sophistik
und in der Stoa, Bezugspunkt fiir die genuin anthropologische Definition des
Menschen bei Gelehrten wie Descartes, Hobbes, Lamettre. Es geht um Natiir-
lichkeiten wie den Leib, die Geschlechter, das Lebensalter, die Temperamente,
die Charaktere und Rassen. In Auseinandersetzung mit dem aufkommen-
den ethnographischen Interesse im Zuge der Entdeckungen und der Berichte
dariiber wird fiir die anthropologische Forschung in der Schulphilosophie be-
stimmend ein Interesse an den natiirlichen Konstanten des Menschseins als
Bewohner der Erde, jenseits der Verdnderungen im Zuge einer sich wandeln-
den Geschichte. Im 18. Jh. erhilt die ,,Philosophische Anthropologie” u. a. bei
Walch zwei Ausrichtungen: Wo es einerseits um das physische Menschsein
geht, geht es andererseits auch um das moralische Menschsein. Bei Kant er-
reicht die ,,Philosophische Anthropologie” ihre Stellung als Lebensweltphilo-
sophie. Kant definiert sie in erster Linie als ,, Welterkenntnis”. Gewonnen
werde diese durch gewohnliche Erfahrungen wie Reisen und Lesen, nicht
durch metaphysische Spekulation oder naturwissenschaftliche Forschung. Im
deutschen Idealismus wird die ,,Anthropologie” zu einer Form der Naturphilo-
sophie, ein Ansatz, der dem Hegelschen Versuch einer Anpassung der , An-
thropologie” an die Geschichtsphilosophie entgegentritt. Umgekehrt versuchen
dann Dilthey und J. Burkhardt, die Geschichtsphilosophie der ,, Anthropolo-
gie” anzupassen. Die Rede ist von einer immergleichen menschlichen Natur
jenseits der Wechselfille der Geschichte. Auch in der modernen Forschung
bleibt eine grundsétzliche Abkehr von Geschichtsphilosophie wesentliches
Merkmal der ,Anthropologie”. Weiterhin geht es um das Lebensweltprob-
lem. Einen besonderen Aspekt bildet nun eine grundsitzliche Verortung des
Menschen zwischen Natur einerseits und Kultur andererseits.



Kapitel 2

Anthropologisches Nachdenken:
die Elektren'

2.1 Diedrei Elektren als ,,Literarische Anthro-
pologien” mit philosophischem Focus

Zwischen dem anthropologischen Nachdenken in den Tragddien, die den Elektra-
Mythos bearbeiten,? und den durch die wissenschaftliche Diskussion eréffneten
Zugangsmoglichkeiten auf das Thema , Anthropologie” liegen zeitlich und in-
tentional Welten. Wo es auf der einen Seite um Forschung geht, handelt
es sich bei den Elektra-Tragddien — sieht man noch vom performatorischen
Kontext der Dramen, ihrer Einbettung in den attischen Staatskult ab —,
vor allem um Literatur. Nach den theoretischen Uberlegungen der , Literari-
sche[n] Anthropologie” sind diese Texte als aus Worten gefiigte, fiktive Wege
in literarische Kunstwelten zu sehen.*Wer sich der Frage nach der Darstel-
lungsweise der menschlichen Figuren in den Texten zuwendet, sollte diese
Grundgegebenheit nicht vernachléssigen: Nur im Rahmen der, je nach Tragi-
ker, unterschiedlichen Textpoetik leben die Gestalten.* Im Folgenden sollen

L Auch Aischylos’ Bearbeitung soll hier, trotz ihres Schwerpunkts auf Orest als Elektra-
Bearbeitung bezeichnet werden.

2Der Begriff ,Tragodie” wird in der folgenden Untersuchung laufend verwendet.
Mancherorts tritt an seine Stelle das Wort ,Drama” oder ,,Stiick”. Die drei unterschiedlichen
Weérter sollen dabei keine Bedeutungsnuancierungen andeuten, sondern werden wie Syn-
onyme verwendet.

3Siehe zu dieser Idee in der aktuellen Forschung M. Hose, Literatur als Weg in fremde
Welten, in: ders., Grofle Texte alter Kulturen: literarische Reise von Gizeh nach Rom,
Darmstadt 2004, 29-14, hier 10.

*Wenn die Dramenfiguren nur im Rahmen des jeweiligen Textgebildes ,leben”, so ergibt
sich daraus die Metapher von einer dramatischen ,Welt”, der die Figuren angehoéren. Vor

12



KAPITEL 2. ANTHROPOLOGISCHES NACHDENKEN: DIE ELEKTREN 13

die FElektra-Texte der Tragiker insofern primér als drei ,Literarische An-
thropologien” betrachtet werden.® Innerhalb des durch den jeweiligen Text
dargebotenen Mikrokosmos soll der Focus der Untersuchung auf einer philo-
sophischen Ebene liegen. Wodurch ldsst sich eine solche Sichtweise auf die
Texte als Vermittler ,,Philosophische[r] Anthropologie[n]” rechtfertigen?® Man
muss zweifelsohne eine gewisse Weitwinkelperspektive auf die Tragodien ein-
nehmen, um sich der Frage stellen zu kénnen, welcher Platz den auf der
Biihne agierenden Figuren jenseits der in concretu dramatisch inszenierten
Situationen in ihren Kunstwelten je zukomme. Die ,Philosophische Anthro-
pologie” hingegen sieht gerade vom konkreten Menschen ab und zielt auf
die Abstraktion und das Universale. Andererseits: Erhalten die menschlichen
Figuren der attischen Tragddie nicht gerade dadurch, dass sie in stilisierter
Form auf der 6ffentlichen Biihne des Dionysos-Theaters erscheinen und han-
deln, solchen Beispielcharakter? Uber diesen Gedankengang kommt man zu
dem Schluss, in der attischen Tragodie gehe es immer auch um , Philosophi-
sche Anthropologie”.”

Zur Bestimmung des Platzes des Menschen in der jeweiligen Tragodien-
welt miissen im Wesentlichen zwei Fragen beantwortet werden: Erstens: Wie
steht der Mensch je zu einer iiberiridischen gottlichen Ebene? Zweitens: Wie
verhélt sich der einzelne Mensch je zu seinem zwischenmenschlichen Um-
feld? Uber die Auseinandersetzung mit diesen Themen schlieklich scheint es
moglich, der Frage nach einer, je nach Text unterschiedlich gesehenen ,, Funk-
tionsweise” des Menschen auf die Spur zu kommen, also ein — immer wieder
neues —, anthropologisches Grundkonzept zu eruieren.®

diesem Hintergrund wird nachvollziehbar, wenn im Folgenden zu lesen ist von einer ,Ais-
chyleischen, Sophokleischen und Euripideischen Welt”, bzw. von einem ,Aischyleischen,
Sophokleischen und Euripideischen Universum”. Ein Fehler, dem man nicht erliegen sollte,
ist freilich, aus diesen Begrifffiigungen zu folgern, hier werde nicht zwischen internem und
externen Autor unterschieden. Dieser Trennung steht aber nicht entgegen, dass am Ende
der Untersuchung doch ein Band angedeutet wird zwischen dem jeweiligen Charakter
des dramatischen Textes und einer je im Hintergrund stehenden, unterschiedlichen kiinst-
lerischen Personlichkeit des Autors. Siehe dazu v. a. das Résumé der Arbeit: V, 20.

5Auch in der wissenschaftlichen Diskussion werden Literatur und Anthropologie zusam-
mengebracht. Ein besonders wichtiges Beispiel stellt hier der Konstanzer Sonderforschungs-
bereich ,, Literatur und Anthropologie” dar. Siehe dariiber im Uberblick von Funk: 55-56.

6Natiirlich ist dies nicht an jeder Stelle die dominierende Orientierung der Texte. Siehe
dazu Weiteres unten.

"Eine besonders bekannte Forschungsarbeit, die dem Kern nach einen solchen Focus
nimmt, stellt C. Meiers Studie zur ,politischen Kunst der attischen Tragédie” (Naheres
siehe im Literaturverzeichnis) dar. Theoretisch setzt sich mit diesem Ansatz u. a. auch S.
Follinger in ihrem Forschungsiiberblick in den Genosdependenzen, Gottingen 2003, aus-
einander. Siehe dort 25-33.

8Siehe dazu Weiteres unter den Punkten I, 2.3 und I, 3.



KAPITEL 2. ANTHROPOLOGISCHES NACHDENKEN: DIE ELEKTREN 14

Sogleich soll eingestanden werden, dass die hier vorgelegte Lesart der
tragischen Texte als literarisch vermittelte ,,Philosophische Anthropologie[n]”
nur teils Widerhall findet in einer — selbstredend —, polyphonen Forschungs-
literatur zur griechischen Tragodie.” In den Tragddientexten treffen unter-
schiedliche Darstellungsinteressen aufeinander: Dramaturgie und Poetik treten
dabei mafgeblich an die Seite eines ins Zentrum der folgenden Untersuchung
geriickten Interesses am Menschen, das, gerade in der hier betrachteten philoso-
phischen Form, durchaus nicht immer im Vordergrund stehen muss. Nichts-
destotrotz: Der hier beschrittene Weg ist gangbar. Die Untersuchung findet
methodischen Riickhalt in einer Vielzahl von Schriften, in denen die attische
Tragodie als eine Art von intellektuellem Laboratorium begriffen wird, wo der
Dichter je neue politische, soziale oder psychologische Ideen und Konzepte
ausprobiert und einer breiten Offentlichkeit zur Diskussion stellt.!® Dabei
wird die dltere Forschung stellenweise skeptisch gesehen: Ganz grundlegend
wichtig in diesem Zusammenhang ist eine kritische Sicht auf die aus der
Mitte des 20. Jhs. stammenden wissenschaftlichen Auseinandersetzungen mit
einem ,,Menschenbild” in der attischen Tragddie.!'’ Schon der Begriff ,,Men-
schenbild” wird als terminus technicus fiir die hier vorgenommene Unter-
suchung abgelehnt. Der Ausdruck impliziert den von Anfang an triigerischen
Eindruck, der Mensch erscheine in der griechischen Tragodie als etwas voll-
kommen Statisches. Selbst wenn die Vorstellung von der Dynamisierung
des Menscheninneren nur auf Grundlage eines in der 2. Hilfte des 5. Jhs.
v. Chr. in Attika zunéchst in intellektuellen Kreisen entstehenden Anthro-
pozentrismus moglich ist:'? Auch die Texte der anderen zwei Tragiker sind
weit davon entfernt, unabénderliche ,,Menschenbilder” zu entwerfen. Auch in
diesen Texten dndert sich je die Position der menschlichen Figuren, entlang
der bei allen drei Tragikern gesonderten Episoden der linaren Rachehandlung
im Zentrum des Elektra-Stoffes. Im Gegensatz zu einem bei Euripides erst-
mals Anwendung findenden, dynamischen Konzept vom Menscheninneren,
sind die Wandlungen hier aber nur relativ: Nach der Aischyleischen ,physis-

9Eine recht aktuelle Zusammenstellung der unterschiedlichen Forschungstendenzen in-

nerhalb der wissenschaftlichen Literatur zur griechischen Tragodie findet sich u. a. zu
Beginn des sehr ausfiihrlichen Kommentars zur Sophokleischen FElektra von Finglass.

10Gjehe dazu auch den schon oben im selben Abschnitt erwiihnten Forschungsabriss in
Follingers Genosdependenzen, 25-33.

HPparadebeispiele sind hier besonders die Schriften Egermanns: F. Egermann, Vom at-
tischen Menschenbild, Miinchen 1952 und F. Egermann, Arete und tragisches Bewusstsein
bei Sophokles und Herodot, Miinchen 1957. Speziell zur Euripideischen Dichtung siehe die
Schrift Kerschers: W. Kerscher (diss.), Handlungsmotive Euripideischer Dramengestalten:
Ein Beitrag zum Menschenbild bei Euripides, Miinchen 1969.

12Giehe dazu Weiteres unten in I, 2.3.



KAPITEL 2. ANTHROPOLOGISCHES NACHDENKEN: DIE ELEKTREN 15

713
714

Anthropologie”™?, sowie einem Derivat davon, der Sophokleischen ,physis-
Anthropologie”™*, verdndert sich jeweils nur die dufsere Lage der Figuren und
fordert dadurch zugleich eine, somit freilich nur relativ zu sehende, Anpas-
sung an immer wieder neue Umstdnde, wihrend das Menscheninnere unange-
tastet bleibt. Das dndert sich in der Euripideischen Neuauffassung vom Men-
schen als von innen heraus denkendem und handelndem Wesen.'?

2.2 Diereligiose Ebene als Fundament der tragi-
schen Kunstwelten

Dringt man zum Kern der Kunstform Tragodie vor, so ist anthropozentrisches
Gedankengut dieser fremd: Wo es vereinzelt sogar zu Auftritten anthropo-
morpher Gotter kommt, sind Gebete und Rituale als Elemente menschlicher
Lre-ligio” mafgeblich prigende Elemente der Texte. Das gilt natiirlich auch
fiir die drei tragischen FElektra-Bearbeitungen.

Zur Vermeidung von Missverstindnissen sei gleich an dieser Stelle vor-
weggenommen, dass der Frage nach dem rituellen Handeln der Figuren hier
nicht unter der Perspektive einer “Social Anthropology™® nachgegangen wird.
Das Aufzeigen einer durch Rituale bestimmten Ordnung sozialer Rollen ist
nicht Thema dieser Arbeit. Diese hat stattdessen, die oben ausgefiihrte philoso-
phische Prigung.'” Gefragt wird hier, wie die, je nach Tragiker, nach unter-
schiedlichen Charakterkonzepten konstruierten menschlichen Figuren'® durch
rituelles Handeln charakterisiert werden, bzw. wie unsichtbare gottliche Méachte
und anthropomorphe Gotter auf diese Figuren Einfluss nehmen. Rituelles
Geschehen spielt in den Texten jedoch, jenseits des biihnenrelevanten, konkreten
Bereichs auch sprachlich auf einer iibertragenen Ebene eine Rolle.!® Die

13Giehe zu dem Begriff physis: u. a. H. Patzer, Physis: Grundlegung zu einer Geschichte
des Wortes, Stuttgart 1993. Das urspriinglich aus der Pflanzenwelt stammende Wort wird
dort bis hin zu den Anfingen der griechischen Literatur bei Homer zuriickverfolgt. Hose,
Euripides als Anthropologe, 20-22, schreibt passenderweise von einer Homerischen ,,physis-
Anthropologie”. Im Kern der Vorstellung steht die Idee einer dem Adeligen durch seine
Herkunft, also qua physis zukommenden arete. Zur Aischyleischen ,physis-Anthropologie”
folgt Weiteres unten in IT; zur normativ aufgeladenen ,physis- Anthropologie” bei Sophokles
siehe unten in VI mehr. Eine ,physis-Anthropologie” im Sinne eines Ideals findet sich auch
in der Historiographie Herodots. Siehe dazu unten in V ein paar Grundiiberlegungen.

14Gijehe dazu unten in IV Weiteres.

15Sjehe dazu unten III.

16Im deutschsprachigen Raum widmet sich diesem Aspekt die sog. ,, Kulturanthropologie”.

17Siehe oben unter I, 2.1.

18GSiehe dazu bereits Grundlegendes unter I, 2.1 und Weiteres unten in I, 3.

19Besonders breiten Rahmen nimmt die bildhafte Verwendung von Begrifflichkeiten aus
dem Bereich des Rituellen bei Aischylos ein: Siehe dazu unter II.



KAPITEL 2. ANTHROPOLOGISCHES NACHDENKEN: DIE ELEKTREN 16

Tatsache, dass Rituale — sei es als konkret vollzogene Handlungen oder als
Sprachbilder —, in der Arbeit so hdufig erwéhnt werden, verweist auf das kul-
turelle Klima Attikas im 5. Jh. v. Chr.: Das Religits-Mythologische gehort
fest zur kulturellen Identitit der Athener.?

2.3 Das Aufkommen anthropozentrischen Den-
kens im Attika der zweiten Hailfte des 5.
Jhs. v. Chr.

Das édndert sich im Zuge der inneren und &ufieren Unruhen der zweiten
Hilfte des 5. Jhs.: Nach und nach verliert das Religios-Mythologische seine
konkrete, sinnstiftende Bedeutung fiir das Leben der Menschen in Attika.
Eine Wende tritt auch in politischer und gesellschaftlicher Hinsicht ein. Wich-
tige Motoren der Verdanderung sind — von innen her betrachtet —, besonders
die moderne Stromung der Sophistik und — politisch-sozial gesehen —, die
Kriege, an denen sich die Athener beteiligen und unter denen der sog. , Pelo-
ponnesische Krieg” die wichtigste Rolle spielt.?!’ Vor dem Hintergrund der
anthropologischen Fragestellung in ihrer philosopischen Ausrichtung handelt
es sich um eine in hochstem Mafe brisante Epoche, so zeigen die litera-
rischen Zeugnisse. Wo bislang klar zu sein schien, welchen Platz der einzelne
Mensch im Ganzen der polis und schlieklich in der Welt einnimmt, wird
es nun immer schwieriger, diese Frage angemessen zu beantworten. Eine
vielfach in den schriftlichen Quellen der Zeit genannte historische Gestalt
muss unbedingt in diesem Zusammenhang genannt werden: Sokrates, der in
unabléssigen Diskussionen auf der Agora die Menschen immer wieder Ver-
horen unterzieht und nicht aufhort, seine Gespréchspartner mit ihrer eigenen
Orientierungslosigkeit zu konfrontieren. Damit holt Sokrates — im wahrsten
Sinne des Wortes —, die Philosophie vom Himmel auf die Erde.?? Ohne Unter-

20Giche dazu auf einer allgemeineren Ebene u. a. W. Burkerts kulturwissenschaftliche
Untersuchungen zum antiken Griechentum. Siehe dazu die Hinweise im Literaturverzeich-
nis.

21Zu den Erschiitterungen des Lebens der Athener seit Ende der Archaik siehe u. a.
auch Hose, Furipides als Anthropologe, 13-17. Mit dem Thema befasst sich u. a. auch
Seaford, Money and the early greek mind, Cambridge 2004.

22Siehe dazu Diog. Laert. 11.5.21. Das aus den Wolken stammende Bild eines dem Erd-
boden enthobenen, sophistisch indoktrinierten Forschers steht dabei in schroffem Wider-
spruch zur historischen Figur. Dieser wesentlich ndher kommt nach {ibereinstimmender
Meinung der Forschung wohl Platon. Siehe dazu u. a. H. Erbse, Sokrates im Schatten der
Aristophanischen Wolken, in: Hermes 82 (1954), 385-420. Zur Parabase der Wolken und
ihrem Bezug zum FElektra-Stoff der Tragiker siehe weiter unten im einfithrenden Teil.



KAPITEL 2. ANTHROPOLOGISCHES NACHDENKEN: DIE ELEKTREN 17

lass fragt er, wie sich der Mensch zu einer unsteten, ihn umgebenden Welt, am
besten verhalten sollte. Doch Sokrates’ moralisches Interesse am Menschen
stellt nur eine Spielart eines wesentlich umfassenderen o6ffentlich gefiihrten
anthropologischen Diskurses der Zeit dar.?® Dass es einen solchen tatsich-
lich gab, belegt explizit ein in der Hippokratischen Schrift Uber die Natur
des Menschen gegebener Hinweis: Es wird dort auf eine in gelehrten und
einfacheren Kreisen iibliche Sitte verwiesen, sich iiber die Natur des Men-
schen zu unterhalten.?* Der medizinische Traktat ist undenkbar ohne die
mit dem Auftreten der Sophistik einhergehende geistige Hinwendung zum
Menschen als Mafstab aller Dinge.?® Zusammengefasst kann der, sich in
der Literatur spiegelnde Wandel in der Sicht auf das Menschliche im Verlauf
des 5. Jhs. als Transformationsprozess gesehen werden, an dessen Anfang
eine aristokratisch geprigte feststehende ,physis-Anthropologie™® steht und
dessen Endpunkt ein Konzept bildet, in dem der innerlich wandlungsfahige
Mensch in beidseitig dynamischer Interaktion mit seinem Umfeld gesehen
wird.

Wenn man menschliches Handeln im Elektra-Mythos bei den drei Tragi-
kern untersucht, sollte man vorab einen Seitenblick auf sich wandelnde gesell-
schaftliche Konstellationen im Attika der Zeit wagen: Bemerkenswert ist,
dass sich die Tragikertexte in der Abbildung des gesellschaftlichen Umfelds
menschlichen Handelns nicht primar auf den Kontext der polis konzentrie-
ren, wie es der zeitgeschichtliche Enstehungshintergrund der Werke zunéchst
erwarten liefe, sondern vielmehr auf den aristokratischen oikos. Erst bei Eu-
ripides wird die Vorstellung einer unzerstorbaren Bindung des edel geborenen
Menschen an seinen traditionsreichen oikos in Frage gestellt. Die Konzen-
tration des Interesses am Menschen als Teil eines herrscherlichen otkos bei
den beiden anderen Tragikern ist vor dem Hintergrund der kulturellen Ent-
wicklung Athens erkldrbar: Noch zu Beginn des 5. Jhs. v. Chr. haben die
Athener ein stark riickwértsgewandtes Selbstverstdndnis. Als Nachhall der
Peisistratidischen Zeit beziehen sich die Athener noch zu diesem Zeitpunkt
ideologisch auf die elitir geprigte Adelskultur des Homerischen epos. Die
Homerische ,physis-Anthropologie”, die von einer geburtsmafig verliehenen
arete ausgeht, liegt im Kern der Vorstellung vom Menschen. Feste Sinndimen-
sionen bestimmen nach dieser Idee das menschliche Dasein: Es gibt eine un-
abanderliche religiose Vorstellungswelt, ein statisches, oligarchisch gepragtes,

23Giehe dazu Hose, Euripides als Anthropologe, 16-17.

24Siehe dort Kap. 1, 10. Siehe dazu auch Hose, Euripides als Anthropologe, 16.

ZDer von Protagoras (fr. 80 B 1 DK) gepriigte Begriff wird im Zuge der Untersuchung
freilich wiederholt aufgerufen werden. Siehe dazu besonders folgende Abschnitte: III, 7.1.2
und V, 18; 19.3.1.

26Siche dazu die ausfiihrliche Anmerkung unter: I, 2.1.



KAPITEL 2. ANTHROPOLOGISCHES NACHDENKEN: DIE ELEKTREN 18

soziales und politisches Gefiige, schlieflich, mit diesen Komponenten ein-
hergehend, eine klar definierte, nach Empfinden des modernen Menschen
erschreckend starre, Wertewelt. Man betrachte nur den bereits dem epos
bekannten Iphigenie-Stoff und Orestes-Stoff:?” Diese Wertewelt kann es unter
gewissen zwingenden Umstidnden fordern, dass ein Vater seine Tochter toten
muss und ein Sohn seine Mutter.

2.4 Chronologische Verortung der drei tragi-
schen Flektra-Bearbeitungen und Aufbau
der Arbeit

viv oy Hiéxtpav xat’ éxctvny A0’ 1 xwudla
Intotic’ fAY’, fv mou 'mtiym VYeotolc oltw copolc:

yvwoeta Ydp, Avrep 107, TadeApol ToV BéoTouyov.
(Aristoph. Nub. V. 534-536)

Die Worte aus der Parabase der Aristophanischen Wolken scheinen in direk-
tem Bezug zu einer Wiederauffiihrung der Orestie im letzten Viertel des 5.
Jhs. v. Chr. zu stehen.?® Es geht darin um die Locke, die Elektra am viter-
lichen Grab findet und als Anzeichen dafiir deutet, ihr verbannter Bruder
Orest sei heimlich nach Argos zuriickgekehrt, um Rache an seiner Mutter,
der Gattenmorderin Klytaimnestra, zu iiben. Im obigen Zitat verbindet sich
in geradezu als paradoxal zu bezeichnender Engfiihrung der Verweis auf das
hohe pathos der Tragddie eines Aischylos mit dem Verweis auf die geistige
Stromung, die das Athen der Auffiihrungszeit der Wolken am starksten pragt:
die Sophistik. Die Komddie sucht hier nach Zuschauern, die sophoi sind.
Aristophanes’ Stiick bewegt sich zwischen den beiden Polen Tradition und
Neuerung, alt und modern. Uraufgefiihrt 423 v. Chr. und dann erneut
im folgenden Decennium sind die Wolken literarisches Zeugnis der als ,An-
thropologische Epoche™ bezeichneten zweiten Hilfte des 5. Jhs. Auch die
beiden FElektren des Sophokles und des Euripides gehoren zeitlich gesehen

2T Auf die epischen Hypotexte der tragischen Elektra-Bearbeitungen wird im Verlauf
der Untersuchung wiederholt verwiesen werden. An dieser Stelle seien daher konkretere
Stellenangaben noch aufgespart.

28Giehe dazu Newigers Untersuchung: H.-J. Newiger, Elektra in Aristophanes Wolken,
in: Hermes 89 (1961) 422-30.

29Der Terminus stammt aus der bereits wiederholt genannten ,Philosophische[n] An-
thopologie” und kann mit Probst, 234, folgendermafen umschrieben werden: ,Im Lebens-
gefiihl dieser Epochen aktualisiert sich die primdre Befindlichkeit des Menschen, heimatslos
in dieser Welt zu sein.” Als die andere grofe ,,Anthropologische Epoche” der Weltgeschichte



KAPITEL 2. ANTHROPOLOGISCHES NACHDENKEN: DIE ELEKTREN 19

in das letzte Viertel des Jahrhunderts. Zentraler Untersuchungsgegenstand
dieser Arbeit sind in der Aischyleischen Orestie und den beiden Elektren
Transformationen ein und desselben literarischen Stoffes. Man fragt sich un-
mittelbar nach einem Abhangigkeitsverhéltnis der Bearbeitungen zueinander.
Die Antwort auf die Frage wurde umrisshaft bereits angedeutet: Aischylos’
Orestie ist Hypotext fiir die beiden Elektra-Stiicke der jiingeren Tragiker. Was
das chronologische Verhéaltnis der beiden Elektren zueinander anbelangt, so
kann nur spekuliert werden.?® Wichtig ist jedoch, dass sie, beide auf eigene
Weise, auf die Orestie reagieren, ein Text, der geistig noch einer anderen
Ara angehort. Wie Aristophanes’ Wolken miissen sich die beiden jiingeren
Bearbeitungen des Stoffes den Widerspriichen ihrer Zeit stellen.

Was den Aufbau der folgenden Untersuchung betrifft, sei dem Leser fol-
gende Grobstruktur als Orientierungshilfe verdeutlicht: Die Untersuchung
zerfillt in vier Teile. Zunédchst wird das ,Anthropologisches Nachdenken” im
FElektra-Mythos bei den drei Tragikern je fiir sich genommen untersucht (Teil
IT bis TV), anschliefend werden wesentliche Ergebnisse der drei getrennt
voneinander vollzogenen Einzeluntersuchungen in Relation zu anderen lite-
rarischen Zeugnissen aus dem 5. Jh. v. Chr. gesetzt (Teil V): Es geht um die
Texte der Historiker, Herodot und Thukydides, einerseits, die Hippokratische
Schrift Uber die Umuwelt andererseits.

wird die sog. Sattelzeit (1750-1850. Der Begriff wurde geprigt durch Koselleck.) gesehen.
C. Meier (Der Wandel der politisch-sozialen Begriffswelt im finften Jahrhundert v. Chr.)
vergleicht die zwei Umbruchsphasen aus ideengeschichtlicher Perspektive.

30Bezeichnend fiir die schier endlosen Diskussionen der Wissenschaft iiber diese Frage
ist der Titel des Aufsatzes von W. Theiler in: WSt 79 (1966) 102-111: Die ewigen Elektren.



Teil 11

Das Modell: Die
,physis- Anthropologie” in
Aischylos’ Orestie

20



Kapitel 3
Praliminaria

Das hier beginnende Aischylos-Kapitel bezieht sich auf die Orestie im Ganzen
und ist nicht, wie die allgemeine Fokussierung der Arbeit auf das Thema der
Rachehandlung im FElektra-Stoff erwarten liefe, einzig auf das Binnenstiick
derselben, die Choephoren, beschriankt. Das hat seinen Grund: Die Orestie,
darin einzig im Textcorpus der erhaltenen griechischen Tragddien, stellt eine
JInhaltstrilogie” dar.! Aus der formalen Besonderheit ergibt sich, dass ein Ver-
stdndnis der Choephoren nur moglich ist unter Einbezug ihrer Vorgeschichte,
vorgefiihrt im Agamemnon, und ihrer Folgeentwicklungen, dargestellt in den
FEumeniden. Gerade wenn man sich fiir den Spezialaspekt des Anthropo-
logischen interessiert, scheint es nach dem hier zugrundegelegten Textver-
stdndnis wichtig, die drei Stiicke als Einheit zu begreifen. Erst das Ende des
letzten Stiickes enthélt ndmlich wirklich eine, wenngleich verkiirzte, Antwort
auf die Frage nach der condition humaine.? Generell steht die Frage, was
den Menschen ausmacht, im Aischyleischen Text nicht im Vordergrund. Der
Tragodientext ist stattdessen ein kunstvolles Werk der Dichtkunst,® das,

!Siehe dazu in der Forschung im Allgemeinen Wiesmann. [Im Hauptteil der Arbeit gilt,
anders als in T der Fall, die Regel, dass Anmerkungen mdoglichst knapp gehalten sind, so
dass sie gerade die eindeutige Identifizierung des jeweiligen Werks ermoglichen. Es sei auf
die Literaturverzeichnis festgehaltenen Kurzzitierweisen verwiesen, falls von einem Autor
mehrere Arbeiten aufgenommen wurden.

2Siehe unten die Uberlegungen zum Ende der Eumeniden: II, 6.2.

3Beachtung verdienen hier Stanfords Worte, 46: "He [Aischylos| is as far from the
lucid control of Sophocles as a Gothic cathedral from a Doric temple, Michelangelo from
Leonardo.” Von Interesse sind auch seine Feststellungen, 49: "But Aeschylus embodies the
problems in the problems of his style. He does not diagnose our illness and prescribe a cure.
He uses homeopathy: he re-creates the symptoms in a newly created world; he compels his
audience to relive their lives in that fresh light, and in the end, like a god in his own
creation, he can establish a resounding, final harmony. Aeschylus is not simply a religious
poet. He is a wilful, headstrong, visionary poet. He does not belong with the more self-
effacing Sophocles and Spencer. He breathes the air of Pindar, Milton and Isaiah — men

21



KAPITEL 3. PRALIMINARIA 22

in wechselnder Ponderierung, auf unterschiedliche Absichten konzentriert
ist. Ein besonders stark gewichteter Aspekt ist dabei das Dramaturgische.
Die Biihne als Handlungsraum und in ihrer deiktischen Funktion hat in
der Aischyleischen Tragodie zweifelsohne besonderes Gewicht. Ein Klassiker
der deutschsprachigen Forschung, der sich auf das Zusammenspiel von Text
und Dramaturgie konzentriert, sei mboxhier vorab genannt: Karl Reinhardts
Buch Aischylos als Regisseur und Theologe. Der Beitrag ist sicherlich von im-
menser Bedeutung fiir die Aischylos-Forschung. Problematisch ist allerdings
der Begriff  Theologie” im Zusammenhang mit der Aischyleischen Tragodie:
Genausowenig wie man Euripides’ Texte ohne Einschrankungen als die eines
LAnthropologen” bezeichnen kann, sollte man namlich Aischylos’ Texte als
theologische Traktate lesen: Tatséchlich, soviel ist klar, sind sowohl Aischy-
los’ als auch Euripides’ Texte die von Dramatikern. Hier wird exemplarisch
und selektiv menschliches Handeln in Wort und Tat in den dreidimenionalen
Biihnenraum gebannt, seinerseits eine Kunstwelt en miniature.* Wie kommt
nun Reinhardt dazu, sein Aischylos-Buch neben der Dramaturgie besonders
einer von ihm so bezeichneten ,, Theologie” zu widmen?® Abstrahiert man von
der problematischen Terminologie, so ist hier doch etwas Wichtiges erfasst:
In der Aischyleischen Tragddie ist die Vorstellung vom Wirken gottlicher
Machte so stark, dass sogar der Biithnenraum davon ergriffen zu sein scheint.
Irrationale Méchte beméchtigen sich bisweilen der Figuren und Biihnenre-
quisiten gleichermafen. Das Paradebeispiel dafiir ist der Auftritt der Seherin
Kassandra im Agamemnon. Als sie sich auf der Biihne die Seherbinde vom
Kopf reift, ist dieser Akt von Symbolkraft: Er zeigt Kassandras Resignation
angesichts der von ihr krafts Sehergabe gesehenen Zusammenhénge iiber die
Vorgénge im Atridenpalast in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft einer-
seits und deren Verflechtung mit dem eigenen Lebenslos andererseits. Der
Vorgang ist, kritisch betrachtet, ein absurdum: In der Geste, die Kassan-
dras gottlich verliechenes Spezialwissen bezeugt, liegt zugleich die Absage an
selbiges. Kassandra negiert sich selbst als Apolls Priesterin und in ihr wirkt
dabei Apoll, der sie in Besitz genommen hat. Fiir die Choephoren ist, bis kurz
nach der Rachetat des Orest, von entscheidender Bedeutung eine unsichtbar
Regie fiihrende Macht, die vom Grab des Agamemnon ausgeht.® In den Eu-

who sing with arrogance to magnify the glory of their gods. He exults in the service that is
perfect freedom. He is the Dionysiac artist, possessed by ‘divinus furor’.”

4Siehe dazu bereits oben unter: I, 2.

°Thm folgt darin in der jiingeren Forschung Bees. Wo allerdings Reinhardt den Ais-
chyleischen Text als Tragédientext im Auge behélt, scheint es bei Bees geradezu zu dem
problematischen Versuch zu kommen, den Tragiker in einen Kleriker nach christlichem
Religionsverstindis umzuwandeln.

6Siehe unter: II, 3.



KAPITEL 3. PRALIMINARIA 23

meniden schliefslich nehmen, neben den olympischen Gottheiten Apoll und
Athene, die Rachegeister der Erinyen sogar fleischliche Gestalt an.” Letzteres
Phénomen spiegelt ein weiteres Charakteristicum Aischyleischen Schreibens:
ein ungehindertes Wechseln zwischen abstracta und concreta.® Die Erinyen,
in den beiden anderen Stiicken der Trilogie vor allem Metaphern fiir ein
der lex talionis Aischyleischen Zuschnitts immanentes Gesetz eines iiber die
konkret beteiligten Figuren hinaus automatisierten Rachevollzugs, nehmen
Gestalt an, erhalten Charakter und eine Mutter, Nyz.? Bisweilen ist es in
den Aischyleischen Texten schwierig, zwischen poetischen Mustern und kon-
kreten Gesetzen der dadurch bezeichneten Kunstwelt zu trennen: Thre un-
belebte Materie, ihre Tiere, Menschen, Geister und Gotter scheinen allzu oft
zwischen metaphorischer Bedeutung und konkreter Existenz zu changieren.
Ein entscheidender Anhaltspunkt ist immerhin gegegeben durch die auf der
Biihne erscheinenden Figuren. Es wird hier davon ausgegangen, dass diese
menschlichen Figuren auch als Menschen zu begreifen sind: Das bedeutet in
concretu, dass sie zu keinem Zeitpunkt vollig als "puppets on strings” agieren,
gefiihrt allein durch einen Erbfluch,'® einen Dédmon, einen Gott. Sogar als die
Seherin Kassandra sich der Seherinnenbinde entledigt, tut sie das selbst.!!

"Siehe unter: II, 4.

8Siehe dazu mit Bezug auf den konkreten Kontext u. a. Zeitlin, Misogyny, 107.

9Siehe unter: I, 6.1.1. Zum Bild der Erinye in der Orestie siche u. a. auch Wheelwright,
263-266.

0Pace hier den zahlreichen Ansitzen der Forschung, die vom Wirken des gene-
rationeniibergreifenden Erfluchs als in der Aischyleischen Tragodie partiell oder insgesamt
wirksamen Konzept ausgehen. Das gilt u. a. fiir den bereits oben zitierten Beitrag Rein-
hardts, ferner fiir Follinger, Genosdependenzen; Geisser; Kappel; West, Ancestral Curses.
Nicht diesen Beitrégen folgt die hier vorgelegte Deutung, sondern den klar zwischen Text-
poetik und der religisen Idee des Geschlechterfluchs differenzierenden Uberlegungen von
Forschern wie Parker, Aeschylus’ gods, und Gantz.

"UWarum Menschen von sich aus so handeln, wie sie es tun, fragt freilich erst das Eu-
ripideische Drama. Siehe dazu die Uberlegungen unter ITT und besonders V. Zum Thema
,Willensfreiheit” siche auch: 1I, 4.3.



Kapitel 4

Der Agamemnon

4.1 Klytaimnestra als Leitfigur einer wilden Welt

Pate fiir die Zeichnung der Klytaimnestra-Figur im Agamemnon steht die
Odyssee mit den Atridenexkursen in den beiden nekyiai:' Doch schon durch
den Wandel der literarischen Form zwischen Homer und Aischylos ist eine
wesentliche Veranderung nahegelegt. Das tragische Sujet bietet schliefslich
ganz andere Mdoglichkeiten, Klytaimnestra als Inbegriff der verdorbenen Gat-
tin in Szene zu setzen.? Neben die indirekte Darstellung der Figur in den
Worten anderer treten die direkten Sprachdufserungen der dramatischen Fi-
gur auf der Bithne. Und damit nicht genug: Das Drama® kann die Figuren
nicht nur iiber das rein Sprachliche charakterisieren, sondern bietet ihnen
iiber die Biihnenprisenz weitere semantische Moglichkeiten. Im Text teils

10d. Buch 11, V. 418-439; Buch 24, V. 199-202. Siche dazu u. a. Holscher, 5-12; Schmidt,
158.
2Eine besonders aussagekriftige Charakterisierung der Figur im Spiegel des epos findet
sich so im 24. Gesang, wo Klytaimnestra direkt mit Penelope verglichen wird: V. 194-202:
o¢ Gyadal @eévee floav duouowe IInvehonely,
xoVpT Ixaplou g el péuvnt’ ‘Oduoctiog,
avdpOg xovpLdlou T ol xAéog ol ToT’ OAgiTon
fic dpetiic, Tev€ouot 8’ ety doviotoy GoLdhy
dddvarol yaplesoav eyéppovt Inveronely,
oLy ©¢ Tuvdapéou xolpn xoxd uhcato Epya,
xoLp(dlov xtelvaca TéoLy, GTUYEET 8¢ T’ doLdN
gooet’ e’ avipwnoug, yahemnyv 8¢ Te @fjuty ondooel

dnhutépnot yuvanll, xol f x’ ebepyoc Enoty.

3Wichtige Uberlegungen stammen hier von Snell.

24



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 25

nur indirekt reflektiert, ergreift so Klytaimnestra im ersten Stiick der Tri-
logie Besitz von der Biihne. Vom ersten Augenblick an iiberschattet sie das
Stiick als ein phantasma von ddmonischer Grofe. Das geht so weit, dass die
Figur auch dort anwesend zu sein scheint, wo sie tatsichlich abwesend ist.*
Eine weitere Besonderheit Klytaimnestras ist ihre Wandlungsfihigkeit: Vor
dem Gattenmord benimmt sich die Figur gidnzlich anders als nach vollzogener
Tat. Klytaimnestras Féahigkeit, sich zu verstellen, kennzeichnet sie zunéchst
als Inbegriff des listenspinnenden bosen Weibes aus der epischen Tradition.
Doch der Unterschied zwischen der Figur des epos und der tragischen Gestalt
ist frappierend.’ Erst auf der Biihne kann Klytaimnestras chamileonhaftes
Wesen zu voller Wirkmacht kommen: In Anpassung an ein sich &nderndes
figurales Umfeld wechselt die Figur mehrmals ihre Farbe.

In der anthropologischen Konzeption freilich, das wird in II, 4.1 zu sehen
sein, ist die Figur schlicht. Es ist der Inbegriff des die Biihne beherrschenden
Aischyleischen Menschen: Sich der eigenen Grofe bewusst bis zum Aufersten,
emporragend, unberiihrbar:” eine mustergiiltige Verwirklichung der ,,physis-
Anthropologie” in ihrer Aischyleischen Ausprigung.® Es gibt keine Unein-
deutigkeiten, nichts wie innere Zerrrissenheit. Was vom Chor als ,,Wahnsinn”
der Klytaimnestra nach vollzogener Tat betrachtet wird (V. 1428)?: Im Kern
ist es nichts als eine Zurschaustellung der von Anfang an feststehenden in-
neren Disposition der Figur.!® Von Irrationalitit kann keine Rede sein.!'!
Klytaimnestra ist von Anbeginn die Frau mit dem

avopoBoulov xEup

(V. 11). Als solche verfolgt sie einen festen Plan, verkorpert iiber das gesamte

“Hier werden die Ergebnisse Taplins zu dem Thema zugrundegelegt, wonach gerade
durch die wiederholten Auf- und Abgénge der Figur ihre Bedeutung zum Ausdruck kommt.
Der unter anderem von Denniston und Page, Introduction xxxii, verfochtene Ansatz,
wonach die Figur seit dem Eingangs-Lied des Chores sténdig auf der Biihne stehe, wird
abgelehnt. Gerade das stille Anwesendsein wiirde an manchen Stellen mehr fiir Irritation
sorgen, als das Stiick zu bereichern, so Taplin, Silences, 90-97.

5Zur grundsitzlichen Zweiteilung der Rolle Klytaimnestras in die Zeit vor dem Gatten-
mord einerseits und die nach dem Gattenmord andererseits siehe u. a. Zeitlin, Corrupted
Sacrifice, 460. Mehr dazu s. u.

6Siehe dazu auch Seidensticker, Aischylos, 235.

"Siehe dazu besonders Rosenmeyer, 236.

8Siehe zu dem Begriff die in I, 2 gegebenen Hinweise.

9Tm Text heikt es dort:

Qenv EmpaiveTal.
10Giehe u. a. Geroulemou, 83-84.

1 Ganz anders verhilt es sich hier mit der Euripideischen Derivatfigur, der Medea. Siehe
dazu de Romilly, Greek literature, 79.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 26

Stiick hin eine festfixierte Rolle. Dabei kann sie immer nur in oberflich-
licher Glétte gesehen werden: Im a prior:i festgelegten entschlossenen Han-
deln erfiillt sich ihr Wesen, der Zustand inneren Wankens ist ihr fremd.!?
Man kann Klytaimnestra aufgrund ihrer beherrschenden Rolle als stiickin-
terne Regisseurin betrachten: Der Plot des Agamemnon ist, mit Ausnahme
der Kassandra-Episode und der Kurzintervention des Chores gegen Aigisthos,
ihr Machwerk. Ihre durch einen dolos in die Wege geleitete Racheaktion steht
im Zentrum des Stiickes. In der Grundstruktur ist das erste Stiick der Orestie
so Prézipierung des Binnenstiickes, des von Orest angetriebenen Rachedra-
mas.'? Eine Besonderheit in der dramaturgischen Konstruktion des Agamem-
non gilt es dabei freilich zu vermerken. Diese besteht darin, dass Klytaimnes-
tras Mordkomplott bis zum Zeitpunkt der Ausfiihrung der Racheaktion nur
indirekt in das Stiick gespiegelt wird. Das dramentechnische Mittel, das die
Spannung steigernd wirkt, ist eine sich bis zum Zeitpunkt der Racheaktion
verdichtende Angststimmung.'* Zugleich freilich prisentiert sich Klytaimnes-
tra selbst nach aufen hin, gegeniiber dem Chor (Siehe ab spétestens V. 83,
wo sie angesprochen wird), dem Herold aus Troja (Siehe ab V. 503), und
schlieflich auch gegeniiber ihrem heimkehrenden Gatten Agamemnon (Siehe
ab V. 782) als der Lage entsprechend angemessen agierend. Und doch: die
innere Grundstruktur Klytaimnestras, ihr méinnlich-abwiigender Sinn,' ist
auch im zwischenmenschlichen Umfeld am Atridenhof insgeheim bekannt
geworden. Schon der Wichter als prologizon weif davon zu berichten. Fiir
den Chor, Klytaimnestras Ratsgremium, ist die Einsicht in das Wesen der
stellvertretenden Herrscherin Anlass fiir schwelende Konflikte mit derselben
geworden (Siehe dazu z. B. V. 475-487). Nach dem Vollzug der Rache treten
die Alten in offene Opposition zur derselben und ihrem méannlichen Gegen-
stiick, dem weibischen (Siehe V. 1625) Aigisth (Siehe dazu V. 1577-1673).
Klytaimnestras unweibliches Machtstreben, von Rosenmeyer als “wrath” um-
schrieben,'® wird zum Motor des gesamten Stiickes. Der Vorwurf an Agamem-

12Besonders wertvoll ist hier de Romilly, Evolution, 50: Hier wird das Augenmerk auf
einen Grundunterschied zwischen Aischyleischer und Euripideischer Figurenkonzeption
gelegt: Wenn bei Aischylos die Entscheidung zum Handeln nur dem im Fokus stehen-
den Handeln vorgeschaltete Ubergangsstufe ist, verhilt es sich bei Euripides anders: Das
Handeln geht schnell vonstatten. Danach kommt der Mensch angesichts des Ergebnisses
seiner Taten zum Reflektieren. Auf diesen Punkt der Darstellung konzentriert sich das
Euripideische Drama. Siehe dazu auch unten in III, 10 die Darlegungen zum Schluss des
Euripideischen Stiickes. Siehe dazu de Romilly, 50.

13Giehe dazu u. a. Snell, 126.

14Gjehe dazu auch Zierl, 163.

15Siehe dazu im vorigen Absatz die griechischsprachige Version aus Ag. V. 10.

16Rosenmeyer, 235.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 27

non, er habe die gemeinsame Tochter Iphigenie opfern lassen,'” ist dabei
nur Vorwand fiir einen innerhalb der Figur verorteten abnormalen Macht-
trieb.'® In dieser ihrer speziellen Verfasstheit benotigt Klytaimnestra keinen
gottlichen Ansporn, um ihre Rache auszufiihren. Sie erweist sich letztlich,
wie auch im Text impliziert (Siehe V. 1438- 1447), als ihre eigene erinys.
Als vampierdhnliches Wesen bringt sie einerseits anderen Verderben, ande-
rerseits aber weiht sie am Ende auch sich selbst dem Untergang: Das Blut
des Agamemnon, das sie hervorgezwungen hat, erscheint hier als infektios
auch fiir Klytaimnestra selbst. Am Ende ist es ihr eigenes Todesurteil.'® Der
von Klytaimnestra veriibte Akt der Selbstjustiz, rhetorisch verborgen unter
dem Deckmantel einer Berufung auf die lex talionis (Siehe dazu V. 1431-
1433), findet in der Orestie mehrfach Reflex in der Idee von der Unwieder-
bringlichkeit einmal vergossenen Blutes.?’ E.g. sei hier vorgreifend die zen-
trale Stelle aus den Choephoren zitiert ( Cho. V. 400-404):

GAN VOUOG UEV (OVioG OTOyOVag
YUUEVOC EC TEDOV BANO TPOCOUTELY
ofua. Bod yap horyog Epwviv
ToEA TEY TEOTEPOY PUUEVWLY BTNV

c 7

€tepay Emdyovoay €T ATy,
Klytaimnestras Wesen, so zeigt bereits dieser Uberblick, geht vollkommen
im poetischen Gesamtkonstrukt der Orestie auf. Die einzelnen Stationen des

Plot des Agamemnon bereichern dabei das skizzierte Figurenportrait um
einige Fagetten.

Die ,,erste Stufe® des Stiickes (V. 1-488)
In der ,ersten Stufe” des Stiickes wird Argos?! in indirekter Konfrontation

17Siehe dazu Weiteres im selben Absatz in Untersuchung der hier so bezeichneten , drit-
ten Stufe“ (V. 1035-1342)” und ,vierten Stufe* des Stiickes (V. 1343-1673) sowie unter I,
2.2, 11, 2.3 und II, 4.2.

18GSjehe dazu im weiteren Fortgang der Trilogie auch den agon der Choephoren (Siehe:
ITI, 3.2). Dort begriindet Klytaimnestra ihr Verbrechen nicht damit, dass metaphysis-
che Rachegebote aufrechterhalten werden miissten, sondern vielmehr mit Agamemnons
Ehebruch. Es ist allein der eigene Geltungsdrang, der Klytaimnestra in ihrem Handeln
antreibt.

19Zur Blutsmetaphorik in der Orestie siche: Wheelwright, 235-238. Siehe zu der Idee in
der Forschung auch besonders Hughes Fowler.

20Dazu in der Forschung u. a. Fowler, 90. Im Stiick findet die Idee Ausdruck e.g. in
V. 1018-1021.

2L Argos ist nicht in allen literarischen Bearbeitungen des Elektra-Stoffes Schauplatz
des Geschehens. Das gilt v. a. fiir die archaischen Auseinandersetzungen mit dem Stoff:



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 28

mit der Freudennachricht von der Einnahme Trojas gezeigt. Dass der Rezipi-
ent dabei an das Machtzentrum von Argos von aufen her herangefiihrt wird,
aus der Perspektive des auf dem Palastdach liegenden Wiéchters, hat seinen
Grund. Von Anfang an muss Distanz gewahrt werden zum Geschehen im
Inneren des Palastes. Das Gebdude birgt nach den den kryptischen Worten
des Wichters diistere Geheimnisse in sich (V. 36-39):

T& 0" dAha oy6y Polc Eml YAwoo) uéyoag
BéBnrev: oixog &7 adTog, el pioyynyv AdBot,
oaPESTUT AV AEEELEVT OO EXMY EY®
uodoloty addés xou padobol Afdoua.

Hinter der Redewendung vom auf der Zunge liegenden Stier scheint sich die
Anspielung auf einen Mysterienkontext zu verbergen.?? Auch das Motiv der
Lichtsuche in der Dunkelheit, in concretu das Ausschauhalten des Wichters
nach der Feuerbotschaft zum Zeichen der Einnahme Trojas, verweist unter-
schwellig auf eine Mysterienthematik. Passend zu diesem rituellen Hypotext
der Szene gipfelt und endet der Auftritt des Wichters in der Erkenntnis des
ersehnten Lichtzeichens. Nun wendet sich die Aufmerksamkeit des Stiickes
dem Chor einerseits und der stellvertretenden Herrscherin Klytaimnestra an-
dererseits zu. Bis zum Auftritt des Herolds aus Troja geht es um die Frage,
ob die Lichtbotschaft vertrauenswiirdig sei. Wo Klytaimnestra dem Fackel-
licht hochste Glaubwiirdigkeit zubilligt und es zum Anlass nimmt, in ganz
Argos Freudenrituale zu Ehren der Gotter zu veranlassen,?® dufert der Chor
der Alten Zweifel an der Wahrhaftigkeit des Geriichts, Troja sei eingenom-
men worden. In den Augen der Choreuten spiegelt Klytaimnestras Reaktion
typisch weibliche Naivitdt (V. 274). Klytaimnestra verstellt sich also dem
Chor gegeniiber insofern wirkungsvoll als auf den Gatten wartende Herr-
schersfrau. Narrative Exkurse iiber den trojanischen Krieg von den Ursachen
bis zur Einnahme der Stadt sind richtungsweisend fiir die hier so bezeichnete
Lwzweite Stufe” des Stiickes:

So ist der Schauplatz mit 216 PMG bei Homer Mykene, bei Stesichoros und Simonides
Lakedaimon.

22Zur Bedeutung der Mysterienthematik in der Orestie ist in der Forschung mehr zu
lesen bei Widzisz. Mit dem Thema setzt sich aufserdem Tierney auseinander.

23Giehe dazu auch Reinhardt, Aischylos, 89: ,Aber der Siegeslauf der Flammenzeichen
wird thr nicht nur in den Mund gelegt, er ist ihr eigenster Triumph. Sie ist es, die als
einzig Wissende und mdannlich Herrschende die Siegesopfer in der Stadt befiehlt. Mit jedem
Wort rafft sie den Sieg an sich heran. Hellsichtig sieht sie, was in Troja jetzt, in diesem
Augenblick geschieht ...”



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 29

Die ,zweite Stufe® des Stiickes (V. 489-974)

In der ,zweiten Stufe der dramatischen Entwicklung des Agamemnon
treten die heimkehrenden Trojakdmpfer in direkten Kontakt mit Klytaimnes-
tra und dem Hof von Argos. Hier setzt dramentechnisch eine forcierte Umkehr-
bewegung ein: Die Nachricht vom erfolgreichen Kampf der Griechen verliert
seinen triumphalen Charakter vor dem Hintergrund der Ausfithrungen des
Herolds iiber die desastrosen Verluste und Irrfahrten der Krieger auf dem
Weg nach Hause in die griechische Heimat (V. 636-670).2 Eine Angststim-
mung,?® die in der ,ersten Stufe” des Stiickes bereits verhalten spiirbar war,
dréngt sich immer mehr in den Vordergrund und kulminiert im Standlied des
Chores (V. 681-781). In wiederkehrenden Kreisen wird die Leitidee durchge-
spielt, wonach einer schénen Knospe am Ende Unheil entwachse: zunéchst
am Beispiel der Helena als Ursache fiir den verlustreichen trojanischen Krieg
(V. 681-716), darauthin am Beispiel des zu einem unbezdhmbaren Tier he-
ranwachsenden Lowenjungen (V. 717-736).2° In ringkompositorischer Manier
kehrt der Chor schliefslich erneut zu Helena zuriick (V. 740-743), anfangs ein

PEOVIUAL UEV VIVEULOU YOALVIC,

axaoxoiov <6'> dyaAuo TAoUTOU,

Hohdocov dupdtwy Bérog,

onZldupov Epwtog avidoc,
das sich am Ende zu einer erinys gewandelt hat.?” Das Lied miindet in
einen gnomischen Teil (V. 750-781), der einen wiederkehrenden Gedanken der
Orestie formuliert: Ubermafiger Erfolg schligt letztlich oft ins Gegenteilige

um. Gliick, so die letzten Worte, findet der Mensch eher im bescheidenen
Leben (V. 774-781):28

Aixa 0 AGUTEL YEV €V BUOAATVOLS BWUACLY,

2480 wird auch Menelaos als zweiter Konig von Argos mit einem gewissen Maf an
Aufmerksamkeit bedacht. Nach Aussage des Boten ist er verschollen (Siehe dazu V. 618-
633; V. 674-680). Ganz am Ende der Choephoren, nach der Katastrophe fiir Klytaimnestra,
wird von seiner nahenden Riickkehr gesprochen (Siehe dazu Cho. V. 1040-1041).

25Giehe dazu bereits oben den Verweis auf Zierls Untersuchungen zur Orestie.

26Siehe zu der Lowenparabel in der Forschung v. a. Knox, The lion in the house, 17-25.
Das Beispiel ist nach der iiberzeugenden Analyse Knox’ als Bild auf etliche der in der Trilo-
gie genannten Figuren iibertragbar (Klytaimnestra, Agamemnon, Aigisth, Orest). Freilich
heifst dies nicht, dass auch allen Figuren ein gleiches Maf an charakterlicher Schlechtigkeit
zugeschrieben wiirde. Inwiefern die Fabel auf Orest anwendbar ist, wird unten ausgefiihrt:
siehe dazu Weiteres unter: II, 3.1.

?7Siehe dazu Fowler, 86.

28Giehe dazu u. a. Moreau, Agamemnon, 7-21.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 30

TOV 0’ evalowov Tiel Blov.

T ypuoonaoTa 6’ Ededha oLV Tivey

YEQBY TOALVTEOTIOLG

Oupoot Amolo’, 6oto TEOGEUOAE, BOVAULY OU

o€fovoa TAoUTOU TaEdCTUOV dilve:

Ty 07 Eml Tépual Veud.
Die Passage ist vor allem aufgrund ihrer Mehrdeutigkeit von Interesse: Der
Name der Dike verklammert die unmittelbare gnomische Aussage der Stelle
mit dem die Trilogie verklammernden Thema , Blutrache”. Sowohl Klytaimnes-
tra als auch Orest sehen sich in der Orestie als Erfiillungsgehilfen der Dike.
Wenn Klytaimnetra den Atridenthron besetzt hélt, kommt Orest am Anfang
der Choephoren zuriick in die Heimat aus einem bescheideneren Umfeld in
der Verbannung.?” Passend zum durch die Schlussverse des Liedes vorgegebe-
nen Stichwort Dike leitet die Passage unmittelbar iiber zum Empfang des
Herrschers und zur ,Teppichszene.

Die Klytaimnestra-Figur erhélt in der hier so bezeichneten ,zweiten Stufe”
des Stiickes reichlich Gelegenheit dazu, sich in einem Héchstmaf an Heuchelei
als treue und um den Gatten besorgte Ehefrau zu prisentieren.®® Sie kom-
plettiert damit ihre Scheinrolle der dienstbeflissenen Ubergangsregentin in
der ,ersten Stufe“ des Stiickes, also ihre vorgespielte politische Rolle, um die
private Seite. Besonders bezeichnend fiir Klytaimnestras Rollenspiel in der
Offentlichkeit und gegeniiber dem Ehemann sind die Abschlussverse ihrer
Rede an den Herold, noch vor dem oben zusammengefassten Standlied und
der unmittelbaren Begegnung mit dem Gatten. Ex negativo wird, im Verweis
auf das ehebrecherische Verhiltnis zu Aigisth, das Schwert und die Bade-
wanne bereits die Ermordung des Gatten vorweggenommen (V. 606-614):

YUVAXA TUGTNY O’ EV BOUOLS EVEOL HOAGY
oloy mep 0DV EAELTE, OWUATWY XxOVaL
EcUANY exelvey, Tolepiov Toic duoppoaty,
%ol TIAN ouolay TévTaL, CNUAVTY POV
o0udev dupleipacay €v urxel ypdvou.
0Ud’ olda Tépdty 0B’ ETipoyov Tty

GANOL TEOC AVOEOC UAAAOY 1] yoAxoD Pogdc.

298, u. Dabei ist die Legitimierung der zwei Rachetaten allerdings vollkommen unter-
schiedlich: Wo Klytaimnestra aus Machtgier Selbstjustiz {ibt, vollzieht Orest eine Aufgabe,
die ihm seine physis abverlangt und ihm Apoll iibertréigt.

30Siehe dazu u. a. Zierl, 160.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 31

Was die Handlung begleitende Rituale betrifft, so deutet sich in dieser Se-
quenz des Stiickes bereits eine fiir den weiteren Verlauf wegweisende Per-
vertierung an. Besondere Aufmerksamkeit verdienen in diesem Kontext zwei
Stellen, an denen Klytaimnestra spricht: einerseits die Verse 594-601, zum an-
deren die Worte, mit denen Klytaimnestra ihren die Purpurbahn durchmes-
senden Gatten ins Haus entlisst (V. 973-974).

In der zuerst genannten Versgruppe wird eine Verbindung hergestellt zwi-
schen den von Klytaimnestra veranlassten Opferhandlungen in der Stadt
anlisslich der Feuerbotschaft und den jetzt im Hausesinneren ablaufenden
Opfervorbereitungen anlisslich der Riickkehr des Agamemnon. Was sich in
der Glatte der Darstellung Klytaimnestras als unterschiedslose religose Kor-
rektheit ausnimmt, ist der Wahrheit nach der Ubergang von nach aufen hin
zelebrierter falscher Frommigkeit zu hochstem Frevel: Die Opfermesser, die
im Inneren angeblich zur Schlachtung von Tieren gewetzt werden, sind in
Wahrheit Mordwerkzeuge zur Tétung Kassandras und Agamemnons.®! Die
zweite Versgruppe ist insofern besonders relevant fiir das weitere Geschehen,
als Klytaimnestra hier

ZcVc TéNELoC

(V. 973) anruft. Der Beititel des Gottes erhélt in diesem Kontext mehrfache,
schillernde Konnotationen: Auf der oberflachlichen Ebene wird er anlésslich
der Riickkehr des Herrschers nach langer Abwesenheit angerufen. Jenseits
davon, im Zuge der zunehmenden Verdrehung religiéser Rituale im zweiten
Teil des Stiickes, ist der Titel auch Vorverweis auf die pervertierte Hochzeit
zwischen Agamenon und Klytaimnestra im Folgenden, den Mordhinterhalt:32
Zum telos soll nach Klytaimnestras Wille an dieser kritischen Stelle der
dramatischen Entwicklung schlieflich vor allem ihr von langer Hand geplanter
dolos kommen. Das anschlieffende Standlied des Chores hat vor allem den
dramaturgischen Zweck, die Spannung nach der ,Teppichszene” weiter zu
steigern: Im Zentrum steht ein sich verdichtendes Angstgefiihl, besonders
eindringlich im Bild des dem Herzen entstromenden

Yefivog Eewiog

31Giehe dazu Weiteres unten in Betrachtung der , dritten Stufe”
32Giehe unter ,vierte Stufe” Weiteres. Zu dem Kulttitel siche u. a. Garvie, ad loc.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 32

erfasst (V. 992).%* In der Idee von der Unwiederbringlichkeit einmal vergosse-
nen Blutes (V. 1018-1021)3! verbirgt sich ein deutlicher Vorverweis auf den
nahenden Tod des Agamemnon und sich daraus ergebender weiterer Entwick-
lungen. Das Besondere an dem Lied ist sein durch Anspielungen verunkla-
render Charakter: Der Chor befiirchtet einen Mord, doch es wird nicht verba-
lisiert, wer Téater und wer Opfer in der nahenden Tragodie sein wird. Dariiber
freilich weif zumindest der Rezipient, einerseits aufgrund der Dramaturgie
des Stiickes und andererseits aus seiner Kenntnis des nostos-Schicksal des
Agamemnon nach der epischen Tradition, ohnehin bereits Bescheid.

Die ,,dritte Stufe® des Stiickes (V. 1035-1342)

Die ,dritte Stufe“ des Agamemnon bildet aus dramaturgischer Sicht den
Hohepunkt. Die Kassandra-Szene als jene Stufe im Plot, in der die finsteren
Vorahnungen der Seherin bedrohlich nahe geriickt sind, miindet dabei in die
Szene des ,Erscheinungsschrecken/s[“* Tm Tor des Palastes zeigt sich die
mit dem Blut des Gatten bedeckte Klytaimnestra.

Die Kassandra-Passage nimmt insofern eine Sonderstellung im Agamem-
non ein, als die mit Agamemnon ankommende Beutefrau sich anfangs nicht
von der stiickimmanenten Regisseurin Klytaimnestra in eine Rolle weisen
lasst (V. 1035-1046), Klytaimnestra hier also insofern erstmals im Stiick
keinerlei Kontrollfunktion ausiiben kann. Kassandras Machtposition Kly-
taimnestra gegeniiber hat jedoch ihre deutlichen Grenzen: Natiirlich kann
sie sich, wie ein storrisches Jungvieh (V. 1062-1071)%¢, gegen den Befehl
strduben, vom Wagen zu steigen (V. 1039), doch dem durch Klytaimnes-
tra iiber sie verhingten Todesurteil kann sie am Ende nicht entkommen.

Der Auftakt der Szene wirft ein negatives Licht auf Klytaimnestra als
Gastgeberin: Wenn Agamemnon Kassandra im Status einer zene von Kly-
taimnestra in den oikos integriert wissen wollte (V. 950-955), so widersetzt

33Zur Bedeutung des Begriffs der erinys im Stiick als Metapher siehe v. a. Fowler, u. a.
88. Die Vorstellung vom Gesang der Erinyen ist besonders prominent in der Kassandra-
Szene (Siehe dazu: II, 2.1 unter ,dritte Stufe”). Kurz zuvor nutzte sie bereits der Herold
in V. 644-645:

TOLVOE UEVTOL TNUATWY CECUYUEVOV

Tpémel Aéyewy mandivar TV Epwviwv.

34Giehe dazu u. a. Fowler, 95-97.

35GSiehe dazu Bohrer, 185-241. Auf Bohrers Untersuchung mit ihrem #sthetischen Fo-
cus wird im Folgenden des Ofteren Bezug genommen. Bohrer zeigt deutlich, dass in der
Aischyleischen Tragodie die Charakterdarstellung mit dem dramaturgischen Gesichtspunkt
verbunden wird, dass das Interesse an der anthropologischen Fragestellung hier niemals
als eigenstandiges Anliegen gesehen werden kann.

36Klytaimnestra iibernimmt hier die vom Chor zuerst verbalisierte Idee.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 33

sich Klytaimnestra den Anordnungen des Gatten hinter dessen Riicken. In
derogativen Worte kommentiert sie die Weigerung Kassandras, vom Wagen
zu steigen und macht zugleich klar, dass die Priamos-Tochter in ihrem oikos
als Sklavin integriert sein soll (V. 1035-1038).3" Nach diesem schmachvollen
Empfang folgt Klytaimnestra ihrem Gatten ins Haus, zunéchst, in Wahrung
des oberflichlichen Scheins, als zene, die ihrem Gast die ihm zukommende
Versorgung angedeihen ldsst.

Die folgende Passage (V. 1069-1330) ist als Tragodie en miniature in-
nerhalb der Gesamttragodie zu sehen. Sie entspinnt sich im Dialog zwischen
Kassandra und dem Chorfiihrer nach Form eines , Zwei-Schauspieler-Stiicks".
Klytaimnestra bleibt dem Gesprich fern, und das mit gutem Grund: Auf
diese Weise wird schon auf figuraler Ebene verdeutlicht, dass die von Kly-
taimnestra im Stiick beanspruchte Rolle als integraler Regisseurin de facto
nichts als Farce ist. Kassandra ist es, die krafts ihrer prophetischen Kréfte die
unmittelbar im Stiick bevorstehende Katastrophe voraussagt und Fenster in
die auferdramatische Vergangenheit und Zukunft des Atridenhauses eroffnet.
Sie besitzt jenen Weitblick, an dem es Klytaimnestra fehlt. Man konnte es
als Ironie des Plot bezeichnen, dass die Seherin Kassandra selbst am Ende
gerade an der in ihrer Wirklichkeitswahrnehmung vollkommen verblende-
ten Klytaimnestra scheitert. Kassandra selbst erscheint so nach Darstellung
des Stiickes als michtig und ohnmichtig zugleich. Es wird dafiir ein iiber
die menschlichen Verhiltnisse hinausweisender Grund markiert: ihre Diener-
schaft fiir den Sehergott Apoll. Kassandras unbedingte Bindung an Apoll ist
fiir diese Segen und Fluch zugleich. Wenn sie am Ende ihres Auftritts die Se-
herbinde zu Boden wirft, markiert Kassandra auf diese Weise zum einen ihre
Lossagung von Apoll, zum anderen verweist sie voraus auf ihren eigenen Tod
(V. 1269-1272).% Die Bezichung hat im Grad ihrer Verbindlichkeit eheiihn-
lichen Charakter (V. 1202-1206), auch wenn Kassandra selbst sich bis zum
Ende ihre Jungfraulichkeit bewahren kann und schlieklich als , Hadesbraut”
in den Tod geht (V. 1268-1294).° An Kassandras tragischem Ende, der ihr
zugeschriebenen Unschuld und Unbescholtenheit zum Trotz, wird deutlich,
dass Klytaimnestra den grausamen Umgang mit anderen Menschen auf kei-

37Siehe dazu Roth, 6-7.

387u diesem Gedanken siehe bereits die Ausfiihrungen oben unter: II, 3.

39In ihrer Rolle als ,,Hadesbraut” findet Kassandra im Stiick ein Pendant in der ,,Hades-
braut” Iphigenie. Wenn letztere als menschliches Voropfer den Krieg auf griechischer
Seite eroffnete, so setzt erstere ihm als menschliches Nachopfer auf trojanischer Seite
ein endgiiltiges Ende. Zur Parallelisierung der beiden Figuren siehe in der Forschung:
Mitchell-Boyask, 284. Bemerkenswert zur ,Hadesbraut” Kassandra ist, dass diese ferner
als , Todesvermdhlte” des Agamemnon zu sehen ist. Klytaimnestra selbst betont dies, wenn
sie iiber die beiden zu ihren Fiiften liegenden Leichname spricht (V. 1398-1443).



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 34

nerlei Art und Weise begriindet. Insofern wird hier indirekt klar, dass auch
die T6tung des Gatten fiir eine Aischyleische Klytaimnestra keiner metaphy-
sischen Begriindung bedarf.*°

Aufgrund des weiteren zeitlichen Horizonts, der in der Szene aufgerissen
wird, wurde in der Forschung die These aufgestellt, die Stelle sei Schliis-
sel zum Verstéindnis der Trilogie.*' Kassandra beriihrt in ihren Seherworten
schlielich nicht nur die gesamte die Trilogie abdeckende Zeitspanne, sondern
geht sogar noch weiter zuriick in die Vergangenheit des Atridenhauses und
erfasst die Zukunft jenseits der Grenzen des ersten Stiicks der Trilogie.*? Mit
Einschriankungen ist der These zuzustimmen. In jedem Fall wahr ist, dass
die Kassandra-Szene durch das behandelte Zeitspektrum eine Klammerfunk-
tion fiir die Trilogie im Ganzen erhélt. Was nach Ermessen der jiingsten
Forschung ein wenig kritischer zu sehen ist als noch um die Mitte des 20.
Jhs., sind die von Kassandra gegebenen Erkldrungen fiir die Geschehnisse
(Siehe ganz besonders V. 1186-1197). Man darf nicht vergessen, dass hier
eine Seherin spricht. Thre Deutungsmuster sollten nicht wortlich aufgefasst
werden, denn bewusste Verunklidrung im Ausdruck gehort nach griechischem
Ermesssen zum Stil der Seherzunft.*> Wenn von den

oUyyovol Epwvinv

(V. 1190) des Atridenhauses und ihrem Gesang von der urersten Befleckung
(V. 1189) die Rede ist, muss man sich darunter nicht unbedingt leibhaftige
Déamonen vorstellen. Auf einer abstrahierenden Ebene ist damit einfach eine
Aneinanderreihung von Ungliicksfillen im Atridenhaus iiber mehrere Gene-
rationen hinweg bezeichnet,** ohne dass dazu autoritativ eine tieferliegende,
gar ,theologische” Begriindung gegeben wiirde: Die Aischyleischen Texte sind
Tragodien und nicht theologische Traktate, und wenn Kassandras Worte
einen generationeniiberdauernden Einfluss ddmonischer Méchte auf mensch-

40Giehe dazu auch spiter in den Choephoren den agon zwischen Klytaimnestra und
Orest: Dort wird das Metaphysische vollkommen als Erklarungsmoglichkeit ausblendet.

41Siehe dazu: Fraenkel, Kassandra-Szene, 376.

4?Indem sie die Idee vom Atridenhaus als ,,Schlachthaus® sowohl mit dem Thyestesmahl
als auch mit der drohenden innerdramatischen Katastrophe verkniipft (Siehe dazu u. a.
Zeitlin, Corrupted Sacrifice, 486-488) wirft sie die Frage nach Kausalverbindungen zwi-
schen den unterschiedlichen Vertretern des oikos in unterschiedlichen Generationen auf.
Mit diesem Problem beschéftigten sich in jlingerer Zeit u. a. besonders Féllinger (Genos-
dependenzen) und Sewell-Rutter.

43Giehe dazu u. a. Webster, 166.

“4Ein solches Muster ist z. B. das der tragischen ,Dreiecksbeziehung® Aerope und
Thyestes bzw. Atreus haben ein spiteres Pendant in Klytaimnestra und Aigisth bzw.
Agamemnon. Siehe dazu u. a. Follinger, Die Geschichte der Atriden als Konfiguration
weiblicher Handlungsmuster, 57-70.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 35

liche Belange suggerieren, sollte man nicht erwarten, dass deshalb der Ais-
chyleischen Welt insgesamt die Idee eines festen theologischen Sytems zu-
grundeliegt.*’Stattdessen muss man die Aufmerksamkeit den auf der Biihne
agierenden Figuren zuwenden: Diese bleiben Menschen und sollten nicht zu
blosen Funktionen des Plot degradiert werden. Als Menschen bleiben die Fi-
guren fiir ihre jeweiligen Taten zu einem gewissen Grad selbst verantwortlich.
Auf Basis solcher Uberlegungen kann man aus der Kassandra-Szene eher tie-
fere Einblicke {iber das in der Orestie zugrundegelegte Verhéltnis zwischen
Gottern und Menschen gewinnen. Thema der Szene ist, wie ein bislang Apoll
dienender Mensch dem Gott seine Gefolgschaft aufkiindigt.*® Die Szene hat
eine hohere Bedeutung fiir die Kldrung des Verhéltnisses zwischen Géttlichem
und Menschlichem in der Aischyleischen Orestie insgesamt: Apoll ist immer-
hin die Gotterfigur, die in allen drei Stiicken der Trilogie von Bedeutung ist
und im letzten Stiick schliefslich als Schutzherr des Orest erscheint. Fiir den
modernen Rezipienten verstorend mag sein, wie der Gott Apoll mit seiner
treusten Dienerin umgeht. Nicht helfend tritt er ihr zur Seite, sondern als ap-
ollyon.*"Das Prinzip der Reziprozitit des Gabentausches zwischen Gottern
und Menschen, Grundprinzip antiker religidser Praxis, scheint ihm fremd. Die
Stelle klingt in gewissem Sinne wie ein Vorgriff auf das Geschick des Orest am
Ende der Choephoren.*® Dieser wird nach dem Muttermord in Apollinischem
Auftrag von den Erinyen verfolgt. Was an der Kassandra-Figur auf jeden Fall
gesehen werden kann, ist, dass in der dargestellten Welt ein uniiberwindlicher
Bruch zwischen menschlicher Sphére einerseits und gottlicher Sphére ande-
rerseits besteht.*® Die Frage nach der Moglichkeit einer positiven Kommu-
nikation zwischen den beiden Sphiren muss im Fall Kassandra negiert wer-
den: Kassandra erscheint in der Darstellung des Stiickes als Seherin, die von
dem Gott Apoll von einem Ungliick ins néchste Ungliick gefiihrt wird, erst
den Untergang Trojas erleben muss, dann das Kriegsgefangenenlos und einen
gewaltsamen Tod in der Fremde erleidet (Siehe dazu v. a. V. 1156-1161). Sie
selbst vollzieht dabei in vollkommener Identifikation mit ihrer Seherinnenrolle
in der Heimat eine In-eins-Setzung des Endes Trojas und des eigenen Todes
(V. 1286-1294). Sie geht in den eigenen Untergang, ohne sich zu strauben: Als
trojanische Seherin weils sie, dass sie dem ihr bestimmten Verderben nicht
entrinnen kann (V. 1295-1301).

Resumierend ergibt sich aus der Kassandra-Szene unter anthropologi-

4580 argumentieren auch Gantz und Parker, Aeschylus’ gods.

46Giehe dazu Reinhardt, Aischylos, 106-107.

4"Die Wortfiigung wird hier im Riickgriff auf das im Text von Kassandra selbst ge-
brauchte Wortspiel benutzt (V. 1172-1189).

48Giehe dazu unter II, 5.3.

49Giehe dazu u. a. Gantz, 13.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 36

schem Blickwinkel ein Problem: Wenn Klytaimnestra als Inbegriff des ,,bdsen”

Menschen Macht iiber eine Frau gewinnt, die bislang in besonderer Verbindung
zum Gottlichen stand, so wirft das die Frage auf, inwieweit sich in dieser Welt

iiberhaupt ein Mensch als unter géttlichem Schutz stehend wiahnen darf. Neue

Relevanz gewinnt die Frage dann besonders im Zusammenhang mit der Un-

tersuchung der Zentralfigur der Orestie, Orest.?

Die ,vierte Stufe* des Stiickes (V. 1343-1673)

In der ,vierten Stufe“ des Agamemnon wird die Rachetat aus Perspek-
tive Klytaimnestras, des Chores und Aigisths reflektiert. Ein Aspekt der
Kassandra-Szene, der noch nicht betrachtet wurde,®! betrifft Kassandras
Visionen von der sich im Stiick selbst anbahnenden Katastrophe, der sich
schlieflich hinterszenisch vollziehenden Mordszene (V. 1107-1111; V. 1114-
1118; V. 1125-1129; V. 1146-1149; V. 1136-1139; V. 1223-1240; V. 1246; V.
1250; 1258-1259; V. 1160-1161; V. 1172; V. 1260-1263; V. 1277-1278; V. 1313-
1314; V. 1317-1320). Bereits Kassandras Auferungen zum Geschehen en-
thalten alle fiir die Tat mafgeblichen Details. Was den Modus der Darstel-
lung betrifft, scheint besonders bemerkenswert der Fragmentcharakter der
Schilderung: Es sind von einander getrennte Einzelbilder, die sich jedoch
in der Immagination des Rezipienten ohne Weiteres zu einem Gesamtbild
formieren.

Die Morde des Stiickes spiegeln sich im Stiick auf dreifache Weise. Neben
die prognostischen Auferungen zu den Mordtaten der Klytaimnestra durch
Kassandra treten als zeitgleiche Zeugnisse der Verbrechen die Schreie der
Opfer aus dem hinterszenischen Raum (V. 1343; 1345). Ein drittes Mal wird
die Rachetat aus Sicht der Téterin dargestellt (V. 1374-1392). Das Ver-
brechen stimuliert Klytaimnestras Immaginationskraft in héchstem Mafe:
Was nach der Rezeptionsperspektive eine verabscheuunungswiirdige Greueltat
ist, wird in ihrer Vorstellung zum Akt einer heiligen Opferpriesterin, die einen
Stier schlachtet.’ Ideologische Vorstellung der Téterin ist hier, es vollziehe

sich die lez talionis, wenn fiir das Opfer der Iphigenie Rache genommen werde
(V. 1415-1418):

woTepel fotol udpov,

UMDY PAEOVTWY EUTIOXOLS VOUEUUOOLY,

30Giehe dazu II, 4.4, II, 5 und II, 6.

SlErst spiter wird betrachtet, was Kassandra iiber Orest, die Hauptfigur der
Choephoren, zu berichten weifl. Siehe dazu die Ausfiihrungen unter: 11, 4.4.

52Dje Metapher verwendet Klytaimnestra zwar nicht selbst, doch Kassandra nutzte sie
in der Vorszene (Siehe dort V. 1126). Vorbild ist das epos (Siehe dazu Od. Buch 4, V. 91-92
und V. 515-537).



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 37

€duoev abtol maida, QuAtdTny cuol

OOV, EMWOOV Opnxinv dnudTwy.

Wenn Agamemnon als Stier das Hauptopfer darstellt, ist Kassandra eine
von Klytaimnestra im Vorfeld so nicht eingeplante kleine Ergénzung, ein
paropsonéma, Zukost beim Opfermahl (Siehe dazu V. 1437-1447).5 Doch
das Selbstbild als Opferpriesterin ist nur die vordergriindigste der Visio-
nen, von denen Klytaimnestra verfolgt wird, wihrend sie Agamemnon totet.
Die gesamte Wiederbegegnung der Eheleute nimmt sich so in Kytaimnes-
tras Vorstellung auch als zweite Hochzeit unter vertauschten Genderrollen
aus. Die von Klytaimnestra ersonnene Vorstellung der Wiedervermahlung
hat ihren Keim bereits in der Szene der Ankunft Agamemnons davor. Das
Bild des auf dem Wagen Heranfahrenden nimmt gendersubversiv einen in
der griechischen Kultur iiblichen Hochzeitsbrauch auf, den der Uberfahrt der
Braut vom otkos des Vaters zum oikos des kiinftigen Gemahlen in einem Wa-
gen.> Klytaimnestra sieht sich selbst also nicht in der Rolle der Braut, son-
dern in der des Brautigams. Diese Idee behilt sich die Téaterin bei, wiahrend
sie den Gatten totet. Ihre plastische Schilderung der blutenden Wunde®
erinnert, jenseits der Vegetationsmetaphorik, an den Blutsrausch der sich
sittigenden erinys (V. 1388-1392):

XOHPUOLESY OEETaY alpaToC GPayny
Badher u’ Epepvi] hoxddt gowiog Spdcou,
yaikpoucay 00dEY Hilocov 1) Bl0cdHTR

YAVEL OTIOENTOG XIAUXOG EV NOYEVUATLY.

53 Jenseits davon stellt es auch ein weiteres Opfer dar, an dem der selbsternannte
Rachegeist des Atridenhauses seinen Blutsdurst stillen kann. S. u. zu Klytaimnestras trans-
itorischer Selbstbezeichnung als fleischgewordener erinys nach der Tat.

54Giehe dazu u. a. Seaford, Tragic wedding, 121.

%Das Bild einer offenen Wunde wird an anderer Stelle auch metaphorisch verwendet,
z. B. als Bezeichnung fiir die Stadt Argos, die durch den trojanischen Krieg viele Manner
verloren hat (V. 638-643):

6tay 6 dmeuxtd iUt dyyehog TOAEL
GTUYVE TPOoWNY TTwoluou otpatod (épn,
TOAEL YEV EAXOC EV TOBNULOV TUYXELY,
TohhoUg BE TOAGY E€aryioVévTag doUwY
8vBpog BImAf] wdotiyt, THY "Apng QuAel,

dlhoyyov dtny, gowlay Euvwplda.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 38

Die Idee klingt nach, als spéter in der parodos der Choephoren von der Un-
wiederbringlichkeit einmal vergossenen Blutes®® die Rede ist (Cho. V. 71-74):

YryovTL 67 00Tl VUUPIXEY EBWAlKY
dx0¢, TOPOL TE TAVTEG EX WS 000D
TEOPBAVOVTEC TOV YEEOUUGT] QpOVOV

xadalpovieg thuoay pdtay.

Das der Wunde entstromende Blut ist fiir die Téterin Anlass grofster Freude.
Thr die Tat begleitender ololygmos (V. 1118)57 hat entsprechend mehrfache
Konnotation: Jenseits der diisteren Wahrheit hat er pseudo-freudige Obertone
im Freudenschrei der Priesterin beim Opfer®® wie im Jubelgeschrei anlésslich
einer Hochzeit gleichermafen.®®

Nach der ausfiihrlichen retrospektiven Darstellung der Tat durch Kly-
taimnestra als Morderin geht es die verbleibenden Verse des Stiickes darum,
das Geschehen aus verschiedensten Perspektiven genauer zu beleuchten. Wel-
che Rechtfertigungen findet Klytaimnestra dafiir? Welche Rolle spielt der sich
als Mittiter ausgebende Aigisth? Welche politische Strafe steht auf die Tat?
Was geschieht mit den Leichnamen?

Den groften Raum nehmen hier die verschiedenen Rechtfertigungsver-
suche der Téaterin ein. Klytaimnestras Stellungnahmen zur Tat verdndern
sich stufenweise:* Am Anfang steht stolzes Sich-Briisten (V. 1372-1443).
In der Unterhaltung mit dem Chor post factum geht Klytaimnestra dazu
iiber, sich selbst als Handelnde immer mehr in den Hintergrund zu stellen,
zunichst, indem sie sich zum Instrument des Rachegeistes des Atridenhau-
ses erklart (V. 1497-1503), daraufthin, indem sie iiberhaupt den Rachegeist
als Handelnden identifiziert (V. 1569-1576). Es geht hier sicher nicht darum,
Reue zu signalisieren.®! Das dramaturgische Ziel eines behutsamen Span-

56Siche dazu bereits den Verweis auf Fowler oben in der Untersuchung der ,zweiten
Stufe”.

7Siehe dazu u. a. Zeitlin, Corrupted Sacrifice, 496.

58Giehe dazu Zeitlin, Corrupted Sacrifice, 495.

% Giehe dazu: Seaford, Tragic wedding.

60Siehe dazu Zierl, 189. Auch im Rahmen der ,,physis- Anthropologie“ Aischyleischer Pri-
gung kann man Klytaimnestras Verhalten deuten: Als Mitglied der hier skizzierten archa-
ischen Gesellschaft ist sie mit dem Mechanismus der Blutsfehde vertraut und muss damit
rechnen, dass Orest Rache an ihr nimmt. Dass Klytaimnestra diese verstindliche Angst
hegt, zeigt sich spater in den Choephoren an der Art, wie sie auf ihren Albtraum reagiert
(Siehe dazu Weiteres unter: II, 5.1).

61Siehe dazu Gibert, 77. Gibert zeigt dort am Beispiel der ,Teppichszene, dass bei
Aischylos die Idee, eine Person konne, rational nicht erkldrbar, die Meinung &ndern, nicht
existiert.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 39

nungsabbaus steht im Vordergrund.®? Nach der Szene des ,Erscheinungs-
schrecken[s[*®® gibt es keine Steigerung mehr. Nachdem Klytaimnestra die
Selbstverstellung vollkommen aufgegeben hat,% kann sie die eigene Prisenz
nur noch zuriicknehmen. Eine wichtige Rolle spielt hier auch der Auftritt
des bislang vollig im Hintergrund stehenden Aigisth. Er erscheint als exak-
tes Gegenbild zu Klytaimnestra.% Ein Weib nennt ihn der Chor (V. 1625).
Wenn Aigisth sich selbst zum ursédchlichen Drahtzieher der Intrige erklart,
liigt er (V. 1604). Neu gegeniiber Klytaimnestra ist die Art, wie er die Tat
rechtfertigt: Aigisth erklart sich zum Rachewerkzeug seines Vaters Thyestes
(V. 1604). Das Motiv des Thyestesmahls ist zwar aus der Kassandra-Szene
in hochstem MaRe prisent,®® anders ist aber die Art, wie Aigisth es hier
aufruft: Fiir ihn geht es um Wiederherstellung der durch Atreus verletzten
Ehre seines Vaters und damit letztlich seiner selbst (V. 1583-1603). Seiner
Darstellung zufolge ist das Thyestes-Mahl also nicht einfach Abbild eines
iiber dem Atridenhaus lastenden Fluches, sondern es ist Ausdruck einer ihn
personlich tangierenden Ehrverletzung. Die Bildersprache des Textes prasen-
tiert Aigisth als Hahn, in der Antike gingiges Bild fiir einen Tyrannen, an der
Seite einer ihm vollkommen {iberlegenen Henne Klytaimnestra (V. 1671).57
Seine Selbstinszenierung als aktiver Drahtzieher ist unglaubwiirdig im Auge
des Dramenbetrachters. Dieser weifs nur allzu gut iiber Klytaimnestras be-
herrschendes Wesen Bescheid, als dass er Aigisth glauben konnte. Der Chor
als Vertreter der Offentlichkeit und als couragierter Ordnungshiiter begeg-
net dem Tyrannnenpaar mit Strafandrohungen. Die Verbannung drohe Kly-
taimnestra (V. 1411-1412), die Steinigung Aigisth (V. 1616).%® Zudem at-
tributiert der Chor beide aufgrund ihrer Tat als aischynteres (V. 1626 und
indirekt V. 1669).% Das letzte Wort, wie konnte es in diesem Stiick anders
sein, behilt Klytaimnestra. Sie nimmt Aigisth gegeniiber den aggressiven
Verbalattacken des Chores in den Schutz (V. 1672-1673):

2Dass sich das Verhalten auch aus dem Inneren der Figur heraus erkliren liisst, wurde
bereits in der Anmerkung zuvor erldutert.

63Zum Begriff siehe bereits oben den Verweis auf Bohrers Ausfiihrungen.

64Siehe dazu die Anfangsworte ihrer Rede V. 1372-1373:

TOAMGSY dpoldev xoupiwe elpnuévewy

Tévavtl einelv olx énaoyuvifoopa.

85Dazu dufert sich Winnington-Ingram, Clytemnestra and the vote of Athena, 137, fol-
gendermafsen: “The entry of Aegisthus is an effective piece of bathos.”

66Siche dazu: II, 4.1.

67Siehe dazu auch Seidensticker, Aischylos, 250.

68Siehe dazu u. a. Dupont, 39-40. Man bedenke hier, welches Schicksal das Tyrannenpaar
am Ende der Choephoren tatséchlich erleidet. Siehe dazu: II, 5.2.

89Siehe dazu Cairns, 181.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 40

U7} TEOTHNONG Hotabewy TEVO LAXYUST®DY: £Y0
%ol ol 9fcouey %paToUVTE TEVOE dWHUATWY XUAGS.

Ordnung zu schaffen, das ist das von Klytaimnestra benannte Ziel fiir das
Tyrannenpaar. Der erste Amtsakt ist zu diesem Zeitpunkt bereits vollstreckt:
Gemeint sind die pervertierten Bestattungsriten fiir Agamemnon, die Kly-
taimnestra als neue Herrin des Hauses anberaumen liefs. Sie hat die eigentlich
vom nachstverwandten mannlichen Familienmitglied auszufiihrende Aufgabe
nicht einmal als Hinterbliebene des Toten, sondern als seine Morderin voll-
zogen. Man betrachte dazu die Frage des Chores V. 1541-1550 und Kly-
taimnestras Antwort V. 1551-1559. Die in der griechischen Kultur iiblichen
Bestattungsriten werden ad absurdum verdreht.”® Der Bezug zu den Riten
im einzelnen durchzieht die gesamte Szene in immer wieder aufscheinenden
Hinweisen: Die prothesis steht im Hintergrund, wenn von einem Blutkranz
auf dem Haupt des Toten die Rede ist (V. 1538-1540).”" Beweint und beklagt
wird Agamemnon nicht im privaten Raum, stattdessen erklart Klytaimnestra
offentlich die Verzichtbarkeit dieses iiblichen Brauches. Die K&nigsbestattung
selbst wird zu einer eilig von der Mérderin in die Wege geleiteten Handlung.™

Im Agamemnon geht es im Kern darum, das Wesen einer verménnlichten
Frau zu exponieren. Die am Anfang des Agamemnon durch den Wichter im
Bild des ihm auf der Zunge sitzenden Rindes angekiindigte euphemia iiber
die diisteren Geheimnisse im Palast™ hat sich in Enthiillung verwandelt: Wie
eine Omphale triumphiert Klytaimnestra in einer dramatischen Inszenierung
des schonen Schreckens iiber dem Leichnam ihres Gemahls und dem seiner
Kebse.™ Uber das Thema der Gynaikokratie wird auch eine Briicke zum
zweiten Stiick der Orestie etabliert. Besonders akut wird das Thema dort im
ersten stasimon (Cho. V. 633-638):

xox@Sv 0¢ mpecPeletan 0 Arjuviov
AOY®" yodton 0 01 mddog xoTd-
TTUOTOV" fjxaoey B¢ Tig

70 dewvov ab Anuviool Tiuacty.

YeooTuyrTe 0 dyel

"0Siehe dazu Kerri, 524-526.

"1Siehe Kerri, 525.

"2Groken Raum nimmt am Toten vollzogene maschalismos dann im ersten Teil der
Choephoren ein. Siehe unter: 11, 5.1.

"3Siehe dazu Godde, 102.

"Klytaimnestra selbst ist es, die den mythologischen Vergleich implizit nahelegt, wenn
sie im Zusammenhang mit dem Empfang Kassandras auf eine einstige Knechtschaft des
Herakles verweist (Siehe Ag. V. 1040-1041).



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 41

Beot@v atywdey olyetan YEvog.
oéfer yap oltic TO duopheg Yeoic.
Tl TEVO" oLUX EVDIxwE dyelpw;

Das zentrale Anliegen des Liedes besteht darin, herauszustellen, dass Kly-
taimnestra in dieser Welt ein Verbrechen von nicht zu iibertreffender Schwere
begangen hat: den Mord an ihrem Gatten Agamemnon (Cho. V. 623-630).7
Natiirlich ist das Lied Teil des unten genauer betrachteten Binnenstiicks
der Orestie. Nichtsdestotrotz: Die ihm zugrundegelegte Idee, der Mensch
auf Erdenebene sei umfangen von unterschiedlichen iiberirdischen und un-
terirdischen Méchten, im Lied im Verweis auf das Meeresleben und das Wet-
tergrollen im Himmel transportiert, ist fiir die anthropologischen Ansétze
in der Orestie allgemein bedeutsam (Cho. V. 585-592): Irrationale Méchte
greifen immer wieder nach dem Menschne. Aus anthropologischer Perspek-
tive noch wichtiger hier ist allerdings, was im Fortgang des Liedes verlautet:
Die gefahrlichsten deimata erwachsen dem Menschen von Seiten der Mitmen-
schen. Das

c Z

UTEPTONIOY GVOROS (PROVNUAL
(Cho. V. 594-595)7 erscheint dabei als weniger bedrohlich als

XL YUVOUXEY PREVES

TAUUOVWY %Ol TTVTOAMIOL EQCITAL

(Cho. V. 596-597). Von den Frauen gehen nach Aussage des Liedes die
groften Ubel in der Welt aus.”” Mythische paradeigmata sich richender
Frauen werden belegend ins Feld gefiihrt: Thestias” Rache an ihrem Sohn
Meleagros (Cho. V. 603-612), Skyllas Verrat an ihrem Ehemann Nisos ( Cho.
V. 613-622), schlieklich als Gipfelpunkt der Verbrechen mythischer Frauen:
das Ménnermorden auf Lemnos (Cho. V. 631- 633). Nur damit sei Kly-
taimnestras Verbrechen zu vergleichen (s. o.). Es zeigt sich: Die Aischyle-
ische Kunstwelt, in der sich gottliche Wesen, Tiere und Menschen zu einer
untrennbaren, metaphorisch ineinander iiberflieRenden Melange vereinen,™

"Dass Klytaimnestra eine Frau ist, ist bezeichnend. Das Muster ist in der Orestie ein
durchgingiges, siehe dazu Zeitlin, Misogyny, 88: "Every issue, every action stems from
the female, so that she serves as the catylyst of events even as she is the main object of
mnquiry.”

"6Siehe dazu Weiteres kritisch unten in Betrachtung der Rolle Agamemnons im Stiick.

""Siehe dazu auch Utzinger, 32, der einen Vergleich zum ersten stasimon der Sophok-
leischen Antigone anstellt.

"Siehe dazu in der Forschung u. a. Heath.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 42

hat doch seinen speziellen Fokus im Menschen. Wo Asthetik, anthropologi-
sches Nachdenken und die Frage, wie gottliche Méachte in die menschlichen
Belange eingreifen, nebeneinandergestellt sind, beherrscht doch der Mensch
als Handelnder und Leidender die Biihne. Wenn Klytaimnestra als iiber-
méchtige Handelnde erscheint, so verdichtet sich der Zustand menschlichen
Leides besonders in der narrativ in das Stiick gespiegelten Darstellung des
kriegerischen Grofiereignisses der Zeit, des trojanischen Krieges.

4.2 TUber die Schrecknisse des Krieges

Zweifelsohne: Unmittelbar wire aus dramaturgischer Sicht fiir die Darstel-
lung des trojanischen Krieges eine pro-griechische Rezeptionsperspektive zu
erwarten.” Agamemnon ist der Anfiihrer des Heeres auf griechischer Seite
und wird von seiner Gattin Klytaimnestra bei der Riickkehr aus dem Hin-
terhalt ermordet. Er verwandelt sich vom Triumphator in das Opfer.®? Doch
diese Erwartungshaltung an das Stiick erweist sich nur bei oberflidchlicher
Betrachtung als korrekt: Von Anfang an ldsst das Stiick immer wieder auf-
scheinen, dass die Rollenverteilungen in einem Krieg im Grunde immer ne-
gativ sind, dass es, wo Menschen einander auf Leben und Tod bekdmpfen,
nur Verlierer gibt (V. 437-451). Eine ambivalente Farbung des griechischen
Flottenunterfangens ist fiir alle Stufen des Ereignisses nachzuverfolgen. Schon
fiir die Anfangsphase des Militdrunternehmens wird dessen destruktive Seite
sichtbar. Natiirlich: Kein Zweifel besteht noch dariiber, dass der trojanische
Krieg stattfinden muss. Er ist nach Aussage des Heimkehrers Agamemnon
Ergebnis einer demokratischen Abstimmung unter den Olympiern (V. 813-
817). Dariiber hinaus, und das wiegt wesentlich schwerer, ist er Wille des
Gottervaters Zeus, einer bei Aischylos ins Unermessliche enthobenen Gestalt,
von der der Mensch nicht nur Gutes zu erwarten hat (V. 160-183).8! Auf
menschlicher Seite Ausloser fiir das Geschehen ist die Liaison zwischen dem
Priamos-Sohn Paris und der Griechin Helena (Siehe dazu u. a. V. 399-402;
V. 681-716; V. 1156-1157). Dabei ldsst der Text letztlich unklar, wer von
beiden die aktive Rolle innehat. Etwas mehr Gewicht scheint aber Helena

"Die Aischyleische Tragddie begegnet dem Phinomen des Krieges stattdessen kritisch.
Siehe dazu u. a. Norwood, 102.

8050 verhilt es sich im Sophokleischen Stiick, das freilich den trojanischen Krieg als
Ereignis der auferzenischen Vergangenheit nur schlaglichtartig in das Biihnengeschehen
Eingang finden ldsst. Dort ist Agamemnon strahlendes Vorbild fiir seinen Sohn zur
bevorstehenden Racheaktion. Der Rachefeldzug gegen Klytaimnestra und Aigisth wird
geradezu ein Parallelereignis zur Rache der Griechen an den Trojanern fiir Paris’ Raub
der Helena. Siehe dazu unten: IV, 12.2.3.

81Giehe dazu u. a. Weglage.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 43

zuzukommen.®? Die Griechen sind bereits mit ersten Schwierigkeiten kon-
frontiert, als sich die beiden Feldherren zum Krieg entscheiden. Der Weg in
den Krieg fiihrt fiir die griechische Flotte {iber eine schreckliche Blutstat:5?
das Opfer der Iphigenie.®! Die ,,Hadesbraut® ist zugleich

TEOTEAELAL VOGSV

(V. 226).%5 Die Gottin Artemis fordert den Mord.®® Poetisch verschlungen
und rétselhaft klingt die Begriindung fiir Artemis’ Wunsch im Text. Ein Vo-
gelzeichen (V. 109-155), in dem zwei Adler eine schwangere Hésin schlagen,
spielt dabei die zentrale Rolle.®” Troja, die schwangere Hisin, soll von den
Griechen unter der Fiihrung der beiden Atriden, die auch an anderer Stelle
als Adler benannt sind (V. 49-59), eingenommen werden. Artemis nun, als
Gottin der Fruchtbarkeit und des Wildes, nimmt Anstof an der Blutstat der
Adler im Vogelzeichen. Wie Apoll in den beiden Folgestiicken der Trilogie, so
erscheint seine Schwester Artemis an dieser Stelle als zwielichtige Gottin.®
Wenn Agamemnon die Tochter im Interesse des Militdrunternehmens opfert,
beugt er sich dem Willen Artemis’.®? In der Wendung

ufivic Texvomotvog

(V. 155) klingen verschiedene Erklarungsmuster zugleich an: Die Anspielung
konnte sich auf einen Rachedaimon beziehen, der die barbarische T6tung
der Kinder des Thyest an Agamemnon richen wird. Es konnte aber auch
Klytaimnestra als Rachegeist der Iphigenie damit bezeichnet sein. Moglich

82Giche dazu Zeitlin, Misogyny, 88.

83Zu der Tat als allgemein bezeichnend fiir die Atmosphire des Agamemnon siche
Zeitlin, Corrupted Sacrifice, 488.

84Zum Opfer der Iphigenie nach Aischyleischer Version ist grundsétzlich wichtig, dass
Iphigenie wirklich ihr Leben lisst. Anders gestaltet ist dies teils in der literarischen Tradi-
tion: Von einer Vergtttlichung der Iphigenie ist u. a. zu lesen bei Stesichoros und Hesiod,
Katalog, fr. 23 (b) West. Auch in den Kyprien nach Proklos herrscht diese Vorstellung
vor: siehe dazu Garvie, Introd. xiv.

85Giehe dazu Seaford, Tragic wedding, 108-110.

86Siehe Burkert, homo necans, 70-85, zum ,Jungfrauenopfer in der griechischen Kultur.

87Wichtig ist hier, dass in der Begriindung die logische Zeitenfolge durchbrochen er-
scheint. Siehe dazu weiter unten in der Betrachtung der Choephoren die Uberlegungen
zum Wirken des Rachedaimons des Agamemnon im Plot des Binnenstiickes der Orestie.
Siehe dazu Meier, Die politische Kunst der attischen Tragddie, 135. Zur Stelle schreibt
Meier passend von einer , Verschlingung von Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft, von Gdt-
tern, Menschen, Tieren®.

88GSiche dazu z. B. Fowler, 87; Zeitlin, Corrupted Sacrifice, 481-483. Zur zwielichtigen
Bedeutung der Gotterfiguren Artemis und Apoll siehe in der Forschung u. a. Hartigan.
Zur problematischen Rolle Apolls Weiteres sieche unter: II, 5 und 6.

89Giehe dazu Rosenmeyer, 225.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 44

ist es freilich auch, in dem Begriff eine Anspielung auf die Funktion der G&ttin
als Retterin der kleinen Tiere zu sehen.? Es werden viele mogliche Ursachen
fiir das Iphigenienopfer genannt. Doch in einem fiir die Welt der Orestie
wichtigen Punkt bleibt der Text unscharf: Er verrat nicht, wie Gottervater
Zeus zum Opfer der Iphigenie steht. Wieso muss die unschuldige Iphigenie
sterben? Unter anthropologischem Blickwinkel zeigt das Beispiel Iphigenies
nach Kassandra einen weiteren Menschen, der unschuldig leiden muss.! Statt
den Griinden fiir Iphigenies Tod nachzuspiiren, ist der Fokus des Textes hier
auf das Asthetische gerichtet: Iphigenies Tétung erscheint im Spiegel des
Textes als ein Bild des ,,Schine/n] Schrecken[s[9? (V. 228-247):

MTAC OF %ol XANDOVAS TUTEMOUG

T’ 0LBEY ol TE TaP¥EVELoY

gdevto puiduoyol Beafiic.

ppdioev 6’ a6olg TaThe UET’ LYV

olxav ywotpag Unepde Pouol

TEnAolol TepLmeTh mavTl VuuE TEOVOT

AoBEly GEEONY, OTOUATOS

TE XUAMTPMEOU PUAIXG XATACYELY

pOoYYOV dpoiiov olxolg,

Blo yohv@sv 17 avarddey péveL.

xpoxou Bagdc 8’ € mEdov Yéouo

EBaAN” ExacTtov YuThpwy dn’ bu-

uotog BEAEL pAoixTe,

TEETOLGA V' GBS EV YRUPIS, TPOCEVVETELY

BYéEhouo’, Enel TOAIXIC

TOTEOC Xt AvOpESVaS EVTEATECOUG

9Durch ihren enigmatischen Charakter erinnern Kalchas” Worte an die der anderen
Seherfigur im Stiick: Kassandra. Siehe dazu oben in: II, 4.1.

“'Dazu Parker, Aeschylus’ Gods, 132-133. Siehe dazu auch Meier, Die politische Kunst
der attischen Tragddie, 145.

92Giehe dazu Bohrer, 196-197. Norwood schreibt dazu, 102: "The picture of Iphigeneia
(...) is not merely lovely and tearful beyond words; it is a marvel that this gloomy colossus
of the stage should for a moment have excelled Euripides on Euripides’ strongest ground;
it is as if Michelangelo had painted Raffaelle’s ‘Madonna of the Grand Duke’ amid the
prophets ans sibyls of the Siztine Chapel.” Zu der Asthetisierung der Blutstat dufiert sich
u. a. auch Hose, Sadismus in der hellenistischen Dichtung, 258-260.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 45

guehev, ayvi 687 atadpwTog audd TUTEOS

pihou TELITOCTIOVOOV EV-

TOTHOV TandVaL PlAwe eTiUaL.
Der Krieg selbst ist als grausames Massensterben dargestellt, in dem es auf
beiden Seiten, der der Griechen wie der der Trojaner, nur Opfer gibt (Siehe u.
a. V. 436-451).9 Was die Einnahme der Stadt betrifft, ist in Klytaimnestras
Rede zwar der Vorteil der Griechen gegeniiber den Trojanern betont, doch
das tduscht nicht {iber das allgemeine Chaos hinweg, das dem Geschehen
zugrundegelegt ist (Siehe V. 320-350). Wihrend freilich fiir die Darstellung
des Unternehmens bis zu diesem Punkt zumindest noch betont ist, dass die
Gotter auf Seiten der Griechen sind, wenden sich die Vorzeichen endgiiltig,
wo iiber die Heimkehr des Heeres die Rede ist (Den Wendepunkt markieren
hier V. 456-474). Poetisch von tragender Bedeutung ist fiir das gesamte Un-
ternehmen eine vom Chor differenziert dargestellte philosophische Idee, die

spater in Zusammenhang mit Agamemnons Ermordung erneut Bedeutung
hat (V. 750-771):

)

Tohadpatog 87 €v BpoTols Yépwy AdYog TETUXTAL,
uéyoy TeEAeoVEVTA PwTOC OABoV
Texvoboton und’ dmouda VvHoxety,

Ex 0" ayoddic TUyaC YEVEL

Brootdvery dxdpecTtov olliv.

obya 8" GAAY LOVOPELY El-

ul- T0 duooefeg yap Epyov

ueTd pev mhetova tixtet,

OQETEPY O ElOTA YEVVAL.

olxwv 8 dp’ evudixwy

xaAAoug TOTUOC olel.

uiel o tixtew "Rl uev mohoud ved-
Couoay Ev xoxolg Beotdy

UBetv 16T 1) 160, 6T TO AVplov UOAY

93 Hier kondensiert sich die seit der Archaik verbreitete Idee von der Ephemeritit des
Menschen. Siehe dazu in der Forschung u. a. Frénkel. Zudem von Intersesse ist hier:
Wankel. Siehe auch die Auseinandersetzungen mit dem Thema unter IV, 15.1 zum Sophok-
leischen Stiick und unter III, 11 zum Euripideischen Stiick.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 46

Pdog, XOTOV VEWE,

OofUOVE TE TAV GO0V ATOAEUOY,

dviepov Opdooc, yehad-

vog perddpoloy "Atog,

eldopévag Toxeboty.
Aus menschlicher Sicht, dariiber ldsst der Text keinen Zweifel, ist der tro-
janische Krieg ein einziges Desaster. Die unauflosliche Verflechtung zwischen
dem trojanischen Krieg einerseits, und der Figur des fiithrenden griechischen
Feldherrn Agamemnon andererseits, wirft Licht auf eine grundlegende Kluft
zwischen der Perspektive des Werkes auf den Krieg als teichoskopiedhnlich re-
flektierten Massenphdnomen einerseits und den dramatisch inszenierten Tod
des Toja-Uberlebenden Agamemnon andererseits. Wo der Mensch im Gro-
fsen indifferent als dem Tod geweihtes Eintagswesen erscheint, kompliziert
und konkretisiert sich die Sicht auf das Menschliche, wo Agamemnon als
Stammbhalter des Atridenhauses in voller Bedeutungsgrofe auf der Biihne er-

scheint. Den Krieg hat er {iberlebt, sein Verhéngnis erwartet ihn von dort, wo
es unter normalen Umstinden am wenigsten zu erwarten wire: zu Hause.%!

4.3 ,,Der Schlichter wird geschlachtet?’®>

00T’ averediepov olpon Ydvatov t60e yevéoda.
<OOALOV TE Ny €LY UOPOY 0UX ABIXWS >

0LdE Yap olTog dohlay dtny oixolo E9nx’;
AN EUOV Ex TOUD  Epvoc depUEy.

™V mohuxhavtny T Tpryeveloy

&€l Spdicog Gl Aoy WY

Unoev €v "Atdou peyorovyeito,

ELpodNA TR, Yavdte Tteloug dnep fipley,

%4Das Paradebeispiel fiir die treu ausharrende Ehefrau in der in der griechischen Lite-
ratur ist die Penelope der Odyssee, in der 2. nekyia des Werkes explizit als Gegenbild zu
Klytaimnestra aufgebaut. Siehe dazu bereits die in Anmerkung zitierte Stelle unter: II,
4.1.

9580 lautet der die Rolle Agamemnons deutende Titel von Peter Steins Inzenierung des
ersten Stiicks der Orestie in Berlin 1980.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 47

so Klytaimnestras Rechtfertigung fiir den Gattenmord, als sich ihr , Blut-
rausch” lingst gelegt hat (V. 1521-1529). Poetisch wird einiger Aufwand be-
trieben, um die Idee im Text zu verankern, es handle sich bei der Tétung
des Agamemnon durch die Gattin um einen retributiven Akt der dike. Eine
besondere Rolle kommt hier dem rituellen Ambiente zu, in das Iphigenies
T6tung einerseits und Agamemnons Totung andererseits gestellt sind.

Beide Gewalttaten vollziehen sich vor einem Hintergrund, in dem Hoch-
zeit und Tod, also die beiden zentralen «rites de passagey im Leben eines
Menschen, ineinanderiibergehen. Die ,,Hadesbraut“ Iphigenie®® wird zu einem
Pendant des vorzeitig dahinscheidenden Agamemnon. Die Parallellisierung
der beiden Todeslose geht sogar noch weiter, denn die zwei gesondert voneinan-
der vorfallenden Gewalttode werden im Stiick in einer Vision Klytaimnestras
zusammengefiihrt. Klytaimnestra spricht gerade dariiber, dass man Agamem-
non die normale Bestattung vorenthalten sollte?” (V. 1555-1558):

AN Topryéverd viv donociee
Yuydtne, &¢ yen, matép’ aviidoo-
o TEOG GXUToPOY TOEUUELN’ dyEwy
Tepl yelpe Bahoboa gLinoeL.

Kann Agamemnons Ermordung als Akt der lex talionis ausfgefasst werden?
Ist die Wiedervereinung der zwei Gestalten im Hades Indiz dafiir, dass mit
Klytaimnestras Tat dem Willen einer gottlichen Dike Geniige getan wurde?%®
Wenn man Klytaimnestra als Autorin der Worte miteinbezieht, wird diese
These unglaubwiirdig. Es steht aufer Zweifel, dass Klytaimnestras Blick-
winkel auf das Geschehen nicht die vom Text in der Gesamtschau gefor-
derte Rezeptionsperspektive spiegelt. So hat sich die Forschung ausfiihrlich
dem Problem der charakterlichen Darstellung des Agamemnon gewidmet.
Zunichst von Interesse ist die Frage, wie er zum Schlichter der eigenen
Tochter wird.?® Das Stiick in seiner poetischen Sprache bietet hier eine Vielzahl

96Giehe zu dieser Rolle der Iphigenie bereits Grundlegendes unter II, 4.1 und 4.2. Niheres
dazu in der Forschung liefert Seaford, Tragic wedding, 127-128.

97Zu den pervertierten Bestattungsritualen fiir Agamemnon siehe bereits die Gedanken
oben unter: II, 4.1. Weiteres dazu findet sich unten in: IT, 5.1.

98In der Forschung existiert die These, das erste Stiick der Orestie weise, was die zivi-
lisatorische Entwicklung anbelangt, noch auf eine Stufe zuriick, in der die Verhéltnisse
im Gotterbereich noch nicht klar ausdifferenziert seien und es auch dort noch keine klare
Ordnung, geschweige denn dike gébe: In diesem Sinne argumentiert z. B. Heath. In diese
Richtung geht auch Zeitlin in Corrupted Sacrifice. In der hier verfochtenen Deutung wird
das Defizit an Ordnung in Argos auf die durch Klytaimnestra ausgeiibte tyrannis zuriick-
gefithrt. Siehe dazu die Ausfithrungen zum Ende der Orestie, unter: 11, 6.2.

9Djie Frage stellen u. a. Edwards, Agamemnon’s Decision; Earp; Lloyd-Jones, The guilt
of Agamemnon; Dover; Tyrrell.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 48

von Erklédrungsversuchen an: Von iibermenschlicher Seite kdnnen genannt
werden Artemis mit ihrer Forderung,'® zudem Agamemons Einbindung in
das mit dem Wirken eines Erbfluches assoziierte Atridengeschlecht. Aus gesell-
schaftspolitischer Sicht ist von grofsem Druck auf Agamemnon durch das im
Warten aufgeriebene Heer die Rede (V. 188-198). Doch es sind auch die
Feldherren selbst, die deutlich zum Kriegszug dringen (V. 219, 211-213'%!
u. a.).1%2 Die in der Forschung manchmal aufgeworfene Frage nach der , Wil-
lensfreiheit® des Agammnon bei seiner Entscheidung zur Tat ist anachro-
nistisch.!% Sie geht zu sehr von einer modernen Perspektive auf das antike
Stiick aus, geprigt vor allem durch die philosophischen Reflexionen des Frei-
heitsbegriffs im 19. Jahrhundert.'% Eine weniger textfremde Frage wire: Hat
Agamemnon eine andere Wahl? Auch wenn das Stiick am Bild der im Geist
des Agamemnon hin- und herwehenden Winde (Siehe V. 219-221) die Idee
einer Alternativwahl suggeriert: Die Darstellung des Textes lisst die Aus-
malung einer entsprechenden Alternative klar vermissen. Nichtsdestotrotz:
Dass keine Alternative vorgefiihrt wird, heifit nicht, dass Agamemnons Opfe-
rung der Iphigenie im Stiick als von der obersten Autoritdt Zeus gebilligte
Aktion dargestellt ist.!%® Agamemnons Tat bleibt ein Verbrechen, auch seine
als schwierig vorgefiihrte Lage dndert nichts daran. Agamemnon als Oberfeld-
herr im trojanischen Krieg, also gemaf seiner narrativ eingefiihrten Rolle, ist
gewiss nicht als jene Positivgestalt zu sehen, wie in der Forschung teils gesche-

100Giehe unter: II, 4.2.
101Giehe dazu u. a. Kippel, 227, der die Entscheidung als Parallelfall zur Entscheidung
in Aisch. Cho. V. 899 sieht (V. 211-213):

o

... TL TBVD’ &veu xoxbsv;
THC AMTOVOUE YEVELUOL

Eupparylog apopTodY;

102Gjehe 7. B. Nussbaum, 32-38.

103Giehe dazu in der Forschung: Lesky, Decision and responsibility. Mit Lesky, 81, argu-
mentieren Dodds und Kitto fiir Agamemnons Willensfreiheit, Page und Rivier dagegen,
Fiir Rivier, Eschyle, ist die Tat ein «acte voluntairey, in dem «nécessité» und «perturba-
tiony enthalten seien (Zitiert wird hier nach Lesky, 84). Lesky selbst, ebd, 84, kommt zu
dem Ergebnis, Agamemnons Schicksal bei Aischylos repréasentiere die typisch “Aeschylean
unity of fatal necessity and personal will”.

1047ur Idee des Willens nach Zeugnissen der antiken Literatur siehe: Dihle, Wille in der
Antike. Speziell auf die attische Tragddie bezogen beschéftigt sich mit der Frage nach dem
freien Willen Schmitt, Freiheit und Subjektivitdt in der griechischen Tragddie?

105Giche in diesem Sinne Parker, Aeschylus’ gods. Képpel, 132-135, betont die litera-
rische Funktionalisierung der Pseudo-Theologie bei Aischylos. Bees’ Generalthese von einer
monotheistischen Zeus-Theologie im Werk des Aischylos kann nicht gefolgt werden. Die
Aischyleischen Tragddien sind keine liturgischen Texte, sondern Tragddien, in denen der
handelnde Mensch vorgefiihrt wird. Siehe dazu auch die folgende Anmerkung.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 49

hen.'®® Er zeigt sich vielmehr als in der Offentlichkeit stehender Mann, der
seine dukerlich verkérperte Rolle unter Inkaufnahme bitterster personlicher
Konsequenzen vertritt. Die Emotionen des Agamemnon werden, auch wo sie
im Text gespiegelt sind,'%” nicht Anlass fiir eine Verinderung im Handeln, das
Verhalten der Figur scheint vielmehr schon durch seine duferlich bekleidete
Rolle und die Anspriiche, die diese an die Figur stellt, festgelegt. Die Fi-
gur handelt nicht von innen heraus, wie spiter die Euripideischen Gestalten,
sondern vielmehr konsequent nach Mafgabe ihrer physis.'%®

In der ,Teppichszene” schlieklich kann Agamemnon das einzige Mal di-
rekt auf der Biihne wirken. Agamemnon erscheint durch seine Anfangsrede
als besonnener Staatsmann voll religioser Scheu (V. 810-854.). Der von Kly-
taimnestra ausgebreitete Teppich wird von ihm zunéchst behutsam gemieden:
Agamemnon md&chte nicht den Neid der Gotter herausfordern und ein Schick-
sal wie Priamos erleiden (V. 914-930).1% Im stichomythischen Teil des Ge-
sprachs ldsst er sich schliefslich aber doch von seiner Gattin dazu iiberreden
(V. 944-957). Das Umschwenken erscheint als plotzlich und logisch schwer-
lich nachvollziehbar. Die Forschung suchte nach Griinden fiir Agamemnons
Sinneswandel.

Zunichst ist die Szene vor allem in dramaturgischer Hinsicht ein Meis-
terwerk.'!? Doch auch im Hinblick auf die anthropologische Fragestellung ist
sie von Interesse. Die Art, wie sich Agamemnon am Ende in Klytaimnestras
Willen fiigt, ist typisch fiir den Aischyleischen Umgang mit Entscheidungssi-
tuationen. Der Moment der Entscheidung ist dabei nur Ubergang zur der
physis gemafen Tat, hier dem fiir Agamemnon tragisch endenden Beschrei-

106Nicht folgen kann man hier z. B. Bees, 311. Bees erkiirt in seinem Beitrag das Opfer der
Iphigenie als ,Kollateralschaden” (175), den Zeus in Kauf nehme, um seine Gerechtigkeit
auf Erden zu zeigen. Agamemnon selbst wird bei ihm zu einem ,Stellvertreter des Zeus
auf Erden® (211). Bees sieht damit in Agamemnon jene absolute Positivfigur, als die ihn
auch der Herold definiert (V. 525-527):

Teolav xoataoxdpavto 1ol Suxneodpou
Aog paxéhy, Tij xatelpyaotan Tédov.

Bwuol 8’ dtotov ol Vedsv WpduaTa.

107Sjehe dazu z. B. die erste Reaktion des Feldherrenpaars, als es mit der Nachricht von
Kalchas’ Prophezeiung konfrontiert wird (V. 198-204).

10854 lautet bereits die Generalthese de Romillys, Evolution, 9-50. Freilich benutzt de
Romilly dabei nicht den von Hose, Furipides als Anthropologe, u. a. 20, eingesetzten Begriff
physis.

199Dass das poetische Motiv von hybris, Neid der Gotter und anschlieRendem Sturz im
Zusammenhang mit dem trojanischen Krieg besonders présent ist, dazu s. o. unter: 11, 2.2.
Dazu in der Forschung u. a. Zierl, 160-162.

10Giehe dazu u. a. Taplin, 313; Zierl, 170-171; Rosenmeyer, 230; Bohrer, 236-237.



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 20

ten des purpurroten Teppichs, selbst eine metaphorische Blutsspur, noch ehe
Agamemnons Blut geflossen ist.!'! Agamemnon hat keine Wahl: Als Herr-
scher von Argos muss er nach der Ankunft in der Heimat seinen Palast be-
treten.!'? Das poetische Muster von der hybris eines auf dem Gipfelpunkt
seines Erfolgs stehenden Mannes und vom durch den Neid der Gotter her-
beigefiihrten anschliefsenden Sturz, im Agamemnon dramaturgisch wirkungs-
voll auf die ,, Teppichszene® zugespitzt,''3hilft hier als Erklarung fiir den vorzei-
tigen Tod nicht weiter.

4.4 Anbahnung der Orest-Handlung im Aga-
memnon

Wiederholte Anspielungen auf den kiinftigen Récher an Klytaimnestra, Orest,
geben dem Agamemnon vorverweisenden Charakter: Versteckt verbirgt sich
der Hinweis auf die Notwendigkeit seines Eintreffens in den rekurrierenden
poetischen Ideen von der Unwiederbringlichkeit vergossenen Blutes und von
der lex talionis."'* Drei Stellen handeln explizit von Orest:

Klytaimnestra erwiahnt ihn gegeniiber Agamemnon (V. 877-885). Kas-
sandra verweist verschliisselt auf ihn (V. 1279-1284). Der Chor nennt ihn vor
Klytaimnestra (V. 1643-1648). Was Kassandra und den Chor sagen, steht
in unmittelbarem Kontext mit der seitens Orest zu erwartenden Rache. Be-
merkenswert ist dabei die unterschiedliche Schwerpunktsetzung: Wenn Kas-
sandra explizit vom Muttermord spricht und davon, dass Orests Tat einen
neuen Gipfelpunkt des Ungliicks im Atridenhaus darstellen werde, so liegt
der Akzent in den Worten des Chores auf der Absetzung des Tyrannen-
paares durch Orest.!® Klytaimnestras Worte iiber Orest sind, was die weitere

"1 Ein moderneres Pendant dazu sind die purpurfarbenen Altarbesitze in Kirchen seit
dem friihen Christentum. Zum Ineinanderiibergehen von Asthetik und Blutsymbolik sieh
u. a. Bohrer, 236.

127ur Darstellung von Entscheidungssituationen bei Aischylos als blose Ubergangssta-
dien zu einem a priori feststehenden und dann besonders ins Zentrum der Darstellung
geriickten Handeln der Figuren siehe besonders de Romilly, Fvolution, 9-50. Genau auf
die hier betrachtete Situation bezogen betrachte man: Gibert, 77.

13Von diesem Muster lisst sich u. a. Zierl, 171, verleiten. Ahnlich falsch ist hier das
Urteil Rosenmeyers, 231. Dass Denniston /Page der Deutung ebenfalls folgen, wurde bereits
festgestellt (Siehe oben, ebenfalls unter: I, 3.4). Fiir den Rezipienten hiefse es, sich vom
Urteil der als verwerflich erscheinenden Klytaimnestra-Figur bereden zu lassen, wenn man
der Idee folgte.

I14Gjehe dazu oben passim.

15Dies ist auch die Akzentuierung, in der Orest in Homers Odyssee erscheint: Siehe dort
besonders Buch 1, V. 30 (Dort gilt Orest als Weitgeriihmter.) Ahnlich dargestellt ist die



KAPITEL 4. DER AGAMEMNON 51

dramatische Entwicklung der Trilogie anbelangt, interessant insofern, als sie
indirekt ihre Angst vor der Rache des Sohnes spiegeln. Wie iiberhaupt fiir
Klytaimnestras Verhalten bis zum Gattenmord kennzeichnend, verstellt sie
sich auch hier und spricht dem Gatten gegeniiber als

%©0pL0C TUOTOUATWY

vom Sohn (V. 878). Die Verbannung des Sohnes (Sieche dazu Kassandra
V. 1282), wird schonrednerisch als Sicherheitsverwahrung bei dem Gast-
freund Strophios getarnt (V. 881-885).11¢ Dass Klytaimnestra tatsichlich
Angst vor der nach den Regeln der «vendetta» bevorstehenden Rache des
Sohnes hat, zeigt sich deutlich nach ihrer Blutstat. Schrittweise wird dort
der personliche Anteil am Mordgeschehen zuriickgenommen. 7

Das entscheidende Element der Rachehandlung des Orest in den Choe-
phoren freilich ist in den Vorverweisen im Agamemnon nicht ausgestaltet:
Apolls Befehl zur Rache. Der gottliche Befehl lasst den Récher selbst in
ganz anderem Licht erscheinen als die Réacherin Klytaimnestra. Nicht nur,
dass Orest im Gegensatz zu Klytaimnestra kein verdorbener Charakter ist,
sondern dariiber hinausgehend, dass er als frommer Mensch erscheinen soll,
wird so ausgedriickt. Orest stellt sich nicht selbst in die Récherrolle, son-
dern er wird von gottlicher Stelle aus in diese versetzt.!'® So bietet sich eine
Nachverfolgung seines Schicksals in Choephoren und Fumeniden an, um das
Verhiltnis des Aischyleischen Menschen zum Gottlichen ausfiihrlicher zu un-
tersuchen.

Figur in Buch I, V. 298; Buch 3, V. 196; V. 306-316). Dazu und zur Vorbildrolle des Orest
fiir Telemach siehe in der Forschung u. a. Holscher, 4-5.

116 Bemerkenswert ist hier auch der Verweis auf den Rat, der vom Volk gestiitzt werden
koénnte. Die Rede davon steht assoziativ in Verbindung zur Einsetzung des Areopags durch
Athene in den Fumeniden (s. u.) und damit zum Gerichtshof, der Orest freispricht.

7Gjehe oben unter IL, 4.1 unter der ,vierten Stufe“

H8Mehr dazu s. u. Zum Ausdruck kommt diese Positivbesetzung der Récherrolle des
Orest u. a. besonders pragnant in dem Bild von den Adlerjungen Orest und Elektra. Dazu
siehe besonders: II, 5.1; 5.3.



Kapitel 5

Die Choephoren

5.1 Die Riickkehr des Rachers und die Vorbe-
reitung zur Tat (V. 1-584)

Orest ist die handelnde Figur, an der der gesamte Plot der Choephoren fest-
gemacht ist.! Die im Stiick vollzogene Rache ist sein Werk. Insofern die Tat
selbst erst ab Vers 585 in die Wege geleitet wird, stellt sich in besonderem
Mafe die Frage nach der Bedeutung der Vorverse. Hier miissen die fiir die
Aischyleische Orest-Konzeption grundlegendenden Komponenten enthalten
sein.

Die ersten mafgeblichen Hinweise auf die Besonderheiten der Orest-Figur?
muss man im Schauplatz des ersten Teils der Choephoren suchen. Es ist
nicht der Schauplatz der Rache, der Atridenpalast, sondern das Grab des er-
mordeten Agamemnon. Die Verteilung der Handlung des Stiicks auf die zwei
Orte? hat eine Bedeutung, was die der Aischyleischen Welt der Orestie zu-
grundeliegenden Gesetzesméfigkeiten betrifft. Dass der Aischyleische Mensch
sich in einem schwer durchschaubaren Kréftenetz gottlicher Méchte befindet,
wurde bereits in der Untersuchung des Agamemnon deutlich.* Die Choephoren
zeigen durch ihre beiden Schauplitze eine grundsétzliche Dichotomie der
gottlichen Sphéren in einen olympischen Bereich einerseits und einen chthoni-

!Siehe dazu Snell, 127; Bécsy, 42.

?Dazu in der Forschung u. a. passend Fartzoff, 41-68.

3Genau genommen muss man sogar drei Schaupliitze unterscheiden: In der Schlussszene
wird eine Sonderbiihne eingesetzt. Insofern das enkyklema aber Geschehnisse im Atriden-
palast sichtbar macht, kann man grundsétzlich von einer Dichotomie sprechen, was die der
Schauplétze anbelangt.

4Siehe besonders, wie dort die die Rolle Zeus’ und der Olympier in der Anbahnung des
trojanischen Krieges betont wird. Man denke zudem an die beiden Seherfiguren im Stiick:
Kalchas und Kassandra.

52



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 93

schen Bereich® andererseits. Der Atridenpalast als iibermenschlich legitimiertes
Herrschaftszentrum gehort dem Einflussbereich der Olympier an, das Grab
des Agamemnon untersteht der Macht des noch nicht zur Ruhe gekommenen
Totengeistes des Agamemnon.

Wenn in der Kassandra-Szene des Agamemmnon mitunter der Eindruck
entstand, durch das Biithnenwirken der Kassandra werde die destruktive Macht
manifest, die Apoll als ap-ollyon iiber seine Dienerin ausiibt,® so scheint im
Eingang der Choephoren auf dhnliche Weise eine unsichtbare ddmonische
Macht seinen Einfluss iiber das Biihnengeschehen zu entfalten: Die gesamte
Ritual- und Sprachhandlung kreist um eine magische Macht, die vom Grab
des toten Agamemnon ausgeht.”

Orest wird nun in das Stiick als Figur eingefiihrt, die rituelle Handlungen
und Gebete am véterlichen Grab vollzieht.

Orest neben seinem ,stillen Schatten” Pylades am Grab (V. 1-21)
Orests Anfangsworte, der Anruf an den

‘Epufic ydoviog

(fr. 1) wirft bereits auf mehrfache Weise seine Schatten zuriick auf den
Sprechenden.® Hermes als Gott des Anfangs und Endes, der Grenziiberschrei-
tungen und Listen passt trefflich zu dem Jugendlichen, der sich, barfufl am
Grabhiigel stehend,? an ihn wendet. Das zeigt eine Analyse der nur fragmen-
tarisch erhaltenen Rede des Orest.!? Orest kehrt gerade aus der Verbannung
in die Heimat zuriick (V. 3). Sein Weg an das viiterliche Grab steht unter

5Dass dieser chthonische Bereich erneut in ein Geflecht diverser, in die unterschiedlich-
sten Richtungen hin wirkender Méchte zerfillt, wird klar, sobald man sich die unldsliche
Verbindung des Chthonischen mit dem Totenkult und, damit einhergehend, der Fami-
lienreligion vergegenwirtigt: Die Totengeister der Verstorbenen miissen naturgemé&f im
Dienste der unterschiedlichsten Interessen wirken. Das wird in den Choephoren immer
wieder angedeutet, s. u., wirklich greifbar in der dramatischen Entwicklung wird es aber
erst nach Vollzug der Rachehandlung. Dazu Weiteres s. u. in Betrachtung von II, 5.2 und
6.

6Siehe dazu auch Reinhardt, Aischylos, 106-107.

"Dazu u. a. Reinhardt, Aischylos, 111; Garvie, Intoduction, xxxi; Taplin, 335-342. Dass
diese Kraft als tatsichlich wirksames Prinzip angenommen wird, zeigt sich ganz besonders
in der anagnorisis: Zwei Menschen, die sich suchen und sich gegenseitig jahrelang nicht
gesehen haben, werden von der Macht des toten Vaters an dessen Grab zusammengefiihrt.
Siehe dazu Weiteres unten im Verlauf von: II, 5.1.

8Denselben Gott ruft spiter Elektra zur Eréffnung ihres Gebets am viiterlichen Grab
an (V. 166). Mehr dazu siehe unten, ebenfalls unter: II, 5.1.

9Dazu Wilson, 84.

0Es wurde vielfach iiber den Inhalt des verlorenen Teils spekuliert. Weiteres dazu siehe
unten in einer Anmerkung.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN o4

mehrerlei Vorzeichen: Auf der unmittelbarsten Ebene geht es darum, dem er-
mordeten Vater'! als nichster agnatischer Angehoriger Referenz zu erweisen
(V. 8-9):

00 YOp Tap®V Guwia 6oV, TATER, UOPOV
00d’ EZ€teva YElp” € Exopd vexpoD.

Orest konnte nicht, wie es fiir ihn nach Mafsgabe der in der griechischen Kul-
tur geltenden Regeln iiblich gewesen wire, an einer Bestattungszeremonie fiir
den Vater teilnehmen.'? Dass eine solche auch nicht stattfand, sondern der
Tote nach einer Verstiimmelung'® einfach achtlos im Boden verscharrt und
ein Grabhiigel aufgeschiittet wurde, verrat der Text selbst unmittelbar nicht.
Doch der Theaterzuschauer im fiinften Jahrhundert v. Chr. kann sich freilich
etwas Derartiges denken: Er weif aus den Anspielungen der Schlusspassage
des Agamemnon, dass Klytaimnestra mit dem Leichnam des ermordeten Gat-
ten auf unangemessene Art und Weise umging.'4

Unter diesem ersten Blickwinkel ist die Szene identitétsstiftend: Sie zeich-
net Orest, trotz seines Verbanntenstatus und seiner Entfremdung vom viter-
lichen oikos (V. 3), als Sohn des Agamemnon aus.

Der Text verweist auf zwei konkrete Anlésse fiir den Besuch: Dominierend
ist hier Orests Aufgabe, den Tod des Vaters zu riichen (V. 3 und V. 18-21).'
Auch iiber die Todesumstéinde des Vaters ist Orest in Kenntnis:

- Pradoc €x yuvouxelac yepde

d6)otg hadpaiolc...

ATMOAETO
(fr. 3). Schliisselrolle fiir die Identifizierung eines weiteren, nur versteckt
anklingenden Anliegens des Orest haben die Verse 6 und 7:

...mAOxapov Tvdyw dpentrpioy,

TOV DEUTEPOY BE TOVOE MEVUNTARLOV.

"Giehe dazu die Ausfiihrungen zur Klytaimnestra-Figur unter: II, 4.1.

12Giehe dazu Hame, 515.

37Zum maschalismos siehe weiter unten Ausfiihrlicheres, wenn der kommos untersucht
wird (ebenfalls in: II, 5.1).

14Siehe dazu oben die Ausfiihrungen unter: II, 4.1.

15Tm Agamemon sagt bereits Kassandra seine Ankunft als Richer voraus. Siehe dazu
oben unter II, 4.1 und 4.4.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 95

Zwei Haaropfer des Orest, unterschieden nach ihrem Zweck, werden genannt:
einmal eine Locke als threptérion, zum zweiten eine Locke als pentheterion.'®
Die Trauerlocke ist exemplarisch fiir den «vendetta»-Kontext. Schon in der
Ilias ist es ein Haaropfer, das die Rache des Achill fiir den Tod des Patroklos
in die Wege leitet.!"Durch das Haaropfer an einen Flussgott wird die «rites de
passage»-Thematik aufgerufen. Erneut dhneln sich hier literarischer Archetyp
und Aischyleischer Tragddientext. Die Locke als threpterion hingegen zielt
darauf ab, Orests Gedeihen als junger Mann zu fordern.

In der Gesamtschau vermittelt der Dramen-Eingang in seiner erhaltenen
Form Einblicke in die gegeniiber den normalen Lebensverhéltnissen erschwer-
te Lebenslage des Orest. 1

Orests Lebenssituation erscheint zu Beginn des Stiickes als kompliziert
durch die blutreiche Vorgeschichte seines oikos.!® Wenn die Situation am
Anfang der Choephoren als zwielichtig erscheint, nimmt sie darin das den
Agamemnon eréffnende Stimmungsbild auf.? Licht und Dunkelheit?! gehen
auf direkte wie indirekte Weise ineinander iiber: In concretu geht es um
die Tagessituation, im ilibertragenen Sinne aber geht es auch um das Orest
erwartende Werk. Es erscheint an dieser Stelle der dramatischen Entwick-
lung als Unterfangen ungewissen Ausgangs. Auf diese Weise wird ein Bezug
zum Gott hergestellt, den Orest neben den anderen, im Verlauf der Szene
hinzugenommenen Gottheiten, dem Geist des Toten einerseits (ab V. 4),
Zeus? (ab V. 18) andererseits, anruft: Hermes.

Die kriegsgefangenen Trojanerinnen und Elektra (V. 22-83)
Das von Orest zelebrierte Grabritual wird ab Vers 10 in seinem geregel-
ten Ablauf gestort. Ab diesem Zeitpunkt sieht Orest, dass eine weibliche

16Siehe dazu besonders Kucharski, 9-15.

17Sijehe dazu Hom. Il. Buch 23, V. 140-151. Die Haarlocke des Orest spielt bereits
eine Rolle im wichtigsten literarischen Vorldufer der tragischen Bearbeitungen des Stoffs,
Stesichoros’ Orestie. Auch dort scheint sie, wie in allen tragischen Bearbeitungen, fiir die
anagnorisis der Geschwister von Bedeutung gewesen zu sein: siehe fr. 217 PMG.

8Der Eingang gibt damit eine Momentaufnahme von Orests physis im Sinne von
»Charakter als notwendige iber das ganze sich entwickelnde und verdndernde Dasein des
Menschen hin festgelegte Art zu sein®, um Patzer, 265, zu zitieren.

19Gjehe auch oben die Ausfiihrungen unter: II, 4.1.

20Siehe dazu auch u. a. Widzisz, 463.

217Zur Lichtmetaphorik der Orestie siehe u. a. Wheelwright, 252-266.

22In der Forschungsdiskussion wird die Frage aufgeworfen, ob es sich um den olympi-
schen oder chthonischen Zeus zu handeln habe. Der Grabkontext verweist eher auf Hades,
der Kontext der Blutrache gemé&fi Apollinischen Befehls hingegen eher auf den Olympier.
Garvie, ad loc. geht aufgrund des allgemein chthonischen Rahmens der Szene davon aus,
an dieser Stelle sei Hades gemeint. Dafiir spricht, dass hier Apoll, zumindest, wenn man
sich an die erhaltenen Verse hilt, noch nicht genannt ist.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 96

Trauergemeinde sich dem Grab ndhert: Die Frauen filhren Weihegiisse mit
sich (V. 15). Inmitten der Gruppe entdeckt Orest Elektra.?* Dass Elek-
tra von ihrem Bruder nach jehrelanger Trennung der Geschwister allein an
ihrem Trauerhabitus zu erkennen sein soll (V. 16-18), mag dem modernen
Betrachter ein gewisses Mass an Phantasie abverlangen. Dass diese Vorstel-
lung jedoch innerhalb des Aischyleischen Text kein Logik-Problem darstellt,
wird nachvollziehbar, sobald man den religiésen Grundton des Textes mitein-
bezieht. Der Schauplatz {ibt, so scheint es, eine Sogwirkung auf die beiden
iiberlebenden Agnaten aus dem Spross des Agamemnon aus. Wie wire es
sonst moglich, dass die einander seit langem vollig entfremdeten Geschwister
so plotzlich am véterlichen Grab zusammentreffen? Es scheint, als wiirde hier
eine unsichtbare chthonische Macht im Hintergrund die Fiden fiihren.?*Zur
anagnorisis zwischen den Geschwistern kommt an dieser Stelle des Stiickes je-
doch noch nicht. Orest méchte zundchst durch heimliches Lauschen erfahren,
ob er mit seinen Mutmafungen iiber Anliegen und Identitdt der Gruppe
Recht hat (V. 20-21).

Durch die parodos (V. 22-83) der kriegsgefangenen Frauen aus Troja wei-
tet sich der bislang private Rahmen der Handlung aus. Die Idee der in Argos
herrschenden tyrannis findet hier, in Kombination freilich mit der Trauerthe-
matik, Eingang in das Stiick.

Die erste Strophe klingt wie ein Kompendium iiber iibliche Trauergebér-
den: Unter lautem Wehklagen (V. 26) werden die Wangen zerkratzt (V. 24-
25), man schligt sich auf die entbléfte Brust (V. 27-30). In den folgenden
Strophen geht der Chor breiter auf das Anliegen seines Kommens und seine
Gemiitsverfassung ein: Der Chor ist auf Anordnung Klytaimnestras vor Ort
(V. 45). Diese wurde in der Vornacht von einem Albtraum heimgesucht, der
von den im Palast beschiftigten Traumdeutern als Vorverweis auf eine sich
anbahnende Rache gegen die Agamemnon-Morder gedeutet wurde (V. 31-
42). Aufgabe der Kriegsgefangenen ist es nun, den grollenden Totengeist
durch choai zu besinftigen. Klytaimnestra ordnet hier also erneut, ihrem
Verhéltnis zur Religion im Agamemnon entsprechend, die Ausfiihrung eines
pervertierten Rituals an.?’

ZDer Name der Elektra ist bereits fiir die Orestie des Stesichoros bezeugt: Sieche PMG I
218; siehe dazu u. a. auch Robert, Bild und Lied, 172-174. Zum Kontext des Grabkults, wie
er fiir sie als genderkonform agierende Figur kennzeichnend ist, sieche: Tarkow, Electra’s
Role in the Opening Scene of the Choephoroi.

24In den Vordergrund tritt die unterschwellig wirksame Macht dann in der anagnori-
sis. Der grundsétzlich fiir das Aischyleische Drama mafigeblichen Verbindung zwischen
gottlichem Wirken und Dramaturgie verleiht Reinhardt Ausdruck in seiner Arbeit zum
Aischyleischen Werk mit dem Titel Aischylos als Regisseur und Theologe.

25Siehe dazu u. a. Hame, 515; Zeitlin, Corrupted Sacrifice, 460.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN a7

Die Verse 54 bis 74 beschreiben in teils mehr kryptischer Art die Atmos-
phére, die im Argos der Tyrannen Klytaimnestra und Aigisth herrscht: Es
mangle den neuen Gewaltherrschern an sebas (V. 54).2° Wehmut und Trauer
klingt in den Worten mit, mittels derer man sich an die vergangene Pracht
der Herrschaft Agamemnons erinnert (V. 49-53). Die aktuelle Stimmung in
Argos ist nach den Worten der Choreutinnen hoffnungslos (V. 59-65). Zwei-
mal wird, gleichsam zur Bekraftigung der Trauerstimmung, die Idee von der
Unwiederbringlichkeit des vergossenen Blutes gedufert (V. 47, V. 66-74).%7

Der Schlussakzent des Liedes (V. 75-83) ist auf ein kurzes Selbstportrait
der Séngerinnen gelegt: Als verschleppte und damit entwurzelte Sklavinnen
miissten sie nach aufsen hin den Tryannen von Argos dienen. Ihr Herz aber
sei vor Entsetzen erstarrt (V. 83).

Die von Klytaimnestra angeordneten choai (V. 84-162)

Auch wenn die rituelle Rahmung des Auftritts der Choreutinnen und Elek-
tras zunéchst auf eine Indienstnahme der Untertanen durch Klytaimnestra
gegen deren Willen verweisen mag: Es liegt im Willen der Handelnden, die
Bedeutung der Rituale durch ihre Wortauferungen auf magische Art in einem
dem eigenen Interesse dienenden Sinne zu beeinflussen. Die Idee dazu stammt
vom Chor. Elektra selbst zeigt sich zunéchst als durchaus willens, dem Befehl
Klytaimnestras zur Trankspende an Agamemnon nachzukommen. Unsicher
ist sie jedoch dariiber, welche Worte sie begleitend zum Ritual von sich geben
konnte. Klytaimnestras Doppelrolle als Gattin des Toten einerseits, Morde-
rin des Toten andererseits, stellt Elektra hier vor ein schier uniiberwindliches
Problem: Egal, was sie sagt, das Ritual wird schon aufgrund des Doppel-
gesichts der Auftraggeberin keine korrekt ausgefiihrte religise Handlung,
sondern Frevel sein (V. 84-105). Die Trojanerinnen an Elektras Seite wissen
hier Abhilfe: Elektra soll die Handlung nicht in Klytaimnestras Namen aus-
fithren, sondern stattdessen geméfs dem eigenen Interesse instrumentalisieren:
Die Trankspenden sollen also nach dem Willen des Chors umgedeutet werden
im Sinne der Uberlebenden aus der Blutslinie des Agamemnon, also Elektras
und Orests, und damit zugleich im Sinne aller unter der neuen tyrannis Lei-
denden (V. 106-123). Offentlicher Missstand und persénliches Leid Elektras
werden damit vom Chor als Kehrseiten desselben Missstandes ausgemacht.

26Siehe dazu in der Forschung besonders Cairns, 211. Man erinnert sich hier an die
Bezeichnung der neuen Tyrannen am Ende des Agamemnon als aischynteres. Zu den
Versen 55-65 siehe auch die textkritischen Erwégungen Bruschis.

27Siehe zu dieser Leitidee der Orestie bereits oben im Agamemnon wiederholt unter II,
4.1 und 4.4 mit dem Verweis auf den Aufsatz Fowlers. Siehe dazu auch in den Choephoren
einen weiteren hier betrachteten Hinweis (II, 5.1) und unten in der Darstellung der Eu-
meniden den Hinweis (II, 6.1).



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN o8

Das folgende Ritual der Grabspende ist zweigeteilt: Was das Verbale
anbelangt, folgt dabei einem Gebet Elektras (V. 165(umgestellt)-151) an
den chthonischen Hermes (V. 124),%% die Erde (V. 127), sowie den Vater
(V. 130)%° cresendo-artig ein kokytos des Chors (V. 152-162).3° Die for-
male Dichotomie der Klage spiegelt zugleich eine inhaltliche Diskrepanz zwi-
schen beiden Teilen: Wenn Elektra in ihrem Gebet als verwaiste Tochter
des Agamemnon spricht, also privatem Interesse dienend, dufsert sich der
Chor der Kriegsgefangenen entsprechend seiner Identitit als Widersacher
der tyrannis.

Wie Orest schickt sich auch Elektra durch das Gebet an den chthonischen
Hermes an, eine magische Verbindung zur Unterwelt herzustellen. Insbeson-
dere mochte sie den Totengeist des Vaters heraufbeschworen (V. 130-134):

AEYw xohoboo matép’, EmoixTipdy T’ Eue
pihov T’ ‘Opéotnv: iS¢ avaopey dOUOLS;
TETEAUEVOL Yo VOV Y€ Twe dAOUeda
Tpo¢ Tfic TeExolong, dvdpa &7 dvtnAAdaTo

Atyioov, domep 6ol pbévou petaitioq.

Spezielle Aufmerksamkeit verdient hier die Formulierung, wonach Orest
und Elektra durch Klytaimnestras Vatermord und Ehebruch von dieser ,ver-
kauft” worden seien. Die Worte verweisen in nuce auf die Entwicklungen am
Ende des Agamemnon.3' Dadurch, dass Klytaimnestra im Bund mit ihrem
Geliebten Aigisth Agamemnon totet, zerstort sie den oikos des Agamemnon:
Die Kinder, agnatisch mit dem Vater verwandt, verlieren durch den miitter-
lichen Ehebruch die Sicherung ihrer Existenz.?? Sie sind entrechtet. Darin
ahneln sie allen Untertanen der tyrannis des Aigisth und der Klytaimnestra
in Argos, zumal den Choreutinnen als Kriegsbeute. Rettung aus ihrem Dilem-
ma erhofft sich Elektra von einer Riickkehr des Bruders Orest als Récher (V.
138-139 und V. 142-148). Inhaltlich wichtige Details des Gebetes sind beson-
ders eine deutliche Distanzierung Elektras von ihrer Mutter (V. 140-141),
davon an spéterer Stelle mehr, sowie das Hilfsgesuch an eine G&ttin

28Dadurch, dass der Anfang des Gebets Elektras dem des Orest gleicht, wird eine Paral-
lele zwischen den beiden durch die Geschwister vollzogenen Grabrituale hergestellt. Wei-
teres dazu siehe unten in Betrachtung der anagnorisis ebenfalls in: II, 5.1.

29Es ist bezeichnend, dass Elektra diese drei Gottheiten anruft, withrend ihr Bruder sich,
gemif seines ménnlichen Geschlechts anstelle der Erdgtttin an Zeus/bzw. Hades (s. o.)
wendet.

30Dazu in der Forschung u. a. Judet de la Combe, 31-40.

318, o.

32Siehe dazu Krause, 73-74.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 29

Aben vixnpopog

(V. 148). Der Titel der Gottheit verweist auf eine gegeniiber dem Agamem-
non neuartige Konzeption der Dike. Dort rechtfertigt Klytaimnestra ihre
Rachetat mit dem Verweis auf eine dike: Die Totung des Gatten sei gottlich
legitmierte Rache fiir den Mord des Agamemnon an Iphigenie. Sie erkennt je-
doch bereits selbst, dass auch ihr Gewaltverbrechen aufs Neue Dike auf den
Plan rufen wiirde, und versucht aus Griinden des Selbstschutzes, mit dem
Fluchgeist des Pleistheniden-Stammes ein Biindnis zu schliefen.?® Anders
ist hier Elektas Vorstellung von Dike: Wenn die Gottin mit dem Epitheton
nikephoros ausgestattet wird, so suggeriert dies von Anfang an die Vorstel-
lung einer endgiiltigen, einmaligen, zum Sieg fiihrenden Racheaktion. Eine
vom Standpunkt des Sprechenden abhéngige, relative dike verwandelt sich
hier in eine absolute Gottin Dike. Dass Elektra in diesem Fall mit ihrem
Dike-Verstandnis zuletzt Recht behélt, sollte sich erst im Ausgang des letz-
ten Stiickes der Trilogie zeigen.
Zu Elektras Begriff der

Aben vixngpopog

passt gut das im kokytos vom Chor entworfene Bild einer Heroenfigur, die
Argos von der tyrannis befreien solle (V. 159-162):

otototototot{T0}ol,

fw, Tic dopuoievic<cic’>avhp

AVUALTNE BOULY, Lxutixd T €V yepoly
{moivtova}év Epye BéEAN 'mnddhwv "Apeng
OYEDLE T TOXWTA VWUESY BEAT;

An dieser Stelle zeigt sich, dass sich Elektra und der Chor vom Ankom-
men Orests grundsétzlich unterschiedlichen Nutzen versprechen: Wenn Elek-
tras Sehnsucht nach dem Bruder ihren Ursprung im Wunsch nach einer
Besserung der personlichen Lage hat, ist im Bild des Chores ein kavalleris-
tischer, triumphaler Befreiungsschlag von der in Argos herrschenden tyran-
nis angedeutet. Das Befreierbild der Choreutinnen verweist dabei auf deren
fremdartigen kulturellen Hintergrund. Thr Richer kommt beritten und trégt
Pfeile und Bogen mit sich.?*

33Giehe dazu bereits oben die Worte zu Ag. V. 1497-1504 unter: II, 4.1.

34Der Verweis auf die Pfeile findet sich bereits in einer vortragischen Bearbeitung des
Orest-Stoffes: Stesichoros’ Orestie. Dort allerdings scheinen die Pfeile ein Geschenk Apolls
an Orest nach dem erfolgreichen Racheschlag zu sein, auf dass dieser sich erfolgreich gegen
Anschlage der Erinyen zur Wehr setzen konne. Siehe dazu fr. 217 PMG. In der Forschung
beschéftigen sich damit u. a. Viirtheim, 55 und Reinhardt, Aischylos, 126-129.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 60

Die anagnorisis (V. 164-268)

Wie als Bestédtigung der Gebete des Chors und Elektras erkennt letztere
an dieser Stelle, dass kiirzlich Hand an Agamemnons Grab gelegt wurde: Es
sind dort die Spuren eines Trankopfers zu sehen (V. 164), zudem liegt eine
Locke da (V. 168).3% Zu diesem Zeitpunkt hat sich, im wahrsten Sinne des
Wortes, unterirdisch bereits eine erneute Anndherung zwischen den beiden
iiberlebenden Agnaten aus Agamemnons oikos angekiindigt: Die von beiden
Geschwistern ausgeschiitteten choai haben sich im Boden zu einer Melange
vereint.?® Das korrekt fiir Agamemnon von den zustindigen Hinterbliebenen
ausgefiihrte Grabritual®” verweist voraus auf eine Umkehr der Geschicke im
Atridenpalast auf breiterer Basis.?® Der Rachegeist des Agamemnon scheint
Regie zu fiihren, wenn sich die Geschwister nach langer Trennung gerade an
seinem Grab,

oLV TUYT) TIVL

(V. 138)3%, wiedersehen.”® Doch was ist der Rachegeist anderes als eine ir-
rationale Macht? Wenn man bedenkt, dass das Gottliche bei Aischylos als
in einem Unschéarfebereich befindlich wiedergegeben wird und sich auf das
Menschliche konzentriert, konnte man sagen: Ein giinstiger Zufall fiithrt die
Geschwister zusammen.

Die Anbahnung des anagnorismos vollzieht sich in mehreren Stufen. Eine
Schliisselrolle kommt dabei verschiedenen, in dem Prozess involvierten In-
dizien zu, die je einen sich steigenden Grad der Wahrscheinlichkeit fiir die
Riickkehr des Orest widerspiegeln. Der erste Teil der anagnorisis-Handlung
kursiert um die bereits genannte Grablocke. Insofern sie von einem Boten
des Orest gebracht worden sein konnte, ist sie noch kein Beweis fiir Orests
Anwesenheit vor Ort (V. 177-180). Anders sieht es hier mit dem zweiten In-
diz aus, den Fukspuren am Grabhiigel:*! Sie scheinen zu zeigen, dass Orest

35Giehe dazu Reinhardt, Aischylos, 111: ,Bei Aischylos ist die Wiedererkennung ohne
Biihnenvorgang tiiberhaupt nicht denkbar.“

36Siehe dazu auch Hame, 515.

3780 stellt Hame (515) fest.

38Dazu betrachte man die hier nachverfolgte Entwicklung des Plot der Choephoren und
der Eumeniden (II, 5 und 6).

3980 formuliert es also Elektra selbst, als sie um Orests Riickkehr betet.

4080 deutet den Biihnenvorgang u. a. Geisser, 332-376.

41Tn der Wissenschaft wurde die Stelle teils athetiert: So u. a. von Bshme, Bowen,
Fraenkel. Bohme geht soweit, eine Athetese der Verse 205-210 und 228 zu fordern. Er
begriindet diesen Schritt folgendermafen: Die Choephoren in ihrer urspriinglichen Form
enthielten keine eigentliche anagnorisis. Orest erkennt seine Schwester schliefslich bereits in
V. 16 als seine Schwester und in ihrer Haltung der Trauer. Bohme schreibt von einer ,,Un-
bekiimmertheit um den ,Realismus‘“. Das zweite Indiz, die Fuflspuren, seien eine spétere



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 61

tatsichlich hier war. Das dritte Indiz schlieflich, ein hyphasma (V. 226-232),
ist nicht mehr Anlass zu Mutmafungen, sondern vielmehr ist es ein vom
Heimkehrer personlich an die Schwester iiberreichtes Beweisstiick.

Was ist der jeweils besondere Zweck der einzelnen Indizien?

Zur Locke wurde bereits Grundlegendes gesagt: Sie ist eine erste fremde
Spur, die Elektra am Grabmal sieht (V. 165-204). Dass Elektra als urspriingli-
chen Besitzer der Locke den Bruder vermutet, hat zweierlei Griinde. Erstens:
der Ort der Auffindung. Eine Locke am Grab des verstorbenen Vaters muss
notwendigerweise von einem Verwandten des Agamemnon stammen. In Frage
kommen hier nur der Bruder oder die Morderin Klytaimnestra. Dass die
Locke ,won den Feinden”, also von Klytaimnestra (V. 189-191) stammt, ist
vor dem Hintergrund des bis zum Mord gehend gestorten Verhéltnisses der
Mutter zu Agamemnon unwahrscheinlich. Der zweite Grund, im Besitzer der
Locke Orest zu vermuten, ist ihr Aussehen:

awTolow MUV xdpTa TpocPeptc LOelv.

(V. 176). In der Forschung gab diese Begriindung Anlass zu Diskussionen.
Die Vorstellung, dass Geschwister aufgrund ihrer Blutsverwandtschaft dhnli-
ches Haar haben sollten, leuchtet nicht zwangsliufig unmittelbar ein.*? Einen
Ausweg bietet hier ein in der franzosischen Forschung verfochtener Ansatz
an:*3 Die Vorstellung von der Ahnlichkeit sei, wie so vieles im Aischyleischen
Drama, nicht wortlich zu verstehen, sondern im iibertragenen Sinne: Orest sei
noch ein Jiingling vor dem Ubertritt ins Erwachsenenleben. Insofern sei sein
Haar weiblicher Natur. Andererseits: Man muss den Schritt der franzosischen
Symbolisten nicht mitgehen. Es kann immerhin selbst nach Mafgabe der
modernen Genetik nicht von der Hand gewiesen werden, dass bestimmte
Haarfarben sich bei der Fortpflanzung stets durchsetzen.

Interessanter und wichtiger an der Stelle ist ihr besonderer Fokus auf die
Gefiihlsentwicklungen bei Elektra, als sie die Grabgabe gesehen hat. Elektra
beschreibt ihr Wanken zwischen Hoffnung und Angst vor Enttduschung. Man

Zutat aus dem 4. Jh., als die klassischen Tragddien des Aischylos, Sophokles und Euripi-
des immer wieder aufgefiihrt wurden und das Publikum eine besondere Vorliebe fiir das
Bau-Element des anagnorismos als fester Bestandteil einer Tragddie entwickelte. Bohme
duflert sich dazu folgendermafen (211-212): ,Dem Tragiker, der die Machte feiert, dessen
Aufmerksamkeit ganz den aus ddmonischem Gebot kommenden Schicksal gilt, haben die
mehr oder weniger ergreifenden Zufille des menschlichen Lebens — wie eben z. B. eine
Wiedererkennung — wenig Bedeutung.“ Gegen eine Athetese haben sich besonders ausge-
sprochen Garvie, West und Wiles. Darin diesen Forschern folgend, wird die Passage hier
beibehalten.

4250 lautet spiter die Euripideische Kritik. Siehe dazu unten Weiteres in: III, 7.3.

43Speziell zu der Stelle in diesem metaphorischen Sinne siehe u. a. Jouanna, 71-73. Auf
einer allgemeineren Ebene zur «rites de passagey-Thematik siehe u. a. Vidal-Naquet, 133.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 62

kann von einem wahrhaften ,Lockendrama” sprechen. Der griechische Text
klingt hier stellenweise fast wie ein medizinischer Traktat, in dem es um
psychosomatische Zusammenhiinge geht (V. 183-187):44

XAUOL TPOCEGTY) %aEOlog XAUDBWVLIOY

YOMTig, enaiodny &7 b¢ dravtaie BEer

€& oppdtwy ot didrot tintouot pou
oToYOVES dppaxTol ducy{uou TAnuuLeldoc,

TAOXAOY 1000UGT) TOVOE

An anderer Stelle bedient sich Elektra einer in der griechischen Dichtung im
Zusammenhang mit dem Emotionalen beliebten Seefahrts-Metapher (V. 202-
203):4

% 5 ~ ’ , ’ )
olowowy €v yewdol vautihwy dixny otpoBoluc)’.

Dass an dieser Stelle, wie {iberhaupt im Aischyleischen Drama, Emotionen
eine grofle Rolle spielen, darf nicht zu der Annahme veranlassen, auch das
Aischyleische Drama kenne die Vorstellung vom Handeln als Ergebnis irra-
tionaler Gefiihlsregungen bei Figuren. Dem ist durchaus nicht so: Das Emo-
tionale bleibt im Aischyleischen Drama Ausdrucksfeld der durch die dufserlich
bekleidete Rolle festgelegten physis der Figur. So verhilt es sich auch hier: So
feinsinnig der Gefiihlsaufruhr der Elektra-Figur im Stiick gespiegelt wird, im
Kern geht es doch darum, Elektras tiefe Verbundenheit zum Bruder als letz-
tem méinnlichen Uberlebenden aus ihrem oikos widerzuspiegeln.* Unter an-
thropologischem Blickwinkel zeigt das ,,Lockendrama”, dass die angestammte
Herkunft samt damit verbundener Vorstellungswelt Elektra aufs Starkste in
ihren Wiinschen und Zielen pragt. Die Stelle ist jedoch erneut kein Beleg
dafiir, dass die Aischyleische Welt einer festen ,theologischen” Ordnung un-
terliegt. Doch zuriick zum Text:

Die Passage um die Fufispuren am Grab (V. 205-211) wirft aus logischer
Sicht dhnliche Probleme auf wie die Locken-Passage. Andererseits: Es gibt in
der Odyssee eine Passage, an der Helena Telemachos’ Abkunft von Odysseus

4 Dazu siehe in der Forschung u. a. Thalmann.

45In der Erforschung der Aischyleischen Bildsprache von Interesse ist u. a. Dumortier,
Les images dans la poésie d’Eschyle.

46Gie selbst verleiht diesem Gefiihl der innigen Verbundenheit Ausdruck, nachdem sich
der Bruder ihr personlich zu erkennen gegeben hat. Siehe dazu unten, ebenfalls in II, 5.1,
das Zitat der Verse 235-242.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 63

mit Verweis auf die Gestalt seiner Gliedmaken verifiziert.!” Im Agamem-
non werden den Kindern des Thyest die Gliedmafen abgetrennt, ehe sie
dem Vater zum Mahl serviert werden (Ag. V. 1594-1597).% Die im Text
unmittelbar selbst gelieferte Erklarung fiir die Handlung ist die dadurch er-
reichte Unkenntlichkeit.* Erkldrungen fiir die Passage lassen sich jenseits der
griechischen Literatur natiirlich auch in der modernen Ethnologie finden.?
Nachdem Elektra die Fufsspuren untersucht hat, ist sie von der Anwesen-
heit des Bruders iiberzeugt und im Innersten gertihrt (V. 211). Im néchsten
Moment steht er vor ihr. Der durch Worte von seiner Identitdt nur schwer-
lich Uberzeugbaren (V. 215-224) hilt er zum Beweis ein altes, einstmals von
Elektra selbst angefertigtes Webstiick entgegen (V. 232-233):

1000 8’ Lyaoua Tobto, ofic Epyov yepde,
onding te TANYdS NOE VHpELOV Youpr|V.

Wichtig ist hier ein Wortspiel, das die Verse 220 und 221 wiederaufnimmt.
Der dortige Text lautet:

Hréxtpor aAN” 1 80A0v TV, & EEV', GG UOL TAEXELS;

‘Opéotne adtog xad’ abtol tdpa Unyavopeapss.
Es geht um das Thema weiblicher Handarbeit, also der typischen Tétigkeit
der vornehmen griechischen Frau im oikos.>* Durch die Verbindung mit dem
Begriff des dolos kann hier eine assoziative Querverbindung zu einer Meta-
pher des Agamemmnon hergestellt werden: Dort verfingt sich Agamemnon,
in der Bildsprache des Stiickes, im Netz der Spinne Klytaimnestra (Ag.
V. 1492). Ganz anders ist die Rolle Elektras fiir Orest: Wo Klytaimnes-
tra den Stammbhalter des Atridenpalastes aufnimmt um ihn zu ermorden,
empfingt Elektra diesen um ihm in seine vererbte Stellung zu verhelfen.

Passend zu ihrer Haltung Orest gegeniiber begriifst sie ihn mit Worten, die
hochstes pathos widerspiegeln (V. 238-242):%2

47Siehe dazu Hom. Od. Buch 4, V. 148-150. Dazu duRert sich Sassi, 65-66. Zudem von
Bedeutung ist hier der Beitrag Scotts.

48Giehe dazu Sassi, 65.

49 Jenseits davon mdgen eventuell magische Vorstellungen eine Rolle spielen, von denen
der Text schweigt. Auch Klytaimnestra verstiimmelt ja den Leichnam des getoteten Gat-
ten, um potentiell von selbigem ausgehenden destruktiven Kréiften Einhalt zu gebieten. Das
bleibt nach Darstellung der Choephoren wirkungslos. Der maschalismos hat keinen Einfluss
auf die damonische Macht des Agamemnon. Klytaimnestras Verhalten legt aber Zeugnis
ab davon, dass es eine entsprechende magische Vorstellung gibt. Mehr zum maschalismos
ist weiter unten in II, 5.1 verzeichnet.

0Siehe dazu in der Forschung besonders Tregenza.

51Giehe dazu den Aufsatz Mejers.

52Pate stehen hier die Worte, mit denen Andromache Hektor in der Homilie bereden
mochte: Hom. 1. Buch 6, V. 429-430.




KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 64

6 TEPTVOV OO TECOQROG MOolpag EYOV

gpol mpooowddy 8’ €0t avoryxalng Eyov

TATEPA TE, X0l TO UNTEOC £C GE UOL PETEL

otépyndpov: 1) 0e Tavdixwe EydalpeTon

xal tfic Tudeiong vnhedc ouoomdou.
Doch das ist nur die eine gedankliche Verkniipfung, die sich ausgehend von
den Versen iiber das hyphasma herstellen ldsst. Davon abgesehen legt die
auf dem Webstiick dargestellte Jagdszene in Verbindung mit dem Begriff des
dolos aus Vers 220 die Idee des "coming of age” eines Jiinglings nahe: Orest
im Grenzland zwischen Kindheit und Erwachsenenleben stellt Wild nach und
greift dabei auf Listen zuriick. Die Jagdthematik greift auf die zentrale Hand-
lung des Stiickes vor, die der Jagd des Orest auf seine Mutter. Orest tragt
also mit sich, eingewoben in das Stiick Stoff, eine Art verklausulierten Ar-
beitsauftrag. Bekront ist die anagnorisis durch Gebete der Geschwister. Wie
von Elektra (V. 245), wird auch von Orest der Gott Zeus als Schutzherr der
zwei Geschwister angerufen. Besondere Aufmerksamkeit verdient der Anfang
und das Ende seines Gebets (V. 246-249 und V. 258-263):

Zeb Zeb, Yewpog TEVOE TEoyUdTLY YEVOU:

160U B¢ yévvay ebviy aietol TaTeoc,

YovOVTOC €V TAEXTOIOL X0l OTELOGUATLY

oeviic Eyiovne.

o0t aietol Yéve dmogicipac, Tdhy

méunew Eyolg dv ofjuot’ eomif] Beotoic:

o0t dpyxog ool g 66 avavielc Tuduny

Bouolc dpriZel BoudiTolg Ev fluaouy.

xOWl’, ano ouxpol 8’ &v dpelag YEyay

06pov, doxobvta xdpto VUV TETTWHEVAL.
Wenn die zwei Geschwister Zeus zum Schirmherr {iber die Rache fiir Agamem-
nons Tod machen, setzen sie damit einen Akzent, der fiir die Rezeption-
sperspektive bis zum Zeitpunkt unmittelbar nach Orests Rachehandlung be-

stimmend ist: Die Idee ist die einer Rache, die, um Elektras Worte im Vorfeld
wiederaufzugreifen, mit der G6ttin

Aben vixnpopog



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 65

im Bund steht. Durch die Berufung auf Zeus wird zudem die Verbindung zum
ersten Stiick der Orestie hergestellt. Zwei Verbindungen sind dabei beson-
ders relevant: zum einen die Passage, in der von der in rauchigen Hiitten
beheimateten Dike die Rede ist,>® zum anderen die Passage in der parodos,
in der die Doppelspitze der Atriden, zwei Adler unter der Fiihrung des Zeus-
Adlers, gemeinsam zum Feldzug gegen Troja aufbrechen.?® Die erste Idee legt
zugleich die Querverbindung zu einer Leitidee des Agamemnon nahe: Uber-
méakige Macht pflegt in ihr Gegensteil umzuschlagen, Dike pflegt man eher
dort zu finden, wo kein Ubermaf herrscht.?® Insofern bietet sich der besitz-
lose und fromme Orest der Choephoren von selbst als Verfechter der Gottin
an.

Eine Parallelisierung der von Vater und Sohn vollzogenen «vendetta»-
Handlungen weist inhaltlich bereits darauf voraus, dass auch Orest, darin
dem Vater dhnlich, letztenendes von seiner Aktion, fiir die er Zeus als Schutz-
patron aufruft, Negativfolgen wird leiden miissen. Daran kann die Schutzherr-
schaft des Zeus iiber die Atriden nichts #indern.?® Die Stimmung der anagno-
risis der Choephoren ist allerdings, davon ginzlich unberiihrt, vollkommen
positiv.

Apolls Befehl und die Strafandrohnungen bei Nichtbeachtung
(V. 269-305)

Mit der anagnorisis vollzieht sich der erste entscheidene Schritt zur An-
bahnung einer Rachehandlung im Rahmen einer Blutsfehde: Knotenpunkt
einer solchen «vendetta»-Handlung ist ein Treffen zwischen dem Récher und
den iiber den Tod des Ermordeten trauernden weiblichen Mitgliedern des
betroffenen oikos, ihrerseits Mordzeugen. Diese sind es auch, die dem kiinf-
tigen Récher nach dem von der Blutsfehde geforderten Verhaltenskodex den
Auftrag zum Mord geben.®7

Anders verhilt es sich hier: Nicht Elektra gibt Orest den entscheidenden
Impuls, vielmehr ist dieser Ansporn bereits in die auferdramatische Vergan-
genheit verlegt und er stammt von einer Stitte hochster Autoritit: dem del-

33Giehe dazu das Zitat oben unter II, 2.1 von Ag. V. 774-781.

4Siehe dazu Ag. V. 44-44 und V. 111-115. In der Forschung setzt sich damit u. a.
auseinander: Edwards, The Fagles and the Hare.

338, o. unter II, 4.1 das Zitat der entscheidenden Stelle.

36Zeus selbst ist es schon nach dem ,,Zeus-hymnos” des Agamemnon, der den Menschen
das Gesetz des

nadel padoc

(Ag. V. 177) auferlegt hat. Siehe dazu schon Grundlegendes unter: II, 4.2.
57Siehe dazu Hame, Female control, 1-4.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 66

phischen Orakel des Apoll.?® Der Apollinische Befehl duldet nach Darstellung
des Orest (V. 269-305) keinen Widerspruch. Fiir den Fall einer Nichtbeach-
tung stehen Orest bitterste Konsequenzen zu erwarten: Im Kern geht es dabei
um

... TpocPohal Epwiev
EX THV TUTEOWY OUATWY TEAOUPEVOL

(V. 283-284). Das aber bedeutet, dass Apolls scheinbar vom Chthonischen
wegfiihrende Rolle de facto genau wieder zum Chthonischen zuriickfiihrt.
Falls Orest seine ihm nach den Gesetzen der Blutsfehde zukommende Richer-
rolle nicht wahrnimmt, muss er mit Sanktionen seitens des Totengeistes seines
Vaters rechnen. Im Kern geht es hier um die Idee des miasma, das Folge einer
jeglichen Bluttat ist. Ein Mord hat danach nicht nur schidliche Folgen fiir
die Tater, die sich unmittelbar durch die Tat mit dem Blut befleckt haben,
sondern auch fiir die Angehérigen des Mordopfers, sofern sie den Tod nicht
richen.® Die Befleckung schligt sich nach den Strafandrohungen des Apoll
in mehreren Lebensbereichen zugleich nieder: Der Betroffene wird von kor-
perlicher und mentaler Krankheit geschlagen (V. 278-288), er wird aus der
menschlichen Gemeinschaft ausgestofsen (V. 289-290), er wird in seinem ri-
tuellen Handlungsspielraum beschnitten (V. 291-294).

Die Passage, in der es um Apolls Strafandrohungen bei Zuwiderhandlung
geht, zeigt letztlich, dass Orest in seiner Récherrolle in gewissem Sinne gefan-
gen ist. Die zentrale Frage, die die Stelle aus inhaltlicher Sicht aufwirft, lautet:
Warum wird der Orakelgott Apoll als autoritative Kraft in das Stiick einge-
fithrt? Der Verweis auf Apoll kommt iiberraschend in einem Stiick, in dem
jenseits des Verweises auf Gottervater Zeus, der mit dem Schicksal gleichzu-
setzen ist, bislang die Rolle des Chthonischen im Vordergrund stand. Ginge
es hier nur darum, aufzuzeigen, dass Orest die Racherrolle nach Mafkgabe
seiner physis ohnehin ausfiihren muss, so kénnte man diese Idee auch ohne
einen Verweis auf den Gott Apoll transportieren. Im Grunde reicht dazu
schon das Gesetz der «vendetta». Geht es darum, Orests bevorstehende Tat
als vom Olymp gewiinscht darzustellen? Ist Apoll etwas anderes als der ver-
langerte Arm des Zeus in die Welt? Ein Menschen unmittelbar versténdlich-
es Sprachrohr direkt aus dem Olymp? Natiirlich ist das die Grundidee des
Apollinischen Orakels.®® Die hier zu beantwortende Frage ist jedoch vielmehr:
Funktioniert die Kommunikation zwischen Menschen und Olympiern mit-
tels Apoll? Der Hellsehergott Apoll ist bereits aus der Kassandra-Szene des

%8Siehe dazu: Moreau, Apollon, 139-153.

3Sieche dazu Hoessly, 111. Zur Vorstellung vom miasma Weiteres ist zu finden unter:
IL, 6.1.1.

60 Apoll personlich nennt sich in den Fumeniden so. Siehe dazu unten: II, 4.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 67

Agamemnon vertraut. Die Darstellung der Dienerin Kassandra liefs seine
Rolle als dukerst suspekt erscheinen.®! Wie ist Apolls Rolle im Zusammen-
hang mit Orests Schicksal zu sehen? Die Frage ldsst sich nur vom Ende
der Trilogie her beantworten. An der hier betrachteten Stelle hat die Ein-
fithrung der Autoritdt des Apoll besonders die Funktion, Orests bisheriges
Verhalten, iiber das bisher von Orest Bekannte hinaus, zu motivieren. Von
diesem Punkt an erscheint Orest als Mann, der einem festen, gottlicher Au-
toritidt unterstehenden Auftrag folgt. Das ist freilich kein Widerspruch zum
physis-Konzept, das bereits mehrfach als mafgeblich fiir die Figurenkonzep-
tion in der Aischyleischen Tragtdie bestimmt wurde.? Orests Gefiigigkeit
Apoll gegeniiber in diesem Punkt wird durch seine physis ja gerade nahe-
gelegt. So sagt Orest selbst, als er sie gegeniiber Apoll fiir das Folgende
begriindet (V. 299-305):

TohAol Yo €ic Ev cuumitvouoty (uepot,

Veol T’ Epetpol xol mateog méviog péya,

xal Tpog MELEL YeNUdTwLy dynvia,

70 uN mohltog euxheeotdToug Ppotdy,

Toeolog avactatiipag 006&w pEevi,

OLOLY YLVOUXOLY (O UTNUOOUC TEAELY.

UHAelor Yo gerv: €l O un, Ty’ cloeTou.
Orest erkldrt hier, dass seine eigenen Motive fiir die Tat sich mit dem Apolli-
nischen Befehl deckten: Die atimia des Vaters, seine personliche Besitz- und
damit einhergehende Ehrlosigkeit, das Leid seiner argivischen Landsménner
unter der tyrannis in Argos. Der Akzent, und das ist bezeichnend fiir den
Blick auf die Racheaktion bis zum Zeitpunkt nach der Durchfiihrung, liegt

dabei auf dem Tyrannensturz. Das mit der Beseitigung der Machtinhaber
verbundene Problem des Muttermordes wird nicht problematisiert.

Der kommos und das nachfolgende Dreigesprich (V. 306-584)
Nach der Passage, in der unerwartet Apoll als Auftraggeber des Orest ins
Spiel gebracht wird, lauft das Stiick in seinem, seit Anfang beherrschenden,
chthonischen Rahmen weiter. Besonders wichtig ist hier der langatmige kom-
mos als erneute Digression®® in den rituellen Bereich.5* Was ist seine Funk-

61Siehe dazu oben: II, 4.1.

62Giehe dazu bereits die Uberlegungen zur Orest-Figur unter: II, 5.1.

63Zum Begriff der ,,Digression” in diesem Zusammenhang siche v. a. Reinhardt, Aischy-
los, 112-122.

64Zur Funktion der Szene als Grabritual siehe: Schadewaldt, Der Kommos in Aischylos’
Choephoren.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 68

tion? In der Forschung wurde viel dariiber diskutiert. Schon eine oberfléch-
liche Betrachtung reicht aus, um das Hauptziel zu bestimmen: Der Totengeist
des Agamemnon soll fiir die kommende Racheaktion aufgerufen werden.5®

Was die Stimmung betrifft, so schwillt im kommos das pathos auf einen
bislang nicht gekannten Hohepunkt an. Damit einher geht ein Inhalt teils
poetisch-kryptischen Gepriges. Mehrere Ideen verflechten sich dabei: Den
Grundtenor bildet die bereits des Ofteren erwithnte Idee von der Unwieder-
bringlichkeit einmal geflossenen Blutes. Daraus abgeleitet wird als Gesetz
die fus talionis (V. 308-315, 400-404, V. 461, V. 466-475). Das Gesetz er-
scheint hier jedoch nur in einseitiger Ausleuchtung:%¢ So wird einerseits die
Unverzichtbarkeit einer Racheaktion gegen die Usurpatoren hervorgehoben,
andererseits wird aber gdnzlich ausgeblendet, dass auch Orest sich durch
seine Récherrolle zum mit Blut Befleckten macht: Das

opdoavtt Tadely

ist zwar Thema, doch es nur fiir das Tyrannenpaar wird es als Schicksal
vorweggenommen (Siehe V. 372-392 u. a.). Fiir den oikos des Agamemnon
hingegen wird ein strahlendes Zukunftsszenario herbeigewiinscht (V. 342-
344).

Die beiden Geschwister nehmen im kommos je eine Funktion wahr, die
sich stimmig in ihre Rolle im Gesamtstiick fiigt. Elektras Sonderfunktion in
der Passage ist es, den Bruder gleich einer fleischgewordenen erinys®” in seiner
Récherrolle zu bestiarken. Dazu passen die Tiervergleiche, mit denen sie sich
im kommos selbst bezeichnet: Wolf (V. 421) und bissiger Hund (V. 447).%®
Elektra stellt hier ihren Hass gegen die Mutter, der bereits zuvor Thema
war,% besonders deutlich heraus. Diesem Anliegen dient es auch, wenn sie
das Faktum der Entehrung des Vaters, das allgemein einen wichtigen Akzent
des kommos bildet,” in besonderer Eindriicklichkeit herausarbeitet: Ging es
bislang nur darum, dass der Vater ehrlos gestorben sei (V. 346-371)," so legt
Elektra schlieflich die Aufmerksamkeit auf ein im Stiick noch nicht genanntes

65Siehe dazu u. a. Képpel, 204-205. Siehe dazu inhaltlich das Folgende.
66Siehe dazu u. a. Reinhardt, Aischylos, 121.

67So bezeichnet sie auch Fowler, 96.

68Siehe dazu auch Seidensticker, Aischylos, 253.

69Siche dazu bereits V. 140-141:

a0Tf] T€ POl BOC CWPEOVESTEQUY TIOAD

unteog yevéolou yelpd T’ eboeBeotépay.

"0Siehe dazu besonders Cairns, 180; Féllinger, Genosdependenzen, 308.
"'Pate steht hier die Darstellung der 2. nekyia in der Odyssee: Siehe dazu Od. Buch 24,
V. 1-204.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 69

Detail: Klytaimnestras maschalismos am Leichnam des Agamemnon zwecks
Brechung der von ihm ausgehenden magischen Krifte (V. 439-443). Es ist
besonders der Bruder Orest, fiir den diese Schilderungen Elektras bestimmt
sind. Orest wird auf diesem Weg fiir die bevorstehende Tat geriistet. > Die
Aversionen gegen die Téter werden gesteigert, das Gefiihl der verletzten aidos
aufgrund der Entehrung des Vaters und, damit einhergehend, seiner beiden
iiberlebenden Kinder, wird aufgeriihrt.” Wiederholt fordern Chor und Elek-
tra Orest dazu auf, aufmerksam zuzuhoren (V. 444, 450, 451-452). Interessant
ist dieses Detail auch insofern, als es eine Briicke zur Darstellung des Orest
als jagendem jungen Mann markiert: Lauschen ist eine wichtige Tatigkeit
des jagenden und Fallen stellenden Jiinglings. Hier allerdings geht es um
eine Jagd anderer Art: die Jagd nach der Mutter.™ An dieser Stelle freilich
ist die Problematik in Orests Unternehmen vollkommen ausgeblendet. Orest
soll in seiner Racherrolle bestarkt werden. Der Klagegesang nach ungehemmt
orientalischer Art (V. 423-424) tut sein Ubriges dazu.

Das an den kommos anschliefsende Dreigesprich erfiillt mehrere Auf-
gaben: Im ersten Teil (V. 479-509) werden weitere Gebete von den Geschwis-
tern gedufsert. Hier verschiebt sich die Thematik auf die spezielle Lebens-
situation von Elektra und Orest: Elektra erfleht vom Totengeist des Vaters
die noch ausstehende Verheiratung zur Sicherung ihrer Existenz (V. 486-
488), Orest die ihm gebiihrende Position an Vaters Stelle (V. 483-485). Das
“coming of age” im Leben der beiden lasst aufgrund der aktuellen Situation
im Atridenpalast noch auf sich warten. Im Kern ist es hier das Anliegen
der Geschwister, eine Kontinuitéit der agnatischen Blutsline des Agamemnon
zu erreichen. Die personlichen Wiinsche der Geschwister decken sich also,
passend zum Aischyleischen Blick auf das Menschliche auf einer unperson-
lichen Ebene, vollkommen mit dem iibergeordneten Thema der Rachehand-
lung im Interesse der polis und gemif Apolls Befehl.™ Elektra akzentuiert
die besondere Bedeutsamkeit der Nachkommenschaft fiir einen Mann durch
einen Vergleich aus der Seemannssprache (V. 505-507):

TOAOEC Y AvOpl XANBOVES GWTARLOL
Yovovtl gedrol 87 &g dryouot dixTuoy,

Tov €x Buiol xhwotiipa olovteg Aivou.

"In der Forschung dufiert sich in diesem Sinne u. a. Lesky, Decision and responsibility,
85; ahnlich auch Reinhardt, Aischylos, 121: ,Gewiss dient der Kommos, mit allem, was
ihn umgibt, der Vorbereitung auf die Tat, doch einer Vorbereitung, die nur deren eine Seite
zeigt, die andere unterdrickt.”

"Siehe dazu Cairns, 211.

"Siehe dazu besonders die Uberlegungen unter: II, 6.1.1.

"5Siehe dazu besonders Jones, 80-90.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 70

Orest ist es, der im Folgenden dem Gesprach eine neue Richtung gibt, indem
er nach dem Anlass der choai der Klytaimnestra fragt (V. 514-522). Es fol-
gen im Dialog Details iiber den Angsttraum der Klytaimnestra. Der Traum
verdankt seine Grundidee der Orestie des Stesichoros:®

TG OE Opdnwy EBOXNOE WOAEWY Adpa PefpoTtwuévog dxpov

ex 0’ dpa Tob Pactheg ITheio¥evidog Epdvn.

Der Aischyleische Text greift die Idee im Angsttraum der Klytaimnestra
auf und &dndert sie in seinem Sinne: Der Drache, bei Stesichoros wohl auf
Agamemnon verweisend,”” ist bei ihm Orest.

Klytaimnestras Traum, so zeigt sich im Zwiegesprach zwischen Orest und
dem Chor, handelt von der Geburt eines Drachen durch Klytaimnestra. Die
umhegt diesen wie einen Siugling: Sie legt ihn in Windeln und gibt ihm
die Brust. Doch statt Muttermilch saugt er Blut aus Klytaimnestras Adern
(V. 531-533).7 Orest deutet den blutsaugenden Drachen in seiner Traumdeu-
tung auf sich selbst (V. 540-550). Warum ein Traum in dieser Form?™

Das Bild des Drachen erlaubt verschiedene Assoziationen. Eine erste:
Klytaimnestra selbst erscheint in der Orestie haufiger in der Metapher der
Schlange.®® Wenn hier Orest selbst zum Drachen wird, gleicht er, das Adler-
junge,®! sich dadurch also in gewissem Sinne seinen Gegnern an. Es gibt
allerdings noch einen weiteren Deutungsversuch fiir den Traum. Laut Garvie
wird im Bild der Schlange auf die chthonische Macht des Vaters verwiesen.
Der Traum enthélt damit die Vorstellung von einer volligen Identifikation
von Vater und Sohn im drakon. Orest totet die Mutter beseelt von der chtho-
nischen Macht des Vaters. Die Idee ist besonders iiberzeugend. Nach dieser
Deutung zeigt sich im Traumbild der Klytaimnestra die Wirksamkeit der
chthonischen Macht des Totengeistes. Orest erfihrt von dem Traum erst,
nachdem er im Bunde mit Elektra und dem Chor im kommos den Totengeist
des Vaters ans Licht gerufen hat. Tatsichlich ist der Totengeist zu diesem
Zeitpunkt bereits im Dienste seiner iiberlebenden Agnaten tétig. Es hebt sich
damit die lineare Zeitfolge auf: Der Traum ereignet sich ja temporal vor dem

"6Siehe dazu fr. 42 Bgk bzw. fr. 219 PMG.

""Siehe dazu u. a. Viirtheim, 53.

" Die Vorstellung vom Sdugling, der statt Muttermilch Blut trinkt, ist in gewissem Sinne
eine Neuformulierung der Lowenparabel des Agamemnon. Siehe dazu die Ausfilhrungen
unter II, 4.1 mit dem dort gegebenen Verweis auf: Knox, The lion in the house. Es besteht
allerdings ein grundsitzlicher Unterschied zwischen den zwei Bildern: Wenn das Léwen-
junge erst als ausgewachsenes Tier zur Bestie wird, so ist es der Drache von Geburt an.

™Siehe dazu u. a.: Whallon; O’Neill.

80Giche dazu u. a. Seidensticker, Aischylos, 249.

818, o. unter: II, 4.4.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 71

kommos. Eine solche Durchbrechung der linearen Zeitvorstellung ist typisch
fiir magisches, religits gepréigtes Denken, wie es bei Aischylos auch an an-
derer Stelle auftritt.®? Garvies Deutung stimmt besonders treffend mit der
in den Choephoren herrschenden Atmosphére iiberein. Die anderen Assozia-
tionen spielen freilich auch in das Traumbild mit hinein. Auf einer von den
aufgerufenen theologischen Ideen abstrahierenden Ebene ergibe sich psycho-
logisierend ein, unter anthropologischem Blickwinkel interessantes Metabild:
Klytaimnestra hat ein schlechtes Gewissen und die Geschwister sehen ihr
Rachevorhaben als berechtigt an: Es deckt sich mit dem in ihrer Kultur
Géangigen.

Nach der Traum-Passage geht es kurz um die Vorplanung der Racheaktion
(V. 552-584): Der Chor weist Orest, passend zu dessen aktiver Richerrolle,
auch, was die Planung anbelangt, in die Regierolle (V. 551-553). Wéhrend
Orest sich vom Chor vor allem Stillschweigen ausbedingt (V. 581-582), fordert
er Elektra dazu auf, sich ins Hausesinnere zuriickzuziehen und die Entwick-
lungen von dort aus mitzuverfolgen (V. 579-580).8% Sein eigener Plan zielt
genau auf eine Erfillung der lex talionis ab: Mittels einer List (V. 554-570)
will er sich, an der Seite des Pylades, Zugang zum Palast verschaffen und den
auf Agamemnons Thron sitzenden Aigisth stiirzen (V. 571-584). Bezeichnend
fiir die Betonung des Prinzips der Retributivitidt im Rachevollzug heifst es im
Zusammenhang mit Aigisths Tod (V. 577-578):

pbévou &’ Epwig oly Uneomaviouévn

dxpatov aipa mieton Teitny THOW.

Die Formulierung nimmt ein poetisches Bild aus dem Agamemnon wieder
auf: Dort spricht Klytaimnestra, nachdem sie den Gatten getotet hat, vom

TELTAYLYTOG BUUWY YEVVNG

82Siche in diesem Zusammenhang z. B. das Beispiel aus der parodos des Agamemnon.
Dort ziirnt Artemis iiber das Adlermahl und fordert die Opferung Iphigenies. Das Adler-
mahl wiederum verweist aber bereits voraus auf die Einnahme Trojas durch die Griechen.
Siehe dazu oben die Uberlegungen unter: II, 4.1.

83Da Orest sie darum bittet, darauf zu achten, dass alles den gewiinschten Gang geht,
kénnte man ihre Rolle vielleicht mit dem Bild der Wachhhiindin umschreiben. Orest
wiirde ihr damit jene Rolle zuweisen, die Klytaimnestra im Agamemnon fiir sich selbst
beansprucht (Siehe Ag. V. 606-608):

- Y .

yuvaixo Tothy 8’ v dépolg eVpol oAV
. . ; .

olay mep obv €helne, dwUdTev xOva
go¥ANV Exelve, moAeploy tolc BLoPEOaLY.

Bezeichnend ist freilich die mangelnde Konkretheit in Orests Aufforderung an Elektra.
Orests Plan erfiillt sich ja dann auch nicht.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 72

(Ag. V. 1476-1477). In der Zusammenschau ergibt sich aus den beiden Stellen
ein poetisch verklausulierter Hinweis auf das Wirken der ius talionis in Orests
Rachetat. Kennzeichnend fiir Orests Planungen an dieser Stelle ist zum einen
ihre mangelnde Konkretheit, zum anderen ihre Ausrichtung auf den Tyran-
nenmord. Die Muttermordsproblematik bleibt verschwiegen. So wundert es
nicht, wenn Orests dolos fiir die Geschehnisse im Folgenden keinerlei Rele-
vanz hat. Kippel u. a.8* konnte Recht haben, wenn er gerade im gegeniiber
Orests Planungen verinderten Ablauf der Rachehandlung® den aktiven Ein-
fluss des Rachegeists des Agamemnon am Werk sieht. Ein solcher Einfluss ist
nach Mafsigabe der Aischyleischen Welt zu erwarten, nachdem der Daimon
zuvor von Elektra, Orest und dem Chor im kommos wiederholt ans Licht
gerufen wurde und schlieflich durch die Traumdeutung in seiner Wirksam-
keit bestétigt worden ist.

5.2 Die Tat: Orests Jagd auf die Mutter
(V. 585-976)

Das erste stastmon (V. 585-652)

Die Briicke zwischen verbaler und ritueller Vorbereitung auf die Rache
einerseits und ihrer Durchfiihrung andererseits wird durch das erste stasi-
mon hergestellt. Das Lied, das sich am Ende dem Thema ,bdse Frauen in der
Muythologie® zuwendet, weist inhaltlich auf das zentrale Thema des Agamem-
non zuriick: Klytaimnestras tyrannis in Argos und dessen Auswuchs, den
Mord am Troja-Kémpfer Agamemnon.®® Am Ende des Liedes wird bereits auf
die weiteren dramatischen Entwicklungen der Choephoren vorausgewiesen:
Klytaimnestras Ermordung durch den Sohn Orest (V. 635-651). Den Schluss-
stein bildet ein Verweis auf drei gottliche Wesen, die in der Tat wirken sollten:
Dike, Aisa, Erinys (V. 646-652):

Alxoc 8 peldeton Tudunv:
TEOYOAXEVEL O

Aloa gacyavoupyog:
TEXVOV O EMELOPEPEL DOUOLG

OUUATWY TOAUTERWY

84Giehe dazu Képpel, 229; Garvie, ad. loc.

85Giehe dazu den weiteren Verlauf der Handlung (II, 5.2, 5.3 und 6).

86Siehe zu der Passage bereits die resiimierenden Worte zur Rolle Klytaimnestras im
Agamemnon (11, 4.1).



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 73

Tivet<v>uloog yedve xhutd
Buocdpeny Epwic.

Durch die Verbindung mit dem letzten Wort des stasimon, dem Verweis auf
eine vergottlichte Erinys, ist antizipiert, dass Orests Tat, trotz seiner beson-
deren Fokussierung und Endstellung im Lied, eben nicht in dieser Form den
Endpunkt der Racheaktionen markieren kann. Die erinys®” kennt keinen End-
punkt im Blutsvergiefen, sondern ist Vorverweis auf ein stindig weiterlau-
fendes Rad der Gewalt und Gegengewalt.

Im Lied selbst freilich bleiben negative Konsequenzen der Rache voll-
kommen verschattet. Besonders Vers 649 zeigt die hier intendierte Rezeptions-
perspektive. Die Vorstellung vom Sohn, der die Rache bringt, hat zu vielfaltig-
sten Assoziationen angeregt: ,Sein Advent und seine Epiphanie, der Auftritt
des Retters, der nicht nur redet, sondern Rache 1ibt, haben dionysische und
christologische Interpretationen herausgefordert.”®® Das erste stasimon mit
diesem Vers spielt im Rahmen der zentralen Rachehandlung der Choephoren
eine besondere kompositorische Rolle: Es 6ffnet eine Klammer, deren , Eckpfei-
ler” das erste und dritte stasimon bilden,®® und deren Mittelsiiule vom zweit-
en stasimon gestellt wird. Die pervertierten «rites de passages des Protago-
nisten Orest nehmen an dieser Stelle ihren Anfang. Als das dritte stasimon
ertont, sind sie zu einem, freilich triigerischen, Abschluss gekommen.?® Erst
daraufthin setzt ein verdnderter Rezeptionsblickwinkel ein und die Erinys,
hier noch Synonym fiir das Wirken der Dike, zeigt sich von ihrer diisteren
Seite.

Das erste Treffen mit Klytaimnestra (V. 653-718)

Das erste Aufeinandertreffen zwischen Klytaimnestra und Orest bahnt sich
unter einem Vorzeichen an, das auf die Zeichnung der Klytaimnestra-Figur
im Agamemnon zuriickverweist: Als der sich als Phoker aus dem Daulier-
land ausgebende Orest nach dem Hausherrn verlangt (663-664), erscheint
bezeichnenderweise nicht Aigisth, sondern Klytaimnestra im Tor. Wie im
Agamemmnon ist sie als die Frau mit dem

avdpoBoulov xEup

dargestellt.”! Die Begegnung steht, darin dem Aufeinandertreffen zwischen
Klytaimnestra und Agamemnon im ersten Stiick der Trilogie &hnlich, unter

87Siehe dazu Fowler, u. a. 94.

88Vogel, 437.

89Giche dazu besonders: Bollack, 253-262.

%Tmmerhin folgt auf die Choephoren noch ein ganzes weiteres Stiick.
917Zu der Stelle, Ag. V. 11, sieche bereits die Ausfiihrungen unter II, 4.1.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 74

dem Vorzeichen der pervertierten zenia (Siehe dazu besonders V. 700-715).%
Die Verletzung der gottlich geschiitzten Institution vollzieht sich hier jedoch
von der anderen Seite her. Nicht die Gastgeberin widersetzt sich dagegen,
sondern ihr Gast, Orest. Zudem: Anders als Klytaimnestra im ersten Stiick
der Trilogie verstoft Orest gegen den Kodex nicht in der Absicht, wider Zeus
zu freveln, sondern im Wunsch, dem Willen der Olympier zu entsprechen.
Der dolos wurde ihm von Apoll verordnet.®® Orest gibt sich hier als vom
Gastfreund des Atridenhauses Strophios gesandter Daulier aus (V. 674-687).
Seine Falschmeldung vom angeblichen Tod des Orest zielt darauf ab, Kly-
taimnestras widernatiirlichen Hass auf den eigenen Sohn aufzudecken. Und
wirklich ist Klytaimnestras vorgegebene Trauer so verhalten, dass dahin-
ter die berechnende Freude der Gattenmorderin von einst erahnbar wird
(V. 691-699).9* Nach einer kurzen Trauerbekundung kehrt sie unmittelbar
zum Allltagsgeschaft zuriick, indem sie dem anonym auftretenden Orest die
erwiinschte Gastfreundschaft gewéhrt (s. o.).

Die Ammenszene (V. 719-782)

Nachdem Klytaimnestra und ihr vermeintlicher Gast sich ins Hausesin-
nere zuriickgezogen haben, stimmt der Chor, in Erwartung der Todesschreie
des Aigisth aus dem Atridenpalast, ein an Zeus addressiertes Hilfsgebet an
(V. 723-729).9°

Zur Uberraschung des Chores (V. 734-737) erscheint stattdessen die Amme
im Palasttor. Der Einzug der Alltagswelt in das Tragische ist nicht, wie

92Giehe dazu bereits die Ausfiihrungen oben unter: II, 4.1. In der Forschung siehe zur
Stelle u. a. Fartzoff, 53. Zudem sei hier auf Roths dem Thema gewidmeten Aufsatz ver-
wiesen.

93Giehe dazu oben die Behandlung des Verses 556 (II, 5.2). Siehe dazu in der Forschung
u. a. Burnett, 117. Zum Problem der Unergriindlichkeit des Willens des Gottervaters siehe
unten Weiteres in den Ausfiihrungen zum dritten Stiick der Trilogie.

94Giche dazu Weiteres in den Betrachtungen der Ammenszene im folgenden Absatz.

95Giehe dazu auch: Reinhardt, Aéischylos, 131. Besonders bemerkenswert an dem Gebet
erscheint der Verweis auf die Gottin Peitho (V. 726-729):

VOV vap dxudler erder dollav

Euyxartofiijvar, y96viov & “Epufiv

xal Tov vOylov tolod’ Epodeboon

ELpodnifiToloty dydSoty.
Peitho sollte auch spéter in den Fumeniden die entscheidende Rolle spielen. Sie ist es, die
fiir die Eingliederung der Erinyen in den Staatskult von Athen sorgt. Siehe dazu unten
die Uberlegungen unter: II, 6.2. Die Gottin spielte davor auch bereits im ersten Stiick

der Trilogie eine Rolle: In Ag. V. 385-402 wird sie als brutale, unwiderstehliche Macht
vorgefiihrt, die zum Unbheil verfiihrt.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 75

spéter u. a. in der englischen Renaissance-Tragodie regelmafig der Fall, als
stimmungsaufhellendes Moment gestaltet,”® das im Wesentlichen dem un-
beholfenen Auftreten der einfachen Figur entspringt. Stattdessen erscheint
Kilissa als dienstbeflissene Vertreterin ihrer Rolle.”” Gleich eingangs decou-
vriert sie Klytaimnestras vorgegebenen Trauergestus als Farge (V. 737-740).%
Sie selbst zeigt sich umso deutlicher als erschiittert iiber die Geschehnisse
(V. 740-765). Als treue Dienerin des Hauses identifiziert sie sich dabei selbst
mit dem neuen Leid im Haus (V. 740): Nach dem Tod des Stammhalters
stehe es schlecht um die domoi. Nostalgisch erinnert sich Kilissa daran, wie
sie das Kleinkind grofzog (V. 750-762). Der kleine Orest wird von ihr, der
emotional gesehen wahren Mutter des Kindes, liebevoll

T eufic puyiic e
(V. 750) genannt. Die Ausfiihrungen iiber das Sdugen des Orest treten in
dezidierten Gegensatz zum biologisch bestehenden Mutter-Kind-Verhiltnis
zwischen Klytaimnestra und Orest.”” Der Kontrast zwischen dem drakon
Orest aus Klytaimnestras Angsttraum und dem boton-artigen Kleinkind, das
die Amme liebevoll umsorgt, kénnte grofer nicht sein.'®® Wo fiir die Amme
der Gedanke der trophe des Orest im Vordergrund steht (V. 753), fiirchtet
Klytaimnestra als Gattenmorderin, vom Sohn als Stammbhalter des Vaters
ermordet zu werden. Wo die Amme den Saugling mit Milch stillt (V. 751),
fiirchtet Klytaimnestra, sich vom Sohn eine tédliche Verletzung an der Brust

zuzuziehen.'®! Wo die Todesnachricht tiefste Trauer auf der einen Seite aus-
16st (V. 776) fiihrt sie auf der anderen Seite nur Hohn herbei (s. o.).102

Das zweite stasimon (V. 783-837)
Das zweite stasimon stellt den Angelpunkt zur Rachehandlung des Orest

9Siehe dazu Reinhardt, Aischylos, 131-132. Anderer Meinung ist hier Kitto, Form and
Meaning, 51: "Aeschylus sketches a character almost Shakespearean in her vividness.”

97Siehe dazu u. a. Reinhardt, Aischylos, 132: ,Bei Aischylos fehlt mit dem Unterschied
der Formen auch der Unterschied der Sphdren... Die Sprache bleibt die tragische. , Telos
ist , Amt‘ und nicht ,Geschdft‘.“

%Dazu auch in der Forschung Moreau, Rire, 402-405.

99Dazu in der Forschung u. a. Rose, 50; Seidensticker, Aischylos, 254; Goheen, 133.

100Giehe Seidensticker, Aischylos, 254.

101Siehe dazu die Ausfiihrungen oben unter II, 5.1 zum Angsttraum der Klytaimnestra.

1027ur literarischen Vorgeschichte der Aischyleischen Ammenfigur sind ergéinzend einige
Anmerkungen sinnvoll: Die Amme bei Pindar heifft Arsinoe, bei Stesichoros heifst sie
Laodameia (Siehe dazu das scholion zu Aesch. Cho. V. 733.) Die Funktion der Amme
in der literarischen Vorgeschichte ist die einer Retterin des kleinen Orest: Bei Stesichoros
gibt die Amme den Orest an Talthybios weiter, um ihn in Sicherheit zu bringen (Siehe
Viirtheim, 51). Bei Pindar rettet die Amme Orest und gibt ihn an Strophios weiter (Siehe
Finglass, Pindar: Pythian Eleven, 35.)



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 76

im engeren Sinne her. Es zerféllt grob gesehen in zwei Teile: Auf einen Ge-
betsteil (V. 783-825), gerichtet an diverse Gottheiten, Zeus, die Hausgotter,
Hermes, folgt ein direkt an Orest gerichteter exhortativer Teil (V. 826-837).

In das unmittelbare Thema des Liedes, ,letzte Vorbereitung der Rache”,
hineingespiegelt, scheinen unterschiedliche Anspielungen auf, die allesamt
von tragender Bedeutung fiir die Trilogie im Ganzen sind: Der Gedanke von
der lez talionis und des miasma verschrianken sich mit Anspielungen auf die
«rites de passage»-Thematik und die Mysterien-Thematik. Der sammelnde
Zielpunkt, dem all diese Themenkomplexe untergeordnet sind, ist der einer
Befreiung (Siehe dazu u. a. V. 805, 809-811, 819-823).

Das erste Gebet ist an Zeus gerichtet (V. 783-799), es folgt eine an die
Hausgotter gerichtete Sequenz (V. 800-806), schlieklich das Gebet an Hermes
(V. 807-825).

Im ersten Gebet ist das zentrale Bild das des unter das Joch geschirrten
Fohlens Orest (V. 794-795). Die Vorstellung nimmt anspielungsweise ein Bild
des Agamemnon auf: das des argivischen Rosses im Sprung iiber die tro-
janische Stadtmauer.!%® Die zwei Bilder stellen einen Gegensatz her zwischen
dem antitrojanischen Rachefeldzug unter der Fithrung des Agamemnon ein-
erseits, und dem Rachezug des Orest andererseits. Der erfolgreiche Vater
wird dem unterdriickten Sohn gegeniibergestellt. Unterschiedlich ist aufer-
dem das Alter der zwei Figuren: Wo der Sohn ein Fohlen ist, versteckt sich
der Vater metaphorisch hinter einem ausgewachsenen Ross. In der Zusam-
menschau bilden die zwei Kontrast-Bilder die Storung der «rites de passages
bei Orest ab. Weil er unter der Machtusurpation in Argos leidet, kann er nicht
in die ihm gebiihrende Stellung als Nachfolger des Agamemnon iibertreten.
Das Anliegen des Gebets an Zeus lautet entsprechend: Orest moge Erfolg in
seiner Racheaktion haben. Das Anliegen erscheint im Bild eines Fohlens, das
erfolgreich durch das Ziel lduft (V. 796-799).

Es folgt das Gebet an die Hausgotter (V. 800-806). Hier geht es darum,
dass der Atridenpalast endlich an den rechtmafbigen Nachfolger des Agamem-
non iibergehen solle. Dabei, so der implizite Wunsch, m&ge kein neues miasma
entstehen (V. 803-806):

dyete
TGV T TETEAYUEVODV
Aocoo¥) dipo TpocgdTolg dixoug.

YEQWY POVOC UNMXET’ €V BOUOLS TEXOL.

103Giehe dazu im Ag. V. 824-826. In II, 4.2 wurde die Stelle nur indirekt behandelt als
Einnahme Trojas durch die Griechen.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 7

Der Wunsch ist nach Mafigabe einer dike in ihrer retributiven Form uner-
fiillbar. Er weist so bereits auf das Ende der Choephoren und die rechtliche
Formallésung der Eumeniden voraus.'%

Das Gebet an Hermes greift auf den Anfang der Choephoren zuriick.
Hermes als Tiir-Gott, als Gott des Anfangs und der Listen wird als beson-
ders entscheidend fiir den positiven Ausgang der Rachehandlung gewichtet
(V. 807-818).

Ziel des zweiten Teils des Liedes ist es, Orest zur Ausfiihrung der Racheak-
tion zu ermutigen. Die gestellte Frage ist: Wie kann Orest die natiirliche
Abscheu vor der Tat des Muttermordes iiberwinden?

ob ¢ Yoapoddv, dtav Aun uépog Epywy,

enadoog Toteog adday Vpooloy

TPOC OF TEXVOV

TATEOC ALOAY Xal TEPOLY’

oUx Enipoupov dTayv.
(V. 826-830). Hier wird also, mit Ausnahme des knappen Zauderns vor der
Tat, das einzige Mal sehr deutlich auf das in Orests Tat versteckte Dilem-
ma vorausgewiesen. Ein mythologisches Vorbild soll Orest im entscheidenden

Moment helfen: Perseus, der Medusa totet (V. 831-837). Besonders wichtig
dabei sind die letzten Worte der Sequenz nach Wests Konjektur:'%®

dvaitiov 8" €€ AmOAwvoc ubpov

(V. 836f). Wests Begriindung fiir die Verdnderung der Worte gegentiber dem
einem Choephoren-scholion folgenden Text Garvies!®

TOV ofTiov 8’ EEAmOAALS YOOV

iiberzeugt: Die Erinnerung an Apolls Befehl an dieser Stelle verleiht dem Lied
den passenden Schlussakzent: Orest wird ermutigt. Zugleich verbirgt sich in
in der Genitivkonstruktion ein versteckter Hinweis darauf, dass der Befehl
seitens anderer Gottheiten sehr wohl negativ gesehen werden kénne. Damit
befindet sich hier also erneut ein versteckter Hinweis auf Komplikationen fiir
Orest nach der Tat.

104Gjehe dazu unten Weiteres unter: II, 6.

105Giehe dazu West, Studies in Aeschylus, 256-257.

106Garvies Lesung ist schon deshalb problembehaftet, weil nach Darstellung des ersten
Stiicks der Trilogie ja Aigisth gerade nicht der Verantwortliche fiir den Mord an Agamem-
non ist, sondern dieser allein Klytaimnestra zuzuschreiben ist.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 78

Der Tyrannenmord als Erfiillung der lex talionis und der anschlie-
flende Muttermord als neues Problem (V. 838-930)

Die Ermordung des Aigisth (V. 838-884) ist in den Choephoren als in hoch-
stem MaRe bithnenwirksamer,'®” und doch umso knapper gehaltener Uber-
gang zum eigentlichen Hohepunkt des Stiickes gestaltet: der tragischen Begeg-
nung zwischen Klytaimnestra und ihrem Sohn. Orests Falschbotschaft vom
eigenen Tod auf der Spur (V. 838-854) eilt Aigisth tiber die Bithne nur um
sich selbst dadurch dem Tode auszuliefern. Der Chor hat soeben ein letztes
Hilfsgebet an Zeus ausgesendet (V. 855-868), da fillt Aigisth bereits im Hin-
terszenischen Orest zum Opfer (V. 869). Ein kurzer Dienerauftritt mit der
Nachricht von Aigisths Tod (V. 875-884) hat Briickenstellung zur Begeg-
nung zwischen Sohn und Mutter (V. 885-930). Ein letzter kryptischer Ausruf
seitens des Dieners an Klytaimnestra eroffnet den letzten Schlagabtausch
zwischen Orest und Klytaimnestra (V. 886):

\ ~ Ve \ / 4
Tov (@BvTa xalvewy Toug TEVVNUOTIS AEYW.

Die Begegnung beginnt mit einer Auferung heroisch-mé#nnlichen Zuschnitts
seitens Klytaimnestras (V. 889):

...00{n TIg avdpoxufita TEAEXLY G¢ Ty OC.

Klytaimnestras aus dem Agamemnon bekannte Gesinnung spiegelt sich auch
in den Worten, mit denen sie Aigisths Leichnam beklagt. Die Rede ist von
der

pirtat’ Alylodou Pla

(V. 893).1% Damit ist der stichomythische agon zwischen Mutter und Sohn
eroffnet. Das Gespriach bewegt sich auf einer persénlichen Ebene, die im
Wesentlichen um das durch die Geschehnisse der Vergangenheit verletzte Ver-
trauen zwischen Mutter und Sohn kreist. Beide Gespréchsteilnehmer werfen
dem anderen jeweils Verletzungen der aidos vor. Wenn Orest mit Klytaimnes-
tras Verrat am Vater (V. 905, 907, 909, 927) und der Liaison mit Aigisth
(V. 894-895, 904-907) argumentiert, so verweist Klytaimnestra auf Agamem-
nons auferehelichen Liebschaften (V. 918) und dem t¢rophe-Argument. Aus
ihrer vermeintlichen einstmaligen Fiirsorge um den Saugling Orest leitet sie
Anspriiche auf Versorgung durch Orest im Alter ab (V. 908). Das Motiv der
miitterlichen Brust spielt in mehrfacher Weise eine Rolle in der Szene: In
einer Hikesiegeste entbldft Klytaimnestra ihre Brust vor Orest, nach ihrer

107Gjehe u. a. Taplin, 342-343.
108Gijehe dazu bereits oben unter: II, 4.1. In diesem Zusammenhang Aufmerksamkeit
verdient auch Norwood, 104-105.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 79

Sichtweise die Nahrbrust des Siuglings Orest.!’ Das Bild nimmt freilich, ge-
rade auch auch vor dem Hintergrund des Vergleichs Klytaimnestras mit der
Gorgo im stasimon zuvor, den Drachentraum wieder auf: Wo einerseits die
Mutter das schlangenartige Ungeheuer ist, ist es andererseits der Sohn, der
durch seine Drachenzihne die Menschenbrust der Mutter verletzt.'*® Uber die
hier gezeigte pervertierte Mutter-Sohn-Beziehung hinweg erinnert man sich
an ihre Folie, die intakte Mutter-Sohn-Beziehung zwischen der Amme Kilissa
und Orest. Orests kurzzeitiges Zogern vor dem Muttermord!!! zeigt, dass er
sich der biologischen Verwandtschaft mit Klytaimnestra durchaus bewusst
ist.!!'? ITm nichsten Augenblick allerdings wird er von Pylades an Apolls Be-
fehl und die Oberautoritit gottlicher Gebote erinnert (V. 900-902).''3 Orest
fasst sich, und vollzieht, seiner physis geméf$, die Tat.!'* In seinem Verhal-
ten hallen die exhortativen Worte des Chores aus dem ersten stasimon nach
(V. 639-645):

T0 0 dyyt TAeLUOVWY Elpog
dtavtatay 6EUTELXES 0UTY

ool Atxag. to uf) Véuig

109 Locus classicus im Hintergrund ist die Begegnung zwischen Hektor und Hekabe: Hom.
Il. Buch 22, V. 82-85. Im Hypotext ist die Beziehung zwischen Mutter und Sohn im
Gegensatz zur hier dargestellten Begegnung intakt. Siehe dazu auch O’Neill, 218.

H0Tnsgesamt ist es Kennzeichen der Schlangenmetapher im Stiick, dass sie mal fiir die
Agamemnon-Seite, mal fiir die Klytaimnestra-Seite genutzt wird. Dazu &ufsert sich u.
a. Dupont, 76 mit Verweis auf V. 994, wo Klytaimnestra als Natter bezeichnet wird,
V. 991-996, wo die Kinder Schlangenkinder genannt werden, V. 1046-1047, wo Aigisth
und Klytaimnestra als Schlangen gelten. Zur Schlangenmetaphorik in der Orestie siehe u.
a. auch: Wheelwright, 246-251.

M Das beriihmte

Py
Tl Bpdow;

(V. 899) ist vollkommen transitorischer Natur. Dazu &uffert sich stimmig u. a. Fartzoff,
66.

12 Dieser durch das Wissen um seine Schuld gehemmte Orest, der trotzdem handelt, ist
die Aischyleische Konzeption vom tragischen Helden,” so schreibt Snell, 133).

11374 Pylades’ Funktion im Stiick siehe Taplin, Silences, 80-81.

4\Wesentliches Element der physis ist freilich der fast bis zur Identifikation mit dem
Vater gehende Anschluss an diesen. Siehe Képpel, 229. Zur physis des Orest siehe bereits
oben, besonders: II, 5.1. Anders sieht die Situation Snell, 131. Dieser schreibt von von der
Wabhl zwischen zwei Entscheidungsmoglichkeiten. Damit tduscht er sich insofern, als Orest
gemifs der ihm gesellschaftlich zugeschriebenen Rolle eben gerade keine Wahlmdglichkeit
hat. Orest ist kein ,sich wandelnder und schwankender Mensch” (Snell, ebd.), sondern ein
Mensch, der gerade nicht in einer inneren Briichigkeit gezeigt wird. Vielmehr zeigt er sich
als Charakter, der eine Alternativverhaltensweise zwar kennt, jedoch schon gemifs seiner
aufserlich verkorperten Rolle gerade nicht dazu in der Lage ist, sich anders zu verhalten.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 80

A&E Tédov TatoUuevas TO Ty Alog

o€foc mopexBdvtoc ol YepoTde.

Zusammenfassend wichtig in der agon-Szene vor dem Muttermord ist die

personliche Ebene des Gespriichs im Bezugssystem aidos.!'® Es zeigt sich,

dass Klytaimnestras Hauptargument fiir den Gattenmord im Agamemnon,

der Vollzug der lex talionis im Interesse der Tochter Iphigenie,!'® vollkommen

gegenstandslos war: Das Argument wird hier nicht einmal angesprochen.!?

Dass Klytaimnestra gegen Agamemnon gerade dessen aufereheliche Liebesver-
héltnisse ins Feld fiihrt (s. 0.), zeigt, dass sie bis zum Tod einer dem eigenen

kulturellen Umfeld fremden, ,,gynaikokratischen” Denkweise folgt.!1®

5.3 Das Ende der Choephoren (V. 931-1076)

Noch vor dem dritten stasimon spiegelt ein Satz eine unmittelbar menschliche
Reaktion auf Orests Tat des Muttermordes. Es spricht der Chor (V. 931):

OTEVW PEV 00V ol TEVOE CUUPORAY DLTATV.

Darin zeigt sich etwas, das spédter im Furipideischen Stiick in kréftigeren
Strichen ausgemalt wird: Der Muttermord, und sei es auf Apollinischen Be-
fehl hin, ist eine Tat, die sowohl fiir das Opfer als auch fiir den Téter
Ungliick bedeutet. Bezeichnend fiir die Aischyleische Aufenperspektive auf
das Menschliche ist es freilich, dass der Satz, darin dhnlich der kurzen Phase
des Zogerns vor dem Muttermord, nur als kurzer Seitenblick prasentiert wird
und nicht Anlass dazu wird, innermenschliche Traumata von Mérdern infolge
ihres Tuns offenzulegen.!?

Das dritte stasimon als Nachgesang der Rachetat des Orest hat triumphalen
Charakter (V. 935-972). Es wird, unter Wiederaufnahme des Triumphs Aga-
memnons vor Troja (V. 935-936), der Einzug der Dikeé durch Orests Tat
gefeiert (V. 939-941). Der Gedanke einer erfolgreichen Rache am Morderpaar

115Giehe dazu Fartzoff, 55.

116G 0. unter: 11, 4.1; 4.2; 4.3.

U7Tnteressant in diesem Zusammenhang ist Pind. 11. Phyth. V. 22-29: Hier wird iiber
mogliche Motive fiir Klytaimnestras Tat nachgedacht, darunter auch das Motiv der Rache
fiir Iphigenies Tod, ohne dass man zu einem klaren Ergebnis kiime. Leider ist das zeitliche
Verhiltnis zwischen den zwei Texten nicht klar. Dazu dufsert sich u. a. Garvie in seiner
Introduction, zziv. Uberlegungen zur Chronologie der zwei Texte sind auch zu finden bei
Finglass, Pindar: Pyhthian Eleven, 11-17.

118Giehe dazu schon Grundsitzliches oben unter der Betrachtung des 1. stasimon, II, 5.2.

119 Anders verfihrt hier spiter Euripides’ Stiick, wo das Menscheninnere dynamisch gese-
hen wird. Siehe dazu unten: III.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 81

Klytaimnestra und Aigisth als Erfiilllung der ius talionis klingt zwiefach an
(V. 937-938; V. 946-952). Im zweiten Teil geht es um Apolls Befehl (V. 953-
960) als letztlichem Triumph des Gottlichen (V. 958) und von einer Befreiung
des Hauses (V. 961-972). Man hofft auf Reinigungsriten am hiuslichen Herd
(V. 967-968),'*° withrend man in Worten, die an eine Mysterienweihe gemah-
nen (Siehe u. a. V. 963-964; V. 972),'?! einen neuen Gliickszustand als schon
gegeben annimmt.

Das den dramatischen Stiickausgang einleitende Bild des iiber den Lei-
chen des Aigisth und der Klytaimnestra triumphierenden Orest (V. 973-
1013) erweckt unmittelbare Reminiszenzen an das Ende des Agamemnon:
Klytaimnestra steht iiber den Leichnamen des Agamemnon und der Kassan-
dra.1?2

Orest zeigt Dinge vor, die bei der Ermordung des Vaters Agamemnon
eine Rolle spielten: den mit Blut befleckten Mantel, den der Vater bei seiner
Ermordung trug (V. 1010-1011), das

TATEOXTOVOV DQUoUN

(V. 1015). Im Kontext der Blutsfehde erfiillt sein Verhalten die Funktion zu
zeigen, dass er seine Récherrolle plichtgemif erfiillt hat.!?® Natiirlich mag
man sich die Frage stellen, weshalb Klytaimnestra sich diese Gegenstiande
aufbewahrt hat. Im Zusammenhang mit dem blutbefleckten Mantel stammt
eine bemerkenswerte These von Kadaré.'?* Dieser verweist auf eine Paral-
lele aus dem albanischen Brauchtum aus dem 19. Jahrhundert. Dort pflegte
der Téater das blutige Gewand des Opfers einer «wvendettar aufzubewahren.
Eine magische Vorstellung stand im Hintergrund: An der Entwicklung des
vertrockneten Blutflecks sei der Zorn des Toten abzulesen. Dass auch fiir den
Aischyleischen Text eine solche Vorstellung wegweisend gewesen sein kon-
nte, ist nicht ganz unwahrscheinlich. Geisser verteidigt die Idee, indem sie
auf Klytaimnestras Traum hinweist: Dieser ist psychologisierend gesehen ein
Anzeichen dafiir, dass Klytaimnestra Angst vor der Macht des Toten hat.

120Damit wird im Umgang mit der Blutsbefleckung eine Verfahrensweise angestrebt, die
der Tragweite des Verbrechens eines Verwandtenmordes nicht gerecht wird (Siehe dazu den
Rest der Trilogie bis zum Freispruch des Orest). Man denkt hier evtl. an den Odysseus des
epos, der nach dem Freiermord lediglich die Hallen ausrduchern lassen muss, um wieder in
seiner angestammten Rolle weiterleben zu kénnen (Siehe Od. Buch 22, V. 481-482).

121Giehe dazu u. a. Widzisz, 466. Widzisz bezeichnet die Stelle als Travestie einer Myste-
rienweihe. In dem Motiv werde auf den Anfang des Agamemmnon zuriickgegriffen und auf
das Ende der Eumeniden vorausgewiesen.

122Gjehe dazu oben unter II, 4.1 die Betrachtungen zum Ende des Agamemnon.

123Giehe dazu: Kadaré, 104; dazu auch: Geisser, 307.

124G 0. Interessant ist in diesem Kontext, dass bereits im kommos Elektra den Totengeist
des Agamemnon unter Verweis auf das amphiblestron beschwort (V. 492).



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 82

Indem Klytaimnestra das Gewand aufbewahrt, schafft sie sich die Illusion,
den Groll des Toten kontrollieren zu kénnen.'?> Noch wihrend Orest die Be-
weisstiicke vorweist, mischt sich in seinen Stolz Grauen iiber die Hésslichkeit
der von ithm vollbrachten Tat (V. 1014-1017):

VOV a0TOV aivdd, vOv dmoyodle Tapy,
TUTEOXTOVOY UV’ UQPooUO TROCPOVEY TOVE.
aAYE pev €pya xol wédog yévog te Ty,

dlnha vixng tHod’ Eywyv pdouaTa.

Mit diesen Worten vollzieht sich, dramaturgisch gesehen, die entscheidende
Wende des Stiickes. Der Muttermord, bis dorthin dem Grundtenor nach als
Teil einer gottlich gewollten Racheaktion gesehen, wird nun von seiner dun-
klen Seite sichtbar.!?6 Das Stiick greift in dieser Grundkonzeption den Ais-
chyleischen Agamemnon auf: Dort wird Klytaimnestra bis zu dem Punkt
unmittelbar nach Durchfithrung der Rache in der Rolle der sich Verstellen-
den gesehen, erst dann offenbart sie ihr wahres Wesen. In den Choephoren
geht es ebenfalls um ein Spiel zwischen Schein und Sein. Freilich gibt es
dabei einen wesentlichen Unterschied: Wenn Klytaimnestra als sich Ver-
stellende im Agamemmnon ein Spiel mit ihrer Umwelt treibt, so vollzieht
Orest in den Choephoren die Rachehandlung in der Meinung, sich richtig
zu verhalten. Auch nach der Rezeptionsperspektive des Stiickes erscheint
er vordergriindig als Positivgestalt. Allerdings: In der Aischyleischen Welt
gibt es keine Theodize.'?” Was der Gottervater Zeus als pepromenon'?® {iber
das menschliche Leben verhdangt, muss fiir die einzelnen Menschen, auch
wenn sie sich bemiihen, dem Willen des Gottlichen zu entsprechen, nicht
zum Erfolg fiithren.'?® Die Aussage des Chores in den Versen 1018-1019 ist
bezeichnend fiir diese Einstellung, in der Forschung unter dem Stichwort

125Gjehe Geisser, 308.

126Giehe dazu Reinhardt, Aischylos, 122: ,Apollon und der Erbfluch sind nicht erst im
dritten Stiick, sondern schon hier die miteinander ringenden Madchte. Aber ihr Wider-
spruch, durch alles mégliche verhillt, tritt erst am Schluss hervor.” Kritisch zu beméngeln
an dieser Aussage ist freilich der Begriff ,Erbfluch”. Er konnte mitunter falsche Assoziatio-
nen hervorrufen. Die hier vorgelegte Interpretation folgt in diesem Punkt Gantz, der die
Biihnenfiguren als eigenverantwortlich Handelnde betrachtet.

127Grundlegendes dazu findet sich bei Nilsson.

128Gjehe dazu im Agamemnon V. 68. moira und Zeus sind bei Aischylos Synonyme.

1297udem erscheint der Wille des Zeus bei Aischylos als etwas geradezu Unergriind-
liches. Das zeigt die Forschungsdebatte, die sich an der zentralen Gerichtsverhandlung der
Eumeniden entziindet: Spricht Apoll stellvertretend fiir Zeus oder nicht? Dazu Weiteres
siehe unter: II, 6.1.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 83

"Greek pessimism’™° bekannt:**! Orest, auch wenn er als aletes und aus dem
Nest gestofenes Adlerjunges in das Stiick eingefiihrt wird, ist doch Teil des
Atridenhauses. Dort, wo sich Macht und Reichtum konzentrieren, so eine
Grundidee der Orestie, ist die Gefahr einer Umkehr ins Gegenteilige um-
so groker.!32 Verbrechen, erlebt als iiber dem Haus stehender Fluch, zeich-
nen die Geschichte des Atridenhauses: Die Schlussworte des Stiickes handeln
von einem dreifachen Sturm,'® der das Atridenhaus in der Vergangenheit
heimgesucht habe: Es geht um das Thyestesmahl, den Mord an Agamem-
non und schlieklich den, am Ende als ambivalent erscheinenden, durch Orest
vollbrachten Mord (V. 1073-1076):

vOv 8 ol tpitoc HMOE modev cwrp,

1) wépov elnw;

ol Ofjtar xpavel, Tol xaTaAAEel

UETOXOWLOVEY UEVOC dTNG;
Wihrend der Chor diese Worte von sich gibt, verldsst Orest, von Klytaimnes-
tras Erinyen gejagt, die Biihne. Er ist kein moralisch Schuldiger, sondern ein
mit einem miasma Befleckter.'* Ausgestattet mit thallos und stephos als
Zeichen seiner Hikesie (V. 1035) macht er sich auf den Weg zur Schutzsuche
am omphalos in Delphi. Orest befindet sich damit am Ende des Stiickes in
einer dem Ausgang des Dramas vergleichbaren Situation: Er ist erneut ein

GAfTNC THodE Yfic dmblevoc

(V. 1042).1*° Das Ende des Stiickes zeigt an Orest die der physis-Konzeption
immanenten Probleme, wenn dufsere Missstinde, hier in Gestalt der ver-

130Giehe dazu besonders Opstelten.

131Gijehe zum allgemein pessimistischen Blick auf das menschliche Leben besonders die
Reflexionen des ,,Zeus-hymnos” im Agamemnon sowie den ebendort im Zusammenhang
mit der Darstellung des trojanischen Krieges gebotenen unverstellten Blickwinkel auf das
menschliche Schicksal. Auferdem bezeichnend ist hier auch die Darstellung Kassandras im
Agamemnon.

132Gjehe dazu die bereits unter II, 4.1 entfaltete Idee.

133Unverkennbar ist die Anspielung auf die ,dritte Libation” der Klytaimnestra im
Agamemnon. Siehe dazu oben unter: II, 4.1. Dadurch wird die poetische Idee von der
Erfiillung einer lex talionis in den zwei Morden, Klytaimnestras Gattenmord und Orests
Muttermord, aufgerufen. Dazu &ufsert sich in der Forschung u. a. Zeitlin, Corrupted Sac-
rifice, 504-505.

134y ist auch kein ,,Wahnsinniger”, wie in der Forschung manchmal salopp behauptet.
Die Idee des Wahnsinns verlangt eine Vorstellung vom Menschen, die mit der ,physis-
Anthropologie” Aischyleischer Art inkompatibel ist. Rosenmeyer stellt beobachtend fest
(225): "The demonic and the psychological coalesce.”

135Giehe zu dieser Vorstellung auch Ag. V. 1282.



KAPITEL 5. DIE CHOEPHOREN 84

brecherischen Klytaimnestra-Figur, vorhanden sind: An dieser Stelle funk-
tioniert die Grundidee der ,physis- Anthropologie”, die Identifikation von dufer-
lich bekleideten und verinnerlichten Rollen, nicht mehr. Orest als zenos,
der nach Argos zuriickkehrte, um seinen oikos durch reinigende Riten von
Beschmutzung zu befreien (V. 968), bedarf nun selbst der Reinigung.'3

136Giehe dazu auch: Roth, 10.



Kapitel 6

Die Fumeniden

6.1 Orests weiteres Schicksal

6.1.1 Orests miasma und seine Wanderungen

Der Hintergrund: Blutsschuld in der Orestie

Immer wieder werden in der Orestie die aus einer Blutstat erwachsenden
Negativfolgen in Form eines miasma thematisiert.! Die rekurrierende Idee
von der Unwiederbringlichkeit einmal vergossenen Verwandtenblutes steht
dabei in Beziehung zu allen Hauptfiguren der Trilogie: Klytaimnestra, Aga-
memnon, schliefslich Orest. Sie alle laden Blutsschuld auf sich. Klytaimnes-
tra wird Gattenmorderin, Agamemnon Tochtermorder, Orest Muttermorder.
Alle drei Figuren miissen in irgendeiner Form leiden. Klytaimnestra wird von
Orest ermordet, Agamemnon von Klytaimnestra, Orest muss vor den Erinyen
der toten Mutter flichen. Ganz unterschiedlich gestaltet ist jedoch die Frage
nach dem Zusammenhang zwischen dem Leid der Figuren und ihrer jeweili-
gen Blutsschuld.

Bei Agamemnon ist die Situation am wenigsten klar: Das liegt daran,
dass der Text die Anfinge des trojanischen Krieges mystifiziert und &s-
thetisiert. Das Problem einer Befleckung Agamemnons mischt sich im po-
etischen Geflecht des Textes mit einer Vorstellung von Schicksalhaftigkeit
des trojanischen Krieges als solchem. Die Rede ist von einem pepromenon im
Zusammenhang mit der Anbahnung des Krieges, ohne dass der Text wirklich
Rechenschaft dariiber ablegte, ob und inwiefern Agamemnon die Rolle des
Tochtermorders ablehnen kann. Festzustellen bleibt nur, dass Agamemnon
nicht als primér machtbesessene Figur erscheint und sich im direkten Biih-

'Siehe dazu u. a. das Grundlagenwerk von Parker: Miasma. Speziell auf das Thema in
der Orestie zugeschnitten befasst sich mit dem Thema: Hoessly. Siehe dort: 108-131.

85



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 86

nenauftritt seiner physis gemif verhilt.? Anders gelagert ist hier der Fall
Klytaimnestras: Ihr von langer Hand geplanter Gattenmord macht sie zur
vollkommenen Negativfigur und das religidse Klima der Orestie ldsst keiner-
lei Zweifel daran, dass sie ihr vorzeitiger Tod zu Recht ereilt. Klytaimnestra
handelt destruktiv und aus niederen Beweggriinden.

Wie nun ist die Situation bei Orest gestaltet? Der geradlinige Plot der
Choephoren zeigt, dass Orest durch den Muttermord grundsétzlich seiner
Rolle als Sohn des Agamemnon und angestammter Nachfolger auf dem Atri-
denthron folgt. Die Tat an Aigisth macht ihn zudem zum Tyrannenmorder,
eine Rolle, die vor dem kulturellen Hintergrund des hochklassischen Athen
eine explizit positive Besetzung hat.?

Das der Aischyleischen Orest-Figur inhirente Problem scheint auf ein
grundsétzliches Dilemma in der Aischyleischen Figurenkonzeption zu ver-
weisen: die Grenzen der ,physis- Anthropologie”. Solange die Aufenbeziehun-
gen einer nach der ,physis-Anthropologie” konstruierten Figur intakt sind,
kann sich das Konzept behaupten. Wenn jedoch, wie hier aufgrund der ab-
soluten Negativrolle Klytaimnestras, massive Storungen der Harmonie zwi-
schen unterschiedlichen Aufenrollen der Figur auftreten, bricht das Konzept
in sich zusammen. Von Anfang der Choephoren an gibt es eine grundséatzliche
Diskrepanz zwischen Orests Rolle als Sohn des Agamemnon einerseits, und
der als Sohn Klytaimnestras andererseits. Wo er als Sohn Agamemnons nach
dem Tod des Vaters unter normalen Bedingungen den Atridenthron besteigen
sollte, muss er als Sohn der tyrannischen Klytaimnestra im Exil leben. Orests
Handeln in den Choephoren zielt genau darauf ab, den Widerspruch in seiner
aulkeren Existenz zu beseitigen. Der Weg dazu fiihrt iiber den Muttermord.
Damit freilich setzt nicht eine storungsfreie Existenz des Orest als Inhaber
des Atridenthrones ein, die verwirklichte Utopie des kalokagathia-1deals, son-
dern alte Probleme zeigen sich in neuer Form, denn die grausame Blutstat
des Muttermordes passt nicht zum Idealbild eines vornehmen Adelssprosses.

Die unmittelbare Folge fiir Orest ist also eine weitere Desavouierung der
eigenen FExistenz: Orests physis erleidet Schaden. Erneut ist er heimatslos,
Krankheiten befallen seinen Korper, er leidet innerlich (Cho. V. 1014-1062).
Orests Dilemma wird in voller Schirfe klar, wenn man seinen Zustand mit
den von Apoll fiir den Fall der Nichtbeachtung seines Auftrags verhingten
Strafen vergleicht (Siehe dazu auch Eum. V. 40-45).* Insgesamt bewirkt die
Tat des Muttermordes fiir die Orest-Figur eine dramatische Wende: Wo er
in den Choephoren der zentrale Handlungstrager war, ist er nun zu einem

2Siehe dazu oben unter: II, 4.3.
3Siehe dazu u. a. Burnett, 99.
4Siehe dazu Hoessly, 122.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 87
Leidenden und gottlichen Verhandlungsgegenstand degradiert.®

Orests Hikesien

Orests Irrreisen nach dem Muttermord, verfolgt von den Erinyen unter der
Agide des Rachegeists der Klytaimnestra,® haben zwei Hikesien in Heiligtii-
mern als begrenzende Eckpunkte: einerseits Orests Schutzsuche beim Orakel
von Delphi zu Beginn des Stiickes (Siehe V. 40-45, nach dem Referat der
Priesterin des Heiligtums), andererseits Orests Schutzsuche bei Athene in
ihrer eponymen Stadt® (Siehe V. 79-84: Apolls Befehl dazu an Orest; V. 235-
243: Orests Hikesie an Athene). Zur ersten Hikesie: Der delphische Apoll
zeigt sich, entsprechend seiner Rolle als Auftragsgeber des Orest und damit
eigentlicher Urheber seiner Probleme, willens, bis auf Weiteres Verantwor-
tung fiir seinen Schiitzling Orest zu {ibernehmen (V. 64-66).

Wichtig hier sind rahmende Elemente, die der Haupthandlung erst ihre
tiefere Bedeutung verleihen. Was die Figur des Orest selbst angeht, wird sie
durch ihr beigegebene Attribute wie weike Wolle (V. 44-45) und Schweineblut
(V. 283) als in einer Grenzsituation befindlich ausgezeichnet.® Auf unmittel-
barer Ebene ist dadurch Orests Schutzsuchenden-Status ausgezeichnet, jen-
seits davon aber ergeben sich durch solche Zeichen Anspielungen auf das The-

SRosenmeyer, 253, charakterisiert die Figur {iber ihre “emptiness”, er sei "not a person
at all”. Konkretisierend dann gesteht Rosenmeyer jedoch ein: ”... in a legal sense he is, but
not as the carrier of the dramatic action.”

6Siehe dazu u. a. Zeitlin, Corrupted Sacrifice, 484-485.

“Zum Thema Hikesie in der griechischen Kultur allgemein siehe: Gould, Hiketeia.

8Der personale Auftritt der Stadtgdttin Athene dient in der Orestie auch dazu, iiber
die Grenzen der Fiktionalitdt hinweg eine Briicke zum zeitgendssichen athenischen The-
aterzuschauer aufzubauen. Wichtig sind hier in den Eumeniden die Verse V. 997-1002:

YolpeT” AoTXOC AEWC,
Tetap Huevor Aidg,
napdévou qlhac pilol
CLPEOVODVTES EV YPOV®.
IToddBoc & Ono mtepoic
ovtag dleton matrp.
Die Stelle erinnert sehr an ein Solonisches Gedicht: Solon, fr. 4 West: V. 1-4

NueTépa 8e TONC xotd pev Alog obrot’ Oleito
ooy %ol poxdpwy Yedv @eévac ddavdtomy:
Toln Ydp yeyddupoc énloxonog 6Bpiwondten
ITdhhag Adnvoin yelpac Onepev Exel.

Zur Stadtgottin i. Allg. siehe auch Herrington, Athena in Athenian Literature and Cult.
9Siehe dazu Zeitlin, Misogyny, 105.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 88

ma der Neophyteneinweisung im Rahmen einer Mysterienweihe und das The-
ma Pubertéitsriten. Die «rites de passage»-Thematik und ihre Pervertierung
im Falle des Orest wurde bereits als leitmotivisch fiir Orests Jagd auf die
Mutter in den Choephoren vorgefiihrt. Im dritten Stiick der Orestie ist sie
erneut von Bedeutung, allerdings unter Umkehr der Rollen: Der Jager der
Choephoren wird zum durch den Rachegeist der Mutter und ihr Gesinde Ge-
jagten (Siehe u. a. V. 94-116). Implizit ist daduch ein Bogen zur Haupthand-
lung des Agamemmnon geschlagen: Dort ,erbeutet”, verdeutlicht durch das
Netz,'? Klytaimnestra Agamemnon. Als leibhaftiger Rachegeist bleibt die Fi-
gur ihrer Charaktersierierung im Vorfeld treu: Sie strebt, ménnlich gesonnen,
nach Herrschaft. Uber das dadurch angeschnittene Thema Gynaikokratie ist
eine assoziative Verbindung zum Prolog der Fumeniden hergestellt: Dort
beschreibt die Priesterin zu Beginn (V. 1-19) den Sukzessionsmythos des
Heiligtums von Delphi von der Urmutter Gaia als Erstbesitzerin des Orakels
iiber Themis, zu Phoibe und schlieflich zu Apoll. Von Interesse ist, dass
anders als beispielsweise nach Darstellung der hesiodeischen Theogonie, der
Ubergang vom Weiblichen zum Minnlichen scheinbar friedlich verliuft: Es
verlautet kein Wort vom Kampf Apolls mit einer Pytho-Schlange.'! Durch
den religionsgeschichtlichen Exkurs der Priesterin'? wird bereits ein entschei-
dender Neurahmen der Fumeniden vorbreitet: Athen als Statte der Kultur
steht am Endpunkt des Stiickes. Eine entscheidende Rolle dabei spielt die
Einordnung der in matriachale Strukturen zuriickverweisenden Erdgdttinnen
in den Staatskult.!?

Orest nach dem Muttermord (V. 1-234)

Orest als mit einem miasma Befleckter bedarf nach Vorstellung der griechi-
schen Kultur der Reinigung. Der Text vereint in diesem Zusammenhang Hin-
weise auf Praktiken unterschiedlichen Alters.

Die Reinigung durch Schweineblut ist ein besonders alter Brauch.' Die

10Sjehe dazu oben die Darstellung der Klytaimnestra-Figur im ersten Stiick der Trilogie
(hier: IT, 4.1). Das Netz taucht spéter auch am Ende der Choehoren auf: Orest triumphiert,
dasselbe Netz in Hianden haltend. Die Vorstellung vom Netz spielt aber auch schon eine
Rolle in der Eroberung der Stadt Troja durch das Heer der Argeier. Troja wird, nach der
metaphorischen Sprache des Textes, ein Netz iibergeworfen ( Ag. V. 357-358). Siehe dazu
bereits die Ausfithrungen unter: I, 5.2. Das Motiv des Netzes ist also ein poetisches Mittel,
iiber das die unterschiedlichen Rachehandlungen der Orestie miteinander verklammert
werden.

Siehe dazu u. a. Hymn. in Apoll. V. 123. Siehe dazu u. a. Burkert, homo necans, 138
und Zeitlin, Misogyny, 108.

12Giehe dazu auch Meier, Die politische Kunst der attischen Tragddie, 124.

138, u.

14Siehe dazu bereits oben unter: II, 6.1.1. In der Forschung dufiert sich dazu u. a. Hoessly,



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 89

Praktik des voriibergehenden Ausschlusses aus der menschlichen Gesellschaft
und eine anschlieende stufenweise Reintegration!® spiegelt sich im Stiick in
Hindeutungen auf weitangelegte plane des Orest (Siehe dazu v. a. V. 236-
240), gefolgt von den Erinyen als selbsternannten

TEAXTOPES OUTOC

(V. 319). Orest als ,,Jager” der Choephoren wird nun zum Gejagten. Die The-
matik der Irrreisen wird im Stiick allerdings erst dadurch besonders pointiert,
dass sie mit der «rites de passages-Thematik eng verbunden wird.'® Die
Parteien sind dabei klar voneinander abgegrenzt: Wo auf der einen Seite der
auf die Neueinordnung des Jugendlichen in die Gesellschaft vorverweisende
Apoll und der Helfergott Hermes'” stehen (V. 89-93), sind auf der anderen
Seite der Rachegeist der Mutter und die Erinyen, Verweise auf Orests kindliche
Zuordnung zum Hausesinneren und zum weiblichen Bereich (Siehe dazu v. a.
V. 104-116).'® Die Befreiung aus der weiblichen Sphére ist fiir den Jugendlichen
als dramatische Hetzjagd dargestellt: Die als hundeartig (u. a. V. 131-139)"
und gorgenhaft?® charakterisierten Erinyen verfolgen den Jugendlichen, der
sich ihrem Einfluss nur mit Hilfe olympischer Gottheiten, ihrerseits Emble-
men der androkratischen Gesellschaft Athens, zu entziehen vermag (Siche
dazu v. a. V. 248-253). Sogar als Orest sich bereits in Sicherheit diinkt, ver-
suchen die Erinyen noch, Orest magisch an sich zu ziehen: Ein

UuvOC BECULOC

(V. 306-397)%' ist Ausdruck ihrer Unnachgiebigkeit, eine Eigenschaft, die
die Erinyen im Stiick erst nach ihrer Befriedung durch Athene samt ihres
destruktiven Gepréges als Kinder der Nyz (Siehe u. a. V. 41; 416) aufgeben.

6.1.2 Orest vor Gericht (V. 235-777)

Orests Freispruch
Im Zuge einer, was Ablauf und zugrundegelegte Rechtsnormen anbelangt,

122.

5Das Motiv nimmt besonders grofen Raum in der Iph. A. des Euripides ein. Dort wird
das Choenfest aitiologisch mit Orests stiickweiser Reintegration in die Gesellschaft nach
dem Muttermord in Verbindung gebracht: Siehe dazu Eur. Iph. A. V. 947ff. Siehe zum
Choenaition auch Phanodemos FGrHist 325 F 11. Siehe dazu Hoessly, 144-145.

16Siehe dazu Bowie, 19.

17Siehe zur Rolle des Hermes als Orests Begleiter bereits in den Choephoren: der Eingang
und die Racheaktion.

18Giehe Zeitlin, Misogyny, 149-184.

19Zur Hundemetaphorik in der Orestie siche u. a. Wheelwright, 238-246.

20Giehe dazu u. a. die Selbstdarstellung im nun folgenden Lied.

21Siehe dazu u. a. Zeitlin, Misogyny, 100.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 90

in hochstem Make ungewohnlichen Gerichtsverhandlung® wird Orest von
Athene freigesprochen und darf nach Argos zuriickkehren, um den vom Vater
ererbten Atridenthron fiir sich zu beanspruchen. So lautet Athenes Urteil
(V. 734-743). Der Wunsch der Klytaimnestra verteidigenden Erinyen nach
,Umsturz des Atridenhauses” (V. 354-359) geht nicht in Erfiillung. Uber
weitliufige Umwege?® vollendet sich fiir Orest schlieRlich das, was bereits
der Chor der Choephoren im stasimon vor der Rachehandlung erflehte: Die
domot des Agamemnon werden endlich wiederaufgerichtet. Die Formulierung
von der Stiirzung bzw. Wiederaufrichtung des Atridenpalastes stellt eine
inhaltlich wichtige Querverbindung zwischen den beiden Stiicken her: Es
spiegelt sich darin, dass die Ordnung in Argos nur dann restituiert werden
kann, wenn Orest als Stammhalter des Atridenpalastes seiner physis geméaf
in seine Position auf dem Atridenthron gelangt.?* Orest als Adlerkind®® muss
am Ende seinem Adlervater Agamemnon auf den Thron folgen, damit dem
Willen des Zeus Geniige getan ist. So ist menschlich gesehen der Haupt-
konflikt der Orestie zu einem Ende gefiihrt. Das Urteil ist dabei zudem nicht
nur Antwort auf Orests Muttermord, sondern dariiber hinaus Antwort auf
sdmtliche Blutstaten innerhalb des argivischen Konigshauses in der Vergan-
genheit. Zur Losung werden bezeichnenderweise AuRenstehende bendtigt. 2

Die Bedeutung des Freispruchs
Es sind die in den Prozess involvierten olympischen Gottheiten, die das
spezielle Problem des orestschen Muttermordes auf eine generalierende Ebene
heben. Rechtlich gesehen wird der Sonderfall Anlass dazu, das Problem der
Blutsschuld einem Spezialgericht, dem Areopag, zu unterstellen (V. 704-710).
Jenseits davon geht es um eine Legitimierung des das Urteil begriindend
aufgerufenen agnatischen Prinzips und der androkratischen Gesellschafts-
ordnung Athens im Allgemeinen.?” Im Verweis auf das agnatische Prinzip
ist die Stelle mit der Hauptentwicklung der Orestie verbunden: Orests Nach-
folge auf dem seit dem Tod seines Vaters usurpierten Atridenthron (Siehe
dazu auch Orests Angeklagtenrede V. 443-469). Bezieht man den Rezeptions-

22Dazu u. a. ausfiihrlicher Meier, Die politische Kunst der griechischen Tragédie, 127.
Meier zitiert hier Grillparzers Urteil {iber den Prozess: Dieser sei ,ein Meisterstiick von
Parteilichkeit und Ungerechtigkeit”.

23Giehe oben unter: II, 6.1.1.

24Giehe dazu u. a. Cho. V. 807-811. Fiir die Eumeniden betrachte man die Ausfiihrungen
an der Stelle hier.

25Dass Orest nach der Metaphorik der Orestie des ,Adlers” Agamemnon Adlerkind ist,
wurde oben unter II, 4.4, 5.1 und 5.3 gezeigt.

26 AuRenpolitische Folge des Prozesses ist ein Neubiindnis zwischen Athen und Argos
(Siehe v. a. V. 287-291; V. 762-774).

27Siehe dazu das Folgende.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 91

rahmen der Orestie, den Kontext der athenischen Tragddienagone mit ein,
so wird das Lob auf die androkratische Gesellschaftsordnung und der in der
Rechtfertigung Apolls anklingende Autochthonieanspruch Athens auch den
Zweck einer captatio benevolentiae bei den Theaterzuschauern haben.

Das Beharren der Erinyen auf dem Recht Klytaimnestras (Siche z. B.
V. 653-654) wird fiir nichtig erklért. Die Erinyen hemmen sich dabei zudem
durch den gynaikokratischen Einschlag ihrer Argumentation selbst.

Die von Apoll und Athene aufgerufene Begriindung fiir Orests Freispruch
ist allerdings nach moderner Perspektive nicht weniger radikal: Sie lauft ver-
allgemeinernd auf eine generelle Ausklammerung der Bedeutung des Weib-
lichen in der Entstehung von Nachkommen hinaus. Von zentraler Bedeutung
ist hier die Rede des Apoll (V. 658-666):

olx €oTL UATNRE N XEXANPEVOL TEXVOU

Toxe\g, TPOPOS OE HVUUTOS VEOOTIOPOU.

Tixtel 87 6 Vpoxwv, 1 6" dncp Eévey Lévn

gowoey €pvog, olot uf Bhddn VYeoc.

TEXUplov 08 ToUbE ool Bellw Adyou.

TOUTHE MEV &V YEVOLT' Gveu unteog TERAg

udetug mdpeott molc ‘OAvumiov Aldg,

00d’” €v oxdTOoloL VNBLOC TEVRUUUEVT,

GAN" olov €pvoc oltig dv téxol Yede.
Athenes Geburt aus dem Haupt des Vaters®® wird hier zum Beleg fiir eine
These, die auch der Naturphilosoph Anaxagoras vertritt und die einen Gegen-
polin der u. a. von Empedokles verfochtenen Zwei-Samen-Lehre hat.?® Athene
selbst3? stiitzt die These Apolls in ihrem abschlieRenden Freispruch des Orest.?!

Eine generell bedeutsame Frage der Trilogie sollte an dieser Stelle nicht

ausgeblendet werden: Wie ist Apolls Rolle in der Orestie einzuschitzen? Wie
ist insbesondere das Verhaltnis zwischen Apoll und Zeus gestaltet? Ist Apoll,

28GSiehe dazu u. a. auch Pin. O. 7, 35ff; Eur. Ion V. 545ff.

29Giehe zu Anaxagoras: 59 A 27 DK; zu Empedokles: 31 B 63 DK. In der Forschung
dufert sich zu dem Thema besonders:Follinger, Differenz und Gleichheit, 21.

30Zu Athenes Rolle in den Eumeniden: Winnington-Ingram, Clytemnestra and the Vote
of Athena. Allgemeines zu Athenes Bedeutung in der grischischen Literatur findet sich bei:
Herrington.

31Giehe oben. Dass die These hier aufgerufen wird, hat einen Grund vor einem an-
drokratisch geprigten Publikum, das fiir sich den Anspruch auf Autochthonie erhebt.
Eine solche Tendenz hat u. a. auch der Euripideische lon. Siehe dazu das entsprechende
Kapitel in: Padilla (Hg.), Rites of passage in ancient Greece.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 92

wie er selbst wiederholt betont, Sprachrohr des Zeus? (Siehe dazu V. 19;
V. 229; V. 614-621). Die These wurde in der Forschung strittig diskutiert.
Dass Apoll Erfiilllungsgehilfe des Zeus auf Erden sei, wurde bisweilen mit
dem Theodize-Argument bestritten. Dem ist jedoch kritisch zu begegnen:

Die Vorstellung einer Theodize im christlichen Sinne ist einer Gotterwelt, die
das

mddet pdog

zum héchsten Prinzip menschlichen Daseins erklirt, wesensfremd.?? Ent-
sprechend dem allgemein religiosen Grundton der Orestie wird auch Apoll
hier aus ehrfurchtsvoller Distanz gesehen. Sein teils spielerisch-achtloser Um-
gang mit den beiden Figuren Kassandra und Orest dndert nichts daran, im
Gegenteil: Er zeigt Apolls Macht. Im Blick auf den Gott spiegelt sich noch
etwas von der feierlichen Stimmung des archaischen ,,Hymnos auf Apoll”.?3

6.2 Athens politisch-religiose Neuordnung
(V. 778-1047)

Was die Gesamtbedeutung des letzten Stiickes der Orestie anbelangt, herrscht
in der Forschung Uneinigkeit: Fest steht, dass hier das zentrale Problem der
Trilogie, das Thema Blutrache in Zuspitzung auf die Muttermord-Problematik,
auf neue Art und Weise beleuchtet und in einen neuen institutionellen Rah-
men gestellt wird. Soweit ist man sich einig. Was Weiteres angeht, spaltet sich
die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit den Fumeniden in zwei Lager:
Liest man einmal von einer ,Scheinldsung™* durch das dritte Stiick, so liest
man an anderer Stelle von einer ,echten” Losung.?® Ein wichtiger Grund fiir
die Meinungsdivergenzen innerhalb der Forschung scheint darin zu bestehen,
dass man sich nicht einig dariiber ist, welche Art von Losung das Prob-
lem des Muttermordes nach Mafgabe der Aischyleischen Trilogie erfordert.

32Uber Ag. V. 177 war bereits zu lesen (Siehe oben: II, 5.1 und bereits allgemeiner unter
I1, 4.2). Siehe auch Parker, Aischylus’ Gods, 130, und Zeitlin, Misogyny, 107. Explizit zu
der Frage dufert sich Winnington-Ingram, Apollo. Er ist allerdings der Meinung, Apolls
und Athenes Fiirsprache fiir die androkratische Gesellschaftsordnung sei im Sinne einer
Kritik aufzufassen (ebd. 103). Dieser Meinung wird hier nicht gefolgt.

33Giehe dazu: Allen/Sikes (Hgg.), The Homeric Hymns.

34Dieser Vorstellung folgt u. a. Vellacott, Has good prevailed? 118: Seiner Meinung nach
ist das Ende der Eumeniden nur “on the surface a celebration of national unity and con-
fidence, on a deeper level, an ironic enactment of the most comprehensive tragedy of all,
the moral tragedy of Athens.”

35In diesem Sinne deuten das Ende u. a. Zeitlin, Misogyny, 87; Stanford, The Serpent
and the Fagle, 13-97.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 93

Von Scheinlésung ist meist dort zu lesen, wo grundsitzlich davon ausge-
gangen wird, der Konflikt erfordere eine Losung in einem sittlichen Sinne,
von ,echter” Losung allenfalls dort, wo man davon ausgeht, eine Losung auf
soziologischer, institutioneller Ebene sei verlangt.>” Wenn man der Idee der
bei Aischylos mafgeblichen ,physis- Anthropologie” Rechnung tragt, scheint
es sinnvoller, den Forschern zu folgen, die davon ausgehen, der Konflikt nach
Alischyleischer Gestaltung bediirfe einer Losung auf einer duferen Ebene: Wo
auf den einzelnen Menschen bezogen die Konvergenz dufserer und innerer
Eigenschaften als Grundkonzept angenommen wird, scheint es nicht vielver-
sprechend, eine explizit moralische Losung fiir den Konflikt der Orestie im
Ganzen zu erwarten: Schon der Mensch als Einzelner wird hier nicht als We-
sen begriffen, das aus seinem Inneren heraus spontan irrational zu handeln
vermag. Der Mensch handelt vielmehr in der Regel so, wie es seine dufiere
Einbettung in ein Umfeld von ihm fordert, es sei denn, es handelt sich dabei
um einen explizit als schlecht gekennzeichneten Charakter. Vor dem Hinter-
grund dieser Voriiberlegungen wird hier von der These ausgegangen, der zen-
trale Konflikt der Orestie werde im letzten Stiick auf eine gemessen an der
Alischyleischen Sicht auf Mensch und Welt befriedigende Weise geldst, ja, es
werde am Schluss eine Harmonie hergestellt, wie sie im Vorfeld nie zu finden
war:

Schliissel zum Verstdndnis der hier vertretenen These ist eine Betrachtung
des rituellen Geschehens am Ende der Orestie: Die zentrale Stelle umfasst
die Verse 956-975:

Xopo6g avdpoxufitag 6 AMEOUS ATEVVETL TOYAC,
veavidwy T EMNEATLY

avopoTuYElC PrdToug BoOTE, VL’ EYOVTECS,

Yeal T’ & Moipo

HaTPOXAOoLY VijToU,

daipoveg 6pdovouot,

ToVTL OO UETEXOLVOL,

TovTl Yeove 6 EmBerlels

36Siche dazu: Winnington-Ingram, Clytemnestra and the vote of Athena, 147.

37Dieser Richtung folgen u. a. Bowie sowie Zierl, siehe v. a. 215. Selbst unter den Anhén-
gern dieser Richtung teilen sich freilich die Meinungen: Teils wird hier beispielsweise die
Bedeutung der peitho als Mittel zur Konfliktlosung negativ gesehen und deshalb insgesamt
die Losung als unbefriedigend betrachtet, so z. B. der Fall bei Meier, Die politische Kunst
der griechischen Tragddie, 122. Dieser Meinung ist auch Winnington-Ingram, Clytemnaes-
tra and the vote of Athena, 147.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 94

evoixolg opAlong,

VT T TOTOL VESY.

Adnvar Téde Tol Yopa THUT] TEoPEOVKC ETXCUVOUEVGLY
yévuuar otépyw 6" dupata Herdolc,

OTL JoL YAGGoOY %ol oTOU ENKTY

TEOC TAG0™ Ay EltS AMUVIVOUEVICT

AN Expdtnoe Zelg dryopolog:

Vixd 0 aryaddsv Eplc NUETERYL BLdL TV TOC.

Man kann den Inhalt der Passage auf folgenden Nenner bringen: Athene triagt
dafiir Sorge, dass sich die Erinyen als

oepvol Yeal

in einer Hohle am FuRe des Areopags in Athen ansiedeln (V. 1033-1047).38
In ihrer neuen Rolle als pazifierte polis-Gottheiten sorgen diese dafiir, dass
Athen fiir seine Bewohner ein gliicksversprechender Ort ist, d.h., dass es
rituell zu keinen Storungen kommt. In dieser Funktion sind die Gottinnen
Antwort auf alle rituellen Pervertierungen, die im Vorfeld der Trilogie auftra-
ten. Im Agamemnon ist hier zentral der Gattenmord der Klytaimnestra, der
unter dem Deckmantel eines pervertierten Hochzeitsritual unter vertauschten
Genderrollen vollzogen wird. Ferner denkt man an die beiden , Hadesbriute”
im Stiick, Kassandra und Iphigenie.?® Man erinnert sich an die Verdrehung
der Bestattungsrituale fiir Agamemnon Ende des ersten Stiicks der Trilogie.
Man denkt an den Missbrauch der geheiligten Institution der zenia durch
Klytaimnestra ebendort.

Fir die Choephoren sind vor allem zu nennen das gestorte “coming of
age” der Geschwister Orest und Elektra, Klytaimnestras Verdrehung des
Grabkultes fiir den toten Gatten, Orests bis zum Mord gehender Missbrauch
des heiligen Rechts der zenia, schlieklich die Umkehrung des Brauchs der
trophe fiir die alternde Mutter in einen Muttermord. Das letzterer Per-
vertierung entspringende Problem ragt noch bis in die zweite Hélfte der Fu-
meniden, ehe es, zumindest auf formaljuristischem Wege, gelost wird.

Das Gerichtsverfahren der EFumeniden als religios-rechtlicher Ausweg aus
dem ins Vorstaatliche zuriickverweisenden Teufelskreis der «vendettas mar-
kiert den Punkt, der Antwort auf das zentrale Problem der Orestie ist: die

38Zu dieser Bezeichnung der Gotter im Stiick siehe u. a. Geisser, 381-386; Follinger,
Genosdependenzen, 308. Der Titel Fumeniden hingegen ist erst spétere Zugabe der alexan-
drinischen Philologie.

398, 0. im Ag.: I, 4.1 und 4.2.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 95

Homizid-Verbrechen. Allesamt weisen sie zuriick in vorstaatliche, wilde Ver-
héltnisse. Man nehme die gleich einer Ziege geopferte Iphigenie, den gleich
einem Stier geschlachteten Agamemnon, die Schlichtung des Aigisth oder die
Erlegung der Klytaimnestra gleich einem Jagdwild.*® Ein friedlicher Ausweg
wird in all diesen Fillen weder gesucht geschweige denn gefunden. Selbst
die Gottin Peitho, in den Fumeniden Schliissel zur friedlichen Konfliktbeile-
gung (Siehe besonders V. 885-887), spielt im Vorfeld eine destruktive Rolle.*!
Ganz anders sieht es hier am Ende der Trilogie aus. Das Motiv des rituellen
Festzuges?? ist bezeichnend fiir die bei Aischylos vorherrschende Aufenper-
spektive auf Menschen und Ereignisse. Das formal stimmig ausgefiihrte Ritu-
al, in dem die alten Erdgottheiten pazifiziert in ihre Hohle am Fufse des Are-
opags eingewiesen werden, ist Antwort und Ausweg aus einer Bedrohung, die
im Falle eines scheiternden Befriedungsversuchs der Goéttinnen von diesen fiir
Land und Leute ausginge. In den Versen 476-479 warnt Orest Athene davor:

abtan 8’ €youot uolpay 00X eLTEUTEAOY,
xal un Tuyoloo TEAYUATOS VIXNPOEOU,
Y@ UETAUIC 1OC EX PPOVNUATODY

TEDOL TECHY APERTOS AUAVNG VOTOG.

Durch die pompe wird am Ende der Fumeniden die polis-Religion Athens als
friedensstiftendes, das menschliche Miteinander ordnendes Element gefeiert.
Hier sind Menschen aller Altersstufen und beider Geschlechter in fréhlichem
Tun vereint (V. 1003-1047). Das Religiése hat dabei, fernab theologischer
Dogmatik, vor allem gemeinschaftsférdernde Funktion.

Synoptisch kann zum Blickwinkel auf das Menschliche in der Orestie fest-
gehalten werden: Die Trilogie sieht den Menschen als bestimmt vor allem

40Zur Bildsprache, die im Zusammenhang mit den Tétungen zum Einsatz kommt, siehe
v. a. Zeitlin, Corrupted Sacrifice.

41Gjehe zu dieser Uberlegung in der Forschung u. a. Rechenauer, Orestie, 85-89. Man
denke u. a. im Agamemnon an die Verse 385-422. und 722ff. In den Choephoren sind
wichtig die Verse 726-727. Siehe dazu bereits oben die entsprechende Anmerkung unter:
I, 5.2. Ganz anders sieht die Rolle der Peitho in den Eumeniden aus: siehe dazu: Zierl
215; R Seaford, The tragic wedding, v. a. 115-116: Athenes Verweis auf Peitho sei dabei
eingereiht in die Gruppe samtlicher fiir die Hochzeitsthematik relevanten Gottheiten, d.h.
neben Peitho noch Zeus mit Beinamen teleios, Hera mit dem Beinamen teleia, Aphrodite
und Artemis. Die Einreihung der Eumeniden in den athenischen Staatskult ist insofern
eine Art Hochzeit. Das Eingehen der alten Gottheiten in die Hohle an der Spitze eines
Festzuges und an der Seite der fiihrenden Athene ist dabei vergleichbar dem Ubergang der
Braut ins Haus ihres Brautigams.

*2Dazu und zum Rituellen in den Eumeniden im Allgemeinen siche besonders: Bowie.



KAPITEL 6. DIE EUMENIDEN 96

durch das dufere Umfeld. In chaotischen oder auch nur uneindeutigen Rah-
menbeziehungen befindet er sich unter dem Einfluss unberechenbarer gott-
licher und zwischenmenschlicher Einflussfaktoren, wird selbst unberechenbar.
Erst im geordneten Rahmen der polis erhilt er Sicherheit und Sinn.*® Hier
ist er sophron (V. 850).** Kompromisse sichern den inneren und #uferen
Frieden. Schliisselbedeutung hat deshalb die Gottin Peitho.

Der Focus der Aischyleischen Welt, das sei abschliefend nochmals be-
tont, ist nicht ein ,theologischer”, sondern ein ,,anthropologischer”. Gerade am
Schicksal der Zentralfigur Orest wird deutlich, wie der Aischyleische Mensch,
egal unter welchen irrationalen Einflussfaktoren er auch stehen mag, sei es der
Rachedaimon des toten Vaters oder der Befehl aus einer iibermenschlichen
Sphére, doch am Ende selbst die Folgen seines Handelns tragen muss und
gezwungen ist, nach Loésungen zu suchen fiir die Probleme, die er sich neu
geschaffen hat. Die rituellen Brauche, die in seinem Umfeld gepfegt werden,
erweisen sich dabei nur als defizitire Mittel der Existenzbewéltigung; sie
werden gerade nicht als Manifestationen einer festen, die Aischyleische Welt
bestimmenden gottlichen Weltordnung gesehen. Auch die adelige physis ist
kein wirksamer Schutzmantel gegen Ungliick. Die Verletzlichkeit des Men-
schen wird in der Orest-Figur besonders noch dadurch pointiert, dass dieser
an die Grenzschwelle zum Erwachsenenleben gestellt ist, seine «rites de pas-
sagey jedoch aufgrund gestorter duferer Umstédnde nicht normal ablaufen
kénnen.

43S0 résumiert auch Zeitlin, Misogyny, 87: "The program of the Oresteia is to trace the
evolution of civilization by placing the polis in the center of its vision and endowing it with
the creative power to coordinate human, natural and devine forces.” Dieser Meinung ist
auch Dupont, 81: Das Menschsein sei hier gerade iiber die Einbindung in die Institutionen
der polis bestimmt. Dupont stellt den Vergleich zum Prometheus-Mythos her: Dort ist die
Teihabe am Opfermahl das Kriterium, {iber das das Menschsein definiert wird.

44In der Forschung siehe dazu u. a. Meier, Die politische Kunst der attischen Tragddie,
138; Zierl, 67-68; North, 32-85.



Teil 111

Anthropologisches Nachdenken in
Euripides’ Flektra

97



Kapitel 7

Die Eingangs-Passage (V. 1-595)

7.1 Praliminarisches

7.1.1 Innermenschliches bei Euripides
Nicht

olouc Oel ToLEly,
sondern

Y 2 7

oot eloty,

so stellt Euripides nach Aristoteles die Menschen dar.! Im Wesentlichen zielt
diese Beschreibung der Euripideischen Figuren auf das besondere Interessens-
feld des Dichters ab: das Menscheninnere als sich verdndernde, seinen Figu-
ren Richtung gebende Kraft. Die Frage, wie die Euripideischen Stiicke damit
umgehen, ist ein Thema, dem in der Forschungsdebatte die Aufmerksamkeit
nicht verwehrt wurde und wird.?

Wenn auf der einen Seite Wissenschaftler dafiir pliddieren, die dramati-
schen Figuren bei Euripides nicht in menschlichen Kategorien zu betrachten
und die von ihnen offenbarten Gefiihls- und Meinungsduferungen vollkom-
men als im Dienste der Erzeugung einer bestimmten dramatischen Wirkung

! Aristot. Poet. 1460b[34].

2Siehe u. a. Gill, Personality in Greek epic, tragedy and philosophy; Gill, The Character-
Personality Distinction in Greek Tragedy; Gibert; Gould, Dramatic Character in Greek
Tragedy; Hose, Der tragischte aller Dichter; Hose, Euripides als Anthropologe; Hose,
Euripides: Der Dichter der Leidenschaften; Lesky, Psychologisches; Lesky, Seelische
Vorginge; Lloyd; Thury; Ziircher.

98



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 99

stehend lesen,® so wird auf der anderen Seite nicht einmal davor Halt gemacht,
Ergebnisse der modernen Psychoanalyse in die Deutung der antiken Dramenfi-
guren hineinzutragen.* Im Folgenden wird, Rechnung tragend dem bahn-
brechenden Aufsatz Leskys Zur Problematik des Psychologischen in der Tra-
godie des Furipides davon ausgegangen, dass das Euripideische Drama einen
besonderen Akzent legt auf das Innermenschliche als dynamischer, dem einzel-
nen Charakter Richtung und Orientierung gebender Kraft. Es liegt in der
Natur der Sache, dass die Euripideische FElektra nicht geschlossene ,,Psy-
chogramme” von ihren Charakteren zeichnet: Natiirlich sind einzelne Aus-
sagen der Figuren Momentaufnahmen vom Menscheninneren, gebrochen noch
durch die Erfordernisse der Sprechsituation. Oft auch ist zwischen zwei fiir
einen Charakter festgestellten Entwicklungsstufen, erzwungen durch die for-
malen Grenzen des Kunstwerks Drama, ein deutlicher Sprung zu bemerken.’
Trotzdem: Die Euripideischen Figuren miissen ganz von innen heraus han-
deln, denn es gibt keine festgefiigte gottlich fundierte Weltordnung, die ihnen
von aufen einen festen Platz zuteilt. Aus dem Anthropozentrismus der Eu-
ripideischen Tragddie heraus lisst sich auch verstehen, dass als Kulisse nicht
die klassische Palastfassade der attischen Tragddie benutzt wird, sondern an
diese Stelle das argivische Bergland mit biuerlicher Hiitte gesetzt wird.®

3Konkret auf die die Euripideische Elektra bezogen dufert sich dazu: Lloyd, 2. Dort
heifst es: “It will be argued that much of Electra’s behaviour is better understood in terms
of Greek conventions of lamentation than in the terms of modern psychology in which it is
often discussed, and that remarks about actions by both Electra and Orest which have been
thought and to show their characters in a bad light are often explicable in terms of the dra-
matic situation.” Zu lesen dariiber ist auch bei: T. v. Wilamowitz-Moellendorff, 383-409.
In dem Aufsatz geht es zwar im Kern um Sophokles, doch der Autor legt zudem seine An-
sichten liber die angemessene Herangehensweise an die attische Tragodie i. Allg. dar. Auf
T. v. Wilamowitz-Moellendorff baut Ziircher auf: Seine Generalthese lisst sich folgender-
mafen zusammenfassen: Die Euripideischen Figuren offenbarten zwar die psychologischen
Phé&nomene, die die Handlung erfordert, doch diese Phinomene wiirden nicht als in einer
eiheitlichen Personlichkeit griindend wahrgenommen. In letztere Richtung weist auch der
rein dsthetischen Kategorien verpflichtete Ansatz Bohrers.

4So geschieht es z. B. bei Stoessl. Besonders in der Gegeniiberstellung von Elektra und
Klytaimnestra wird die freudsche Psychoanalyse zur Deutung genutzt. Allgemein in der
griechischen Tragddie wird auf den Ansatz zuriickgegeriffen von z. B. Parsons oder Sale.

5Dazu auch Basta Donzelli, Studio, 101. Dieser Meinung ist auch Winnington-Ingram,
CR 49, 16, der deshalb davon ausgeht, das FEuripideische Drama konzentriere sich mehr
auf das Dramaturgische als auf die Figurenzeichnung.

6Das Stiick wird hier in 4 Teile gegliedert. Grundlage dieser Entscheidung sind ver-
schiedene Vorarbeiten. Besonders wichtig ist der Beitrag Deforges. Auf Seite 223 legt dieser
sein Grundmuster fiir das Rachestiick dar. Er kommt zu dem Ergebnis, das Euripideische
Stiick folge im Wesentlichen dem in den Choephoren zugrundegelegten Muster. Dieses
gliedert sich in folgende Stufen: 1. retour d’Oreste, offrandes au tombeau, 2. reconnais-
sance du frére et de la seeur, 3. plan pour tuer d’abord Egisthe, ensuite Clytemnestre, 4.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 100

7.1.2 Der neue Schauplatz: Spiegel neuen anthropolo-
gischen Nachdenkens

Indem Euripides eine traditionell fest mit dem
d&spuo Iehomdasv’

verbundene Handlung vom Machtzentrum des Atridenpalastes in die drm-
liche Hiitte® eines Bergbauern an der Peripherie von Argos verlegt,® tut er
einen folgenschweren Schritt. Schliefllich bedeutet die Verweigerung der Kon-
tinuitit der traditionellen Topographie auch das Ende einer festgefiigten Er-
wartungshaltung an das Stiick. Im {ibertragenen Sinne ist das

oy ITehomidwy

als stofflicher Bau mit einer traditionellen Wertewelt konnotiert, mit einem
festen Bild von gottlicher Schirmherrschaft iiber die irdische Herrschaft und
damit mit einer im Kern unerschiitterlichen Wertewelt, stets letztlich im gott-
lichen Bereich legitimiert. Der Ausweg des FEuripides zur Hiitte des Bauern
bedeutet damit auch einen Ausweg aus der dadurch evozierten traditio-
nellen Erwartungshaltung des Zuschauers, der eines im Inneren geschlosse-
nen tragischen, theozentrischen Weltbildes. An die Stelle eines festen Werte-
zentrums, um das das Stiick kreist, treten Menschen aus ,,Fleisch und Blut™°
mit je eigener Sichtweise auf ihr Umfeld. Nicht die nach der solonischen eu-
nomia festen Fundamente der dike'! geben dem Miteinander der Menschen

monstration des cadavres et dénigrement du mort (E‘gisthe ici), 5. perturbation mentale
aprés le meutre. Ein weiterer Gliederungsentwurf fiir das Stiick stammt von Matthiessen.
Dieser unterscheidet dort 2 Moglichkeiten zur Gliederung des Stiickes: Moglichkeit A sieht
folgendermafsen aus: 1-214 Exposition, 215-698 , Wiedererkennung“ und Planung der Rache,
699-1171 Durchfiihrung, 1172-1359 Folgen. Moglichkeit B hat diese Form: 1-595 Exposi-
tion und Durchfiihrung der Erkennungshandlung, 596-1171 Rache, 1172-1359 Ergebnis.
Die hier vorgenommene Unterteilung bildet eine Mischform aus diesen Gliederungen.

"Dieser Begriff wird im Sophokleischen Stiick benutzt. Siehe dazu das Zitat unter IV,
12.2.2.

8Zur Charakterisierung der Hiitte auf diese Weise siche unten in III, 9.3.1: Elektra
bittet Klytamnestra in ihre Wohnstatt. Diese heifst mit V. 1140:

TOAOXATVOV GTEYOC.
9Siehe dazu z. B. Hartigan, 108.
10Siehe dazu Arist. Poet. 1460b[34]:
olot giloly

und das Zitat der Stelle unter III, 7.1.1. Siehe dazu auch: U. v. Wilamowitz-Moellendorff,
226-227 und Karsai, 10. Dieser nennt die Euripideischen Figuren “flesh-and-blood people”.
1Giehe dazu Solon, fr. 4 West V. 14.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 101

Ordnung und Sinn, sondern vielmehr sind es die Menschen, die sich selbst
in einer sich indernden Welt immer wieder neu definieren miissen.'? Dennis-
ton beschreibt, gefolgt von King, deshalb den Grundton des Dramas als den
eines stern realism.'3 Es wiire ein Trugschluss, aus der Verlegung des Schau-
platzes in ein einfaches Ambiente zu folgern, das Drama verliere hier an
inhaltlicher Ernsthaftigkeit. Dies, so ist im Folgenden zu sehen, gilt auch fiir
die in der &lteren deutschsprachigen Forschung einst so bezeichnete , Friih-
stiicksaffire”, den ersten Teil des Dramas (V. 1-598).1* Knox tiuscht sich,
wenn er aus seinem, kritisch betrachtet, unhaltbaren Urteil,'® dieser Teil
des Stiickes sei "light-hearted in tone”, folgert, das Drama als Ganzes sei
ein Melodrama ohne tiefgreifendere Themen.'® Tatsichlich begegnen sich in
dem Stiick Menschen, die geformt sind durch ihr aktuelles Umfeld einerseits,
ihre Erfahrungen und Emotionen andererseits. Abhéngig von ihrer sozialen
und territorialen Herkunft haben sie jeweils unterschiedliche Ziele und unter-
schiedliche Bilder vom Angemessenen.!” Im Zwischenmenschlichen bedeutet
die individuell unterschiedliche Beschaffenheit des Menscheninneren Konflik-
te und Missverstindnisse. Letztlich kann es kein reibungsfreies Miteinander
geben. Fiir die Hauptfiguren'® des Dramas, Elektra und Orest — dariiber kann
nach der hier verfolgten ,ironischen” Lesart des Stiickes!? kein Zweifel sein —,
erweist sich die je individuell-begrenzte Wahrnehmung der sie umgebenden
Welt als fatal. Von fundamentaler Bedeutung ist hier das Faktum ihrer Ent-

12Zur Verschiebung des Schwerpunkts vom Religitsen zum Gesellschaftlichen siehe auch
Hose, Studien zum Chor 2, 103.

13Denniston, XII-XIII; King, 195.

14Siehe dazu U. v. Wilamowitz-Moellendorff, 231.

15Das Urteil konnte noch akzeptiert werden, wenn die erste Anniherung zwischen den
Geschwistern und die den ersten Teil dramatisch abschliefende zweiteilige anagnorisis-
Handlung in den zweiten Teil verlegt wiren. Doch gleich einem, immer wieder auftauchen-
den roten Faden erscheinen Elektra und Orest als die zwei iiberlebenden, durch ihre Schick-
salsverwandtheit aufeinander bezogenen Atriden in fast der gesamten Partie. Jenseits der
Passagen ihrer direkten Biihnenprésenz rekurrieren sie auch noch indirekt in den Worten
Dritter. Dazu Weiteres s. u.

16Giehe dazu Knox, Euripidean Comedy, 252. Direkt kritisiert ihn hier u. a. Bond, 12.
Euripides’ FElektra beschreibt er mit dem Attribut: "a serious tragedy”. In diesem Sinne
dufert sich auch Halporn, 101, iiber die aus ihrem gewohnten Umfeld entfernten Geschwis-
ter Elektra und Orest. Von Anfang an stéren sie die Idylle des Landlebens: ”[They are]
often strirring us to uneasy laughter, though not of a comic kind, pace B. Knox.”

1"Philosophisch spiegelt sich in der Sicht auf das Menschliche im Stiick der beriihmte
Ausspruch des Protagoras, wonach der Mensch das Maf aller Dinge sei. Siehe dazu: fr. 80
B 1 D.K., auf das bereits unter I verwiesen wurde. In der Forschung schreibt dariiber u. a.
C. Miiller.

187um Begriff ,,Hauptfigur” vs. ,Held” in der betroffenen Tragddie siche Karsai, 11-13.
In der Darstellung hier siehe unter III, 7.3 die Anmerkung zu Karsai.

19Giehe dazu den grundlegenden Aufsatz von Sheppard iiber: The ‘Electra’ of Euripides.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 102

wurzelung aus der angestammten Adelswelt. Zum Ausdruck kommt dieses in
der Euripideischen Kulisse, der ,rauchgeschwdrzten Hiitte”.

7.1.3 Elektra als Schein-Ehefrau

Die Hauptfigur ist im Euripideischen Stiick auf Grundlage eines traditionellen
mythologischen Motivs konzipiert. Elektra ist eine Konigstocher, die aus
Angst der Machtinhaber vor ménnlichem Nachwuchs in ein &rmliches Umfeld
versetzt wurde. Dieser konnte schliefslich Anspriiche auf den Thron anmelden
und als Récher erscheinen (V. 19-30).2° Elektra lebt als Schein-Gattin eines
verarmten Bauern an der Peripherie von Argos (V. 1). Sie ist also falsche gyne
und ewige nymphe in einem.?! In allen Begegnungen mit anderen Figuren
ist Elektra dazu gezwungen, den dufteren Anschein und das innere Sein ihrer
Existenz gegeneinander auszubalancieren. Elektras Art, mit anderen umzuge-
hen, ist zundchst in gewissem Make dadurch bestimmt, ob ihr Gegeniiber
jeweils iiber ihren Jungfrauenstatus Kenntnis hat oder nicht. Mehrere Figu-
ren in Elektras Umfeld wissen nicht dariiber Bescheid und sehen in ihr die
nymphe des Bauern: Zu nennen sind hier einerseits die nymphai des Chores,
andererseits aber auch die fiir Elektras Zustand verantwortlichen Figuren,
Klytaimnestra einerseits, der neue Gatte der Mutter, Aigisth, andererseits.??
Der auturgos als Scheinehemann und freiwilliger kyrios Elektras schiitzt ihre
Jungfriulichkeit (s.0). Orest, Elektras eigentlicher kyrios nach dem Tod des
Vaters, versperrt sich in der ersten Begegnung zwischen den Geschwistern
dagegen, sein duferlich heruntergekommenes und entgegen dem biologischen
Alter nach Eigenaussage jungfrauliches Gegeniiber (V. 270) als seine Schwes-
ter anzuerkennen. Das Problem der Anndherung der zwei Geschwister zieht
sich durch den gesamten ersten Teil des Dramas und steht thematisch im
Gegensatz zu den Dialogen Elektras mit den Figuren aus ihrer neuen Welt,

20Siehe dazu u. a. Kubo, 21: Er schreibt von einer "noble princess”, die durch ihre 6rtliche
Verstzung in die Bergwelt bei Argos Verkérperung eines “common archaic pattern” werde.
Kubo, 18, beschreibt dieses folgendermafsen: Ein grausamer Vater oder eine grausame
Mutter verfolgt eine Tochter aus Angst vor moglichen Enkeln, die als Récher fungieren
kénnten: Ein Beispiel auf gottlicher Ebene stellt die Verheiratung von Peleus und Thetis
durch die Gotter dar. Im Hintergrund der assymetrischen Bindung steht die Angst vor
Thetis’ potentiellem Sohn. Unter anderem folgende Mythen spiegeln das Muster auf men-
schlicher Ebene: Die Geschichte von Danae und Perseus; die Geschichte um Odipus, die
bei Herodot berichteten Geschichten von Kyros dem Grofsen und von Kypselos.

21Siehe Dupont, 131. Dupont geht mit dieser Terminologie von der in der Alten
Geschichte gebrauchlichen Einteilung des Lebens der griechischen Frau in drei Stufen aus,
zusammenhingend mit den zentralen «rites de passagey im Leben der Frau, der Heirat:
parthenos, d.h. Jungfrau, nymphe, d.h. verheiratete Frau, die noch kein Kind geboren hat,
gyne, d.h. Ehefrau und Mutter.

22Niheres dazu und Belege aus dem Text siehe im weiteren Verlauf des Textes.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 103

auturgos und Chor. Im Gespréich zwischen Elektra und den Figuren ihres
neuen Umfelds zeigt sich, dass das neue Umfeld versucht, der entwurzelten
Elektra das neue Dasein angenehmer zu gestalten.?? Dagegen weigern sich
in der Begegnung zwischen Elektra und Orest zwei durch das Schicksal der
gemeinsamen Herkunft Verbundene und durch das Unrecht ihrer Mutter Kly-
taimnestra vor langer Zeit einander Entfremdete, die Identitéat des jeweils an-
deren, dem durch Priifung bestétigten Anschein zum Trotz, anzuerkennen.

Dass Orest und Elektra, die koniglichen Ursprungs sind, aus dem véter-
lichen Palast verbannt worden sind,?* stellt sich fiir die beiden als uniiber-
windbare Barriere dar.?® Ein Gefiihl verletzter aidos, erwachsend aus einer
bei beiden Geschwistern vorhandenen Diskrepanz zwischen duferlich verkor-
perter Rolle und Selbstbild, verhindert eine echte anagnorisis. Allein die Fi-
gur des alten Erziehers des Agamemnon, durch seine Identitdt Bindeglied
zwischen der Kindheit der Geschwister am Atridenhof und der dramatischen
Gegenwart, schafft es, Elektra und Orest dazu zu veranlassen, einander in
ihrer Identitiit als Geschwister vorstellig werden zu lassen.?8

7.2 Elektra in Begegnung mit dem Bauern und
mit den Choreutinnen

7.2.1 Die Nostalgikerin und der Pragmatiker

Der auturgos spielt selbst in der zentralen dramatischen Handlung des Stii-
ckes?” keine Rolle. Nichstdestotrotz ist er fiir die Deutung des Stiickes sehr
wichtig. Im ersten, expositorischen Teil des Dramas erscheint er als Reden-
der und Handelnder und er erdffnet als prologizon das Drama (V. 1-53).
Seine Bedeutung fiir das Stiick riihrt daher, dass er in einer Tragodie, in
der die Hauptfiguren in ihrem Verhalten ins Abnorme geraten, sophrosyne
verkorpert. Elektra schreibt sie ihm zu (V. 261). Aus dem Kontext l&sst
sich ersehen, dass sie damit jenseits seines bereits genannten charakterlichen
Vorzugs der sexuellen Enthaltsamkeit ihr gegeniiber weitere Tugenden meint.
sophrosyne ist in der Euripideischen Tragodie ein unter variierender Konno-
tation auftauchender Begriff von fundamentaler Wichtigkeit. Inwiefern, er-
klart besonders treffend North, die hier ausnahmsweise langer zitiert sei.

23Giehe dazu unten in: III, 7.2.2.

24Giehe dazu u. a. Thury, 8; Lloyd, 1.

2580 lisst sich die Euripideische Darstellung des ersten Kontakts der Geschwister psy-
chologisierend deuten. Siehe Weiteres dazu unten.

26Weiteres und Belege dazu siehe unten, III, 7.3.

27Siehe dazu: III, 8 bis 10.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 104

Ihre Erkenntnisse sind von grundlegender Bedeutung zur Bestimmung des
Euripideischen Zugriffs auf das Menscheninnere: "To Euripides, who saw in
the triumph of the irrational over the rational the primary source of tragedy
for the individual and society, sophrosyne is one of the several names for the
rational element. It is that quality, intellectual in origin, but predominantly
moral in its application and effect, which controls and moderates the pas-
stons, whether lust, anger, ambition, cruelty, or even something so trivial as
gluttony or drunkenness. Euripides has been called the first psychologist, and
very likely it was his keen interest in probing the motives to action and ex-
posing the death struggle between passion and reason in the human soul that
led him to set so high a value on sophrosyne, which is called in the Medea
the fairest gift of the gods (636) and in fragment 959 the most venerable of
all virtues, since it dwells for ever with the good.”®

Gerade als Attribut des auturgos steht die sophrosyne fiir eine Vielzahl
sowohl individuell als auch gesellschaftlich wirksamer Tugenden. Sein Ver-
halten zur Elektra-Figur ist lediglich eine Facette in dem wesentlich viel-
schichtigeren Portrait, das im ersten Teil des Dramas einen Wertekanon fiir
angemessenes Verhalten eines Menschen in einer schwierigen Lebenssituation
zugrundelegt.?

Als Mann, der einst den Anspriichen der traditionellen ,,physis- Anthropolo-
gie™® geniigte, der jedoch nun verarmt ist (V. 37-38), tritt der Bauer zu
den heroischen Figuren des Dramas in Antithese.3! Aufgrund seines sozialen
Abstiegs weif er, dass im Auge der Menschen die eugeneia bei demjenigen
als verloren gilt, dessen materielle Verhiltnisse sich zum Negativen gewen-
det haben (V. 34-38). Was jedem Menschen jedoch einer méglichen Erschiit-
terung seiner Existenz durch dufere Einfliisse zum Trotz bleibt, ist die Selbst-
bestimmung {iber sein Verhalten, seine ethe. Dies ist der Tenor des Portaits

28North, 69. Diese zitiert fr. 959:
EYve O’
oLdEV EecPiTEpOY VoUl-
Lo T8¢ ow@poclvag, Enel

Toi¢ dyodoic del EhvesTwv.

297Zur hervorragenden Bedeutung dieser Figur im Drama siehe v. a. Basta Donzelli,
Studio, 227-250. Arnott, Double the vision, v. a. 190-192. Zur Besonderheit der Figur als
Charakter, der am Rande der Tathandlung des Dramas bleibt und doch bedeutend fiir das
Stiick insgesamt ist, siche v. a. Jones, 260.

30Zum Begriff siehe Hose, Euripides als Anthropologe, 7.

31Dazu u. a. Basta Donzelli, 264; Cairns, 272; Rivier, 136. Der Bauer trigt bei zu einem
Effekt des Gegensatzes zwischen duferer Welt (Diese nennt er «simple et sainey) und einer
Welt «empoisonné des sentimentsy.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 105

des Bauern im ersten Teil des Dramas, wie es sich deckungsgleich einerseits
in der Eigencharakterisierung (V. 1-57 (s. 0.), V. 64-66, V. 77-81, V. 341-
344, V. 351, V. 353, V. 355, V. 357-363, V. 420-431), andererseits in der
Fremdcharakterisierung durch Elektra (V. 247-273: Stichomythie mit Orest,
V. 404-405, V. 408-419) und Orest (V. 364-365, 367-400) ergibt.??

Den kronenden Schlussstein in der Potraitierung des Bauern bildet die
Rede ,,Uber den wahren Wert eines Mannes” (V. 367-400),% verbalisiert von
Orest. Eingebettet in die dramatische Situation fungiert sie als Lobrede des
zu diesem Zeitpunkt noch als zenos auftretenden Orest auf seinen Gastgeber,
den auturgos. Im Gesamtdrama steht die Rede an einer entscheidenden Po-
sition: Sie bildet den Angelpunkt zwischen dem Einfiihrungsteil des Dramas
und der anagnorisis zwischen Elektra und Orest im engeren Sinne, ihrer-
seits Uberleitung zur eigentlichen Rachehandlung des Dramas. Durch den
Mund des Orest wird in dieser Rede in Abwégung gegen altere, iiberkommene
Konzepte ein neuer Bewertungsmafistab fiir angemessenes menschliches Ver-
halten, also ein Richtmaf, an dem alle Charaktere gemessen werden koénnen,
eruiert.?!

Die Suche nach einem angemessenen Bewertungsmafstab vollzieht sich
in mehreren Stufen: Abgelehnt wird zunédchst, in Wiederaufnahme der Refle-
xion des auturgos in der Eingangs-Rede,? die alte ,physis- Anthropologie”,
die den Wert eines Menschen nach dessen sozialer Herkunft definiert (V.
367-374). Dass sie nicht mehr greifen kann, zeigt die Figur des Bauern selbst,
in der einerseits Grofziigigkeit, wie sie zu einem Adeligen passt, anderer-
seits aber Armut zusammentreffen. Der duflere Reichtum kann also nicht
mehr Richtschnur fiir den Wert eines Mannes sein.?® Das gilt aber auch fiir
den entgegengesetzten Zustand: Armut, die Menschen aufgrund der dadurch
geforderten Entbehrungen zu schlechtem Verhalten fiihrt (V. 375-376).%7

32Giehe dazu besonders Basta Donzelli, Studio, 167-225 und Hartigan, 110.

33Die Rede wird hier deshalb so bezichnet, weil darin unterschiedliche Mafistibe zur
Feststellung der Tiichtigkeit eines Mannes gegeneinander abgewogen werden.

31Giehe weiter unten in III dazu auch den Riickverweis unter 9.3.1.

35V. 37-38. Siehe dazu bereits oben.

3¢Der Bauer stellt sich also gegen eine zeitgendssische Tendenz, den Reichtum zum
Bewertungsmaf eines Menschen zu erheben. In der Tradition spiegelt sich dieser Gedanke
bereits bei Pind. 2. 1. V. 11:

xefuota, yeruat’ avip, 6¢ @d xtedvewy ¥ duo hewpiele xol plhwy.

Siehe dazu auch corp. theogn. 183-192.
3TEine andere Meinung wird verfochten bei Eur. fr. 715:

Yeeta d1ddoxel, xdv Peadic TiC fj, coPov.

Zu deutsch: ,Not macht erfinderisch!”



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 106

Auch eine durch die agonale Kultur der Griechen beeinflusste Vorstellung
vom Menschen, die den Wert eines Mannes allein nach seiner Muskelkraft be-
misst, wird mit dem Verweis auf die Wertlosigkeit von Koperkraft bei gleich-
zeitig vorhandenen geistigen Méngeln verworfen (V. 377-379). Als wichtiges
Kriterium in der Beurteilung eines Menschen werden, in Ankniipfung an
die Rahmenthematik der Rede, seine sozialen Kontakte, seine homiliai, aus-
gemacht (V. 380-382).3® Doch diese allein sind, in Aufnahme eines Gedankens
der griechischen Lyrik, wertlos (V. 387-389).% Als das entscheidende Kriteri-
um bleiben letztlich allein die guten ethe eines Mannes stehen (V. 383-385).
Nicht nach duflerlichen Merkmalen l&sst sich gemaf dieser Rede also der Wert
einer Person bemessen, sondern vielmehr allein danach, ob er die richtige
Gesinnung vertritt (V. 384-387):

..Tf] 67 opia Beotolc
%pWelTE xol Tolc AUeoty ToUg eVYEVELS;
ol ydp Towltol xol ToAel oixoloty €0
xal dcpod’.
Die Lebenshaltung des Bauern geméf den Eigen- und Fremdcharakterisie-

rungen an anderen Stellen enthélt, zusammengefasst, folgende Komponenten:
Materielle Selbstbescheidung (V. 426-431),*° FleiR (V. 64-66)*', Beachtung

38 Auch hier wird traditionelles griechisches Gedankengut aufgegriffen: Siehe dazu bereits
corp. theogn. V. 101-112.

39Giehe dazu z. B. bereits oben in Anmerkung zitiert: Pind. 2. I. V. 11.

Ein zu grofes Gewicht gibt Thury der Aussage in V. 388-390:

0LBE Yap BOEL
pdArov Beoylwv odevopdg daodevole uével.
v tf] ploel 8¢ TobTo xav edduyla.

Thury meint dazu, 13-14: "True virtue for Orest is not indicated by material possessions
or even physical attributes, but by strength in battle (388-890). It is to this standard that
Electra appeals (976).” Die Auferung Orests konnte vor dem Hintergrund Veréinderun-
gen militdrischer Kampftechniken zu sehen sein. Sie zeigt Orests Bewunderung fiir kluge
Strategien. Der repektsvolle Tonfall in V. 390 sollte aber nicht dazu fiihren, aus dieser
Stelle Orests wichtigstes Charakteristikum abzuleiten, wie es Thury tut. Orest ist an-
sonsten im Drama als zogerlich und unentschieden in seinen Auferungen dargestellt. In
einer Zeit grofier ideologischer, wertemifiger Umwéilzungen hat er noch nicht zu den ihm
angemessenen ethe gefunden. Das dndert nichts daran, dass er erkennt, dass die ethe als
wichtigster Punkt der Rede den auturgos zum paradeigma eines sozial gut vertriglichen
Menschen machen. Immerhin profitiert er selbst von dessen Gastfreundlichkeit.

40Darin enthalten ist die gnome: Jeder, reich oder arm, ist nach dem Abendessen gleich.

41 Denniston, 60, verweist hier auf das alte attische Sprichwort:



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 107

von althergebrachten Gesetzen, Normen, Regeln.*? Dass der Bauer dem letzt-
genannten Punkt gerecht wird, zeigt sich ganz besonders in seinem Verhalten
Elektra und Orest gegeniiber: Er achtet durch den Verzicht auf den Ehevoll-
zug mit Elektra ihre hohere soziale Herkunft und zudem Orests Status als
eigentlichen kyrios’ seiner Schwester. Die Wertewelt des auturgos, die diesen
mit Basta Donzelli als «modello etico-civile» auszeichnet,*® erinnert, so wurde
in der Forschung 6fter bemerkt, an Solon.**

Als Scheineheleute werden im ersten Teil des Dramas im Bauern und
in Elektra zwei in ihrer grundsatzlichen Auffassung vom Leben vollkom-
men unterschiedliche Figuren nebeneinandergestellt: Wo der auturgos als der
Lebensrealitit zugewandter Pragmatiker erscheint, zeigt sich Elektra, teils
natiirlich bewirkt durch das ihr widerfahrene Unrecht, teils aber noch durch
eigenes Zutun verschirft, als sich der Welt der Gegenwart verschliefende, in
ihrer eigenen Vorstellungswelt verhaftete Person.?® Bezugspunkt fiir Elektra

obv Adva xal yelpar xuvel.

Das im Deutschen gebrauchige Pendant dazu ist: ,,Ohne Fleif$ kein Preis.”

2Passim.

43Giehe Basta Donzelli, Studio, 246. Zur Sonderrolle des Bauern als WertmaRstibe fiir
menschliches Handeln Begriindender siehe auch u. a. Dalfen, 67.

44Gjehe 7. B. Basta Donzelli, 227. Basta Donzelli beruft sich hier auf den Herodoteischen
Solon im Gesprich mit Kroisos (Hdt. Buch 1, Kap. 32). Doch auch in den erhaltenen Frag-
menten des Solon selbst finden sich Parallelen: Folgende Passagen in den Solonischen Frag-
menten erscheinen als besonders treffend zur Stiitzung dieser These: aus der Musenelegie,
fr. 13 West die Verse 7-16. Danach gilt: Unrecht erworbener Reichtum hat keinen Bestand,
dauerhaft ist allein der von den Gottern geschenkte Wohlstand. Wichtig sind hier auch
V. 71-76, in denen von der Sinnlosigkeit iiberméafigen Gewinnstrebens zu lesen ist. Aus
der Funomia, fr. 4 West ist bemerkenswert der Gedanke der Wohlgesetzlichkeit als Basis
eines guten Gemeinwesens. Implizit spiegelt sich hier auch der Gedanke einer gerechteren,
ausgeglicheneren Verteilung der Giiter unter den Menschen. Ferner von Bedeutung ist fr.
24 West: Reichtum ist nur insofern anstrebenswert, als er der Sicherung des Uberlebens
dient.

43Dazu in der Forschung u. a. Basta Donzelli, Studio, 124; Arnott, Double the vision,
180-181; Hose, Euripides als Anthropologe, 45; Michelini. Michelinis Ausfithrungen kénnen
allerdings nur mit gewissen Einschrinkungen bejat werden. Nicht gefolgt wird hier An-
sitzen, nach denen das Verhalten der Elektra-Figur nach dem Aischyleischen Muster im
Einklang mit dem Willen der Dike stehe: Der Meinung ist z. B. Steidle. Siehe dort v. a.
66. Falsch liegt aber auch U. v. Wilamowitz-Moellendorff mit seiner Deutung der Elektra-
Figur als vollkommene Negativgestalt in der Nachfolge der epischen Tradition (Siehe dazu:
U. v. Wilamowitz-Moellendorff, 214-216.) U. v. Wilamowitz-Moellendorff verkennt hier ein
wesentliches Merkmal der Euripideischen Figurenzeichnung: das Moment des Ambivalen-
ten. Siehe dazu v. a. Arnott mit seinem Beitrag: Double the vision. Ebenfalls wird hier
abgelehnt Lloyd, 2: "It will be arqued that much of Electra’s behaviour is better understood
in terms of Greek conventions of lamentation than in the terms of modern psychology in
which it is often discussed.” Verworfen werden hier auch die Ansitze, in denen das Stiick,
eingereiht in Gruppe der tyche-Stiicke, als “escape-tragedy” mit “happy end” gelesen wird:



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 108

bleibt, den Entwicklungen seit Agamemnons Tod zum Trotz, die Welt des
Atridenpalastes. Wenn Elektra sich und Orest in Vers 63 als

TdpEPY A DOUWY

bezeichnet, so klingt darin Entriistung an und Unwilligkeit, sich in die Gege-
benheiten der neuen Situation zu fiigen. Dies verwundert nicht, wenn man
die Aussage der Polyxena in der Hekabe des Euripides iiber das Prinzessin-
nendasein in Rechenschaft zieht:*°

fon Yeolol TNy 1O xatdavely udvov.

Dass Elektra im Vorfeld nach eigener Aussage dem Halbgott Kastor vermahlt
wurde (V. 312), wirkt noch verstirkend auf ihr Anpruchsdenken. Die Schein-
ehe zwischen Elektra und dem Bauern ist eine von Widerspriichen bestimmte
Allianz, in der beide Seiten wohlwollend um die je andere bemiiht sind, ob-
gleich man zugleich eine gewisse Distanz wahrt. Gerade die Vergangenheit des
Bauern interessiert in der Bindung zwischen den beiden Partnern nicht. So
betont der Bauer Elektras hohere Geburt und leitet daraus fiir diese Erleich-
terungen vom Alltagsgeschéft ab (V. 64-76), umgekehrt hingegen erwihnt
Elektra den Geburtsadel des Ehegatten an keiner Stelle. Moglicherweise hat
sie nicht einmal Kenntnis davon.*” Elektra ist bemiiht, sich als plichtbe-
wusste Ehefrau des Bauern zu prisentieren. Zugleich kann sie gedanklich
nicht Abstand zur Hoffnung auf Orests Kommen nehmen. Uber das The-
ma der Gastfreundschaft geraten die beiden Partner beinahe miteinander in
Streit (V. 341-431). Grund ist die bereitwillige Aufnahme der zwei Frem-
den als zenoi durch den Bauern. Elektra hingegen ist beschamt iiber die
bescheidenen kulinarischen Mdéglichkeiten des Hauses und ldsst nach einem
Bekannten senden, dem alten Erzieher des Agamemnon, auf dass dieser die
Tafel aufstocke. Aus ihrem Blickwinkel ist es fiir eine Tochter des Agamem-
non unmdglich, in dieser Art Giste zu betreuen (V. 408-419).*® Wihrend
fiir den auturgos hier der Gestus das Entscheidende ist, legt Elektra erneut
iiberhéhtes Augenmerk auf das Materielle. Auch der Bauer bekundet Un-
zufriedenheit mit dem Verhalten Elektras: Er reagiert unangenehm beriihrt,

so u. a. der Fall bei Solmsen, Ion, 397-400. Siehe dazu auch besonders den bereits oben
genannten Knox, Furipidean Comedy, 272-274. Auch hier wird die Elektra-Figur verzerrt
gesehen, insofern ihre irrigen Auffassungen nicht als verwerflich gelten, sondern vielmehr
als individuelles Zeugnis einer in Unordnung geratenen Welt.

46Siehe dazu Eur. Hec. V. 356.

47S0 meint z. B. Michelini, 195.

48Giehe auch Thury, 9. Bezeichnend ist mit Thury, dass die fiir adelige Géste passende
Mahlzeit vom Alten herbeigebracht wird. Dieser verkdrpert auch sonst geistig den Mythos
in seiner althergebrachten Form. Siehe dazu auch unten in III, 7.3.1 die Betrachtungen zum
Alten im Zusammenhang mit der scheiternden anagnorisis nach Aischyleischem Muster.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 109

als er seine Scheinehefrau im Gesprich mit Fremden beobachtet (V. 341-
344). Seiner Funktion als kyrios eingedenk, sorgt er sich um Elektras Anse-
hen. Diese aber kann, auch unter der wohlmeinenden Fiihrung durch den
Bauern, aus ihrer zur Form erstarrten Trauerhaltung nicht ausbrechen. Wie
Raeburn®® richtig bemerkt, wird dabei der duferlich getragene Wasserkrug
(V. 140-149) zum Symbol fiir Elektras Geisteshaltung: Das Gefiis ist die Last
einer Vergangenheit, von der sich Elektra teils nicht 16sen kann, teils will sie
es nicht. Diese Last hat sich gleich einem Postulat iiber die eigene Zukunft
gelegt hat. Abstrahiert ist sie, als Elektras Groll auf Klytaimnestra, die zen-
trale Energiequelle der Hauptfigur.

Elektra gehort damit also nicht zu jenen Euripideischen Frauengestalten,
die sich erst im Verlaufe des Dramas von einer nur Mitleid erregenden Fi-
gur in eine auch gefihrliche Frau entwickeln wie beispielsweise die Euripi-
deische Kreusa,” vielmehr ist das Zweischneidige ist von Anfang an Teil ihrer
Natur. Elektra hat zwar Unrecht erfahren, doch durch ihr eigenes Verhalten
verschiirft sie ihr Leiden noch zusitzlich.5!

7.2.2 Die Elektra-Figur und die peer-group”

Die parodos
Die parodos, ein Wechselgesang zwischen Elektra und dem Chor,?? zielt im
Kern darauf ab, zwei unterschiedliche Lebenssichten gegeneinander abzuset-
zen. Einerseits ist da die bereits bekannte Perspektive der Elektra, ander-
erseits der neu eingefithrte Standpunkt des Chores. Es ist ein Aufeinander-
treffen von resignativem Grollen einerseits, von freudiger Hinwendung an das
Jetzt und hier andererseits. Elektras Einstellung erhdlt hier durch die diame-
tral entgegengesetzte Stimmung ihrer ”peers” ein noch deutlicheres Profil als
bisher.53
Elektras ™peers”, eine Gruppe jungverméhlter nymphai aus der Elektra
umgebenden Bergwelt (V. 297-299), sind anlésslich des jéhrlichen Hera-Festes
auf dem Weg zum Heiligtum auf dem Berg Euboia zwischen Argos und

49Giehe dazu Raeburn, 152-154.

50Siche dazu Segal, in: Padilla (Hg.), Rites of Passage, 89.

5LCropp bezeichnet Elektra passenderweise als emotionales Zentum des Stiickes. Siehe
dazu Cropps Elektra-Kommentar, Introduction.

52Dazu auch Hose, Studien zum Chor 1, 78 und 103-104: Euripides verwendet v. a. in
den Atridenstiicken El., Iph. T. und Hel. amoibaische Form, in der sich der Schmerz der
Hauptfigur und des dariiber unkundigen Chores treffen, wobei der Chor sich als freundlich
zeigt. So stimmt er in Iph. T. V. 179 und in Hel. V. 174 in die Klage ein, in El. V. 190-197
versucht er zu trosten.

53Gjehe dazu Hose, Studien zum Chor 1, 77.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 110

Mykene.?* Es schickt sie ein
yoAxtondTog avip

(V. 169), ein
Muxevaiog obplBatoc

(V. 170). %

Das geistige Fundament fiir das Verhalten des Chores bildet eine feste
Verankerung der jungen Frauen im rituellen Bereich ihrer Lebenswelt (Siehe
dazu V. 190-197). Religose Scheu und Vertrauen gegeniiber der Ehe-Gottin
Hera geben dem festlichen Auftritt der jungen Frauen seine Rechtfertigung
(V. 190). Der Chor sieht in der routinierten Ausiibung traditioneller Riten
den Garanten fiir euhameria (V. 197). Grundlegend dabei ist eine zuver-
sichtliche Grundhaltung: Gebete sollen nach Auffassung der Mykenerinnen
nicht als stonachai, sondern als euchai gestaltet sein (V. 195-196). Auf dieser
Basis fordert der Chor Elektra dazu auf,

TONOTNVOL (PpEN
und
Yevoeo tpocVjuat’ oy Aotog

(V. 192) anzulegen. Er versucht sich darin, die Aukenseiterin Elektra in einer
ihrer adeligen Herkunft angemessenen Art in die pompe zu integrieren.

Folienhaft kontrastieren zu den Worten des Chores die von Elektra gesun-
genen Partien.>® Sie, die AuRenseiterin, versperrt sich gegeniiber der Einglie-
derung in die peer-group des Chores, indem sie auf die Exzeptionalitit ihrer
speziellen Situation verweist. Sie lehnt es ab, die fiir sie vorgesehene Position
im Ritual einzunehmen (V. 175-178):

5Wichtige Beitriige in diesem Zusammenhang sind von Pétscher und Muth. Siehe
speziell in diesem Kontext dazu auch Kubo, 22-23.

% Das Thema weiblicher Initiation steht damit im Hintergrund des Liedes. Siehe dazu
unten. Siehe dazu Dupont, 150-151. Dupont verweist hier auf folgende interpretatorisch
bedeutsame Details: Sie sieht das Hera-Ritual als Ritual von Trennung und Integration.
Es markiere den Eintritt von Jiinglingen in die Klasse der Ménner, die in die Zivilisation
zuriickkehren nach einer Phase des wilden Lebens. Ferner gehe es hier um die Integra-
tion von jungen Frauen durch Heirat und die Integration von jungen Méinnern durch
Hoplitenkampf. Wichtige Besonderheit des Dramas sei, dass das Hera-Fest hier nicht mit
seinen zwei Seiten gezeigt werde, also der ménnlichen und weiblichen gleichermafien, son-
dern nur in seiner weiblichen Seite: Es werde die Selektion der weiblichen Seite und zu-
gleich die Ausschaltung der ménnlichen Seite durch Reduktion des Chors auf das weibliche
Geschlecht thematisiert. Zum Thema ménnlicher Initiation siehe die Aussagen des ersten
stasimon liber die jugendlichen Helden Achill und Perseus.

56Siehe dazu auch Hose, Studien zum Chor 1, 77.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 111

oux e’ aryhodoug, pilou,
Yupov oUd’ €Tl ypuoéolc
OPUOLC EXTIETOTAOL

Téhowy’

Elektra beharrt hier darauf, sie diirfe sich nicht in der Extase des Rituals
verlieren (V. 175-180). Als Grund wird, geméf dem traditionellen Mythos,
Trauer um den Vater vorgeschoben (z. B. V. 198-200). Diese Trauer miisse
deshalb weitergefiihrt werden, weil der Bruder als Récher des Vaters noch im-
mer nicht zuriickgekehrt sei (V. 201-205). Doch in Dissonanz zum herkémm-
lichen Mythos treten klar erkenntlich Elektras personliche Motive hervor.
Letztlich ist es Egoismus, der der stidndigen Klage um den

A(AEWOC TP

(V. 206) zugrundeliegt: Elektras Tranen (V. 181) stehen tatséichlich nicht
fiir den Schmerz um den Verstorbenen, sondern fiir Trauer iiber die soziale
Erniedrigung ihres Bruders (V. 203-205) und ihrer selbst (V. 207-210) durch
die ehebrecherische Mutter (V. 211-212).%7 Elektras bewusst zur Schau gestell-
tes heruntergekommenes Aufteres (V. 184-185) wird zur Metapher fiir einen
Standesdiinkel der Tochter des einstmaligen Troja-Siegers Agamemnon (V. 185-
189). Der traditionelle Kult, fiir den Chor richtungsweisende Sinndimension
ihrer Existenz, ist fiir Elektra, anders als ihr dufserlicher Trauergestus unmit-
telbar suggeriert, sinnentleerte Hiille: In den Versen 198 bis 202 bekundet
Elektra offen ihr Verzweifeln am herkémmlichen Gétterglauben.®®

Weshalb treten Chor und Elektra im Euripideischen Stiick gerade an-
lasslich des Hera-Festes zueinander in Kontakt? Welchen Zweck erfiillt der
besonders betonte Hinweis auf die Gottin der Ehe hier?®® Mehrere Antworten,
die auf unterschiedliche Bereiche menschlichen Lebens hindeuten, greifen.
Zunéichst wird das Thema Ehe, das sich in von der Norm abweichender Form
bereits in in der Thematik der unpassenden Ehe der Elektra als bedeut-
sam zeigte, aufgegriffen. Dort erschien die Ehethematik unter sozialem Blick-
winkel. An dieser Stelle nun wird auf die religiosen Fundamente der Institu-
tion hingewiesen, erfiillt sich doch das Hera-Fest im Zentrum in der rituellen
Feier des

5TDazu e.g. Lloyd, 5; Hose, Studien zum Chor 2, 21.

58Siehe dazu Hose, Studien zum Chor 1, 77.

5 Djieser Frage stellte sich in der Forschung in besonderer Ausfiihrlichkeit Zeitlin, Argive
festival. Wichtig ist hier auch Dupont, 129-174.

80Der religidse, der politische und der soziale Bereich spielen eine Rolle.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 112

{epog yduoc

zwischen Hera und Zeus.® Im Hinweis auf die religiosen Grundlagen der
Ehe liegt zugleich ein Verweis auf das von der Gesellschaft als Norm Betra-
chtete:%2 Dies ist die Ehebindung in endogamer Ausformung, so wie auch Hera
und Zeus beide olympische Gottheiten sind.%® Die parodos stellt jungver-
heiratete Frauen dar, die in der rituellen Nachahmung an die das Leben
priagende Einrichtung der Ehe und die spatere Mutterrolle herangefiihrt wer-
den.® In diesem Kontext erscheint auch das Stichwort des galaktopotas als
Gewithrsmann der Médchen (V. 169-170) als sinnfillig.®® Dass er gerade
als ,,Milchtrinker” vorgefithrt wird, hat eine Funktion: Milch als Mutter-
milch wird zur Metapher fiir die grundlegendste Funktion der Ehe, die des
Aufziehens von Nachwuchs.® Wenn der Mann als Erwachsener die Milch
seiner Bergziegen trinkt, so zeigt sich darin letztlich, wie er von Gaia als Ur-
mutter profitiert. Der Begriff der Milch verweist so indirekt auf den normalen
Verlauf des menschlichen Lebens als eingebunden in eine Generationenkette
und letztlich, durch den Einbezug der Erdmutter Gaia, in ein stimmiges
Ganzes.

Elektra passt nicht in das rituelle Ambiente ihres Umfeldes. Sie ist nur
Schein-nymphe.” Die Beziehung zu ihrer Mutter, so zeigte sich bereits im
Vorfeld, ist gestort. Auch die Nachricht des ,Milchtrinkers” kann sie also
nicht tatsédchlich erreichen.

Der Verweis auf Hera hat jenseits seiner bislang angesprochenen religitsen
und sozialen Bedeutung noch eine dritte, politische: Elektra lebt aufserhalb
von Argos, der Stadt, die unter der besonderen Schutzherrschaft Heras steht.
Ihre Teilnahme am Fest wiirde ihr trotz der territorialen Randlage politi-
sche Integration in ihren Teil der Gesellschaft, dem dufleren Schein nach dem
der nymphai, sichern. Elektra jedoch verzichtet.®® In der parodos wird sie
somit als Figur charakterisiert, die sich ihrem Umfeld religios, sozial und
politisch verweigert. Es ist ein durch die Scheinehe herbeigefiihrter, aber hier
noch als verénderlich dargestellter Aufenseiterstatus, der sich am Ende des

61Siehe dazu e.g. Zeitlin, Argive festival, 651; Denniston, 70-72.

62Siehe dazu Dupont, 130.

63Siehe dazu Krause, 48.

64Siehe dazu auch Dupont, 130.

65Hartigan, 11, sieht in der Tendenz des Chores, eine Quelle fiir sein Wissen anzugeben,
eine im Kern skeptische Grundhaltung dieser Personengruppe. An der hiesigen Stelle ist
aber wohl die Nennung eines Gewdhrsmannes durch den Bedarf nach Ethopoiie zu er-
klaren. Die Figur des ,Milchtrinkers” wirft indirekt Licht auf die alltdgliche Lebenswelt
der Médchen.

66Siche Krause, 58.

6730 sieht das auch Dupont, 146.

68Siehe dazu auch Dupont, 131.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 113

Dramas durch die Tat des Muttermordes in ein unausloschliches innerliches
LTrauma’™® verwandelt.™ Elektras Verbitterung iiber die von der Mutter er-
fahrene Demiitigung ist der Grund. Sie ist auch der Motor, der samtliche
Handlungen in Elektras Umfeld auch in der Folge pervertiert:"! An die Stelle
des Stieropfers der Heraien treten unter Elektras Agide Menschenopfer, an
die der Reinigungsopfer anldsslich der Entbindung eines Sohnes tritt die
geistige Geburt eines die Mutter ermordenden Sohnes.” Wenn sich Elek-
tra in der amoibaischen parodos dagegen versperrt, die fiir sie als Adelige
vorgesehene Rolle der hagesichora zu iibernehmen und stattdessen den an
das partheneion eines Alkman erinnernden heiteren Grundton der parodos
durch rituelle Klage stort,” zeigt sich darin aufs Deutlichste ihr Grund-
charakteristikum: die Unfahigkeit, sich in ihr Umfeld zu integrieren und sich
mit den Gegebenheiten ihres aktuellen Lebens abzufinden. ™ Die Chormiid-
chen hingegen erweisen sich an dieser Stelle als ihre philai, auch wenn Elektra
durch ihre Trauerhaltung Vereinzelung betont.”™

Das erste stasimon

Das erste stasimon des Stiickes (V. 432-486) zerteilt den ersten Teil des
Dramas so, dass eine Zasur entsteht zwischen dem allgemeinen Einfiihrungs-
teil und der anagnorisis im engeren Sinne, zu der als zusdtzlicher Charakter
der Alte die Biihne betritt. Es wurde in der Forschung in die Reihe der
sog. “escape-odes™® gestellt, da es im Gegensatz zur dramatischen Gegenwart

%9Der anachronistische, psychologisierende Begriff sei in diesem Kontext ausnahmsweise
gestattet. Siehe dazu auch die Uberlegungen unter Punkt III, 10.2.

"0Siche dazu unten die Ausfiihrungen in: III, 10.

"1Siehe dazu auch Zeitlin, Argive festival, 651.

"2Siehe dazu Weiteres unter: IIL, 9.

"3Siehe dazu Halporn, 105. Dabei lehnt sich Elektra zwar noch in ihrer teils poetischen
Ausdrucksweise an die Erfordernisse der Gattung an, doch der Inhalt steht in schroffem
Gegensatz zur Form, z. B. wenn Elektras

Buuov Exmendtopon

(V. 176f) nicht in Verbindung mit Liebe, sondern vielmehr im Konext der Trauer auftritt.

"Formal besteht hier eine Parallele zum Ablauf eines Tieropfers. Dabei geht eine
Jungfrau als kanephoros voran. Auch Elektra trégt, wie in der Eingangs-Monodie thema-
tisiert, ein Wassergefis auf dem Haupt und kommt vom Fluss. Das fiir ein Opfer konstitu-
tives Element des Wassers ist also ebenfalls vertreten. Siehe dazu oben. Siehe dazu auch:
Burkert, Griechische Religion, 11.

"Dies gibt Elektra gegeniiber dem als zenos auftretenden Orest dann auch direkt zu:
V. 272-273. Siehe zur grundsitzlichen Spaltung der Wahrnehmung von der Wirklichkeit in
Euripides’ Elektra, va: Arnott, Double the Vision; Gellie, Furipides; Hartigan, Kap. VI:
Apollo’s Command I: ‘Electra’; Harder, 18.

"6Zu dem Begriff dufiert sich R. Lattimore, The Poetry of Greek Tragedy, Oxford 1958,
119 mit Morwood, 362 Anm. 2: "We escape from Electra to a vision of dolphins in the



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 114

zeitlich in die mythologische Vorzeit zuriickweicht.”” Zuniichst geht es um den
trojanischen Krieg und seinen ersten Kadmpfer auf griechischer Seite, Achill.
Es wird ein heroisches Szenario evoziert.™

Achills Figur tritt zunéchst in den Brennpunkt des Interesses: Narrativ
bewegt sich der Chor Aspekt fiir Aspekt weiter zuriick in die Vergangenheit
des Helden. Er singt davon, wie Achill unter Begleitung der Neriden an den
Kampfplatz gelangt (V. 438-441). Achills Weg nach Troja fiihrt iiber das
Meer. Sein Ubergang vom weichlichen Jiinglingsleben zum Heldendasein™
erscheint zwar als einerseits gefahrlich, zugleich jedoch bieten Schutzgotthei-
ten Achill zugleich Sicherheit.

Nichstes Thema ist die Ubergabe der Riistung, also der #uferen Attribute
des Heldendaseins, an Achill.®’ Diese wird angefertigt durch Hephaistos,
transportiert durch die Neriden (V. 442-448a). Sodann geht es um Achills
Aufzucht durch Cheiron (V. 448b-451).

Insgesamt beschreibt die ode also in der strophe in chronologisch umgehrter
Reihenfolge Achills Heranwachsen bis zum Erwachsenenleben als Held vor
Troja. Welche Erziehung genofs er? Wie iiberwand er seinen Jiinglingssta-
tus? Wie erfolgreich bewédhrte er sich der Erwachsene als Kémpfer?

Schon durch das Thema ,,Jugend eines groffen Helden der Vorzeit” ist der
idyllische Tonfall der Erzihlung im ersten Teil der ode nahegelegt.®! Doch

spray at the ship’s prow and the water run of Nereids.” Siehe dazu auch Walsh, 277.

""Zu der allgemeinen Zweiteilung des Stiickes in lyrische Passagen, die den traditionellen
Mythos aufgreifen und dem restlichen Drama, das in einer einfachen Alltagswelt spielt.
Siehe dazu Gellie, Euripides, 9.

"87u einfach ist allerdings die Deutung, wie sie beispielsweise Vellacott, Ironic drama,
145, vornimmt: “The chorus sing a lovely decorated aeolic song about Achilles going to
Troy and the arms which the Nereids brought him; the lord of such a man was slain by
Clytemnestra, and she shall die for it. The world of epic glory stands in contrast to the
reality in which Agamemmnon’s children live.” In diesem Sinne beurteilt die Stelle auch
Michelini, 198. Differenzierter und passender ist hier das Urteil Kings und Morwoods.
Siehe Weiteres dazu unten.

™Nach Van Gennep handelt es sich um «rites de passages; Zum Ubergang ins Erwach-
senenleben siehe van Gennep, Kap. 6, Initiationsriten, 70-113.

80Zur Bedeutung der Riistung als das bezeichnende Attribut fiir den Homerischen
Kampfer denke man nur an das Homerische Wort exenarizein. Das Wort, das in iiber-
tragenem Sinne ,tdten” bedeutet, veranschaulicht den Vorgang, wie ein Kdmpfer seinem
getoteten Gegner die Riistung wegnimmt und ihn damit seiner K&mpferidentitét beraubt.

Zeitlin, Argive festival, 659, verweist im Zusammenhang mit der Riistung auf einen
sich ergebenen Querverweis zum in der parodos thematisierten Hera-Fest: Im Rahmen der
dabei zelebrierten Prozessionen gab es einen speziellen Schildwettstreit fiir Manner: den

Ay&v yahxeloc.

81Dazu auch King, 197. Die Achill-Figur erscheint hier als stahlender Heroe, ganz an-
ders als in den Euripideischen Dramen Hec. und Iph. A, wo Achill als Dramenfigur mit



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 115

bereits hier sorgt der Name Agamemnon (V. 440) fiir einen bedrohlichen Un-
terton. Die Figur des Agamemnon als ermordeten Gatten der Klytaimnes-
tra bildet bereits eine erste Briicke in die dramatische Gegenwart, die, jen-
seits der Harmonie des Landlebens wie sie die Choreutinnen kennen,®? fiir
die Hauptfigur Elektra von Problemen geprigt ist.®> Wenn Agamemnon in
seiner Funktion als Feldherr der Griechen vor Troja genannt wird, so wird
dadurch implizit betont, welch schweres Verbrechen der Gattenmord durch
Klytaimnestra darstellt. Es wird thematisch ein Band zum Ende des Liedes
gekniipft (V. 479-486). Klytaimnestra totete in Agamemnon nicht nur ihren
Ehemann, sondern zugleich den heldenhaften Fiihrer der Griechen im tro-
janischen Krieg. Thre Tat erhdlt durch den ersten Teil des stasimon und
durch den Abschlussgedanken der epode eine politische Dimension, auf die
in den Anfangsworten des auturgos bereits angespielt wurde (V. 4-7). Die
zentrale Zuspitzung des dramatischen Geschehens im Folgenden, der Mut-
termord, wird an dieser Stelle im Sinne der literarischen Tradition als im
Dienste der Dike stehende Tat impliziert und vorweggenommen.?! Allerdings
sieht man bei einer solchen verflachenden Deutung des Chorliedes iiber den
dazwischengeschobenen Teil hinweg:

Die antistophe (V. 442-475) und der Beginn der epode (V. 476-477) liefern
in der ekphrasis der Riistung Achills ein dem heiteren Szenario der strophe
entgegengerichtetes, verdiisterndes Gegenbild.®® Eine Vielzahl von Ungeheuern

“monstrous egoism and petty vanity” (King, 195) ausgezeichnet ist. Hier in der von epi-
schen Obertonen iiberhohten Darstellung des Liedbeginns ist nichts von einem solchen
kritischen Achill-Bild zu bemerken.

82Giehe dazu oben die Darstellungen zur parodos.

83Zur kontrastierenden Wirkung dufiert sich auch: Michelini, 198.

84Giehe dazu King, 196 und Hose, Studien zum Chor 2, 196-197: Das Lied bereite wie
das erste stasimon der Andromache den zentralen Punkt der Handlung vor, wenn sich der
Chor die Bestrafung Klytaimnestras mit drastischen Details ausmale und so den schreck-
lichen Muttermord vorwegnehme, auch wenn die Konsequenzen noch nicht expliziert wiir-
den. Die Funktion hier sei: Es werde nicht die unmittelbare Verbindung zur Handlung
gesucht, sondern stattdessen werde in die Vorgeschichte ausgewichen. Dadurch aber werde
in bestimmten Elementen die Exposition verstirkt. Das Lied weise auf bestimmte Prob-
lemstellungen der weiteren Handlung voraus. Als zentrale Problemstellung ist nach der hier
vorgenommenen Analyse zu benennen die Ambivalenz von Attributierungen wie ,,gut” und
,bose”. Die alte ,,physis- Anthropologie” greift nicht mehr, an ihre Stelle tritt ein wesentlich
komplexeres Bild vom menschlichen Inneren als verdnderliche Grofe.

85Giehe dazu King, 197; O’Brian, 22-24; Morwood, 362. Uber Goldhills Aussage, Tragedy,
164, ist noch hinauszugehen: “The choral ode which follows Orest’ acceptance of the humble
hospitality develops this sense of a tradition and Euripides’ modernity through a pointed
juztaposition.” Tatséchlich geht es nicht nur um Nebeneinandersellung von Tradition des
Mythos und Realitit des Dramas, sondern der traditionelle Blick auf die Vergangenheit
wird durch das Euripideische Stiick berichtigt. Siehe dazu auch unten die Ausfithrungen
zum zweiten stasimon unter: III, 9.1.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 116

aus der Mythologie fiillen das Rund des Schildes, den Helm und den Speer.
Der Chor néhert sich den Monstren zunéchst als dsthetisierten Darstellungs-
gegenstinden, insofern trotz der naturalistischen Details als Emblemen eines
schonen Schreckens”.® ITm Verlauf der Schilderung aber erwachen diese zum
Leben und lésen sich aus ihrer zweidimensionalen Fassung.®” Zentrale Stel-
lung hat in der Schilderung das Bild vom Gorgo-Téter Perseus (V. 458-463).%8
Wenn Perseus nach der mythischen Tradition eine Figur ist, die unmittelbar
mit der ménnlichen Adoleszenz und den Gefahren verbunden ist, die auf dem
Weg zum Mannwerden {iberwunden werden miissen, so ist Gorgo nach der
Bildsprache des Mythos das dem heranwachsenden Mann gefahrliche Wesen
par excellence: Eine &ltere Frauenfigur, eine potentielle Mutterfigur, die sich
dem Erwachsenendasein des Perseus in den Weg stellt.®® Erfolgreich iiber-
windet Perseus die Gefahr.

Es stellt sich die Frage nach dem Verhaltnis dieser Passage zum Rest des
Liedes: Wie wirken in der Gesamtschau Asthetik und Schrecken zusammen?
Vor dem thematischen Hintergrund des “coming of age” des Achill erinnert
man sich an den Erziehungsleitspruch des Cheiron der Ilias:*°

eV aploTeVEY xol Utelpoyov Eupeval GAAGY.

Letztlich erscheint das kalokagathia-Ideal in dem Lied als gebrochen: Die
Frage nach dem sittlich angemesssenen Verhalten in der polis-Kultur des
fiinften Jahrhunderts hat nichts zu tun mit den Werten der Homerischen
Adelswelt. Ubertragen auf den Inhalt des Liedes: Die diisteren Bilder auf der
Riistung des Achill legen ihren Schatten iiber den Riistungstriger.®! Achill,
so stellt King treffend in ihrer Analyse des ersten stasimon fest, wird durch
die ihm beigegebenen kimpferischen Attribute nicht zu einem idealisierten
heroischen Kdmpfer, sondern zu einer destruktiven Kampfmaschine.”? In der
Retrospektive verdiistert sich also das zu Beginn gezeichnete heroische Bild
der Figur.”

86GSiehe dazu begrifflich Bohrer (69-117: Die Erscheinung des Furchtbar-Schénen). Zur
Stimmung in diesem Teil der ode siehe Halporn, 110.

87Siehe O’Brian, 18; King, 207.

88Siche zu diesem Gedanken besonders O’Brian, 17-24.

89Giehe Burkert, Greek Tragedy and sacrificial ritual, 34.

% Hom. II. Buch 6, V. 208.

91Romilly nennt den Schild deshalb passenderweise «un bouclier tragique» im gleich-
namigen Aufsatz.

92Siehe dazu King, 210.

93 Implizit verdunkelt sich dadurch auch der Blick auf den trojanischen Krieg. Siehe dazu
die sog. ,,Anti-Kriegs-Stiicke” des Euripides (Hose, FEuripides: Dichter der Leidenschaften:
71-90). Insbesonders bemerkenswert ist folgende Stelle: Eur. Andr. V. 376ff: Drastisch wird
hier das Los von Kriegsgefangenen dargestellt. Siehe dazu u. a. King, 212.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 117

Zusammengefasst konfrontiert das erste stasimon das heroische Konzept
der ,,physis- Anthropologie” mit einer ,realistischen™* Aufassung vom Men-
schen, wie sie fiir die dramatis personae des Stiickes bezeichnend ist. Das
Euripideische Stiick entkleidet so den strahlenden Achill des Liedes seines
Glanzes, indem es indirekt in den diisteren Bildern, in denen die Riistung
beschrieben wird, auf die der Figur eignende Grausamkeit aufmerksam macht.

Uber den unmittelbaren Inhalt des Liedes hinaus werden mehrfach Brii-
cken zur Darstellung der Dramenfiguren aufgebaut.®® Von hervorragender
Wichtigkeit ist die Parallelisierung des Orest mit den mannlichen Kémpferfigu-
ren des Liedes, zunichst, wie bereits erwithnt, zu Achill.?® Durch die Konzen-
tration auf die Phase der Mannwerdung, die daran ansetzende Bewdhrungs-
probe als Krieger, die sich in der kimpferischen Teilnahme am trojanischen
Krieg ausdriickt, wird implizit ein Vergleich zum Schicksal des Orest heraus-
gefordert.”” Ein solcher ist besonders auch im Bild des Gorgo-Téters Perseus,
dem klassischen Bild fiir den die Grenze der Mannwerdung iiberschreiten-
den Jiingling, angelegt. Perseus’ Priifung hat dabei zwei Seiten. Es zeigt den
Zielpunkt, das Monstrum Gorgo, als gefihrliche Gegnerin einerseits, als Opfer
andererseits: Im Hintergrund steht die Geschichte vom Spiegel als Hilfsmittel,
der Gorgo beim eigenen Anblick erstarren liasst. Das Haupt der Gorgo wird
damit ein Symbol ambivalenten Charakters: Einseits Opfer, ist es anderer-
seits zugleich Téter. Bildlich steht der laimotomas Perseus (V. 459) mit dem
den Mutterhals mit Blut besudelnden Orest in Verbindung.”® Direkt weist
das Gorgo-Bild auf die Tétung des Aigisth durch Orest voraus:*? Elektra wird
im Anschluss daran nicht das Haupt der Gorgo, sondern der Leichnam des
ihr verhassten Aigisth iibergeben.!?® Betrachtet man das Drama als Ganzes,
so lasst sich fiir alle vier Hauptfiguren feststellen, dass sie Opfer und Téter
gleichermafen sind.!®! Neben Orest gilt das so besonders fiir Elektra, die zu-

94Gemeint ist mit dem Begriff des ,Realismus” hier, dass der Bezug zur menschlichen
Realitét im Athen des 5. Jh. v. Chr. gesucht wird.

95Siehe dazu u. a. Walsh, 288-289.

96 Achill heift in dem Lied

"B gésc

(V. 449); siehe dazu Denniston, 105. Gerade die Lichtgestalt Achill steht in Parallele zu
Elektras idealisiertem Bild von ihrem Bruder.

97Siehe dazu v. a. King, 210.

98Giehe dazu die Ausfiithrungen unter: I11, 9.3.2 und III, 10.1. In der Wissenschaft siche:
O’Brian, 17.

99Giehe iiber V. 856 die Betrachtungen in: III, 9.2. In der Forschung dufiert sich dazu
O’Brian, 17.

100Gjehe dazu auch unten unter: III, 9.2.4.

101Dazu O’Brian, 24 und 38f: "The pervasive theme of canons of judgement makes it
clear that there is no sure standard which seperates oppressor from oppressed. Analogies



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 118

dem durch das von ihr vertretene méinnliche Rollenbild mit den Helden des
Liedes in Beziehung gesetzt werden kann.'%? Dass Klytaimnestra zwei Seiten
hat, zeigte bereits die abweichende Darstellung der Figur durch Elektra ei-
nerseits, den Bauern andererseits.!%® Auch fiir Aigisth gilt dies, wie sich vor
allem im Botenbericht von seiner Ermordung zeigen wird.!%

7.3 Die scheiternde anagnorisis

7.3.1 Elektra und Orest als einander Entfremdete

Der erste Teil der Begegnung (V. 1-366)

Elektra und Orest, die beiden iiberlebenden Atriden, stehen als Vollfiihrer
der Rachehandlung im Mittelpunkt des Stiickes.!% Der erste Teil des Dramas
ist darauf ausgerichtet, die beiden zwischenzeitlich getrennten Geschwister
wieder zusammentreffen zu lassen, nachdem ihre urspriingliche Schicksals-
gemeinschaft als Geschwister einst durch den Ehebruch der Mutter durch-
brochen wurde. Dieses Ereignis markiert bereits nach den Worten des auturgos
im Prolog den Beginn eines Schattendaseins fiir beide Geschwister (V. 14-36).
Getrennt voneinander teilen sie miteinander doch das Los ihrer Entwurzelung
aus dem Atridenpalast und, damit verbunden, ein neues Leben in Armut und
mit einer neuen Identitéit: Elektra ist Schein-Ehefrau des auturgos. Orests
zwischenzeitliches Los zeichnet sich in der Darstellung des prologizon nur
schemenhaft ab. Man erfahrt, dass Orest seit dem Tag der Verbannung auf
der stindigen Flucht vor Aigisth ist. Dieser hat ein Kopfgeld auf Orest ausge-
setzt (V. 32-33). Orest ist auch nach Elektras Vorstellung in ihrer Eingangs-
Monodie ein alates (V. 131,'°¢ 139).

in action, language, and situation suggest the same conclusion. supporting all these on the
immaginative level is the Gorgon, the figure which represents at once the victims and the
killer, as well as the fear which makes them alike.”

102Gjehe in diesem Kontext auch Halporns Ausfiihrungen, 103.

103G 0. Wichtig ist dabei mit Sheppard, Euripides, 140, das Bild von der feuerschnauben-
den Lowin. Sheppard, Furipides, verweist hier auf V. 1162-4 und dann V. 1183: Jetzt ist
Elektra die Lowin, dadurch, dass sie Klytaimnestras Kind ist.

104Gjehe dazu unten bei Betrachtung von III, 9. Hier ebenfalls bemerkenswert ist, wie im
Lied erst der Held Achill mit den Nymphen verbunden wird, spéter der nach traditioneller
Auffassung als Scheusal gesehene Aigisth. Siehe dazu Sheppard, Furipides, 140.

105Giehe dazu: III, 8 bis 10.

106Hier wird, entgegen der sonstigen Texttreue zu Basta Donzelli (latreueis), Diggles
Version (alateueis) zugrundegelegt. Basta Donzellis Version hat den Vorteil, dass sie eine
Parallele zu Elektras Dienerschaft herstellt, was angesichts der durchgehenden bewussten
Parallelisierung der Schicksale der zwei Geschwister (s.u.) plausibel erscheint. Diggles Ver-
sion hat demgegeniiber aber hier den Vorzug, dass sie durch die Wiederholung des Bezugs



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 119

Orest beginnt seinen Aufenthalt mit einem Opfer am Grab des verstorbe-
nen Vaters. Er kommt vom delphischen Orakel mit dem Auftrag, den Tod des
verstorbenen Agamemnon zu richen (V. 83-101). Das ist die dufere Rolle, in
der er zu Beginn auftritt. Die eigentlich hier zu stellende Frage lautet jedoch:
Was hat die Rolle mit der Figur, wie sie im ersten Teil erscheint, wirklich zu
tun?

Gerade vor der Folie des Aischyleischen Orest, vor die die Figur schon
allein durch die Szene der scheiternden anagnorisis nach Aischyleischem
Muster und durch den Auftritt am viterlichen Grab''” gestellt ist, erscheint
Orests Récherrolle hier als blofse Farge. Die beiden Geschwister bendtigen
ab dem Biihnenauftritt des Orest (V. 82) etwa 500 Verse, bis sie, vermittelt
durch die Figur des alten Erziehers des Agamemnon, einander vorstellig wer-
den.®® Die Ursache der Verzogerung ist letztlich, dass sich in das traditionelle
Muster des Beginns einer «vendetta» in Apollinischem Auftrag (V. 90-93),
wie es geradlinig im Aischyleischen Pendant zugrundeliegt, andere Themen
eingeschoben haben. Diese wirken retardierend. Nichtsdestotrotz: Insofern
der erste Teil des Dramas mit der Umarmung der beiden Geschwister endet
(V. 596-597), bildet die Handlung des ersten Teils im Kern die schliefliche
Aufnahme des méannlichen Vollstreckers einer gottlich befohlenen Blutrache
durch seine Schwester, allerdings nicht vor der argivischen Tyrannenfestung.
Die Geschwister sind zwei Verbannte und treffen nicht am Ort der Rache oder
am Grab des zu richenden Vaters aufeinander, sondern in der eschateia.'"

In der Forschung wurde viel iiber den Verlauf der ersten Konaktaufnahme
zwischen den Geschwistern diskutiert:!'® Welchen Grund hat das stark aus-
gepriagte retardierende Moment? Geht es dabei in erster Linie um Span-
nungsaufbau und nicht um Personencharakterisierung?!! In nuce ist in der

auf das ziellose Umherziehen des Orest darauf betont Aufmerksamkeit lenkt. Genau dieses
Anliegen aber scheint das Euripideische Stiick zu verfolgen. Siehe dazu auch Denniston, 73.
Spéter vergleicht er die Figur explizit mit dem ruhelosen Wanderer Odysseus. Die kérper-
liche Ruhelosigkeit findet schliefilich auch eine geistiges Pendant in der Charakterisierung
des Orest als unentschlossener Jiingling.

107G 6. zum Auftritt am Grab, der freilich im klaren Kontrast zum Euripideischen Stiick,
wo an dieser Stelle das Zogern des Orest beginnt, bei Aischylos den Beginn der unter der
Fithrung des Rachedaimons Agamemnon stehenden Racheaktion markiert. S. u. Weiteres
zur Wiederaufnahme der Aischyleischen anagnorisis durch das Euripideische Stiick.

198Damit bietet die Begegnung der Geschwister bis zur ,Wiedererkennung® ein Mus-
terbeispiel fiir den Einsatz des Stilmittels der tragischen Ironie.

109Gjehe dazu mehr im Folgenden.

10Gegzielt zum Thema Aufern sich u. a.: Bond; Basta Donzelli, Euripide; Goff, Scars; Hal-
porn; Jouanna; Kucharski; Mezzadri; C. Miiller; Paduano; Solmsen, Recognitions; Tarkow,
The Scar of Orestes.

1174 diesem Ergebnis kommt beispielsweise Lloyd, 4-10. Bei Hartigan, 115, e.g. wird die
gesamte Szene hingegen, wie auch hier, unter das Hauptanliegen einer Personencharakter-



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 120

Charakterisierung der Geschwister im ersten Teil der letztlich katastrophale
Verlauf der Rachehandlung vorweggenommen.

Die erste Begegnung der zwei Geschwister gliedert sich in zwei Teile,
getrennt durch das Interludium mit dem auturgos (V. 367-486). Dieses Zwi-
schenspiel, in dem der Bauer Orest die Gastfreundschaft anbietet und in dem
zudem Orest seine Rede ,, Uber den wahren Wert eines Mannes” hilt, dient
auch dem Zweck, den Alten als die ,,Wiederkennung® vermittelnde Figur ins
Drama einzufiihren.

Wenn die Begegnung von diesem Punkt an, der Retardation durch die
Anspielung auf die Choephoren zum Trotz, klar auf das Endziel der ,,Wieder-
erkennung® hinauslauft, so manandriert das Gesprach zwischen Elektra und
Orest bis dorthin (V. 1-366). Das liegt am widerspruchsreichen Zusammen-
spiel zwischen der durch den Plot geforderten traditionellen Rolle der Geschwis-
ter einerseits, und den neuen anthropologischen Konzepten bei Euripides an-
dererseits. Der Plot verlangt, dass die Geschwister sich erkennen, damit sich
im Folgenden Orests Rache fiir den toten Vater vollziehen kann. Doch das
Euripideische Stiick verzichtet auf die bei Aischylos als diese Rollen stiitzend
zugrundegelegten anthropologischen und religiésen Ideen.''? Die Euripide-
ischen Figuren agieren ausschlieflich von innen heraus und sind nicht in
eine durch Gotter gelenkte Weltordnung eingebunden.!'® Die Retardation
der ,Wiedererkennung” entsteht nun dadurch, dass die innovative charak-
terliche Gestaltung der beiden Figuren in Kontrast zu ihren traditionellen
Rollen gestellt wird.

Von grundlegender Bedeutung fiir die Charakterisierung der zwei Geschwis-
ter bei Euripides ist zunéchst der Schauplatz ihres Zusammentreffens:

olpelac av’ Eplmvag

(V. 210). Man befindet sich im Grenzland von Argos.!** Elektra und Orest
begegnen sich als ,,Randfiguren”.''> Das gilt zunéichst im konkreten, territo-
rialen Sinn, dariiber hinaus aber auch iibertragen. Elektra ist nicht, wie rein
aufserlich anzunehmen, Ehefrau, sondern sie ist gealterte Jungfrau. Auch fiir
Orest umschreibt der Schauplatz in mehrfacher Hinsicht eine Diskrepanz zwi-
schen Wahrheit und Schein: Orest ist hier ein unsicherer Jiingling, der von

isierung gestellt.

H12Giehe dazu oben: II.

H3Gjehe dazu bereits die Préliminaria zum Euripideischen Stiick: III, 7.1.

114Giehe dazu besonders Dupont, die die gesamte Deutung des Dramas entsprechend
dem Grenzstatus seiner beiden Hauptfiguren unter das Schlagwort «Tragédie des confins»
stellt, ebd. 129-174.

115Giehe dazu auch Luschnigs Hauptthese, passim: Der Schauplatz des Stiickes charak-
terisiere Elektra und Orest als Figuren, die einander und ihrem Tun entfremdet seien.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 121

sich aus kein festes Handlungsziel zu verfolgen imstande ist. Er ist nicht der
Bote des Orest, als der er sich ausgibt (V. 228). Er ist auch nicht, wie seine
Auftritts-rhesis auf den ersten Blick vermuten lassen konnte, mit dem festen
Vorhaben angekommen, in gottlicher Weisung Aigisth und dessen Gemahlin
zu toten (V. 84-89). Stattdessen ist er auf der Suche nach seiner Schwester
als

(POVOU GUVERYATIC

(V. 100). Wenn man eine Reihe von Schlagwortern aus der konkreten drama-
tischen Situation isoliert und zusammenbringt, ergibt sich der Eindruck von
einem soeben Erwachsengewordenen: ein Jiingling, der bereits das kureion
dargebracht hat (V. 91) und das dazu traditionell anfallende Schaf geopfert
hat (V. 92).11% Orest vollzieht diese rituellen Handlungen am viterlichen
Grab (V. 90), fiir ihn ein héchstem Make symbolisch aufgeladener Ort, jen-
er Ort, an dem sein viterliches Vorbild, ein Held, bestattet liegt.!'” Das
traditionelle Lockenopfer anlésslich der Adoleszenz vermischt sich mit der
konkret durch den Kontext beigegebenen Bedeutung eines Totenopfers an-
ldsslich einer bevorstehenden Blutrache: Es changiert in seiner Bedeutung
zwischen threpterion und pentheterion.''® Bereits der Achill in der Ilias bringt
seinem toten Freund Patroklos eine Haarlocke dar und schwort ihm feierlich
Vergeltung fiir den friihzeitigen Tod durch Hektor.'!® Die Entsprechung im
vorliegenden Text ist bezeichnend fiir Orests Charakter: Er ist nicht direkt
auf das Ziel ausgerichtet, Rache zu iiben, sondern stattdessen sucht er, wie
bereits oben erwahnt, nach seiner synergatis fiir die bevorstehende Aufgabe.
Orest erscheint als zu jung fiir die Aufgabe der Récherrolle. Auch der Begriff
des ichnos (V. 103), der in den Kontext des Pfadfinderwesens und der Jagd
gehort, verweist auf Orests Position an der Grenze zwischen Kindheit und
Erwachsenenleben. Selbiges gilt fiir den Ort der Begegnung, die eschatia.!*
Dass Orest nach einer Verbiindeten sucht (V. 100),'?! passt ebenfalls in das

H16Giehe dazu Vidal-Naquet, 103.

7Das Haaropfer anlésslich der Adoleszenz wird nach Kucharski, 24, an unterschiedlichen
Orten dargebracht. Oft richtet es sich an Flussgotter, bisweilen aber auch an kleinere
Lokalgottheiten oder Heroen. Siehe dazu mit Kucharski ad. loc. Eur. Hipp. Letztere Situ-
ation liegt auch vor, wenn Orest die Locke hier seinem Vater weiht, der als Vertreter aus
einer heroischen Welt erscheint.

18Giehe dazu auch Kucharski, 24. Siehe zu den Begriffen die entsprechende Stelle in
Aischylos’ Choephoren: Aisch. Cho. V. 6 und V. 7.

119Gijehe dazu Hom. II, 23. Buch, V. 72-153. Siehe dazu auch Kucharski, 20-23. Zur
Verbindung mit den «rites de passage» anlésslich des “coming of age” siehe ebd. 25.

120Giehe Vidal-Naquet, 120-121.

121Das Motiv der Suche nach Verbiindeten wird erneut aufgegriffen in der Planungsphase
(Siehe dazu: III, 6): Zunichst in Orests Frage an den Alten, V. 601, spéter erneut im



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 122

Bild: Jagd ist eine typischerweise von Mannern ab der Adoleszenz vollfithrte
Gruppentitigkeit. Hier steht dann allerdings das weibliche Geschlecht Elek-
tras im Wege. Die assoziative Beziehung der Szenerie zur Jagd wird so gestort.
Eine Perversion liegt vor im Bezug auf die bevorstehende Aufgabe des Men-
schenmordes anstelle der Jagd auf Kleintier. Orest, der Jiingling mit der ihm
unangemessenen Aufgabe des Mords am Tyrannenpaar, trifft auf Elektra, die
scheinbare Ehefrau, die sich von den Festlichkeiten der Ehegtttin Hera selbst
ausschlieftt. Orest steht vor ihr als ihr eigentlicher kyrios. Er kennt Elektras
wahre Identitét seit er ihrer Eingangs-Monodie (V. 115-119) gelauscht hat,
bot diese doch zugleich eine Art erste personliche Lebensbeschreibung der
Figur en miniature. Dennoch gibt sich Orest Elektra nicht zu erkennen. Die
«rites de passagey-Thematik in pervertierter Form bildet den Rahmen der
Begegnung der adeligen Geschwister im argivischen Bergland.

Inhaltlich steht fiir die Begegnung im Zentrum die Frage, weshalb sich
Orest seiner Schwester, trotz zahlreicher Méglichkeiten,'?? nicht zu erkennen
gibt und weshalb Elektra, obwohl ihre Gedanken immer wieder zur Hoffnung
auf eine Riickkehr des Bruders zuriickkehren, in dem méannlichen Gegeniiber
aus der Fremde nicht ihren Bruder Orest sehen?

Orest gibt sich Elektra nicht zu erkennen, weil er seine Schwester als
vornehme Adelige nicht mit einer einfachen Bauersfrau zu assoziieren gewillt
ist und es ihm Angst bereitet, den wahren Begebenheiten ins Auge zu blicken.
Elektra gibt sich Orest nicht offen zu erkennen, weil sie den jungen Adeligen,
der ihr so vorsichtig begegnet, nicht als ihren Bruder sehen kann.!'?* Diesen
hat sie sich als starken Récher und Helfer in der Not erwiinscht: Als Mann
der Tat, der ihr offen entgegentritt und seine Récherrolle ohne Zaudern und
Verstellungen ausfithrt.!?* An zwei Textstellen soll das Grundproblem der
scheiternden Kommunikation der beiden Geschwister gezeigt sein (V. 239-
245):

Hhéxtpar oUxoby opdic You mpdstov ¢ ENpov déuac.
‘Opéotne MOmaig YE GUVTETNXOC, (OOTE UE GTEVELY.
Hhéxtpar xol xpditar TAOXoUOY T Eoxudiouévoy Eupd.
‘Opéotne ddmvel 67 adeh@og 6 te Yavory lowe Tatrp.

~_ 7

> 7 o ’ ’ ) 2. \ ’
HAextpor ofuor, Tl ydp pot Tavoe Y’ €Tl @ihtepoy;

Gebet, als Orest den toten Vater nebst allen Verstorbenen als Mitstreiter heraufbeschworen
mochte, V. 680.

122 Als besonders giinstige Gelegenheit ist so V. 272 zu werten. Siehe dazu auch Bond, 5.

123Diese Sicht auf die Geschwister kann psychologisierend aus den im Folgenden ange-
fiihrten Textstellen abgeleitet werden.

124Gjehe dazu u. a. Michelini, 195-199; Hartigan, 115.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 123

‘Opcotne @eb gel 1l dal ol o3 xaoryvATw, doxXElS;
Hiextpor anwv excivog, ou tapmy MUtV pilog.

Die Stelle gibt eines der vielen Beispiele innerhalb des ersten Teils des Dra-
mas'?® dafiir, wie Elektra unter dem Deckmantel der Trauer um den Vater
ihre soziale Herabsetzung beklagt.!?® Orests Ankunft als Récher erscheint ihr
als einzige Hoffnung auf Verbesserung. Sie bezeichnet ihn daher, abgesehen
vom verstorbenen Vater, als ihren einzigen philos. Sie ist {iberzeugt, dass er
im Augenblick des Gesprachs abwesend ist, denn, wére er priasent, wiirde er
nach ihrer Vorstellung sogleich handeln.*?” Orest hingegen offenbart einerseits
Mitleid mit Elektras Lage, andererseits will er sich jedoch nicht zu erkennen
geben. Er kann die ihm wie eine Sklavin gegeniiberstehende Frau nicht als
seine Schwester akzeptieren,'?® zudem weif er, dass er Elektras iibersteigerter
Erwartungshaltung an ihn nicht gerecht werden kann.

Dass Orest der ihm durch die literarische Tradition aufgepragten Rolle
nicht gewachsen ist, zeigt sich erneut darin, dass es nicht er ist, der Elektra
gegen Ende des ersten Teils der Unterredung um eine detailiertere Schilde-
rung der Lage bittet, sondern der Chor (V. 297-299).12° Gegeniiber dem
literarischen Subtext der Szene, der Begegnung zwischen Odysseus und Laertes
im 24. Gesang des epos,'*® verdndert sich die Haltung der trauernden Fi-
gur entscheidend. Laertes und Elektra &hneln sich zwar, insofern sie beide
aukerlich als Trauernde erscheinen und auf einen Riickkehrer, Orest oder
Odysseus, warten. Doch: Wo einerseits die Trauer Deckmantel fiir die egois-
tischen Gefiihle der jungen Frau ist, ist andererseits die Trauer um Odysseus
vor der ,Wiedererkennung® die einzige entscheidende Lebensaufterung des al-
ten Laertes, nachdem der Sohn seit langem verschollen und die Gattin ver-
storben ist.!3! Bei Odysseus muss die fortwihrende Klage des Laertes sein
Herz erweichen. Bei Orest kann eben Elektras ritualisierte, ad extensum zele-
brierte Klage nur noch mehr die eigene Verweigerungshaltung bestarken.
Orest wei ldngst, dass Elektra vor ihm steht — und doch schweigt er.!3?

125Der erste Teil des Dramas entspricht nach der zugrundegelegten Nummerierung: III,
7.

12674 diesem Motiv schreibt auch Lloyd, 4-8, der es aber falsch deutet.

127Michelini, verweist fiir Vers 245 auf eine verborgene Kritik an Orest.

128Fiir Orests qua Herkunft gehobene Status-Anspriiche spricht auch z. B. das sich in
V. 397-398 spiegelnde Wunschdenken: Orest wire gerne zu einem wohlhabenderen Haus
gekommen. Tarkow, The Scar of Orestes, 149, sieht hinter dem zdgerlichen Verhalten des
Orest in der gesamten Szene “blatant snobbery”. Eminent werde Orests Arroganz besonders
in der spiteren Bezeichnung des Alten als leipsanon. Siehe dazu weiter unten in: 111, 7.3.1.

129Giehe z. B. Cropp, ad loc.

130Giehe dazu besonders Dingel, 105-110; Halporn, 107.

131Gjehe dazu Hom. Od. 24. Buch, V. 205-360.

132pgychologisierend lisst sich sein Verhalten als Unschliissigkeit deuten.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 124

Seine Schwester nutzt die Gelegenheit, entsprechend ihrem Wesen, dazu, aus-
fithrlich ihre personliche materielle Notlage zu beklagen (V. 304-313). Erneut
tarnt sie ihre Klage {iber die materiellen Beschneidungen ihrer Existenz mit
dem Vorwand der Trauer um ihren Vater (V. 300-304).'3 Invektivenhafte
Angriffe auf Aigisth und Klytaimnestra als Verantwortliche spiegeln Elek-
tras Hass (V. 314-331).'3 Elektra schliekt ihre Rede mit der Bitte an den
vermeintlichen Fremden ihr gegeniiber ab, er mége Orest holen. Wichtig ist
die Art, in der dies abschliefsend begriindet wird. Elektra verweist auf die
physis des Orest, seine Herkunft von Agamemnon (V. 336-338):

aloypov Ydp, el mathe uev €€eiev Ppiyac,
0 8" Gvdp’ v’ gic @V 0L BUVACETAUL XTAVELY,

VEOG TEQUXGLS XAE GUElvOVOS TTaTEOC.
Diese Vorstellung greift die Auszeichnung des Bruders als
AT TOVLY

(V. 135-136) auf. Diese steht auch im Hintergrund, wenn Elektra sich in
der folgenden scheiternden anagnorisis und der daran anschliefsenden echten
anagnorisis so lange es nur moglich ist, weigert, in dem Fremden ihren Bruder
zu sehen.!® Orest selbst hingegen hat uniiberwindbare Probleme, sich mit
der Richerrolle zu identifizieren.'*® Der Rahmen stimmt: Apolls Befehl wird
genannt und es klingt der Gedanke von der Talion an (V. 276-277;137 278-
279), doch Orest bleibt zogerlich. Er weifs, dass er sich auch zur Bekleidung
der mit seinem Namen traditionell verbundenen Funktion verplichtet, wenn
er sich erst namentlich zu erkennen gegeben hat. Es zeugt von Ironie, dass

1337ur von Elektra betriebenen Parallelisierung der tychai ihres Vaters und ihrer eigenen
siche Basta Donzelli, Studio, 85-102. Basta Donzelli sieht in der Rede das Pendant zum
Aischyleischen kommos der Choephoren. Siehe dazu oben unter: II, 5.1. Als Hauptakzent
bei Euripides wird Elektras egozentrischer Wesenskern herausgestellt.

1347Zum auf Agamemnons Grab tanzenden Trunkenbold Aigisth siehe unten in: III, 9.2,
wo von Elektras Invektive gegen den Leichnam des Aigisth zu lesen ist.

135Gjehe u. a. Sheppard, Euripides, 138-139; Adams, 120.

13650 meint u. a. Denniston XXVII. Dass Zogerlichkeit zu den speziell Orest auszeich-
nenden Charaktereigenschaften gehore, meint auch Raeborn, 157. Raeborn sieht bereits
in dem Gepick, mit dem Orest ankommt, einen Vorverweis auf sein weiteres Verhalten.
Immerhin sei Orest dadurch, im iibertragenen Sinne, beladen mit der Aufgabe des Mutter-
mordes. Anders sieht die Deutung Lloyds aus, 13. Letzterem zufolge stehen dramaturgische
Interessen im Vordergrund, wenn Orest sich iiber lange Zeit hin verstellt. Anders dufsert
sich auch Steidle, 73, der Orest nach Aischyleischem Muster bis unmittelbar vor dem
Muttermord als nicht zogerliche Figur betrachtet.

137Das textkritische Problem der Stelle 16st man wohl am besten im Sinne der Textaus-
gaben Diggles und Basta Donzellis. Siehe dazu auch Slings, 141-143.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 125

er sich in seiner Rede ,Uber den wahren Wert eines Mannes” selbst in der
dritten Person mit dem patronymikon bezeichnet (V. 392), und darin seiner
zweimaligen Identifikation als

Ayapéuvovog Tolc

(V. 489 und 571) durch den Alten vorgreift.'?® Gerade Elektras dauernde
Klage und insbesondere ihre Bereitschaft, bei der Tat des Muttermordes
selbst das Leben zu lassen (V. 281),'% sorgt umgekehrt dafiir, dass der Zau-
derer sich noch linger hinter seiner schiitzenden Maske versteckt.'*?

Die verzidgerte anagnorisis (V. 487-584)

Moy yap avTol Tedg Tdgpov dpepy’ 600U,

so eroffnet der Alte seinen Bericht, der im Zentrum der scheiternden anag-
norisis nach Aischyleischem Vorbild steht (V. 508).!4! Er spricht in der
Szene, als befinde man sich am Grab des verstorbenen Vaters, wihrend man
in Wahrheit vor Elektras Hiitte steht.'*? Schon dadurch wird eine unter-
schiedliche Sichtweise auf die den Choephoren entliehene Passage seitens der
beiden Dialogpartner nahegelegt. Als Pddagoge des Agamemnon ist der Alte,
von Orest spiter herabsetzend!*? als

TohoLOV AvOEOC Aslharvov

138Giehe dazu auch Goldhill, Tragedy, 163.

139Giehe dazu auch Denniston, 129 und unten in III, 8 den Vermerk zu V. 647-663.

140G0lmsen, Recognitions, arbeitet heraus, wie hier aus der traditionellen Verstellung des
Orest gegeniiber den Mordern eine Verstellung gegeniiber der eigenen Schwester wird.

M1Tm Einklang mit dem Gros der modernen Forschung zur Stelle wird die Szene als
authentisch angesehen. Eine Atethese der Szene, wie sie erstmals A. Mau 1877 vorschligt,
wird abgelehnt in Ubereinstimmung mit u. a. Lloyd-Jones, Interpolations, 177-180; Vogler,
168 Anm. 108; Bond, 2. Wie bereits bei Friedrich, Furipides und Diphilos, 80-81 mit Bond,
13 Anm. 16, wird hier das Anliegen einer Charakterisierung Elektras als vordergriindiges
Interesse der Szene betrachtet.

142Der intertextuelle Bezug zu Aischylos wird gerade dadurch offenbar, dass der illusionis-
tische Charakter der Passage durch die nicht an die szenischen Verhéltnisse angepasste Ver-
haltensweise des Alten gestort ist. Nichtsdestotrotz sollte die Szene nicht im Hauptanliegen
als Aischylos-Parodie bezeichnet werden: Der Zweck einer weiteren Charakterisierung der
Elektra-Figur hat demgegeniiber, wie hier zu sehen, den Vorrang. Der Verweis auf den
alteren Tragiker ist zwar sichtbar gemacht, doch er ist Teil des Euripideischen Anliegens,
Menschen aus Fleisch und Blut darzustellen.

14386 auch Denniston ad loc.; Bond 10.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 126

bezeichnet (V. 554), menschliches Bindeglied in die Welt des traditionellen
Mythos.'** Er ist somit einer anderen, archaischeren Denkweise zugénglich
als die der materiellen Gegenwart zugewandte Elektra.'*® Diese erweist sich
in der Sequenz zum einen als duferst kritisch in Fragen der Logik,'*® zum
anderen als vollkommen unwillens, vom soeben skizzierten heroischen Orest-
Bild abzuriicken.'*”

Gemif dem Aischyleischen Vorbild ldsst sich die Passage in drei Ab-
schnitte gliedern. Zunéchst geht es um die Spuren einer Opferhandlung, die
der Alte am Mahl gefunden hat (V. 508-523): Spuren eines Trankopfers, ein
geschlachtetes Schaf, frisches Blut, eine blonde Locke (V. 508-515). Der Alte
vermutet als Urheber den Bruder, der heimlich!*® ans Grab gekommen sei
(V. 516-519). Er fordert Elektra auf, die Locke mit dem eigenen Haar zu
vergleichen (V. 522-523):

WAEL vdo, aiua ToadTtOv olc av i Totedc
Yo, ! pog,

TG TOMN” OUOLY COUATOS TIEQUXEVAL.

Elektra lehnt die Hypothese des Alten mit zwei Argumenten ab: Zum einen
passe eine heimliche Riickkehr nicht zu Orest; letzterer sei ja eutharses. Zum
anderen sei Mannerhaar und Frauenhaar unterschiedlicher Beschaffenheit
und auch Menschen ohne verwandtschaftliche Beziehung hétten bisweilen
dhnliches Haar.'*?

144Tn diesem Sinne #ufert sich auch Halporn, 113. Basta Donzelli, Studio, 98, schreibt
von «lo stupore del vecchioy. Dies ist allerdings verflachend: Der Alte lebt geistig in einer
anderen Welt, also denkt er auch anders.

145Giehe dazu auch Kucharski, 12.

146Vor dem Hintergrund der philosophischen Diskussion im Athen des 5. Jhs. wurde die
Stelle oft im Zusammenhang mit dem erkenntnistheoretischen Pessimismus eines Gorgias
gesehen. Siehe dazu C. Miiller, v. a. 253-255.

47Dazu auch u. a. Hartigan, 113. Elektras Rolle der Skeptikerin hier schafft in der Kom-
position eine Klammer zur Skeptiker-Rolle Orests in Auseinandersetzung mit dem Apolli-
nischen Befehl in der Szene vor dem Muttermord (Siehe dazu unter III, 9.3.1 Weiteres).
Paduano, 389 und C. Miiller, 253-255, gehen aber wohl zu weit, wenn sie eine im Hinter-
grund stehende zeitgenossische erkentnisstheoretische Diskussion als Hauptinteresse der
Passage betrachten.

148Giehe V. 518:

Nrdpar.

149Hier wird der thematische Riickgriff auf das Aischyleische Stiick durch ein wortliches
Zitat intensiviert: Das ungewthnliche Wort homopteros dient in beiden Stiicken zur Fest-
stellung der Ahnlichkeit zwischen dem geschwisterlichen Haar: Aisch. Cho. V. 174 und
Eur. El. V. 530. Joanna, 197, vermutet, das Wort krataileos in V. 534 habe ebenfalls im
Aischyleischen Skript bei der Wiederauffithrung der Orestie in den 20er-Jahren gestanden,
also in dem Text, mit dem Euripides konfrontiert wurde, als er sein Stiick schrieb.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 127

Das zweite Indiz, das der Alte in einer Art und Weise einfiihrt, als be-
finden sich die zwei Figuren am Grab, sind Abdriicke von arbylai. Der Alte
bittet Elektra zum Betreten des Halbschuhs zu Vergleichszwecken:

€l CUUPETPOG G TOOL YEVHOETOL

(V. 533). Elektra reagiert darauf mit Uberlegungen, wie sie von gesundem
Menschenverstand zeugen: Auf Felsengrund hinterliefsen Halbschuhe keinen
Abdruck, zudem seien Méannerfiife und Frauenfiifte unterschiedlicher Beschaf-
fenheit:

O(pOT]V HPATEL.

(V. 534-537).15

Auch das dritte Aischyleische Indiz wird von Elektra durch ein Logik-
Argument zuriickgewiesen: Der Alte fordert Elektra dazu auf, ein am Grab
gefundenes ezhyphasma, in dem der Alte selbst Orest einst von Argos wegge-
bracht habe, als ihre Handarbeit zu erkennen. Nach Elektras kritischen Uber-
legungen ist das nicht sinnvoll, insofern die Gew#nder eines Menschen nicht
mit seinem Korper mitwiichsen (V. 538-546).'5!

Elektra vermutet, ihre ablehnende Haltung bekréftigend, zusammenfas-
send als Bringer der Grabgaben einen Fremden oder einen Wichter (V. 545-
546). Das Stichwort zenos veranlasst den Alten in assoziativem Gedanken-
gang dazu, um ein Heraustreten der zenoi, die sich zwischenzeitlich im Haus
aufhielten, zu bitten. Nachdem sie hervorgetreten sind, begutachtet er sie
und beurteilt sie als eugeneis. Doch ist das in seinen Augen kein verlésslicher
Massstab:

TOAOL YO OVTEG EUYEVEIC Eloly Xoxol

(V. 551). Es handelt sich um bereits der griechischen Lyrik bekanntes Gedan-
kengut, das an dieser Stelle, in thematischer Ankniipfung auch an die Worte
des Orest ,,Uber den wahren Wert eines Mannes” wiederaufgegriffen wird und

150E]ektra zeigt sich als unzugénglich fiir die mit den ménnlichen «rites de passage» zum
Erwachsenenleben einhergehenden Symbolbedeutungen: Wenn der Heranwachsende mit
dem Weiblichen und damit feinem Frauenhaar und kleinen Fiifsen in Verbindung gebracht
wird, so drehen sich ihm zugeschriebene Merkmale vom Weiblichen ins Méannliche um,
sobald er die Grenze zur Mannwerdung passiert hat. Siehe dazu Vidal-Naquet, 117. Elektra
kann nur das konkret Materielle sehen, deshalb ist sie fiir das syllogistische Denken des
Alten, die Annahme einer korperlichen Ahnlichkeit zwischen Haar und Fiifen bei Elektra
und ihrem Bruder, unempfinglich. Siehe dazu auch Kucharski, 10-11.

151 Freilich lieRe sich gegen dieses Argument leicht einwenden, dass das ezhyphasma nicht
nur ein Obergewand, sondern auch ein anderes Webstiick bezeichnen kdnnte.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 128

einen Gegenentwurf zur traditionellen ,physis-Anthropologie” bildet.'®? Die
Unsicherheit des Wertmafsstabes wird durch das dem Bereich des Miinzwe-
sen entlehnte Adjektiv kibdelos zum Ausdruck gebracht. Miinzmetaphorik!®?
spielt in der Passage noch an zwei weiteren Stellen eine Rolle: So vergleicht
Orest den priifenden Blick des Alten auf ihn mit dem auf eine Silbermiinze
(V. 558-559).'%* Als der Alte Orest an seiner Stirn-Narbe identifiziert, wird
erneut ein Bild aus diesem Bereich aufgegriffen: Elektra erkundigt sich nach
dem charakter, an dem er Orest erkenne (V. 572-573). Letztlich ist Elek-
tra durch dieses Anzeichen von Orests Identitdt zu iiberzeugen. Es handelt
sich um ein tekmerion, das Orest stindig mit sich tragt, und das, so, wie es
nach Mafsgabe der modernen Forensik ein tragfihiges Beweismittel fiir die
Identitéit einer Person ist, auch von der skeptischen Elektra'®® angenommen
werden muss (V. 575). Doch auch nach der anagnorisis gewinnt der Kontakt
zwischen den beiden nur wenig an zwischenmenschlicher Nahe: Nicht Elektra
ist es, die den Bruder als

pihov Inocoaupdy

bezeichnet,'” sondern der Alte (V. 567), der auch durch seine Wiederauf-
nahme des anagnorismos nach Aischyleischem Muster bereits indirekt den
hohen philia-Begriff der Choephoren ins Spiel brachte.'®” Eine knappe Umar-
mung, der das Merkmal spontanen Gefiihlsiiberschwanges vollig fehlt, schliefst
die Szene ab. Es ist nicht die Umarmung zweier Geschwister, sondern die
zweier symmachoi (Siehe V. 581).1%® Orest gehoren die letzten Worte der
Szene, innerhalb derer ein Vers fehlt (V. 582-584):

£ 9y o ’ ’ PRIESY /7 ’
fiv 0" dvondowual v’ ov YeTépyouon BoAov

<>

152Giehe dazu oben unter: III, 7.3.1.

153Giehe dazu Smereka, Kap. 3: De imaginibus: Sammlung aller Bilder.

154Der Miinzvergleich in der Szene verbindet sich mit dem Thema des Wertes einer
Person, das einmal von Orest, als Lobrede auf den auturgos, angesprochen wird (Siehe
unter: ITI, 7.2.1), einmal von Elektra als Schmihrede auf den toten Aigisth (Siehe unten
in: III, 7.2.4).

155Giehe zur skeptischen Elektra: Halporn. Siehe zum gnorisma der Narbe besonders:
Goff, Scars; zudem: Tarkow, The Scar of Orestes; zum Bezug zur Narbe des Odysseus im
18. Gesang der Odyssee sieche unten Weiteres.

156 Der Begriff des thesauron bildet erneut eine Metapher, die das materiell Besdeutsame
mit menschlichen Wert in Verbindung bringt.

157Siehe dazu oben in: IT, 3.1. Zum unterschiedlichen philia-Begriff bei den drei Tragikern
siehe auch unten in V, 19 den Vergleich mit Thukydides.

138 Dazu dulert sich auch Raeborn, 159: "The moment of parting is the moment of the
true recognition in the full tragic mode.” Dass dies stimmt, ist unter III, 10 zu sehen.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 129

mémowa 87 1) yen unxed’ fyeiofan Yeole,

el taow’ Eoton Tfic dlxng UmEpTepa.

Hier konnte sich ein Hinweis auf Apolls Befehl befunden haben. Zumindest
wire dies, angesichts des Kontexts des Verses, naheliegend.'®® Zu erweisen
ist es jedoch nicht. Auf Basis des erhaltenen Textes bleibt also der Bezug
des Euripideischen Orest zu Apoll relativ lose.'®® In Vorwegnahme der Szene
unmittelbar vor dem Muttermord erscheint Orest vor allem als innerlich zer-
rissener Mensch mit gespaltenem Verhéltnis zum eigenen Wollen und Tun.'6!
Er ist darin der typisch unreife jugendliche Jager, als den ihn auch das ihm
beigegebene Bild des Fallenstellens ausweist. Bezeichnend fiir sein mangeln-
des Verwachsensein mit der von ihm bekleideten Rolle im Stiick sind auch
die von ihm ausgesprochenen Schlussverse der Szene (V. 696-697): Damit
setzt, Orest der zeitlich ohnehin sehr knappen Umarmung der Geschwister
ein abruptes Ende, indem er eine weitere Feier des Wiedersehens auf die Zeit
nach der Tat verschiebt. Tatséchlich ist damit der rechte Augenblick fiir eine
anagnorisis fiir immer verstrichen. Eine echte ,,Wiedererkennung” findet im
gesamten Drama also nicht statt.

Die anagnorisis-Szenen der Odyssee als intertextueller Hintergrund

Schon dem Grundthema nach verweist die Begegnung der Geschwister
zuriick auf einen literarischen Hypotext: die Odyssee mit ihrem nostos-Thema.
Ein Mann irrt in der Fremde umher, ehe er endlich nach Hause zuriickkommt,
wo ihn ein weibliches Familienmitglied bereits sehnlich erwartet.!®2

Wie Orests Ankunft am Rand von Argos im ersten Teil des Dramas
als vorsichtig und zuriickhaltend gezeichnet ist, so verhélt es es sich mit
Odysseus, als dieser schlieklich nach langen Irrfahren nach Ithaka zuriick-
kommt.'%3 Auch der seiner Heimat entfremdete Odysseus hilt sich zuniichst
lange Zeit an der Peripherie von Ithaka auf. Beide, Orest wie Odysseus,
kommen, um eine im Geheimen geplante Racheaktion auszufiihren. Beide
brauchen zundchst Informationen iiber die Lage vor Ort, beide benétigen
ortskundige Helfer, um ihre Tat ausfithren zu kénnen. Beide zieht letztlich,
jenseits des Ziels der Durchfiihrung der Rachetat, der Wunsch, die Familie

15986 meint z. B. Steidle, 78.

160Giche dazu besonders Hartigan, 111. Die Beziige auf den Apollinischen Befehl sind
lediglich abspielerisch: siehe v. a. V. 87-89 und 399-400.

161Giehe dazu u. a. Hose, Dichter der Leidenschaften, 97-98; Goldhill, Tragedy, 163.

162Gjehe dazu auch Dingel. Besonders wichtig in dem Zusammenhang auch Cropps Kom-
mentar zur Euripideischen Elektra ad loc.

163Gjehe dazu Hom. Od. Buch 15, V. 301ff. bis 24. Buch Ende.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 130

vor Ort zu treffen, an ihren Zielort. Mehrere, mit ,Wiedererkennung” verbun-
dene Begegnungen liegen auf dem Weg des Euripideischen Orest wie auf dem
des Homerischen Odysseus.'®

In den vergleichenden Studien zwischen den beiden Stiicken wurden Pa-
rallelen zwischen der Begegnung der Geschwister bei Euripides und den drei
anagnoriseis im letzten Teil der Odyssee festgestellt: Uber das gemeinsame
Motiv der Narbe verbindet sich der eigentliche anagnorismos bei Euripi-
des besonders eng mit der Fulwaschungs-Szene zwischen der Amme Euryk-
leia und Odysseus im 18. Gesang der Odyssee.'%® Fiir die zdgerliche An-
ndherung zwischen den Geschwistern sind besonders bedeutungsvoll die anag-
norisis-Handlungen in der Odyssee,'%® die ihren Grund in Odysseus’ vor-
sichtiger Zdgerlichkeit nach der Riickkehr in die Heimat haben: seine tas-
tende Annédherung an den Schweinehirten Eumaios, die in die Verbiindung
mit Telemach miindet,'®” die emotional aufgeladenen Begegnungen zwischen
Odysseus und seinem Vater Laertes im 24. Gesang,'®® sowie die linger vor-
bereitete ,Wiedererkennung” zwischen den Ehegatten Odysseus und Pene-
lope im 23. Gesang.!% Wenn sich in der Odyssee die Identitiit des als Bettler
erscheinenden Heimkehrers den alten Vertrauten nicht sofort erschlieft, so
straubt sich Elektra dagegen, den, gemessen am Vorbild des Vaters Agamem-
non einfachen zenos, dem sie gegeniibersteht, als ihren Bruder anzuerken-
nen. Doch es gibt einen fundamentalen Unterschied zwischen dem Ende der
Odyssee mit seinen Wiedererkennungs-Szenen und der Begegnung zwischen
Elektra und Orest im ersten Teil des Euripideischen Stiickes: Wo auf der
einen Seite der Heimkehrende ein durch zahlreiche Priifungen gereifter Mann
ist, der sich seit langem die Riickkehr in seine angestammte menschliche
Rolle als Konig von Ithaka wiinscht,'™ steht auf der anderen Seite ein Pu-
bertierender, unreif, noch orientierungslos und ebenso manipulierbar.!™ Dies
ist der Punkt, an dem die Begegnung zwischen den Geschwistern im Euripi-
deischen Stiick weiter mit der Odyssee in Bezug gesetzt wird. Es geht um die
Thematik der Jagd.!™ Die erfolgreiche Bewdhrung in der Jagd ist die typi-

164Gjehe dazu Diller, Erwartung, Enttiuschung und Erfillung in der griechischen
Tragédie, 97.

165Giehe dazu Goff, Scars. Goff wiederum geht aus von: Tarkow, The Scar of Orestes.

166Dazu auch in: Schwinge (Hg.): Jungius, Die zweite Hilfte der Odyssee, 27-124.

167Gjehe dazu Hom. Od. Buch 14. bis 16.

168Giehe dazu Hom. Od. Buch 24, V. 226-348.

169Giehe dazu Hom. Od. Buch 23, V. 1-372.

170Giche dazu z. B. die ,,Strand-Szene” auf der Insel Ogygia bei Kalypso: Hom. Od. Buch
5, V. 151-159.

1M Insofern ist er als Figur mehr mit dem Telemach der Odyssee vergleichbar als mit
Odysseus selbst. So auch Cropp im Vorwort seiner kommentierten Edition.

1727Zum doppelten Motiv der Jagd in beiden Texten: Tarkow, The scar of Orestes, 146.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 131

sche Priifung, die ein griechischer Jiingling auf dem Weg zum Erwachsenwer-
den zu passieren hat. In der Odyssee verbindet sich die Fufswaschungs-Szene
im 18. Gesang unmittelbar mit der Schilderung von «rites de passage» im
Leben des Odysseus: Seine erfolgreiche Bewédhrung in der Jagd auf dem Weg
zum Erwachsenwerden. Die Erzéhlerin ist Eurykleia. Odysseus befindet sich
gemeinsam mit seinen Neffen auf dem wilden Parnassos-Gebirge, er ist zu Be-
such bei seinem Grofvater miitterlicherseits, Autolykos. Auf der erfolgreichen
Jagd wird ihm von einem wilden Eber eine Wunde am Bein geschlagen.'™
Die zuriickbleibende Narbe ist jenes Zeichen, an dem Eurykeia den Zdégling
wiedererkennt.'™ Auch Orest wird im Euripideischen Stiick an einer Narbe
wiedererkannt. Auch bei ihm ist sie Ergebnis eines Missgeschicks beim Ja-
gen. Doch wenn bei Odysseus der Ort des Geschehens die wilde Natur war, so
hat sich Orest die Verletzung als Kind beim Jagen eines Rehkitzes im viter-
lichen Garten zugezogen. Dabei charakterisiert der Ort der Jagd zugleich die
Euripideische Orest-Figur: Besonders im Euripideischen Hippolytos ist der
Garten so als Symbol fiir die Jungfraulichkeit des namensgebenden Helden
zu verstehen. An vorliegender Stelle ist diese Bedeutung, in der frithgriechi-
schen Lyrik bereits in einem Fragment des Ibykos zugrundegelegt, in das Bild
impliziert.!™ Der Ort der Verletzung sind auch nicht die Beine, auf die der
Heranwachsende bei der Bewdhrung in der Jagd besonders stark angewiesen
ist, sondern es ist die Stirn.

Bei Euripides zeigt sich durch den intertextuellen Bezug ein ganz grund-
sitzliches Charakteristikum der Orest-Figur: Ihre geistige Unreife und noch
mangelnde Standfestigkeit.!”™ Die Narbe an der Stirn erfiillt in diesem Kon-
text einen tieferen Zweck: Der Euripideische Orest ist weit davon entfernt, als
zielorientierter Racher in Apollinischer Mission aufzutreten: Er weifs nicht,
wie er die ihm nun bevorstehende Jagd auf die Mutter und Aigisth {iber-
stehen soll. Diese Jagd aber ist es, die im Drama als seine pervertierten
«rites de passage» zum FErwachsenenleben erscheinen. Orest ist jetzt, wie
einst Odysseus auf der Jagd im Parnass, hebon (V. 410)'"7 und erwartet
seine groke Bewihrungsprobe.'™ Es ist eine Priifung, die als unpassend und

In der Odyssee geht es um Keilerjagd und Freiermord, in der Elektra um Rehkitzjagd und
die Jagd auf Klytaimnestra und Aigisth.

173Giehe dazu Hom. Od. Buch 19, V. 394-466.

174Gjehe dazu Hom. Od. Buch 19, V. 392-393.

175Giehe dazu Ibykos 286 PMG. Siehe dazu Cairns, 316.

176Giehe dazu auch Goff, Scars, 267.

177Sjehe dazu auch bereits V. 338:

VEOC TEQUXWG.

1"8Giehe dazu Goff, Scars, 262.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 132

nicht bestehbar gezeichnet ist.'™

Nicht Orest wird es sein, der der Schwester ihren Ort in der kommenden
Racheaktion zuteilen wird, sondern vielmehr wird jene es sein, die den vor Un-
entschlossenheit beinahe gelihmten Bruder durch die Rache fiithren wird.'8°

Die Begegnung zwischen den Geschwistern ist im Gegensatz zu der Begeg-
nung der Elektra mit den Figuren aus ihrem neuen Umfeld als zwar versuchte,
jedoch letztlich unmogliche Annéherung zweier einander entfremdeter und
jeweils entwurzelter Individuen gemeinsamen Ursprungs gestaltet. Sind der
Bauer und die Choreutinnen nach eignem Zeugnis Elektras philoi,'® so geht
das Biindnis zwischen Elektra und ihrem Bruder nicht iiber den Charakter
einer symmachia mit ungewissem Ziel hinaus (V. 581)."8% Sind Orests Gefiih-
le vollkommen richtungslos, so treibt Elektra ein tief verinnerlichter Hass auf
die Mutter an. Fiir sie ist das Ziel, der Muttermord, klar. Fiir Orest als

unentschlossen Umbherirrender ware er undenkbar.

7.3.2 Das fehlgeleitete Triumph-Lied des Chores

Der Chor deutet den in Wahrheit gescheiterten anagnorismos falsch. In einem
Triumph-Lied wird auf einen vermeintlichen Einzug eines Retters Orest in
die Stadt Argos vorausgewiesen. '®3 Dieser erinnert an die Beschreibung der
siegreichen Ubernahme der Herrschaft iiber Athen durch Peisistratos.'®*
Fir den Chor hat sich an dieser Stelle, in deutlicher Verkennung der
wahren Verhéltnisse, die gottliche Vorsehung, beschworen bereits im der par-
odos (V. 190), offenbart. Der strahlende Orest des Liedes erinnert zudem
an das Motiv von der Sonne, das im Zentrum des Schildes des Achill im
ersten stasimon leuchtet.'®® Das wiederholte emoles im Zusammenhang mit
Orest nimmt das zweifache emolen zur Bezeichnung des ,Milchtrinkers” in

1" Uber den bewusst aufgebauten Kontrast zum eponymen Helden der Odyssee wird Or-
est ferner freilich auch zu seinem traditionellen Pendant, dem Orest des epos in Opposition
gesetzt: Hat dieser doch sogar paradigmatische Funktion fiir Telemachos.

180Gjehe dazu unten, III, 6-8.

181Giehe V. 272-273: Die Choreutinnen werden getrost als Zeugen des Gesprichs zwischen
Elektra und dem sich verstellenden Bruder geduldet und siehe V. 67: Der Bauer zeigt sich
als gottgleicher Freund der Elektra.

182Dazu dukert sich u. a. Hartigan, 114.

183Dass tatsichlich Orest die Stadtgrenze nach Argos niemals passieren wird, dazu siehe
unten, III, 10.

184Gjehe dazu Hose, Studien zum Chor 2, 172.

185 Jenseits davon steht hier im Hintergrund eine Passage aus Aischylos’ Agamemnon:
Das Motiv des Feuerzeichens, dort auf den als ambivalent gekennzeichneten Fall Trojas
verweisend (Siehe oben in: II, 4.1), wird hier aufgegriffen. In der Forschung &ufsert sich
dazu u. a. Hose, Studien zum Chor bei Euripides 2, 171.



KAPITEL 7. DIE EINGANGS-PASSAGE (V. 1-595) 133

der parodos wieder auf.'®6

Durch die neue Kontextualisierung von religitsen'®” und heroischen'®®
Motiven zeigt sich der Chor als ahnungslos iiber die tatsichliche Bedeutung
des Zusammenschlusses'® von Elektra und Orest. Es geht nicht um die Er-
fiillung eines gottlichen Plans, sondern vielmehr um das eigenverantwortliche
Handeln zweier Menschen. Bei Euripides bereitet der anagnorismos die weit-
ere Entwicklung des Dramas vor: Ein zogerlicher Orest und eine zum Mut-
termord dringende Elektra vollfiihren gemeinsam eine verwerfliche Tat, fiir
die sie selbst verantwortlich sind. Die Go6tter spielen dabei keine Rolle. Das
Euripideische Bild vom menschlichen Handeln erinnert an eine Passage im er-
sten Buch der Odyssee,'” die des Gotterrates: Dort erinnert Zeus daran, dass
die Menschen durch eigene Schuld ihr jeweiliges Ungliick herbeifiihren. War
diese Passagerichtungsweisend fiir die Euripideische Elektra? Die Stelle steht
immerhin in unmittelbarem Zusammenhang mit dem Atriden-paradeigma:
Es geht um Aigisths Verbrechen und die Strafe, die ihm im Gegenzug dafiir
von Seiten des Orest widerfahrt. Neu ist allerdings nun, dass sich hier der
heldenhafte Orest des paradeigma, seinerseits Vorbild fiir Telemach, selbst in
einen Ubeltiiter verwandelt hat. Durch den in der anagnorisis unterschwellig
mehrfach aufscheinenden Bezug zur Odyssee wird hier einem Motiv, das in
der Durchfiihrung der zweiteiligen Racheaktion von besonderer Bedeutung
sein sollte, das Fundament gelegt: Das Motiv von der Austauschbarkeit der
Opfer-und Téterrolle, das Motiv, wonach ,,gut” und ,,bdse” nicht eine Frage
der jeweiligen Person ist, sondern vielmehr situationsgebunden bei unter-
schiedlichen Menschen auftritt. Die Sympathie des Chors fiir zwei Haupt-
figuren wird schlieflich an der Stelle jih in Ablehnung umschlagen, wo die
Geschwister als Blutbefleckte an der Leiche ihrer Mutter stehen.!

186Giehe Zeitlin, Argive festival, 665-666.

187Giehe dazu den Riickgriff auf das erste stasimon.

188Gjehe dazu den Riickgriff auf die parodos.

189Djese hat den Charakter einer symmachia. Siehe dazu in der Forschung auch den
Aufsatz von Konstan iiber philia in Euripides’ FElektra.

190Giche Hom. Od. Buch 1, V. 32-41.

1Gjehe: II1, 9.3.2 und III, 10.1.



Kapitel 8

Planung der Rache (V. 598-698)

Die Planung der Rache zerfillt inhaltlich in fiinf Teile, die je mit unter-
schiedlichen Personengruppen verbunden sind. Der erste Teil ist die Planung
der Rache am Tyrannenmdorderpaar durch den Alten und Orest (V. 598-646).
Der Akzent liegt auf Aigisth. Als die Rede auf die Mutter kommt, reifft Elek-
tra sofort die Gespréchsinitiative an sich (V. 647-663). Die folgende Sequenz
ist insofern besonders wichtig, als Elektra darin zur Schirmherrin der fol-
genden Handlungen insgesamt wird: Sie weist den Alten an, Orest den Weg
zu zeigen und selbst einen Botengang zur Mutter zu unternehmen (V.664-
670). Die Planungen werden rituell bekriftigt durch ein Gebet, an dem alle
drei Personen beteiligt sind (V. 671-688). Es folgt eine letzte Sequenz, die
noch einmal besonders pointiert den Charakter des Biindnisses zwischen den
Geschwistern thematisiert. Es ist keine philia im traditionellen Sinne,' son-
dern ein Zweckbiindnis mit Erfolgszwang (V. 689-698).2

In der Dichotomie der Planung wird der zweigeteilten Rachehandlung
selbst vorgegriffen.? Jedoch macht ein genaueres Hinsehen klar, dass, verbor-
gen unter der formal strengen Aufteilung der Tat auf die zwei Geschwister,
ein lenkender Geist die Regie iiber die Planung als Ganzes {ibernimmt: nicht
etwa der Alte, wie die dialogische Gestaltung vermuten liefe, sondern Elek-
tra. Auch wenn namlich Elektra von der Planung des Tyrannenmordes als

ISiehe dazu bereits die Uberlegungen unter: IIT, 7. Zu dem Thema unter einem vern-
derten Blickwinkel siehe die Ausfiihrungen unter: V, 19.3.3.

2In diesem Punkt #hnelt die Szene in der Gestaltung anderen anagnorisis-mechanema-
Dramen bei Euripides: Ton V. 1029-47; Iph. T. V. 1056-88; Hel. V. 1085-1106 (Siehe dazu
v. a. Cropp, 142).

3Siehe dazu unter: III, 9. Auf die Zweiteilung der Planungsphase wird in der Forschung
vielerorts verwiesen, so u. a. bei Conacher, Euripidean Drama, 204; Halporn, 113; Lloyd,
14; Grube, 306. Dazu dufiert sich auch Hose, Studien zum Chor 2, 45: , Der Intrigenkomplex
der ‘FElectra’ ist im Vergleich zu ,Iph. T., ,Hel." und ,Herc.' insofern abgewandelt, als hier
die Intrige zwar einem Gesamitziel gilt, aber gegen zwei Personen gerichtet ist.”

134



KAPITEL 8. PLANUNG DER RACHE (V. 598-698) 135

solchen ausgeschlossen ist, ist sie es, die in Aufnahme der typisch weiblichen
Rolle in einer «wvendettas, spater zwei Mal Orest den Auftrag zum Mord an
Aigisth geben wird: in den Versen 668 und 684. Davor schon erteilt sie dem
Alten den Auftrag, Orest den Weg zu weisen (V. 664). Elektras Fithrungsrolle
in der Planung der Morde ist damit pointiert zum Ausdruck gebracht.* Die
Szene zeigt deutlich ein unterschiedliches Naturell der Geschwister in Kon-
frontation mit der kommenden Racheaktion: Wo Orest sich forschend und
tastend zeigt — nicht nur, weil er ortsunkundig ist, sondern auch, weil er
gefithlsméfkig unberiihrt dem Mord an ihm fremden Personen gegeniibersteht
—, wird Elektra durch ihr emotionales Involvement zum Motor der Planung.
Die die Planungs-Szene eroffnende Stichomythie zwischen Orest und dem
Alten (V. 598-604) hat Verhorcharakter: Orest befragt den Alten nach der
Situation vor Ort und nach einer passenden Herangehensweise an den Tyran-
nenmord. Besonders akzentuiert ist die Frage nach moglichen Handlangern
bei der Tat. Der Alte versucht Orests Engagement zu wecken, indem er in
pathetischer, bildreicher Sprache die Vereinzelung Orests bei der Erfiillung
seiner Aufgabe betont: Es scheint ganz so, als wolle er Orest das Gefiihl ver-
mitteln, dieser sei gottlich gesandt (V. 605-611).° In der folgenden Sequenz
wird in Wechselrede mit Orest vom Alten ein Schlachtplan fiir den Tyrannen-
mord entworfen (V. 612-640). Mal spricht Orest dabei wie ein Sportler, der
den Sieg erringen will und sich Rat bei seinem Trainer holt (V. 614), dann
wieder redet er den Alten an, als sei dieser ein Seher (V. 620 und V. 622).
Der zeitgendssische Hintergrund ldsst diese Metaphern als ambivalent er-
scheinen: Bei der Untersuchung der Bilder aus dem Bereich der Athletik im
Stiick® scheint es wichtig, einerseits die traditionelle, religids iiberhdhte Be-
deutung der Agonistik in der griechischen Kultur zu beachten,” andererseits
das veridnderte Ansehen des Wettkampfsports als Folge der gesellschaftlichen
Umwiélzungsprozesse im letzten Viertel des fiinften Jahrhunderts. Der Prozess
steht in Verbindung zur zeitlich parallelen Verédnderung des Umgangs mit
Geld in der athenischen Gesellschaft: Wie dort Nennwert und Sachwert der
Miinzen immer weiter auseinanderklaffen,® so wird hier aus dem heldenhaften
Kampfer und Sportler der berufsméfige, um Geld fiir einen reichen Méazenen
antretende Athlet.? Indirekt verliert dadurch der Sport seine sakrale Uber-

4Siehe dazu besonders Basta Donzelli, Studio, 102, des weiteren auch Cropp, 142. Dazu,
dass speziell die Elektra-Figur, als traditionell passiv-weibliche Figur in Vers 647 die Ini-
tiative ergreift, siehe besonders Cropp, 144.

5Es ist fast so, als wiisste der Alte vom Apollinischen Befehl.

6Siehe dazu auch die Ausfiihrungen weiter unten v. a. unter: ITI, 9.2.2.

"Siehe dazu u. a. Decker; Weiler.

8Giehe dazu: Seaford, Money and the early Greek Mind.

9Zum Thema Geld und zeitgeschichtlicher Hintergrund siehe auch bereits oben unter:



KAPITEL 8. PLANUNG DER RACHE (V. 598-698) 136

héhung. Auch, dass der Alte von Orest als Seher angesprochen wird, spiegelt
den Bedeutungsverlust der traditionellen Religion im Athen der Zeit. Wenn
Orest diese zweideutigen Metaphern benutzt, so charakterisiert ihn dies,
ebenso wie der sachliche Tonfall seiner Fragen, als eine Person, die von aufen
her an die ihm zugeschriebene Rolle des heldenhaften Moérders am Tyrannen-
paar von Argos herantritt.'® Tatsichlich wird dadurch jedoch seine Rolle in
der Rache-Handlung als Gefiihrter und nicht als selbst Fiihrender nochmals
fiir das Kiinftige fixiert.

Im Gesprich kristallisiert sich bereits die Szene des Tyrannenmordes her-
aus: Die Stadt selbst ist, auch aus Angst des Aigisth vor Orest, stark unter
Wache genommen und eignet sich daher nicht fiir einen Hinterhalt. Statt-
dessen soll Orest den Tyrannen auferhalb der Mauern!'! beim Nymphenopfer
antreffen, sich von diesem als Gastfreund einladen lassen und ihn bei diesem
friedlichen Anlass, unbewacht, nur im Beisein von Mé#gden,'? wider Erwarten,
toten. (V. 621-640). Orests Vorhaben, die Mutter gemeinsam mit Aigisth zu
toten, scheitert an der Anmerkung des Alten, wonach Klytaimnestra sich
von Aigisth getrennt aufhalte (V. 640-646). Als von der Mutter die Rede
ist, mischt sich Elektra in das Gespriach ein und iibernimmt den dialogis-
chen Gegenpart zum Alten. Sie dringt Orest an diesem Punkt regelrecht aus
der Unterhaltung: Sie betrachtet den Muttermord als ihr personliches An-
liegen'®(V. 647-663). Sie kennt ihre Mutter besser als der Alte und sie weif,
wie man sie in einen Hinterhalt locken kann. Sie will Klytaimnestra unter dem
Vorwand, sie habe kiirzlich einen Jungen geboren, zu ihrer Hiitte rufen und
dort toten lassen (V. 651-652). Klytaimnestra solle Elektras Haus betreten,
um dort das vermeintlich fiir den Sdugling anstehende Opfer auszufiihren
(V. 656). Sarkastische Vorfreude spiegelt sich in Elektras Bezeichnung der
eigenen Haustiir als Tor zum Hades (V. 662). Die von ihr ersonnene List
erweist Elektra als hintersinnig. In ihrer Idee nutzt sie so indirekt ihre eigene
Jungfréulichkeit aus: Nach der Entbindung sei dem Ehemann fiir eine gewisse
Zeit der Beischlaf verwehrt (V. 654).1* Direkt spielt Elektra mit der Angst

I11, 7.3.1.

10Gijehe dazu auch Goldhill, Tragedy, 164.

" Bereits unmittelbar nach seiner Ankunft lehnt es Orest aus Angst ab, die Stadtmauern
zu passieren: siehe dazu V. 96f.

2Im Gegensatz zu den Argivern des Umfeldes handelt es sich dabei um Auslénder,
moglicherweise Trojaner, wie auch spéter Trojanerinnen Klytaimnestra zu Elektras Hiitte
geleiten. Siehe dazu weiteres unten in: III; 9.3.1. Siehe dazu u. a. Denniston, 128.

13GSiehe dazu Denniston, 129. Dieser weist zuriick auf V. 279-281 in der Begegnung
zwischen den Geschwistern, noch vor der Zeit, als Orest sich zu erkennen gegeben hat.
Siehe dazu schon oben in III, 7 Grundlegendes.

14Pgychologisierend kénnte man hier Wut auf Klytaimnestras Leben als Ehefrau und
Mutter hineinlesen. So deutet die Stelle u. a. Kubo, 16.



KAPITEL 8. PLANUNG DER RACHE (V. 598-698) 137

der Usurpatoren vor einem von Elektra geborenen vornehmen Knaben, der
eines Tages Rache iiben und selbst die einstige Position des Agamemnon ein-
nehmen wird.'> Durch ihre List lisst Elektra diese Gefahr, unmittelbar vor
der T6tung der Mutter durch Orest, als iiberwunden erscheinen.

Klytaimnestra wird in der Szene, teils durch die Worte des Alten, teils
durch die der Elektra, als gefiihlsgeleitete Person mit ausgepriagtem Schamge-
fithl charakterisiert. Aus Scheu vor iibler Nachrede distanziere sie sich in der
Offentlichkeit von ihrem neuen Ehemann, so der Alte (V. 643). Sie wird mit
Rithrung auf die Nachricht von Elektras Nachwuchs reagieren und Elektra
die Bitte um Hilfe nicht verweigern, so kalkuliert Elektra (V. 656 und V. 658).

Das Gebet der Geschwister (V. 671-682) nimmt durch sein Thema auf den
kommos der Aischyleischen Choephoren Bezug. Im Gegensatz zum Hypotext,
wo das Gebet auf der Biihne sichtbare Ergebnisse herbeifiihrt,'® zeigt sich
hier, wie der Kult zur leeren Form geworden ist. Die Gotter, die angerufen
werden, haben als die Handlung vorantreibende Kréfte keinerlei Bedeutung.

Die Stelle ist in der Forschung vor allem unter textkritischem Aspekt
ofter behandelt worden. Unklar ist, wie die Verse auf die einzelnen Figuren
verteilt sind. Entgegen der sonstigen Treue zu Basta Donzellis Text scheint
es sinnvoll, sich an dieser Stelle Diggles hier abweichender Sprechervertei-
lung anzuschliefen. Der von ihm zugrundegelegte Sprecherwechsel Vers fiir
Vers passt besser zur inneren Bewegtheit der beteiligten Personen. Zudem
gewahrleistet Diggles Sprecherverteilung, dass Elektra die weiblichen Gott-
heiten anruft, wihrend Orests Gebete an die ménnlichen Gottheiten gerichtet
sind.!” Die Einschiibe des Alten in den Versen 673, 676, 679 und 683 sind
jeweils, passend zur nach vollzogener Planung bereits in den Hintergrund
tretenden Bedeutung der Figur, nur nachrangig wichtig. Der Alte erweist sich
somit als in seiner Bedeutung hinter den zwei Hauptfiguren zuriicktretender
Handlanger.

Wenn also Orest Zeus (V. 671-672) und den Geist seines unterirdisch
hausenden Vaters (V. 677, 680, 682) anruft, so gelten Elektras Gebete, abge-
sehen von V. 681, wo Elektra sich an ihren Vater richtet,'® den Gotthei-
ten Hera (V. 674-675) und der Gaia (V. 678). Die Verteilung der angeru-
fenen Gottheiten auf die Charaktere in dieser geschlechtsspezifischen Art

5Dazu Kubo, 18. Siche bereits die Anm. unter: III, 7.1.3.

16Siehe dazu oben in II, 5.1 und II, 5.2.

"Denniston, 134, stimmt hier mit Diggle iiberein, wenn er den Anruf an Zeus Orest gibt,
den an Hera hingegen Elektra. Dass Elektra Hera anruft, begriindet er zum einen mit dem
Geschlecht der Sprechenden, zum anderen aber auch damit, dass Elektra am Rande von
Argos lebt, Argos aber unter dem besonderen Schutz der Hera als Stadtgottin steht.

18Djes passt zu Elektras Selbstverstindnis. Uber den ersten Teil des Stiickes, III, 7,
wurde bereits festgestellt, dass Elektra dort ihr Schicksal mit dem des Vaters parallelisiere.



KAPITEL 8. PLANUNG DER RACHE (V. 598-698) 138

und Weise steht im Einklang zum in der griechischen Religion Ublichen. Zu-
dem ergibt sich bei dieser Specherverteilung eine passende Symmetrie: Wenn
Orest Zeus als Vater der Olympier und den Vater als Vertreter des Chtho-
nischen anruft, so richtet sich Elektra an Hera als dessen Gattin und Gaia
als weibliche Verkorperung des Chthonischen. Dass Elektra speziell Hera an-
ruft, kann mehrfach begriindet werden. Zum einen steht sie zu der Gottin als
Beschiitzerin von Argos in besonderer Beziehung, zum anderen ist Hera die
Ehegattin des Zeus, jener Gottheit, mit der sie im

lEpOC Yduog

rituell verméhlt wird.!® Das Motiv von scheiternden «rites de passages in
pervertierter Form steht hier erneut im Hintergrund.?° Besonders bezeichnend
fiir Orests Charakterisierung in der Gebetssequenz ist vielleicht der Vers 680:

VOV mdvTta vexpov EndE clupoyov JNCISTAVE

Die darin angelegte Ubertreibung wirkt beinahe ironisierend angesichts der
zahlenméfigen Beschrinktheit der Mordopfer auf zwei Personen. Sie kann in
zwei Richtungen gehend gedeutet werden: zum einen als Zeichen dafiir, dass
Orest, der ja auch dem Apollinischen Befehl mit zwiespiltigen Reaktionen
begegnet,?! die Gebete nicht als ernste Aufgabe betrachtet, zum anderen aber
auch als Zeichen dafiir, dass er angesichts der bevorstehenden Tat bereits jetzt
seinen Mut verloren hat. Wenn man beide Motive in Rechnung zieht, passt
der Vers genau auf die Darstellung des Orest im Stiick als pubertierender
Unschliissiger.

In diesem Zusammenhang wird Elektras, im letzten Teil der Planungs-
phase fallende Aufforderung an den Bruder besonders brisant:

TeOC TEd' dvdpa yiyveodal oe yer

(V. 693).22 An Orest als Mann und damit die Rache Ausfiihrenden bindet
Elektra ihre gesamte Hoffnung. Sollte er dabei zu Fall kommen, will sie
sich ebenfalls selbst durch das Schwert toten. Sie plant also, den Selbst-
mord eines Helden zu begehen.?® Nicht nur ihr abschlieRendes Bekenntnis
zur typisch ménnlichen Art des Suizids, sondern vielmehr ihr Verhalten in

19Tn der néchsten Szene tritt Klytaimnestra so auf, als wiire sie die Priesterin der Gottin
in der Festzeremonie: siche dazu Zeitlin, Argive festival, 662.

20Giehe dazu Dupont, 135: Das Thema EheschlieRung sollte am Ende des Stiickes fiir
Elektra tatsichlich relevant werden. Siehe dazu weiteres unter: III, 10.

21Siehe dazu besonders die Ausfiihrungen unten in: III, 9.3.1.

22Siehe dazu v. a. auch Basta Donzelli, Studio, 90.

23 Als Paradebeispiel einer Figur, die solche Werte verficht, sei genannt die Figur des
Ajax im gleichnamigen Stiick des Sophokles: dort bes. V. 815-865.



KAPITEL 8. PLANUNG DER RACHE (V. 598-698) 139

der Planungsphase insgesamt weist Elektra als die fiihrende Kraft hinter der
bevorstehenden Racheaktion aus.?* Vor diesem Hintergrund iiberrascht es
nicht, wenn sie spéiter beim Muttermord sogar, in Transgression ihrer gender-
spezifischen Rolle, selbst Hand ans Schwert legt.?> Umgekehrt verweist Elek-
tras Rolle als ,Meister-Drahtzieherin” der Mordlist auf ein Rollenproblem des
Orest: Als Mann ldsst er sich von einer Frau in seine Récherrolle weisen. Hier
wird deutlich, dass Orest aus Eigenitiative, nur geleitet vom Apollinischen
Befehl, niemals zum Muttermord schreiten wiirde. Die nach dem Racheplan
von ihm zu bekleidende Funktion passt nicht zur Euripideischen Orest-Fi-
gur.?

24Giehe dazu besonders Brandt, 103.
25Siehe dazu die Uberlegungen unten in: III, 9.
26Siehe dazu auch Michelini, 228.



Kapitel 9

Durchfiihrung der Rache
(V. 699-1176)

9.1 Das zweite stastmon (V. 699-746)

Das ,Lied vom goldenen Lamm” (V. 699-746) bildet nach der , Achill-ode”
eine weitere Digression in eine von altertiimlichem Glanz erfiillte Sagenwelt.
Der das Lied beherrschende Tonfall wird im Stichwort der

TohLol pfjuon

(V. 701) angeschlagen. Das Wort polios tauchte bereits im Zusammenhang
mit der scheiternden anagnorisis auf: Dort war es assoziiert mit dem beson-
deren, alten Weintrank, den der Alte zur Verfeinerung des Mahles mitbrachte.?
Ist das Wort in der friitheren Szene in den Zusammenhang mit Dionysos und
Weingenuss gestellt, so taucht es hier in Verbindung mit den phema: auf.
Bindeglied ist die Verbindung zu einer zeitlich entriickten Welt, in der an-
dere Gesetzmébigkeiten gelten: So taucht das Wort in der ersten Szene in der
anagnorisis nach dem traditionellen Aischyleischem Muster auf. Nun steht
es in der ersten strophe eines Liedes iiber ein Ereignis der Vorgeschichte

1Siehe zur Stellung des stasimon an der Nahtstelle zwischen Planung und Durch-
fiihrung der Rache: Hose, Studien zum Chor 2, 46-53. Damit ist das Lied das erste in
der Intigenhandlung, die insgesamt 3 Chorpartien umfasst (Hose, Studien zum Chor 2,
185): 1. V. 699-746. 2. stasimon; 2. V. 859-879: nach dem Bericht iiber die Durchfiithrung
des Tyrannenmordes; 3. V. 1147-1164: zwischen Uberlistung der Klytaimnestra und Durch-
fihrung des Muttermordes. Hose, Studien zum Chor 2, 207 schreibt von einem ,antiqua-
rische[n] Interesse” des Chores.

2Fiir den Kontext ist besonders relevant ein Stichwort aus II1, 7 (V. 497):

mohdv Te Inoadpiopo Alovuciou.

140



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 141

des Atridenhauses: den Ehebruch des Thyestes mit Atreus’ Gattin Aerope,
der seinerseits Ansatzpunkt ist fiir den Raub des goldenen Lammes und,
damit verkniipft, die Machtusurpation des Thyestes. Das Ereigniss ist genea-
logisch Spiegelbild zur aktuellen Machtusurpation durch Aigisth und seiner
Ursache, dem Ehebruch und Gattenmord der Klytaimnestra. Das Lied zer-
fallt inhaltlich in zwei Blocke: Zunéchst wird die Geschichte selbst, teils nur
anspielungsweise, erzihlt (V. 699-726). Das goldene Lamm wird vom Gott
Pan in die idyllische Bergwelt gebracht.? Das Moment des Idyllischen ver-
kniipft sich dabei mit Elementen, die bereits aus der parodos bekannt sind:
Musik (V. 703-704) und der Bezug zur Mutter Erde (V. 699-700).* Der
Frieden der Szene ist triigerisch, denn am goldenen Lamm entziindet sich
der Machtkampf zwischen den Briidern Thyest und Atreus. Nicht das The-
ma des Kampfes um die Herrschaft zwischen zwei Rivalen steht jedoch im
Vordergrund. Stattdessen wird das eros-Motiv zum Bindeglied zwischen der
alten Geschichte und der dramatischen Gegenwart: Aerope und Klytaimnes-
tra erscheinen als Parallelfiguren. Thre Untreue fiihrt fiithrt je dazu, dass die
Herrschaft zwischen zwei gleichermafen Anspruch anmeldenden Halbbriidern
vom selben Stamm wechselt.

Der zweite Block des Liedes (V. 727-246) behandelt die angeblichen kos-
mischen Konsequenzen des Unrechts: Den von Zeus veranlassten Wechsel im
Verlauf der Gestirne und der Sonne, der wiederum, gemaf der miindlichen
Uberlieferung,® katastrophale Auswirkungen auf das Gedeihen der Vegetation
nach sich zieht.® Zeus steht dabei, im iibertragenen Sinne, fiir Dike. Die Kon-
sequenzen des gottlichen Einwirkens auf menschlicher Ebene, ndmlich, dass
sich letztlich der rechtmakige Herrscher Atreus durchsetzt, wird im stasimon
hingegen nicht expliziert.” Der traditionelle Theodize-Gedanke, wie er in der
griechischen Literatur seit der Odyssee und Hesiods Erga von Bedeutung ist,
wird also hier zunéchst entfaltet (V. 727-736). In der letzten strophe dann,
wird er in seiner Giiltigkeit angezweifelt: zunichst durch den Chor selbst.

3Die Verbindung zwischen Musik und dem Gott Pan ist ein bei Euripides oft auf-
tauchendes Motiv, eine entsprechende Verkniipfung liegt so auch im ersten stasimon des
Euripideischen Ion vor. Siehe dazu in: Wiley (Hg.), den Beitrag Segals: Generational Pas-
sage and Civic Myth, 85-86. Dort wird es mit der Gefihrdung der Jungfriulichkeit in
Verbindung gebracht. Auch hier ist es in den Kontext der Korrumpierbarkeit weiblicher
Sexualitét gestellt: Aerope erweist sich als untreue Ehefrau ihrem urspriinglichen Ehemann
gegeniiber. Hier freilich, ist, anders als im Ion, die Frau aktiv destruktiv, wihrend sie an
der anderen Stelle als passiv und verletzlich dargestellt ist.

4Zu diesen Parallelen siehe auch Zeitlin, Argive festival, 653.

5Zum Skeptizismus des Chores siehe Egli, 55.

6Siehe zu dem Gedanken auch Eur. Iph. A. V. 816 und Eur. Or. V. 1001-1002 mit
Denniston, 141.

"Dazu Hose, Studien zum Chor 2, 46-50.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 142

Sodann wird der Glaube an eine Theodize auch Klytaimnestra abgesprochen
(V. 737-746). Insgesamt ist die Idee von der Zeit als Kreislauf, wie sie im
Theodize-Gedanken angelegt ist, ersetzt durch die lineare Zeitvorstellung,
wie sie fiir eine Welt anthropozentrischen Zuschnitts passend ist.®

Am Ende des Liedes fiihrt der Chor seinen narrativen Exkurs von der
mythischen Vergangenheit zuriick in die dramatische Gegenwart: Der entschei-
dende Zwischenschritt dazu ist Klytaimnestras Gattenmord (V. 745-746).
Somit greift das Euripideische Stiick hier auf ein Muster zuriick, das er schon
in den lyrischen Partien davor wiederholt heranzog: Bereits die Monodie Elek-
tras miindet in einen Hinweis auf Klytaimnestras Verbrechen.’ Gleiches gilt
fiir parodos'® und erstes stasimon.'!

Insofern im dramatischen Ablauf nun unmittelbar die Rache an Aigisth
und Klytaimnestra bevorsteht, gewinnt der bekannte Schlussgedanke des
Liedes nun besondere Bedeutung. Die Frage, die im Euripideischen Stiick
durch die ,,ode vom goldenen Lamm” aufgeworfen wird, ist schlieflich, inwie-
weit ein menschliches Verbrechen eine kosmische Dimension hat.'? Inwieweit
ist es gegeben, dass eine von Menschen begangene adikia eine entgegenge-
setzte Bewegung zwangslidufig nach sich zieht? Was im Reich der traditio-
nellen Sage von Giiltigkeit sein mag, ist fiir den Einzelnen in der drama-
tischen Gegenwart kaum von Bedeutung, so der Schlussgedanke der ode in
verallgemeinernder Form.!* Das Euripideische Universum ist im sittlichen
Sinne kein geschlossenes System. Klytaimnestra denkt jedenfalls nicht an
eine durch goéttliche Einwirkung herbeigefiihrte Strafe als Konsequenz, als
sie ihren Gatten tétet.'* Der im Lied direkt transportierte Gedanke von
der Inkompatibilitit einer geschlossenen Weltordnung mit der Lebenswirk-

8Sieche dazu auch Vidal-Naquet, 54.

98. o. die Uberlegungen zu V. 164-166.

108, 0. Dieses wird vom Chor durch ein Urteil iiber die beiden T6chter des Tyndareos
bekront: Diese seien Ursache fiir viel Leid unter den Griechen gewesen (V. 213-214).

1 Giehe dazu auch Cropp, 149.

12Man bedenke hier, dass die die Koppelung zwischen Mikrokosmos einerseits und
Makrokosmos andererseits typisch fiir ein geschlossenes Weltbild ist.

13Hartigan, 111, schreibt von einem Skeptizismus des Chores, was Eingriffe des Gott-
lichen in die menschliche Sphére anbelangt.

14Conachers Deutung des Chorliedes (Conacher, Euripidean Drama, 212) greift hier zu
kurz: Er sieht die mythische Vorgeschichte nur als Vorwegnahme der diisteren Ereignisse
in der dramatischen Gegenwart. Tatséchlich aber gewihrt die traditionelle ,Geschichte
vom goldenen Lamm” Einblick in ein geschlossenes Weltbild, das dem offenen Weltbild,
wie es fiir die dramatischen Figuren entscheidend ist, entgegensteht. In der Dramenwelt
des Euripides muss jeder einzelne iiber sein Tun individuell selbst entscheiden und die
Konsequenzen seines Handelns tragen.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 143

lichkeit der Figuren®® ist zugleich in einem dominanten Motiv in das drama-
tische Geschehen eingearbeitet. Wieder fiihrt der Weg zuriick zum Beginn
der scheiternden anagnorisis.'® Der Alte erreicht die Hiitte der Elektra mit
einer Reihe von Nahrungsmitteln, darunter auch einem Lamm. Das Lamm,
symbolisch im zweiten stasimon mit der Idee koniglicher Herrschaft verbun-
den, wird Orest gebracht, den der Alte im weiteren Verlauf als Sohn des
Agamemnon, also als neuen Konig anstelle des Usurpators Aigisth, identi-
fiziert.'” Das Problem, das im Hintergrund des zweiten stasimon steht, legt
sich in der Riickschau gleich einem Muster auch auf die anagnorisis. Orest
wird in jener als Orest identifiziert, allerdings in einem falschen Bezugsrah-
men. Er wird nicht als der unreife Jiingling, der er ist, erkannt, sondern als
Funktionstriger in einem iiberkommenen System der Blutrache. Die Réicher-
rolle wird ihm im félschlich zugrundegelegten Bezugssystem einer de facto
nicht vorhandenen heroischen, geschlossenen Weltordnung zugeteilt. So weist
das zweite stasimon gedanklich implizit auf die sich anbahnende Katastrophe
im Leben der Geschwister'® voraus.?

9.2 Die Rache an Aigisth (V. 747-987)

9.2.1 Die Wartenden: Elektra und dem Chor
(V. 747-760)

Entsprechend der traditionellen Rollenverteilung zwischen Mann und Frau in
einen aktiven und einen zu Hause abwartenden, passiven Part, sind Elektra
und der Chor dem unmittelbaren Tathergang der T6tung des Tyrannen auf
den Feldern vor der Stadt ortlich entriickt. Die Choreutinnen werden durch
ihre ortliche Binnenposition zwischen Elektra vor der Hiitte und dem hin-
terszenischen Mordgeschehen in die Rolle potentieller Informationsvermittler
gestellt. Elektras Selbstmorddrohung im Vorfeld ist bezeichnend fiir Elektra,

15Dieser Widerspruch wird u. a. von Halporn, 109, als grundsétzliches Merkmal des
Euripideischen Umgang mit dem traditionellen Mythos festgestellt.

16Giehe dazu bereits oben die Erliuterung des Begriffs polios.

17Zu dieser Deutung siehe v. a. Kubo, The Norm of Myth, 19-20. Die Parallele wird
ebenso angemerkt von Zeitlin, Argive festival, 653. Zeitlin erwdhnt ebenfalls das Schlacht-
opfer des Orest, das ein Lamm gewesen sein kénnte. Mit Kubo, 19, ist der Alte damit in
der Funktion Pendant zum Pan der ode.

18Giehe dazu unter: III, 10.

19Zur Bedeutung des Liedes im Stiick sieche Hose, Studien zum Chor 2, 46-53. Formal
ist eine Verbindung zum ,neueren attischen dithyrambos” vermerkt worden. Die Moder-
nitdt der Lyrik hat die Bedeutung, die inhaltliche Aktualitdt fiir das Biihnengeschehen
aufzuzeigen. Sihe dazu Kubo, 19.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 144

die dazu neigt, generell Geschehnisse in einem fiir das eigene Leben negativen
Sinn zu deuten (V. 755).2° Dadurch, dass die Interpretation der Schreie aus
dem Hintergrund durch den Chor einerseits (V. 756, 757 und 760) und Elek-
tra andererseits (V.757 und 759) nicht eindeutig ausfillt, steigert das kurze
Intermezzo die Spannung.?!

9.2.2 Die Nachricht vom Sieg des Orest (V. 761-858)

Abrupt entlddt sich die Spannung mit der Ankunft des Boten. Sein erster
Satz enthilt die ersehnte Nachricht vom Sieg des Orest (V. 761-764):

6 xahhivixor mapdévor Muxnvideg,
vix@vt’ Opéotny miow ayyérie ¢ilholg,
Avyapéuvovog 0e povéa xeluevov TEdw

Atyiodov: ahhd eolow ebyeodou ypeov.

Sie ist in zweierlei Wortfelder gestellt, die auch im Folgenden fiir den aus-
fithrlicheren Botenbericht (V. 774-859) von Bedeutung sein werden: Zum
einen ist da die Sprache des athletischen Sieges (V. 761-762).22 Weiter klingt
der Gedanke an, dass sich in dem Geschehen die der Dike gemife lex talio-
nis erfiille (V. 763-764). ITm kurzen Dialog zwischen dem Boten und Elektra
wird der Bericht noch einmal als richtig bekréftigt (V. 765-773): Es stellt sich
heraus, dass es sich beim Boten um einen Diener des Orest, der Augenzeuge
war, handelt. Auch Elektra ist der Meinung, dass sich in der Tat die Dike
ihren Weg gebahnt habe (V. 771):

& Veol, Abxn te Tavd’ 6pGsc’, AAIEC ToTe.

Damit wird der folgende ausfiihrliche Bericht vom Tyrannenmord dezidiert
unter die Frage nach seinem Verhéltnis zur traditionellen heroischen Récher-
rolle des Orest gestellt.?3

20 Ahnliche Drohungen Elektras finden sich bereits im Abschluss der Planungsphase.
Siehe dazu die Ausfithrungen oben unter Teil ITI, 8. Besonders relevant sind hier die Verse
686-692. Siehe dazu auch Arnott, Furipides and the unexpected, 52.

21Siehe dazu Arnott, Euripides and the unexpected, 50-51; Hose, Studien zum Chor 1,
197.

22Giehe dazu besonders Zeitlin, Argive festival, 657.

23Es geht also um eine Fragestellung, die zuvor schon aufgeworfen wurde: In der
Geschichte vom goldenen Lamm im zweiten stasimon wurde dieselbe Frage nicht nur fiir
die mythische Vorgeschichte, sondern auch fiir die dramatische Gegenwart aufgeworfen.

Zur Idee von der allessehenden Dike (V. 771) siche Hes. Erga, V. 267. Die traditio-
nelle Verbindung von Dike und chronos spiegelt sich, mit Cropp, 154, auch in Eur. Her.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 145

Die folgende plastische Schilderung vom Tod des Aigisth beim Opfer-
mahl fiir die Nymphen (V. 774-858) ist in der Forschung widerspriichlich und
unter unterschiedlichem Blickwinkel interpretiert worden: Fest steht zunéchst
einmal, dass sie zwei Charakterbilder gegeneinanderstellt: das des Toten-
den, Orest, einerseits, das des Getoteten, Aigisth, andererseits. Es ist das
einzige Mal, dass die beiden Figuren aus beobachtender und insofern neu-
traler Aukenperspektive gesehen werden.

Aligisth tritt in der Szene als musterhafter Gastgeber nach dem Vorbild
des Nestor der Odyssee auf (V. 779-780):* Er begriift seine Géste mit den
traditionellen Fragen an Gastfreunde, indem er nach ihrer Identitat und ihrer
Herkunft fragt (V. 780).%% Seine friedlichen Absichten kommen paradigma-
tisch in der Tétigkeit des Myrrheschneidens zum Ausdruck (V. 778). Er
vollfithrt das Opfer geméf den religivsen Vorschriften (V. 791-797) und ladt
den Gast Orest zur Teilnahme an der Opferhandlung ein (V. 815-818).%

Wichtig fiir die Charakterisierung der Orest-Figur in der Szene ist zunéachst
einmal der Ort des Opfers:

€V XNTOLC XATUPEVTOLG

(V. 777). Damit wird motivisch ein Bogen geschlagen zur eigentlichen anag-
norisis.’” In diesem Zusammenhang wurde als Zweck der Ortsangabe die
Charakterisierung der Orest-Figur festgestellt. Soll es auch hier darum gehen,
eine mangelnde Reife der Figur herauszustellen? Auffallend ist in der Schilde-
rung auf jeden Fall, dass in der Darstellung der Akzent auf dem Bild des
Orest als Morder aus dem Hinterhalt beim Opfermahl liegt. Locus classi-
cus dafiir ist die Totung des Agamemnon durch Aigisth in der Odyssee.?
Es geht um Verletzung der zenia. Orest zeigt sich in der Szene also schon
dadurch, ganz zu schweigen von seinem Verbrechen des Homizids, als reli-
gioser Frevler.?? Natiirlich wird ein Tyrann ermordet. Doch schon durch die

V. 740-741:
e ypove uev ol dixny doaoeic Javav,

UBpeic LPBpilwV eic duelvovae aédev.

24Giehe dazu Hom. Od. Buch 3, V. 31ff. mit Cropp, 154-155.

25Siehe dazu Hom. Od. Buch 1, V. 170.

26Hartigan, 119, sieht Aigisth in der Szene als Opfer von Selbsttiuschung und Betrug
gleichermafen: Wahrend er sich selbst als Gatte der Klytaimnestra, abgesehen von ei-
ner kurzen Stelle der Unsicherheit (s. u.), in Sicherheit wihnt, fillt er seinem falschen
Selbstbild zum Opfer.

27Siehe dazu oben unter: III, 7.3.

28Giehe dazu Hom. Od. Buch 1, V. 32-43. Siehe dazu u. a. auch Cropp, 154.

29Giehe dazu e.g. Hartigan, 119.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 146

Verlegung des Opfers in den Garten vor der Stadt ist angezeigt, dass es sich
in diesem Fall eben nicht um einen klassischen Tyrannenmord handelt. Ein
solcher miisste mit einer Erstiirmung der Tyrannenfestung, also dem dufseren
Emblem der Macht des Usurpators, beginnen. Stattdessen wird im Euripi-
deischen Stiick sehr deutlich die Grausamkeit des Orest im Umgang mit
dem freundlichen Gastgeber betont: Wenn im Vorfeld von seiner Kindheit
berichtet wird, wo er im sicheren Garten Kleinwild jagt, so ist das bereits
Vorverweis auf sein feiges Vorgehen, als er Aigisth totet. Bereits die Verse
791 bis 797 werfen ein schlechtes Licht auf Orests Charakter: Hier verweigert
Orest die traditionelle Teilnahme an den vor dem Opfermahl erforderlichen
lutra. Mit dieser Finte verhindert er aus religioser Sicht seine Teilnehmer-
schaft am Opfer, und somit, in engerem Sinne, seine Befleckung im Fol-
genden.?® Wihrend Aigisth opfert und betet (803-814), betet Orest sodann
im Stillen unter umgekehrtem Vorzeichen (V. 808-810). Besonders wichtig
im Hinblick auf die Darstellung des Orest in der Szene sind die Verse 818
bis 843. Unter stetigem Spannungsaufbau wird dargestellt, wie Orest seine
Mordtat ad extensum hinauszogert, um dann unvermittelt aus dem Hinter-
halt zum todlichen Schlag auszuholen.®' Orest beginnt seine Tétigkeiten mit
dem weniger bedrohlichen Dorer-Messer: Die Hiutung des Tieres (V. 822-
825), die Herausnahme der Innereien und ihre Ubergabe an Aigisth sind noch
Vorspiel (V. 826), ehe Orest schlieklich die Dorer-Klinge gegen das schérfere
Phtier-Messer austauscht (V. 838). Dazwischengeschaltet ist, weiter Spanung
aufbauend, die Szene der negativ verlaufenden Opferschau durch den Gast-
geber: Aigisth fiirchtet aufgrund der unheilsverkiindenden Innereien, de fac-
to zu Recht, einen Anschlag des Orest. Dieser entwarnt mit dem, bereits
vom Anfang des Dramas her bekannten Hinweis auf Orests Fliichtlingssta-
tus (V. 826-834).32 Mit dem Phtier-Messer spaltet Orest den Brustkorb des
Stieres und iibergibt sodann das Geschling an Aigisth zur weiteren Beschau
(V. 838). Nun wird in plastischer Konzentration auf den Moment der T6-
tungsakt dargestellt: Wie Orest sich auf die Zehenspitzen stellt, um sich dann
von hinten iiber den mit dem splanchna beschéftigten Aigisth zu beugen und
diesem das Riickgrat zu zerschlagen (V. 840-841). In grausamem Naturalis-
mus wird der Todeskampf des Aigisth dargestellt (V. 841-847).% Orest tritt

30Siehe dazu Porter, 278; Denniston, ad 7911F.

31Siehe dazu auch Arnott, Euripides and the unezpected, 55-56.

32Giehe dazu in Teil III, 7 passim.

33Giehe dazu besonders Porter, der fiir die plastische Darstellung des Botenberichts auf
Beispiele in der bildenden Kunst verweist, in denen es um die Erfassung des fruchtbaren
Moments unmittelbar vor einem Toétungsakt und dem damit verbundenen ,Auf die Fuf-
spitzen-Gehen” seitens des Téters geht (Siehe Porter, 266-278).



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 147

aus der Szene schwerlich als Held hervor.?* Vielmehr bekleidet er, wenn man
sein Verhalten in der Szene im Hinblick auf das dahinterliegende literarische
Vorbild untersucht, die Position des den Agamemnon tétenden Aigisth in der
Odyssee.> Aigisth aber ist in der Odyssee nach den Worten des Zeus im Got-
terrat des ersten Buches das ausgewiesene paradeigma fiir einen Menschen,
der durch sein eigenes Verschulden den eigenen Untergang herbeifiihrt.?¢ Die
dahinter stehende anthropologische Idee ist klar: Der Mensch ist fiir sein Ver-
halten und die daraus erwachsenden Konsequenzen selbst verantwortlich.3”

Fiir das Thema der Figurenchrakterisierung spielt indirekt auch der reli-
giose Kontext der Szene eine Rolle. Es geht dabei nicht ausschlieflich darum,
dass Orest sich gegen die Gebote der zenia versiindigt. Noch wichtiger ist in
dem Zusammenhang die allgemeinere Idee der Szene: die eines Menschenopfers,
das vorsétzlich unter dem Deckmantel des Tieropfers ausgefiihrt wird, also
der Inbegriff eines pervertierten Rituals.®® Noch in anderer Hinsicht steht der
Inhalt des Botenbericht unter dem Vorzeichen des pervertierten Rituals: Den
Anlass der Opferhandlungen des Aigisth bildet ein Opfer an die Nymphen
(V. 785-786; V. 803-810). Aigisths Anliegen in der Opferhandlung ist es, die
Fruchtbarkeit seiner ehelichen Bindung mit Klytaimnestra zu sichern. Orest
bewerkstelligt das Gegenteil: Er totet Aigisth und 16scht so die prokreative
Kraft der Liaison. Orest kehrt also durch seinen Verhalten die Bedeutung
von Aigisths Opferhandlung um.??

Einige weitere Aspekte verdienen im Zusammenhang mit der Szene Beach-
tung: So die Athleten-Metaphorik, die mehrfach auftaucht und die eine Riick-
bindung zur Planungsphase der Taten bildet.*® So stellen sich Orest und Py-
lades ihrem Gastgeber als Wanderer auf dem Weg zum Zeus in Olympia vor
(V. 781-782). So wird fiir die Darstellung des Aktes der Hiutung des Stieres
durch Orest (V. 824-825) ein dem Bildbereich des Pferderennens entlehnter
Vergleich genutzt:

Ydooov ot Blpoav EEEDELREY 1) Dpopelg

3180 sieht das auch Hartigan, 115.

35Giehe dazu bereits oben Teil III, 9.2.

36Siehe dazu Hom. Od. Buch 1, V. 32-43.

37Siehe dazu weiteres unten in Teil III, 10.

38Siehe zu der Thematik weitere Stellen im Euripideischen Werk mit Heinrichs, 178: In
der Elektra verwandelt sich ein Tieropfer in ein Menschenopfer. In der Iph. A. verhilt
es sich genau umgekehrt. Andere Pervertierungen von Opferriten liegen bei Euripides vor
im freiwilligen Selbstopfer. Siehe dazu Heraclid., Phoen., Iph. A., Hec. und Bacch. Im
letzteren Stiick wird die Dramatisierung des Opfers ausgedehnt in ein dionysisches Reich.
Es geht um sparagmos und Kanibalismus. In der Iph. T. werden Orest und Pylades als
mogliche Kandidaten fiir Menschenopfer vorgefiihrt ( Siehe dazu Heinrichs, 186).

39Gjehe dazu u. a. Dupont, 156f; Kubo, 28.

108, 0. die Ausfiihrungen in Teil III, 8.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 148

0l000L¢ BlavAoug inmtioug OLAVUCE.

Implizit klingt darin mit Myrick die Idee vom ewigen Kreislauf der Vergel-
tungsmafnahmen nach der lez talionis mit an, *'ein Gedanke, der in den
Schlussworten des Botenberichts schlieflich expliziert wird (V. 857-858):

ofuor 8 aifpartog
TxEO¢ davelopog fhde T6 Yavovtt viv.

Dass der Sieger durch die Dienerschaft bekridnzt wird (V. 854), erinnert
erneut an einen Athleten-Triumph. Durch den die Handlung begleitenden
Kriegsschrei wird der typisch ménnliche Stolz auf Korperkraft betont. Der
Bekrinzung vorangehend findet eine weitere anagnorisis-Handlung statt, nun
bereits die dritte im Stiick:*? Orest und Pylades geben sich der Dienerschaft
als Récher fiir den toten Agamemnon zu erkennen. Das Gesinde wechselt
daraufhin, wie es fiir Euripideische Sklaven nicht uniiblich ist,*® spontan die
Seiten (V. 848-851).

Im Anschluss wird Orest vom Alten erkannt (V. 852-853). Dies ist anbe-
trachts der Rolle, die der Alte im Vorfeld spielte, ein Akt der Adelung: Er
ist es ja auch, der Orest in den Aischyleischen gnorismata und durch das
Mitbringen des Lammes mit dessen traditioneller Racher- und Herrscherrolle
konfrontiert.*

Faktisch aber erweisen sich die Handlungen, die Orests Tat iiberhéhen,
als leere Rituale: Wenn die Metaphorik aus dem Bereich der Athletik am
Ernst der Wirklichkeit vorbeigeht,?® so verschleiert die Heroen-Metaphorik
zum einen die Feigheit des Euripideischen Orest, zum anderen das gegeniiber
einem klassischen Tyrannenmord verdnderte traditionelle Ambiente des Mor-
des und, damit einhergehend, den wenig tyrannenhaften Auftritt des Aigisth.
Man kann hier Basta Donzelli*® nicht folgen, die resiimierend von einer «at-
mosfera di gioitosa celebrazioney schreibt: Macht sich doch im Botenbericht

41Siehe dazu Myrick, 182-184. Doch versinnbildlicht das Motiv mit Myrrick bei Euripides
gerade die Unwirksamkeit des Prinzips.

42Frinnert sei an die ,Wiedererkennungen® im Vorfeld, die Erkennung des Orest durch
den Alten, die ,,Wiedererkennung® zwischen den Geschwistern.

43Giehe dazu auch das Verhalten der Phryger in Eur. Or. ab V. 1349.

4 Zuriickzuverweisen ist in diesem Zusammenhang auf die Uberlegungen zur ,,ode fiir
das Goldene Lamm”, 111, und Einschligiges unter III, 7.

45Der agonale Sport hat gegen Ende des fiinften Jahrhunderts nicht mehr seinen tra-
ditionellen religiésen Stellenwert: An die Stelle sich im Kampf messender adeliger Herren
treten nun immer mehr Berufsathleten, die von Wohlhabenden finanziert werden und fiir
diese zum Wettstreit antreten. Siehe dazu auch bereits oben die entsprechende Anm. unter
ITI, 8 zur Athleten-Metaphorik im Stiick.

46Giehe dazu Basta Donzelli, Studio, 156. Auch Gellie, Furipides, 6, verkennt den Miss-
klang in der Darstellung des Geschehens.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 149

nur allzu deutlich ein diisterer Unterton bemerkbar, der Orest als Frevler
ohne Schuldgefiihle demaskiert.

9.2.3 Sieges-epirrhematikon (V. 860-879)

Vor dem Hintergrund des Botenberichts erweisen sich der Chor und Elektra
als getduscht vom dufseren Schein, wenn sie nun zum Sieges-epirrhematikon
anheben. Die Chor-Méadchen selbst verwandeln sich dabei, passend zu ihrer
fast bis ans Ende durchgehaltenen Treue zu Elektra,’” vom Midchenchor
der Heraien in einen Epinikien-Chor. Die Form des Siegesliedes*® wird ihrem
Kontext entrissen und préagt sich iiber die grausame Tat eines aus dem Hinter-
halt vollzogenen Homizids. In der strophe des epirhematikon fordert der Chor
Elektra dazu auf, ihrer iiberbordenden Freude Ausdruck zu verleihen, wenn
er ihr emphiehlt, dem zum Himmel emporspringenden nebros nachzueifern,
sei doch Orests Triumph bedeutsamer als der eines Olympioniken (V. 860-
864).%% Sie solle das Haupt des Bruders bekriinzen (antistrophe, V. 874). In
Ankniipfung an die traditionelle Vorstellung vom Unrechtsregime des Usurpa-
tors Aigisth ruft der Chor abschliefend das Gegenbild von einer nun wieder-
hergestellten dike auf.

In der mittigen iambischen Sprechpartie dufsert sich Elektra. Sie verkniipft
die Siegesmetaphorik (V. 872) mit der Idee von der personlichen Befreiung
durch die der Talion geméfse Rache am Morder des Vaters (V. 869). Den Auf-
takt ihrer Rede bildet passend zum triumphalen Charakter des epirrhema-
tikon das Bild vom Viergespann der Sonne (V. 866), Es ist die Rede vom
Licht, das fiir Elektra nun an die Stelle der Nacht getreten sei (V. 867).
Symbolhaft fiir Elektras neue Hoffnung ist ihre Suche nach Schmuck zur
Bekranzung des eigenen und des Bruders Haupt (V. 871). Durch Aigisths Tod
hat sich ihre Situation tatséichlich verdndert, so dass der bewusst zur Schau
gestellte Trauergestus nun, entgegen Elektras Lage noch in der parodos,™
iiberfliissig geworden zu sein scheint.®® Kubo geht davon aus, dass an dieser
Stelle der Chor seine eigentlich fiir die Heraien bestimmten Krénze an Elektra

47Siehe dazu auch Hose, Studien zum Chor 1, 232 und 53: Anders als spiiter nach der
Tat des Muttermordes, ist es hier die Funktion der Worte des Chores, den Eindruck von
Freude zu steigern.

48Zur formalen Ausgestaltung, dem daktyloepitritischen Versmaf, wie es zur Form des
epinikion passt, siehe Hose, Studien zum Chor 1, 50. Zur Verwandlung des Chores siehe
davor schon Kubo, 23.

49Zum Bild siehe auch Eur. Bacch. V. 866-870 mit Denniston, 155. Der Sprung in die
Hohe versinnbildlicht zugleich einen Ausbruch aus der sich nach dem Zyklos von Tag und
Nacht stetig wiederholenden Klage der Elektra. Siehe dazu auch Cropp, 154.

50Giehe dazu V. 178-180 und oben: III, 7.

51Siehe dazu auch Hose, Studien zum Chor 1, 206.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 150

iibergibt und Elektra diese dann an Orest und Pylades weiterreicht. Der Akt
nimmt vor diesem Hintergrund Symbolkraft an, wird zu einem weiteren per-
vertierten Ritual: Die kiinftigen Mitspieler im Muttermord schmiicken sich
mit Geschmeiden der Ehegottin Hera.??

9.2.4 Die Riickkehr des Siegers (V. 880-962)

In einem kurzen Dialog heiftt Elektra den Bruder im Folgenden willkommen:
Zuerst bekront sie sein Haupt. Rithmend stellt sie seinen Sieg dem des Vaters
Agamemnon, Sieger vor Troja, an die Seite (V. 880-885): Es mischen sich,
passend zur zugrundegelegten phantastischen heroischen Bruder-Vorstellung
Elektras Bilder aus dem Bereich der Agonistik mit solchen aus dem Bereich
des militdrischen Triumphs.?® Auch Pylades als schweigender Schatten des
Bruders wird geehrt, wodurch sich die feierliche Atmosphére des Triumphs
weiter verdichtet (V. 886-889). Orest fiigt sich in das ihm von der Schwester
verlichene Rollenbild, indem er sich zum

@V ey te Thc Toyng 07 Dmnpétng

erklart (V. 892). Die Forschung vergaf in ihrer Interpretation der Rolle des
Orest im Mord des Aigisth bisweilen den zwischentonreichen Botenbericht,
wenn sie diese Selbstcharakterisierung des Orest als bezeichnend fiir Orests
tatsichliche Rolle im ersten Teil der Rachehandlung wertete.?* Ubermutiger
jugendlicher Stolz iiber seinen Erfolg klingt nun auch in den Worten an, mit
denen Orest den Leichnam des Aigisth der Schwester zur freien Verfiigung
iibergibt (V. 894-899)% und die Schwester in ihrer Intention, den Toten in
einer Schméhrede weiter herabzusetzen, noch anspornt (V. 900-906).

Wenn Elektra den toten Aigisth beschimpft, so komplettiert sie damit
die Rache fiir den toten Agamemnon:*® Tanzte doch Aigisth nach Elektras
Worten im Vorfeld®” betrunken auf dem Grabhiigel des Agamemnon herum

52Gjehe dazu Kubo, 23. Dazu auch Dupont, 159: «Les valeurs d’Hera commencent
occuper la scéne.»

53Siehe dazu u. a. Hose, Studien zum Chor 2, 50f. und Zeitlin, Argive festival, 653.

5480 geschehen bei Basta Donzelli, Studio: siehe ebd, 157: «In tal modo il primo momento
della vendetta ¢ liberato da ogni possiblile ombra o contestazione; esso resta interamente
legato al nome di Oreste che lo compie come un ministro, un hyperetes.» Auch Lloyd ist
dieser Auffassung. Anderer Meinung sind hier aber u. a. Hose, Furipides als Anthropologe,
45; Dubischar, agon, 322; Goldhill, Tragedy, 163.

Das Stiick spielt zudem besonders in den Versen iiber Aigisths Ende (V. 893-898) auf
den jammerlichen Tod des Agamemnon geméft der Odyssee an: Siehe Hom. Od. Buch 3,
258-261, wo Nestor berichtet.

56Dazu auch Basta Donzelli, 158.

578, o. unter: III, 7.3.1.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 151

und beschimpfte den Toten dabei. Im Euripideischen Universum verliert die
Idee der lex talionis ihre religios-gentilistische Fundierung. Wenn Elektra
und Orest also gegen Aigisth vorgehen, so kann dadurch nicht das von Kly-
taimnestra und Aigisth an Agamemnon begangene Unrecht aufgewogen wer-
den. Insofern kann nur konstatiert werden, dass die Invektive auf den Toten
die korperliche T6tung um den Aspekt des postmortalen Rufmordes ver-
vollstandigt.5® Verzichtet werden kann darauf, von einer Verstiimmelung der
Leiche des Toten durch Orest auszugehen, was durch das Wort hybrizein
ebenfalls gemeint sein konnte. Zwar wurde, ausgehend von Vers 856, die
Vorstellung entsponnen, Elektra halte ihre Rede mit der Trophée des Hauptes
des Aigisth in der Hand,* doch andererseits ist im darauffolgenden Vers von
Aigisth insgesamt die Rede. Ebenso verhilt es sich in den Versen 895-898,
wo nichts auf eine Abtrennung des Kopfes vom Leib hinweist.%°

Doch auch wenn Aigisths Haupt nicht vom Leib getrennt ist: Wie Gorgo
ihre Opfer zu Stein erstarren lasst, so wirkt der Anblick von Aigisths Leiche
auf das Innere der Elektra verhirmend.®* Das zeigt sich deutlich in ihrer
Leichenrede auf den gestiirzten Tyrannen.%? Elektras Rede iiber den Toten
steht in ihrem invektivenhaften Tonfall®® dem im Botenbericht entworfenen
Portrait des Herrschers als vorbildlicher Gastgeber folienhaft gegeniiber. In-
haltlich zerfillt sie in folgende Bereiche:

Zunéchst rechtfertigt sich Elektra fiir den postmortalen Angriff: Zu Leb-
zeiten habe man Aigisth nicht kritisieren diirfen (V. 907-913). Der Aspekt
der assymetrischen Liaison zwischen Aigisth und der standesgemaf iiber-
legenen Klytaimnestra wird im Folgenden zu invektivischen Zwecken ausge-
beutet (V. 914-937). Es kommt eine Inversion der normalen Genderverhalt-
nisse zum Ausdruck. Effeminiertheit wird als besonderes Charakteristikum
Aigisths hervorgehoben (v. a. V. 931-933). Wie eine naive Ehegattin sei dieser
filschlich von Klytaimnestras Treue®® in dem noch dazu nicht von ihm, son-
dern von Klytaimnestra bewerkstelligten Biindnis (V. 921-922, V. 931)%° aus-
gegangen.

%8Giehe dazu Basta Donzelli, Studio, 158.

Giehe dazu Sider, 15-17. Zu dieser Deutung passte auch, dass beim Stieropfer das
Haupt des Stieres aufbewahrt wird. Das Stieropfer aber ist die Handlung, aus dem sich
die Totung des Aigisth entspinnt. Dazu Burkert, Griechische Religion, 13.

60Dazu dufert sich besonders iiberzeugend Kovacs, Where is Aegisthus’ head? 139-141,
Denniston, 158, und Cropp, 157, der sich gegen Sider, 17, wendet.

61Sjehe dazu Sheppard, Euripides, 140.

62Wichtig ist hier auch der Bericht iiber den Muttermord. Siehe dazu: III, 10.

63Siehe dazu auch Cropp, 160, der folgerichtig inhaltliche Unstimmigkeiten annimmt.

64Nach Zeitlin, Argive festival, 666, handelt es sich dabei um eine private Phantasie
Elektras.

65Giehe dazu besonders Denniston, ad loc. und Cropp, 161.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 152

Im Folgenden definiert Elektra Aigisth als Mann, der sich iiber seinen
materiellen Reichtum, nicht hingegen iiber seine physis, bestimme (V. 938-
944). In Aufnahme altbekannter Weisheiten erkldrt Elektra, Reichtum sei
nichts wert ohne physis. Dabei bedeutet physis in Ubereinstimmung mit
dem konventionellen Wortsinn Geburtsadel.®® Wenn in der Rede des Orest
, Uber den wahren Wert eines Mannes” eugeneia dem autargos zugeschrieben
wird, und dort, entsprechend einer dem Zeitgeist angepassten Sicht des Men-
schen, zu einem Synonym fiir gute ethe wird, so ist es hier als gleichbe-
deutend mit physis im Sinne von geburtsmifigem Adel zu verstehen.®” Es
vereinen sich an dieser Stelle einige althergebrachte Weisheiten iiber die
Bedeutung von aufrichtig erworbenem Reichtum (V. 943-944 e negativo),®
der Vergénglichkeit des materiellen Reichtums (V. 941),%% der Sicherheit der
physis (V. 941) bzw. eugeneia und ihrer schiitzenden Wirkung gegen Ungliick
(V. 933-935).7

Aigisths angebliche Promiskuitéit,”* die mit einer besonderen, unméinnli-
chen Eitelkeit verbunden wird, steht im Folgenden im Fokus der Aufmerk-
samkeit (V. 945-949).7

Darauthin wendet sich Elektra den verweichlichten Sohnen zu, die von
einem solchen Mann gezeugt wiirden (V. 950-951). Wenn sie einerseits Ver-
achtung gegen in Choren tanzenden Mannern zum Ausdruck bringt und an-
dererseits ihre Bewunderung fiir tapfere Kimpfer,”™ verleiht Elektra damit
einem bereits in der anagnorisis von ihr ausgedriickten, dort allerdings an-
ders kontextualisierten credo,

APCTV APATEL,

Ausdruck.™

66Siehe auch Denniston, 163.

67Hier muss man sich an Orests Rede ,Uber den wahren Wert eines Mannes” (V. 376-
400) zuriickerinnern: siehe oben: III; 7.2.1; so meint auch Basta Donzelli, Studio, 250-251.

68Giehe dazu: Hes. Erg. 320-6, Solon fr. 13.7-13; Siehe dazu bereits in: III, 7.2.1 im
Zusammenhang mit der Charakterisierung des Bauern Festgestelltes. Wichtig sind hier,
jenseits des dramatischen Bereichs, u. a. Theognis 197-202 sowie Pind. Nem. 8-17.

89Giehe dazu auch Solon fr. 13 West und Eur. Phoin. 555-558 mit Cropp, 163. Man
denke an verschiedene Fragmente des Euripides: fr. 354, 362.11-13, fr. 420, fr. 518.2; zudem
bedeutsam scheinen hier Eur. Here. V. 69; V. 511-512; V. 591f.

"0Siehe dazu auch Solon fr. 15 West und Theognis 315-8. physis wird so von Demokrit
in Antithese zu tyche gesetzt.

"IPromiskuitiit verbindet sich topisch mit der Idee der Tyrannis, dazu Cropp, 163.

"?Man erinnert sich zu V. 948-849 an den Paris der Ilias: Hom. II. Buch 3, V. 54-55.
Siehe dazu auch Cropp, 161.

"3Siehe hier besonders auch Hom. Od. Buch 8, V. 246-9.

"Sijehe bereits oben in: III, 7.3.1, zu: V. 534-537.




KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 153

Den Schlussstein der Rede bildet die traditionsreiche gnome, wonach ein
Mann durch sein jammervolles Ende die Verwerflichkeit seiner Lebensweise
beweise (V. 952-956). Die Vorstellung, wonach der Verbrecher Aigisth von
der Zeit aufgespiirt wird (V. 952-953),7 ist geradezu paradigmatisch fiir die
nach der herkémmlichen Religion bestehende und im Folgenden verbalisierte
Verbindung zwischen chronos und Dike (V. 953-6). Zudem bekriftigt sie
erneut Elektras Sicht der Geschichte ihres Hauses nach dem alten heroischen
Muster, in dem die Verteilung der Rollen zwischen Bosewichten und Licht-
gestalten unverriickbar feststeht. Elektra ignoriert dabei, dass ihr eigener
Platz in einer gegeniiber dem traditionellen Mythos verdnderten Welt, einer
Welt, wo jeder einzelne fiir sein eigenes Verhalten verantwortlich ist, ein neuer
geworden ist. Der Chor stellt sich mit seiner zusammenfassenden Aussage,
wonach sich in Aigisths Bestrafung die Dike zeige (V. 957-958), auf Elektras
Seite.

Die Szene endet mit dem Abtransport der Leiche ins Innere des Hau-
ses. Wer gibt den Befehl dazu (V. 959-961)7 Basta Donzelli ldsst ihn, mit
der Handschrift L, Orest aussprechen.” Doch aus inhaltlicher Sicht iiberzeu-
gender ist hier, wie auch fiir fiir die folgende Passage bis Vers 966, Diggles
Lesung.”” Es passt zum Elektra im Stiick verlichenen Charakter, dass sie,
trotz des weiblichen Geschlechts, hier in die Rolle der Befehlsgebenden tritt.
Auch die von der sprechenden Figur gegebene Begriindung passt besser zu
den Aussagen Elektras im Vorfeld, als zu denen ihres Bruders:

elev xopilewy ToUde olSyu’ Eow ypeyv

oxOT TE doUval, SUGSES, GC, OTAY UOAN

unTne, opayfic mdpode un eicldn vexpodv.
Bereits in der Planungsphase ist es ja Elektra, die, vorbei noch am Alten, die
Regie gezielt fiir den Muttermord an sich reifst. So scheint es nur folgerichtig,
wenn es auch hier sie ist, die das Augenmerk gezielt auf die List richtet, die
zur Tat benotigt wird. Die Mutter darf den Toten nicht sehen. Sie soll statt-

dessen auf eine drmliche, aber doch zugleich friedlich anmutende Fassade von
Elektras Leben als scheinbarer Bauersfrau stofsen.

"5Siehe dazu auch Solon fr. 13 West, 29-32 und Soph. OR V. 1213. Siehe auch Romilly,
Time, 108-110.

"6Wie Basta Donzelli entscheiden sich hier auch: Wuhrmann, 87-88; Steidle, 74-76. An-
dere Vertreter der Lesung sind Weil, Parmentier-Grégoire, Denniston.

""Wie Diggle entscheiden den Sprecherwechsel an dieser Stelle in der auch Cropp, 166,
aufferdem Camper, Kirchhoff und Murray.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 154

9.3 Der Mord an Klytaimnestra (V. 963-1176)

9.3.1 Das unmittelbare Vorspiel der Intrige (V. 963-
1146)

Als aus dem hinterszenischen Bereich der Wagen, auf dem die Mutter thro-
nend die Biihne erreichen wird, heranrollt, also der Zeitpunkt des Muttermor-
des ndherriickt, wandelt sich Orests bisherige Grundhaltung der Zoégerlichkeit
in voriibergehende offen bekundete Oppositon.

Abrupt schlidgt insgesamt die Stimmung um: An die Stelle triumphaler
Festlichkeit wie bei der Siegerehrung nach einem olympischen agon tritt ein
Klima der Anpannung.” Orests Position voranstiirmender Offensivitit, wie
sie fiir den Mord an Aigisth kennzeichnend war, ist dahin. Stattdessen ver-
wandelt sich Orest in dieser heiklen Situation in einen Skeptiker (V. 967,
969, 971, 973, 975, 977, 979, 981, 983, 985-987),” der die Rolle, die ihm
schlieklich von der starkeren Schwester doch zugeschrieben wird, voriiberge-
hend ablehnt. Orest erweist sich also in dieser Szene angesichts seiner Scheu
vor dem Muttermord kurzfristig als ,reifer” als im restlichen Drama: Er wagt
sich zu einer eigenen, kritischen Meinung in der fiir die zentrale Handlung
des Stiickes wesentlichen Frage vor. Doch entsprechend der ihm zugeschriebe-
nen Wankelmiitigkeit wird sein kurzfristiger Widerstand durch die Schwes-
ter schnell zerschlagen.®® Elektra zeigt sich in ihren Aussagen als von Hass
tibermannte, blind zur bevorstehenden Tat dringende Person (Siehe V. 963,
965, 966, 968, 970, 972, 974, 976, 978, 980, 982, 984). Thre Argumente sind
verschiedentlicher Natur: Hauptantrieb ist der Neid auf den Reichtum der
Mutter (V. 963, 965, 966).%" Die anderen Argumente Elektras basieren da-
rauf, dass sie von der traditionellen Version des Mythos und den dort wirk-
samen Gesetzmékigkeiten ausgeht: der Verweis auf das Gesetz der Talion

"8Siehe Basta Donzelli, Studio, 156.

™ Qrests Skepsis hier muss in Parallele zu Elektras Skepsis gegeniiber den vom Alten ins
Spiel gebrachten Aischyleischen gnorismata im ersten Teil des Dramas gesehen werden. S.
o.: ITI, 7.3. In der Forschung Erwdhnung verdienen hier u. a. Halporn, 113 und Steiger,
581.

80Giehe auch Steiger, 581, Basta Donzelli, Studio, 157.

81'Wichtig ist hier v. a. eine stimmige Lesung von V. 963:

T 8’5 &x Muxnvay uév Bondedpouc opog;

Hier wird ausnahmsweise Diggles, nach Bothes Konjektur gefiigter Text zugrundegelegt.
Das horas passt besser, denn: Elektra steht so da, dass sie die Mutter sehen kann, Orest
hingegen nicht. Er sieht sie erst ca. Vers 967. Es gibt weitere Verse, die vor dem Hintergrund
des Hasses der Elektra auf die materiell und standesgemafs bessergestellte Mutter zu verste-
hen sind: V. 965, 966. Siehe dazu Cropp, in: BMCR 96.7.3.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 155

(V. 970, 984), das Vertrauen in Apolls besondere sophia (V. 972, 981), das
Postulat von der Ubergeordnetheit des viterlichen Anspruchs iiber den miit-
terlichen (V. 974, 977).8% Bezeichnend fiir Elektras Wunschbild vom Bruder
ist Vers 982: Elektra vermutet dort bei Orest Diinkel vor dem Anschein der
anandreia.®® Dies greift die Vorszene in der Siegerehrung des Bruders auf.
Eine besondere Rolle spielte Elektras Idealvorstellung vom Bruder in der
scheiternden anagnorisis.®* Dort steht Elektra der althergebrachten Mythen-
version, wonach sich Orests Riickkehr im Geheimen vollzogen habe, skeptisch
gegeniiber. Wie Elektra dort davor zuriickschreckt, Orest als unheroisch zu
akzeptieren, so schreckt Orest in Skepsis gegeniiber Apolls Befehl an diesem
Punkt kurzfristig davor zuriick, den Muttermord zu vollfiihren. In seinen
Einwénden (V. 967, 969, 971, 973, 975, 977, 979, 981, 983) vereinen sich
mehrere Motive: die Scheu vor der Verletzung der natiirlichen Mutter-Sohn-
Bindung (V. 967, 969, 973), die Angst vor drohender Strafe (V. 975, 977, 981),
und schlieflich der Zweifel an der Richtigkeit des gottlichen Befehls (V. 971,
973, 979, 981). Orests Zogerlichkeit von Beginn des Dramas an wird dabei
aus dem Inneren der Figur heraus erklirt.®> Entgegengesetzte Aukerungen
Orests, in denen sich der innerlich Wankende voriibergehend als unter der
Fithrung Apolls Stehender prisentiert,’¢ werden durch Orests Skeptizismus
in der Szene fiir nichtig erklart.

Einen neuen Sinn erhélt an dieser Stelle riickblickend ein gnomischer
Ausspruch Orests aus dem ersten Teil des Dramas (V. 292-295):

gveoTt 0 oixtoc duodtia uev 00udauo,
coQoiotL 8’ avopEV" xal Yo 0Ud dlAuLov
YVOUNY EVElval Tolg cogoic Aty copnv.

Dort nutzt Orest die Worte zur Verschleierung der eigenen Identitét: Als er

82Man fiihlt sich an die Aischyleische Version des Mythos erinnert. Siehe dazu oben: II,
5.2.

83 Adams, 121, liegt falsch, wenn er Elektras hier versteckten Vorwurf der Feigheit zum
Grund fiir Orests Einlenken erklart. Siehe dazu auch Ziircher, 111, Anm. 8 sowie Basta
Donzelli, Studio, 163. Orests Nachgeben ist nach der hier verfolgten Analyse in einer man-
gelnden Charakterfestheit der Figur zu suchen.

84Giche dazu die Ausfiihrungen oben unter: III, 7.

8 Am Kern des der Euripideischen Elektra zugrundeliegenden Orest-Bildes vorbei geht
Dalfens Aussage, wonach bis zu diesem Punkt andere Motive, darunter vor allem das der
vorsichtig-klugen Berechnung, Orests Handeln bestimmt hétten (Siehe Dalfen, 56). De
facto erscheint Orest bis zu dieser Szene als von Elektra Geschobener ohne klare Absicht.
Umso klarer ist die Motivation der Elektra-Figur im Hass auf die Mutter. Somit hat sich
gegeniiber der Aischyleischen Vorlage die Situation umgekehrt: Aischylos’ Trilogie l&sst
Orest als den Motor der Handlung erscheinen.

86Siehe dazu: III, 7: V. 87; V. 399-400.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 156

eine fiir einen Fremden unerkldrliche emotionale Beteiligung am Geschehen
zeigt, filhrt er entschuldigend die eigene Intelligenz ins Feld. Diese sei mit
einer ungewohnlich starken Einfiihlung in fremdes Leid verbunden.?” Die
Schlagworter oiktos, amathia und sophia werden hier mit Apollons Befehl
in Verbindung gebracht. Im neuen Kontext klingt deutlich Zweifel an Apolls
sophia an.®® Orests amathia hingegen findet nun ein abruptes Ende: Als er
die Mutter von Angesicht zu Angesicht sieht, erfasst ihn oiktos.?® In seinem
Dilemma ldsst sich Orest hier mit Euripides’ Medea-Figur vergleichen, wenn
sie, kurz vor ihrer Mordtat, beim Anblick ihrer Kinder, zwischen Kindsliebe
und Gattenhass hin-und-hergerissen wird.”® Wenn Orest plotzlich Elektra
gegeniiber nachgibt (V. 985-987), so zeigt sich darin erneut seine Manipulier-
barkeit aufgrund mangelnder innerer Reife. Anders als Medea bei ihrer Tat
des Kindermordes ist er es nicht selbst, der sich zur Blutstat an der Mutter
durchringt. Ohne Elektra bliebe er ein Gefangener seiner Ratlosigkeit.

87Siehe auch Michelini, 208.

887u der Verklammerung der Szene mit den Versen 2925 im ersten Teil des Dramas
siehe besonders auch: Cropp, 165; Conacher, Furipidean Drama, 204; Sheppard, Euripides,
141. Zu &hnlichen Charakterisierungen gottlicher Rachgier, der es an sophia mangelt in
Euripides’ Werken siehe: Eur. Andr. V. 1029-1036; Iph. T. V. 711-715; Or. V. 28-31;
V. 160-165; V. 191-194; V. 590-595.

89Giehe dazu oben das zu Vers 964 Festgestellte. Dazu dufert sich auch Steidle, 75.

90Giehe Eur. Med. V. 1022-80. Auf die Stelle verweist auch Cropp, 166.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 157

Empfang und erster Schlagabtausch zwischen den Gegnerinnen
(V. 987-1010)

Klytaimnestra kommt zur einfachen Hiitte der Elektra in hoch erhdhter
Position auf einem Wagen sitzend, begleitet von einer Gruppe trojanischer
Dienerinnen. Der Chor empfingt sie in einer linger andauernden Passage
anapéstischen Versmafes unter Bekundung von héchster Ehrerbietung (V. 987-
997). Die Médchen loben die als basileia angesprochene Klytaimnestra gleich
einer makare fiir ihren Reichtum und ihr Wohlleben (V. 994-995). Hier nicht
von einem prunkvollen Empfang zu sprechen bedeutet, pace Karsai,”! eine
Verleugnung der Tatsachen.??

Literargeschichtlich handelt es sich um ein Zitat aus Aischylos’ Orestie:
Agamemnons Ankunft zu Hause bei Klytaimnestra nach seinem Troja-Auf-
enthalt.?® Es folgt im dramatischen Ablauf bei Aischylos die beriihmte Teppich-
Szene und Agamemnons Sturz von Hinden der Gattin.®* Bei Euripides nun
haben die Rollen sich umgekehrt: Elektra als Tochter des Agamemnon empfangt
Klytaimnestra. Es wird auf diese Weise auch im Biihnenbild der bereits oft
im Stiick verbalisierte, jedoch, vor dem Hintergrund des geistigen Klimas im
Stiick, anachronistische Talionsgedanke angedeutet. Dass die optische Paral-
lele nur dazu dient, auf inhaltliche Verdnderungen gegeniiber der archety-
pischen Situation im Aischyleischen Stiick hinzuweisen, zeigt sich unmittel-
bar in der Gebérdensprache und den Verbaldufkerungen der Figuren auf der
Biihne: Verdndert hat sich gegeniiber dem herablassenden Gestus des Ais-
chyleischen Troja-Siegers die Art, in der sich die ankommende Figur gebérdet.
Freilich schwingt in Klytaimnestras ersten Worten, als sie die Trojanerinnen
bittet, ihr vom Wagen zu helfen, Stolz und Standesbewusstsein mit (V. 998-
1003), doch schon im ersten Wortwechsel mit Elektra (V. 1004-1010) zeigt
sich Klytaimnestra als ihrer Tochter gegeniiber, entsprechend ihrer Mut-
terrolle, besorgt.”Unter Verweis auf die Trojanerinnen an ihrer Seite ver-
weigert sie es der angeblich in jiingster Vergangenheit entbundenen Tochter,
ihr beim Abstieg behilflich zu sein. Elektra antwortet mit einer Bemerkung,
die geradezu paradigmatisch fiir den tief verinnerlichten Groll gegeniiber der

91Giehe dazu Karsai, 24: "The queen’s ‘pompous arrival’ is a mere invention, not corro-
bated by the text itself; ...”

92Passend z. B. beurteilt, aus einer Vielzahl herausgegriffen, Basta Donzelli, Studio, 168,
den Auftritt der Konigin.

93Siehe dazu u. a. Kubo, 24.

94Giehe dazu auch bereits in: II, 4.1 und 4.2.

9 Karsai, 11-12, bezeichnet Klytaimnestra aufgrund des von ihr durchlaufenen Schick-
sals als ,, Hauptheldin” des Stiickes. Nur sie gerate aufgrund einer hamartia, hier ihres Wis-
sensdefizits iiber die gegen sie und im Vorfeld Aigisth durchgefiihrte Intrige, vom Gliick
ins Ungliick. Im Hintergrund dieser Deutung steht, freilich anachronistisch, Aristot. Poet.
1452b-1453a.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 158

wohlhabenderen Mutter ist.”® In den Versen 1008-1010 setzt sich Elektra mit
den Kriegsgefangenen gleich, verweist auf ihren und Orests Verstols aus dem
vaterlichen oikos, zugleich auf das Faktum ihrer Verwaisung véterlicherseits.
Spiegelt sich in Elektras Worten Hass auf die Mutter, so zeigt sich Kly-
taimnestra, vor dem Spiegel der literarischen Tradition, als unerwartet we-
ichlich. Sie signalisiert eine gewisse, dem Dramenbetrachter jedoch nicht mehr
vollkommen fremde Verbundenheit zur Tochter: Bereits im Prolog berichtet
der auturgos von Klytaimnestras Rettung der Elektra vor den tédlichen An-
schligen des Aigisth.”” Diese neue Klytaimnestra iibersteht, anders als ihr
Pendant im literarischen Vorbild, der Aischyleische Agamemnon, die erste
Priifung nach ihrer Anreise, unversehrt. Wenn Agamemnon den Purpurtep-
pich betritt und damit den eigenen Untergang szenisch vorwegnimmt, so 1asst
sich die Euripideische Klytaimnestra nicht vom Wagen helfen.?® Damit ver-
wahrt sie sich zugleich gegeniiber dem implizit in dem Angebot, Elektras
Sklavenhand™® zu ergreifen, verborgenen Affront: Sie sei vollkommen ver-
antwortlich fiir Elektras Lage.' Stattdessen zeigt sich Klytaimnestra schon
durch diese Verhaltensweise als besorgt gegeniiber der Tochter, fiir deren
angebliche Schwéchung durch eine Geburt sie als mehrfache Mutter Verstiand-
nis haben muss.%!

Der Eindruck eines, gerade vor dem Hintergrund der literarischen Tra-
dition sehr geschonten Klytaimnestra-Bildes, verstarkt sich noch mehr, wenn
man die Rolle der Choreutinnen beachtet. Als seien sie zum zentralen Festakt
der Heraien am Tempel aufgestellt, heifen sie Klytaimnestra, als sei diese
die Hera-Priesterin, willkommen. '°2 Doch an die Stelle des im Hera-Fest
anschliefsenden

9% Dazu Rivier, 138; Denniston, 175-176.

97Siehe dazu die Ausfiihrungen oben unter: III, 7. Die Forschung iibertreibt also, wenn
sie die vollkommene Unvorbereitetheit des Betrachters auf die hier présentierte umsichtige
Klytaimnestra-Figur hervorhebt, so z. B. geschehen bei Dubischar, agon, 322.

98Giehe dazu auch Karsai, 24-26.

991n Vers 1004 bezeichnet sich Elektra selbst als dule.

100Djese Lage ist schlieRlich, so zeigte sich im Vorfeld, nur teils Ergebnis der Heiratspolitik
Klytaimnestras, zu einem groften Teil resultiert sie auch aus Elektras Selbstdegradierungen.
Siehe dazu oben passim.

1017um Charakter der Euripideischen Klytaimnestra-Figur, siehe v. a. Karsai, 20. Bereits
oben, III, 8, wurde Elektras speziell gegen die Mutter gerichtete List thematisiert.

102Gjehe dazu u. a. Zeitlin, Argive festival, 657. Die Situation des rituellen Empfangs
nimmt fiktional die parodos wieder auf. Dort sollte Elektra in die Reihe der argivischen
nymphai auf dem Weg zum Hera-Fest integriert werden. Hier wird Klytaimnestra rituelles
Pendant zur Gottin selbst. Auch die zwei konstitutiven Bestandteile eines Rituals, Opfer
und Feier, vollziehen sich im Verlauf der folgenden Szene. Siehe dazu weiteres unten. Zum
Ritus des Festes aus religionsgeschichtlicher Sicht siehe besonders Burkert, Homo necans,
181-189.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 159

lep0O¢ Yduog

tritt im Folgenden der Muttermord, seinerseits ein pervertiertes Ritual. Zwi-
schenstufe auf dem Weg dorthin dorthin ist der agon zwischen Mutter und
Tochter.

Klytaimnestra und Elektra: der agon (V. 1011-1122)

Der Begrift ,Rechtsstreit” ist triigerisch als Bezeichnung fiir ein Streit-
gesprich, in dem es nicht um das Herausfinden einer allgemein fassbaren
Wahrheit geht. Thema ist, wie schon vorausweisend die Episode des Wagen-
abstiegs der Klytaimnestra zeigte, der emotionale Zusammenstof zwischen
der sich zwar verstellenden, faktisch jedoch langst zur Mordtat entschlosse-
nen Tochter!®® und ihrer Mutter, einer Klytaimnestra, die sich zwar vertei-
digt gegeniiber dem ihr angelasteten Gattenmord, die jedoch faktisch auf
der Suche nach Aussohnung mit der ihr entfremdeten Tochter ist. Diese di-
ametral entgegengesetzte Interessenslage der beiden Gegnerinnen lasst den
scheinbaren Rechtsstreit von Anfang an zur blofen Farce erstarren: Auch
wenn Begriffe aus dem Wortfeld der dike immer wieder fallen: Es geht in
dem Gesprich weder auf einer relativen, rein menschlichen Ebene um ver-
letzte dike, geschweige denn geht es um verletzte Forderungen einer Got-
tin Dike.'®* Stattdessen beherrschen Gefiihle die Szene. Ein Grundtenor von
Reue und Scham liegt, wenn auch etwas versteckt, der Verteidigungsrede der
Klytaimnestra zugrunde.!%® Klytaimnestra ist hier — der Ermordung des Gat-
ten und der Verbannung der eigenen Tochter zum Trotz —, auf der Suche nach
mehr Verstdndnis fiir die eigene Person. In ihrem, auf der reinen Sachebene
aussichtslosen Unterfangen, muss es zwangsweise ihre Strategie sein, Mitleid
fiir die eigene Person zu wecken. Klytaimnestras Rede (V. 1011-1050) be-
wegt sich also zwischen zwei Anliegen hin und her: Sie ist einerseits Anklage
an den toten Gatten, andererseits Rechtfertigung fiir das eigene Verhalten

103Hose ordnet die agon-Szene und das kommende Zwischenspiel auf dem Weg ins Haus
deshalb dem Typus der Intigen mit Verstellung und Scheinunterlegenheit des spéter zum
Tater werdenden Opfers zu: Siehe dazu Hose, Studien zum Chor 1, 265-270. Hose benennt
den Typus der Szene als ,,Szene mit Scheinunterlegenheit oder Verstellung”. Den Endpunkt
einer solchen Szene mache es mit Hose, ebd, aus, dass der Scheinunterlegene den Wider-
sacher dazu bewegt, ins Haus zu gehen, selbst aber noch einen Moment zuriickbleibt, um
dem Chor einen Hinweis auf das Folgende zu geben. Siehe dazu Eur. El. V. 1139-46.

104Ppassend dazu ist u. a. Basta Donzellis Deutung, Studio, 176. Basta Donzelli verweist
darauf, dass entsprechend der ,Erdung” der Euripideischen Menschen die auf religiGsem
Gebiet angesiedelten traditionellen Punkte bei der Ertrterung der Frage nach der Schuld
der Klytaimnestra keinerlei Bedeutung haben: Weder ist die Rede von der cena Tyestea,
noch von einer gottlichen Forderung nach Opferung der Iphigenie.

195Giehe dazu u. a. Dalfen, 65.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 160

in der Vergangenheit, den Ehebruch und den Gattenmord. Zusammenge-
fasst verwendet Klytaimnestra dabei das Fehlverhalten des Agamemnon als
Entschuldigung fiir eigene Fehler: Zwei Anklagepunkte umfasst der Angriff
auf den Gatten, einerseits Agamemnons Mord an Iphigenie (V. 1011-1112;
1018-1030),'% andererseits Agamemnons Ehebruch mit Kassandra (V. 1032-
1034). Es wird kaum argumentiert. Wo eigentlich logische Stringenz erfordert
ware, durchkreut wiederholt, von der Sprecherin nicht registriert, ein iiber-
schiefendes gefiihlsméfiges Element die Argumentation. So iiberlagert das
aus Schuldgefiihlen erwachsende Bediirfnis Klytaimnestras, die eigene Person
reinzuwaschen, bereits die Anklage an Agamemnon. Dies zeigt sich bereits
im ersten Punkt der Rede: Unter grofem Aufwand an Worten und pathos
versucht Klytaimnestra dort, Agamemnon ein verwerfliches Verhalten im
Umgang mit seiner Tochter Iphigenie anzulasten (V. 1018). Klytaimnestra
wirft Agamemnon hier Vertragsbruch im zwischen Tyndareos und ihm ver-
einbarten Ehebiindnis vor. Kondition desselben sei es so gewesen, dass weder
ihr noch den der Ehe entsprossenen Kindern etwas widerfahre (V. 1119). Dem
zum Trotz habe Agamemnon die Tochter Iphigenie unter dem Vorwand eines
anstehenden Ehebiindnisses mit Achill nach Aulis bringen lassen, um sie dort
zu schlachten (V. 1020-1023). Klytaimnestra beschreibt den Akt der Tétung
in einer Wendung, die zwei gegensétzliche Bilder umfasst: Einerseits ist da die
zarte, weife Wange der Tochter, andererseits das Verb diemese (V. 1023), das
eigentlich aus dem Bereich des Ackerbaus stammt und im neuen Zusammen-
hang dazu dient, das Ungeheuerliche an der Tat des Agamemnon zu zeigen.
Fiir sich genommen kénnten diese Auferungen rhetorisch wirkungsvoll sein.
Im Kontext sind es jedoch nicht. Zu aufdringlich durchkreuzt Klytaimnes-
tras Playdoyer fiir die gegeniiber dem stirkeren Geschlecht gesellschaftlich
zuriickgesetzten Frauen ihre Anklage (u. a. V. 1013-1017). Damit wagt sich
Klytaimnestra schon sachlich in eine nicht zu gewinnende Schlacht vor. Zu-
dem konstruiert sie schlieflich, in der Absicht, Iphigenies Lebensanspruch zu
zeigen, eine theoretische Situation, in der sie den Ehebruch der Helena nennt.
Dieser jedoch ist ja gerade das Paradebeispiel fiir die verderbliche Macht
der Frauen ihrer gesellschaftlichen Benachteiligung zum Trotz. Seine Nen-

196Dabei wird auf die, in Eur. Iph. A. ausgebreitete Geschichte von der Schein-Hochzeit
zwischen Achill und Iphigenie vor Aulis zuriickgegriffen. Zum Thema dieser Scheinehe und
seiner Bedeutung fiir das vorliegende Drama siehe unten zu V. 1123-1146. Die Geschichte
liegt auch in der Iph. T. zugrunde. Anders als in diesen Dramen ist hier nicht von einer
Erlosung der Iphigenie vom drohenden Opfertod durch Artemis die Rede, weder seitens
Klytaimnestras noch seitens Elektras. Diese den Kyprien und dem Hesiodeischen Frauen-
katalog (Siehe dazu March, 176-177 und bereits die Verweise oben unter: II, 2.2; 2.3; 4.2.)
zugrundegelegte Geschichte wiirde freilich auch Klyaimnestras Anliegen, den Gatten zu
belasten, klar zuwiderlaufen.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 161

nung lauft deshalb Klytaimnestras Anliegen zuwider, die Sache der gegeniiber
den Ménnern benachteiligten Frauen zu verteidigen (V. 1041-1044). Letzten
Endes entwertet Klytaimnestra ihren zunichst grofs ausgebreiteten ersten
Anklagepunkt auch dadurch selbst wieder, dass sie ihm selbst mangelnde
Rechtfertigungskraft zuschreibt (V. 1030-1031). Das Thema des Ehebruchs
des Agamemnon ist fiir Klytaimnestra, passend zu ihrem durchgehenden
Eintreten fiir die Sache der griechischen Frauen, der entscheidendere An-
klagepunkt. Es ist jener Punkt, der rechtfertigend fiir die eigenen Schand-
taten herangefiithrt wird. Klytaimnestras personliche verletzte Gefiihle ver-
mengen sich mit dem scheinbar sachlichen Engagement fiir die Rechte der
Frauen (V. 1044-1050). Insgesamt entbehrt Klytaimnestras Rede argumen-
tativer Uberzeugungskraft. Sie verriit stattdessen viel iiber den Charakter
der Mutter Klytaimnestra bei Euripides. Diese wird implizit als allgemein
gefiihlsgessteuerte Person dargestellt:'%7 Sie erscheint einerseits als sexuell
verfiihrbar und als bisweilen von Hass-Gefiihlen bestimmt,'%® andererseits
aber auch als emotional beriihrbar.!%® Dieser ,weichliche” Eindruck vom In-
neren der Mutter bestirkt sich auch im weiteren Fortgang der Diskussion:!!?
So lenkt Klytaimnestra nach der Rede der Elektra''' schlieRlich ein. Sie er-
klart sich einerseits dazu bereit, der Tochter deren Préferenz fiir den Vater zu
verzeihen und gesteht andererseits ein, dass sie sich beim Gattenmord zu sehr
von ihrer orge habe hinreifien lassen (V. 1102-1110). Thr Verhalten im agon
insgesamt passt damit zu ihrem anfianglichen Gestus des sich mit der Tochter
auf die gleiche Augenhohe Stellens, ihrem Abstieg vom Wagen.!*?In ihrem of-
fenen Schuldgesténdnis tut Klytaimnestra an dieser Stelle, als sie, ohne es zu
wissen, unmittelbar vor ihrem Tod steht, einen Schritt, der sie von ihrem Ver-
halten im Vorfeld emanzipiert: einer zuriickgezogenen Lebensweise aus Furcht
davor, sich der Wahrheit der eigenen Fehlbarkeit zu stellen.''? Klytaimnestra
ist ihrer urspriinglichen Feindin gegeniiber gestindig. Sie zeigt also an dieser

107Gjehe dazu Thury, 11. Ebenso urteilt Basta Donzelli, Studio, 176. Basta Donzelli sieht
Klytaimnestra in der Rede als «sotto le pulsioni di personali risentimenti e perversioniy
stehend.

10856 zeigt sich in der Darstellung der Thematik des Ehebruchs, des Mords an der Tochter
und der des Gattenmordes.

109Gijehe dazu besonders das obige Zitat des Verses 1023 iiber Iphigenies Opferung. Als
Beleg fiir Klytaimnestras innere Weichheit wertet die Stelle auch Barlow, 93.

H0Gjehe dazu auch Barlow, 92-94.

H1Gijehe unten im selben Abschnitt.

12Dazu schreibt Friedrich, 158: ,Der Muttermord ist damit vorweg ad absurdum gefiihrt.
Denn diese Klytaimnestra ist offensichtlich nicht mehr die Frevlerin von einst. Die Zeit
hat ihr Werk getan und sie grindlich verindert, wihrend Elektra in threm Hass gleichsam
erstarrt ist.”

H3Wichtig ist hier die Planungsphase, siehe: III, 8. Orest und der Alte #ufern sich dort
iber Klytaimnestra (V. 640-645):



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 162

Stelle menschliche Grofe, insofern sie sich iiber das menschlich-normale Ver-
halten erhebt, persénliche Fehler zu vertuschen.!'

Ganz anders verhilt es sich mit Elektra. Sie zeigt sich als die Verblendete.
Fiir sie ist die Diskussion vor der Hiitte nur bereits im Vorfeld entschiedene
Ubergangsstufe auf dem Weg zum bereits en detail geplanten Muttermord.
Fiir Elektra ist auch das Erscheinen der Mutter, hocherhoben auf dem Wagen,
und der folgende Abstieg nicht das, als was sie sich de facto darstellen, eine
Suche nach Vershnung. Stattdessen stachelt Klytaimnestras Kompromiss-
bereitschaft Elektras Hass auf die Mutter weiter an. Fiir sie sind Klytaimnes-
tras AuRerungen, unabhingig von ihrem Inhalt, Todesurteil fiir diese.''® Wo
Klytaimnestra in zwiespéltigen Gefiihlen befangen, logisch unschliissig argu-
mentiert — sie wiinscht einerseits die Ausséhnung mit Elektra, andererseits
aber mochte sie doch nicht ihr Gesicht vor der ihr entfremdeten Tochter
verlieren —, dort lasst Elektra blinden Hass, entwachsen aus personlicher
Krankung, sprechen.

Elektras Vorwurf lautet, zugesammenfasst, Klytaimnestra sei eine voll-
kommen unfihige Ehefrau und Mutter. In diesem Vorwurf trifft Elektra die
Mutter an deren verletzlichster Stelle: Immerhin kann ja Klytaimnestras Auf-
tauchen vor Elektras Hiitte eben gerade nur so gedeutet werden, dass Kly-
taimnestra von Elektra positiver wahrgenommen werden méchte.'**Grund-

‘Opéotng xohédc Ere€ag. 1) texoboa 8’ €otl mol;
IeéoBuc "Apyer mopéotan &’ obv noécel Yolvny Emt.
Opéotne i 8 oy S’ e€wpudt’ eun whtne TooeL;
IeéofBuc Poéyov tpéuovca dnuotdy EAelneto.
Opéotne Euvijy’- bromtog oloa YLy VOOoXEL TOAEL.

IpéoPuc Tolabtor yioeiton Ydp &voclog Yuvy).

14Gjehe dazu im Euripideischen Werk eine gnome aus den Kreterinnen: fr. 632:
O pév meplnecely aioypa TV
el 8 olv yéveolto, ypn TEPIOTEI O XOAGSC
%xp0TTOVTA X0l Unndol xNELCCEY TAdE

YéhwC Yap €xOpoic ylyvetan Ta Toldde.

115Giehe dazu Dubischar, Agon, 322-323, mit Verweis auf Stoessl, 70: ,,Schon Klytaimnes-
tras prunkvolle Einfahrt in Begleitung geschmiickter Dienerinnen, Teil der Kriegsbeute
Agamemnons, und ihr herrschaftlich-umstandlicher Abstieg vom Wagen sind so gestaltet,
dass die alte Bitterkeit [sc. in Elektra], der angestaute Hass neu aufleben muss.”

116 Allgemein zur Klytaimnestra-Figur im Kontrast zu ihren Téchtern Iphigenie und Elek-
tra in der Euripideischen Iph. A. und der El siehe Harder, Frauenrollen, 334-335: ,Auch in
diesen zwei Tragodien lasst sich ein Unterschied zwischen den jungen Frauen wie Iphigenie
und Elektra und der lebenserfahrenen dlteren Frau feststellen: Klytaimnestra ist flexibler,
anpassungsfihiger, die jungen Frauen dagegen radikal und véllig konsequent.”



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 163

sitzlicher Kern der Invektive auf die Mutter ist die Konstruktion einer im
Verlauf der Rede immer wieder aufgenommenen Parallele zwischen den bei-
den Schwestern Klytaimnestra und Helena (erstmals V. 1060-1064, beson-
ders wichtig noch V. 1083-1086). Schon hierin zeigt sich, dass Elektra sich
fiir die Worte ihrer Gegnerin im Vorfeld nicht interessiert, setzt sich doch
Klytaimnestra selbst in dezidierten Gegensatz zur Schwester in ihrer ange-
blichen Rolle als Anstifterin des trojanischen Krieges.!'” Fiir Elektra nun sind
Klytaimnestra und Helena die auswiesenen Beispiele gefahrlicher Frauen: Ei-
nerseits sehr schén und sinnlich, mangle es ihnen andererseits jedoch an der
richtigen Gesinnung, wie sie Elektra e negativo u. a. in den Versen 1072-1075
ausdriickt!'8:

YUV §', AmOVTOC AVOPOC HTIC EX BOUWY

¢ xdhhog doxel, dLdrypa’ Mg 0DooY xoXNV.

00UBEV Yap adThHY Ol VOpacty EUTEETES

paivery TpoowTov, fv Tt U {nTh xaxdv.
So ist Helena nach Elektras Wissenstand'!® die Vernichterin des griechischen
Heeres (V. 1065 indirekt). Klytaimnestra stehe der Schwester an Schlechtigkeit

nicht nach, insofern sie Mérderin des Gatten sei, der als aristos die Griechen
anfithrte (V. 1066).'%° Dem fiir das Anliegen seiner Landsleute eintretenden

7Siehe dazu in Klytaimnestras Rede Vers 1027:

obvey’ ‘EAévn udeyog fiv...

18Fine, vor dem Hintergrund des 5. Jhs. in Attika, typisch zeitgendssische gnome iiber
das angemessene Benehmen von Frauen in der Ehe dufiert der Chor in der Passage zwischen
den beiden agon-Reden in V. 1052-1053:

YUVOIXAL YO YPT) TEVTA CUYYWEEW TOGEL,

fitic gpevipne.

Dass gerade dem angemessenen Verhalten der Frau in der Ehe grofe Wichtigkeit
zugemessen wird, spiegelt auch die gnome, die der Chor nach Elektras Rede aufert (V.
1100-1101):

TOYN YLVALXEY EC YAUOUS. TA PEV Ydp €D,

& 8’ o0 xah@¢ mintovta dépxopan BpoTEV.

19Ganz anders wird das in V. 1278-1281 dargestellt. Siehe dazu die Ausfiihrungen unter
111, 10.

120 Agamemnon wird hier als Staatsmann dargestellt. Dies entspricht dem in der Iph. A.
von ihm gegebenen Bild. Siehe dort passim.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 164

Gatten habe wihrend des trojanischen Krieges an der Heimfront eine ei-
tle (V. 1071) Buhlerin (besonders deutlich V. 1089-1090)'*! gegeniiberge-
standen, eine Gattin, die, statt treu die Heimkehr ihres edlen Gatten her-
beizusehnen, sich dessen vorzeitigen Schlachtentod gewiinscht habe (V. 1076-
1079).'22 Elektra erklirt Klytaimnestra also zum absoluten Negativbeispiel
einer Ehefrau. Entsprechend dazu wird Klytaimnestra auch ein vollkommener
Verrat an der Mutterrolle den Kindern aus der ersten Ehe gegeniiber vorge-
worfen (V. 1088-1189; 1092-1093). Statt diesen nach dem Gattenmord das
materielle Haus zu iiberlassen, habe Klytaimnestra durch ihre ehebrecherische
Beziehung das Familiengut an einen fremden agnatischen Strang weitergege-
ben (V. 1088-1090).'2

Eingebettet in Elektras Angriffe auf eine von Klytaimnestra schlecht be-
kleidete Ehefrauen- und Mutterrolle, findet sich, vorausweisend auf den wei-
teren Verlauf der Handlung, die offene Ankiindigung des bevorstehenden
Muttermordes. Elektra argumentiert dabei unschliissig, wie es bezeichnend
ist fiir ihre emotionale Befindlichkeit (V. 1091-1095):

%x00T" avTipeLYEL Tondog avTl 6ol TooLS,
00T avt’ pol tédvnxe, dig Téowe EUE
xtetvag adehgfic {&oav. €i 8 dueideto
POVOV OLHALwY POVOC, ATOXTEVE G7 EY®
xal moilg ‘Opéotng motpl THweoluevoL:

el yop Olxon” Exeiva, xol Tad™ Evouxa.

121Tn diesem Kontext werden typische Attribute der Eitelkeit erwihnt, Spiegel und Haar.
Siehe dazu auch fr. 322:

Epwe QUAET xdTomTpa xal xéung Eaviiopata.

122K ]ytaimnestras Gegnerschaft zum Gatten wird nicht als Spiegel der Verhiltnisse im
Gottlichen gesehen, wie im Aischyleischen Text (Siehe dazu oben II, 6.2), stattdessen wird
sie auf die politische Ebene erweitert: Wihrend Agamemnon die griechische Seite vertritt,
steht Klytaimnestra auf der Seite der Trojaner.

123Dass zudem Aigisth sich als moros erweise, wenn er die zwar einerseits reichere, an-
dererseits aber sittlich verdorbene Klytaimnestra heiratet (V. 1097-1099), greift einen
Gedanken aus der Schmahrede Elektras gegen Aigisth auf. Siehe dazu oben III, 7. Die
Schluss-gnome in Elektras Rede ist ebenfalls implizit auf Aigisth zugeschnitten. Wichtig
ist sie insofern, als sie gedanklich mit der in III, 7.2.1 fiir den auturgos skizzierten Einstel-
lung iibereinstimmt:

60T OE mAODTOV 1] eUyévelay €loBOY
YOUEL TOVNEAY, UGSPOC E0TL Uxed Y

HEYAAWY dueive ooy’ €V Bouolg Aym.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 165

Gegen die Gesetze der Logik verstolt es, wie Elektra den eigenen, durch die
Mutter bewerkstelligten sozialen Tod mit der To6tung Iphigenies durch den
Vater parallelisiert. Elektra geht rein assoziativ vor: Bei dem Thema Tod der
Tochter féllt ihr neben dem Tod der Iphigenie ihr eigener

Yovaouog yauog

ein.'?* Sie nennt ihn nicht deshalb, weil er der Argumentation dient, son-
dern weil er ihr stindiger Stein des Anstofes ist und ihr Hauptgrund dafiir,
die Mutter zu hassen.'?> Doch selbst wenn man von diesem Denkfehler ab-
sieht: Auch im Folgenden ist Elektras Beweisfiihrung unschliissig. Elektra
konstruiert zundchst die, von ihr als Wahrheit abgelehnte, hypothetische
Situation, Iphigenies Tétung durch Agamemnon werde durch Klytaimnes-
tras Gattenmord geméf einer lex talionis vergolten (V. 1091-1094). Die Fol-
gerung wire, dass auch Elektra und Orest Klytaimnestra nun zu Recht téten
konnten (V. 1094-1095). Inhaltlich sehr problematisch ist der abschliefsende
Konditional-Satz (V. 1096). Elektra impliziert damit bereits, dass der bevorste-
hende Muttermord eben kein dikaion sein wird.!?6 Insgesamt zeigt die Stelle,
wie in Elektras Rede rhetorische Stilsicherheit als ein triigerischer Deckman-
tel konfuses, unlogisches Denken verhiillt. Elektra zeigt sich dadurch als Opfer
ihres Grolls gegen Klytaimnestra. Blind treibt sie zum Muttermord. Wenn
in der Furipideischen Medea die Protagonistin ihrem thymos als der den
buleumata entgegengerichteten Kraft unterliegt, so beruht die Tat des Mut-
termordes in der Elektra ebenso darauf, dass die zur Tat treibende Elektra
durch den thymos beherrscht wird.'?” Das

Todcoyat GUUOUUEVT

in Vers 1118 ist die von Elektra zwar in Tauschungsabsicht verbalisierte, aber
doch nicht erkannte und genutzte Chance, im letzten Augenblick doch noch
einzulenken. Wie der Aischyleische Agamemnon der Teppich-Szene versdumt
es Elektra, sich im letzten Augenblick anders zu besinnen. Nicht Klytaimnes-
tra, wie das literarische Zitat des Aufzugs per Wagen vermuten liefe, wird
zur von hybris Ubermannten, es ist stattdessen die Tochter. Elektra zeigt

12474 dem Begriff siche bereits das Zitat des Verses 247 oben unter III, 7.2.1.

125Dazu besonders passend Basta Donzelli, Studio, 178: Es gehe Elektra nicht darum,
Klytaimnestra fiir die Ermordung des Agamemnon zu strafen, sondern vielmehr wolle sie
sich durch koperlichen Mord an der Mutter fiir den durch Klytaimnestra an ihr vollzogenen
Rufmord revanchieren. Basta Donzelli schreibt von einer Verhandlung, deren Gegenstand
«morte fisica contro morte spirituale» sei. Zu der Parallele zwischen Elektra und Iphigenie
siehe auch Zeitlin, Argive festival, 667.

126Giehe dazu auch Hose, Dichter der Leidenschaften, 119.

127Gjehe dazu Basta Donzelli, Studio, 179-180.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 166

sich in der Szene vor dem Mord als typisch Euripideische Frau: Wie Hekabe
im gleichnamigen Stiick ist sie blindlings dem Rachegedanken verfallen. Wie
Hekabe auch!?® bedient sich Elektra der Selbstverstellung.!?® Wenn Medea
bei Euripides als authades charakterisiert wird,'®? so gilt Analoges fiir Elek-
tra. Das kiinftige Mordopfer Klytaimnestra bezeichnet Elektra, wie sich am
Ende des Stiickes zeigt, zu Recht mit eben diesem Adjektiv:

xol ol 8’od0doNg Equg

(V. 1117).13! Klytaimnestra schlieRt dabei die eigene Person in diese Attribu-
tierung mit ein. Damit verklammert sie hier insgeheim ihr eigenes ,,Ich” der
Vergangenheit mit dem ,,Ich” der Tochter in der Gegenwart. Tatséchlich steht
Elektra unmittelbar davor, wie die Mutter einst, Blutschuld auf sich zu laden:
Es geht in beiden Fillen um Morde an engsten Familienangehorigen.!32

Elektras Hilfsgesuch an die Mutter (V. 1123-1146)

Wie bereits bei der Totung des Aigisth, vollzieht sich auch der Mutter-
mord vor dem unter umgekehrtem Vorzeichen stehenden Thema der Kinds-
geburt.!3® Einmal geht es um den real existierenden Nachwuchs von Kly-
taimnestra und Aigisth, das andere Mal geht es um einen vermeintlichen

128Giehe dazu Eur. Hec. V. 968-975:
aloyUvopal oe tpooPBiénely Evavtiov,
ITohupfictop, &v ToL0IGBE XEWWEVT XaXOLS.
610 Yap deiny evtuyolo’, aidng W Exel
&V T@S0e mOTUR TUYYdvous’ IV elul Vv
%00 &v duvalunv npoofrénety 6pdaic xdpouc.
SN adTO un) Blovolay Hyhor oédey,
ITohupfiotop: 8hAwe 7 oftidv TL xol vouog,
yuvaiixag Gvdpdsy un BAénety evavtiov.

Dazu auch Basta Donzelli, Studio, 180.

129Giehe zu dem Aspekt auch Mossman, dort Kapitel 6: Hecuba’s Revenge, 164-203.

13080 urteilt Basta Donzelli mit Verweis auf Eur. Med. V. 621. Weitere Stellen im Euripi-
deischen Werk mit dem Adjektiv sind: Eur. Med. V. 104, 223, 1028; Herc. V. 1243; Hipp.
V. 304. Siehe dazu Basta Donzelli, Studio, 179 den Verweis im Anmerkungsteil.

131Giehe zu dem Vers Basta Donzelli, Studio, 179, Anm.: «L’aggettivo posto in bocca alla
madre definisce perfettamente la natura di Elettra, chiusa ad ogni altra realta che non sia
quella delle proprie passioni e risentimenti.»

132Dazu bemerkt psychologisierend Stoessl, 72: ,Klytaimnestra ist, was Elektra bald sein
wird, Elektra ist jetzt, was Klytaimnestra einst war. So stehen einander Mutter und Tochter
gegeniiber, die Gealterte, die einst selbst gemordet hat, und die Junge, im Begriff zu mor-
den, Bild und Gegenbild, einander im tiefsten verwandt.”

133Giehe dazu Kubo, 28. Eine inverse Parallele zwischen den Geschehnissen ergibt sich
auch dadurch, dass der um Teilnahme am Geburts-Opfer Gebetene jeweils zunéchst



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 167

ménnlichen Nachwuchs Elektras (V. 1127). Fiir Klytaimnestra bedeutet das
Eingehen auf Elektras Bitte, dass sie sich, entgegen der bisherigen Abgren-
zung von der Tochter, nun wieder auf diese zubewegt. Ausschlaggebend dafiir
ist die Nachricht von Elektras Hilfsbediirftigkeit als kiirzlich Entbundener.!3*
Vor dem Hintergrund der «rites de passages-Thematik gesehen, gibt Elek-
tra an der hiesigen Stelle vor, sie sei nun durch ihre Erstgeburt schliefslich
zu einer gyne geworden.'?> Psychologisierend gesehen dampft sie so, strate-
gisch geschickt, die laut Dramenexposition'3® bei Aigisth und Klytaimnestra
vorliegenden Angste: Ein Bauernsohn wird nicht zu einem heroischen Ré-
cher des Agamemnon.'3” Klytaimnestra zeigt sich in der Rede, in der sie ihre
Hilfsleistung zusagt (V. 1132-1138), als zwischen zwei inneren Bediirfnissen
abwigend: Als Gattin des Aigisth zieht es sie auf die Felder vor der Stadt,
um dort beim Nymphenopfer fiir den eigenen Nachwuchs zu helfen, als Mut-
ter auch der Tochter aus erster Ehe mochte sie jedoch gleichzeitig dieser in
ihrer Not helfen.'® Immerhin macht ihr Elektra deutlich, dass niemand sonst
bereitsteht, um die Aufgabe des Opfers fiir ihren angeblichen Neugeborenen
zu iibernehmen (V. 1131):

TévnTog oLdele BovAetan xTdoton gilouc.

Bezeichnend fiir Elektras wahre Interessenslage ist das Motiv der Armut, das
als Grund fiir eine vermeintliche Einsamkeit vorgeschoben wird.!*® Neid auf
den Reichtum der Mutter klingt, dazu passend, auch in den Worten an, mit
denen Elektra die Mutter in die Hiitte lockt (V. 1139-1140):

YWEEL TEVNTOG £C DOUOUS PEOVREL BE oL

un o’ aldahwor) ToALxaTVoV GTEYOC TETAOUC.
Die Szene basiert in doppelter Weise auf dem Stilmittel der Ironie: Zunéchst,
insofern dabei eine ahnungslose Mutter in die von der Tochter ersonnene Falle

tappt: Klytaimnestra betritt schliefslich die Hiitte begleitet von ambivalenten,
ihr selbst nicht in ihrer ganzen Bedeutung zugénglichen Worten (V. 1141):

ablehnt: In der Opfer-Szene vor Aigisths Tod zeigt sich Orest zdgerlich, in der Opfer-Szene
vor Klytaimnestras Tod Klytaimnestra.

134Gjehe dazu auch Kubo, 27.

135Giehe dazu van Gennep, 54: Die Ehe wird erst dadurch giiltig, dass die Frau ein Kind
gebiert. Die Ubergangszeit zum Ehefrauensatus befindet sich fiir die Frau zwischen der
Verlobung und der Erstgeburt.

136Giehe dazu oben unter: III, 7.1.3.

137Gjehe dazu Kubo, 28.

1387um Zwiespalt Klytaimnestras sieche auch Cropp, 189.

139Tatséichlich sind ja Elektras Nachbarinnen, die Choreutinnen, durchaus hilfsbereit.
Siehe dazu unter I1I, 7.2.2 die Analyse der parodos. Siehe dazu auch Hose, Studien zum
Chor 1, 70, der in der Gruppe rithrend um ihre Freundin besorgte Méadchen sieht.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 168

Yooelg yap ola et o dalpooty Yom.

Wie bei der Totung des Aigisth wird die Muttermord-Szene erneut unter die
Idee des pervertierten Rituals gestellt:'*? Klytaimnestra geht in die Hiitte
in der Rolle einer Priesterin,!*! die den Zweck verfolgt, neu aufkeimendes
Leben zu schiitzen. Dabei jedoch, so verraten Elektras beiseitegesprochene
Worte, wird sie sich selbst in ein Opferrind verwandeln, das seinen Tod neben
dem bereits erlegten Stier, Aigisth, findet (V. 1142-1146).'*? Elektra spricht
sarkastisch von einer erneuten Hochzeit der Mutter mit Aigisth im Hades,
also einem

Yovdoog Yauog

fiir diese.'*? Sie stellt die bevorstehende Tat erneut unter das, bereits bekan-
nte Schlagwort der

olxn moTede.

Ununmgénglich fiir das Funktionieren von Elektras List ist die Mithilfe des
Orest. Er wirkt als Werkzeug im Hintergrund, ist weit davon entfernt, wie
ein erfolgreicher Jiger selbst von apate Gebrauch zu machen.!** In der von
ihm eingenommenen Rolle im Muttermord ist er stattdessen ganz das geistige
Kind seiner Schwester Elektra.'*® Elektra liigt also nicht direkt, wenn sie Kly-
taimnestra auf den im Inneren der Hiitte befindlichen Nachwuchs aufmerk-
sam macht.

40Dazu u. a. Zeitlin, Argive festival, 665. Unter die Idee des pervertierten Rituals fallt
auch das Element der lutra. Wasser spielt beim Tieropfer stets eine wichtige Rolle, sei es
im Zusammenhang mit dem H&ndewaschen vor dem Opfer, sei es zum Besprengen des
Opfertiers (Siehe Burkert, Griechische Religion, 11).

Mit Cropp, 175, handelt es sich bei dem von Klytaimnestra vorgeblich zu vollziehenden
Opfer um eine néchtliche Zeremonie. Indem die Handlung auf den Tag verlegt wird, ist
bereits Abnormalitéit impliziert.

141 Dieser Status wurde ihr auch bereits beim der Hera-Priesterin geméfien Auftritt durch
die Choreutinnen zugeschrieben.

142 Auf diese Passage zielt wohl Strohm ab, wenn er von einer ,finsteren Gelassenheit der
Richerin Elektra” schreibt (Strohm in Erbse, 171).

143711 V. 247 siehe bereits oben unter III, 7 und erneut unter III, 9.3.1. Wie das Mo-
tiv der pervertierten Ehe/Hochzeit im Drama wiederkehrend auftaucht, beschreibt u. a.
Zeitlin, Argive festival, 665. Zeitlin verweist als andere Beispiele im Drama auf die Paare
Helena-Paris, Thyest-Aerope und Iphigenie-Achill. Zur Rache der Elektra fiir den eigenen
Yavdowog yduoc siehe Zeitlin, Argive festival, 667.

144Gjehe dazu Vidal-Naquet, 104.

145Giehe dazu Zeitlin, Argive festival, 664.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 169

Zweitens steht das Stilmittel der Ironie aber auch im Hintergrund der
Zeichnung der Elektra-Figur. Elektras Scheiniiberlegenheit!4® in der Szene
zum Trotz ist auch sie, wie die Mutter, letztlich eine Unwissende. Sie kann
an dieser Stelle nicht weiter denken als bis zur Mordtat, gleichsam als erfiillte
sich in dieser Tat ihr eigenes gesamtes Schicksal. Die Konsequenzen bleiben
vollkommen unbedacht.

9.3.2 Klytaimnestras Ermordung V. 1147-1176

Das dritte stasimon (V. 1147-1171) und die daran ankniipfende kurze Sprech-
partie (V. 1172-1176) haben insofern Scharnierfunktion im Stiick, als in
diesen Versen der fiir das Ende des Stiickes ausschlaggebende vollkommene
Perspektivenwechsel auf die Rolle von Elektra und Orest aufgebaut wird.
Freilich ist ein Element von Ambivalenz bereits von Anfang an zu bemerken,
doch erst mit der Tat des Muttermordes, die sich hinterszenisch an dieser
Stelle vollzieht, verwandeln sich Elektra und Orest endgiiltig von menschlich
gezeichneten Figuren in Verbrecher.

strophe (V. 1147-1154) und antistrophe (V. 1155-1162) sind noch Vor-
spann: Es wird geméf der lex talionis das Verbrechen des Mordes an Aga-
memnon gegen die Ermordung an der Ehebrecherin Klytaimnestra aufgerech-
net.'*” Den Beginn des Strophen-Paares (V. 1147f und V. 1155) bildet je
ein Hinweis auf die Idee der Wiederherstellung der dike und den sich darin
spiegelnden Ausgleich.!*® Der Begriff dika (V. 1155) fillt. Wenn die strophe
sich auf die Tat des Mordes an Agamemnon aus Sicht des koniglichen Opfers
konzentriert und in der wvoz wultima des Agamemnon (V. 1151-1154) kul-
miniert, so malen die antistrophe und der Beginn der epode (V. 1163-1164)
die Verruchtheit der Tat der ehebrecherischen Klytaimnestra aus und be-
haupten eine rechtméifige Tétung derselben. Ausgespart ist an dieser Stelle
noch der Verweis auf Elektra und Orest als Vollfiihrer der Tat. Indem die
Idee des Muttermordes bis zu dieser Stelle nicht in den Fokus der Aufmerk-
samkeit tritt, wird dadurch unmittelbar vor der Ermordung Klyataimnestras,
das Bild eines gerechten Ausgleiches gezeichnet, einer geméf dem Bild der

6Hose, Studien zum Chor 1, 265-270, reiht Elektra in die Reihe der ,Scheinunter-
legene[n]” ein, bezieht sich dabei aber nicht auf die Stellung der Figur im Rahmen des
Gesamtstiickes, sondern auf die Stellung der Figur im Hinblick auf das von ihr inzenierte
mechanema.

47Es handelt sich um eine “mirror scene” im Taplinschen Sinne. Zur Definition des
Begriffes siehe Taplin, 100-101. Siehe dazu auch Hose, Studien zum Chor 1, 267.

148Der Begriff des Ausgleiches ist dabei fiir V. 1147f auf unterschiedliche Weise auslegbar.
Im unmittelbaren, traditionellen Sinne geht es um Wiederherstellung der dike. Ferner wird
so ein Sympathieumschwung vorbereitet. So deutet u. a. Denniston, 191, das Bild von den
umschlagenden Winden.



KAPITEL 9. DURCHFUHRUNG DER RACHE (V. 699-1176) 170

literarischen Tradition von der Géttin Dike bewachten Rachetat.'®?

Diese ungetriibte Perspektive wird abrupt mit Vers 1165 durchbrochen,
wo der flehentliche Bittruf Klytaimnestras an die als ihre tekna apostro-
phierten Moérder aus dem Hinterszenischen zum Chor auf der Biihne vor-
dringt. Der letzte Hilferuf, der in Vers 1167 in Seufzlaute auslauft, 16st nun
beim Chor, anders als der Vorlauf des Chorliedes erwarten liefse, nicht Jubel
aus, sondern stattdessen erweckt er Mitleid. Der Chor beklagt Klytaimnes-
tra, die zu Recht bestraft werde, weil sie von den eigenen Kindern getotet
wird (V. 1168-1171).

Immerhin: Es wird auch noch jetzt am Bild von einer gerechten Strafe
festgehalten und die Téter selbst bleiben wihrend des gesamten Liedes noch
visuell und akkustisch verborgen. Mit der Ankiindigung des Auftritts von
Elektra und Orest (V. 1172-1176) zeigen sich die Geschwister, vom Chor
angesprochen als

Tpomola delypout’ dAiwy TpoopleyudTony
(V. 1174). Sie sind
UNTEOC VEOPOVOLS EV GEUAGLY TEQUEUEVOL

(V. 1172-1173). Noch immer schwingt in der Ausdrucksweise des Verses 1174
etwas von der Idee eines nun vollfithrten, der Dike geméfen Ausgleichs mit:
Immerhin erscheint der Schrei Klytaimnestras als Antwort auf den letz-
ten Hilfeschrei Agamamnons (s. 0.). Doch der abschreckende visuelle Ein-
druck von den blutbefleckten T&tern macht klar, dass sich im Handeln der
Geschwister nicht Dike ihren Weg gebahnt hat. Ein radikal verdnderter Blick-
winkel auf Elektra und Orest setzt an dieser Stelle ein.!?

149Gjehe Hose, 267. Dazu passt auch, dass sowohl die Rache an Klytaimnestra unter den
Begriff der lutra gestellt ist, als auch der Tod des Agamemnon, der sich wie bei Aischylos
im Bad vollzieht. Wie der Tod Agamemnons in Aischylos’ Orestie gesehen wird, ist unter
I1, 4.3 zu lesen.

150Gjehe dazu auch Hose, Studien zum Chor 1, 398.



Kapitel 10

Die Folgen der Rache
(V. 1177-1359)

Der Dramenschluss zerfillt in zwei Teile: Zunéchst ein vom Chor kommen-
tiertes Klage-amoibaion zwischen den Geschwistern (V. 1177-1237) dann,
daran angefiigt, ein dei-ex-machina-Schluss, ein Ende iiberkront durch den
Auftritt der Dioskuren Kastor und Pollux (V. 1238-1359).

Der Schluss ist somit lang, zudem gehen die beiden besagten Teile nicht
organisch ineinander iiber. Vielmehr steht die durch die Maschinengé&tter her-
beigefiihrte Losung am Ende, isoliert betrachtet ein happy end herbeigefiihrt
aus einer iibermenschlichen Sphére, im schirfsten Gegensatz zu den diisteren
Einblicken in das Innere der Geschwister nach dem Muttermord, wie sie im
threnos geboten werden. Der erste Teil wirkt wie eine Verneinung des zwei-
ten, der zweite wie eine Verneinung des ersten. Wie ldsst sich der Gegensatz
16sen? Der radikalste Ansatz stammt von Vickers.! Dieser 16st das Dilemma
durch eine grokangelegte Atethese der Verse 1210 bis 1359.

In der Wissenschaft stieR Vickers Vorstof jedoch auf scharfe Kritik.2
Auch die beiden fiihrenden wissenschaftlichen Textausgaben, Basta Donzellis
Teubner-Text und Diggles Oxford-Ausgabe, verzichten auf die Athetese. Wie
im Folgenden zu sehen, scheint es aus inhaltlicher Sicht sinnvoll, als Text den
Schluss in seiner Gesamtheit anzunehmen. Unter anthropologischer Fragestel-
lung wird gerade das Klage-amoibaion der Geschwister zur Schliisselstelle:
Das Innere der Geschwister wird deutlich in seiner Formbarkeit vorgefiihrt,
wenn die vormaligen Téater im Angesicht der Leichen ihrer Opfer Grauen
erfasst.?

'Siehe dazu Vickers, 565. Der Rest des Stiickes sei “an unsatisfying deflection of the
action” (ebd.).

2Siehe dazu u. a. Whitehorne.

3Man blicke hier besonders zuriick auf die einfiihrenden Erliuterungen zum Euripideis-

171



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 172

10.1 Das Klage-amoibaion der Geschwister
(V. 1177-1237)

Wenn schon beim unmittelbaren Auftritt ein abschreckendes AuReres* die
beiden Muttermorder als Verbrecher, nicht als der Kritik enthobene Voll-
strecker eines gottlichen Willens ausweist, so verstéirkt sich der Eindruck,
als Orest und Elektra die Stimmen erheben.® Orest erdffnet die Klage mit
einem ,Notruf’® an Gaia und Zeus (V. 1177). Bereits durch diesen Einsatz
wird klar, dass man nicht anlésslich der plangeméif vollbrachten Rache tri-
umphiert. Stattdessen bestimmen Themen das Lied der Geschwister, wie sie
in der Regel von den Opfern eines Verbrechens in der Tragddie angesprochen
werden.” Im hisslichen Anblick, den die Leichen bieten, sieht Orest einen
Spiegel der Grauenhaftigkeit seiner Mordtaten (V. 1178-1179), die er, wie es
zur ecce-Situation® passt, als

dmow’ UV TNUSTWY

(V. 1181-1182) bezeichnet. Orest betrachtet die Todesfille also, in Abwei-
chung von der traditionellen Version des Mythos, nun nicht mehr als Ergeb-
nis des Waltens der Dike oder des Apollinischen Befehls, sondern als FErgeb-
nis seines Handelns. Er bekennt sich indirekt, darin dem Bekenntnis seiner
Schwester (V. 1182) vorgreifend, schuldig.” Wenn Elektra als Motiv fiir ihre
fiihrende Teilnahme am Mord ihren brennenden Hass auf die Mutter an-
gibt (V. 1183), so wird dadurch bildlich eine Briicke aufgebaut zur Charak-
terisierung der Klytaimnestra im dritten stasimon. Die Gattenmorderin er-
scheint dort im Bild einer das Dickicht durchstreifenden erziirnten Berglowin
(V. 1163-1164). Die beiden Figuren gemeinsame Attributierung als ,witend”
legt einen Vergleich nahe.!® Zudem ist die Lowin dafiir bekannt, dass sie sich
besonders engagiert fiir das Uberleben ihres Nachwuchses einsetzt.'! Auf der

chen Stiick unter III, 7.1.1.

4Conacher, Euripidean Drama, 209, beschreibt die gesamte Szene mit dem Schlagwort
“corse naturalism”. Dass der Begriff nicht nur fiir den visuellen Eindruck treffend ist, 1dsst
sich in dieser Interpretation nachverfolgen.

5Bereits vorbereitet im dritten stasimon durch die Worte des Chores. s. o.

6Siche zu dem Begriff, gepriigt von Schulze, Kleine Schriften, hier v. a. 178-189, auch
den Verweis unter: IV, 13.1. Siehe auch Lombard, 59: “In 1177 infra, in clear contrast with
Electra’s opening verse, this type of invocation retains its full force when Orest, in intense
horror at the deed he commited, calls on the elements to witness his matricide.”

"Siehe Hose, Studien zum Chor 1, 155.

8Siehe dazu auch Hose, Studien zum Chor 1, 155.

9Siehe Denniston, 196.

10Dazu erstmals Sheppard, Furipides, 141.

1Giehe dazu Harder, Right and Wrong, 23.



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 173

Ebene der mythologischen Tradition mag Klytaimnestras Trauer um Iphige-
nie gemeint sein, auf der Ebene des Dramas spiegelt sich in dem Bild aber
genauso Klytaimnestras Sorge um die angeblich schwangere Elektra.'? Erst-
mals im Drama bezeichnet Elektra Klytaimnestra an dieser Stelle als ihre
Mutter (V. 1183-1184). Sie tut dies betont, indem sie zusétzlich auf das
Faktum ihrer geburtlichen Abkunft von dieser verweist.!® Der Chor bekront
die erste strophe mit einer Klage auf die von Hénden ihrer eigenen Kinder
gefallenen Mutter (V. 1185-1189). Die antistrophe geht iiber das den Kern
der strophe bildende Schuldbekenntnis der Geschwister insofern hinaus, als
die Geschwister zusitzlich die gesellschaftliche Folge der Tat beklagen, den
Verstoft aus der Gesellschaft.

Tic &évog, Tic eboePg

EUOV xdpa TPocbYETOL

HOTEQO XTAVOVTOC;
so Orests rhetorische Frage (V. 1195-1197), in der sich unter Inversion der
Rollen das im Vorfeld aufgerufene Bild des Perseus mit dem Haupt der
Medusa'® spiegelt: Jetzt ist es Orests Gesicht, in das man nicht mehr zu
blicken wagt. Fiir Elektra sieht der gesellschaftliche Verstofs, genderspezi-
fisch, etwas anders aus (V. 1198-1200):

TV’ £ YopoV,

Tiva ydpov €l tic méoic e 6éZeTon

VUUPIXAC € €0VAC;
Gegeniiber Elektras in der parodos thematisierten selbstbestimmten Weigerung,
sich in eine Gruppe singender und tanzender Madchen einzuordnen, hat sie
nun die Gelegenheit dazu verloren, dies zu tun. Die Aussicht auf eine Ehe
scheint fiir die Morderin dahin.'® Erneut hat der Chor die letzten Worte in der
strophe. Er kritisiert Elektras falsche Einstellung vor der Tat des Muttermor-
des (V. 1201-1204). Besondere Aufmersamkeit verdient seine abschliefende
Bemerkung:

0ewva O’ elpydow,

@iha, xootyvntov ol Yélovta

12Gjehe oben unter: I11, 9.3.1 die Ausfiihrungen zur lutra-Szene.

13Elektras Worte bilden den Anfang eines den gesamten Klagegesang durchziehenden
Netzwerkes von Begriffen aus der Wortfamilie des Stammes tek-, sowie des immer wieder
fallenden Schlagworts meter (Siehe V. 1186, 1188, 1197, 1212, 1215, 1220, 1223, 1227).

l4Giehe dazu unter: IT1, 7.2.2 die Ausfiihrungen zu V. 458-463.

15Siehe auch Denniston, 199.



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 174

(V. 1204-1205). Hier wird Elektras faktische Rolle in den Mordtaten beim
Namen genannt: Sie hat den unschliissigen Bruder verfiihrt und tragt somit
die alleinige Verantwortung. Abgesehen von der knappen Reaktion des Bru-
ders (V. 1206-1209) sind dies nach Vickers die letzten Worte des Dramas.
Natiirlich wére ein solcher Schlussakzent, gemessen an der Bedeutung der
Elektra-Figur im Stiick, wohlgesetzt. Andererseits sind die folgenden Verse
keineswegs redundant. Erst in den zwei letzten Strophen-Paaren gewinnt so
das im Klage-amoibaion von den Tétern gezeichnete Bild seine volle Schérfe.
In naturalistischer Detailgenauigkeit lassen Orest und Elektra ihre Bluttat
vor dem geistigen Auge wiederauferstehen: Orest erinnert sich an die ent-
bloste Brust der Mutter (V. 1206-1207), ihre Hikesiegeste ihm gegeniiber (V.
1214-1217), schlieflich an die eigene Reaktion: Dem Anblick nicht gewach-
sen ersticht er Klytaimnestra mit verhiillten Augen (V. 1221-1223). Elektra
bekennt sich dazu, den blind vorgehenden Bruder zunichst angefeuert zu
haben und schlieklich selbst mit Hand angelegt zu haben (V. 1224-1225).
Jenseits einer rein dsthetischen Abscheu vor der Tat spiegelt sich im Mo-
tiv des Verdeckens der Augen auch Scham iiber die begangene Tat.'® Man
kann vermuten, dass eine natiirliche Abscheu vor der Tat des Muttermordes
bereits seit Beginn der Handlung Orests zogerliches Verhalten hintergriindig
mitbestimmt, wenngleich er auch erst in der ,,Zweifel-Szene™ " die Richtigkeit
des Apollinischen Befehls offen in Frage stellt.!® Elektra bringt die Reue im
ihre Mutter bezeichnenden Wortspiel von der

@thn T %00 @ikn

(V. 1239), zum Ausdruck. Anders als fiir Orest, setzt bei ihr ein verletztes
Schamgefiihl erst nach der Tat ein, wéahrend bis zu diesem Punkt hin der thy-
mos sie leitet. In den letzten Versen des Klageliedes verleihen die Geschwis-
ter ihrer Reue iiber den Muttermord gestisch und verbal Ausdruck, wenn
sie den Leichnam mit einem Tuch bedecken. Orest wiinscht sich, dadurch
die Tat ungeschehen zu machen (V. 1227-1228). Superlativische Entsetzens-
bekundungen iiber die Schwere der Tat seitens des Chores beenden die beiden

16Siche zu dem Motiv der Gesichtsverschleierung auch Cairns’ Worte iiber den nur
fragmentarisch erhaltenen

‘Innbéhutog xahumtduevog

des Euripides. Cropp, 180, verweist im Zusammenhang mit V. 1196 auf den reziproken
Aspekt der fehlenden aidos des Orest: "Orest is both ashamed and afraid of polluting others
through eye-contact.”

178, o. unter: 111, 9.3.2.

18Siehe zur aidos des Orest auch Cairns, 275 und 296-303.



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 175

letzten strophai (V. 1226 und V. 1232).1 Sie sind kondensierter Widerhall
der inneren Bedridngnis der Geschwister. In anachronistisch psychologisieren-
der Ausdrucksweise kann man die Auferungen des Geschwisterpaares in dem
Klage-amoibaion als verbales Abbild eines Traumas der Geschwister infolge
ihrer Tat verstehen. Hier wird deutlich, dass im Zentrum der Euripideischen
Elektra nicht der alte Mythos und traditionelle religiése Vorstellungen ste-
hen. Stattdessen geht es um den Menschen als von Innen heraus gesteuertes
Wesen. 2

Das Stiick endet freilich auch an dieser Stelle noch nicht: Ein Faden, der
im Drama immer wieder kurz aufgenommen wurde, um dann wieder unter
einem dichten Gewebe Euripideischen ,Realismus™! zu verschwinden, ist der
des traditionellen Mythos und der der traditionellen Religion. Nichtsdesto-
trotz: Es muss noch nach der Bedeutung der Gotter fiir die menschlichen
Belange gefragt werden, damit die Welt der Euripideischen FElektra in ihrer
Ganzheit vor dem Dramenbetrachter ersteht. Dadurch erklart sich die letzte
Passage des Stiickes, der dei-ex-machina-Schluss.

10.2 Der dei-ex-machina-Schluss
(V. 1238-1359)

Wenn man das Stiick bis zum Ende der gemeinsamen Klage der Geschwister
betrachtet, so ergibt sich zusammenfassend das Bild von einem Biindnis zwi-
schen zwei Geschwistern, das letztlich auf einen gemeinsam veriibten Mutter-
mord hinauslduft. Wie kommt es dazu, dass Elektra und Orest zu Verbrechern
werden? Wichtig ist zweifelsohne die synergasia der beiden. Orest allein kdn-
nte nach Charakterisierung der Figur bei Euripides niemals Klytaimnestra
toten. Er ist viel zu unsicher. Erst Elektras thymos wird zum eigentlichen
Katalysator der Handlung. Elektra hat von sich aus einen so starken Hass
auf die Mutter, dass sie diese toten will. Jedoch weif sie, solange sie als

19Fiir Vers 1232 scheint es sinnvoll der von Biehl, Euripides. Troades, Heidelberg 1989 zu
V. 1272f vorgeschlagenen Ubersetzung des Wortes terma im Sinne von ,,Gipfel” zu folgen.
Hier folgt u. a. Harder, Right and Wrong, 22. ,Endpunkt’, kann, pace Denniston ad loc.,
entgegen der Bedeutung des Wortes am Ende des Sophokleischen Stiickes, gerade nicht
gemeint sein. Durch ein solches fehlgeleitetes Verstindis ginge zum einen der Parallelismus
zur Choraussage am Ende der Vorstrophe verloren, zum andern wiirde der Chor sich dann
gewaltig irren: Das innere Leiden der Geschwister an ihrer Tat fingt gerade erst an. Uber
dufiere Folgen verlautet Wichtiges im abschlieflenden dei-ez-machina-Schluss.

20Giehe Hose, Der tragischte aller Dichter, 286. Das Thema, der Traumatisierung liegt
auch dem Eur. Herc. zugrunde, allerdings geht es dort, in Abgrenzung zur Euripideischen
Elektra, um gottlich herbeigefiihrten Wahnsinn. Dazu siehe Bondy, 165.

21Giehe bereits oben die Anmerkung mit einer Definition des Begriffs unter I1I, 7.2.2.



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 176

Einzelperson dasteht, nicht, wie sie die Tat vollbringen kénnte. Sie braucht
eine Figur, die jenseits ihrer selbst noch von die Idee dufert, Klytaimnestra
solle sterben. Diese Figur ist Orest. So schwach und zerrissen er auch in-
nerlich ist, der Apollinische Befehl ldsst ihn nach Argos kommen und seiner
grollenden Schwester begegnen.

Damit ist es letzten Endes das delphische Orakel, von dem die vollkom-
men auf menschlicher Ebene spielende Geschichte des Muttermordes ihren
Ausgangspunkt nimmt.?? Weil der Anstof von Apoll kommt, muss am Ende
noch die Frage nach dem Verhéltnis der menschlichen Welt und den tradi-
tionell verehrten Géttern in den Fokus des Interesses treten. Es kommt zum
Zusammenstof zwischen einer ,realistischen™® Alltagswelt, in der der Zufall
und menschliche Einstellungen und Gefiihle Ereignisse herbeifiihren, und ei-
ner, in Gestalt der Dioskuren, aus der Hohe herabschwebenden géttlichen
Ebene, von der aus das menschliche Leben geméf der traditionellen Vorstel-
lung mit tieferem Sinn erfiillt werden miisste. Von hier aus miisste letztlich
den einzelnen Menschen, wenn sie sich in ihrem Verhalten am Gottlichen
orientieren, ein fester Platz in einem geordneten Ganzen gegeben werden.
Genau damit aber beginnen die Probleme: Die Dioskuren kommen ja, weil
letztlich Apoll die Schuld fiir die Bluttat der Geschwister an ihrer Mutter
tragt.

Doch konnen sie das Problem, das ihnen die Geschichte der Geschwister
stellt, 16sen? Im gesamten Drama werfen die die Figuren immer wieder Blicke
auf das Gottliche. Ambivalenz bestimmt die Aussagen, wie iiberall, wo es
darum geht, das Leben der Menschen auf der Biihne iiber die Zufilligkeit
der Gegebenheiten des Augenblicks hinaus mit Sinn zu erfiillen. Dem entspre-
chend muss auch das weltpolitische Grofereignis der Vergangenheit, der tro-
janische Krieg, im Drama in uneindeutigen Bildern auftauchen. Selbiges gilt
fiir einzelne Figuren dieser Vorzeit, so z. B. fiir Achill.?* Unklar ist letztlich
auch die Vorgeschichte des Tantalidenhauses, dessen Verfluchtheit der Chor
unmittelbar vor Einsatz des Klage-amoibaion beklagt (V. 1175-1176):

00X €0V OLUOELC 0ix0g¢ AiALDTEROC
6V Toavrokeinv 008’ Egu ToT” EXYOVLV.

Ein Beispiel fiir das Ungliick der Tantaliden wird im zweiten stasimon in
der Geschichte des Ehebruchs der Aerope und des Thyestes ausgefiihrt. Der
Chor wagt jedoch anzuzweifeln, dass das Verbrechen des Thyestes, wie tra-
ditionell erzdhlt, kosmische Dimensionen gehabt habe. Er ist sich iiber die

22Siehe Whitehorne, 9.
23Zum Begriff siche oben unter: III, 7.2.2.
24Giehe dazu die Ausfiithrungen unter: ITI, 7.



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 177

Zusammenhénge zwischen menschlichem Leben und einer moglichen gott-
lichen Oberregie unsicher geworden.?®

Elektra und Orest sind Menschen, die in einer Welt unsteter Wechselfille,
des Scheins und der Meinung, leben. Die Dioskuren kommen von oben herab
in ihr Dasein und versprechen Kliarung. Als Verwandte einerseits des Apoll,
andererseits der Hauptcharaktere scheinen sie besonders geeignet fiir die Mit-
tlerposition. Doch weder ihre Rede ex kathedra (V. 1238-1291), noch die Fra-
gen Orests und Elektras an die zwei Gotter (V. 1292-1341)?® kénnen letztlich
Kldrung in das durch den amoralischen Befehl des Apoll geschaffene Dilemma
bringen.?” Freilich, auf der rein pragmatischen Ebene regeln die Dioskuren
die Verhéltnisse.

Die beiden Hauptfiguren werden als Muttermorder, wie sie es bereits
selbst in ihrem Klagegesang vorweggenommen haben, aus Argos verbannt
(V. 1249-1251). Elektra soll kiinftig gliicklich in Phokis mit Pylades ver-
heiratet sein (V. 1284-1285). Das einzig Betriibliche, das ihr nach der Aus-
sage der Dioskuren bevorstehe, sei das Verlassen der angestammten Heimat.
Das bedeutet, dass Elektra, eben abgesehen von der Verbannung, genau zu
dem Ziel gelangt, das sich ihr am Anfang des Stiickes als unerfiillbar darstellt:
Ein Ehebiindnis mit einem Mann angemessenen Standes. Es ist zwar nicht
die noch vor der Zwangsverheiratung von Elektra erwartete Ehe mit Kastor
selbst, aber immerhin eine Ehe mit Pylades. Die Ehe wird, entsprechend den
in der Gesellschaft geltenden Normen, von nahen ménnlichen Verwandten
geregelt.

Orest hat, verfolgt noch von den Rachegeistern der Mutter,?® nach seiner
Verbannung zunéchst vor dem Blutsgericht in Athen Rechenschaft fiir seine
Bluttat abzulegen. Er wird, geméfs der Aischyleischen Version in den Fu-
meniden, freigesprochen werden, ehe er ein gliickliches Leben in der von ihm

25Giehe dazu bereits die Uberlegungen zum zweiten stasimon oben in: III, 9. 1.

26Was die textkritische Debatte um die Verse 1292 bis 1304 anbelangt, wird hier Basta
Donzellis Textausgabe gefolgt. Ebenso entscheidet u. a. Steidle, 85-87. Fiir die Verse 1292f
wird also Orest als Sprecher angenommen. So entscheiden u. a. auch Hose, Studien zum
Chor 1, 188-190 und Cropp, ad loc. Anderer Meinung sind u. a. Nauck, Weil, Wecklein,
Murray, Parmentier-Grégoire, Schiassi, die die Verse dem Chor geben. Das Problem dabei
ist die Seltenheit eines Zwiegespréchs zwischen Maschinengott und Chor.

27 Absurd ist die Deutung des Stiickes als Melodrama, wie sie z. B. Kitto, Greek Tragedy,
358-359, verfolgt. Ebensowenig einleuchtend argumentiert Steidle, 80, der davon ausgeht,
die von den Dioskuren geschaffene Losung sei eine echte Losung, durch die die Geschwister
der Verantwortung fiir ihre Tat enthoben wiirden. Abgelehnt wird hier auch Thury, 20-22,
die in den weisenden Worten der gottlich enthobenen Dioskuren ein , Heilungsrezept” fiir
die traumatisierten Téter sieht.

28In V. 1341-1342 sieht Kastor die sich nahenden Keéres. Fiir die anderen Charaktere
sind sie wohl unsichtbar. Sie zeigen sich also nicht auf der Biihne.



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 178

gegriindeten eponymen Stadt verleben soll (V. 1275). Auch fiir die Bestat-
tung der Leichen des Aigisth und der Klytaimnestra geben die Dioskuren
entsprechende Anweisungen. Was die Fiirsorge um den Leichnam der Kly-
taimnestra anbelangt, fallen die Namen des soeben aus Troja zuriickkom-
menden Menelaos und seiner Gattin Helena. Diese, so erfahrt man an dieser
Stelle, war niemals in Troja. Stattdessen hielt sie sich in der Zwischenzeit
in Agypten beim Meeresgreis Proteus auf (V. 1278-1281). Durch diese mit
gottlicher Autoritit versehene Aussage? werden simtliche im Verlauf des
Stiickes zu Helena getroffenen Aussagen im Riickblick als falsch erwiesen.3¢
Es handelt sich um einen neuen Fall von Mythenkritik, diesmal von Gottern
ausgesprochen.

Neben der direkten menschlichen Verwandtschaft gedenken die Dioskuren
auch der zumindest dem Schein nach zeitweise angeheirateten Verwandtschaft,
also des auturgos. Er soll Elektra und Pylades nach Pokis folgen und dort mit
Reichtiimern und Landbesitz fiir seine Fiirsorge um Elektra belohnt werden
(V. 1284-1285). Zusammengefasst: Die Dioskuren bieten an dieser Stelle einen
auf den ersten Blick positiven Ausblick auf das weitere Schicksal sdmtlicher
Dramencharaktere und sogar ihrer Verwandten. Doch jenseits einer glatten
Oberflache zeigt die von den Dioskuren verfolgte Losung der offenen Pro-
bleme betrichtliche Risse:®' Erster und wichtigster Stein des Anstofies ist
der Widerspruch der Dioskuren zu dem Orakelgott Apoll.

doifoc e, Poifoc,

so eroffnet Kastor seine Bewertungen des Befehls aus Delphi in V. 1245,
nicht ohne einem unverhohlenen Unverstdndnis Ausdruck zu geben. Die Lo-
sung der Dioskuren, wonach zwar der Gott selbst ein sophos sei, allein seine
Weissagung sei kein sophon, ist in sich selbst briichig.

Problematisch erscheint ferner die Begriindung, die die Dioskuren fiir ihre
Hilfe an die in duferster innerer Not befindlichen Geschwister geben (V. 1351-
1353):

o~ P4 \ \ ’
olotv O’ dotov xol TO dlxanov
pihov €v PLoTe), TOUTOUG YUAETESY

Exhbovteg uoytwv oLopey.

29Sjehe dazu erstmals in Stesichoros’ Palinodia, Pl. R. 586c. Dazu auch Hose, Studien
zum Chor 1, 93 Anm. 3. Bei Euripides ganz besonders die Helena, siehe dort V. 38-40.

30Siehe dazu V. 214, 1027, 1063, 1083. Dazu auch u. a. Erbse, Studien zum Prolog, 172
Anm. 11.

31 Anderer Meinung ist Steidle, 80.



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 179

Gerade dieser Kategorie von Mensch gehéren Muttermérder ja gerade nicht
an. Wenn bei Orest noch der falsche Befehl des Apoll als Entschuldigung
dienen kann (Siehe V. 1301-1302), so ist bei Elektra auch dieser Ausweg
versperrt.3? Sie selbst verweist Kastor fragend auf dieses Problem in Vers
1303-1304. Kastors Ausweg ist nun der Fluch, der auf dem Geschlecht Elek-
tras laste (V. 1305-1306). Er erscheint als jemand, der auf der Suche nach
einer passenden Entschuldigung fiir Elektra die erste beste Gelegenheit er-
greift. Die Dioskuren vertreten hier eine Gotterwelt, die in sich uneins ist und
im Wanken,? eine Gotterwelt, die weit davon entfernt ist, die Probleme der
Menschen 16sen zu kénnen. Man denkt dabei nicht an den letztlich klar geord-
neten Olymp der Odyssee, sondern vielmehr an die von Streitigkeiten zerriit-
tete Gottergemeinschaft der Ilias, die ihrerseits das Leben der Menschen in
Chaos stiirzt.?* Dazu passt auch Zeus’, in dieser Welt wohl als verzweifelt zu
bezeichnender Vorstofs, durch Auslosung des trojanischen Krieges die Welt-
bevilkerung einzudimmen (V. 1282-1283).%

Insgesamt dient der dei-ez-machina-Schluss dazu, den bereits fiir das Dra-
ma bis zu dieser Stelle hin entscheidenden Eindruck zu bestérken. Der Glaube
an die Gotter und an die Tradition, der herkémmliche Orakelglaube, letztlich
der Glaube an iiberkommene Sinnstrukturen im Allgemeinen, erweist sich als
fiir die Euripideischen Menschen unangemessene Methode der Lebensbewil-
tigung. Eine geeignete Antwort auf die Frage nach dem angemessenen Verhal-
ten in einer fiir den Einzelnen schwierigen Lebenswelt hélt allein der einzige
kleine Mann im Stiick bereit: der auturgos. Die von ihm gebotene Losung ist
Selbstgeniigsamkeit zum einen, Achtung der gesellschaftlichen Regeln ande-
rerseits.

Diister hingegen ist die Situation der zwei Geschwister in dieser Welt: Er-
schiittert haben sie erkennen miissen, dass der Muttermord falsch war. Am
Ende werden sie nun nicht nur beide aus Argos verwiesen, sondern zudem
auch noch fiir immer voneinander getrennt (V. 1308-1341). Nachdem zu Be-
ginn von beiden Seiten her der Wunsch gedufsert worden war, den jeweils
anderen zu finden,?¢ ist das Biindnis jetzt fiir immer dahin. Ein die Krisensi-
tuation der Geschwister abschliefender Ubergang ins Erwachsenenleben ist

32Dazu auch Vellacott, Ironic drama, 13.

33Der Widerstreit zwischen chthonischen und olympischen Gottheiten, wie er schon in
der Aischyleischen Orestie vorliegt, ist weiter aufgesplittert. Einzelne Gé&tter verstehen
nicht mehr die Pldne anderer. Siehe auch Whitehorne, 11, Denniston, 203-204. Zur sub-
stanzlosen Sicht der Dioskuren duftern sich auch Conacher, Furipidean drama, 209-210,
Rivier, 138.

34Giehe dazu besonders die sog. ,Theomachie” der Ilias: II. Buch 20 und 21.

35Siehe dazu auch die Version in den Kyprien. Siehe Denniston, 206.

36Siehe dazu in: III, 7.



KAPITEL 10. DIE FOLGEN DER RACHE (V. 1177-1359) 180

in seiner eigentlich vorgesehenen Form verloren: Er wire mit einer Integration
in die Stadt Argos verbunden gewesen, fiir Orest sogar, nach dem traditio-
nellen Muster des Mythos, mit einer Inthronisation an Vaters Statt.’” Nun
kann er nur fernab der Heimat und im Wissen um die Schuld am Tod der
eigenen Mutter stattfinden. 3 Die

Nooval AoTACUAT®Y,

bei der anagnorisis auf die Zeit nach der Tat verlegt,?® sind unerreichbar
geworden. Die Blutsbande haben sich nicht als probates Mittel erweisen kon-
nen, philia zwischen Elektra und Orest zu stiften. Im Gegenteil: Die syner-
gasia hat sich als desastros fiir die innerliche Befindlichkeit der Beteiligten
gezeigt. Das Mitleidsbekunden des Maschinengottes Kastor (V. 1327-1330)
verstirkt nur noch den Eindruck von der Trostlosigkeit des menschlichen
Leidens. Endgiiltige Entwurzelung, Orientierungslosigkeit und Sinnlosigkeit
bestimmen das Leben der Hauptfiguren am Ende. Es sind zwei einander und
der Welt, in der sie leben, entfremdete Wesen. Das ist zwar auch zu Anfang
des Stiickes schon der bestimmende FEindruck, doch Elektras aus falschen
Erwartungen an das eigene Leben gespeister Hass zeigte sich als treibende
Kraft, die das ohnehin schon auf Ungewissheit gestellte Dasein der beiden
Geschwister noch mehr zerriittet hat.

Wie im Klage-amoibaion die Selbstschiadigung des Menschen durch ver-
brecherisches Verhalten dargestellt wurde, so wird umgekehrt durch den de:-
ex-machina-Schluss verneint, dass die Gotter am menschlichen Leid Schuld
tragen. Nichts konnte die vollkommene Eigenverantwortlichkeit des Menschen

in der Euripideischen Welt deutlicher zeigen als der dei-ez-machina-Schluss
der FElektra.

37Siehe u. a. Dupont, 171 und Hartigan, 121. Zur das “coming of age” eines eines jungen
Mannes erfolgreich beendenden Integration in die polis-Gemeinschaft, siehe auch Vidal-
Naquet, 106-107.

38 Auch die Tatsache, dass Orest als Elektras kyrios in seinen letzten Worten im Drama
(V. 1340-1341) noch die Rolle wahrnehmen kann, Elektra Pylades in die Obhut zu geben,
kann nicht dariiber hinwegtduschen, dass der Weg Elektras in die Ehe fiir griechische
Verhéltnisse des 5. Jhs. v. Chr. ungewohnt lang ist. Auferdem: Auch wenn Elektras «rites
de passagey damit doch noch vollzogen sind, die inneren Wunden, die sie sich durch den
Mord an der eigenen Mutter zugezogen hat, sind nicht heilbar. Orest hingegen, endet, mit
den Worten Vidal-Naquets, als ein «ephebe manquéy. Siehe dazu Vidal-Naquet, 106-112.
Vidal-Naquets Begriff Ephebe ist vor dem Hintergrund aktuellerer Forschungsdebatten
mit Vorsicht zu behandeln, folgen kann man Vidal-Naquet aber in der Kernaussage: Orests
«rites de passagey werden nicht korrekt vollzogen.

39V. 596. Siehe III, 7.



Kapitel 11
Synopse

Schon durch den gegeniiber der literarischen Tradition verdnderten Schau-
platz des Geschehens wird angedeutet, dass sich im Euripideischen Stiick
die alte Geschichte mit neuem Gehalt fiillt. An die Stelle der traditionel-
len Adelswelt tritt die Welt der argivischen Bergbauern, in die hinein Elek-
tra von Aigisth und Klytaimnestra verheiratet worden ist. In der nur dem
auferen Schein nach bestehenden Ehe mit dem auturgos fiihlt sich Elektra
heimatlos und um ihre vornehme Herkunft betrogen. Sie zeigt sich als un-
fahig, sich in das Landleben ihrer Nachbarinnen zu integrieren und macht
ihr Leben stattdessen zu einem fortgesetzten Ritual des Protests gegen ihre
soziale Herabwiirdigung. Was ihrem Dasein Richtung gibt, ist allein ein Trieb:
der bittere Hass auf die Mutter. In ihrer Widerstandshaltung passt sie in-
sofern zu ihrer ménnlichen Parallelfigur, dem ebenfalls iiberlebenden Atriden
Orest, der als Gesandter Apolls mit dem Befehl des Muttermordes in Elek-
tras Leben tritt und unsicher dariiber ist, wie er damit umgehen soll. Grund
fiir seine Wankelmiitigkeit scheint bei dem jugendlichen Orest jedoch, anders
als bei seiner in einer Scheinwelt lebenden Schwester, eine allgemeine Ori-
entierungslosigkeit und Ziellosigkeit zu sein. So erdffnen sich charakterlich
Kluften zwischen der von blindem Hass auf die Mutter getriebenen Schwes-
ter und dem unschliissig in sich verkriimmten Bruder. Aus diesem Grund
kann es auch nur iiber Umwege zu einer Schein-anagnorisis zwischen den
Geschwistern kommen. Nicht philia bildet das Ferment der Verbindung, son-
dern das einzig starke Gefiihl, das bei den zwei Geschwistern vorhanden
ist, die iiberbordende Wucht des tief verinnerlichten Hasses der Elektra auf
Klytaimnestra. Auf der Seite des Orest steht diesem heftigen Gefiihl nur
eine dngstliche Suche nach Halt gegeniiber. Das erste stasimon antizipiert
in seinem Stimmungsumschwung von Harmonie zu Schrecken den Fortgang
der von den Geschwistern im weiteren Verlauf des Dramas gemeinsam aus-
gefithrten Rachehandlung: Es verweist indirekt auf die Ambivalenz von ,gut”

181



KAPITEL 11. SYNOPSE 182

und ,,bése” in einer dynamischen Welt. Direkt weist es auf das briichtige Ver-
haltnis der Dramenfiguren zu einer geistig entriickten Vergangenheit hin. Es
verdeutlicht, dass diese in der Euripideischen Welt auf sich selbst zuriickge-
worfen sind und sich unter den Bedingungen, unter denen sie leben, nicht
an Vorbildern der Vorzeit orientieren konnen: Orest ist kein Perseus, der
sich anschickt, gegen Medusa zu kimpfen. Denn: Im traditionellen Mythos
ist Perseus’ Gegnerin vor dessen Tat ein Monstrum, nach dessen Tat ist ihr
Haupt ein T6tungsinstument. Die destruktive Kraft der Figur bleibt beste-
hen. Dass Medusa auch Opfer des Perseus ist, dndert also nichts an der
ihr fest zugeschriebenen Negativrolle. Anders verhilt es sich bei Orest und
Klytaimnestra: Klytaimnestra ist kein Monstrum, sondern ein Mensch mit
Lichtseiten und Schattenseiten gleichermafen.

1. In der Planung der Racheaktion erweist sich Elektra mit ihrem Hass
auf die Mutter als der entscheidende Motor. Sowohl Orest als auch der
Alte lassen sich von ihr die ihnen zukommenden Rollen in der bevorste-
henden Handlung zuteilen.

2. Im Riickgriff auf die mythische Vergangenheit des Pelopidengeschlechts
beginnt der Teil der Durchfiihrung der Rache mit dem ,,Chorlied vom
goldenen Lamm”. Als scheinbares Pendant zum Beziehungsdreieck der
unmittelbaren Dramenexposition, Agamemnon, Klytaimnestra und Ai-
gisth, wird an eine vergleichbare Situation in der Vergangenheit des
Geschlechtes erinnert: Atreus, Aerope und Thyestes. Ein von der Frau
ausgehendes ehebrecherisches Verhiltnis mit dem jeweiligen Rivalen
und Bruder des Konigs 16st in der Gegenwart wie in der Vergangen-
heit je den Herrschaftswechsel aus. An der mythischen Parallelsituation
wirft der Chor die Frage auf, ob die Rechtschaffenheit einer weltlichen
Herrschaft von einer iibergeordneten géttlichen Warte aus kontrolliert
werde und zweifelt daran. Entsprechend doppelbddig sieht auch der Eu-
ripideische Blick auf die zweiteilige Racheaktion des Dramas aus: Schon
durch die 6rtliche Trennung zwischen den zwei Morden wird ein Abwei-
chen von der Idee, hier vollziehe sich die gottlich gewahrte lex talionis,
verdeutlicht. Keine der Bluttaten findet dort statt, wo Agamemnon
einst starb. Zusétzlich sind beide Taten je unter doppeltes Vorzeichen
gestellt: Einerseits ist da als ,,Begleitkommentar” der Blick der litera-
rischen Tradition auf die Rache am Tyrannenmorderpaar Aigisth und
Klytaimnestra, andererseits das Geschehen auf und hinter der Biihne:
real und abstofend in &sthetischer wie sittlicher Hinsicht zwei aus dem
Hinterhalt vollzogene Homizide an Figuren, die durchaus sympathische
Ziige aufweisen. Aigisth ist bei seiner Totung in der Gastgeberrolle
gezeigt, Klytaimnestra in der Rolle einer um die verstofene Tochter



KAPITEL 11. SYNOPSE 183

Besorgten. Durch Anspielungen auf die Thematik des Tieropfers kom-
men die Taten in ihrer ganzen Grausamkeit zum Vorschein. In der
Darstellung des Muttermordes verwischen chronologisch die Grenzen
zwischen Tat und Folgen, indem die Tat erst nach der Erniichterung
der Mérder iiber die Natur ihres Werks en detail beschrieben wird.
Aus dem Geschwisterpaar als Personen, die glauben, an den Folgen des
Verbrechens an ihrem Vater zu leiden, werden an dieser Stelle Morder,
die iiber die Moglichkeit einer Rechtfertigung ihrer Blutstat unsicher
geworden sind. Es zeigt sich, dass der Mord fiir sich genommen ein Ver-
brechen ist, und er nicht mit einem Verbrechen, das einem Vorfahren
der Tater widerfahren ist, gerechtfertigt werden kann.

3. Der Dramenschluss beschiftigt sich mit dem Ergebnis der Rachehand-
lung. Dabei werden zweierlei Betrachtungsweisen fiir das Geschehen
nebeneinandergestellt: Einerseits ist da ein trostloser Einblick in das
Innere der beiden Téter, die sich durch ihre Handlung selbst schwere
innere Pein beigebracht haben, zwei Geschwister, die sich gegenseitig
niemals kennenlernen konnten und die durch ihre gemeinsam veriibte
Bluttat fiir immer die Chance dazu verloren haben. Andererseits ist
da der gottlich-distanzierte Blick des Maschinengottes Kastor auf die
Geschehnisse: Aus seiner Sicht erscheinen alle menschlichen Probleme
als nichtig und I6sbar. Doch gerade im Kontrast mit dem menschlichen
Leiden auf der Biihne entlarvt sich der Gott selbst als wenig ver-
trauenswiirdig. Er erscheint als Vertreter einer Spezies, die den Men-
schen aus der Ferne beim Leiden zusieht und ihnen Anweisungen gibt,
wahrend sie selbst iiber den Dingen steht, darin dem Orakelgott Apoll,
der letztlich Schuld an allem trégt, nicht undhnlich.

4. Der Mensch wird nicht als ein in einer festen rdumlichen und zeitlichen
Ordnung eingebunder Teil begriffen. Stattdessen ist er auf sich selbst
und die realen Gegebenheiten zuriickgeworfen. Bei Euripides zeigt die
Positiv-Figur des auturgos als verarmter Adeliger, dass der Mensch
sich nicht iiber veraltete statische Konzeptionen vom Menschen, zum
Beispiel durch Einreihung in einen bestimmten oikos, stimmig definieren
kann. Was den Menschen im Kern ausmacht, ist sein dynamisch aufge-
fasstes Inneres. Seine Gefiihle und Einstellungen sind es, iiber die der
Mensch sich selbst und andere definiert. Der Mensch ist im Stiick als ein
unstetes Wesen dargestellt, das unaufhaltsam versuchen muss, sich an
Anderungen anzupassen. Das grundlegende Problem sind einmal verfes-
tigte Dogmen. Sie fesseln den Einzelnen an ein bestimmtes, notwendi-
gerweise unstimmiges Bild von seiner Umgebung und veranlassen ihn



KAPITEL 11. SYNOPSE 184

zu Handlungen, die ihm letztlich selbst schaden. Sich selbst zu erken-
nen ist in der stdndigem Wandel unterzogenen Euripideischen Welt die
sehr schwierige und nie endende Aufgabe des Menschen. Sie fordert es
dem Einzelnen ab, sich stdndig aufs Neue zu priifen.

5. Elektra und ihr Bruder: zwei viterlicherseits verwaiste Geschwister
an der Schwelle zum Erwachsenenleben: Anthropozentrismus und die
«rites de passages-Thematik

In der vom Politischen und Religitsen auf eine private Ebene verlegten Eu-
ripideischen Elektra® ist es nicht linger der Mensch im Verhiltnis zur polis
oder zum oikos, der im Vordergrund des Interesses steht, sondern vielmehr
ist es der Mensch in Relation zu den als Individuen gesehenen Mitmenschen
im Umfeld, oder der Mensch als solcher in seinem speziellen Lebensstadium.
Die ephemere Natur des Menschen ist in der griechischen Literatur seit

ihren Anféngen ein wichtiges Thema. Auf Solon geht die Einteilung des
menschlichen Lebens in zehn Lebensaltersstufen zuriick:?

Ioiic uev dvnPog Ewv ETL VATIOG EpX0¢ 60OVTWY

pLoaC EXPANAEL TRESTOY €V ETECLY.

ToUg &’ ETépoug OTE 1) Tehéon Veog EnT’ EViauToUg,

ABne Exqaivel ofuaTa YryVOUEVNC.

Tf] TeLTdTy 68 Yévelov delopévev ETL YUl

Aoy vobtan, ypotfic dviog dueBouévng.

i} 07 €xTn mepl TaVTA XUTAPTUETAL VOOS AVOROG,

000" Epdety €V ouwc Epy’ dmdhauy’ EVEAEL.

enTd 6€ vobv xal Yh@Booav €v EBdouucty Yy’ dplotog

OXT T’ AUPOTEQWY TECCUPU Ol DEX ETT).

T} 07 EvdTy €Tt peEV BlvaTan, Yokoxmtepa 0’ adTol

TEOC UEYIANY CEETNY YABGGH TE xol copin.

TNV Oexdtny 0’ €l TI¢ TEAEoUG XoTd HETPOV (XOLTO,

00X Qv 8wpog €V polpay €yol YoavdTou.

!Siehe dazu u. a. im Kontrast zu dem Euripideischen Rachedrama Herc.: Hose, Der
tragischte der Dichter, 285.
2Solon, fr. 27 West.



KAPITEL 11. SYNOPSE 185

Die beiden adeligen Geschwister Elektra und Orest teilen miteinander zu
Dramenbeginn nicht nur das Schicksal der Verbannung aus dem Palast des
getoteten Vaters, sondern sie sind zudem beide Menschen auf der Schwelle
zum Erwachsenenleben. Orest ist noch jiinger als die Schwester und befind-
et sich nach Solons Lebensalterelegie im dritten ,Lebensjahrsiebt”. Elektra
hingegen ist wohl, zumal weiblichen Geschlechts, bereits seit ldngerem bio-
logisch erwachsen. Dennoch ist sie nicht, wie es ihrem Alter vor dem gesell-
schaftlichen Kontext der Zeit angemessen wiire, Ehefrau. Als Anthropologe?
und Tragiker in einem interessiert sich Euripides in seinem Stiick nicht nur
fiir das Thema ,Rachedrama”, sondern auch fiir das Thema der gescheit-
erten Integration der Hauptfiguren in die polis-Gemeinschaft. Beide Figuren
sind, betrachtet vor dem gesellschaftlichen Hintergrund Athens im fiinften
Jahrhundert, in gewissem Sinne in einem Vakuum gefangen: Das Problem
verkniipft sich mit dem auslosenden Moment des Dramas, der Ermordung
des Agamemnon. Auf die konkrete Lebenssituation der Geschwister iibertra-
gen bedeutet sie, dass die Vaterfigur fehlt. Die jeweils entscheidenden «rites
de passage» zum Erwachsenenleben, fiir Elektra die faktisch vollzogene Ehe,
fiir Orest der Ubertritt vom Jiinglingsdasein zum Erwachsenenleben, sind
in beiden Féllen dadurch behindert. Bei Euripides treffen in der zentralen
dramatischen Zuspitzung die Jungfrau Elektra und die Ehefrau und Mutter
Klytaimnestra zusammen und die Begegnung ereignet sich unter demVorzei-
chen des Hera-Festes von Argos, einem Fest der Fruchtbarkeit. Fiir Orest ist
etwas Ahnliches zu beobachten, wenn Odysseus’ Reifepriifung auf dem Weg
zur Mannwerdung im epos als Hypotext der Szene der Erkennung des Orest
zugrundegelegt wird. In beiden Fallen verschrankt Euripides als Tragiker den
Hinweis auf das kritische Lebensstadium der Geschwister, den er als Anthro-
pologe gibt, auf eine ungliickselige Art mit der dramatischen Situation: Wenn
er fiir Orest die «rites de passage» zum Dasein als Biirger in einen Ubertritt
in die Réacherrolle nach einem veralteten «vendetta»-Prinzip verwandelt, so
macht er aus der Thematik der Frauwerdung Elektras durch Entbindung ihres
ersten Kindes eine Kulisse fiir den Muttermord, eine Handlung, die Inbegriff
der Zerstérung von Leben ist. Die Thematik des pervertierten Rituals, ein
Leitthema des Stiickes, ist nicht Ausdruck fiir ein gestortes Verhéltnis zwi-
schen Menschen und Gottern, sondern vielmehr ist sie bei ihm Ausdruck fiir
destruktive, im Inneren seiner zwei Hauptfiguren waltende Krifte: Orests Un-
fahigkeit zum entschlossenen Handeln einerseits, beruhend auf dem Fehlen
eines lebenden viterlichen Vorbilds, Elektras tiefer Hass auf die materiell
bessergestellte Mutter andererseits. In beiden Fillen ist der eigentliche Grund
fiir diese Defizite der vorzeitige Tod des Vaters.

3Siehe dazu: Hose, Euripides als Anthropologe.



Teil IV

Anthropologisches Nachdenken in
Sophokles’ FElektra

186



Kapitel 12

Der Racher kommt heim (V. 1-85)

Auch wenn der durch die alexandrinische Philologie passenderweise beigegebene
Titel! dies erwarten lieke: Es ist nicht Elektra, die im Eingang des Stiickes
steht. Stattdessen bestimmt das Motiv der Anreise des viterlicherseits ver-
waisten Konigssohns an der Seite seines Erziehers den Beginn. Pylades be-
gleitet die beiden Figuren als ,stiller Schatten”.

Wie eine, ihre Perspektive immer mehr auf ihr Objekt verengende Weitwin-
kelcamera im Film wird im Sophokleischen Stiick der Schauplatz des Gesche-
hens langsam in den Fokus genommen.? Nicht nur Orest in Begleitung seines
Erziehers kommt hier nach langem Exil in seiner Heimat Mykene an und
nahert sich dessen Zentrum, dem Palast des Agamemnon, auch der Dramen-
betrachter wird mit ihm schrittweise an die Sophokleische Welt herangefiihrt.
Die Perspektive verengt sich zunehmend, um schliefslich auf dem Pelopiden-
palast, der das Biithnenhaus bildet, zu verharren (V. 1-10). Kamen die drei
Personen iiber die eine parodos von Delphi her, so fiihrt die andere parodos
direkt in den Zentralort von Argos, von woher spater die Vertreterinnen des
Chores kommen sollten. So ist einerseits eine weitere fiktionale Einordnung
von Argos in einen weiteren geographischen Kontext geleistet, andererseits
eine Eingliederung des Geschehens unmittelbar in das Umfeld des Palastes
in den weiteren Kontext der polis.®> Durch den unmittelbaren Schauplatz
ist das Geschehen an der fiir die griechische Tragddie haufigen Grenze zwis-
chen kéniglichem Haushalt und Offentlichkeit angesiedelt. Ortlich gesehen
wird dabei an die Tradition des Homerischen epos angekiipft. Das Vorbild
der in der Odyssee iiberlieferten Fassung des Atridenmythos sollte jenseits

!'Manche Forscher gehen hier davon aus, oft stillschweigend, der nachgewiesenermafien
erst durch die Alexandriner beigegebene Titel sei authentisch. Siehe dazu Seidensticker,
Sophokles, 278-279; Knox, Heroic temper, 2 (Anm.1).

2Zur Berechtigung des Ansatzes vgl. Biihler, 177-185.

3Siehe zu dieser Analyse des Bithnenraums Joerden, 181.

187



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 188

der territorialen Verortung der Geschichte noch von Bedeutung sein, wie im
Verlauf der Untersuchung zu sehen.* Zeitlich und stimmungsgemif gesehen
ist das Drama bereits durch die ersten Verse in die mythische Vergangenheit
zuriickprojeziert, wenn Orest dort von seinem Erzieher als Sohn des Agamem-
non, der der Feldherr der Griechen vor Troja gewesen sei, angesprochen wird
(V. 1-2). Verschiedene Ortlichkeiten, den realen Gegebenheiten gemif weit
auseinanderliegend,® werden hier in dichter Folge aneinandergedringt von
den zwei Figuren passiert: Der Hain der Io (V. 5), die agora des lykeischen
Apoll (V. 6-7), der Hera-Tempel (V. 8). Zumindest von Apoll ist auch eine
Statue auf der Biihne zu sehen.’

Schlieflich gelangt man zum Haus der Pelopiden (V. 10), das durch seine
prominente Stellung in einer Reihe von Tempelbauten sakral iiberhoht wird.
Zweck der Riickkehr nach Argos ist, dass der an der Grenze zum Mannesalter
stehende Orest sich fiir den Tod des Vaters Agamemnon récht (V. 14) und
dadurch zugleich dessen Platz, den Pelopidenthron, einnimmt (V. 72).

Der Eingang des Stiickes ist primar dem Anliegen gewidmet, die Planung
der Rachehandlung einzuleiten, die am Ende des Stiickes” vollendet ist. In-
sofern Orest selbst nach dem Eingang von der Biihne abtritt und erst gegen
Ende des Dramas erneut auftritt,® kann man es als priméren Zweck des Ein-
gangs bestimmen, dass die Hauptfigur Elektra, deren Biihnenprisenz nach
dem Eingang den Rest des Dramas bestimmen sollte, in ihr Umfeld einge-
ordnet wird.? Die im Eingang nur indirekt in Worten und durch ihren Ruf
(V. 77) présente Elektra wird in die unterschiedlichen Sinndimensionen der
Sophokleischen Welt eingebettet. Zu nennen sind dabei eine religitse, poli-
tische und soziale Kategorie. Diese dufserlichen Aspekte spielen jedoch jeweils
nur schlaglichtartig in das Stiick hinein, wie im Verlauf der Untersuchung zu
sehen.

Nicht nur die dufere Welt wird vorgestellt, daneben stehen auch hier
schon, wenn auch sehr eingeschriankt, Einblicke in das Menscheninnere, das
im spateren Verlauf des Dramas, nach dem direkten Auftritt der Elektra-
Figur, in den Brennpunkt des Interesses riickt. Im Fingang wird hingegen

4Siehe dazu u. a. Hom. Od. Buch 3, V. 130-83, V. 276-302, V. 311-312, V. 318-
322, Buch 4, V. 81-91,V. 95-96, V.125-135, V. 220-232, V. 351-586, V. 613-619; Hom. II.
Buch 2, V. 108. Besonderes ausfiihrlich widmet sich den Homerischen Reminiszenzen des
Eingangs Davidson, v. a. 50-65. Einer Homer fremden Erzédhltradition folgt Stesichoros.
In seinem Stiick wird das Geschehen nach Lakedaimon verlegt (Siehe dazu fr. 216).

5Siehe Schneidewin-Nauck, 5.

6Siehe Schneidewin-Nauck, 5.

“Siehe unten, in: IV, 16.3.

8ADb V. 1098. Siehe dazu unten in: IV, 16.1.6.

9Elektra steht, wie ihr Euripideisches Pendant, im Zentrum des gesamten Stiickes.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 189

auf begrenztem Raum nach den Handlungsmotiven!® des Orest gefragt. Eine
verbindende Funktion zwischen duferer Welt und im Inneren des Einzel-
nen befindlicher Welt nimmt die Kategorie der Werte ein. Insofern wird es
von Bedeutung sein, Schliisselbegriffe in diesem Bereich in die Betrachtung
miteinzubeziehen. Weiter einwirkend auf die Kategorie des Menscheninneren
kann das Irrationale, Unterbewusste sein. Dieses jedoch spielt im Sophok-
leischen Stiick als Handlungsmotiv noch keine Rolle. Folglich ist die Kate-
gorie des Menscheninneren in der Tragddie des Sophokles keineswegs in seiner
vollen Bandbreite erfasst.!!

12.1 Die Gotter als Herren der Sophokleischen
Welt

12.1.1 Apoll

Orests Rache wird in der Sophokleischen Version von Anfang an unter einen
Imperativ des delphischen Apoll gestellt. Mit diesem Element kniipft das
Sophokleische Stiick hier an ein bereits bei dem Chorlyriker Stesichoros vor-
liegendes Element des Mythos an.'?

Apolls Befehl, der im Eingang, entgegen der Meinung mancher Forscher!?
von iibergeordneter Bedeutung ist, wird von Orest in seinem Kern in indi-
rekter Rede iibermittelt in den Versen 36 und 37. Dabei zielt der Befehl
des Gottes deutlich nicht auf das ,0b“ der Rache ab, sondern vielmehr auf
das ,Wie*: Orest soll nicht mit einem Heer gegen die Vaterstadt ziehen um
nach der Ermordung der beiden Usurpatoren'? selbst den Thron in Besitz zu
nehmen, sondern vielmehr ist ein listenreiches Vorgehen vom Gott angeord-
net. Die Forschung ist hier, veranlasst durch fragwiirdige Interpretationen
des Begriffs des dolos sowie des im Adjektiv endikos enthaltenen Begriffs

19Der Begriff Motiv wurde bewusst in Absetzung von dem Begriff Motivation benutzt.
Zur Absgrenzung der beiden Termini beachte man die Ausfiihrungen von Gibert, 51-53.

Unsofern kann auch der Begriff der “personality”, wie er von Gill definiert wurde, fiir
die Sophokleischen Menschen kaum verwendet werden. Gill, The character-personality-
distinction in Greek Tragedy, 2, bestimmt den Begriff folgendermaften: ”... I have asso-
ciated the term character with the process of making moral judgements; and I have taken
this process to involve 1. placing people in a determinate ethical framework and 2. treating
them as psychological and moral agents, that is, as the originators of intentional actions
for which they are normally held responsible and which are treated as indexes of goodnees
or badness of character.”)

12Gjehe Stesichoros fr. 217 PMG.

1380 z. B. Sheppard, Euripides, 140; Seale, 82 Anm. 43.

1480 indiziert der Plural im Griechischen.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 190

der dike teilweise auf Abwege geraten. So wurde die Tatsache, dass Orest
das Orakel nicht gefragt habe, ob er die Rache denn iiberhaupt vollziehen
solle, erstmals von Sheppard und spéter von Segal als Akt der Selbstiiber-
hebung des Orest betrachtet.'> Die durch Sheppard begriindete ,ironische”
Richtung in der Interpretation des Dramas erklart als Folge die gesamte Ra-
chetat des Orest samt ihrer komplizierten Vorbereitungen als fehlgeleitet. Als
unbesonnenes Opfer der Vorliebe Apolls fiir unklare Formulierungen betrete
Orest hier wie ein zweiter Odipus die Biihne. Dabei, so die Mutmafung
in der ironischen” Richtung der Forschung, wolle der Gott Orest implizit
durch die ,unmoralische” Forderung, auf einen dolos zuriickzugreifen, auf die
Probe stellen. Schlieflich dienten die unklaren Ausdrucksweisen des Gottes
dazu, ihren Empfinger zum Nachdenken und zur wahren Selbsterkenntnis
zu fiihren.'® Gleich an zwei Stellen muss man dieser These entgegentreten.!”
Problematisch ist, wie es zu bedenken gilt, nicht nur der Gebrauch des Be-
griffs des Moralischen im Zusammenhang mit dem Sophokleischen Drama,
sondern auch die Interpretation des dolos als verwerflich. Dies soll im Folgen-
den knapp aufgezeigt sein. Einen zwar eleganten, jedoch das Problem nicht
bei der Wurzel erfassende Losung bietet McLeod, die feststellt, der Begriff
des dolos verliere in dem Befehl an Orest dadurch einen ihm vermeintlich
anhaftenden negativen Beiklang, dass er an die dike gebunden sei.'®
Letztlich verschiebt sich dadurch jedoch lediglich die Problemstellung:
Was fiir eine dike wire das, die sich an einen ,unmoralischen” dolos koppeln
lasst? so kdnnte ein Anhénger der ,ironischen” Deutung einwenden. Tatséch-

15GSiehe Sheppard, Sophocles, 2-9 und Segal, Tragedy and Civilization, 254.

1680 bei Sheppard, Sophocles, 2-9, Kells, 82 u. a., Segal, Tragedy and Civilization, 253.
Zwei weitere Stellen aus dem Sophokleischen Textcorpus werden zur Bestirkung dieser
These herangezogen: Der eindeutig verworfene dolos, den Odysseus gegen Philoktet im
gleichnamigen Drama im Schilde fiihrt (Siehe dort v. a. in der ersten Eingangrede, wo
sich Odysseus auf diesen dolos als

coPLIoUL

bezieht (Soph. Phil. V. 14).), zudem der dolos des Kreon gegen den alten Odipus im OC
(Siehe dort v. a. V. 829ff.). Diskutiert wird in diesem Zusammenhang auch ein Fragment,
das eine im Sopokleischen Textcorpus vertretene Einstellung zum Orakel spiegelt: fr. 771,
dazu Kells 6. Der Text lautet in Ubersetzung: ,Und ich weif, dass dieser Gott fiir die
Weisen zwar immer ein Andeuter von Wahrspriichen ist, fiir die Schlechten aber in Kiirze
ein schlechter Lehrer.”

17Gegen eine Deutung des Orakels als moralische Priifung fiir Orest argumentiert neben
anderen Wissenschaftlern Waldock, 172: ”Apoll may not expressly have commanded the
murder, but he says enough to imply quite certainly that what Orest is about has his full
approval.” Besonders treffende Beobachtungen zur Bedeutung des Begriffs des Ironischen
im Drama des Sophokles stammen von Kirkwood, v. a. 261-264.

18GSiehe McLeod, 34.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 191

lich unterliegt man enem auf anachronistischen Uberlegungen beruhenden
Fehlschluss, wenn man iiberhaupt davon ausgeht, dass der Begriff der dike
im Drama des Sophokles stets an die Kategorie des Moralischen gekoppelt
sei. Wesentliches in diesem Bereich hat Kitto in seinem Buch Sophocles as
Philosopher and Dramatist festgestellt. Der Begriff der dike 14sst sich demzu-
folge bei Sophokles nicht deckungsgleich mit dem englischen Wort “justice”
wiedergeben. Es ist das dike-Verstindnis eines Heraklit, das hilft, den Be-
griff dike bei Sophokles zu verstehen. ' Fiir Heraklit nimmt die dike eine
kosmische Dimension an, vor der der einzelne Mensch schwerlich eine Bedeu-
tung hat. Stattdessen geht es um die Notwendigkeit der Wiederherstellung
eines das Ganze betreffenden Gleichgewichtszustands im Verlaufe der Zeit.?
Nichtsdestotrotz dispensiert ein solcher dike-Begriff den Sophokleischen Men-
schen nicht seiner Verantwortung. Auch wenn es im Sophokleischen Univer-
sum kein Garant fiir personliches Gliick ist, wenn man im Einklang mit den
Geboten der Dike handelt, so ist der Sophokleische Mensch doch an das
Gebot der olympischen Gotter gebunden.?! Nicht Moral, sondern religits
fundierte Normen bilden nach der kritisch priifenden modernen Forschung
die Grundlage der Sophokleischen Welt, der der Gedanke einer Theodize
fremd ist.??

Zum Begriff des dolos im vorliegenden Kontext hat Wesentliches Bur-
nett mit dem Buch Revenge in Attic and later Tragedy beigesteuert. Fernab
der stark von der Lektiire der Euripideischen FElektra inspirierten Annahme,
wonach der Begriff des dolos Zwielichtiges enthalte, konstatiert er mit Verweis
auf das in Attika grofe Beliebtheit genieftende Volkslied vom Tyrannenmord
durch Harmodios und Aristogeiton, dass das Motiv des dolos seit der Archaik
als unabkémmliches Ingredienz des Tyrannenmordes zu gelten habe.?3

Freilich liefse sich dem entgegensetzen, es gehe im vorliegenden Fall eben
nicht allein um den Vollzug eines Tyrannenmordes, sondern vielmehr dariiber

197Zu den religidsen Vorstellungen, wie sie den Dramen des Sophokles zugrundeliegen
siehe v. a. Nestle, Sophokles, 131, Kitto, Sophocles, 48-52. Reinhardt, Aischylos, 20, stellt
Analoges iiber das dike-Verstindnis bei Aischylos fest.

20Giche fr. 22 B 102 DK. Aufierdem die Ausfiihrungen zu Heraklit bei Ackeren, 123.
Der von Kells, 121, als Ubersetzung benutzte Begriff “retribution” erfasst das Phénomen
lediglich partiell bzw. kann missverstanden werden. Man konnte in diesem Begriff
schliefslich auch die dem Sophokleischen Denken fernliegende Idee einer lex talionis se-
hen, die jedoch mit einem circulum vitiosum der Gewalt verbunden ist.

21Siehe Kitto, Sophocles, 48-52; Whitman, 70.

22Giehe Adkins, 193 u. a., neuerdings auch Parker, Sophocles and the devine, 19-20.
Siehe auch Kaelins Worte im Zusammenhang mit den Schlussversen des Dramas, 94:
...freedom is won at the price of an act. In this scheme, the morality of the situation
plays a subordinate role of metaphysics; ...”

23Siehe Burnett, v. a. 62-64.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 192

hinaus iiber das sittlich schwierige Problem des damit ebenfalls verbundenen
Muttermordes. Doch kann man dagegen einwenden, dass im Eingang weder in
den Worten des Pddagogen, noch in denen des Orest auf die Ermordung der
Mutter als Mutter verwiesen wird. Demzufolge ist, zumindest nach den im
Eingang gebotenen Informationen, lediglich der Befehl zum Mord am Usurpa-
tor und dessen Gattin, die im Eingang nicht einmal namentlich erscheint,
gegeben. Diese untragische Betrachtungsweise der geplanten Tat stimmt mit
der in der Odyssee gebotenen Version iiberein.?* Freilich kann die kryptische
Wortwahl im Orakelspruch des Apoll nicht dariiber hinwegtduschen, dass die
Anordnung zum Muttermord letztlich faktisch nichtsdestotrotz in dem Be-
fehl verborgen ist. Indem jedoch die enge verwandtschaftliche Verbindung des
Orest zu Klytaimnestra nicht beim Namen genannt wird, richtet sich auch
die Aufmerksamkeit des Dramenbetrachters an dieser Stelle nicht auf die in
solchem Tun inbegriffenen sittlichen Implikationen. Stattdessen konzentriert
sich der Blick auf den Aspekt der geméf den Geboten der Dike mittels einer
List zu vollziehenden Tat.?

Der oben genannte Anschluss an Stesichoros im Hinblick auf das del-
phische Orakel hat also enge Grenzen. Bei Stesichoros werden Orest Pfeile
und Bogen mitgegeben.?® In der Forschung mutmafte man, eine These, die
freilich nicht eindeutig zu belegen ist, diese sollten Orest dabei helfen, sich
nach vollzogener Tat gegen Anschlige der Erinyen zu verteidigen.?” Dass der
Sophokleische Orest solche Waffen nicht bendtigen wird, sollte aus der hier
gegebenen Interpretation hervorgehen. Durch das Apollinische Orakel wird
die sich anbahnende Rachehandlung des Orest zu einem einmaligen Akt der
Dike erklart.

Die hier verfolgte Deutung des Apollinischen Befehls?® hat weitergehende
Implikationen fiir andere Stellen im Eingang, die direkt oder indirekt in
Verbindung dazu stehen. Insgesamt, so zeigt eine genauere Betrachtung,
iiberzieht den gesamten Eingang des Dramas eine Vielfalt von Stichworten,
die sich direkt oder indirekt mit dem Aspekt des Apollinischen Befehls an
Orest verbinden lassen. Dabei ist es jedoch wichtig zu konstatieren, dass
erst durch Orest selbst das Thema direkt angesprochen wird. Der Pidagoge

24Giehe dazu besonders Schmidt, 159.

25Zudem ist die Verbindung zwischen dem delphischen Apoll und der List auch eine in
der Ritualgeschichte belegt. Burkert, Homo necans, 145-146, schreibt iiber ein delphisches
Fest, dessen zentraler Ritus in der Ausfithrung einer Dolonia, einer ,gefihrlichen List”,
gipfelt.

26Siehe Stesichoros fr. 217.

?7Siehe dazu z. B. Viirtheim, 82.

28Mit der hier gebotenen Deutung stimmen in der Forschung im Allgemeinen u. a.
iberein March, 137-138, Winnington-Ingram, Sophocles, 236; Lefévre, 43-44; Reinhardt,
Sophokles, 145-172; Szlezék, v. a. 19-21; Dalfen, 68.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 193

antizipiert zwar bereits die Rolle des Orest als
TOTEL TYWOEOS POVOU

(V. 8), auch der Name des lykeischen Apolls fillt bereits (V. 6-7),%° doch die
kausale Verkniipfung zwischen den beiden Begriffen wird erst durch Orest
gegeben. Indirekt dienen jedoch bereits in den Anfangsworten des Péda-
gogen weitere Worte dazu, das am Ende des Eingangs vollstiandig etablierte
Bild von der gerechten, durch Orest im Auftrag des Apoll durchzufiihrenden
Rache in das Licht einer positiven Erwartungshaltung zu stellen. So wird
beispielsweise das hereinbrechende Dammern des Morgens als der diisteren
Nacht nachfolgend gelobt (V. 17-19). Hierbei gilt es die bei March verzeich-
nete Identifikation des Sonnengottes Helios mit Apoll zu vermerken, die somit
wiederum das Nahen der unter dem Schutz der Dike stehenden Rache des
Apoll ausdriicken wiirde.?® Auch die zum Handeln dringende Abschlussfloskel
der Rede des Padagogen, die den Verweis auf den kairos, der nun gekommen
sei, enthalt, steht assoziativ in Verkniipfung zum Komplex der gerechten,vom
Gott gelenkten Rache, ist doch die Verbindung zwischen der Zeit und dem
Eintreffen der Dike in der griechischen Literatur gingig.3! Ganz anders wird
das hier gegebene Stichwort des kairos freilich in jenem Teil der Forschungs-
literatur gesehen, der sich gegen die hier formulierte These beziiglich des
Apollinischen Gebotes wendet. Wo schon der Befehl als fehlinterpretiert gilt,
erscheint natiirlich in umso schlechterem Lichte das Drangen zum Handeln,
das die Umsetzung der Fehldeutung in die Realitit beschleunigen wiirde.??

Orest erkldrt Apolls Anordnungen dann erstmals und erldutert insbeson-
dere, was mit dem Begriff des dolos gemeint ist. Auffillig ist in der For-
mulierung des Befehls zur Rache, wie betont wird, dass Orest die Rache
selbsttatig durchfiihrt:

BOXEVOY AVTOV...
YELROC EVOIXOL Gparydc

(V. 36-37). Der Akzent liegt also auf der personlichen, von Apoll als Akt
der Dike attributierten Rache des Sohnes fiir seinen Vater.?? Aufbauend

29Uber die Bedeutung des Beinamens ,,Wolfstiter fiir Apoll im Stiick dufert sich Bur-
kert, Homo necans, 124-125. Dazu mehr folgt unten in der Auseinandersetzung mit
V. 1098-1510.

30Siehe March, 136.

31Siehe so z. B. schon Solon, fr. 13 West.

3250 besonders deutlich bei z. B. Kells, 80-81.

33Dieser Aspekt wurde in der Forschung vielfiltig gewiirdigt, besonders ausfiihrlich an
dieser Stelle die Uberlegungen von Jones. Siehe Niheres dazu unten in der Betrachtung
der politisch-sozialen Dimension: IV, 12.2.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 194

auf der Forderung des Apoll entfaltet Orest einen klar durchdachten Plan
fiir das bevorstehende Werk (V. 39-66).3' In nuce antizipiert dieser Plan
die gesamte weitere Entwicklung des Dramas, jedoch mit der, freilich im
Hinblick auf das bei Sophokles Anwendung findende dramatische Konzept
entscheidenden Einschriankung, dass die Begegnung mit der Schwester Elek-
tra voriibergehend unvorhergesehene Probleme bereitet.?® Die List des Orest
ldsst sich dabei in zwei Teilen aufspalten. Einerseits geht es um eine am
Hof durch den Padagogen vorgetragene Fehlmeldung iiber einen angeblichen
Unfall des Orest beim delphischen Wagenrennen mit Todesfolge (V. 39-50).
Zuerst mochte Orest das Grab des Vaters mit den zukommenden Libationen
ehren (V. 51-53). In einem weiteren Schritt wollen Orest und Pylades heim-
lich den Palast betreten und dabei die Urne, die vermeintlich die sterblichen
Uberreste des Orest enthélt, mit sich fiihren (V. 54-58).

Die Urne ist als sichtbares Zeichen des geplanten dolos auch auf der Biithne
préasent, im Eingang

Vdpvolc...mou xexpuppévov (V. 55).

Besonders interessante Uberlegungen dazu stammen von Dunn, der in dem
Verweis auf die Biische eine Anspielung auf das beriihmte Fragment des
Archilochos sieht, wo das im Kampf befindliche lyrische Ich zum Zweck
der Rettung des eigenen Lebens den Schild im Gebiisch liegen lisst.?® Be-
merkenswert wére in diesem Fall die Verkniipfung zur Absage an das Heldeni-
deal im Stile der Ilias, die Absage an die ,physis-Anthropologie”. Doch tut
sich an dieser Stelle bereits wieder ein Unterschied auf: Wenn bei Archilo-
chos der Kampfer aus der Schlacht flieht um die Idee vom ,,Hichstwert des
Lebens“3” zum Ausdruck zu bringen und zu verwirklichen, ist die Situation
bei Orest anderer Art. In einem zivilen Umfeld, das in Unordnung geraten
ist, versucht er mittels des dolos im Gehorsam Apoll gegeniiber die Dike
wieder aufzurichten. So wiirde sich hier, wenn es sich denn um eine bewusste
literarische Anspielung auf Archilochos handelt, in bewusstem Aufgreifen der
angespannten Situation im vorliegenden Fall, die ,physis- Anthropologie” ver-
worfen um ihr als passendere Strategie die Vorstellung von der amechania des
Menschen in einem der adikia anheimgefallenen Umfeld entgegenzusetzen.

34Diese Deutung steht freilich erneut im Widerspruch zur ,ironischen® Richtung inner-
halb der Forschung.

35Einen vergleichbarer Dramenaufbau erkennt Reinhardt, Sophokles, 146, im Philoktet.
Auch dort wird das Drama eingegrenzt ,durch ein rahmendes Spiel der Intrige, das den
Schmerz und die Vereinsamung [dazu Ndiheres unten] erst bis zur letzten Grenze fihrt, ehe
die Lisung kommt.”

36Siehe Archilochos fr. 5 West.

37Dazu siehe Hose, Euripides als Anthropologe, 68.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 195

Anders als bei Archilochos stiinde dabei nicht nur der neue zivile Kontext
im Gegensatz zum militdrischen Umfeld, das der Dichter beschreibt, son-
dern auch die empfohlene Umgangsweise mit dem drohenden Konflikt. Nicht
Flucht wird von Apoll als Mittel nahegelegt, sondern vielmehr listenreiches
Vorgehen. Darin aber scheint ein erneuter Anklang an die amechania als
Konzept in der Odyssee auf. Nur durch Klugheit ist dem Rankespiel am Hof
zu entkommen. Anders sieht Dunn als Anhénger der ironischen Deutung das
Symbol der Urne: Fiir ihn ist das

TUTWH Y AAXOTTAELEOY

(V. 54) ein weiterer versteckter Hinweis auf die Unfdhigkeit des Orest, den
Orakelspruch des Apollon zu deuten, also sozusagen ein Emblem seiner per-
sonlichen Unfihigkeit, mit der Situation angemessen umzugehen.?® Die unge-
wohnliche Wortkomposition, die erneut epische Konnotationen in sich trégt,
wiirde nach dieser Deutung freilich assoziativ auch einen negativen Vorver-
weis auf die

yarxomoue Eewvic

(V. 491) werfen, die als Personifikation der Rache spéter im Stiick aufgerufen
wird.

12.1.1.1 Andere Gottheiten

Ist der Hauptteil des Eingangs vor allem dem Racheplan im Anschluss an das
Gebot des Apollon gewidmet, so ist dieses Herzstiick des Eingangs gerahmt
durch weitere Hinweise auf die géttliche Ebene der Sophokleischen Welt. Be-
reits eingangs wurde auf die Heiligtlimer verwiesen, die Mykene unter den
besonderen Schutz der Gottheiten Apoll, Io und Hera stellen. Das Ende des
Eingangs greift den Bereich des Gottlichen in einem Gebet des Orest an die

Rerspdse Y
und die
Yeol Eyyodplol

um Erfolg in seiner Mission erneut auf (V. 67). Wenn Orest die véterliche
Erde anruft, ist damit neben dem Verweis auf die zu Beginn des Eingangs
genannten Lokalgottheiten auch der Bereich der chthonischen Gottheiten
genannt. Damit wird indirekt auch auf den toten Vater Agamemnon ver-
wiesen, dem Orest im Folgenden als verdeckte Hintergrundhandlung nebst
seinem stummen Begleiter Trankopfer spenden wird.

38Giehe Dunn, 440-441.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 196

12.2 Die politisch-soziale Dimension der Sophok-
leischen Welt

Ist die iibermenschliche Ebene ihrer dominierenden Bedeutung zum Trotz im
Eingang des vorliegenden Stiickes nur in Abdriicken in der duferen Welt der
Menschen enthalten, so wird Orest im Eingang direkt eingeordnet in die ihm
fremde politisch-soziale Welt des Konigshofes.

12.2.1 Die Vermittlerrolle des Erziehers

Die entscheidende Rolle fiir die Aufspannung dieser zwischenmenschlichen
Ebene im Universum des Orest ist dem Péddagogen zuerkannt, der den jungen
Mann zuvor schon nach Art eines Fremdenfiihrers in die materiell-architekturale
Welt von Mykene einfiihrte. Der Erzieher ist hier insofern die geeignete Per-
son, als er es war, der den kleinen Orest einst von Elektra empfing und ihn,
wie er es formuliert und wie bereits oben erwdhnt, fernab der Heimat zum
jungen Mann heranzog als

TATEL TYWOPOS POVOU

(V. 11-14). In seiner Helferfunktion fiir den jungen Helden wurde der alte
Mann in der ,ironischen” Richtung der Forschung als Erscheinungsform des
Typs des torichten Alten abgewertet.?® Zu beachten gilt es dabei die be-
reits im corpus theognideum vertretene Auffassung, wonach Erziehung zwar
nicht einen einfachen Mann aus dem Volk zu einem Edlen machen kann,
wohl aber schlechte Erziehung den Charakter eines Edlen verderben kann. %
Ausschlaggebende Argumente fiir die Fehldeutung der Figur sind zum einen

39Giehe v. a. Grote, 227.

40Giehe dazu mit Grote, 227 im corpus theognideum die Verse 429-438:
ploon xal pédon poov Beotov 1) peévag Ecdhdg
éviéuev: oudelc Tw toltd Y’ Enegpdoato,
& g otdPppov’ EVnxe TOV dppova xdx xoxol EcINGY.
el AoxAnmuédouc toUté v’ Edwxe Vedc,
ldofon xoaxdTNTA Xl ATNEAC PEEVIS dvDEdSY,
nohhobc dv poBobe xol peydhous Epepov.
el 8’ fiv mounTév Te nal EvieTov avdpl vonua,
olmot’ av €€ dyodod matpodg €yevto xaxdc,
nerdopevoe pidolol cabdPeooty: AN BLBdoX WY

o0noTe TOGEL TOV XaxOV dvdp’ dyardov.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 197

die Rolle, die dem Alten im Leben des Orest zukommt und zum anderen das
dem Alten von Orest beigegebene Vergleichsbild als

{nmog evyevrg

(V. 25). Ringer und Segal beispielsweise betonen mit Verweis auf die Verse 11
bis 14 eine vermeintliche Negativrolle des Alten im Leben des ihm von Elek-
tra anvertrauten Kleinkindes: Der Alte habe den jungen Mann zum Morder
herangezogen. Der Missklang zwischen der Bezeichnung fiir die Jugendbliite
des Orest, hebe und der ihm anerzogenen Rolle zum phonos weise so auf
eine Fehlorientierung des PiAdagogen hin.*! Auch das Bild vom edlen Pferd
enthalte implizit Kritik an der Figur des Pddagogen. Ringer dazu: "While
[Orest] is trying to compliment his servant, the metaphor of the horse’s ears
standing straight up takes on a slightly ridiculous quality. Orest is straining
for verbal heroics but succumbs to bathos.” Beeinflusst ist Ringer in dieser In-
terpretation wohl von der im corpus aristotelicum tiberlieferten Schrift iiber
die Physiognomien, wo das Pferd mit Dummbheit in Verbindung gebracht
wird.*?> Doch niichtern betrachtet ist diese Interpretation fiir die vorliegende
Stelle schwerlich haltbar, zumal sich im Text selbst, jenseits der vermeintlich
den Eindruck von Léacherlichkeit hervorrufenden Metapher, nirgends ein Hin-
weisfindet, wonach der Erzieher als zwielichtige Gestalt portraitiert werden
solle.*3 Vielmehr ist dieser als Autorititsperson gekennzeichnet durch seine
wiederholten Ermahnungen zur Vorsicht und am Ende durch seine Erin-
nerung an Orest, sich im Folgenden genau an die Anweisungen des Apollon zu
halten (V. 20-22 und V. 82-85). Als mustergebend die hier présentierte Vor-
stellung vom Alter denke man zum Beispiel an folgende Worte des Menelaos
im dritten Gesang der llias (V. 98-110):

afel 67 6TMAOTERWVY AVOEESY ppévee epéfovTan:

0lg 87 0 YépwV UETENOLY dual TEOCGL Xl OTloGw

Aebooel, OTwe Oy JELoTo UET GUPOTEROLCL YEVNTOL.
Ebenfalls Element des Bildes vom weisen Alten ist eine ausgeprigte reli-
giose Ehrfurcht. Darin scheint etwas von der Sicht Heraklits auf die iiber-
menschlichen Belange auf. Fiir Heraklit ist der Partikularismus im Denken

des Menschen in den Kontrast zur vollen Einsicht des Gottes gestellt.** In-
dem der Padagoge sich auf den Willen des Apoll beruft, hinter dem letztlich

41Giehe dazu Segal, Tragedy and Civilization, S. 256 und Ringer, 136.

42Giehe dazu corpus aristotelicum die physiognomica, Kap. 6. Dazu dufert sich auch
Sassi, 48.

43Ein personlicher Losungsvorschlag fiir das Problem findet sich am Ende der Auseinan-
dersetzung mit dem Padagogen.

44Giehe dazu z. B. Heraklit, DK 22 B1. Siehe Ackeren, 31.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 198

der des Zeus steht, gibt er zugleich ein Eingestindnis seiner menschlichen
Beschranktheit, die der gottlichen Fiihrung bedarf.

Der Erziehungsgrundgedanke, wie er sich im Eingang in den Worten des
Padagogen spiegelt, betrifft den Glauben an die Macht der physis. Es ist kein
Zufall, dass er Orest als Sohn des Agamemnon anspricht und gleich in der
Folge den hervorragenden Status des Vaters als dem fiihrenden Feldherrn
der Griechen hervorhebt. Indem er Orest an dessen edle Abkunft erinnert,
mochte er den Ehrgeiz des jungen Mannes bestérken, sich in einem schwieri-
gen Umfeld zu beweisen.*®

Dass der Padagoge einen starken Einfluss auf seinen Schiitzling ausiibt,
erweist sich besonders darin, dass Orest im Eingang auch als Nachahmer
seines Lehrers gezeigt ist. Dieses Mimikri-Verhéltnis kommt darin zum Aus-
druck, dass sich ein vom Padadagogen geduferter Grundgedanke iiber die
bevorstehende Rache unmittelbar in den Worten des Orest spiegelt: Wenn
der Padagoge seine Ansprache mit dem Verweis auf die Bedeutung des nun
eingetretenen kairos beendet (V. 21-22), so folgt Orest dem Vorbild darin,
dass er seine rhests mit einer gnome iiber die besondere Bedeutung des kairos
fiir jegliches ergon abschlieft (V. 75-76). Insofern aber der Gedanke des richti-
gen Augenblicks von zentraler Bedeutung fiir das Eintreffen der Dike ist, wird
hier implizit auch des Apollinischen Befehls zur Rache gedacht. Besonders in
den Schlussversen des Einganges erweist sich der Pddagoge als besonnener
Mann, wenn er seinen Zogling zur Ordnung ruft, indem er ihn daran erinnert,
nach Apolls Befehl zu verfahren.

Das Lehrer-Schiiler-Verhéltnis zwischen dem Piddagogen und Orest hat
auch eine reziproke Seite, die dem wissensméfigen Vorsprung des Erziehers
vor seinem Zogling die soziale Uberlegenheit des Schiilers gegeniiber seinem
Lehrer entgegenstellt. Dieses Verhiltnis spiegelt sich in dem erweiterten Bild
vom vornehmen Pferd, das Orest seinem Erzieher prisentiert, um diesem
seine Rolle im geplanten Komplott zuzuweisen:

WOTEP Yap (Mo eVYEVAC, XAV 1) YEpwy,

€v Tolol devolg Yuuov 00X AMHAECEY,

aAA 6p00v ol iotnoty, woadTne 6 oL

NS T7 0TEUVELS XAOTOC EV TPWTOLS ETY)
(V. 25-28). Vor dem Hintergrund des nun etablierten Bildes von der Figur
des Padagogen scheint es sinnvoll, das Bild vom Hippos Eugenes in einen

heroischen Kontext einzubetten. In der Ilias ist so die Beziehung zwischen
Held und Pferd als sehr eng und vertrauensvoll charakterisiert. Als besonders

45Siehe dazu auch Grote, 226.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 199

eindringliches Beispiel mag das Paar Xanthos und Achill gelten. ¢ Im vor-
liegenden Fall ist es die besondere Sensibilitiat des Gehorsinns des Pferdes,
die das Bild erst rechtfertigt. Wenn Orest den Padagdgen als lauschenden

{nmog evyevrg

bezeichnet, verstiarkt er damit den bereits durch die Worte des Padagogen
geschaffenen Eindruck einer angespannten Situation.

12.2.2 Der Klan und seine Vergangenheit

Eine besondere Funktion des Padagogen im Eingang ist es, Orest mit dem
ihm entfremdetem sozialen Umfeld vertraut zu machen. An erster Stelle ist
hier das

TohO@dopov...06ua TTehomdesy

(V. 10) zu nennen. Der Begriff meint, wie durch das beigegebene charak-
terisierende Adjektiv nahegelegt, nicht nur den materiellen Bau, sondern
dariiber hinaus umfasst der Begriff simtliche Nachkommen des Pelops. Durch
das Attribut wird angespielt auf die Reihe der Ungliicksfille innerhalb des
Geschlechts. Nicht angemessen ist es jedoch, wie bei manchen Kommen-
tatoren vollzogen, hier einen Verweis auf den Pelopidenfluch zu sehen.*7
Die Komponente des Erbfluchs im Pelopidengeschlecht wie auch in anderen
grofsen Geschlechtern ist nicht konstitutiv fiir den Mythos, sondern vielmehr
ein in manchen Versionen vorhandenes Element, das in anderen Versionen
fehlt. Gerade bei Sophokles aber, und das scheinen manche Kommentatoren
zu vergessen, ist das Moment des Erbfluchs an keiner Stelle aktiv.*® Wenn
man nun, wie hier geschehen, davon ausgeht, der alte Padagoge sei als weiser
Lehrer des Orest charakterisiert, so liegt es nicht nahe, ihm ein falsches Erkla-
rungsmuster fiir das Unheil der Nachkommen des Pelops unterzulegen. Das
Adjektiv polyphtoron ist also kein Verweis auf den Pelopidenfluch, sondern
nimmt lediglich auf die Leiden des Geschlechts in der Vergangenheit Bezug,
ohne diese mit dem Leid der Gegenwart in ein kausales Verhiltnis treten zu
lassen.

46X anthos verkiindet so dem Helden sogar dessen nahenden Tod. Siehe dazu Hom. II.
Buch 18, V. 408-409.

47Siehe so z. B. bei Kamerbeek, 22. Vorsichtiger und damit passender ist Kells’ Inter-
pretation, 80.

48Gjehe dazu aktuell besonders Parker, Sophocles and the devine, 18-19 und auch schon
Jones, 141-159.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 200

12.2.3 Agamemnon

Der Mord an Agamemnon wird vom Pédagogen als aktuellstes Beispiel fiir
die Ungliicksfélle im Pelopidenhaus eingefiithrt (V. 12). Né&heres iiber ihre
Umstinde verlautet an dieser Stelle noch nicht. Klar ist jedoch durch die
Formulierung des in indirekter Rede referierten Orakelspruches, dass er von
Aigisth und Klytaimnestra verantwortet ist. Agamemnon wurde jedoch auch
bereits eingangs in besonderer Ehrerbietung fiir seine hervorragende physis
als Fiihrer der Griechen vor Troja genannt. Dadurch wird vom Padagogen,
psychologisch geschickt, ein Kontrast zwischen dem gréfiten Triumph und
der schmachvollsten Niederlage des Vaters des Orest etabliert.

Neben den beiden Vergangenheitsstufen des Sieges vor Troja und der T6-
tung des Agamemnon bei seiner Riickkehr, verbindet sich auch die Zeitstufe
der dramatischen Gegenwart mit der Figur des Agamemnon: An zwei Stellen
verweist Orest auf seinen Plan, dem Vater gemél dem Befehl des Apoll
gemeinsam mit seinem stummen Begleiter Ehrungen am Grab darzubringen

(V. 51-54 und V. 83-85).

12.2.4 Die Gegner der Agamemnon-Partei

Im Referat des Padagogen erscheint das Pelopidenhaus als seit dem Mord
an Agamemnon in zwei Parteien zerfallen. Einerseits gibt es die Anhénger
Aigisths und Klytaimnestras, andererseits gibt es da den toten Agamem-
non und seine Tochter Elektra. Die Gegenpartei im Palast ist es, aus deren
Réanken Elektra ihren jiingeren Bruder einst errettete und dem Padagogen
anvertraute (V. 11-14). Diese Gegenpartei bildet den Zielpunkt der Rache-
handlung, die auszufiihren Orest nun in seine Heimat zuriickgekehrt ist. In-
teressant fiir den Umgang mit dem Paar Aigisth und Klytaimnestra ist die
Distanz, aus der es im Prolog eingefiihrt wird. Nicht als Individuen, son-
dern als distanzierter Zielpunkt einer heroischen Racheaktion. Die Mutter
erscheint zwar bereits im Prolog bereits als Mutter, jedoch nicht im Zusam-
menhang mit der geplanten Rache. Gerade dieser Zugriff auf die Situation
von aufen ist charkteristisch fiir den seiner Heimat durch langes Exil ent-
fremdeten Orest. Erst im Laufe des Dramas wird der Betrachter mit dem
festen und doch noch recht abstrakten Zielpunkt der Racheaktion vertraut
gemacht.?

49Zunichst wird er indirekt mit Aigisth und Klytaimnestra bekannt gemacht, dann
direkt mit Klytaimnestra. Vor ihrer Ermordung erscheinen schlieflich beide Personen auf
der Biihne.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 201

12.2.5 Elektra: Agamemnons Tochter

Entgegen ihrer ansonsten dominierenden Rolle im Stiick spielt Elektra im
Eingang nur eine stark zuriicktretende Rolle. Bei genauerer Untersuchung
zeigt sich jedoch, dass das Sophokleische Stiick schon an dieser Stelle, noch
vor Elektras direktem Auftritt mit ihrer Monodie mehrfach indirekt und di-
rekt auf die Figur aufmerksam macht. Indirekte Verweise auf die Jungfrau
mit dem sprechenden Namen finden sich so mit Ormand bereits in den Ver-
weisen auf die beiden Géttinnen To und Hera.5! Insofern Tos Geschichte® seit
jeher aufs Engste mit der weiblichen Initiation verbunden ist und zudem Io
als erste Priesterin Go6ttin der Ehe Hera gilt, wird indirekt bereits im Eingang
das Thema der Entwurzelung und sozialen Isolation der Hauptfigur, das im
Folgenden von grofer Bedeutung sein wird, angeschnitten.

Weiter wird im Eingang durch den Padagogen im Zuge der Vorstellung
der Vorgeschichte die iiberlebenswichtige Rolle der Elektra fiir den Bruder
hervorgehoben. Nach dem Referat des Erziehers verdankt Orest so der
Schwester sein Uberleben bei der Machtusurpation durch Aigisth und Kly-
taimnestra mittels Mord am Vater Agamemnon. Gerade in Konfrontation
mit der vortragischen Tradition erscheint dieses Detail bemerkenswert: Wird
die Rettung des kleinen Orests in der Odyssee nicht thematisiert, so vollzieht
sie sich bei Pindar, Pherekydes, und wie es scheint auch bei Stesichoros,
durch die Hinde der Amme.?® Eine geradezu iibersinnliche Macht scheint
der agnatischen Verbindung zwischen den Geschwistern, die der Piddagoge
dort durch zwei Substantive betont, zu eignen, wenn man das Ende des Ein-
gangs betrachtet.®® Nur dadurch, dass Orest aus dem Inneren des Palastes
die unartikulierten Klagelaute nebst der ersten Selbstcharakterisierung der
Elektra als sthenos hort, vermeint er, ganz richtig, seine Schwester zu erken-
nen (V. 77-81). Der Piddagoge ist es indes, der den Abgelenkten wieder
zur Ordnung ruft (V. 82-85). So sind die Rollen nach der traditionellen
Sprecherzuweisung verteilt. Sandbach stellte sich in jiingerer Vergangenheit
dagegen, indem er dem Padagogen die Worte des Orest zuschrieb und Orest

®0Das agnatische Prinzip ist in dem Stiick von besonderer Bedeutung. Die Vorstel-
lung, bei der Fortpflanzung sei allein das Mannliche wirksam, basiert auf volkstiimlichen
Meinungen, so Follinger, Differenz und Gleichheit, 21. Ein Gegenkonzept ist die sog.
LZweisamenlehre”, die von philosophischen Aufienseitern wie Parmenides, Empedokles,
Alkmaion und Demokrit vertreten wurde (ebd.). Siehe zu dieser Idee bereits oben unter:
IT, 4.2. Auch dort wurde bereits auf den Beitrag Follingers verwiesen.

1Siehe Ormand, 65.

2Giehe dazu Aisch.(?) PD u. a. V. 561-886 und Aisch. Hik. u. a. V. 40-58.

33Giehe dazu: Pind. Phyth. 11, 17-19; Pherekydes, FGrHist3 F 134; Stesichoros, PMG
218.

54Giehe dazu auch March, 135.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 202

den hier bedeutsamen ersten Teil der Worte des Pidagogen.?® Diese Neuzuwei-
sung der Verse lésst sich jedoch kaum mit der Charakterisierung der beiden
Figuren im Eingang vereinbaren. Passt in die bisher herausgearbeitete Rolle
des Padagogen besser der Ruf zur Pflicht, so lisst sich mit der Figur des
Orest, zum einen vor dem Hintergrund der Rolle der Schwester fiir ihren
kleinen Bruder in der Vergangenheit, zum anderen freilich auch vor dem Hin-
tergrund der spéteren, stark emotional gefirbten Begegnung der Geschwister
im Drama, besser die Fahigkeit zur Identifikation der Schwester allein an ihrer
Stimme verbinden.

12.3 Die Dimension des Menscheninneren

Welche Handlungsmotive bestimmen Orest in seinem Handeln? Hier werden
die beiden traditionellen anthropologischen Konzepte der griechischen Lite-
ratur, die ,physis-Anthropologie” einerseits, die ,amechania- Anthropologie”
andererseits miteinander kombiniert:*® Einerseits wird so von beiden Figuren
im Eingang die vornehme Abkunft des Orest, die sich, in Anlehnung an das
Konzept der ,,physis-Anthropologie, an einen ebenso geformten Wesenskern
kniipft, betont. Es geht fiir Orest demzufolge, ganz entsprechend dem mil-
itdrischen Erfolg des Vaters, nach den Schlussworten des Pddagogen um nike
und kratos in seinem Tun (V. 85). Orest selbst bittet die Gotter um kleos
und time (V. 67-72). Den Gipfelpunkt der Selbstinszenierung des Orest als
Sohn seines Vaters erreicht Orest in den Versen 65 und 66, die ebensfalls
Teil seines Gebets darstellen. Wie der personifizierte Rachestern will Orest
demgeméf iiber seinen Feinden erscheinen. Die Stelle erinnert deutlich an
den 22. Gesang der Ilias, wo Achill, angespornt durch den Tod seines besten
Freundes Patroklos als Rachestern auf dem Kampffeld gegen die Trojaner
erscheint.’” Uberhoht wird das Bild vom Rachestern noch durch die Beto-
nung der besonderen Lichtsituation des Tagesanbruches, auf die bereits oben
verwiesen wurde. Es sind solche Eindriicke, die Forscher wie Norwood dazu
veranlasst haben, in Orest eine “personified theory of Olympian Religion” zu
sehen.”®

Doch wire es verkehrt, einer derartig abgeflachten Deutung der Orest-
Figur zu folgen. Wiirde Orest nicht, wenn er vollig dem der ,,physis- Anthropo-

35Giehe Sandbach, 71-73.

3Zu der Absetzung der beiden Begriffe voneinander siehe Frinkel, v. a. 33-34 und
Hose, Furipides als Anthropologe, 23.

57Siehe Hom. II. Buch 22, V. 25-32 und V. 314-319. Das Bild taucht aber auch anderswo
in der Ilias im Kontext kriegerischer Aristien auf: So Il. Buch 5, V. 4-8; Buch 11, V. 61-66.

3 Norwood, 142.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 203

logie” zugrundeliegenden Kalokagathie-Ideal einer Deckungsgleichheit von In-
nen und Aufsen entspriche, auch vollig seine Plastizitit als Charakter ver-
lieren? Ware er dann nicht tatséchlich nicht als menschlicher Charakter
gebildet, sondern wirklich ausschlieflich als Funktion des Plot? Gerade das
aber passiert im Eingang des Dramas nicht.’® Charakterliche Plastizitéit
und der Eindruck von Menschlichkeit werden hier gerade dadurch erzeugt,
dass Stichworte, die an die ,,physis- Anthropologie” erinnern, mit solchen kom-
biniert werden, die der ,,amechania-Anthropologie” entstammen.

Schliisselbedeutung fiir die Einfiihrung von Elementen der ,amechania-
Anthropologie” hat dabei der gegeniiber der Ilias verinderte Schauplatz.
Fiir Orest geht es nicht um Bewdhrung in einem militdrischen Kontext,
sondern vielmehr um Bewédhrung in einem der Unordung anheimgefallenen
zivilen Umfeld.%® Gemif des vorgegebenen Umfelds muss sich Orest auf seine
Klugheit mehr als auf seine physis stiitzen und er ist gezwungen, sich auf
geschicktes Taktieren zu verlegen. Stichworte, die einem solchen Kontext
entsprechen, liegen im Text beispielsweise im von Apoll angeordneten do-
los, im Bild vom kairos als epistates (s. 0.), oder auch in der Antithese von
logos (V. 60) und ergon (V. 63) vor. Hier ist eine in der Aufienwelt bestehende
Diskrepanz zwischen Sein und Sollenszustand angezeigt. Die Antwort darauf
kann nur in listenreichem Vorgehen bestehen. Besonders deutlich wird der
Bezug zur ,amechania- Anthropologie” in der gnome des Orest von den vielen
weisen Ménnern, die nur zum Schein gestorben seien (V. 62-64). Diesen sich
anzuschliefen habe er selbst keine Skrupel, so Orest (V. 65). Vielfach wur-
den in der Forschung Mutmafungen gemacht iiber die Identitit der weisen
Méanner. Manche Forscher haben darin Verweise auf Pythagoras oder die bei
Herodot berichtete Geschichte von Salmoxis gesehen.®! Eine weit nihergele-
gene Losung, die kiirzlich wieder von March befiirwortet wurde, ist es, in
der Geschichte einen Hinweis auf Odysseus zu sehen.%? Gerade vor dem Hin-
tergrund des im Vorfeld Herausgerarbeiteten scheint der Verweis recht plau-
sibel. Damit finde sich in Orest, den helfend einerseits sein Pddagoge, an-
dererseits der Apollinische Befehl begleiten, auch eine erneuerte Version des
in Begleitung der Gottin Athene in seine Heimat Ithaka zuriickkehrenden
Odysseus.®

%In der Wissenschaft wurde teils anderes behauptet, so bei T. v. Wilamowitz-
Moellendorff mit Lloyd-Jones, 214-228.

60Siehe dazu z. B. Grote, 40.

61Hdt. Buch 4, Kap. 94-96. Siehe dazu z. B. Kamerbeek, 28.

62Giehe March, 141-142.

83Siehe dazu Hom. Od.: ab Buch 13 wird die Idee passim weiterverfolgt, nachdem Athene
davor schon Telemachos Hilfe leistete. In der Forschung &uflert sich dazu u. a. Schmidt,
170.



KAPITEL 12. DER RACHER KOMMT HEIM (V. 1-85) 204

Bei Sophokles ergibt sich also insgesamt der Eindruck, Orest sei frei, er
kénne prinzipiell, wie die Anspielungen auf das Konzept der ,amechania-
Anthropologie” zeigen, sowohl Erfolg haben als auch eine Niederlage erlei-
den. Am Ende aber muss er, auch das ist im Eingang schon impliziert, auf-
grund der Kombination zwischen seiner angestammten physis und seiner Ver-
standeskraft, seine Aufgabe erfolgreich vollenden. Es ist ein Charakter mit
teils individualisierenden Ziigen,®* der im Auftrag des Gottes Apoll eine im
Schutz der Dike stehende Racheaktion fiir den verstorbenen Vater ausfiithren
wird.

64Siehe zum Sophokleischen Blick auf den Menschen v. a. Seidensticker, Sophokles, 288.



Kapitel 13

Die ,,Elektra-Linie” (V. 77-515)

13.1 Elektras Monodie

Dass Elektra die Biihne mit einer Monodie betritt, passt zu ihrem Charak-
ter. Schon die Klagelaute der Hauptfigur aus dem Palastinneren im Eingang
spiegeln das mit der Figur sozusagen vom ersten Laut an untrennbar verbun-
dene Element von personlich erfahrenem Leid, ein Leid, das aus dem Men-
scheninneren seinen Weg in die Offentlichkeit sucht. Der Beginn der Sophok-
leischen FElektra ist also zunéchst ein konsequenter Weg von aufen nach in-
nen: Im Prolog fiihrt er mit Orest von Phokis iiber Delphi nach Argos und
schlieflich direkt an den Brennpunkt des Interesses, die Schwelle zum Atri-
denpalast. Orest tritt als Auflenstehender in die ihm bestimmte Umgebung
ein. Als zielgerichtet und zugleich sachlich ist sein Herangehen an die ihm
iibertragene Aufgabe entsprechend dargestellt. Freilich ist dariiber hinaus im
Eingang auch Orests Verwachsensein mit seiner Mission, sein Hineingewach-
sensein in seine Rolle von Kindesbeinen an betont. Doch geschieht all dies
in einer Art und Weise, die keinen Zweifel daran zuldsst, dass Orest bei
allem Engagement doch personlich unberiihrt ist vom Leid in Argos. Selbst
jene Orest charakterisierenden Begriffe, die nach modernem Empfinden dem
Bereich des Emotionalen zugerechnet wiirden,! sein pothos nach der Heimat

"Wenn nach modernem Verstéindnis konventionellerweise eine Dichotomie zwischen Ver-
stand und Gefiihl vollzogen wird, so widerspricht dies antikem Verstdndnis. Gibt es im
Griechischen iiberhaupt kein Wort fiir Emotion, so wurde durch Aristoteles in der Rhetorik
erstmals unter dem Oberbegriff des pathos eine Sammlung jener innermenschlicher Befind-
lichkeiten aufgestellt, die im modenen Sprachgebrauch dem der Emotionen entsprichen.
Besonders deutlich wird der grundlegende Unterschied zwischen dem antikem und moder-
nen Zugang zum Phidnomen der Emotionen in Arist. Rhet. 1382a5. Die Emotion Furcht
regt nach der dort vertretenen Vorstellung beispielsweise zum Nachdenken an (Siehe dazu
auch Konstan, Haben Gefiihle eine Geschichte?, 37).

205



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 206

(V. 4), seine prothymia, dorthin zuriickzukommen (V. 3), dienen gerade dazu,
Orests strenge Zielorientiertheit auszudriicken.? Tritt Orest im Prolog in Ver-
bindung mit der Metapher des dynamischen Rachesterns auf die Biihne, so
ist Elektras Zugang zur Situation dem diametral entgegengesetzt. Als lei-
dende Bewohnerin des Pelopidenpalasts kommt sie aus dem Dunkel hervor
und tragt mit sich die Eindriicke, die das Leben unter den Usurpatoren in
ihrem Inneren hinterlassen hat.® Sie steht an der Grenze zwischen einem
Aufen und einem Innen, einer Gegenwart, in der, was Elektra nicht weif,
Orest angekommen ist, und einer Vergangenheit, an die sie als Haustochter
gekettet ist wie ein Hofhund.!

In anachronistischer und etwas salopper Ausdrucksweise kann man sagen:
Elektras “stream of consciousness” wird zum eigentlichen Katalysator des
inneren Dramas des Stiickes.® Sie steht als zentrifugale wie zentripetale Kraft
in seinem Mittelpunkt. Sophokles’ dramatische Methode, das Innere seines
jeweiligen Helden in Konflikt zu einem Auflen treten zu lassen, hat in der
Forschung seit jeher die widerspriichlichsten Interpretationen auf den Plan
gerufen. Wie stark divergiert die subjektive Perspektive der Hauptfigur vom
Gesamtbild, das der Dramatiker von der Lebenswelt seiner Figuren erschafft?

’Eine Interpretation, die vollkommen auf dem Gegensatz zwischen einer rational-
pragmatischen Perspektive des Orest im Gegensatz zu einer emotional-unsachlichen Per-
spektive der Elektra aufbaut, ist die Lefévres (Siehe dort u. a. 162.) Dass dabei die
von Lefévre kategorisch betriebene Zuordnung des emotionalen Bereichs zum Negativen
duferst problematisch ist, wird in der hier vollzogenen Lesung der Sophokleischen FElek-
tra zu sehen sein. Uberhaupt ist die Dichotomie zwischen Emotion und Ratio eine dem
Sophokleischen Drama nicht angemessene. Siehe dazu auch die vorige Anmerkung. Ein
charakterlicher Unterschied zwischen Elektra und Orest als den beiden Hauptfiguren wird
auch in einer anderen Interpretation als Grundlage des Stiicks betrachtet: Bei Woodard
steht Elektra fiir den logos, Orest fiir das ergon. Allerdings kann der Blick auf das Drama
diese schematische Zweiteilung kaum bestétigen. Natiirlich steht bei Elektra die Sprach-
handlung im Vordergrund, wahrend bei Orest die Aktion diese Position einnimmt, doch
darf dies nicht dariiber hinwegtéuschen, dass auch bei Orest der logos eine grofe Rolle
spielt. Nur {iber den logos wird so die religiose Legitimation fiir Orests Handeln geliefert.
Siehe dazu unten, IV, 16.3.

3Eine Interpretation die die Figur vollkommen unter dem Gesichtspunkt ihres Leidens
sieht, ist die Schadewaldts: Sophokles und das Leid. Den Kontrast zwischen der Elektra-
Figur als Leidender und der Orest-Figur als Handelndem betont besonders Woodard, v. a.
167.

“Das Bild des in Ketten gelegten Haushundes, letztlich auf Aischylos’ Choephoren
rekurrierend (Siehe oben unter: II, 5.1), wurde in der Rezeptionsgeschichte besonders
von Hofmannsthal ausgeschopft. Hofmannsthals Elektra-Bearbeitung verdankt auch sonst
Wesentliches dem Sophokleischen Elektra-Stiick. Siehe dazu Griindig, 46-64.

SDer Begriff des 7stream of consciousness” entstammt eigentlich der Narratologie
und wurde besonders in Verbindung mit Joyce’ Ulisses diskutiert, einem Roman, der
wesentliche denkerische Anstofe der Freudschen Psychoanalyse verdankt. Den Begriff des
“consciousness” verwendet im Zusammenhang mit dem Sophokleischen Helden Easterling.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 207

Die Forschungslandschaft spaltete sich nach dem resiimierenden Urteil
Winnington-Ingrams lange Zeit in das Lager der “pietists” einerseits und das
der "hero-worshippers” andererseits.® Erklirten die “pietists” das Leid der
Hauptfigur als einen Umstand, der von den Gottern der Hauptfigur zu Recht
aufgrund von charakterlichen Méangeln auferlegt wurde, so stilisierten die
“hero-worshippers” im Extrem die Hauptfigur zu einem Wesen, das zu gut
fiir die Welt sei, in der die Gétter regieren, und deshalb leiden miisse. Die
bereits im Zusammenhang mit der Einfiihrung der ,,Orest-Linie” geduferten
Gedanken zur Dike bei Sophokles” legen nahe, dass die Sichtweise der “hero-
worshippers” doch zumindest im Hinblick auf ihre Sicht des Gottlichen ndher
am Drama des Sophokles und den darin zugrundegelegten anthropologis-
chen Anschauungen liegt. Das Walten der Gotter bei Sophokles ist nicht
an den Gedanken einer Theodize gebunden.® Wie aber wird die Hauptfig-
ur in ithrem Menschsein portraitiert? Im Zuge der Untersuchung der gat-
tungsspezifischen Besonderheiten des Dramas hat sich in jiingerer Zeit ver-
mehrt auch die im Schutze der postontologischen Kulturtheorie stehende
Performativitiatstheorie durchgesetzt. Im Falle der FElektra ist das jiingste
Beispiel dafiir Finglass’ Kommentar.? Finglass begriindet darin sein segmen-
tierendes Vorgehen, das sich eines zusammenfiihrenden Urteils enthebt und
die Dramenfiguren und deren Verhalten nur abschnittsweise betrachtet, mit
dem Verweis auf die vom Autor festgelegte, immer nur Sequenzen des Dramas
erfassenden Perspektive des Dramenrezipienten.!® Das Problem bei diesem
Ansatz ist jedoch, dass er nur unzureichend auf bewéhrtes Forschungsgut
zuriickgreift. Nach fundierten Arbeiten wie denen von Kitto wird sich kaum
leugnen lassen, dass Sophokles’ Dramen ohne Zweifel um ein festes Zentrum
kreisen.!! Sophokles geht in seinen Tragdien letztenendes vom Bestehen fest-
liegender Normen aus, und diese Normen sind, sei es in negativem, sei es in
positivem Sinne, mit der Figur der Hauptfigur und ihrem Umfeld {iber den
gesamten Verlauf des Dramas hin direkt verbunden. Selbst die ,ironische”
Richtung in der Erforschung der Sophokleischen FElektra griindet auf diesem
Fundament. Sich davon zu entfernen, hiefe letztlich, Uberlegungen aus dem
geistigen Umfeld der Postmoderne in die Welt des Sophokles zuriickzupro-

6Siehe dazu Winnington-Ingram, Sophocles, 323. Besonders detailierte Uberlegungen
dazu siehe: Johansen, v. a. 152.

"Siehe dazu oben unter: IV, 12.1.1.

8 Als herausragender Vertreter der Richtung der *hero-worshippers” sei erwihnt Knox,
Heroic Temper. Knox’ Sicht steht im Gegensatz zu der strenger "pietists” wie Schmitt,
Charakter und Schicksal der tragischen Hauptfiguren in der ,Antigone’, oder auch Lefévre.

9Finglass (Hg.), Sophocles: ‘Electra’.

10Giehe Finglass, siche z. B. zu den Versen 871-1057, 372. Kritik an dem Ansatz iibt
auch Kovacs in: BMCR.
Siehe z. B. Kitto, Sophocles.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 208

jezieren. Ein solcher Ansatz aber kann seinem Sujet schwerlich gerecht wer-
den. Tatsichlich ist es, so erkannte bereits deutlich Corrigan,'? letztlich der
Wert der dike, um den das Sophokleische Drama kreist, der dike als dem
Problem eines Gleichgewichtszustands im Ganzen, einer letztlich kosmischen
Balance. Schon obige Analyse des Eingangs des Dramas, das den dufieren
Verlauf desselben bereits klar vorskizziert, spricht fiir die dike als Zentral-
wert des Dramas.

In welchem Verhéltnis nun die Hauptfigur zur dike steht, lasst sich nur auf
Grundlage einer genaueren Betrachtung der unterschiedlichen Aukerungen
derselbem sowohl diachron im Verlauf des Dramas, als auch in synchroner
Abwigung gegeniiber den Auferungen anderer Dramengestalten eruieren.

Elektras Monodie bietet im Drama die erste Moglichkeit, den Charakter
der Hauptfigur fiir sich zu sehen.

Elektra betritt die Biihne mit einem Anruf an die Elemente. Wie bei der
Aiax-Figur des Dichters dient das Motiv auch hier dazu, die vollkommene
Einsamkeit derselben zum Ausdruck zu bringen.!® Allein Licht und Luft
horen Elektras Klage. Elektras Trauer erscheint als eine ewige Nacht, ein
einziger Wortfluss von immerwéahrender, gleich dem Verlauf der Natur, zyk-
lisch wiederkehrender Klage (V. 86-93).*

Sarkastisch nennt Elektra ihre unaufthorlichen Trauerbekundungen selbst
pannychides (V. 92). Solche pannychides bezeichnen im herkémmlichen Sprach-
gebrauch die ganze Nacht iiber andauernde, heitere Feste fiir Frauen insti-
tutionellen Charakters.!® Bei Elektra hingegen werden daraus in vollkom-
mender Einsamkeit in Trauer durchwachte Nichte ohne Ende.'® Insofern ver-
weist der Begriff der pannychides in deutlicher Sprache auf die Absurditit
der Situation Elektras. Die vollige Aufthebung der zeitlichen Dauer der Trauer
lauft dabei traditionellen griechischen Vorstellungen diametral zuwider. Be-
reits zu Beginn des sechsten vorchristlichen Jahrhunderts hat so Solon nach
dem hier wohl vertrauenswiirdigen Bericht Plutarchs die Trauerzeit in Athen

12Corrigan, 42: "Assuming the value of justice as commonly accepted, he knew how to
choose and select artistically snd morally.” Den gleichen Akzent legt Egermann, 9, wenn-
gleich er missversténdlicherweise dike mit ,Recht” wiedergibt.

13Den oft aufgerufenen Vergleich stellt beispielsweise auch Segal an (Siehe dazu: Tragedy
and Civilization, 266). Dass der Anruf der Elemente als Zeichen vollkommener Hilflosigkeit
der Protagonistin zu werten ist, zeigen auch die Betrachtungen Schulzes, v. a. 179-189.

14Giehe dazu auch Segal, Tragedy and Civilization, v. a. 264. Gerade die Assoziation
mit der Nacht trégt dazu bei, einen stimmungsmifiigen Kontrast zum Prolog herzustellen.
Dort steht der Anbruch des Tages fiir Orests mit Tatendrang angegriffene Aufgabe (Siehe
ebd.).

15Siehe dazu March, 144.

16Zur Bedeutung der pannychis siche u. a. Kells, 88.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 209

auf zehn Tage beschriinkt.!” Der Eindruck von Disharmonie entsteht dadurch,
dass die pannychides in ein Klagelied gestellt werden, das begleitet ist von

OTEEVEY TAXYOL UACCOUEVLY

(V. 90). Der weitere Verlauf der Passage stellt die Ursache der Trauer vor
(V. 94-99). Noch vor dem Objekt der Trauer, dem Vater (V. 94-99), verweist
Elektra kryptisch und nicht ganz eindeutig auch auf die Verantwortlichen.
Koénnen doch die

OTUYEEAL EUVOL HOYERPEY OXWY

(V. 92-93) einerseits Verweis auf Elektras eigene Schlaflosigkeit sein, ande-
rerseits jedoch ebenso auf den Sachverhalt des Ehebruchs von Klytaimnestra
und Aigisth verweisen. Die besondere Bedeutung des Themas kann schon
daraus ersehen werden, dass es in Zusammenhang mit der Beschreibung des
Mordes an Agamemnon durch das Paar erneut, diesmal explizit, dargestellt
wird (V. 97-98). Die Mordtat selbst erscheint in plastischer epischer Bildlichkeit.
Es ist die Rede vom Vater, den Klytaimnestra und Aigisth getotet hitten

OTwe dpLV LAOTOUOL

(V. 98). Der Vorgang tritt in plastischer Unmittelbarkeit vor Elektras geistiges
Auge:

...oytlouct xdpa povimt TEAEXEL

(V. 99).18

Mit Seidensticker ist es dieser eine Ausdruck in seiner prasentischen Zeit-
stufe, der insgeheim Sammelbegriff fiir die charakterliche Grundverfassung
der Hauptfigur des Dramas wird. In Elektras Innerem dauert der Zeitpunkt
des Schreckens bis zum Jetzt an.'®

Das Bild von den Holzfillern, die das Haupt eines Menschen spalten,
stellt ein direktes Zitat aus Kampfschilderungen der Ilias dar.?’ Durch die
Projektion in ein ziviles Umfeld entsteht der Eindruck einer besonderen Skru-
pellosigkeit der Téter bei ihrem Vorgehen. Besonders in Verbindung mit dem

17Siehe dazu Plutarchi vitae parallelae, Solon et Publicola 21, 4 und Loreaux, 38.

8Gould, Dramatic Character in Greek Tragedy, 53, merkt zur Sophokleischen Kunst
der Charakterisierung etwas an, das wie ein direkter Kommentar zu der Stelle erscheint:
™ FElectra’, like so much of Sophocles’ work, directs our attention by its language to what
it feels like to be caught up in a tragic situation and draws its strength from a pervasive
sense of the shape and feel of experience in its concrete, sensible forms.”

19Gjehe dazu Seidensticker, Sophokles, 280.

20Giehe dazu Hom. II. Buch 13, V. 389-391 und Buch 16, V. 482-484.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 210

Homerisch gepréigten, und dadurch mit besonderer Wiirde versehenen Wort
kara (V. 99) fiir das Haupt des Agamemnon als Zielpunkt des Anschlags der
Moérder, gewinnt die Tat eine zusitzliche negative Fiarbung. 2! Wenn Elektra,
zudem das Mordwerkzeug, eine Axt (V. 99), nennt, bringt das noch stérker
die Kaltbliitigkeit der Titer zum Ausdruck.?? Die epische Ausdrucksweise
legt einen Vergleich zum in der Odyssee vorliegenden Bild von der T6étung
des Agamemnon nahe. Auch dort wird der Vorgang in der ersten nekyia in
einem Vergleich aufgefasst:?3

¢ T Te xaTEXTAVE BoDV ETL QdTVNL.

Dass sich auch bei Sophokles die T6étung beim Mahl vollzieht, zeigt erst die
parodos. Im ersten der vielen Verweise auf die ndheren Todesumsténde des
Agamemnon durch Elektra und den Chor geht es zunichst darum, einen
Eindruck von der andauernden ,Traumatisierung” der Elektra durch das
Geschehen zu evozieren. Die ,,Unvergangenheit” dieses Ereignisses der Ver-
gangenheit aus der Perspektive der Elektra wird zum Ausdruck gebracht.
Dass Elektra sich im Leid selbst mit dem toten Vater identifiziert, zeigt sich
besonders deutlich daran, dass sie in direkter Anrufung des Toten betont, nur
sie allein erinnere sich an sein ungliickliches Ende (V. 100-102). Im beson-
deren Fokus der Forschung steht hier seit ldngerem die Lesung des Verses
102. Streitpunkt bildet das erste Wort: Muss es adikos oder aikos heifsen? In
der Text-Ausgabe von Lloyd Jones/Wilson findet sich die Lesung adikos, das
auf Cassius Dio und den mittelalterlichen codices griindet. Hermann hinge-
gen folgte in seiner Lesung aikos den antiken Scholien.?* Beide Lesungen
beziehen sich auf Werte. Geht es jedoch einerseits um die dike, einen Wert,
der jenseits einer bereits oben ausgefiihrten kosmischen Dimensionen auch in
der polis-Kultur héchste Prioritit hatte, so geht es andererseits um das eikos,
einen Wert, der mit der aidos, dem zentralen sozialen Wert in der Adelswelt
Homers insofern zusammengebracht werden kann, als er im Zusammenhang
mit dem in der Gesellschaft konventionell Angemessenen steht:

AEXE hOLYOV GUUVELY

ist so eine stehende Wendung in der Ilias.?® Es sind in diesem Sinne sogar po-
lare Gegensitze durch die beiden Textvarianten bezeichnet, insofern ndmlich

21Siehe dazu z. B. Devereux, 358-359. Gerade das Haupt des Konigs gilt traditionell als
unantastbar.

22Eine hier mitschwingende Konnotation ist die von der Streitaxt des Pelops. Siehe dazu
Weiteres unten in der Betrachtung des 1. stasimon: IV, 13.4.

23Siehe Hom. II. Buch 11, V. 411.

24Giehe dazu den textkritischen Apparat in der Sophokles-Ausgabe von Lloyd-
Jones/Wilson zur Stelle.

25Im Liddle-Scott/Jones (Hgg.), Greek-English Dictionary, 26, wird der Begriff aeikes



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 211

die eine auf eine “guilt-culture”, die andere hingegen auf eine “shame-culture”
als geistigen Hintergrund verweist.? Inhaltlich denkbar sind prinzipiell beide
Begriffe, doch scheint es weit plausibler, der auch von Lloyd-Jones/Wilson
vertretenen Lesart zu folgen. Wie Elektras Bruder sich im Prolog am Prinzip
der dike orientiert, so wire es demnach auch fiir die Schwester der entschei-
dende Stein des Anstofies, dass der Vater entgegen den Prinzipien der dike
getotet wurde. Letztere Lesung erlaubt die Annahme einer unabhéngig vonein-
ander entwickelten, geistigen Orientierung der zwei Geschwister am selben
Wert. An der so geschaffenen Parallele zwischen den zwei Hauptfiguren des
Dramas scheint jedoch gerade der wesentliche Unterschied zwischen Elek-
tra und Orest auf. Folgt Orest einer dike des delphischen Apoll, so ist der
SHauptantrieb” der Schwester die endlose Emporung iiber das nicht der dike
geméfe Schicksal des Vaters. Damit ist ein deutlicher Kontrast zwischen
den Geschwistern etabliert. Zieht sich Elektra grundsatzlich aus dem Alltag
zuriick, so kommt Orest an mit dem festen Plan, Rache zu iiben.?”

Ehe FElektra ihre Monodie mit dem Anruf an verschiedene Unterwelt-
gottheiten abschliefst (V. 110-120), beschwort sie die ewige Dauer ihrer Trauer.
In zwei Bildern fasst sie dabei die eigene Existenz auf: Einerseits im Bild der

TEXVOAETELRA ANBOV
(V. 107), andererseits im Bild des
Te0 YupESY 1y ® TIoL TEOPWVELY

(V. 109). Beide Begriffe enthalten Charakteristisches iiber die Elektra-Figur.
In der Forschung ist immer wieder die Doppeldeutigkeit des Begriffs der

TEXVOAETELRA ANBGV

festgestellt worden. In der Vorstellung des Rezipienten erméglicht der Be-
griff zwei Deutungsmoglichkeiten. Einerseits ist da das Bild von der Nachti-
gall, die ihre Kinder verliert, andererseits das der Nachtigall, die ihre Kinder
vernichtet. Mit Blick auf die Tatsache, dass Klytaimnestra im spéteren Ver-
lauf des Dramas als Person charakterisiert wird, die ihrer Tochter Elektra

» o,

iibersetzt mit: "unseemly”, “shameful”. Wenn er, wie hiufig der Fall, im Zusammenhang mit
naturwissenschaftlichen Beobachtungen auftaucht, bezeichnet er ferner das Wahrschein-
liche.

26Geprigt wurde der Begriffsgegensatz 1946 von der kulturvergleichenden Anthropolo-
gin Benedict durch das einflussreiche Werk The Chrysanthemum and the Sword. In den
Fachbereich Grizistik hat den Begriff Dodds in The Greeks and the Irrational, {iber-
nommen. Besonders ausfiihrlich werden die Begriffe in Kapitel 2 gegeniibergesetzt: From
shame-culture to guilt-culture, 28-63.

27Sjehe dazu auch Woodard, u. a. 177-178.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 212

den Tod wiinscht und iiber Orests vermeintlichen Tod erfreut ist,?® wurde
die Behauptung aufgestellt, hier potraitiere sich Elektra, vom Dramatiker
ganz bewusst so gelenkt, in einem Bild, das in tragischer Ironie zugleich
auf die Mutter anspiele und insofern indirekt auch ein ungiinstiges Licht
auf die Tat der Geschwister am Ende des Dramas werfe.?? Die Annahme
dieser Konnotation wurde in der Forschung weiter durch die in dem Bild
als moglich angelegte Assoziation mit dem Prokne-Mythos verstirkt.?? Im-
merhin wird das Bild von der [thys rufenden Prokne in Nachtigall-Gestalt
spater in der parodos von Elektra zur Selbstcharakterisierung herangezogen
(V. 148-149). Doch wird das mythische Exempel eingesetzt, um jenseits der
direkt zum Ausdruck kommenden Trauergeste sublim eine in Elektra selbst
verwurzelte destrukive Macht aufzuzeigen? Mochte er wirklich indirekt iiber
den im Prokne-Mythos angelegten Homizid der Mutter am Sohn auf Elektras
und Orests Tat des Muttermordes am Ende verweisen?3' Gerade mit Blick
auf das zweite Selbstbild der Elektra in der Monodie3? als

Y THOL TEOPWVELY

erscheint es naheliegender, dass das erste Bild eingebracht wird, weil es, wie
letzteres auch, in besonderer Deutlichkeit Elektras akkustische Selbstinsze-
nierung an der Schwelle des Palasts spiegelt. Elektras offentliche Klage wird
zur verbalen Waffe der Frau, die selbst nicht zu den Waffen gegen den Tyran-
nen greifen kann. Es ist das duferste ihr zu Gebot stehende Mittel, die Initia-
tive zu ergreifen.®® Die Vorstellung von der weiblichen Zunge als Pendant zum

28Niheres dazu siehe unter: IV, 14.2.

29Zu diesem Ansatz dufert sich kritisch z. B. March, 146. Bereits Jebb, 22, zeigt, dass
der Begriff zweideutig ist. Mit Verweis auf den Prokne-Mythos entscheidet er sich dabei fiir
die aktivische Auffassung des Verbs. Besonderes Gewicht erhélt diese These freilich dann
in Verbindung mit der spéter im agon vollzogenen Parallelisierung von Mutter und Tochter
(Siehe dazu unter III, 9.3.1). Ein wichtiger Vertreter des hier skizzierten Deutungsansatzes
ist Segal, Tragedy and Clivilization, v. a. 262-263.

30Zum Prokne-Mythos aus religionsgeschichtlicher Perspektive siehe besonders Burkert,
Homo necans, 201-207.

31Giehe dazu z. B. den Begriinder der sog. ,ironischen” Richtung in der Erforschung des
Dramas, Sheppard, Sophocles, 2-9.

32Giehe dazu auch bereits das obige Zitat von V. 109.

33Giehe dazu auch Woodard, 173. Mit dieser Deutung der Trauer Elektras als Form
von Aktivitit wird zugleich allen Deutungen eine Absage erteilt, die in abflachender
Schwarz-Weifs-Malerei und unter Vernachlissigung des jeweiligen Genders der Geschwister
eine torriche, nutzlos bis destruktive Schwester einem klugen, erfolgreich-aktiven Bruder
gegeniiberstellen. Dies geschieht z. B. bei Lefévre, 160. Ahnlich urteilt davor schon Perot-
ta, 338. Uber Elektra stellt letzterer fest, sie sei «consapevole d’ essere eccesiva e violentay
und zieht zugleich eine Parallele zur Medeafigur bei Euripides.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 213

minnlichen Schwert wurde vom Dramatiker selbst im Tereus ausgearbeitet.3*
Parallelen zu Elektras Selbstbild als Nachtigall finden sich im Sophokleis-
chen Werk auch in der Antigone und in den Trachinierinnen. Beide Male
trauert eine weibliche Gestalt um einen toten oder verschollenen ménnlichen
Familienangehdrigen. Handelt es sich in der Antigone um den toten Bru-
der Polyneikes, so vergleicht sich Deianeira mit einer Nachtigall, als sie um
ihren verschollenen Gemahl Herakles trauert.®> Das Bild der Nachtigall ist
bei Sophokles also topisch fiir weibliche Trauer um einen méannlichen Anver-
wandten.

Befasste sich die Monodie zum Grofiteil mit den Auswirkungen der fiir
Elektra ,,unvergangenen Vergangenheit” auf die Gegenwart, so fillt ganz am
Ende noch der Verweis auf den zunéchst einzigen Zeitpunkt in der Zukunft,
der in der Wahrnehmung der Elektra von Bedeutung ist: Den der Riickkehr
des Bruders (V. 117). Im Zusammenhang mit dem Gebet um seine Ankunft
steht ein Bild, in dem Elektra ihren mittlerweile erreichten inneren Zustand
zum Ausdruck bringt:

LoUVY YOE OUXETL 0w

AOTng avtippomov dydog

(V. 119-120). Elektras im Bild der ausschlagenden Waagschale gefasstes Zeit-
empfinden eines opse findet dabei sein Echo in zahlreichen anderen Bildern
des Dramas, die direkt oder indirekt die Grenzhaftigkeit des Zustands der
Elektra zum Ausdruck bringen und von denen der sprechende Name nur das
hervorragendste ist.3

Elektras Monodie steht so am Anfang einer sich iiber das gesamte Drama
hin ausdehnenden Erkundungsreise ins Innere der Elektra.?” Elektra wird,
nicht ohne tiefere dramaturgische Absicht, in Isolation an die Schwelle zum

31Siche dazu besonders treffend die Ausfiihrungen Burnetts, 177-191. Das Schwert als
Attribut des heroischen Mannes tritt beispielsweise in der Ilias auf, als Hektor vor dem
fatalen Duell mit Achill vor die Frage gestellt ist, ob er nicht doch lieber auf diplomatischem
Wege eine Einigung herbeifiihren wolle. Dort lehnt Hektor ab mit der Begriindung, er
koénne unter solchen Bedingungen, also ,nackt”, d. h. unbewaffnet wie eine Frau, womdglich
hinterhéltig get6tet werden (Hom. II. Buch 22, V. 123-125).

35Giehe dazu u. a. Soph. Ant. V. 424; Soph. Trach. V. 107.

36Siehe dazu passim v. a. Seaford, The destruction of limits in Sophocles’ ‘Electra’, 315-
323. Nach Corrigan, 218, besteht Elektras tragisches Leid eben darin, dass sie nicht nur
durch die sie dufserlich umgebenden Umstinde zerstort wird, sondern ferner sich selbst
zugrunde richten wird als die Figur, die iiber das rechte Zeitmaf immer schon hinaus ist:
”... ever-delaying time withholds the action which sets her free.”

37Eine Ausnahme bildet hier nur das Ende, wo die dramatische Handlung in den Vorder-
grund tritt (s. u.).



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 214

Atridenpalast gestellt. Dies ist der Ort, an dem sie mit einer knappen Unter-
brechung bis zum Ende des Dramas verharren wird. Sie steht symbolisch im
Grenzbereich zwischen einem Aufen, das durch den Eingang des Dramas in
gewissen Sinndimensionen festgelegt wurde, und dem doma (V. 10), einem
Innen, das in seiner Tiefe, in rdumlicher, wie zeitlicher Dimension, diistere
Geheimnisse birgt.?® Das Wissen um eine ,unvergangene Vergangenheit™?
iibt dabei eine starke Sogwirkung auf Elektra aus. Nicht nur die Befind-
lichkeit in der Gegenwart wird in ein Kausalverhiltnis zu dieser Vergangen-
heit gestellt, auch die Zukunft als potentiell offene Zeit richtet sich daran aus,
indem die unbedingte Hoffnung auf eine Heilung der Vergangenheit von Elek-
tra damit verbunden wird.*Die Schliisselrolle fiir die Kausalverbindung zwi-
schen den drei in der Monodie behandelten Zeitstufen kommt dem ethos*! der
Elektra zu. Insgesamt verfiigt die Elektra-Figur mit Gould iiber “an ordered
perception of herself”.*?> Das Besondere an der Sophokleischen Art, das Emo-
tionale der Figur einzufangen, ist gerade die rational fassbare Geordnetheit,
in der dies vollzogen wird. Die Zeitstufe der Vergangenheit, als Agamemnon
getdtet wurde, wird mit dem Gegenpol einer Zukunft ausbalanciert, in der der
Bruder heimkehrt und die vom Vater erlittene adikia durch Rache aufhebt.
Als Mittlerinstanz zwischen den beiden Zeitstufen steht in der Gegenwart
auf der Biihne die leidende, sich in Trauer verzehrende Hauptfigur. Dadurch
dass die Elektra-Figur bei Sophokles genau so in das Drama einfiihrt wird
gezeigt, dass sie, weil sie dem Wert der dike verpflichtet ist, in der vorliegen-
den Situation nur so und nicht anders denken und sich verhalten kann.

Ein Bestreben, Sophokles’ Elektra-Figur als Personlichkeit zu begreifen,
muss klar zuriickgewiesen werden angesichts der Tatsache, dass alle Infor-
mationen des Dramas zur Figur in direktem Bezug zum zugrundegelegten
Konflikt stehen. Keine der Sophokleischen Gestalten kann nach Gills Be-
grifflichkeiten als “personality” apostrophiert werden. Schon der Begriff des
“character” wurde in der Forschung, je nach Definition, als zu umfassend
betrachtet fiir die Informationen, die im Sophokleischen Drama iiber das
Wesen der Hauptfigur verlauten. Ublich geworden ist vielmehr gemif der
im Nachhinein durch Aristoteles’ Poetik vollzogenen Prigung der Begriff

38Giehe Seaford, The destruction of limits in Sophocles’ ‘Electra’, 316.

39Das englischsprachige Pendant bei Hutchinson, 48, lautet: “imperfective past”.

4OEine Interpretation, die sich vollkommen daran ausrichtet, wie diese drei Zeitstufen im
Drama um den Zentralwert der dike kreisen, ist die Corrigans (Siehe v. a. zusammenfassend
210).

4lEine genauere begriffliche Definition des Begriffs findet sich im Anschluss an die Ana-
lyse der Monodie, wo {iber die Sophokleische Methode der Charakterisierung ein vorldufiges

Résumé gezogen wird.
42Giehe Gould, 53.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 215

des ethos.®3 Das ethos lisst sich definieren als Verbindung eines Ensembles
von Werten, die das Verhalten einer Figur in der je vorliegenden Situation
steuern.** Davon absetzen lisst sich ein anderer Begriff aus der Aristoteli-
schen Poetik, der der dianoia. Als Bezeichnung fiir die zielgerichtete Absicht
einer Person lisst er sich trefflich auf die Person des Sophokleischen Orest
im Prolog anwenden.?” Die Erkundung des ethos der Elektrafigur bildet in
gewissem Sinne das wesentliche Anliegen der Sophokleischen FElektra, wie be-
reits Reinhardt im Vergleich mit den Sophokleischen ,Katastrophen-Dramen”
vom Aias bis zum Kénig Odipus feststellte: ... das Ausgestofensein ist da
und breitet sich in schmerzlicher Ausfihrlichkeit durch seine Stadien und
Stationen aus, das ganze Drama lang, bis das Gebot der Gitter es erlist.™"
Es ist kein Zufall, wenn in einer beriihmten Passage Plutarchs Sophokles mit
der Aussage zitiert wird, sein Stil habe sich durch mehrere Stufen hindurch
zu der Stilstufe hin entwickelt, die er selbst als

A TdTn 2ol Pehtiot

bezeichnet.*” Die Elektra gehort zweifelsohne dieser letzten Stilstufe an.*®
Insofern die Elektra-Figur in den folgenden Szenen immer wieder unter
wandelnden formalen wie personellen Konstellationen erscheint, in denen ihr
feststehendes ethos wiederholt wie ein Fels in der Brandung von wechselndem
Wogenschlag umspiilt sein wird,*® wobei sich, Schritt fiir Schritt, immer neue
Facetten dieses ethos enthiillen, scheint es sogar gerechtfertigt, die Sophok-
leische FElektra als eine im Medium des Dramas gefasste grofte Studie iiber das
ethos der Hauptfigur zu sehen.’® Insgesamt entsteht dahinter bis zum Ende
des Dramas das, wenngleich nicht in Ganzheit greifbare, so doch beriick-
end prisente Bild von dem, was Easterling "o solid individual consciousness”

43S0 bedient sich des Begriffes z. B. Jones, 32, der den Begriff “character” iiberhaupt
nicht fiir den Sophokleischen Menschen verwendet wissen will. Jones folgt u. a. Goldhill,
Character and Action, 102.

44Giehe dazu auch Seidensticker, Sophokles, 281. Der Begriff taucht allerdings auch schon
bei Sophokles in der besagten Bedeutung auf. Siehe dazu Soph. Ant. V. 476, wo Kreon
Haimon tadelt:

6 wapdy flog xal yuvaixdg Hotepov.

45Treffend erkannt hat das auch Lefévre ( 177-179).

46Reinhardt, Sophokles, 146.

47Siehe dazu Plut. mor. 75A-86A und Kells, 17.

48Dazu muss man nicht einmal soweit gehen wie Bowra, 398, der, dabei nicht unan-
greifbar in seiner Argumentation, das gesamte erhaltene Werk des Dichters dieser Stilstufe
zuweist,.

49Giehe Whitmans Beitrag, 167, zum Bild vom Felsen in der Brandung fiir den Sophok-
leischen Helden.

50Sjehe dazu auch Seidensticker, Sophokles, v. a. 279.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 216

nennt.”! Die Charakterisierung der Figur bleibt dabei auf das Engste mit dem
bereits im Eingang angedeuteten Missstand im Pelopidenpalast verbunden.

13.2 Elektra vertraut sich dem Chor an

Bezeichnete sich Elektra in der Monodie noch selbst als

Ay oL TEoPwVELY,>

so erhélt sie in der parodos erstmals im Drama Gelegenheit, sich vor einem aus
der Offentlichkeit kommenden Publikum zu dufern (V. 121-250). Gedanklich
und konzeptionell kniipfen Elektras Worte in der Passage unmittelbar an
den Inhalt der Monodie an. Freilich gewinnt das dort nur in groben Ziigen
skizzierte Elektra-Bild nun in der Form des kommatischen amoibaion weiter
an Schéarfe. Mehr Struktur wird schon rein oberflichlich durch die dialogische
Form mdglich. Der Impuls zur volligen Hingabe an die Trauer wird durch die
Gegenwart eines Gesprichspartners in gewissem Sinne kanalisiert, der Fluss
der Klage wird gebremst.

Noch stirker setzt sich die Form des Argumentativen schlieflich in dem
das erste epeisodion erdéffnenden Dialog zwischen Elektra und Chor durch
(V. 251-327), als Sprechverse an die Stelle des bisherigen Gesangs der Gespréchs-
partner treten. Threr unmittelbaren Funktion nach liefern parodos und der
Beginn des ersten epeisodion in diesem Sinne anmerkende Erkldrungen fiir
die in der Monodie entworfene Grobskizze vom ethos der Hauptfigur.

Davon abgesehen zeigen die beiden Passagen in der Gruppe der Choreuten,
wie ein aufsenstehender, und insofern neutraler Zeuge sich der Heldin des
Dramas gegeniiber verhAlt.

Die Choreutinnen sind weiblich, dlter als die Hauptfigur und sie kommen
aus vornehmeren Hause, wie die Anrede als

vEVVED A yEVVaiWY

5lGiehe Easterling, 125. Ein solches Urteil hat die Forschung dazu bewogen, im Dra-
matiker Sophokles den Erfinder der Helden-Figur auf der européischen Biihne zu sehen.
Bei ihm erstmals wird die einzelne Figur als, wenn auch in beschrinktem Mafe, indivi-
dualisierter Charakter erfahren (Dieser Gedanke findet sich auch bei Jones, 145). Wenn
man versucht, den Gadanken in concretu am Stiick nachzuverfolgen, so stellt sich heraus,
dass Orest im Eingang nur in sehr begrenztem Mafe als individualisiert erscheint — dort
dominiert eine ,Aufenperspektive den Blick auf das Geschehen —, so ist das Interesse am
einzelnen Charakter umso deutlicher an der Elektra-Figur zu sehen: Diese ist ganz um ihr
ethos herum konstituiert.

52Giehe dazu den bereits zweimaligen Verweis auf die Stelle, V. 109, unter: IV, 13.1.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 217

zeigt (V. 129). Als einzige Personen des Dramas stehen sie auferhalb des
Pelopidenpalastes. Sie repriisentieren die Offentlichkeit in einer Form, die es
der trauernden Hauptfigur erlaubt, sich ihnen zu 6ffnen. Das Trauerritual,
zerfallend in prothesis und ekphora, stellt schlieflich im Athen der klassischen
Zeit jenes Gebiet dar, in dem es Frauen gestattet ist, in der Offentlichkeit
zu erscheinen.?® Insofern verlangt Elektra in ihrer Auftritts-Monodie gerade
nach einem Chor, der iiber die genannten Charakteristika verfiigt. Juffras,
die sich besonders iiber die politischen Implikationen des Stiickes Gedanken
gemacht hat, verweist hier auf eine Besonderheit des Chores: Einerseits gibt
er der Hauptfigur die Moglichkeit, sich offentlich zu dufern und kann seiner-
seits auf die Worte Elektras reagieren, andererseits kann der Chor als Gruppe
weiblicher Biirgerinnen nicht selbst zur Aktion gegen die Machtusurpatoren
schreiten. Er triagt also durch seine Anwesenheit zur Entstehung eines idealen
Rahmens fiir Elektras Klage bei.>* Eine Wissenschaftlerin, die in letzter Zeit
besonders auf die dem Stiick durch die Anwesenheit des Chores gegebene
politische Dimension aufmerksam gemacht hat und in diesem Zusammen-
hang Wesentliches erkannt hat, ist McLeod.”® McLeod betont so an der
Elektra-Figur, anders als das Gros der Forschung, dass diese nicht als extreme
Einzelgidngerin in einem ihr vollig entgegengesetzten Umfeld zu begreifen sei.
Die Kluft im Stiick verlaufe vielmehr zwischen einer in ihren Werten per-
vertierten Welt am Konigshof einerseits, und einer an traditionellen Werten
ausgerichteten polis-Welt andererseits.® Die Werte, die von Elektra verfoch-
ten werden, sind nicht die einer der Welt enthobenen Individualistin, sondern
ruhen auf den Festen der polis-Kultur, so McLeod. Problematisch mag freilich
die mit dem von McLeod benutzten Begriff der polis unter Umstinden as-
soziierte Engfiithrung der Interpretation auf den Bereich des Politischen, was
mit dem Drama des Sophokles unvereinbar ist, erscheinen. Als passender
erscheint insofern ein Begriff wie ,Offentlichkeit”, der der Vorstellung von
der sozialen Einbettung des Sophokleischen Helden in sein Umfeld Rechnung
tragt, ohne zugleich eine irrefiihrende Einschrinkung auf das Politische na-
hezulegen.

53Siehe Sassi, 10.

4Giehe dazu Juffras, 99-108.

55Sjehe McLeod, v. a. 42-44. Thre Arbeit erweist sich als besonders fruchtbares Hilfsmit-
tel, wenn man versucht, das Wesentliche an Elektras Vorstellungen im Vergleich zu denen
anderer Figuren zu erfassen.

%6Diesen Kontrast zieht sehr deutlich auch Ringer, der, anders als McLeod jenseits davon
jedoch unter dem Einfluss der ,ironischen” Richtung in der Erforschung des Dramas und
dem der Performativitatstheorie steht. Im vorliegenden Kontext schreibt Ringer passend
von “the topsy-turvy environment” des Konighofes. Er vergleicht es mit der Szenerie der
Shakespeare-Dramen Mcbeth und Hamlet, die sich um das Thema Ko6nigsmord drehen
(140).



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 218

Durch ihre Deutung des Sophokleischen Helden als Vertreter einer Ex-
trem-Position innerhalb des Wertekodexes des Gemeinwesens ertffnet McLeod
nichtsdestotrotz eine neue und fruchtbare Perspektive auf das Bild vom
Sophokleischen Helden, der in der Forschungsdiskussion der Vergangenheit,
so scheint es fiirwahr, allzu oft zu sehr aus seinem Umfeld isoliert wurde.

Ein Beispiel ist hier nicht nur der bereits erwahnte, bis in die Mitte des 20.
Jahrhunderts zuriickgehende, von Winnington-Ingram so benannte Gegen-
satz zwischen den “hero-worshippers” und “pietists”.>” Vielmehr erliegen auch
Arbeiten aus jiingster Zeit noch der Versuchung, die Hauptfigur als "odd-
one-out” in ihrer Welt zu sehen. Als Beispiel sei nur die 2001 als Buch verof-
fentlichte Dissertation Altmeyers iiber Unzeitgemdafes Denken bei Sophok-
les genannt. Die Sophokleischen Helden erscheinen darin als atavistisch-
anachronistische Uberreste einer iiberkommenen heroischen Welt in einem
modernen, am praktischen Zweck-Denken ausgerichteten Welt.*® Tatsichlich
aber, so zeigt McLeod iiberzeugend, verficht der Sophokleische Held nicht
Werte, die mit dem o6ffentlichen Leben nichts zu tun haben, sondern vielmehr
solche, die dort wurzeln. In sdmtlichen dialogischen Auseinandersetzungen
des Stiickes tritt dieser Umstand zu Tage, erstmals freilich in den beiden
Passagen, die Elektra im Gespréch mit dem Chor zeigen, in der parodos und
dem Anfang des ersten epeisodion. Freilich bleibt Elektra nichtsdestotrotz
einsam: In der vélligen Hingabe an die Tétigkeit der Trauer um den Vater
ist sie vom gesellschaftlichen Alltagsleben ihrer Umwelt abgeschnitten, wie
Bohrer mit Verweis auf die Parallelsituation der Sophokleischen Antigone-
Figur zu bedenken gibt.

Die beiden Passus kniipfen inhaltlich an die Monodie an, indem dort
Angeschnittenes einerseits in den Auferungen der Elektra vertieft und an-
dererseits in denen des Chores in Frage gestellt oder kommentiert wird. Der
Chor wird in den Szenen zum Katalysator erneuter Trauerbekundungen Elek-
tras. Dass dabei die Kluft zwischen den beiden Dialogpartnern von Anfang
an nicht uniiberwindlich sein kann, liegt schon in der von Sophokles fiir die
parodos gewahlten kommatischen Form begriindet. Gemeinsame Trauer, die
schon rein formal dadurch als Thema zugrundegelegt ist, erfordert ein gewis-
ses Mass an Verstidndnis und Einfiihlungsvermégen seitens der Argiverinnen,
die zu Elektra kommen.® Zunichst geht es knapp um die Frage nach dem
Verlauf der Sympathiekurve im Verhéltnis zwischen Elektra und Chor. Ein
in letzter Zeit mehrfach in der Forschung erzieltes, plausibles Bild sieht fol-
gendermafsen aus: Bereits zu Beginn der Begegnung wird eine Beziehung,

57Siehe Winnington-Ingram, Sophocles, 303.

58Siche zum Beitrag Altmeyers aber auch die kritische Rezension Holzhausens, 575-577.
59Sjehe dazu Bohrer, 339.

60Siehe dazu auch McLeod, 31 und Paulsen, 34 u. a.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 219

die der zwischen Mutter und Kind entspricht, etabliert. Spricht Elektra die
dlteren Frauen mit einer Respekt verratenden Wendung an®!, so nennt der
Chor die, wenngleich den Kindesbeinen entwachsene Hauptfigur pai (V. 121).
Uber den gesamten Verlauf der parodos hin gibt der Chor der lamentieren-
den Elektra widerholt Konter, nichtsdestotrotz hat er am Ende der lyrischen
Partie zu einer eindeutig solidarischen Einstellung zur Hauptfigur gefunden.
Dieses tiefere Verstindnis fiir Elektra spiegelt sich in der ersten Aukerung
des Chores an Elektra im ersten epeisodion (V. 251-253). In der Sprechpar-
tie kann sich Elektra schliefslich, auf der erzielten Vertauensbasis aufbauend,
darauf verlegen, ihre Situation detailierter zu explizieren.%?

Entsprechend der beibehaltenen thematischen Basis kniipft Elektra auch
in der zeitlichen Gliederung ihrer Ausfiihrungen nach den drei Stufen Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft an die Monodie an. Wie bereits in der
Monodie ist der Zeitpunkt in der Vergangenheit, als Agamemnon ermordert
wurde, von besonderem Interesse fiir Elektra. Werden die Informationen dazu
vermehrt, so wird daneben jedoch auch das Bild von der Gegenwart valeur-
reicher. Fiir die Zukunft werden zwei entgegengesetzte Szenarios aufgebaut,
eine Erfolgsgeschichte einerseits, eine Geschichte der Hoffnungslosigkeit an-
dererseits.

Die Vergangenheit

Der Eindruck von der Ermordung des Vaters Agamemnon gewinnt durch
die Schilderungen in parodos und am Beginn des ersten epeisodion an Schirfe.
Erstmals wird so der Schauplatz des Geschehens erwidhnt, zudem wird das
Bild vom Moérderpaar klarer. Gemék der fiir Elektras Verhalten insgesamt
wegweisenden gnome der Verse 145 und 146 erhélt das Bild von der Vergan-
genheit mehr Farbe:

VATIOG O¢ TGSV 0IX TGS
OLYOUEVY YOVEWY ETIAGUETOL.

Als Schauplatz der Ermordung prasentiert Elektra in der dritten strophe der
parodos erstmals die Tafel. Das Motiv der Ermordung beim Mahl entnimmt
Sophokles dabei der Darstellung des vierten Buches der Odyssee.® In der

61Sjehe oben die Worte zu V. 129 unter: IV, 13.2.

62Djese Position wurde in jiingerer Zeit u. a. vertreten von McLeod, 38 und Paulsen,
37-38. Anders sieht die Situation, allerdings wenig glaubhaft, beispielsweise Lefévre, 162.
Letzterer nimmt in seiner Interpretation als zentral eine sich {iber den gesamten Dramen-
verlauf aufrechterhaltene Antithese zwischen einer dem Ubermifiigen zugeneigten Haupt-
figur und einem mafsvollen Chor an.

63Sjehe dazu Hom. Od. Buch 4, V. 91-92 und V. 515-537.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 220

Odyssee ist der Mord an Agamemnon in einen sich als Leitmotiv durch das
epos ziehenden Kontext gestellt: den der Verletzung des unter dem Schutz
des

Zevc Eévioc

stehenden Gastrechts.®* Der Frevler ist dort eindeutig Aigisth: Der Mord
vollzieht sich schlieflich in seinem Haus und an seinem Tisch. Anders verhélt
es sich bei Sophokles: Klytaimnestra empfingt den Gemahl

€V XOITOUG TTUTEOUG

(V. 194), was Kells passend iibersetzt mit: %n the rooms of his fathers”.%

Erneut erwecken, wie schon in der Monodie,% akustische und visuelle Ein-
driicke das Bild von der Ermordung des Agamemnon zum Leben: Elektra
spricht von der

OXTEA...U0d

des Opfers (V. 193) und in bedrohlicher, akustischer wie optischer Nah-
wirkung ist hier die Rede von der

ALY L IOy Y AAR WY YEVOWY

(V. 195-196). Unmittelbar verbunden mit dem gegeniiber der Odyssee verian-
derten Schauplatz ist ein verindertes Bild von den Rollen des Mérderpaares
bei der Totung. An keiner Stelle der FElektra ist unmittelbar die Rede von
einer Ermordung des Agamemnon durch Klytaimnestra und Aigisth. Stattdes-
sen abstrahiert Elektra in ihrer Schilderung in der parodos, indem sie an die
Stelle der Agierenden die Tatmotive stellt:

00A0g v O Ypdicag, Epog O XTEWVIG

(V. 197). Verdeckt jedoch erscheint hinter der Formulierung ein klares Bild
von Klytaimnestra als der treibenden Kraft im Mord an Agamemnon. Schon
zu Beginn der parodos sprach so der Chor voller Verachtung von Elektras

JoyNolelel
pdTne
(V. 124-125). Zwar wiinschte er dort auch Aigith als

64Siehe dazu auch Friedrich, 154-161.
65Kells, 94.
66Siche oben unter: IV, 13.1.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 221

O TddE TOPLV

(V. 126) den Tod, doch kann angesichts der weiteren Charakterisierung des
Aigisth durch Elektra im ersten epeisodion als

4 ~ ) /
O TAC AVAAKLIC

(V. 301) kein Zweifel iiber die beherrschende Rolle der Mutter in der Er-
mordung des Agamemnon bleiben. Das in parodos und zu Beginn des er-
sten epeisodion weiter ausgemalte Bild vom Tod des Agamemnon hat so
eine wichtige Rolle in der Vorbereitung der zentralen Begegnung des Dramas
zwischen Elektra und ihrer Mutter im zweiten epeisodion. Bemerkenswert ist
dabei noch, dass Elektras Darstellung des Ereignisses sich von Anfang an als
vollig in Deckung mit dem Bild der Argiverinnen von dem Ereignis zeigt.®”
Es besteht also auch in der Vorstellung des unbeteiligten Chores keinerlei
Zweifel iiber den frevelhaften Charakter der Tat.®

Die Zukunftsszenarios

Dass Elektra in parodos und am Anfang des ersten epeisodion mehrfach
schwankend zwei kontrastierende Zukunftsszenarios gegeneinanderabsetzt,
kann, jenseits der jeweiligen dramaturgischen Funktion, einerseits auf den
im Prolog bereits vorgezeichneten Verlauf des Dramas vorzubereiten, ander-
erseits aber auch einen Gegenentwurf zu skizzieren, als Spiegel einer ,mensch-
lich nachvollziehbaren” Unsicherheit gesehen werden.

Die Negativvariante bedeutet dabei eine Fortsetzung des Zustands der
Trauer auf unbestimmte Zeit. Die Vision erscheint in besonders drastischer
Bildlichkeit in den beiden mythologischen Bildern, die Elektra in der Parodos
zum Vergleich mit der eigenen Situation heranzieht: einerseits das der in die
Nachtigall verwandelten, ewig klagenden Prokne (V. 147-149), andererseits
das der in ewiger Trauer zu Stein erstarrten Niobe (V. 150-152).

Die Hoffnung auf eine Wendung der Zukunft in die erwiinschte positive
Richtung ist fiir Elektra unabdingbar mit dem Namen des Bruders Orest
verkniipft. Elektras Ungeduld gegeniiber der fortwihrenden Verzdgerung von
dessen fest versprochener Ankunft wichst in zunehmendem Mafe, wie sowohl
in parodos, als auch zu Beginn des ersten epeisodion klar hervorscheint.™

67Siehe dazu in der Forschung auch McLeod, 44.

58S0 meint auch Lefévre, 156.

89Eine entsprechende Zuspitzung der Zukunft in verschiedene Méglichkeiten findet sich
auch im OC des Sophokles, was die innerdramatische Zukunft anbelangt, siehe dazu
Markantonatos, 84-90. In dem Drama befasst sich v. a. die sog. ,,Kreon-Szene” mit dieser
Zeitstufe (O C, V. 728-1043.)

"0Siehe besonders die Verse 171-172 und 319.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 222

Besonders pragnant erfasst Elektra ihr Dilemma des fortwidhrenden Wartens
in den Versen 171 und 172:

deL pev yop movel,

To¥&sy 6’ 0Ux a&tol povijvou.

Dem ae: ihrer Trauer im Negativszenario wird hier ein ae: im Zaudern des
Bruders als Entsprechung an die Seite gestellt. Der Chor reagiert widerholt
mit trostenden Worten auf Elektras Befiirchtungen.”™ Als besonders typisch
fiir den Chor als Personengruppe wurde in der Forschung immer wieder die
gnomenhafte Wendung in Vers 179 ausgemacht:

YPOVOC Yap e0UoENC VeOC.

Segal beispielsweise merkte dazu an: "For the women of the house, sheltered
by their very collectivity, uttering the voice of normality, urging acquiescence
in life’s injustices, time can bring oblivion, heal pain, help us to return to
the reqularity of daily tasks and rewards.”™ Tatséchlich ist es nicht méglich,
herauszufinden, ob der Chor des Stiickes auf diese Weise verstanden wer-
den soll. Funktion und dramatischer Charakter sind gerade in dieser Fig-
ur oft so eng miteinander verwoben, dass es unmdoglich ist, sie voneinan-
der zu trennen. Corrigan hort aus den Versen den Dramatiker Sophokles
selbst sprechen, der hier in tragischer Ironie dem Chor Worte in den Mund
lege, die vor dem Hintergrund des Dramenausgangs geradezu prophetischen
Charakter annehmen.”™ Wihrend insgesamt bei Elektra selbst entsprechend
ihrer Trauerrolle der negative Blick auf die Zukunft dominierend ist, ist es
der Chor, der in einer episch geformten Passage der parodos die triumphale
Ankunft des Orest als Sendbote des olympischen Zeus ausmalt:

xeUTT T’ Ayéwy €v 13a,

ONBlog, OV & xhewd

y& mote Muxnvaiey

oé&etan eumateiday, Aldg ebppovt
BrnoTt pohdvTaL TéVOE YOV

‘Opéotay.

"1Sjehe dazu besonders die Verse V. 173 und V. 320.
"2Segal, Tragedy and Civilization, 263.
"3Giehe Corrigan, 211.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 223

(V. 159-163). Erscheint Orest in diesem Bild als heroisch und gemif dem
alten Adelsideal seine physis verwirklichend, so ist das Bild zugleich anti-
thetisch zum nicht eingetretenen heroischen Ende des Vaters, iiber das sich
Elektra schon in der Monodie &ufert, zu begreifen:

ToThP. ..
OV xatd Yev BdpPapov
olloty

poiviog "Aprg oux E€évioey

(V. 95-96). Letztlich ist es aber freilich Elektra, die sich in der bangenden
Erwartung auf die Ankunft des Bruders verzehrt. Besonders deutlich zeigt
sich die Unbedingtheit ihres Beharrens auf der Wiederherstellung der dike
durch Riickkehr des Bruders im Abschluss der parodos. Sollten die Téter
nicht fiir ihre Untat biifien,

€ppol T’ av aldwe

¢ 7 ) o 7 ~
amdvTwy T e0oEREL VvaTdv.

(V. 249-250), so flucht Elektra. Die Stelle erinnert in der dadurch evozierten

Stimmung an ein die letzte Zeile eines Chorlieds des Konig Odipus:™

gopet O Ta Vel

Hier kommt FElektras Verzweifeln an ihrer Situation in unverhohlener Bit-
terkeit zu Tage. Liegt man jedoch richtig, wenn man Kamerbeek folgt, der
in seinem Kommentar iiber die Stelle sagt: "Her eusebeia leads her to ase-
beia”™? Sollte man die Stelle nicht vielmehr einfach redensartlich auffassen?
In jedem Fall zeigt sich an der Stelle, dass es nicht unproblematisch ist, eine
Auferung einer Dramenfigur aus dem Gesamtkontext geldst als Abbild der
Wertmalfsstibe dieser Figur zu betrachten.

Wie wichtig es ist, den Kontext miteinzubeziehen, zeigt sich besonders
deutlich fiir das Bild von Elektras Lebensgegenwart, wie es in parodos und
am Beginn des ersten epeisodion erscheint.

Die Gegenwart
Das Gespréch von Elektra und Chor kreist um drei zentrale Wertbegriffe:
aidos, sophrosyne und eusebeia.”® Im Wesentlichen prallen in der traditionellen

"Siehe dazu Sophokles, OR, V. 910.
"5Siehe dazu Kamerbeek, 55.
76Siehe McLeod, 48-60.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 224

Forschungsdiskussion zwei Standpunkte aufeinander: der der “hero-worshippers”
und der der “pietists”. Verfechten die ™pietists” einen Standpunkt, der stets
jene Figuren in ein positives Licht stellt, die einen geméifbigten Standpunkt
vertreten, so verfechten die “hero-worshippers” einen Standpunkt, der den
Helden, allerdings in Isolation vom Rest der Figuren, begiinstigt. McLeod
bietet eine Alternative, insofern sie, wie bereits oben im Zusammenhang mit
der Betrachtung der Figur des Chores erldutert, den Protagonisten nicht als
Einzelginger gegen alle anderen Figuren stellt, sondern ihn in den Kontext
der althergebrachten Wertewelt der polis einordnet.””

Die widerspriichlichen Ansédtze und Ergebnisse der Forschung sind eini-
gen grundsétzlichen Problemen zuzuschreiben: Einerseits gibt es ein defini-
torisches Problem: Was genau ist mit den drei oben benannten Wertbegriffen
im Deutschen bezeichnet? Ferner: Ist iiberhaupt durch den Begriff jeweils ein
eindeutiger Sinn konstruiert oder wird derselbe Begriff in unterschiedlichen
Bedeutungsvarianten verwendet? Ferner erschwerend tritt hinzu, dass das
Medium der Sprache vom Sprechenden in unterschiedlicher Weise eingesetzt
werden kann: Die Person kann etwas zum Ausdruck bringen, mit dem sie
sich selbst identifiziert, also aus ihrer Sicht die Wahrheit sprechen, eine Per-
son kann die Sprache aber auch in einer Art und Weise nutzen, die sich ver-
schleiernd {iber die tatséchlich befiirwortete eigene Position legt. Die Sprache
als Mittel der Verschleierung der personlichen Anschauung kann entweder in
der Absicht, hinters Licht zu fithren, so benutzt werden, oder in spielerischer
Absicht: Der Sprechende nimmt dabei seinem Gegeniiber ein Wort aus dem
Mund und benutzt es mit den Konnotationen, die auch beim Gegeniiber die
makgeblichen waren, obwohl dieses Verstédndnis dem eigenen entgegensetzt
ist.

Nur wenn man all diese Schwierigkeiten sorgsam abwégt, kann man sich
ein Urteil iiber die Sympathielenkung des Tragikers bilden, also letztlich iiber
die Frage, welche Position an der jeweiligen Stelle als positiv erscheinen soll.

Von besonderem Interesse in der ersten Auseinandersetzung zwischen
Elektra und Chor ist die gegenwartige Befindlichkeit der Hauptfigur selbst.

Vom Chor wird hier Elektras Verhalten zu dem ihrer Geschwister in
Antithese gesetzt und so relativiert (V. 153-163): Elektra verhalte sich in
Gegensatz zu Orest, Iphianassa und Chrysothemis ungeschickt. Dass diese
Relativierung jedoch nicht der Sympatielenkung im Drama entspricht, zeigt
sich beispielsweise daran, dass der Chor Orest, wie der Dramenbetrachter
aus dem Fingang weifs, falsch charakterisiert: Orest ist eben nicht olbios
(V. 160) und er herrscht gerade nicht, wie der Chor behauptet, unberiihrt
vom Leid der Atriden in Krisa (V. 180-181). Dass das vermeintliche Gliick

""Siehe McLeod, 41-42.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 225

der Chrysothemis nur ein scheinbares ist, zeigt die Begegnung der Schwestern
im zweiten Teil des epeisodion.” Obwohl das Drama selbst also zeigt, dass
der das ,,Mittelmaf” anstrebende Standpunkt des Chores im Stiick nicht als
richtig dargestellt wird, konnte sich in der Forschungsdiskussion der Stand-
punkt der sogenannten classicists” immer wieder Gehor verschaffen. Einen
wichtigen Ansatzpunkt lieferte hierfiir das Hypertrophe im Wesen der Heldin,
wie es sowohl in den Fremdcharakterisierungen als auch in den Eigencharak-
terisierungen hervortritt.

So verneint die Hauptfigur ganz und gar eine erfiillte Gegenwart: Sie sei
ateknos (V. 164), anympheutos (V. 165), anelpistos (V. 186), eine anazia
(V. 189). Elektra hat zerlumpte Kleider (V. 191), sie ist von der Tischge-
meinschaft am Hof ausgestofen worden (V. 192). Ihren Zustand beschreibt
sie mit alyein (V. 135), katatekesthai (V. 187). Elektras Name wird fiir das
Sophokleische Stiick Programm?™: Elektras gegenwirtiger Zustand erscheint
als ewig andauernder Vollzug von «rites de passages.

Ansatzpunkt fiir die kritische Betrachtung der Elektra-Figur bei den
“classicists” ist die Art, wie Elektra sich personlich zu ihrer dufserlichen Situ-
ation stellt:

Sie spricht selbst von ihrer orge (V. 222), der Chor fordert in der parodos
wiederholt zu Mafkigung auf (z. B. 233-235). Hier setzen die “classicists” mit
ihrer Kritik an Elektra an; sie verkennen dabei die durch das Stiick vorgege-
bene Sympathielenkung.®® Auch ansonsten sind es Auferungen des Chores in

"8Siehe unter: IV, 13.3.

"Siehe dazu u. a. March, 19-20. Dass der Name schon bei Stesichoros genannt wurde,
ist bereits wiederholt direkt wie indirekt zum Ausdruck gebracht worden: Verwiesen sei
auf die Notiz zu PMG I 218 oben im Orest zugeordneten Eingang und auf die Anmerkung
unter: 11, 5.1.

80Dazu sei, stellvertretend fiir die Meinung vieler Forscher Lefévre zitiert: (182-183):
,ochwieriger als Orest ist Elektra zu verstehen. Orest hat Vertrauen zu Apollon — wie
der Chor zu Zeus (178-184) —, Elektra nicht; bezeichnenderweise weiff sie nicht einmal
von dem Befehl Apollons fiir ihren Bruder. Durch ihr bedingungsloses Fintreten fir euse-
beia wird sie zu asebeia gefiihrt. Sie verfolgt die positiven Werte der eusebeia und dike
im Unmaf und gefihrdet auf diese Weise das Ziel der Wiedergewinnung der eleutheria
des Atridenhauses, jedenfalls fordert sie es nicht. Denn die Tat, Orest als Kind vor den
Verfolgern gerettet zu haben, liegt lange zuriick. Seitdem wverhdrtet sie. Rache ist ihr
einziger Gedanke, Rache ohne jedes Bedenken, ohne jede kindliche Regung. Diese Span-
nung der durch den einen Trieb ins Heroische gesteigerten Seele macht diese El zu einer
unvergefSlichen Gestalt. Nach dem Bilde seiner Antigone hat der Dichter sie geschaffen,
beide trotz ihrer Unweiblichkeit ganz Weiber in ihrer maflos leidenschaftlich hingebenden
Pietdt. Aber wie viel tiefer hat Sophokles die Elektra gefasst. Er hat gefragt, ,wie konnte
ein Mddchen so werden, und er fihrt vor, wie sie’s geworden ist.” (Bethe 1924, 208.) Trotz
der uneingeschrankten Berechtigung ihres Strebens droht sie aufgrund ihrer Maflosigkeit zu
scheitern. In diesem Sinn ist auch die Elektra eine zu Mass und Bescheidung mahnende
Tragddie.“



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 226

der parodos, die die "classicists” sich zu eigen machen: So verweist fiir sie das
hyperktéso des Verses 217 auf ein Ubermaf in Elektras Emotionalitit, mit
den Versen 142 und 160 sei Elektras allzugrofer algos zwecklos und bringe
keine Losung von den kaka.®!

Bei kritischer Betrachtung jedoch zeigt sich, wie auch McLeod meint, dass
insgesamt gerade Elektras Haltung als Inbegriff von eusebeia, sophrosyne und
aidos zu sehen ist. Dies gilt freilich nur im absoluten Sinne, also, wenn die
drei Begriffe eben auf den zentralen dramatischen Konflikt um die Wieder-
herstellung der dike durch Rache an den Mordern des Agamemnon bezogen
werden.®? Man sollte den "classicists” nicht folgen und Elektras Einstellung
als starr bezeichnen: Elektra selbst erkennt ja gerade immer wieder, dass sie
in der gegebenen pervertierten Lage zugunsten ihres Anliegens auf Wertver-
letzungen nicht verzichten kann: Als Beispiel seien hier die letzten Verse der
ersten rhesis der Elektra im ersten epeisodion genannt:

€V 0LV TOLOUTOLC OUTE CWPEOVELY, pilat,
79 s ~ 7 L2 2 ~ ~
00T e0oefElV TdpeoTv: GAN €V TOlg Xaxolg

TOMAA '0T QvEy % XATLTNOEVELY Xaxd.

(V. 307-310). Soweit sophrosyne eine typisch weibliche sophrosyne des Sich-
Fiigens bezeichnet,®? soweit eusebein das eusebein einer Frau in einer wohlge-
ordneten duferen Lage bezeichnet,3* erfiillt Elektra die Postulate dieser Werte
nicht. Insofern wird sie auch dem Wert der aidos, der fiir eine Frau im Normal-
fall eben ein dem Verhalten Elektras diametral entgegengesetztes Verhalten
erforderte, nicht gerecht. sub specie aeternitate aber ist sie es: Man betrachte,
wie Elektra im Hauptkonflikt zur Dike steht.

Die Elektra-Figur des Sophokles, das zeigt sich in der hier betrachteten
Passage besonders klar, zeichnet sich vor allem durch zwei Qualititen aus:
Thre tlemosyne und die Unverlierbarkeit ihres inneren Adels, ihrer physis.?
Sie verkorpert insofern in gewissem Sinne die Werte des Helden der Odyssee.
Die Parallele zwischen den zwei Figuren geht dabei weiter: Beide miissen sich

81Giehe dazu z. B. Lefévre, 152.

82Siehe dazu McLeod, 58-59.

83S0 wird der Begriff von North, 51, gedeutet. Dass der Begriff mehrere Bedeutungen
annehmen kann, wird dabei ignoriert.

84Siehe dazu auch die beriihmte Auferung der Antigone im gleichnamigen Drama des
Sophokles: Soph. Ant. V. 923-924. Dort erwirbt Antigone fiir eine eusebeia dyssebeia.

85 Auch Egermann, 14, erkennt richtig Elektras Verwurzeltsein in ihrer physis. Er verken-
nt jedoch noch, anders als spiter McLeod, das Verwurzeltsein von Elektras Wertewelt in
der polis-Kultur: Elektra ist kein “social outcast”, wie Egermanns Interpretation glauben
macht.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 227

unter Verlust der dufieren Anzeichen ihres Adels in einem pervertierten Um-
feld beweisen.®® Freilich ist Elektra dabei aufgrund ihres Geschlechts weiter
in ihrem Handlungsspielraum beschnitten. Sie bendétigt Orest zur aktiven
Verbesserung ihrer Lage. Gibert charakterisiert die Figur daher passend als
“a sort of intriguer without an intrigue”.8” Es ist insofern der verzweifelte Ruf
nach dem Bruder, der ihr als einziges positives zukunftsgerichtetes Handeln
verbleibt.®®

Elektras Ausfithrungen iiber das Verhalten der Usurpatoren in der Gegen-
wart gehen bruchlos in die Schilderungen iiber das Verhalten von Aigisth
und Klytaimnestra in der Vergangenheit® i{iber. Elektra zeigt darin vor
allem, dass in den Kopfen von Klytaimnestra und Aigisth in der Zwischen-
zeit kein Prozess des Umdenkens stattgefunden hat. Klytaimnestra kniipft
in der Gegenwart an ihre beiden Vergehen, ihren Ehebruch gegeniiber dem
abwesenden Gatten, sowie die listige Ermordung des Agamemnon in Unter-
stiitzung durch Aigith, vielmehr konsequent an. Aigisth ist ihr dabei Erfiil-
lungsgehilfe.

Das Aigisth-Portrait des ersten epeisodion stellt eine konsequente Aus-
weitung des bereits durch die erste Vorstellung der Figur in der Monodie
als

O XOWOAEYHC

der Klytaimnestra (V. 97) gegebenen Bildes dar. Aigisth ist einerseits der
Mann im Haus, der momentan aufer Landes verweilt (V. 314) und ohne den
der oikos seiner Vertretung nach Aufen hin entbehrt?, doch ist er anderer-
seits von Anfang an als de facto der Klytaimnestra horig dargestellt. Er ist,
wie Elektra in der Monodie verlauten lief, der Bettgenosse der Klytaimnestra.
Klytaimnestra benotigt ihn als Erfiillungsgehilfe fiir eine Machtusurpation,
die in Wahrheit auf ihrer Initiative basiert.”! Seine Aufgabe ist es, nach aufen
hin die Macht zu repréasentieren, die in Wahrheit Klytaimnestra gehort. Elek-
tra entriistet sich dariiber, dass er jetzt die Stellung ihres Vaters eingenom-
men hat: Er sitzt auf dem véterlichen Thron und trigt dessen Konigsgewand
(V. 267-269), er nimmt die religiosen Aufgaben des Konigs in pervertierter
Form an, indem er Trankspenden am Herd darbringt, wo er selbst bei der Er-
mordung des Agamemnon mithalf (V. 270). Den Héhepunkt und Schlussstein

8Diese Parallele wurde in der Forschung richtig auch von Woodard festgestellt (Siehe
dort v. a. 172-173). Sogar das Motiv des Ausgestofensein von der Tafel wird von beiden
Figuren geteilt.

87Gibert, 71.

88GSiehe dazu im Stiick z. B. V. 164-169.

89Siehe oben unter: IV, 13.2.

90Giehe dazu auch spéter innerhalb der ersten ,,Chrysothemis-Szene” V. 386.

91Giehe zu den Motiven der Klytaimnestra oben unter: IV, 13.1.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 228

in der Darstellung der Ubernahme der Privilegien des Agamemnon durch
Aligisth stellt Elektras Verweis auf die sexuelle Bindung zwischen Aigith und
Klytaimnestra dar. In der Anspielung darauf zeigt sich bereits wieder, dass
Elektra nicht Aigisth als die treibende Kraft in dem Zweiergespann ansieht,
sondern vielmehr die Mutter (V. 271-274):

0w 8¢ To0TWY TV TEAELTAlAY UL,
TOV aUTOEVTNY MUY €V xolTy) TaTEOg
EUV Tf] Tothadvy untel, untée’ €l yeemv
TEOCAUOAY TEOE CUYXOUWUEVTV.

Aigisth ist dem Portrait der Elektra indirekt als Inbegriff der Verneinung
der im Dialog zwischen Elektra und Chor fiir das Verhalten der Hauptfigur
diskutierten Werte der eusebeia, aidos und sophrosyne dargestellt.”? Sein
grundlegender Fehler ist nach Elektras Darstellung dabei, dass er in Negation
seiner genderspezifische Rolle

O oLV yuvou&l Tag Udy o Tolo0UEVOS

ist (V. 302). Das Klytaimnestra-Portrait in der ersten Unterredung zwischen
Elektra und Chor ist, in Vorbereitung der den Mittelpunkt des Dramas
bildenden Agon-Szene zwischen Mutter und Tochter,”® zugespitzt auf eine
kontrapunktische Gegeniiberstellung zwischen den beiden Figuren. Im Bild
der Gegensitze freilich tritt schon hier umso stirker Gemeinsames zwischen
den zwei Figuren hervor: Wenn der Chor Elektras Klagen in der parodos in
dem Begriff des laskein mit dem Bellen eines Hundes assoziierte (V. 123), so
beschreibt Elektra das Gebahren der Mutter im ersten epeisodion mit dem
Begriff des hylaktein (V. 299), der demselben Sachgebiet entstammt. Fiir
die Forschung ,ironischer” Ausrichtung war eine solch unterschwellige Pa-
rallelisierung von Mutter und Tochter Anlass, daraus Riickschliisse auf eine
vermeintliche werteméRige Fehlorientierung Elektras zu ziehen.%
Tatséchlich gibt es im ganzen Text, jenseits der Aussagen von Klytaimnes-
tra selbst, jedoch keinerlei Hinweise darauf, dass Klytaimnestras Verwer-
flichkeit in irgendeiner Weise relativiert werden soll. Was Elektra iiber das
Verhalten der Figur in Vergangenheit wie Gegenwart aussagt, bleibt nicht
nur widerspruchslos stehen, vielmehr bestitigte der Chor als neutrale In-
stanz bereits in der parodos das Fehlverhalten der Klytaimnestra in der Ver-
gangenheit.”® Die Skrupellosigkeit der Klytaimnestra in der Vergangenheit

92Diese Werte sind generell zentral fiir das Stiick im Folgenden.
93Siehe dazu Dubischar, 156-162.

91Giehe dazu z. B. Ringer, 157.

95Siehe dazu oben unter: IV, 13.2.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 229

setzt sich so nach den Worten Elektras im ersten epeisodion in der Gegen-
wart fort. Klytaimnestras gegenwirtiges Tun erscheint in den Worten der
Elektras geradezu als «mise en abymesy des Gattenmordes: In monatlichen
rituellen Handlungen feiert die Mutter, auch charakterisiert als

‘Eewiv oy’ eéxgofoiuevn

(V. 276) in zyklischer Widerkehr den Mord an Agamemnon (V. 280-281 und
V. 284). Fiir ihre Tochter Elektra und ihre Trauer (V. 282-286) hat sie in-
dessen nur Hohn und Spott tibrig (V. 289-292). Dass Elektra an dieser Stelle
Mimikri iibt und quasi in die Rolle der Mutter schliipft, wurde in der ,,ironi-
schen” Interpretationsrichtung des Stiickes erneut als Hinweis auf eine wesens-
miRige Nihe der zwei Figuren gedeutet.”® Auf einer niichterneren Ebene kann
man die hier Anwendung findende Methode des Spiels im Spiel jedoch auch
schlicht als dem gefiihlsméfigen Involvement der Elektra addquates Stilmit-
tel begreifen. Dass die Mutter bei aller hybris (V. 293) doch, wenngleich nicht
bewusst, Angst vor der Zukunft hat, erschliefst Elektra daraus, dass sie die
Tochter dafiir zu schelten pflegt, dass diese einst den Bruder Orest rettete
(V. 296-297), und immer dann in mania (V. 294) verfillt, wenn sie Geriichte
von einer angeblichen Riickkehr des Orest hort (V. 293-295). Klytaimnes-
tra erscheint in der Darstellung der Tochter im ersten epeisodion indirekt
als personifizierte Verneinung der Werte der sophrosyne, aidos und eusebeia.
Das Portrait hier bietet eine gute Vorbereitung auf das Klytaimnestra-Bild
im Traumbericht der Chrysothemis und baut in der zugespitzten Antithese
Klytaimnestra-Elektra bereits fiir den zentralen agon zwischen Mutter und
Tochter vor.”

13.3 Fremdheit von Schwestern

In der Chrysothemis-Figur tritt Elektra erstmals im Drama ein Charakter
aus dem ,feindlichen Lager” gegeniiber. Visuell wird dies schon daran sicht-
bar, dass Chrysothemis {iber einen anderen Zugang vom Palast aus auf die
Biihne tritt. Sie kommt nicht von der Seite der Mannergeméicher auf die
Biihne oder aus dem Zentraleingang wie Elektra selbst, sondern vielmehr
aus den Frauengemiichern, also von Klytaimnestra her.”® Die Passage stellt
eine dialogische Auseinandersetzung dar, die die Wertewelt Elektras mit
einer Gegenwelt konfrontiert. Innerhalb des erhaltenen Sophokleischen Werks

96Siehe dazu Ringer, 151.
97Siehe unter: IV, 14.
98Giehe dazu auch Joerden, 180-182.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 230

wurde von der Forschung immer wieder zum Vergleich das Verhéltnis zwi-
schen Antigone und Ismene herangezogen. Beidemale handelt es sich um
ein Schwesternpaar, beidemale tritt der Hauptfigur in der jiingeren Schwes-
ter ein gemaéakigterer Charakter gegeniiber. Fiir die “classicists” unter den
Sophokles-Interpretatoren repréisentiert die jeweils jiingere Schwester so in
ihrer angeblichen Bindung an den Wert der sophrosyne eine dem weiblichen
Ideal gerecht werdende Folie zur unangepassten Heldin.?® Tatsiichlich gilt es
hier jedoch, wie auch schon in der Auseinandersetzung zwischen Elektra und
Chor, zu beachten, dass das Drama als Text das Phinomen der "polyphony”
kennzeichnet, dass das, was eine Figur von sich gibt, meist nicht in unmit-
telbarer Deckung mit der vom Dramenautor intendierten Perspektive auf die
Geschehnisse steht. 1%

Wenn im Gespréch zwischen Elektra und dem Chor die Gegenwart, entspre-
chend der Wahrnehmung der Hauptfigur, nur als Zwischenstufe zwischen dem
entscheidenden Zeitpunkt der Vergangenheit und dem entscheidenden Punkt
in der Zukunft erscheint, so ist sie im Gespriach zwischen Chrysothemis und
Elektra im Fokus des Interesses. Anders als im Dialog zwischen den Ar-
giverinnen und Elektra, wo es vor allem darum geht, Elektras Sicht der
Dinge deutlicher auszumalen, werden nun unterschiedliche Blickwinkel auf
die Gegenwart bei grundsétzlich vergleichbarer Ausgangslage gegeneinander
abgesetzt.!%! Die Schlagworter im Gesprich verindern sich entsprechend. Fiir
die Gegenwart offenbart sich die dike oberflichlich nicht an den Werten der
eusebeia und der aidos, sondern Handgreiflicheres ist nun von Belang. Es geht
um richtiges Verhalten in einer schwierigen Situation, darum, was die richti-
gen Wertmalstibe dabei sind, was im Gegensatz dazu kenon ist. Das Schlag-
wort des kenon liefert bereits Chrysothemis in ihrer ersten rhesis (V. 331),
indem sie der Schwester ein eben so beschaffenes Verhalten zum Vorwurf
macht. Es geht um die Frage danach, was sinnvolle Vorausetzung zum Han-
deln ist. Nach der Annahme der Chrysothemis ist es sthenos (V. 333). Es geht
nach die Frage des erstrebenswerten Wertes der eleutheria (V. 339). Es geht
um sophrosyne (V. 345) und abulia im Gegensatz dazu. Es geht um die Frage,
welches Verhalten jetzt niitzlich ist, also kerdos (V. 353) mit sich bringt. Es
fallt auch der Begriff des kalon (V. 393). Insofern hier ein neues aktuelles
Problem auftritt, geht es jenseits des angemessenen Verhaltens in der Gegen-
wart im Allgemeinen auch um die Bewdhrung der Elektra in einem aktuellen
Konflikt.'%2 Nach dem Referat der Chrysothemis wollen die Mérder Elektra

99Giehe dazu z. B. North, u. a. 32-33. Als besonders iiberzeugter “classicist” erscheint
auch Leféevre, 160 u. a.

100Giehe dazu besonders ausfiihrlich Markantonatos, v. a. 1-13.

10186 in der Forschung immer wieder festgestellt, siche u. a. Reinhardt, Sophokles, 153.

102Gjehe dazu Camerer, 82.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 231

lebendig in ein unterirdisches Felsengrab einschliefen (V. 378-386). Sophokles
nimmt hier ein Motiv, das in der Antigone, seinem ersten erhaltenen Drama
im GroRen entwickelt wird, im kleinen Stil wieder auf.!®® Erneut verwendet
er das Motiv mit der Zielrichtung, die Unbeugsamkeit der Hauptfigur in der
gegenwirtigen Situation zu zeigen. Wie Antigone in ihrem Verhalten dem
absoluten Begriff der dike verplichtet ist,!® so ist es auch, jenseits der an
der Oberflache diskutierten Fragen, Elektra in ihrem Verhalten. Daraus aber
ergeben sich die diametral entgegengesetzten Auffassungen der Schwestern
von den einzelnen, in der Konfrontation diskutierten Begriffen.

Es gibt bei all den von den Schwestern diskutierten Fragen ein ganz grund-
sitzliches Problem: das grundsétzliche Problem des richtigen Standpunktes,
die Frage nach dem Gegensatz zwischen Schein und Sein, das

AOY @ UEV, €Y@ OF

(V. 358). Die Demarkationslinie aber verlduft fiir Elektra und Chrysothemis
unterschiedlich. Ist es fiir Chrysothemis der Mafstab der Sicherung der eige-
nen materiellen Existenz, dem sich alles andere unterordnet, so ist es fiir
Elektra der vom eigenen Dasein abstrahierende, verabsolutierende Makstab
der dike, an dem sich alles entscheidet.'* Im Einzelnen kénnen entsprechend
folgende Wertedefinitionen im Einzelnen gegeneinander abgesetzt werden.
Durch die Zweieutigkeit der Sprache erschliefsen sie sich dem Rezipienten
freilich nur bei genauer Betrachtung des Dramas im Ganzen stimmig: sthenos
ist fiir Chrysothemis kdrperliche Kraft, fiir Elektra ist es die Kraft, trotz sich
fiir das Personliche daraus ergebender Nachteile fiir die auf den Festen der
polis griindenden Werte der aidos und der eusebeia, welche wiederum im Zen-
tralwert der dike griinden, einzustehen.!%® eleutheria ist nicht kreatiirliche
Freiheit, sondern ordnet sich demselben Ziel unter. sophrosyne, die Frage

103Sijehe dazu Soph. Ant. V. 773-780: Hier gibt Kreon den Befehl zur Einkerkerung der
Heldin. Die Worte sind Auftakt zum zweiten Teil des Dramas.

104Giche dazu v. a. die beriihmte Rede der Sophokleischen Antigone i{iber die
ungeschriebenen Gesetze im gleichnamigen Drama: Soph. Ant. V. 450-470.

195Der Gegensatz zwischen einer inneren Freiheit des Menschen und einem dem Ver-
fall anheimgegebenen menschlichen Kérper wird auch in einem Sophokleischen Fragment
nachgezeichnet: fr. 94 Pearson:

el oBuo dolhov, AN 6 volc élevlepoc.

Siehe dazu in der Forschung z. B. Reinhardt, Sophokles, u. a. 164; Corrigan, 210; McLeod,
159-173; Wolf, 136-137. Lefévre, 174, zieht hier die Grenzen anders: ,Wenn aber Elektras
Unbeherrschtheit das Ziel des Handelns gefihrdet, muss man fragen, ob Chrysothemis’
Beherrschtheit nicht im Gegenteil erstrebenswert ist. Der Chor stellt jedenfalls ihr und
Orests Verhalten demjenigen Elektras positiv gegeniiber, so dass man die jingere Schwester
nicht vorschnell verurteilen sollte.”

108Giehe dazu McLeod, 50.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 232

nach dem kerdos und die nach dem kalon lassen sich in dasselbe Schema
einfiigen.'’” Entsprechend der fiir das Drama typischen Polyphonalitit ist
es die Aufgabe des Rezipienten, die gemeinten Definitionen zu eruieren und
das vom Dramatiker bewusst inszenierte Spiel mit dem Medium der un-
eindeutigen Sprache zu durchschauen. Der erste Abschnitt des Gespréchs
der Schwestern endet erneut mit dem Schlagwort des kenon (V. 403), das
Chrysothemis in ihrer Eingangs-rhesis einbrachte, und das nun von Elektra
unter umgekehrtem Vorzeichen aus dem Wortschatz der Schwester heraus-
gegriffen wird.!%® Das Gespriich droht an dieser Stelle zu erlahmen, da die
gegensitzlichen Positionen nun gegeneinander abgesetzt sind. Der Dramatik-
er schafft Abhilfe, indem er an dieser Stelle die Aufmerksamkeit auf ein an-
deres Thema lenkt: dem Grund des Kommens der Chrysothemis. Diese ist,
so erfihrt man nun, auf dem Weg zum viterlichen Grab, um dort fiir den
toten Vater Spenden darzubringen. Anlass fiir die im Auftrag der Mutter
auszufiihrende rituelle Handlung ist ein Traum Klytaimnestras.

13.4 Die Nachricht vom Traum

Der Traum (V. 415-423) handelt nach Chrysothemis’ Referat aus zweiter
Hand (V. 417) von einem Wiederaufsteigen des toten Agamemnon aus der
Unterwelt. Es ist die Rede von einer

ocuTERYL OULAlaL,

einer zweiten Zusammenkunft,'%? zwischen dem verstorbenen Konig und Kly-
taimnestra. Die Epiphanie gipfelt darin, dass der K&nig das Zepter in den
hauslichen Herd pflanzt, aus dem nun ein lebendiger Zweig emporsprieft, der
ganz Mykene mit seinem Schatten bedeckt. Das Bild beschreibt, wie unter
anderem von Devereux erkannt wurde, den Ersatz eines Herrschers durch den
genealogisch folgenden.''® Der Hauptakzent ist damit politisch und liegt auf
dem agnatischen Prinzip. Dieses steht bereits in dem Stesichoros-Fragment
iiber den Traum der Klytaimnestra im Vordergrund, ist das Bild dort auch

107Gjehe dazu auch McLeod, 62-69.

108Giehe dazu Wolf, 136.

1097 ahlreiche Forscher wollten in dem Begriff homilia sexuelle Konnotationen sehen: so u.
a. Kells, 112-113; McLeod 71; besonders auch Devereux, 354-404, der den Traum nach den
Methoden der Psychoanalyse liest. Neutralere Interpretationen stammen hier von Jebb,
62, und Kamerbeek, 67. So merkt Jebb an: “homilunta does not necessarily mean more
than ’at her side’.”

110Gijehe Devereux, 368-378.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 233

ein anderes.'!! Bei Sophokles konzentriert sich der Traum auf die Vorstel-
lung von der Uberfliissigkeit des weiblichen Anteils bei der Ablésung des
einen Herrschers durch dessen legitimen Nachfolger. '*?Wihrend der Sohn
als blithender Spross aufgefasst ist, ein Bild, das den Gedanken der Fortset-
zung der Herrscherlinie auch iiber dessen Tod hinaus spiegelt, ist der Vater im
Bild des Zepters begriffen. Im Gegensatz zu Orest, dessen Jugendkraft bereits
im Eingang des Stiickes Thema war,'' ist Agamemnon, entsprechend der
Situation der dramatischen Gegenwart, als verstorbener legitimer Herrscher
aufgefasst.'!* Die Vorstellung, wonach ein Zepter als abgetrenntes Stiick Holz
dazu in der Lage sei, erneut Triebe hervorzubringen, erweckt Reminiszenzen
an einen Passus im ersten Buch der Ilias, der moglichweise indirekt im Hinter-
grund der Konzeption der Stelle gestanden haben mag. Dort wird von Achill
ein Zepter beschrieben, wobei die Idee, es konne nochmals zu spriefsen anfan-
gen, gemiR den GesetzesmiRigkeiten der Logik gerade verworfen wird.!*® Der
Sophokleische Traum wird damit Vorausdeutung auf eine Machtiibernahme
durch Orest unter Ausschluss der kognatischen Linie, die mit Klytaimnes-
tra neben Aigisth fiir kurze Zeit die Macht in Beschlag nahm.!'® Insofern
genau dieses Ereignis den Endpunkt des Dramas markiert, erweist sich der
Traum, wie geméf dem Grundsatz der ,,Sophokleische[n] Okonomie™ 7 nicht
anders zu erwarten, als Wahrtraum. Der Traum ist nicht in erster Linie als
ein Spiegel der inneren Angste Klytaimnestras zu begreifen, sondern vielmehr
ist er direkt ein Mittel der gottlichen Sphére, mit der menschlichen Sphére
zu interagieren.''®

HliGiehe Stesichoros fr. 42 Page. Der pleisthenidische Kénig kommt aus einer Schlange
hervor. Das Tier versinnbildlicht nach allgemeinem Forschungskonsens den Atriden
Agamemnon (Siehe so z. B. Viirtheim, 52-53). Auf die Stelle wurde bereits im Aischylos-
Teil verwiesen: Siehe unter: I, 5.1.

"2Devereux, 374, diirfte sich mit seiner Deutung des Herdes als weiblichem Geschlechts-
teil, in das ein abgetrenntes mannliches Glied (das Zepter) eingebracht werde, irren. Das
Sophokleische Stiick scheint vielmehr darauf abzuzielen, die weibliche Seite in der Beto-
nung des Agnatischen aus dem Zeugungsakt zu eliminieren. Dies ldsst sich, jenseits der
durch eine antike Zeugungstheorie vorgegebenen Vorstellung (Siehe dazu bereits oben zu
Aischylos’ Orestie, II, 4.2.) damit erkldren, dass es hier nicht um den biologischen Zeu-
gungsakt geht, sondern vielmehr um die Hervorbringung eines Nachfolgers als Herrscher.
Siehe dazu auch Dupont, 187.

H13Giehe oben: IV, 12.

114 Juffras, 106, erklirt das Zepter zum Zeichen herrscherlicher Legitimitét.

115Giehe Hom. II. Buch 1, V. 234-236. Siehe dazu auch March, 167.

116Giehe zu dieser Deutung besonders Bowman, 141-143.

17Den Begriff verwendet z. B. Seidensticker, Sophokles.

H8Gjehe dazu auch McLeod, 70 und Camerer, 82. So verhilt es sich auch bereits mit dem
Aischyleischen Vorbild. S. o. unter: II, 5.1.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 234

Dies zeigt sich auch in der Darstellung der Reaktion Klytaimnestras auf
den Traum: Chrysothemis’ Schilderungen (V. 410, 426) stehen als letztes
Glied in einer lingeren Reihe von Mitteln zur indirekten Charakterisierung
der grofen Antagonistin Elektras, ehe diese selbst auf der Biihne erscheint.

Klytaimnestras Angstreaktion kann nicht als Schuldeingestdndnis gedeutet
werden. Vielmehr dient die indirekte Charakterisierung der Klytaimnestra
dazu, aufzuzeigen, wie diese, vollig im Dienste des eigenen, gegenwirtigen
Gliicks, alles daran setzt, dieses zu bewahren. Chrysothemis soll so nach dem
Willen der Klytaimnestra sofort an das véterliche Grab gehen, um Agamem-
nons Geist mit Libationen zu besénftigen (V. 406).

Klytaimnestra wird durch ihre Reaktion auf den Traum weiter als Gegen-
bild zu Elektra portraitiert. Ist Elektra unfihig dazu, sich von der ,unver-
gangenen Vergangenheit” zu 16sen, so steht ihr Klytaimnestra hier folienhaft
gegeniiber. Nur indem sie ihr vergangenes ,Ich”, das Agamemnons Tod her-
beifiihrte, von ihrem gegenwértigen ,Ich” abtrennt, kann sie ja dazu in der
Lage sein, sich so zu verhalten.'' Nur so kann sie als Reaktion auf den Traum
der Tochter den Auftrag geben, den toten Gatten mit Libationen zu besén-
ftigen (V. 403-408). Klytaimnestras indirekte Charaktersierung bis zu ihrem
Auftritt zeigt vor allem “her barbarity (...) as well as her complete and utter
contempt for the propriety of ritual norms”.'?® Dabei markiert die Anord-
nung der Libationen den Endpunkt in einer ganzen Reihe pervertierter Ritu-
ale!?!: der Gattenmord, das Reinigungsritual nach der Tat, die monatlichen
Freudenfeiern anlésslich des Todes von Agamemnon, die Verstiimmelung des
Toten (V. 444-446).

Der diametrale Kontrast zu Elektra ist evident. Der Zuschauer wird also
auf die direkte Begegnung der beiden Antagonistinnen im folgenden epeisodi-
on vorbereitet, indem ihm die Gegnerin Elektras bereits vorab mehrfach als
verblendete, skrupellose Mérderin prisentiert wird.'?? Der Traum in seiner
Wirkung wird eingefiihrt als ein Mittel, um gerade die vollkommene Un-
zuganglichkeit der Klytaimnestra fiir die bittere Wahrheit {iber die Vergan-
genheit darzustellen. Das Gottliche als unsichtbar im Drama des Sophokles
waltende Macht sendet hier warnende Signale an Klytaimnestra, die von

19Giehe dazu Corrigan, 218 und 237. Die Idee, Elektra diene einer Vergangenheit, Kly-
taimnestra frohne dem Gliick der Gegenwart, und Chrysothemis fiebere einer Zukunft
entgegen, legt spater Hofmannsthal seiner Bearbeitung des Stoffes zugrunde.

120McLeod, 75.

12174 diesen Ritualen siehe IV, 13.1 und 13.2.

122Gjehe v. a. Friedrich, 149, iiber die Besonderheiten des Sophokleischen Klytaimnestra-
Bildes.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 235

dieser nicht verstanden werden.'?3

Die Nachricht der Gétter, die der Schuldigen unzugénglich bleibt, ist um-
so klarer verstindlich fiir die Gegenseite, der an dieser Seite auch wieder
Chrysothemis angehort. Erschien sie, als das Gesprich der Schwestern seinen
toten Punkt erreichte, als Teil der Gegenpartei, so wird sie nun schlagartig
wieder zur Anhéngerin der Sache des Vaters. Ihre philoi, eben noch durch
Elektra als miitterliche Partei im Palast festgelegt, sind nun mit einem Mal
wieder die Anhénger des toten Vaters (V. 431).12* In Chrysothemis’ erneuter
Parteinahme fiir den toten Vater an dieser Stelle offenbart sich abermals,
was die Gestalt von ihrer Parallelfigur in Sophokles’ Antigone unterschei-
det. Ist Ismene in der Antigone als blass und schwach neben der heftigen
Schwester gegeben, zum Einlenken erst bereit, als es bereits zu spit ist,'?
so erweist sich Chrysothemis an dieser Stelle als Person, die durchaus bereit
ist, fiir ihre Erkenntnisse gewisse, freilich beschriinkte Risiken, einzugehen. 2
Dass Chrysothemis am Ende aus der Szene hervorgeht als Tréagerin einer
religivsen Mission im Dienste ihrer Schwester (V. 431-458), wihrend sie die
Biihne betrat als Botin im Dienste der Klytaimnestra, hat freilich viel mit
dem Verhalten Elektras im letzten Teil des epeisodion zu tun.

Elektra ist es schlieflich, die der unverstédndigen Schwester den Traum
auslegt und darin einen Vorverweis des Gottlichen auf den von Elektra ersehn-
ten Zeitpunkt in der Zukunft erblickt: In Elektras Augen ist es der, als auf der
Seite des Gottlichen stehend vorgestellte tote Vater selbst, der den Traum
gesandt hat. Der Bruder muss dabei, was durch die ihm als Sohn zukom-
mende Tugend der religiose Konnotationen tragenden aidos begriindet ist,
als Werkzeug des schon toten Vaters zum Handeln schreiten. Der Hinweis
auf die aidos ist hier insofern von Bedeutung, als dieses Gebot des rezipro-
ken Ehrerweises zwischen Vater und Sohn, jenseits des Orest antreibenden
Apollinischen Befehls, das aus Elektras, hier eingeschrénkter Sicht, entschei-
dende Handlungsmovens fiir den Bruder bildet (V. 459-463):

oluow peV oDV, olual Tt xoxeve uEAOV

nép&})oa T4 aOTf) duoTpdoont’ OvelpaTar

12380 urteilt u. a. auch Camerer, 82. Zur Besonderheit der Triume als Offenbarungen
des Gdottlichen an den Menschen in der Sophokleischen Welt siehe auch Bushnell.

240ber das ,,Freund-Feind-Denken” und wie es in dem Sophokleischen Stiick changiert,
duflert sich Blundell, siehe v. a. 154.

125Gjehe dazu Soph. Ant. V. 536-581.

126Giehe dazu in der Forschung z. B. Reinhardt, Sophokles, 156. Er bemerkt zu dem Um-
schwung: ,Wie das Duldertum, in dem Elektra schwelgt, in dem Chrysothemis nicht atmen
kann, die beiden auseinanderriss, geniigt der erste Hoffnungsschimmer — Klytaimnestras
boser Traum —, um sie nach wachsendem Zerwiirfnis einander wieder anzundihern.”



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 236

Opwe 8, adeAyY|, ool B’ LTolEYNoOVY TddE
guol T’ dipwyd TG TE PUATATY BEOTEY TEVTKY,

&v "A1dou xeévey xowd morel.

Welch starke Wirkung Elektras Worte auf die Schwester ausiiben, zeigt sich
schon daran, dass Chrysothemis selbst ihr Einschwenken in ihrer senten-
ziosen Begriindung mit einem Verweis auf den bislang von der Schwester im
Gegensatz zu Chrysothemis verfochtenen Wert der dike kront:

0pdowW" TO YL Blxouov 00X EYEL AdYOV dUOLY

€ptlewy, GAN EmomedEL TO BPaV.

(V. 466-467). Bezieht man den Ausgang der Tragodie mit ein, so erweist sich
die Traumszene als besonders wichtig fiir das Gesamtbild, das im Stiick von
der Hauptfigur entsteht. An dieser Stelle zeigt sich Elektras grofe Zukunfts-
hoffnung als Teil des gottlichen Willens. Insbesondere gegen jene Interpreta-
tionen, die Elektras Rolle im Drama im Kontext von "ethics of vendetta” se-
hen, muss die Szene ins Feld gefiihrt werden.'?” Elektras Hoffnung auf Orests
Ankunft zwecks Ausfiihrung der Rache ist, so zeigt sich hier, eben nicht in
rein zwischenmenschlichen Kategorien zu deuten. Elektra spielt nicht einfach
nur die typisch weibliche Rolle der Klagenden, die nach der Bluttat an einem
méannlichen Verwandten auf den zustdndigen ménnlichen Réacher wartet. Ihr
Wunsch, der Bruder mége iiber den Weg der Absetzung der Usurpatoren die
seiner Abkunft gemife Rolle im Atridenpalast bekleiden, ist zugleich Wille
des Gottlichen.

Im ersten stasimon (V. 472-515) des Stiickes greift der Chor das Traumthe-
ma der letzten Sequenz des ersten epeisodion auf und zieht daraus weiterge-
hende Schliisse. Wie Corrigan richtig feststellt, ist die Passage wegen der
Parallelisierung der Gottinnen Dike in der strophe (V. 472-486) und Erinys
in der antistrophe (V. 489-501) eine Schliisselstelle fiir das Verstdndnis des
Dramas.'?® Der Begriff erinys wird dabei des bei Aischylos meist zugrun-
degelegten, eng mit der Thematik der «vendettay verbundenen Sinngehalts
entleert zugunsten einer Neudefinition im Sinne einer Gleichsetzung mit der
Gottin Dike.'?® Anders hat dies die Forschung ,ironischer” Richtung gesehen.
Eine Rolle spielte dabei auch das der Erinys beigegebene epitheton chalkopus.
Das Wort stellt durch seinen ersten Bestandteil eine assoziative Verkniipfung
zZum

127Siehe dazu Foley, 145-171.

128Gjehe dazu Corrigan, 210.

129 A1 spiterer Stelle wird das Gottinnenpaar noch um eine dritte Gottheit erweitert,
Nemesis. S. u. Siehe dazu Corrigan, 210-212.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 237

YUAXOTAEUEOY TUTWHA

des Prologs her.!3® War schon die Urne fiir die ,ironische” Deutung Emblem
fiir die sittliche Strittigkeit des Unterfangens des Orest, so befinde sich jetzt
auch der als unter dem Einfluss Elektras stehend dargestellte Chor in seinem
Gebet auf religios unsicherem Terrain.'®! Der Aischyleische Wortgehalt von
Erinys im Sinne eines ewigen Kreislaufes der Gewalt spielt bei dieser Deutung
die entscheidende Rolle. Dieser aber hat hier, wie oben festgestellt, keine
Bedeutung.

Die epodée (V. 504-515) des knappen Chorliedes stellt den Versuch des
Chores dar, das gegenwirtige Leiden der Hauptfigur in einen weiteren zeitli-
chen Rahmen zu stellen. Dabei dringt der Chor in der Nennung der fol-
genreichen Wagenfahrt des Pelops und der List, die Pelops gegen Myrti-
los anwendet, bis zu den mythologischen Urspriingen der Macht des Pelopi-
dengeschlechts auf der Peloponnes vor.'? Von Anfang an sei die Herrschaft
des Geschlechts mit Gewalt und List verbunden gewesen, so die Uberlegung
des Chores. Es geht somit in der epode, verallgemeinernd ausgedriickt, um
das Thema der Machtergreifung durch List, das nicht nur den Bogen schlagt
zur den Gesamtablauf des Dramas bestimmenden gerechten Rachehandlung
des Orest, sondern auch zu dem der Machtusurpation durch Klytaimnestra
und Aigisth. Falschlicherweise ist in der Forschung im Zusammenhang mit
der Diskussion der epode des stasimon oft der Begriff des Generationenfluchs
diskutiert worden. Unter anderem Paulsen stellt so die Verkniipfung assozia-
tiv aufgrund der Nennung der bei ihm Aischyeisch aufgefassten Erinys in der
strophe davor her.!3® Tatsiichlich jedoch fillt im Text selbst der Begriff des
Fluches nicht. Schlieftlich muss die Suche nach dlteren Pendants im Leiden,
die Verkniipfung des gesamten Pelopidengeschlechts mit dem Leiden nicht
zwangslaufig geméf dem Muster des Generationenfluchs verlaufen. Wenn
bei Sophokles der Mensch als freies Individuum begriffen wird und nichts-

130Giehe oben unter: IV, 12.

131S6 meint z. B. Kells, 118-120.

1327um Wagenrennenmotiv macht Corrigan, 208, eine interessante Beobachtung. Die
Passage beschreibe nicht nur Lage des argivischen Konigshauses, sondern sei “an iron
foreshadowing of the Paidagogos’ description of Orestes’ death”. (Zu der Schilderung des
Todes des Orest siehe unter: IV, 15.1.) Fiir das Gesamtdrama ist die Verkiipfung insofern
von Bedeutung, als fiir die Hauptfiguren des Dramas die Handlung eben nicht tddlich
endet, sondern mit der Freiheit (Siehe dazu die Uberlegungen zum Ende des Stiicks). Die
beiden narrativen Passagen haben insofern Foliencharakter fiir das Schicksal der Haupt-
figuren.

133Giehe dazu Paulsen, 42. Paulsen zieht sich aus der Affihre, indem er die AuRerung des
Chores als Irrmeinung des Chores interpretiert. Auch u. a. Winnington-Ingram, Sophocles,
217-241, der das gesamte Drama filschlicherweise in Aischyleischen Bahnen interpretiert,
stellt diese Verkniipfung her.



KAPITEL 13. DIE ,ELEKTRA-LINIE” (V. 77-515) 238

destotrotz Parallelen im Leid zwischen den Schicksalen einzelner Vertreter des
Geschlechts hergestellt werden, so steht dahinter gewiss ein allgemeines Inter-
esse am menschlichen Schicksal, jedoch wohl kaum der Wunsch, die Idee der
unfreien Gebundenheit des Einzelnen in generationsiiberspannenden Fliichen
zum Ausdruck zu bringen.'®* Wichtig ist die epode also fiir das Verstindis des
Dramas nicht insofern, als hier die vermeintliche Idee des Erbfluches ins Dra-
ma eingebracht wird, sondern vielmehr dadurch, dass auch im Riickgriff auf
den genealogischen Urvater der lebenden Vertreter des Pelopidengeschlechts
der Gedanke der gewaltsamen Machtiibernahme, der auch den Endpunkt des
Dramas markieren sollte, ins Spiel gebracht wird. Zumindest im aktuellen Fall
verbindet sich das Geschehen dabei mit dem Gedanken der einmaligen Rache
im Sinne einer von Zeus verfochtenen dike.

Zum davorliegenden epeisodion steht das stasimon des weiteren assoziativ
in Verbindung und erdffnet dadurch ein tieferes Verstiandnis fiir die Sophok-
leische Version des Atridenmythos.

Der den Grundtenor des Traumes angebende Gedanke der Machtiiber-
nahme entlang der ménnlichen Geschlechtslinie unter Missachtung des kog-
natischen Stranges wird so hier bis auf den Urvater des Geschlechts, Pelops,
zurilickgefiihrt. Der genealogische Aspekt ist zudem auch assoziativ mit dem
Beil, das in der antistrophe des ersten stasimon als Mordwerkzeug des Agamem-
non genannt wurde, verkniipft.'*® Durch den in der epode fallenden Namen
des Pelops wird das Beil vom Betrachter gedanklich mit der Streitaxt des
Pelops, dem Machtsymbol der Pelopiden par excellence, verkniipft. Dass das
Beil sich selbst gegen seine Instrumentalisierung als Werkzeug zur T6tung
seines nunmehr rechtméfigen Besitzers, Agamemnon, straubt, fiigt sich in
das Bild (V. 484-486).'%% So wird im ersten stasimon jenseits des reinen
Wortsinnes auch indirekt der Gedanke der gerechten Rache an den Macht-
usurpatoren vertieft.

134Gjehe dazu auch Jones, 142.
135Giehe dazu Kamerbeek, 75, in Anmerkung.
136Giehe dazu Kamerbeek, 75.



Kapitel 14

Elektra und Klytaimnestra
(V. 516-659)

14.1 Der Redewettstreit (V. 516-629)

Das Stiick bis zu dieser Stelle bereitete stufenweise auf die zentrale Begegnung
des Dramas, den

aywv ANoywv

zwischen Elektra und ihrer Mutter Klytaimnestra vor.! Sprach Elektra zu Be-
ginn ihrer Bithnenpréisenz allein iiber den Inbegriff ihres Hasses, die Namens-
Mutter, so erhielt sie sodann Gelegenheit, vor dem Chor das Motiv dafiir of-
fenzulegen.? In Gestalt der Chrysothemis wurde sie erstmals im Drama mit
der Gegenpartei im Palast konfrontiert. Als {iberzeugte ,Vater-Tochter” traf
sie auf die ,,Mutter- Tochter” aus Opportunismus. In Klytaimnestra tritt Elek-
tra endlich das Objekt ihres Hasses personlich vor Augen. In den Vorszenen
wurde Klyataimnestra als Kontrapunkt zu den Objekten ihrer Zuneigung,

'Dass die Szene den eigentlichen Hhepunkt des Dramas bildet, wurde in der Ver-
gangenheit u. a. iiberzeugend von Dubischar, Der Kommunikationsmodus der Debatte im
griechischen Drama, 20, ausgefiihrt. Schon Corrigan, 237, geht in seiner Analyse davon aus.
Nicht abzustreiten ist freilich, dass die anagnorisis-Szene als ein weiterer Hohepunkt des
Dramas erscheint, doch ist ihre Bedeutung zwar fiir den Verlauf des Plot von unabkémm-
licher Wichtigkeit, der agon bleibt dennoch die Szene, in der ein endgiiltiges Werturteil
iiber die Partei der Agamemnon-Morder einerseits und die der Agamemnon-Récher an-
dererseits geféllt wird. (In der Wissenschaft gibt es auch die Meinung, die anagnorisis
stelle den eigentlichen Hohepunkt des Stiickes dar. So meint z. B. Lloyd, 10.) Besonders
zum agon dufsern sich auch: Duchemin, 58-59, und Strohm, 95-98. Kells These, wonach
erst Klytaimnestras Reaktion auf den Botenbericht den Hohepunkt des Dramas markiert,
wird hier abgelehnt. Zur Begriindung siehe unten im Text.

2Siehe dazu: IV, 13.1 und 13.2.

239



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 240

Agamemnon und Orest, aufgebaut.> Das Drama erreicht damit einen ersten
Héhepunkt. Den agon * erscheint hier als ein organisch dem Vorigen entwach-
sendes Streitgespréich. In der Begegnung von Mutter und Tochter prallen in
grofser Lebensnihe, wie sie den agon-Szenen des Sophokleischen Spatwerks
eignet,? die Erlebnis- und Wertewelten zweier Individuen aufeinander.5

Das Echo der Forschung auf die Szene ist, entsprechend des grundsétz-
lichen Zwiespalts zwischen ,ironischer” und ,nicht-ironischer” Deutung, geteilt.
Nichtsdestotrotz ist sich das Gros dariiber einig, dass Elektra durch iiber-
legenes rednerisches Geschick letztlich den Sieg in der Konfrontation davon-
tragt. Gegenstand der Auseinandersetzung ist die Frage nach der Beurteilung
von Klytaimnestras tragender Rolle bei der Ermordung ihres Gatten Agamem-
non, es geht um die Schuldfrage im fiir das Drama auslésenden, in der aufer-
szenischen Vergangenheit angesiedelten Konflikt.” Streitpunkt ist also jener
Tag in Elektras Vergangenheit, der fiir sie zum Anfang allen Leidens wurde.®
Elektra ist es, die in doppeltem Sinne das letzte Worte behilt, sowohl, was
die Aufeinanderfolge der rheseis der zwei Gegenspielerinnen betrifft, als auch,
was den diskutierten Streitpunkt betrifft.

Die Stimmen teilen sich jedoch, wenn es darum geht, festzustellen, ob
dieser Sieg ein rein formaler ist, oder ob formale Rhetorik und inhaltliche
Uberlegenheit dabei eine untrennbare Allianz eingehen, die den Sieg zu einem
echten Triumph machen. In der pessimistischen Lesung des Dramas wird
Elektras Sieg hier zu einem ,Pyrrhus-Sieg” erklart, der in sich bereits den
Keim zur volligen Desavouierung der Hauptfigur trage.

Weder den ,,ironischen” Lesungen der Szene,” noch solchen, die im Freu-
dengesang iiber den Sieg der Elektra einen nicht zu verneinenden dunklen

3Siehe dazu Bohrer, 340.

1Siehe dazu Dubischar, agon, 84 mit Anm. 5.

5Ein anderes eindrucksvolles Beispiel fiir die konfliktreiche Zusammenkunft zwischen
Elternteil und Kind findet sich in Soph. OC V. 1249-1446, wo der alte Odipus und sein
Sohn Polyneikes miteinander sprechen.

6Siehe dazu auch die Bemerkung Goulds, Character in Greek Tragedy, 53 dazu: Die
Sophokleische Szene schaffe einen Eindruck “at least of comcrete reality and of present
circumstances.” Zur idividuellen Gestaltung der Charaktere siehe ferner auch Jones, 141-
159.

Es ist ein Merkmal der Sophokleischen Tragddie, dass in ihr der das Drama auslésende
Konfliktpunkt als Analepse in die Vorgeschichte der dramatischen Gegenwart verlegt ist.
So legt u. a. Joerden, 166, zur Sophokleischen Antigone dar.

8Siehe dazu bereits die Ausfiihrungen unter: IV, 13.2. Anders, als es im agon in der
Regel der Fall ist, liegt der diskutierte Konfliktpunkt der Streitparteien hier also in der
Vergangenheit. Dies wurde u. a. von Dubischar, Der Kommunikationsmodus der Debatte
im griechischen Drama, 20, festgestellt.

9Fiir die Szene besonders bedeutsam sind hier die Betrachtungen Kells, 130-136, Segals,
Tragedy and Civilization, 273, Cairns, 241-249, Blundells, 161-172.



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 241

Unterton der Szene ganz iibersehen oder allzu stark in den Hintergrund
treten lassen,'® soll hier gefolgt werden. Zu suchen ist vielmehr eine moglichst
genaue Annaherung an den Text, die hier durch eine Mitte zwischen den Ex-
tremen bezeichnet ist.

Insgesamt deskriptiv fiir den schillernden Charakter, den die Szene auch
im Spiegel der widerspriichlichen Deutungen der Forschung erhalten hat, ist
eine nach den beiden rheéseis der zwei Hauptcharaktere fallende Auferung
des Chores (V. 610-611):

Op6S pEVOg VEouoay” €l BE GLV Bixy
EOveoTt, ToU0E PpovTid’ 0UXET’ elcopd.

So klar der Kommentar der mykenischen Frauen zeigt, dass die Debatte
mit emotionaler Hitze ausgefochten wird, so wenig einig sind sich die Wis-
senschaftler dariiber, welche der beiden Frauen hier mit dem eindrucks-
vollen Bild der , Wut-Schnaubenden” bezeichnet wird. Ist es die Tochter oder
die Mutter? Aus dem direkten Kontext heraus wéaren beide Optionen theo-
retisch moglich. So wundert es nicht, wenn die Forschung ,ironischer” Aus-
richtung den Kommentar auf die unmittelbare Vorrednerin Elektra bezogen
hat. Das Diktum wurde dann im Kontext der in der Szene direkt und indirekt
geduberten Idee von einer gewissen wesensméafigen Nidhe zwischen Elektra
und Klytaimnestra gesehen.!!

Elektra personlich ist es, die durch ihre Aukerung in den Versen 616 bis
621 die Forschung in diese Richtung geleitet hat:

€l Yoy entloTw TEVOE W aloy vy EYELY,

%EL un) 6o oot povidve 6’ odolvexa

€Zwpa TEGoOwW x0UX EUOL TPOCEXOTA.

AN 1) YOap Ex ool BUCUEVELD Yol T GO

goy’ e€avoryxdlel ue talta Spdv Plor

aloypoic Yap aioyed TEdyuaT  EXOLOUCHETAL.
Dass tatséchlich in der sich logisch aus den Vorszenen entwickelnden Szene
eine solche wesensméfige Nihe nicht postuliert wird, sondern, dem Dramen-
ende vorgreifend, vielmehr ein echter Sieg der Elektra in der Ermordung der
Morder des Agamemnon inszeniert wird, zeigen die folgenden Ausfithrungen.

Zunichst ist an dieser Stelle eine Auseinandersetzung mit dem Irrtum der
sironischen” Richtung der Interpretation des Stiickes notig.

1Ein besonders positives Licht auf die Dramenheldin wirft so der Beitrag Reinhardts,
Sophokles, 158-159.
Siehe z. B. Segal, Tragedy and Civilization, 272, anders aber Kells, 130-131.



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 242

14.1.1 dike

Das Gros der aktuellen Forschung unter dem Einfluss der ,ironischen” Deu-
tung lehnt sich in seinem Urteil eines werteméfbigen Unentschiedens zwi-
schen Klytaimnestra und Elektra an die zwei durch Cairns'? und Blundell*?
vorgegebenen Deutungen des Konflikts an.'* Sowohl Cairns als auch Blun-
dell erkennen richtig, dass die Debatte um den Wert der dike kreist. Sowohl
Elektra als auch Klytaimnestra greifen den Begriff wiederholt auf, wenn sie
den Konfliktpunkt, die Ermordung des Agamemnon, diskutieren. Im Vorfeld
wurde dieser Punkt der Vergangenheit sowohl im Anfang der ,Orest-Linie”,
als auch im Anfang der ,Elektra-Linie” als adikia attributiert.'> Nun erhilt in
Gestalt der Klytaimnestra die Gegenpartei der Morder des Agamemnon erst-
mals Gelegenheit, dazu zu sprechen. Klytaimnestras Bild der Vergangenheit
wird gegen ein nun erstmals ausfiihrlicher gestaltetes Bild der Vergangenheit
aus Elektras Sicht gesetzt. In den Blick der beiden Figuren kommt dabei
schlielich jeweils auch die auferszenische Vergangenheit: Das Thema der
Opferung der Iphigenie durch Agamemnon wird von Klytaimnestra ins Spiel
gebracht (V. 531-551) und von Elektra aufgegriffen (V. 563-576). Letztlich
geht es in der Debatte iiber die Vergangenheit freilich darum, festzustellen,
in welchem Verhdltnis die beiden Gegnerinnen auf der Biihne zum Thema
der dike stehen.'® Neben dem Begriff der dike spielt erneut, wie bereits zu-
vor besonders in den Szenen zwischen Elektra und Chor, der Begriff der
aidos eine Rolle. Cairns geht in seiner Analyse soweit, die gesamte Debatte
zwischen den zwei Begriffen der dike einerseits und der aidos andererseits
aufzuspannen.'” Er gelangt dabei zu dem Ergebnis, dass letztlich sowohl
Tochter als auch Mutter ihre jeweils individuell unterschiedliche Vorstel-
lung von den beiden Schlagwortern haben. Diese konnen einerseits deskrip-
tiv dem Kontext einer "guilt-culture”, andererseits dem einer “shame-culture”
zugewiesen werden. Elektras subjektiver Begriff von dike und aidos stiinde
danach Klytaimnestras subjektivem Begriff von dike und aidos im Sinne
eines Unentschiedens gegeniiber. Diese Deutung fiigt sich jedoch nicht in das
Bild, das in der Untersuchung zu den Vorszenen gewonnen wurde.

12Giehe oben zu Cairns, in: IV, 14.1.

13Giehe oben zu Blundell, in: IV, 14.1.

“Dazu kritisch duBert sich u. a. McLeod, 79-90. Zum Thema lesenswert sind auch
Szlezak, v. a. 15-20, und Stevens, 111-120.

15GSiehe dazu oben: IV, 12 und 13.

16Insofern ist es eine Besonderheit des Stiickes, dass hier die Form des agon gewihlt
wird, die in der Regel zur Diskussion eines momentanen Konfliktes Anwendung findet.
Siehe dazu Dubischar, Der Kommunikationsmodus der Debatte im griechischen Drama,
20.

17Siehe dazu Cairns, 245-249



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 243

Das grundsitzliche Missverstindnis Cairns iiber die Szene ist seinem
eingeschriankten Verstindnis des Begriffs der dike im Sophokleischen Dra-
ma zuzuschreiben. Cairns begreift dike im Sinne der lez talionis.'® Bereits
der Prolog des Dramas zeigt jedoch, dass eine solche Definition den Begriff
nicht in seinem gesamten Bedeutungspektrum erfasst. Dike ist nach der dor-
tigen Definition nicht mit einem ewigen Kreislauf der Vergeltung verbunden,
sondern hat vielmehr einmaligen Charakter. Delphic justice nennt Burnett
im Wissen um dieses Faktum ihr Kapitel iiber die Sophokleische Elektra.'*
Auch Blundell, die das gesamte Sophokleische Werk unter der Fragestellung
untersucht hat, inwieweit dort die archaische Adelsmaxime “Helping Friends
and Harming Enemies” auftaucht, geht in ihrer Analyse vom Begriff einer
retributiven dike aus. Sie kommt wie Cairns zum Ergebnis, sowohl Elektra
als auch Klytaimnestra gingen aus der agon-Szene im Resultat beide als
Verliererinnen hervor.?® Das falsche dike-Verstindnis der zwei Forscher, die
hier nur stellvertretend fiir viele andere genannt werden, hat seine Wurzel in
Worten aus dem agon selbst. Klytaimnestra bedient sich so der archaischen
Maxime ,Auge um Auge, Zahn um Zahn”, wenn sie den Gattenmord mit
dem Verweis auf den durch Agamemnon vollzogenen Tochtermord an Iphi-
genie rechtfertigt (V. 528-551). Elektra bezieht sich darauf in ihrer Warnung
an die Mutter (V. 580-584):

opa Trieioa TOVOE TOV vouov Botoic

) mijuo coutf] xal uetdyvolay Tiific.

el yap xtevoluev dhhov avt’ dihou, o ToL
Tea TN Vdvolg &v, €l dixng ye TuyYdvoLC.

Der Bezug auf die lex talionis durch die Gegnerinnen bedeutet jedoch freilich
nicht, dass es in der im agon verfochtenen Frage letztlich um das archa-
ische Gesetz der Blutrache geht. Tatséchlich bleibt der absolute dike-Begriff
des Stiickes, wie er bis zu dieser Stelle zugrundegelegt wurde, unangetastet.
Elektras absoluter dike-Begriff beweist sich erfolgreich gegeniiber dem von
Verblendung gekennzeichneten Werteverstandnis der Gegnerin. Sichtbar wird
dies dadurch gemacht, dass sich Klytaimnestras Argumentationsweise, bei
allem oberflichlichen rhetorischen Geschick, das darin zu Tage tritt, letztlich
als inhaltlich-logisch fehlerhaft zeigt:

Nach den einfithrenden Worten (V. 516-524), die Klytaimnestra bereits im
Vorfeld als von Eigeninteresse und Herrschaftsstreben geleitete Person ent-
hiillen und die insbesondere offenlegen, dass Klytaimnestra in der Tochter

18Giehe dazu Cairns, 245.
9Dass “justice” fiir dike dabei missverstindlich ist, wurde bereits angemerkt.
20Giehe Blundell, 172.



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 244

aus erster Ehe nicht das eigene Kind, sondern vielmehr nur eine Geféhr-
dung ihrer 6ffentlichen Reputation sieht,?! geht sie zum eigentlichen Thema
iiber: eine Verhandlung des Mordfalles Agamemnon. Klytaimnestra gesteht
die Taterschaft unmittelbar, vollkommen ohne Skrupel, ein, und erklart sich
selbst dabei zum verlingerten Arm der Gottin Dike (V. 528-529):

1 Yo Abm viv €ikev, o0x €yd uovr,
Tl efiv o’ aeriyew, €l ppovolo’ EThyyavec.

Ihre Verteidigungsstrategie im Folgenden besteht darin, in stillschweigen-
der Annahme einer Geltung der lex talionis auf Agamemnons To6tung der
gemeinsamen Tochter Iphigenie zu verweisen. Der Gattenmord wird dabei als
Rache fiir den Tochtermord des Gatten aufgefasst (V. 531-551). Klytaimnes-
tra spricht wiederholt von ihrer Tochter Iphigenie als ihr eigenem Besitz
(V. 536 und V. 538) und gewichtet den eigenen Geburtsschmerz gegeniiber
dem Vergniigen des Gatten bei der Zeugung Iphigenies als bedeutender (V. 533).

Im Folgenden bedient sich Klytaimnestra des Stilmittels der hypopho-
ra um {iber mogliche Motive Agamemnons, gerade Iphigenie zu opfern, zu
spekulieren.?? Die Argiver als Grund fiir die Tat werden verworfen (V. 535-
536), ebenso die Liebe zum Bruder Menelaos (V. 537-538). Hier stellt Kly-
taimnestra, erneut in stillschweigendem Riickgriff auf die lex talionis, fest,
dass angemessenerweise eigentlich die Kinder von Menelaos und Helena fiir
die im Interesse ihrer Eltern stehende Heeresausfahrt hitten geopfert wer-
den miissen (V. 539-541). Klytaimnestra identifiziert sich mit der von ihr
als personlichem Besitz apostrophierten Tochter Iphigenie so weit, dass sie
sich schlieflich sogar in ihren letzten rhetorischen Fragen als iiberlebende
Stimme der Verstorbenen, sozusagen als ihre persénliche erinys prasentiert
(V. 542-548):

1) T@V Euasv "Awdne v’ fuepov Téxvwv

1) 16V exelbvng Eoye daloacVou Théoy;

1) T¢ TavOAeL ToTel TGV pev €€ Euol

Taidwy médoc mapeito, Mevekew 8 EViy;

00 1ot dBolhou xal xaxol YVOUNY TaTEdC;
0ox@ UEV, €l xal ofic Olya Yvmung Aeyw:

pain 0" &v 1 Yavobod y’, €l pwviy AdSot.

21Siehe dazu Weiteres unter: IV, 14.1.2.
227ur hypophora siehe Kells, 124.



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 245

Insgesamt zeichnet sich Klytaimnestras Redestrategie dadurch aus, durch
rhetorisch geschicktes rasches Aneinanderreihen von Aussagen inhaltlich-lo-
gische Fehlerhaftigkeit zu vertuschen.

Demgegeniiber ist Elektras Zugriff auf die ,,unvergangene Vergangenheit™3
von Klarheit und Sachlichkeit geprigt. Keineswegs darf dahinter der persén-
lich motivierte Versuch der Tochter gesehen werden, den Vater von Schuld
freizusprechen, wie in der Forschung ofters behauptet.?* Vielmehr fungiert
der grundsitzliche Riickgriff auf die kanonische Version von der Opferung
der Iphigenie, wie sie nach dem Referat des Proklos schon den Kyprien zu-
grundelag, als Garant fiir ihren unverbriichlichen Wahrheitsgehalt.?> Dabei
wird der traditionelle Mythos, in dem ein stolzes Prahlen des Agamemnon
iiber seinen Jagderfolg den Zorn der Gottin heraufbeschwort, aufgerufen
(V. 566-572). Die Forschung stief sich teilweise am Artemis-Bild, das hier
zu Grunde liegt, und nahm es als Anlass dazu, Elektras Version der Vergan-
genheit den Wahrheitsbezug abzusprechen.?® Doch wer einen Schritt zuriick-
tritt und weitere Situationen im Sophokleischen Werk miteinbezieht, wird
feststellen, dass das Gottliche bei Sophokles niemals als aus menschlich-
er Perspektive vollkommen verstehbar dargestellt ist. Der Wille der Gotter
hat in der Sophokleischen Welt oft mit individuell-menschlicher Vorstellung
von Gerechtigkeit nichts zu tun. Man denke nur an die Odipus-Figur am
Ende des ersten Odipus-Dramas.?” Dass Artemis Agamemnon ziirnt, ist hier
als Faktum dargestellt, das es hinzunehmen gilt.?® Die Agamemnon-Figur
selbst erweist sich durch diese Darstellungsweise als dem Ruhmesstreben zu-
geneigter Aristokrat.?? Innerhalb des Dramas ruft die Passage durch ihre epi-

23Zum Begriff siehe erstmals IV, 13.1 und dann wiederholt in der Darstellung.

2480 meint z. B. Lefévre, 172.

25Siehe dazu March, 2-3. und March, 176-177. Dass im Sophokleischen Stiick generell
die archaische Welt des epos als Verweis auf das Richtige dient, merkt besonders March,
18, an. Auf den Iphigenie-Mythos verwiesen wurde wiederholt bereits oben unter: II, 4.

26Kells Bemerkung, 126, verdient es hier, erwihnt zu werden: “This was a popular belief
as to how such unplesentnesses as Ajax’s madness and the Greeks’ detention at Aulis came
about. But did Sophocles expect an intelligent person to believe it? I do not think so ...”

?7Siehe dazu besonders Kitto, Sophocles, 52-53. Siehe dazu ferner Parker, Sophocles and
the devine, 20: ”... theodicy as we know it is a product of a Christian and a scholastic
tradition of which Sophocles unquestionably did not belong.” An spéterer Stelle, 26-27,
fithrt Parker seine Uberlegungen folgendermafen fort: “But do we know enough about the
Sophoclean gods to determine whether to call them good, by Mill’s standard or any other?
.... As mortals we see the Sophoclean gods through a glass darkly, and we shall never see
them face to face.”

28Giche dazu u. a. Kitto, Greek Tragedy, 137: "Artemis is a Sophoclean ... deity; her
motives are quite amoral.” Thm folgt hier Erbse, 290.

29Zu der Stelle meint Kells, 126: "Agamemnon hunts for amusement, as a modern prime
minister might play golf.” Mit Kells zeigt sich Agamemnon somit gerade nicht als Fig-



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 246

schen Oberténe Reminiszenzen an den Eingang hervor. Die Art und Weise,
in der die selbst handlungsunfahige Elektra iiber den Vater spricht, verweist
indirekt auf die heroisch iiberhohte Epiphanie des Orest als Racher in gott-
lichem Auftrag am Beginn des Dramas. So aber fliefst hier implizit ein, dass
Elektras Sicht des zentralen Konflikts des Dramas stimmig ist. Nicht Elektra
ist es, die sich zur Rechtfertigung ihres aktuellen Verhaltens eines proschema
bedienen miisste, wie Klytaimnestra ihr vorwirft (V. 525). Vielmehr ist es
Klytaimnestra, die hinter dem proschema, Agamemnon habe in Wendung
gegen die Gattin die von dieser unter Schmerzen geborene Tochter (V. 533)
getotet, verbirgt, dass sie auf heimtiickische Weise und in Verfolgung unziem-
lichen Eigeninteresses den eigenen Gemahl getdtet hat. Klytaimnestra beruft
sich auf die lex talionis an einer Stelle, wo zuerst keine Rechtsverletzung
vorlag, gegen die Klytaimnestra die eigene Tat hétte setzen kénnen.

14.1.2 aidos

Neben dem Thema der dike ist das weitere, den agon in dichten Faden
durchziehende Thema das der aidos. Wie es fiir die invektivenhafte Grund-
stimmung eines Streitgesprichs zwischen Gegnerinnen bezeichnend ist, wirft
man sich gegenseitig Verstofe gegen das fiir den jeweils anderen gesellschaftlich
Anerkannte, Verstofe gegen die aidos, vor. Das Thema aidos erhilt dabei
besondere Brisanz vor dem Hintergrund der Tatsache, dass hier Mutter und
Tochter miteinander im Gesprich sind. Mit dem engen Verwandtschaftsver-
haltnis geht in der Regel fiir beide Seiten ein bestimmter, gesellschaftlich
festgelegter Verhaltenskodex einher.?® Bislang ging es im Drama ausfiihrlich
um die aidos der Elektra Agamemnon gegeniiber. Nun steht Elektra vor Kly-
taimnestra, die fiir sie nicht als Mutter gilt, sondern als Erzgegnerin.?' Wie
das Streitgesprich zeigt, ist die Absage an die verwandtschaftliche Verbindung
tatsédchlich eine wechselseitige. Auch Klytaimnestra hat sich ldngst von ihrer
miitterlichen Bindung an die Kinder aus ihrer rechtméfigen Ehe losgesprochen
(V. 589-590). Als Grund dafiir nennt Elektra in ihrer Anklage an die Mutter
Klytaimnestras erotische Bindung zu Aigisth und die sichtbare Konsequenz,

ur, deren Verhalten von hybris gekennzeichnet ist. Es erscheint insofern sinnvoll, sich
Kells anzuschliefien, als im Sophokleischen Stiick der besondere Schwerpunkt darauf liegt,
den agnatischen Blutsstrang, dem Agamemnon angehort, von Schuld freizusprechen. Die
Gegnerseite hingegen wird als negativ gekennzeichnet.

30Siehe dazu v. a. auch spéter im Drama, im zweiten stasimon, den Vergleich zwischen
Menschenwelt und Vogelwelt (Siehe: IV, 15.3).

31Das Schlagwort findet sich spiiter in V. 1154:

piTNe orTwe.



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 247

die dieser Bindung entstammenden Kinder (V. 585-589). Im eros verweist
Elektra auf eben den Grund, den bereits der Chor in der ersten Charakte-
risierung der Klytaimnestra zum Motiv fiir den Gattenmord erklirte.??

Freilich ist aidos ein weiter gefasster Begriff. Auch weil die beiden Frauen
im 6ffentlichen Raum erscheinen, wire sie geboten. Immerhin lauschen dem
Gespréch die

véVveD A yeEVVaiWY

der Frauen von Mykene**. Doch in dem mit aller Erbitterung gefiihrten
offentlichen Streit der Reprasentantinnen des Konigshauses wird jegliches
Schamgefiihl fallengelassen. Klytaimnestra ist es, die sich gleich zu Beginn
der Unterredung iiber ihr von Elektra verunglimpftes Bild in der Offent-
lichkeit beklagt. Freilich gibt Elektras Verhalten dazu Anlass. Wann immer
Aigisth aufler Landes ist, gebe Elektra offentlich ihre Unzufriedenheit mit
den neuen Verhiltnissen im Atridenpalast zu verstehen (V. 516-518). Dabei
sei ihr die Mutter als Autoridt gleichgiiltig:

0UBEV EVTRENY Enob YE,

so der Vorwurf Klytaimnestras (V. 519-520). Stattdessen bewege sich Elektra
vor dem Palast frei wie ein Fohlen:

QVEWUEVN

(V. 516). Das Wort** ruft klar erkennbar Assoziationen mit der «rites de
passagey-Thematik hervor.?® Elektra, so impliziert es, benimmt sich, wie es
sich fiir eine Frau, zumal ihres Alters (V. 614), nicht ziemt. Der Vorwurf
des unschicklichen Verhaltens der Elektra fallt im Verlauf des Gesprichs in
Variationen des Ofteren (u. a. V. 613, 622). Wenn Klytaimnestra sich daran
macht, ihre Vorwiirfe an die Tochter zu prazisieren, zeigt sich jedoch sogleich,
dass auch sie sich in ihrem Verhalten vom ihr eigentlich Angemessenen ent-
fernt hat. Zwar verneint sie indirekt Elektras Anschuldigung, wonach sie mit
hybris herrsche (V. 521-522), doch die Geldufigkeit, mit der sie sich in die
Rolle der Herrschenden stellt, sagt viel iiber ihr Selbstverstdndnis und ihre
Ambitionen aus (V. 522). Auch ihre wiederholten Drohungen mit Aigisths

32Giehe oben unter: IV, 13.2.

33Bereits oben wurde darauf verwiesen, dass Elektra den Chor in V. 128 so anspricht.
Zur Verdeutlichung der 6ffentlichen Gesprichssituation wird das Schlagwort nun nochmals
in Erinnerung gerufen.

31Es ist das erste Wort, das Klytaimnestra der Tochter gegeniiber verlauten lisst.

35Giehe dazu besonders auch das Bild von Io als Kuh im einst Aischylos zugeschriebenen
PD. Siehe auch Ormand, 67-68.



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 248

baldiger Riickkehr (V. 517-518 und 626-627) sind in diesem Kontext zu se-
hen, zeigen sie doch, dass Aigisth fiir Klytaimnestra nichts anderes als eine
Art erotisch konnotiertes Machtwerkzeug ist.?® Klytaimnestras schwerwie-
gendster Verstols gegen die aidos liegt in der Vergangenheit, im Mord am
eigenen Gatten (V. 558-560). Ein zeitgenossisches Publikum, das aus der
athenischen Festkultur bestens mit der Odyssee Homers vertraut war, musste
hier unmittelbar den Kontrast zum klassischen paradeigma unverbriichlicher
weiblicher Treue, zur Penelope-Figur sehen, zumal Homer selbst in seinem
Werk im 24. Gesang in der Unterweltszene3” eine bewusste Antithese zwi-
schen den Frauengestalten der Penelope einerseits, und der der Klytaimnes-
tra andererseits herstellt. Das Atriden-paradeigma der Odyssee ist so an-
gelegt, dass es einerseits in der Orest-Figur eine Richtschnur fiir Telemachos
vorgibt, andererseits in der Klytaimnestra-Figur eine Folie zur Penelope auf-
baut. Entsprechend der Funktionalisierung der Atridensage in der Odyssee
wird auch Klytaimnestras Rolle je nach den jeweiligen Bediirfnissen flexi-
bel gesehen.?® Erst im zweiten Teil des Werks,?” in der Gegeniiberstellung zu
Penelope, wird so eine aktive Beteiligung Klytaimnestras am Gattenmord na-
hegelegt.?® Sophokles’ Elektra setzt hier an: Aus der Geschichte von der Mit-
beteiligung Klytaimnestras am Gattenmord wird im Stiick eine Frauengestalt
mit tyrannischen Ambitionen konstruiert. Diese tyrannischen Ambitionen
konnen entsprechend der Sophokleischen Art, seine dramatischen Konflikte
an die Grenze zwischen herrscherlichen Haushalten und dem sie umgebenden
gesellschaftlichen Umfeld zu setzen, in zwei Richtungen verstanden werden.
Klytaimnestras archo (V. 522) bedeutet einerseits eine Machtposition im
oikos, beispielsweise gegeniiber Elektra,** andererseits aber schwingen darin
freilich auch Herrscherambitionen mit, bei denen Aigisth als passendes Mittel
zum Zweck eingesetzt wird.*?
Natiirlich sind Verletzungen der aidos fiir das Verhalten beider Frauengestal-

ten kennzeichnend. Elektras Rolle im Ganzen ist, wie schon ihr Name sagt,*3

36Siehe Weiteres dazu unten in der Interpretation des Gebets: IV, 14.2.

37Siehe dazu Hom. Od. Buch 24, V. 192-202. Siehe dazu bereits wiederholte Verweise
oben: IV, 13.1; 13.2.

38Siehe dazu Seidensticker, Mythenkorrekturen in der griechischen Tragédie, 37-50.

39Es geht hier um das 11. Buch, V. 441-456, und die Unterweltszene des Buches 24,
siehe dazu die Anm. oben.

40Giehe dazu Schmidt, 165, der in diesem Zusammenhang besonders auf V. 441ff. im
Buch 11 der Odyssee aufmerksam macht.

41Giehe dazu die Uberlegungen zur anagnorisis unter: IV, 16.1.

42Zur Koinzidenz von privater und 6ffentlicher Welt in der Tragtdie des Sophokles siehe
Jones, 148-149. Zur faktischen Herrscherrolle der Klytaimnestra bei Sophokles dufiert sich
auch Dupont, 170.

43Giehe dazu, nur bezogen auf das Sophokleische Stiick, bereits die Ausfiihrungen oben



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 249

so konstruiert, dass sie sich aufgrund ihres fortgesetzten Jungfrauenstatus
trotz schon der ersten Bliite entwachsenen Alters im Grenzbereich gesellschaft-
licher Akzeptanz befindet. Doch das Stiick legt grofses Gewicht darauf, zu
zeigen, dass Elektra diese Stellung nicht aus freien Stiicken gewahlt hat. In
ihrer aidos fiir den verstorbenen Vater,’* musste sie zugleich Verhaltens-
muster annehmen, die im Widerspruch zu ihrer Rolle als Haustochter im
Atridenpalast stehen. Sie selbst sagt dazu:

\ \

AN 1) Yo €x ool BUGHEVELX Xal T& O

goy’ eCavaryxdlel e Tobto Spdv Bla.

(V.619-620).*> Ganz anders sind Klytaimnestras Verstoke gegen die aidos
dargestellt: Klytaimnestra vergeht sich nach der Darstellung des Sophokle-
ischen Stiickes skrupellos und in duferstem Mafe gegen dike und aidos, ohne
auch nur die geringsten Zweifel an der eigenen Integritit laut werden zu
lassen. Genau dies aber wird fiir Elektra zum Problem, an dem die eigene
atdos Schaden nehmen muss:

T 0’ Epya TOoUC Adyoug ebploxeTon

(V. 625). In der Begegnung zwischen den beiden Gegnerinnen zeigt sich deut-
lich, was der Klytaimnestra-Figur fehlt: Eine innere Stimme, die die eigene
Haltung in Frage stellt. Ihr als Figur, die ihre eigene Verblendung vor sich
vollkommen verborgen hilt, die vollkommen von eros und Machtgier geleitet
ist, tritt die Tochter als Art Gestalt gewordenes Gewissen gegeniiber: Als eine
menschliche erinys hort sie nicht auf, an Klytaimnestras Verbrechen zu erin-
nern, wie Klytaimnestra an spiterer Stelle selbst Elektras Rolle beschreibt. 6
Klytaimnestra jedoch erweist sich als vollkommen verblendet und unzugénglich
fiir die Wahrheit iiber sich selbst.*

in: IV, 12.2.5 und 13.1.

44Dass aber diese aidos fiir Elektra Vorrang haben muss, ist fiir den Dramenbetrachter
des androkratisch bestimmten Athens des 5. Jhs. unmittelbar verstandlich.

45Genau derselbe Gedanke verlautet bereits in der parodos in V. 221, wo Elektra be-
merkt:

&v dewvolg dew’ Hvayxdoiny.

46Gemeint sind die Verse 783-787. Siehe dazu das Zitat unter: IV, 15.1.

4"Die Bedeutung des Redekampfs der zwei Figuren im Dramenganzen fasst Duchemin,
204, folgendermafsen zusammen: «Si nous examinons le contenu méme du débat, nous
voyons que les deux personnages n’abandonnent la lutte qu’aprés avoir vraiment €puisé
tout ce qu’il était important de dire.»



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 250

14.2 Klytaimnestras Gebet an Apoll
(V. 630-659)

Klytaimnestras Gebet an Apoll ist Ausdruck ihrer Abstumpfung und Un-
belehrbarkeit. Gegenstand sind die von Klytaimnestra so bezeichneten

dloool Svelpol

(V. 645). Ziel ist die Erlosung von deimata (V. 636). Klytamnestras deimata
sind dabei, fernab davon, Schuldgefiihle zum Ausdruck zu bringen, ein Hin-
weis darauf, dass Klytaimnestra um die Unsicherheit des status quo weifs.

Einige in dem Gebet fallende Schlagworter stellen dieses in Bezug zu
einem Leitthema des Stiickes: das Thema der bliihenden Herrschaft, in der
das Schéne und das Gute, duberlicher Reichtum und géttliche Legitimation,
als unlosbares Gespann auftreten.’® Das Problem ist nur, dass, wie Kly-
taimnestra nicht eingesteht, hier das Fundament der Herrschaft tatséchlich
eine schwerwiegende adikia ist.*® Bereits im Prolog spielte das Thema eine
gewisse Rolle.”® In Elektras Klagen ging es um die Wiederherstellung der
rechtméfigen Herrschaft in Mykene entlang der agnatischen, von Agamenon
sweiterspriesenden” Blutslinie. Im Traum tauchte das Thema versteckt im
Bild des blithenden skeptron (V. 420) auf, das durch sein Gedeihen iiber ganz
Mykene seinen Schatten breitet. Erneut benutzt Klytaimnestra nun das Bild
von den skeptra in ihrer Bitte an Apoll (V. 651). Doch entsprechend der
Rolle Klytaimnestras als Ehebrecherin und Mérderin des Agamemnon, als
Person, der die Gefahrdung des geradlinigen Verlaufs des Herrscherstammes
zuzuschreiben ist, ist Anliegen des Gebets der Konigin nicht die Aufrechter-
haltung einer die Generationen iiberspannenden Herrschertradition, sondern
vielmehr will Klytaimnestra dadurch die neu etablierte Herrschaft fiir alle
Zukunft verankert wissen. Es geht um Wahrung des jetzt Klytaimnestra
zugefallenen Reichtums und um den Schutz der jetztigen, teils neuen philos
der Konigin. Explizit ist dabei von den tekna (V. 653) die Rede, doch die
philoi (V. 652) mogen den weiteren Kreis der Klytaimnestra wohlgesonnenen
Menschen miteinschlieften, darunter auch die Kinder aus der ersten Ehe Kly-
taimnestras.

Klytaimnestras Gebet glinzt durch die Kunst des kryptischen Verweisens.
Klytaimnestra dufert weder explizit den Inhalt ihrer Angste (V. 635-636),

48Giehe dazu auch Bowman, 143.

49Sokrates nimmt nach Platons Schriften die Identitiit des Wissens um die Tugend und
eines Handelns gemé&ft der Tugend an. Wie sich Euripideische und Sophokleische Elektra
zu dem Ph&nomen verhalten, dazu siehe die Zusammenfassung: Teil V.

30Siehe dazu oben unter: IV, 12.1.



KAPITEL 14. ELEKTRA UND KLYTAIMNESTRA (V. 516-659) 251

noch ein weiteres Anliegen, mit dem sie sich im Stillen an Apoll wendet
(V. 636, 657). Die Verweise auf ungesagt Erbetenes rahmen so das Gebet.

Dem Dramenbetrachter ist jedoch klar, dass dieses Ungesagte mit der
Figur des Orest in Verbindung steht. Wie Elektra sein rdchendes Nahen her-
beisehnt, so fiirchtet Klytaimnestra es.®! Klytaimnestra ersehnt stattdessen
den Tod des Sohnes, dessen Kommen zugleich mit der Anmeldung seines an-
gestammten Anspruchs auf Herrschaft im Atridenpalast auch Klytaimnestras
Wiinschen von der Befestigung ihrer Herrschaft an der Seite des Aigisth ein
Ende setzen wiirde.5?

Doch Klytaimnestras Bitte an Apoll steht von vorn herein unter dem
falschen Vorzeichen. Die personliche Feindin Elektra ist es schliefslich, die
das Gebet mitverfolgt und die der Mutter dazu grofsmiitig die Erlaubnis gab
(V. 632f):

€65, xeheLw, Ve und’ Emontidd
TOUUOV GTOU’, B¢ 0Ux v Tépa Aoy’ ETL.

Wie ein Fluch verweist Elektras Anordnung an die Mutter voraus auf den
weiteren Verlauf des Dramas, mag es auch zunédchst gar nicht diesen Anschein
haben.

51Giehe dazu bereits oben den Verweis auf die Verse V. 296-297.
5280 schreibt z. B. March, 184.



Kapitel 15

Elektra unter Orests Einfluss
(V. 660-1097)

15.1 Die Nachricht vom Tod des Orest
(V. 660-870)

In tragischer Ironie erscheint es schlieflich zunéchst so, als wiirden sich Kly-
taimnestras Bitten an Apoll erfiillen. Es treten auf der sich als der Phoker
Phanotheus ausgebende Pidagoge, bezeichnend fiir den dolos des Orest ein
vermeintlicher alter Gastfreund des Hauses. In einem von epischen Oberténen
durchdrungenen Bericht, einem Prachtstiick rhetorischer Brillianz,! prisen-
tiert er in beriickender Lebensnihe die Nachricht vom Tod des Orest beim
Wagenrennen in den pythischen Spielen,? an denen dieser im Rahmen seiner
Verpflichtungen als Adelsspross teilgenommen habe.

Die Passage steht unter dem Einfluss der alten ,physis-Anthropologie”,
wie die folgenden Verse, die sich auf die Disziplin des Laufs beziehen, zeigen
(V. 686):3

ISiehe dazu u. a. McLeod, 118, Kells, 137-138; Solmsen, Ion, 299. Solmsen schreibt ad
loc. von einer Botschaft, ... die als Bericht und Darstellung zum Feinsten in der griechi-
schen Tragodie gehért, die mit ihren lebhaften und iberzeugenden FEinzelheiten das Pub-
likum voribergehend alles, was er wusste, vergessen ldsst ...”

2Dabei ist es natiirlich kein Zufall, dass es sich gerade um die pythischen Spiele handelt:
Schutzherr dieser Spiele ist der Gott Apoll, dessen dolos von Orest und seinem Pédagogen
im Drama umgesetzt wird.

3Siehe dazu auch Hom. II. Buch 6, V. 208, wo Glaukos, Sohn des Hippolochos, iiber
den Ratschlag spricht, mit dem ihn sein Vater nach Troja entsandte:

aiev dptotedety xol Unelpoyov Eupevor SAAWY.

252



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)253

0pouou O’ lowoug Tf] PUOEL T& TEPUATL.

Das Stiick erweckt gerade in seiner entscheidenden Passage deutliche Remins-
zenzen an den 23. Gesang der Ilias und die dort geschilderten Leichen-
spiele zu Ehren des Patroklos.? Zwei Gesichtpunkte der Anspielung verdienen
besondere Aufmerksameit: zum einen unmittelbar die Todesart des Orest,
zum anderen, hier indirekt, die jeweils den Hintergrund bildende Vertrauens-
beziehung zwischen einem lebenserfahrenen alten Mann und seinem jungen
Schiitzling. In der Ilias empfielt der alte Nestor seinem Sohn Antilochos als
besonders erfolgsversprechende Strategie, sich stets in der innersten Lauf-
bahn zu halten und so, trotz der im Vergleich zu den Konkurrenten verhalt-
nisméakig langsamen Pferde moglichst schnell ins Ziel zu kommen. Freilich
verbindet sich mit dieser List eine Gefahr. Der Wagen ist in besonderem
Mafe der Gefahr ausgesetzt, mit der Wendemarke zu kollidieren. Gerade
diese Gefahr wird dem leichtsinnigen Orest, der sich in einem , Kopf-an-Kopf-
Rennen” mit dem athenischen Kontrahenten® derselben List wie sein episches
Pendant Antilochos bedient, nach der Darstellung des Pddagogen zum Ver-
héngnis (V. 720-760). Orests Ende wird im Bericht des Padagogen in den
leuchtenden Farben epischer Breite ausgemalt. Da treten der machtvolle,
starke Korper des Lebenden und die zu einem kleinen Aschehdufchen zusam-
mengeschrumpften sterblichen Uberreste in schroffen Gegensatz (V. 755-
760). Die Schilderung des Leichnams mag dabei Reminiszenzen an die Schil-
derungen iiber Sarpedons Leichnam in der Ilias erwecken.® Zudem erinnert
sie an Elektras Schilderung des unwiirdigen Todes des Agamemnon.” Orest
erscheint hier als in voller Kraft stehender junger Mann (V. 686), der uner-
wartet vom Tod dahingerafft wird. Der Chor kommentiert das geschilderte
Todeslos des Orest mit einem Gemeinplatz (V. 860):

oy Yvatolg Egu pépog.s

4Siehe Hom. II. Buch 23, V. 271ff. Siehe u. a. Kells, 144.

5Dass der einzige echte Rivale des Orest aus Athen kommt, ist natiirlich kein Zufall.
Der in der Darstellung implizierte Sieg des Atheners kann als eine Hommage des Dichters
an sein Publikum an exponierter Position verstanden werden, wie auch March, 187, und
Kells, 186-187, anmerken. Im Hinblick auf die Frage nach dem Anthropologischen ist sie nur
insoweit von Interesse, als dem Zuschauer durch den Verweis auf den erfolgreichen Athener
eine Einfiihlungsfigur zur Verfiigung gestellt wird, durch die wiederum das Menschliche der
Dramenfiguren besser verstanden werden kann. Besondere Sympathie diirfte die lobende
Erwahnung Athens dem Dichter angesichts der Tatsache eingetragen haben, dass Athen
im letzten Viertel des fiinften Jahrhunderts v. Chr. durch den Peloponnesischen Krieg
unwiederbringlich dem Verfall anheimgegeben war: Die Bliite der Perikleischen Ara war
verloren.

6Siehe dazu Hom. Il. Buch 16, V. 638-40. Siche auch March, 188.

"Siehe zu den Versen 97 bis 102 oben unter: IV, 13.1.

8Der Gedanke von der Ephemeritit des menschlichen Daseins ist bereits in einem Ver-



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)254

In der Forschung wurde immer wieder die Frage gestellt, in welchem Verhalt-
nis der Orest der epischen Schilderung mit dem im Stiick auftretenden Orest
stehe. Zu Recht: Der prunkende Charakter der Verse sowie ihre zentrale Stel-
lung im Drama zwingen diese Frage schlieflich unmittelbar auf. Hierbei gilt
es, den Kontext der Passage nicht aus den Augen zu verlieren. Klytaimnes-
tras Gebet scheint durch das Gebet, in tragischer Ironie, kurzzeitig bestétigt.
Hauptanliegen der Szene ist es, die Reaktionen der anwesenden Zuhorerinnen,
der Gegnerinnen Klytaimnestra und Elektra, zu zeigen. Dabei werden die bis
zu diesem Zeitpunkt entworfenen Bilder von den beiden Charakteren konse-
quent weitergefiithrt. Einerseits ist da in Gestalt der Klytaimnestra ein Bild
der personifizierten, sich vor sich selbst verbergenden Frevelhaftigkeit, ande-
rerseits das Bild der im Hohlweg zwischen der verkehrten Welt des Palastes
und der normalen, auferhofischen Welt gefangenen Elektra-Figur. Es ist diese
Stelle, aus der die Rezeption des Elektra-Stoffes das gefliigelte Wort von der
Elektra vor dem Tore gewann.? Hier gelobt Elektra, sich nie mehr aus ihrer
Grenzposition zwischen dem Palast und der Welt ringsum zu entfernen:

... Tfjoe mEOC MUAN

ToEels” EPauThY aavdd Blov

gleich in Homers Odyssee (Buch 8, V. 550-554) zum Ausdruck gebracht:
oln mep QUMWY yever Toln B¢ xal AvBEEY.
QUANL T& YéV T7 AVEUOG YopddLs yéel, dAa B€ O UAn
Tnievddno @eL, Eapog 8 EmylyveTon Oprn
¢ avdpdsv yeven 1) UEV QUEL 1) 8’ Aol YEL.

Es ist hier, nach Mafgabe der Aristotelischen Poetik, ein untragisches Todeslos
beschrieben. Natiirlich steht im Zentrum der Sturz eines grofsen Adeligen, natiirlich steht
ein Mangel an Vorsicht seitens des Adeligen im Hintergrund, doch es ist nichts Tragis-
ches im Todeslos der fiktiven Orestgestalt. Siehe dazu ebenso die Ergebnisse McLeods,
118. Man kann den Bericht iiber Orests Tod nicht als Tragddie en miniature lesen. Es
wird schlicht ein todlicher Unfall dargestellt, herbeigefiihrt durch Unvorsicht. (Die Frage
freilich, inwieweit die Aristotelische Poetik als Richtschnur fiir die Beurteilung des Ele-
ment des Tragischen in den Stiicken des 5. Jhs. genutzt werden kann, miisste gesondert
untersucht werden. Es sei aber, zur Stiitzung des Ansatzes, jenseits des Urteils McLeods
u. a. auf die Untersuchung Jones’ verwiesen.)

9Dazu auch folgendes Zitat Vogels in ihrer Rezension zu Jelineks Sportstiick in: Vh-
ler /Seidensticker /Emmerich (Hgg.), 438: ,,Durch dauernde Gegenwart und intensive Uber-
schreitung der Redezeit bringt sie sich, auch wenn sie schon aus dem Spiel ist, ins Spiel
wieder zuriick. Die von Handlungsauflagen unbelastete und an die Seite gedringte FElek-
tra geistert somit im Hohlraum des dramatischen Gefiiges als eine dritte Kraft, die sich
sowohl den Mérdern wie den Rdachern in den Weg stellt. Die Mérder versetzt sie durch thr
Gerede in Unruhe, die Pline der Rdcher verrdt und verzégert sie durch lautes Sprechen.
Ihr Geschift ist die Irritation, die Stérung, das aufreibende Ritardando nach beiden Seiten
hin.”



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)255

(V. 818-819). Es zeigt sich, dass der bisher von der Klytaimnestra-Figur
aufgebaute Eindruck einer in sich verkapselten, das Bose verkérpernden und
sich doch dabei selbst nicht erkennenden Figur auch in dieser unmittelbaren
Priifung nicht verriickbar ist. Unversténdlich sind in diesem Kontext die The-
sen der Forschung ,ironischer” Richtung: Klytaimnestras erste Schockreak-
tion (V. 766-768, 770-771) verweise auf eine bislang nicht dargestellte miit-
terliche Seite in der kalte Glitte ausstrahlenden Figur.!® Eine solche Deutung
erscheint jedoch als unhaltbar, haben doch Klytaimnestras Worte allzu deut-
lich eine zweite Seite: Immerhin scheint die durch das Weiterleben des von
Agamemnon gezeugten Sohnes gegebene stindige Gefdhrdung des eigenen
Lebens nun dahin. So bahnt sich letztlich der der Figur tief eingefleischte
Hass kraftvoll seinen Weg durch die anfinglichen Trauerbekundungen. Hier
ist im Hinblick auf Orests Kindheit davon die Rede, dieser habe eine Rebel-
lion gegen die miitterliche Brust in die Wege geleitet (V. 776-777).!! Orest
erscheint dabei nicht langer als Kind der Klytaimnestra, sondern vielmehr als
politischer Rivale, iiber dessen vorzeitiges Ende man nur mit Erleichterung
reagieren kann (V. 776).1? Klytaimnestra vernachlissigt iiber ihrem Hass
und ihrer Angst das natiirlich gewachsene Mutter-Kind-Verhéltnis und er-
setzt sie durch das schon im Homerischen epos fiir die Beziehungen zwischen
den Heroen gingige ,Freund-Feind-Denken”.'3 In bewusster Verdrehung der
im Prolog vom Paddagogen als Vorgeschichte transportierten Tatsachen iiber
Orests kindliche Vergangenheit spricht Klytaimnestra von einer Flucht des
Orest aus dem miitterlichen Einflussbereich des Palastes (V. 776).

Doch schon kurz darauf straft Klytaimnestra ihr eigenes Orest-Bild Lii-
gen. Besonders deutlich zeigt sich das, wenn sie Elektras erbittertes Warten
auf den Récher schildert (V. 783-787):

VOV 0 Auépa Yop Tfid” amfihaypon @oBou
Teo¢ Tijod’ Excivou ¥ Aoe yop uelwy AL

EOvVoXog 1V HoL, TOUUOV EXTIVOUG” GEl

10Kells, 150-151, sei als Vertreter einer ,ironischen” Ausdeutung der Stelle genannt.
Fiir Kells ist in der Reaktion Klytaimnestras auf die Todesnachricht der Hohepunkt des
Dramas zu sehen. Obwohl sich Klytaimnestra hier als Mutter zeige, werde sie am Ende
von dem Geschwisterpaar getotet.

!1Giehe dazu Kells, 151.

12Qrest heifit hier

anboTac,

ein Wort, das ansonsten im letzten Viertel des 5. Jhs. vornehmlich im Kontext mit poli-
tischen Dissidenten benutzt wurde. Siehe dazu u. a.Kells, 151, und McLeod, 121.
13Giehe dazu Blundell, 26-59.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)256

huyfic dxpatov ofua vOv 87 Exnhd Tou

TV o0’ AmelhéSv olvey’ NUEEEVCOUEY.

Das Bild der nach Blut gierenden Elektra ruft unmittelbare Assoziationen
mit der herkémmlichen Vorstellung von der erinys wach. Einen Doppelsinn
erhdlt es vor dem Hintergrund des Gesamtdramas. Wurde bereits im er-
sten stasimon'* eine, im alltiglichen Sprachgebrauch ansonsten durchaus
nicht zwingend vorhandene Gleichsetzung der Gottinnen Dike, Erinys und
Nemesis betrieben,'® so wird diese hier auch im weiteren Verlauf des Dra-
mas aufrechterhalten. Tatsdchlich spielt Elektra die Rolle eines Rachedé-
mons fiir die Mutter: Unablassig erinnert sie an die von dieser begangenen
Verbrechen. Jedoch ist diese Rolle aus der durch das Stiick nahegelegten
Betrachterperspektive durchaus nicht negativ besetzt. Vielmehr verkorpert
Elektra ja in ihrer stdndigen Rebellion gegen Klytaimnestra die unverzicht-
bare Notwendigkeit einer Bereinigung der aktuellen Situation, einer Wieder-
herstellung der dike.'®Man darf es als Zeichen ihrer Verblendung deuten,
wenn Klytaimnestra vermutet, im Tod des Orest zeige sich die Wirksamkeit
der gottlichen nemesis (V. 793).

Diametral entgegengesetzt zu Klytaimnestras Reaktion der Erleichterung
iiber die Nachricht vom Tod des Orest steht Elektras Schockreaktion: Fiir sie
schwindet hier die Hoffnung auf den ersehnten Récher. Elektra — was vor dem
Hintergrund der davor gegebenen Schilderungen einleuchtet—, ist am Boden
zerstort (V. 807-814):

‘Opéota pihtad’, &g u’ dnwiecog Yovov.
aroondoog Yo Tiic Eufic ofyel peevog

of pot povon mapfioay EATOWY £TL, ot
Toteog HiEey (VT THWEOY TOTE X0
Tahobvng. YOV BE ol Ue yET) LOAELY;

uovn Ydp €lut, 6ol T’ AmECTEPNUEVT

xal ToTEoC.

Fiir einen Moment scheint es, als sei der einzige Grund, aus dem Elektra

14Siehe oben unter: IV, 13.4.

1580 zeigt auch Klytaimnestras Gebrauch des Begriffs Nemesis im Sinne eines blutriin-
stigen Damon: V. 793.

16 Auch das Récherpaar Orest und Elektra werden spiiter vom Chor, als sie das Haus
betreten, als doppelte erinys bezeichnet. Siehe dazu unten in: IV, 15.3.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)257

noch lebte, nun dahin.!” Doch es wire, vor dem Hintergrund der weiteren
Entwicklung des Dramas vorschnell, mit Horsley von einer vollkommenen
inneren Vernichtung der Elektra durch die Todesnachricht auszugehen.!®

Natiirlich nimmt Elektras Verzweiflung an dieser Stelle drastische Ziige
an: Besonders hart trifft sie so, wie im kommos zu sehen, die Tatsache,
dass sie den Leichnam nicht mit den angemessenen Totenehren versehen und
bestatten kann (V. 865-870). Das Motiv ist aus der Sophokleischen Antigone
bestens vertraut. Hier wird die Auswirkung einer Katastrophennachricht auf
das Innere der auch schon zuvor bereits bis aufs Aukerste unter Druck gesetz-
ten Figur gezeigt. Besonders illustrativ sind hier Elektras Worte in den Versen
814-816:

701 OEl uE BOUAEVELY TIAALY
v Tolowy eydioToloy avipnhnwy EUol
povelol TuTeog.

Der Dramenbetrachter weils, dass Elektra auch ehe sie mit der fiir sie schreck-
lichen Botschaft konfrontiert wurde, unter den Usurpatoren im Palast zu
leiden hatte. Wahrend also die duferen Umstédnde fiir Elektra durch den
nur vermeintlichen Tod des Bruders gleich bleiben, dndert sich dadurch,
dass die Hoffnung auf Besserung der Umstinde wegfillt, dennoch Elektras
Wahrnehmung ihrer Situation weiter zum noch Diistereren.!® Doch Elektras

17Bereits in Vers 323 erklirte Elektra den Bruder zum einzigen Grund fiir ihre Fortex-
istenz nach dem Tod des Vaters. Siehe zu dieser unverbriichlichen Verklammerung der
Zukunft der Elektra mit der Figur des Orest auch die Uberlegungen zur Konzeption der
physis der Elektra-Figur oben unter: IV, 13.2.

18Wie in der hier vorgenommenen Deutung argumentiert auch McLeod, 126, gegen die
von Horsley, 19-28, verfochtene These. Horsleys These stirkend mag ein Vers wie 796 sein,
wo Elektra resignativ ausruft:

TenoOPEY NUELS, oY OTWE OE TAVCOUEY.

9Versténdis fiir die spontane Schockreaktion der Elektra erweckt Bohrers Anmerkung
zu der Stelle (Bohrer, 341-342): ,Es ist fir Elektras Klage bedeutsam, dass der angeb-
liche Tod Orestes’ als blutiger Ungliicksfall beim Wagenrennen im Detail ausfihrlich iber
achzig Verszeilen beschrieben wird. Man kann natirlich im Prunk der Erzdihlung ein sub-
limes Mittel Sophokles’ sehen, verdeckt die Falschheit der Erzihlung auszustellen. Aber
das archaisierende Motiv des Unfalls ist stirker als die Ahnung seines Vorgetduschtseins:
Es heifst, der verletzte Korper sei so verunstaltet gewesen, dass keiner der Freunde ihn
mehr habe erkennen kénnen. Es liegt ... eine indirekte Anspielung auf Elektras Wort vom
verstiimmelten Korper Agamemnons vor. Mehr noch: Auch Elektras Evokation der ver-
meintlichen Asche des Orest als kleines Hiuflein, ohne angemessene Waschung des Leich-
nams und ohne angemessene Verbrennung, wiederholt ithr Wort vom ehrlosen Begrdibnis
des Vaters. Damit ist die Begrindung der Klage im Ritual wiederholt. Es zeigt sich aber-
mals ihr objektiver Charakter.”



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)258

fester Charakterkern ist so angelegt, dass der tiefen inneren Erschiitterung
ein stirkendes Pendant entgegengesetzt wird: In die bitterste Verzweiflung
Elektras {iber den vermeintlichen Verlust des einzigen Ankers der Hoffnung,
Orest, mischt sich tiefster Hass auf die Mutter, die ihrer Rolle als

uATne dunTee®

hier in doppeltem Sinne gerecht wird: nicht nur in ihrem Verhéltnis zu Or-
est, sondern auch in ihrem Verhéaltnis zu Elektra. Elektras Hass liefert das
Ferment, auf dem Elektra im Folgenden geistig ihr bislang genderkonformes,
leidendes Verhalten gegen eine ménnlich-aktive Rolle eintauscht. Zumindest
in den Worten der Elektra nimmt am Ende der zweiten ,,Chrysothemis-Szene”
der Griff zu den Waffen Gestalt an. Das Schwert der Zunge verwandelt sich in
ein reales Schwert. Zunéchst aber bringt der kommos (V. 823-870) zwischen
Elektra und dem Chor die fiir Elektra nun eingetretene Situation der volligen
Hoffnungslosigkeit noch einmal in aller Plastizitéit zur Anschauung.?’ Beson-
ders bedeutsam darin ist ein vom Chor vergleichend angefiihrtes mytholo-
gisches Beispiel, das eigentlich nach dem Willen der mykenischen Frauen
gerade dazu dienen soll, Elektras erstorbene Hoffnung zu neuem Leben zu
erwecken:?? Das Los des Sehers Amphiaraos wird in Parallele zu Agamemnons
Los gestellt. Auch Amphiaraos herrsche unter der Erde (V. 841).%* Auch Am-
phiaraos sei, nach Vollendung seines Lebensloses, in Gestalt des Sohnes ein
Richer erschienen: Alkmaion.2? Doch das mythologische Beispiel des Chores
scheint, zumindest nach dem Wissensstand der in ihrem Wissen beschrink-
ten Personen auf der Biihne, ungiinstig gewahlt: Das Pendant zum réchenden
Sohn im paradeigma, Orest, ist ja nach ihrem Wissensstand tot. Darauf ver-
weist Elektra den Chor auch zu Recht (V. 846-848). Insgesamt spiegelt der
kommos entsprechend dann auch aus der Perspektive des Chores einen Zu-
stand vollkommener Aporie. Wie immer, wenn in der griechischen Tragtdie
etwas geschieht, das in seiner Ungerechtigkeit gegeniiber den Betroffenen alles
Denkbare zu iibertreffen scheint, werden als letzter Ausdruck der Verzweif-
lung die als allsehend vorgestellten Gottheiten Zeus und Helios angerufen

20Siche zu dem Zitat von V. 1154 bereits die Anmerkung unter: IV, 14.1.2,

2'Dazu auch March, 192-194.

22Zur Funktion des paradeigma siehe Kells, 155: "Here the Chorus try to ‘palliate’, for
Electra, the news of Orestes’ death and the consequent ruin of her hopes, by comparing it
with a similar mythological situation.”

23Siche dazu auch March, 193:”... the prophet Amphiaraos is imagined, like another
prophet, Teiresias (Od. 10. 492-5), as retaining all his faculties in Hades; so the same
may hold good for Agamemnon.”

24Uberliefert ist der Mythos aukerhalb der Sophokleischen Elektra noch bei Apollodor,
3.4.2. Auch Pausanias bezieht sich darauf (Paus. 9.41.2). Siehe dazu auch Kells, 156.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)259

(V. 823-825):%

mol mote xepauvol Alog 1) ol
pogdnv "Alog, el Talt’ EQopiSvTeg

%pUTTOUGY EXNAOL;

Herrschen die Gotter gerecht? So lautet die vom Chor gestellte Frage. Der
Gedanke ist nicht neu in der Elektra des Sophokles: Schon in der parodos
war Elektras Verzweiflung {iber die bestehende adikia an einem solchen Tief-
punkt angelangt, dass sie die Frage nach der Theodize stellen musste.? Neu
ist jedoch der nunmehr erreichte Grad an Verzweiflung, der im Ausruf des
personlich sogar uninvolvierten, lediglich durch das Gefiihl des Mitleidens
eng an Elektra gebundenen Chores zum Ausdruck kommt.

Tragische Ironie zeigt sich darin, dass Elektra das parainetisch gedachte
mythologische Exempel als unpassend ablehnt. Das steht im Widerspruch
zu den spiteren Entwicklungen des Stiickes: Nicht nur, dass Amphiaraos
und Agamemnon als Récher schliefslich ein Sohn erscheint, sondern auch,
dass beide als unter der Erde wirksame Méchte gedacht sind, weist in diese
Richtung.?”

Das Stiick ist durch die nun bei Elektra und Chor eingetretene Stimmung
an einem bis dahin nicht erreichten Tiefstand angelangt. Lediglich durch
den Auftritt einer neuen Person mit neuen Nachrichten kann sich aus dieser
Aporie ein Ausweg, eine weitere Entwicklung, ergeben. Dieser neue Impuls
erscheint nun in Gestalt der Chrysothemis-Figur auf der Biihne.

15.2 Die zweite ,,Chrysothemzis-Szene”
(V. 871-1057)

15.2.1 Das abgelehnte gnorisma

Insgesamt ist die zweite ,,Chrysothemis-Szene” in ihrer Zeichnung der bei-
den Frauengestalten als unmittelbare Fortfiihrung der ersten ,,Chrysothemis-
Szene” zu verstehen.?® Schon in der ersten Hilfte (V. 871-937), in der es

25Siehe dazu auch March, 192, und Kells, 155.

26Giehe dazu oben die Uberlegungen unter: IV, 13.1.

2TZu Amphiaraos’ unterirdischer Wirkmacht siehe: V. 837-841.

28Eine vergleichbare Tektonik bestimmt die die beiden Ismene-Szenen der Sophokle-
ischen Antigone: V. 1-99 und V. 531-581. In der ersten Szene geht es um Entzweiung,
in der zweiten Szene gibt es von Ismenes Seite her den Versuch, sich mit der Schwester
auszusohnen und sich an ihre Seite zu stellen. Im Elektra-Stiick beginnt die erste Szene mit



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)260

um die von Chrysothemis am viterlichen Grab nebst den Uberresten eines
Trankopfers und Blumen gefundene Haarlocke geht, wird dies deutlich. Wah-
rend Chrysothemis den dem Toten geweihten Gegenstand unmittelbar mit
dem bislang fernen Bruder in Verbindung bringt, kann Elektra diese Deutung
nach dem Bericht vom Tod des Bruders nur ablehnen. Wahrend Chryso-
themis, in Ankniipfung an die ihr in der ersten Szene zugeschriebenen Leicht-
lebigkeit auf dufere Indizien vertrauend eine Riickkehr des Bruders dahinter
vemutet, ist Elektra vom Tod des Bruders iiberzeugt. Die Grundlage dafiir ist
zwar lediglich eine miindliche Nachricht durch den fremden Phoker, doch ist
am Ende der Szene, zumindest aus dem Mund der Gegnerin Klytaimnestra,
ferner die Rede von

ToTa... TEXUY|ELL,

von einer Bezeugung der Wahrheit des Botenberichts durch sichtbare Zeichen
(V. 774-775). Es stellt sich dem Forscher, der auf den blosen Text als Zeug-
nis angewiesen ist, die Frage, was mit diesem Verweis bezeichnet sein soll.
Geht es dabei um die Urne, die im Prolog in den Biischen versteckt wurde,
oder ist hier der Bericht selbst gemeint, der durch eine unvergleichliche An-
schaulichkeit bestach???

In jedem Fall kann selbst die mit Handen greifbare Urne kein eindeutiger
Beweis fiir den Tod des Orest sein. Elektras Uberzeugung vom Tod des
Bruders ist nur zu erkldaren vor dem Hintergrund der inneren Verfasstheit
der Hauptfigur. Versuchte man, Elektras Reaktion auf den Botenbericht —
anachronistisch und dem Text so nicht angemessen —, mit psychologischen
Mitteln zu erkladren, so miisste man sagen, Elektra sei aufgrund ihrer ununter-
brochenen Trauer in einen Zustand so graviernder Erschopfung geraten, dass
sie nun, distanziert-rationalen Denkens unfihig, durch eine Tauschungsak-
tion, den dolos des Orest und des Padagogen, davon zu {iberzeugen ist, ihre
schlimmsten Befiirchtungen seien eingetroffen. Elektra jedoch ist sich nichts-
destotrotz unwiederbringlich iiber den Tod des Bruders sicher. Ein Bild, in
dem sie diese Fehliiberzeugung besonders klar zum Ausdruck bringt, bieten
die Verse 887-888:

TV, ® Tdhoy’, Eyovoa oTy; E¢ Tl Yot

BAEYaoo Gdhmy) T8 avnxéoTe Tuek;

einer Meinungsdivergenz zwischen den beiden Schwestern, auf Grundlage einer geteilten
Abneigung gegen die Mutter ndhern die Schwestern sich daraufhin wieder aneinander an.
Die zweite Szene startet in der Disharmonie und endet in der Disharmonie zwischen den
Schwestern. Unversohnlich prallen die Fronten aufeinander, denn die physis der beiden
Personen ist im Kern unterschiedlich.

29Sjehe dazu March, 190.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)261

Es ist ein Bild, das zu einem {iibergreifenden Thema des Stiickes in beson-
derer Beziehung steht: das der festen Herrschaft jenes Mannesstamms, dem
Agamemnon zugehort. Es ist vor diesem Hintergrund natiirlich kein Zufall,

dass schon Chrysothemis in der ,,Locken-Szene” sich im Schwur auf den viter-
lichen Herd berief:

d THY TaTedoy EoTioy
Mo T pPa

(V. 881). Der Gedanke des brennenden Herdfeuers ist dabei in zweierlei Hin-
sicht von Bedeutung. Steht der Herd metonymisch fiir den oikos, so steht
wiederum das Haus des Herrschers metonymisch fiir die gesamte Gemein-
schaft.?® Im Bild des Herdes im Herrscherhaus sind somit beide Ebenen
gleichermafen inbegriffen. Eine dritte Konnotation, die der sakralen Uber-
héhung, tritt noch hinzu: Der Herd ist das religose Zentrum des griechischen
Hauses.?! Ist das Feuer verloschen, so bedeutet dies unmittelbar, dass die ag-
natische Blutslinie erstorben ist. Damit verbunden ist auf der iibergeordneten
Ebene der Gemeinschaft die Vorstellung von einem Zustand der Herrschafts-
losigkeit oder — wie hier der Fall - der illigitimen Herrschaft. Die Worte rufen
friihere Auferungen des Chores in Erinnerung (V. 764-765):3

el el 10 v 61) deondTUCL TOIG TdAL

meodpelov ©¢ Eolxey, EpiupTon YEVOC.
Agamemnons Geschlecht ist nun, auch nach der festen Meinung der Elek-
tra, ab stirpe vernichtet. Es ist Elektras Fehliiberzeugung, die am Ende der
Unterredung als Ergebnis stehenbleibt und die fiir den zweiten Teil der Un-
terredung die Grundlage bildet.

Die Locke als gnorisma, von Chrysothemis so vertrauensselig eingefiihrt,
wird hier abgelehnt (V. 900-906):

goydtne 6’ Opds

TLEAC VEOEY POCTELYOV TETUNUEVOV!
#eLVUC TdAony’ ¢ €idov, eumadel Tl pot
buyf] obvniec duua, @UATdTOU BpoTEY
mdvtwyv ‘Opéotou 000’ 6pdv Texurplov:
xal yepol Bactdoaca BucENUE YeV ol

Yopd 0 TumAnu’ e0UUg Supa SaxElwY.

30Zum typisch Sophokleischen Doppelsinn, bei dem sich private und 6ffentliche Sphére
mischen siehe Jones: 148-150.

31Giehe dazu Krause, 44-45.

32Siehe dazu auch Kells, 150.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)262

Die Beschreibung spricht an durch ihre Lebensnihe, den Apell an die Sin-
nesorgane. Die Haarlocke wurde von Chrysothemis visuell wahrgenommen
und in Hénden gehalten. Der Gegenstand hat bei Chrysothemis trotz jahre-
langer Trennung der Geschwister ein lebendiges Bild von der Gesamterschei-
nung des Bruders erzeugt.?® Als unempfiinglich fiir die detailnahe Beschrei-
bung der Schwester erweist sich jedoch Elektra (V. 922):

oUx olod’ omot Yfig 0D’ dToL YVLUNg PEEN,

so lautet ihr Kommentar. Durch den Kunstgriff, Chrysothemis an dieser
Stelle die Haarlocke vom Grab bringen zu lassen, wird die anagnorisis in
zwei Teile gespaltet. Die Diskussion iiber die Locke bildet den vorgelagerten,
scheiternden Versuch einer Anbahnung der ,,Wiedererkennung” zwischen Elek-
tra und Orest durch Chrysothemis. Die anagnorisis in der Begegnung der
zwei Geschwister besticht dann durch Unmittelbarkeit und Lebensnéhe. Das
Zeichen der Locke, das im fiinften Jahrhundert nach dem Zeugnis aus Aristo-
phanes’ Wolken3* sogar sprichwortlich fiir die ,,Wiedererkennung” des Orest
durch Elektra war, wird auf diese Art und Weise einerseits zwar in das Drama
eingebunden, andererseits aber als Wiedererkennungszeichen abgelehnt.3?

Elektra lehnt auch, damit einhergehend, wie nicht anders zu erwarten,
den von Chrysothemis als Stiitzung ihrer These angefiihrten Beleg aus dem
religiésen Bereich ab (V. 915-919):

AN €ot’ Opéotou tabta Tamtiufio.
GAN, 6 @ihn, Ydpouve: tolg adtoiot

ToL 00Y AUTOC KUEL DOUUOVOY TOUEUOTAUTEL.
V&V iy Ta Tpdoley GTUYVOS 1) 08 VOV
fowe TOABY Undplel xUpog Huépo XOAGV.

Die Annahme einer solchen Willkiirherrschaft der Gotter, die ihre Gunst nach
dem Prinzip des Zufalls verteilen, ist mit Elektras Vorstellung von einer durch
das Prinzip der dike gelenkten Gotterwelt grundsétzlich unvereinbar (V. 920)
Elektra behilt mit ihrem Beharren auf einem baldigen Eintreffen der Dike
Recht, sie tduscht sich freilich, wenn sie Chrysothemis’ spekulative These,
Orest sei zuriickgekommen, ablehnt. Durch die folienhafte Gegeniiberstellung
der Positionen der zwei Schwestern wird auf eine sich aus den — wenngleich
nur vermeintlich —, verschlechterten duferen Bedingungen ergebende weitere
innere Verbitterung der Elektra-Figur verwiesen. In Ubereinstimmung mit

33Siehe dazu auch Kells, 163-164.
34Giehe dazu das Zitat oben unter: I, 2.4.
35Giehe dazu auch Kells, 160-161.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)263

Elektras wachsender Verbitterung steht auch, dass sie die Locke am Grab als
eine Weihegabe fiir den vermeintlich verstorbenen Bruder umdeutet (V. 932-
933).3

15.2.2 Elektras Vision vom Tyrannenmord

Elektra wird mit dem Tod des Orest zur epikleros.3” Sie geht aus ihrer weib-
lichen Passivitédt in grundsétzlich méannlich konnotierte Aktivitét iiber, wenn
auch nur in Worten. Sie stellt sich hier vor, wie es wire, in Gemeinschaft
mit der Schwester in der Offentlichkeit als weibliches Paar von Tyrannen-
morderinnen aufzutreten. Elektras dabei neu aufflammende Energie speist
ihre Kraft nach der These von McLeod — vor dem Hintergrund der Vorszenen
plausibel —, aus dem Hass auf die Mutter.?® Elektras grenzenlose Trauer hat
ihr Gegengewicht im aktivierenden bodenlosen Hass auf die Mutter. Als Ar-
gument fiihrt Elektra gegeniiber der Schwester an, die beiden Schwestern
wiirden durch die Tat eine der Herkunft und dem Alter entsprechende Posi-
tion in der Gesellschaft erhalten: Auch Chrysothemis kénnte dann, so Elek-
tra, endlich eine standesgeméfse Ehe eingehen und folglich, ihrem Gender und
ihrem erreichten Alter geméf, Kinder zur Welt bringen (V. 971-972). Elektra
mochte Chrysothemis also zu einem Akt der andreia, der ménnlichen Tapfer-
keit, iiberreden, indem sie ihr fiir die Zukunft danach ein Leben in Einklang
mit ihrer weiblichen Rolle in der Gesellschaft in Aussicht stellt. Dabei nutzt
sie die unkritische Lebenszugewandtheit der Schwester als Ansatzpunkt. Frei-
lich wird sie von der Schwester, eben ihrerseits mit dem Verweis auf die
Grenzen der weiblichen Natur (V. 997-998), zuriickgewiesen:

0UX €loopdic; YLV UEV 0L’ avip Epug,
) P ~ > ~ ’
olevels’ 8 EAACOOV TGV EVOVTIEY Yepl.

physis koinzidiert bezeichnenderweise fiir Chysothemis mit der weiblichen
Konstitution, eine Vorstellung, die sie zu ihrer Schwester in diametralen
Gegensatz setzt. Auch Elektra greift in der zweiten Begegnung der Schwes-
tern auf den physis-Begriff zuriick, allerdings setzt sie ihn in Antithese zum
Verstand. Auf Chrysothemis’ Kritik hin, Elektra hitte sich bereits unmittel-
bar nach dem Tod des Agamemnon zum Tyrannenmord entscheiden sollen,
verteidigt sich Elektra mit den Worten, sie hitte zwar schon damals iiber
die entsprechende physis verfiigt, am nus jedoch habe es ihr noch gefehlt
(V. 1023):

36Zur anagnorisis siche v. a. auch Solmsen, Recognitions, 270-284.
37Siehe dazu besonders Ormand, 77 sowie Foley, 161-163.
38Siehe dazu McLeod, 145.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)264

AN 1) @OoEL Ye, TOV 0E VoV Aoowv TOTE.

Damit wird die physis zu einem im Inneren der Figur wirksamen Prinzip
erklart, das neben der Verstandeskraft wirkt, die zu etwas Altersabhidngigem
erkliart wird.?® Elektra definiert sich im gesamten Drama iiber das feste En-
semble von Werten, das von ihrer physis umfasst wird.

Dass Chrysothemis am Prinzip des Nutzdenkens festhélt, veranlasst Elek-
tra dazu, das Vertrauensverhiltnis zwischen den Schwestern aufzukiinden.
Chrysothemis soll zur Mutter zu gehen und dieser die eigenen Plane dar-
legen (V. 1033). Chrysothemis verldsst die Biihne, in volliger Deckung zu
ihrem ersten Auftritt dort, als ,Mutter-Tochter”. Es passt zu ihrem auf die
Vermeidung von Konflikten ausgerichteten, angepassten Wesen, dass sie Elek-
tras Pline geheimzuhalten bereit ist, solange dadurch fiir das eigene Leben
keine Gefahren gegeben seien (V. 1045).%

Im Zentrum des zweiten Teils der zweiten ,,Chrysothemis-Szene” steht die
lange rhesis der Elektra, in der diese zum Tyrannenmord aufruft (V. 947-
989). Diese Rede warf in der Forschung mehrere Fragen auf.

Ganz unmittelbar stellt sich die Frage nach ihrem Zusammenhang mit
dem davor prasenten Elektra-Bild. Ist die ,aktive” Elektra eine organisch
aus den Vorszenen erwachsene Figur oder gibt es hier vielmehr einen klaren
Bruch? Corrigan*! beispielsweise vertritt letztere Meinung, wenn er Elektras
Entscheidung als tragischen Fehler der Figur stigmatisiert. Der Aufruf zum
Tyrannenmord, so Corrigans Behauptung, stehe in dezidiertem Widerspruch
zu dem ansonsten von ihr verkérperten weiblichen Wesen: “She wants her
cake and be able to eat it. She wants to cleanse the state and still be Electra.”
Doch inwieweit ldsst sich eine solche recht verflachend klingende Deutung
dann auch am Text belegen?

Ein Bruch in der Figur an dieser Stelle wiirde bedeuten, dass man, zumin-
dest fiir die Szene, vom Konzept der ,,physis-Anthropologie” fiir den Sophok-
leischen Helden abriicken miisste. Gerade neuere Interpretationen des Stii-
ckes, die oft unter dem Einfluss der ,ironischen® Richtung in der Forschung
eine Verdiisterung des Inneren der Hauptfigur gegen Ende des Dramas an-
nehmen, gehen in klarer Abriickung von der These des festen Wesenskerns
der Hauptfigur im Sophokleischen Drama von einer absolut gesetzten Veran-
derung des Inneren der Elektra an dieser Stelle aus.*?> Doch dieser Schluss
ist triigerisch. Elektra zieht lediglich die logische Konsequenz aus der veréan-

#Giehe dazu auch McLeod, 147.

40Chrysothemis’ Verhalten erinnert damit stark auch an das der Ismene in der Antigone,
siehe Soph. Ant. V. 85.

41Siehe dazu Corrigan, 233.

4?Dieser Eindruck ergibt sich so u. a. bei Ringer, 188.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)265

derten Situation, in der sie sich wihnt: Der Bruder ist tot. Niemand iibt Rache
fiir den Tod des Agamemnon. Elektra und Chrysothemis sind die einzigen
verbleibenden Personen, die die Wiederherstellung der dike auf dieser Grund-
lage noch iibernehmen konnten. Elektra bleibt also in ihrem Plan, selbst zu
den Waffen zu greifen, ihrer physis treu.® Die Verinderung ihrer Einstellung
ist eine relative.

Eine weiter umstrittene Frage im Zusammenhang mit der Szene ist, ob
Elektra hier nur Aigisth zu ermorden plant, wie es der Aussage der Verse 954
bis 957 entspricht, oder ob es hier, wenngleich nicht offen ausgesprochen, auch
um den Mord an der Mutter geht.** Die letztere Moglichkeit muss insofern
zuriickgewiesen werden, als Klytaimnestra als Zielpunkt der Handlung hier
nirgends explizit genannt wird. Auch der allgemeine Tenor des Stiickes, sein
betonter Riickgriff auf das Homerische epos, das sich auf den Mord an Aigisth
konzentriert,*® der allgemein das Stiick iiberschattende Gedanke einer Mach-
tusurpation, die der Herrschaft des unmittebaren Mannesstammes, aus dem
Agamemnon kommt, ein abruptes Ende bereitet, spricht dafiir, dass im Stiick
der Mord an Aigisth als der Person, die den Thron des Agamemnon usurpiert
hilt, in unmittelbarem Sinne von stirkerer Symbolkraft ist.*® Insofern ist es,
auch angesichts der beschriankten Kréfte der Elektra als Frau (V. 333-334),
nur naheliegend, dass Elektra hier tatsichlich an eine Ermordung des Aigisth
als desjenigen, der zu Unrecht die Position des Vaters innehilt, denkt.

Alle Interpretationen, in denen davon ausgegangen wird, Elektra ver-
steige sich an diesem Punkt in hybris,*” vermerken zudem kritisch eine man-
gelnde Realitdtsbezogenheit des ,Racheplans“ der Elektra. Doch handelt es
sich hier {iberhaupt um einen ,Racheplan”? Elektra geht es in ihrer Rede
(V. 946-989) darum, die Schwester in protreptischer Rede fiir ihr Anliegen
zu gewinnen. Diesem Ziel geméf steht nicht der Aspekt der Ausfithrung der

4371 diesem Ergebnis gelangt auch Gibert, 71-72.

44Von einem geplanten Doppelmord geht u. a. Kells, 168-169, aus. Dass lediglich ein
Mord an Aigisth geplant werde, meint z. B. March, 197. Nach March, 198, gehort der
Muttermord iberhaupt erst ab Vers 1368-1369 zum Racheplan. March’ Ansatz wird hier
nicht gefolgt. Der Mord an Klytaimnestra als Gattin des Aigisth scheint bereits im Prolog
Bestandteil des Racheplans zu sein. Unterschiedlich ist der Zugriff auf die Thematik des
Mordes zu Beginn einerseits und am Ende andererseits jedoch insofern, als die Opfer zu
Beginn recht farblos gesehen werden, wihrend sie am Ende mit einem gewissen Mafs an
Individualitéat ausgestattet sind. Erst am Ende des Stiicks sind Klytaimnestra und Aigisth
auf der Biithne présent gewesen. Dass der Mord an Klytaimnestra durch die charakterliche
Verdorbenheit der Figur zu rechtfertigen ist, wird, zumindest indirekt, in der Begegnung
zwischen Mutter und Tochter, deutlich: Klytaimnestra verliert den agon.

45Siehe dazu besonders Schmidt, 162.

46 Auch wenn hinter den Kulissen die Machtverhéltnisse zugunsten der Klytaimnestra
geregelt sein mogen, so gilt dies dennoch.

47Stellvertretend fiir viele andere sei hier neben Kells noch genannt Ringer, 179.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)266

Rache im Zentrum der Darstellung, sondern vielmehr das erhoffte Ergeb-
nis.*® Juffras sieht als Hypotext der Rede Elektras das im Athen der klas-
sischen Zeit weithin bekannte Lied von den Tyrannenmordern Harmodios
und Aristogeiton.*® Die Statuen von Harmodios und Aristogeiton waren in
Athen o6ffentlich aufgestellt. Nach der Idee von Juffras®® denkt auch Elek-
tra an Offentlich aufgestellte Statuen als die Tat der Schwestern verewigende
Denkmaéler (V. 975-980):

Tic Ydp moT’ doTeV 1) Lévewy NPBC 1BV

Tol0lo0” Emaivolc oyl dedidoeTon

{deole TOE To AAOLYVHTW, Lot

& TOV TATEEOV 0ixov ECECWOYTNY,

& Toloy eypoic €l Befnxdoly note

buyfic dpedfoavte TEOVGTATNY PbVOUL.
An die Stelle einer ansonsten fiir Elektras Wesen bezeichnenden Duldsamkeit
tritt der Wunsch nach kleos, als wire Elektra ein Held Homerischen Zuschnitts
(V. 986-989):

GAN, & ik, teloUnTt, cuundvel totel,

oUY XY’ AOEAPE, TalooY Ex XaxiV EUE,

Taoov 0 cautry, ToUTO YIYVOoXous 6Tl

(fiv aioypov aioyeddc TOlg XAAGSS TEQUROTTY.
Elektra ist nun an einem Punkt angelangt, an dem sie den Tod einem Wei-
terleben unter den — freilich nur vermeintlich so bestehenden Bedingungen
—, vorzieht. Damit tritt sie an dieser Stelle, im Gegensatz zu ihrer sonstigen,

am Lebenswillen festhaltenden Position, in grofte Nahe zu ihrer Vorgidngerin
im Sophokleischen Werk, zur Antigone.?!

48Es verwundert nicht, wenn der als Ergebnis ausgemalte Triumph des Schwesternpaares
in seinem enkomiastischen Charakter in der Forschung oft mit der beriihmten, bei Thuky-
dides referierten Grabrede des Perikles in Verbindung gebracht wurde. Siehe dazu Kells,
172. Weiteres dazu siehe unter: V, 19.3.3.

49Giehe Juffras. Das Beispiel war im klassischen Athen so beliebt, dass die Tat des Paares
selbst in Form eines Volksliedes besungen wurde: Siehe dazu: Ath.15.695 = 893-896 PMG.
In der wissenschaftlichen Diskussion zitiert wird die Stelle u. a. bei Burnett, 61-62.

30Giehe Juffras, 104.

31 Freilich trennen gerade in diesem Punkt aufs Ganze gesehen Welten die Elektra-Figur
von der Antigone-Figur, bei der Griffith sogar als Hauptmotiv eine tief eingewurzelte
Todessehnsucht ausmachte (Siehe Griffith, 63). Elektras Existenz bis zur Ausfithrung der



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)267

15.3 Das zweite stastmon: Loblied fir Elektra
(V. 1058-1097)

Ein oft in der Forschung im Zusammenhamng mit dem hier betrachteten
zweiten stasimon diskutiertes Problem betrifft den Standpunkt des Chores.
Welche Perspektive auf die Hauptfigur hat er eigentlich? Sein enkomiastisches
Loblied auf Elektra steht schlieklich in dezidiertem Kontrast zur Auferung
des Chores im epeisodion davor. In der zweiten Begegnung der Schwestern
geriet der Chor in die Position des vermittelnden Schiedsrichters, wenn er
auf Chrysothemis’ Rede hin einen zustimmenden gnomenhaften Kommentar
abgab (V. 1015-1016):

neidou. mpovolag oldev avipnmrolg Epu
#€p00¢ MNPl duevov oLOE Vol cogol.

Im Gegensatz dazu quittierte er die Aufforderung der Elektra zum Tyrannen-
mord mit einer kritischen Auferung, erneut gnomischer Form (V. 990-991):

gv 1olc ToloTolg €oTly 1) Tpoundia
xal TG AEYoVTL xol xAVOVTL GOUUOYOG.

Wie aber sieht es mit der Frage nach der sophrosyne im zweiten stasi-
mon aus? Der Text ist an der Stelle teils verdorben. So haben sich in der
Forschungslandschaft hier zwei Lager herausgebildet: Auf der einen Seite, je-
ner der starker herkémmlich ausgerichteten Sophokles-Interpretation stehen
jene Wissenschaftler, die in dem Chorlied eine Hervorhebung der sophrosyne
der Hauptfigur Elektra sehen. Auf der anderen Seite, der des ,ironischen
Lagers, stehen teils Forscher, die in Ankniipfung an die Aussage des Chores
im epeisodion davor auch fiir das zweite stasimon davon ausgehen, Elek-
tra werde sophrosyne abgesprochen. Zu diesen Forschern gehort auch Kells:
Schliisselbedeutung fiir seine Interpretation des zweiten stasimon haben die
Verse 1087-1089. In der Textausgabe von Lloyd-Jones heifst es hier:

8xoc xohov xadomAico-
oo. 000 QERELY EV EVL AOY(®,

copd T’ dploTa Te moilg xexhiiovan.

Rache ist durch die beiden emotionalen Grundbefindlichkeiten, Trauer und Hass, insgesamt
gesehen in einer dauerhaften Krise befangen. Sie befindet sich in einem Zustand, der weder
ein normales Leben, noch das Ausscheiden aus dem Leben erlaubt. Siehe dazu auch be-
reits den obigen Hinweis auf Bohrer, 340. Insofern Elektra als Frau plant, das Schwert
ihrer Zunge gegen das reelle Schwert auszutauschen, wird N&he zu einem Bild aus dem
fragmentarisch erhaltenen Tereus des Sophokles geschaffen: Siehe Soph. Tereus, mit dem
Stellen- und Literaturhinweis oben unter: IV, 13.1.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)268

Im Gegensatz dazu steht die Textgrundlage, von der Kells ausgeht:°?
TO UN xohov xodomhlooasa...

Kells stellt sich mit seiner Variante auf die Seite der handschiftlichen Uber-
lieferung. Seine Interpretation richtet sich gegen eine Zuschreibung der Charak-
teristika der sophia und der kalothes an Elektra gleichermafen. Stattdessen
wird Elektra von ihm nur mit dem Charakteristikum der kalothes versehen.??
In Kells” Lesung an dieser Stelle spiegelt sich in nuce seine Herangehensweise
an das Chorlied ingesamt. Er stellt es in den Kontext eines im letzten Drit-
tel des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts stattfindenden Wertediskurses,
in dem es um die Vereinbarkeit beziehungsweise Unvereinbarkeit der Wert-
malfsstiabe des sympheron einerseits und des kalon andererseits geht. Er ver-
gleicht Elektra auch mit ihrem &lteren Vorbild im Sophokleischen Werk: der
Antigone: “For the paradox of the Chorus’ compliment to Electra, which de-
nies her prudence, but extols her idealistic loyality, cf. Ant. 99

dvoug uev Epy, Tolg pllolg 0’ opudg iln.” b4

Natiirlich steht der Konflikt zwischen dem sittlich Guten und dem Nutz-
denken im Hintergrund der FElektra des Sophokles: Erinnert sei hier an die
Konfrontation Elektras mit dem Chor in der parodos,® ehe sich Elektra seine
Sympathie gesichert hat, spiater dann besonders an die beiden Konfronta-
tionen des Schwesternpaares, in denen sich folienhaft eine Opportunistin
einerseits und eine Idealistin andererseits gegeniiberstanden. Doch fiir diese
Textstelle ist es fiir den Interpreten wohl ratsamer, am Text Lloyd-Jones’
festzuhalten. Zu begriinden ist dieses Festhalten am etablierten Text an dieser
Stelle durch die Funktion des Chorliedes. Es handelt sich um ein enkomion
auf Elektra, weil diese nun mutig zur Rebellion iibergeht. Zudem fiir Lloyd-
Jones’ Text spricht, dass der Sophokleische Chor im Allgemeinen im Denken
dem traditionellen Kalokagathie-Ideal folgt: Hier sind dann das Niitzliche
und das Gute keine unvereinbaren Gegensétze, sondern koinzidieren. Insofern
die Sophokleische Elektra-Figur auch davor als Gestalt von unbestreitba-
rer Grofse dargestellt ist, deren Verhalten fiir Stellen, an denen es als vom

52Siche dazu Kells, 183.

Von Bedeutung fiir Kells, 183, Interpretation ist auch die Ubersetzung des Wortes
kathoplisasa mit "to equipp”. Damit halt er, hier zu Recht, an der traditionellen Bedeutung
des Wortes fest und richtet sich gegen die Zuschreibung einer anderen Bedeutung an das
Wort, etwas im dem Sinne von "having conquered” oder “rejected”.

54Giehe dazu Kells, im Appendix, 240-242, und fiir das Zitat Kells, 185. Niheres dazu
folgt unten, wo die drei Elektra-Dramen im Kontext der anthropologischen Uberlegungen
des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts gesehen werden.

35Giehe oben unter: IV, 13.2.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)269

Herkémmlichen, von den Geboten der aidos, vom sophron abweichend er-
scheint, stets durch die pervertierte Welt am Atridenhof erklarbar ist. In
einem Loblied konventioneller Priagung ist es, geméf dem Kalokagathie-Ideal
des Homerischen epos, nur natiirlich, wenn das Schoéne und das Gute als
unauflésliche Einheit betrachtet werden.%

Wenn sich mit diesem Ansatz die These, das zweite stasimon habe enkomi-
astischen Charakter, aufrechterhalten lésst, so bleibt dadurch andererseits
das Problem des Wechsels in der Sichtweise des Chores zwischen dem epeiso-
dion davor und dem zweiten stasimon bestehen. March’ Erlauterung des
Widerspruchs scheint recht plausibel: Der Chor habe in der Zwischenzeit,
iiberzeugt durch Elektras weitere Worte in der Diskussion der Schwestern
(V. 991-1057), seinen Standpunkt zugunsten der Hauptfigur korrigiert.>” Eine
andere Erklarungsmoglichkeit fiir die Kritik des Chores an Elektra in der
Konfrontion der Schwestern sind dramaturgische Erwigungen. Nach Elektras
enthusiastischer Rede ist dringend ein Kommentar von Seiten eines Aufsen-
stehenden vonnéten, der das Denken des Durchschnittsmenschen dem hero-
ischen Gebaren der Hauptfigur gegeniiberstellt. Wenn man mit Paulsen®®
von einer durchgingigen Stimmigkeit der Auferungen des Chores im Stiick
in sich ausgeht, also davon, dieser sei als dramatis personae zu begreifen,
so muss man auf die Stelle bezogen folgern, der Chor entwickle sich zwi-
schen Ende der Appellrede der Elektra und Ende des epeisodion gedanklich
weiter.”® Aufgrund der Radikalitit des von Elektra verfochtenen Anstatzes
verwundert es nicht, dass der Chor nun nur zogerlich geistigen Anschluss
an die Hauptfigur sucht, wihrend er davor, als es noch um rein theoretische
Uberlegung ging, klar Sympathie mit Elektras extremem Standpunkt bekun-
dete.®% Als Gruppe weiblicher Figuren muss es ihn zunichst ein gehoriges
Ma® an innerer Uberwindung kosten, den Standpunkt der aktiv rebellieren-
den Elektra gutzuheifien, wenngleich dieser als nur konsequent im Rahmen
der durch die physis der Elektra vorgegebenen Werte erscheint. Doch zuriick
zum zweiten stasimon: Der kryptische, teils mehr mit Bildern und Anspielun-
gen arbeitende, denn konkret bezeichnende Stil des zweiten stasimon hat in
der Forschung Meinungsdivergenzen hervorgerufen. Aufer Zweifel stehen darf
zunichst einmal, dass Elektra das Adressat des Liedes bildet. Dies gilt ganz
unabhingig davon, ob der in den codices fiir Vers 1075 zugrundeliegende Text

3 Diesem Ansatz folgen in der Forschungsdiskussion u. a. McLeod, March, Lloyd-Jones,
Erbse, Altmeyer, Nestle, Sophokles. Als dichterischen Vergleichspunkt aus dem fiinften
Jahrhundert denke man an Pindars Epinikien.

57Siehe March, 199.

%8Giehe dazu Paulsen, 34.

3 Giehe auch Paulsen, 55.

60Siehe dazu die Uberlegungen unter: IV, 13.2.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)270

t.61

stimmt oder nicht.”> Wo bei Lloyd-Jones das weiter verbreitete

o TTolc

zu lesen ist, findet sich, im Einklang mit den codices, bei Heath die Lesung
Elektra. Indem der Chor sein Objekt ndher durch gewisse Charakteristika
bestimmt, identifiziert er es eindeutig als Elektra. Zu nennen sind hier: Die
Betonung der Vereinzelung und Isolation der Adressatin (V. 1074), der Ver-
gleich mit der ewig um den Vater klagenden Nachtigall (V. 1075-1077), die
Bereitschaft, fiir das eigene Handeln den Tod in Kauf zu nehmen (V. 1079-
1080), eine Vaterlandsliebe ohne ihresgleichen (V. 1081),%% der Verweis auf
eine ungiinstige moira, die von der Adressatin Besitz ergriffen habe (V. 1094-
1095). Ferner nur auf Elektra kann auch der Wunsch des Chores bezogen sein,
sie, die bislang hypocheir lebe, moge kiinftig

xaUmepdey

Yetpl xol Tholte Tedsv eyl

leben (V. 1090-1092). Durch die eindeutige Identifikation der Adressatin des
Chorliedes als Elektra aber wird auch auf den in der Forschung sehr kon-
trovers diskutierten, durch unklare Anspielungen verdunkelten Anfang des

stasimon Licht geworfen: Gemeint ist der ausgedehnte Vergleich zwischen
Vogelwelt und Menschenwelt (V. 1058-1060):

Tl ToUg dvedev PEoVINWTATOUS OlwVoug

E00PWUEVOL TEOYAG A1)-

dopévouc dp’ GV te BAdCTO-

ow ag’ Gv T ovnowy elpw-

oL, Té40’ oux e’ {ooag TeEAODUEY;
Das Thema der Verse ist auf der menschlichen Ebene der des Generationenver-
trags. Die Vogelwelt, so die Aussage des Chores, erscheint, wo es um den
Generationenvertrag geht, als ein Beispiel, dem die Menschenwelt nicht gerecht
wird. Warum, so fragt sich der Chor, nehmen sich die Menschen kein Vor-
bild an den Vogeln, bei denen sich jeweils die Kinder um die Versorgung

ihrer Eltern, beziechungsweise die Eltern um die Versorgung ihrer Kinder
kiimmern.®® Das Chorlied greift hier also das Thema der aidos, das im

61 Auch Heath ist dieser Meinung.

627u den weiteren Konnotationen des Wortes eupatris siche Weiteres unten im selben
Abschnitt.

63Hier wird davon ausgegangen, dass einerseits mit denen,



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)271

Drama bereits mehrfach von Bedeutung war, diesmal explizit auf die in-
nerfamiliire Beziehung zwischen Eltern und Kindern bezogen, wieder auf.
Es ist die vorbildlich von Elektra dem toten Vater gegeniiber gelebte ai-
dos, die hier ins Auge gefasst wird. Die Kritik, die sich in dem allegorischen
Bild am Anfang des stasimon verbirgt, richtet sich gegen Chrysothemis. In-
dem das Verhalten der Vogel gelobt wird als Ausdruck von sophrosyne in
Reinstform, wird Chrysothemis’ Kritik an Elektra, diese vernachléssige in
ihrem Rachevorhaben den Massstab der sophrosyne (V. 1015-1016), als falsch
zuriickgewiesen. Bezogen auf den sich konkret im Drama abspielenden Kon-
flikt ist mit den Eltern nur der Vater, der tote Agamemnon, bezeichnet.
Klytaimnestra, so zeigte sich immer wieder — besonders deutlich freilich in
der zentralen Begegnung der Gegnerinnen Elektra und Klytaimnestra und
in der freudigen Reaktion der Klytaimnestra auf die Nachricht vom Tode
des Orestes —, hat ihren Mutterstatus gegeniiber ihren Kindern durch ihr
Verhalten selbst Liigen gestraft.®

Wichtig innerhalb der ersten strophe des Chorliedes ist jenseits des Blicks
auf die zwischenmenschliche Ebene auch der auf das Gottliche: Im Hinweis
darauf, dass Menschen, die sich den Geboten des helfenden Ausgleichs zwi-
schen den Generationen (V. 1062) widersetzten, nicht lange straflos weiter-
leben konnten (V. 1065), wird eine Theodize nach der solonischen Vorstel-
lung aufgerufen.® Im Bild des strafenden Blitzes des Zeus und im Verweis
auf Themis, der traditionellen Beisitzerin des Zeus.®® Durch die Verbindung
zwischen Zeus und Themis wird erneut ein enger Zusammenhang mit dem
Konzept einer der Dike geméifken Rache hergestellt. Man mag sich daran erin-
nern, dass Themis nach dem traditionellen Bild der hesiodeischen Theogonie
gemeinsam mit Zeus Mutter der Horen und der Moiren ist.5” Die Horen und

a4’ v Prdotwoty,
die Eltern bezeichnet sind (so auch Kells, 180), andererseits mit denen,
ap’ &Sv dvnowv ebpwat,

sowohl Eltern als auch Kinder bezeichnet sein kénnen. Als Stelle, in der es um eine trophe
der Kinder fiir ihre Eltern geht, sei innerhalb des Sophokleischen Werks nur an die im
OC' in besonderer Eindringlichkeit und Lebensnihe geschilderte Beziehung zwischen dem
alten Odipus und seiner Tochter Antigone erinnert. Das Vertrauensverhiltnis zwischen
dem blinden Alten und seiner Tochter ist dort von solcher Intensitit, dass der alte Odipus
Antigone sogar als seinen Gehstock und sein Auge betrachtet (Soph. OC V. 1-116). Dass
das Vertrauensverhéltnis ein reziprokes ist, bemerkt auch March, 202.

64Siehe dazu die Ausfiihrungen oben unter IV, 14 und 15.1. In jiingerer Zeit hat den
Vergleich in diesem Sinne v. a. March, 202, interpretiert.

65Siehe dazu Solons Musenelegie, fr. 13 West, V. 17-32.

66Siehe dazu u. a. Hom. II. Buch 15, V. 87 und Hom. II. Buch 20, V. 4-6.

67 Auf die Stelle verweist auch March, 202. Siehe Hesiod, Theogonie, V. 901-905:



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)272

Moiren rufen die Dimension der Zeit in Erinnerung und gemahnen damit
auch die der Unausweichlichkeit der Wiederherstellung der dike. Man denke
an den Prolog, wie er dezidiert einen Schwerpunkt auf das Konzept des kairos
legt aufkerdem einen Hinweis auf die besondere Tagessituation liefert: das
Aufsteigen des Sonnenlichts.

Die erste strophe endet mit dem Verweis auf die Totengeister der verstor-
benen Atriden (V. 1068), Agamemnon und Orest. Elektra tritt durch ihre ge-
plante Aktion zu ihnen in Verbindung (V. 1066-1069). Die Rede ist von einer
phama, die unter die Erde dringe. Die Interpretationen der Stelle sind unter-
schiedlicher Art, je nachdem, wie das Wort phama verstanden wird. Auf der
unmittelbaren Bedeutungsebene ist eine Art verbaler Kommunikation zwi-
schen Elektra und den Geistern ihrer Agnaten von der Welt in die Unterwelt
bezeichnet, im iibertragenen Sinne aber mag damit, man denke nur an die
Rede der Elektra zum Zweck des Tyrannenmordes, auch der Nachruhm, die
fama im lateinischen Wortsinne, gemeint sein.%®

In der ersten antistrophe des Chorliedes greift der Chor das bereits in der
parodos® fiir Elektra benutzte Bild von der unablissig trauernden Nachtigall
wieder auf (V. 1076-1077). Nun haben sich freilich die duferen Umsténde,
unter denen Elektra trauert, dem eigenen Kenntnisstand nach gedndert: Die
Hoffnung auf die Riickkehr des Bruders ist dahin. Auch wenn das eigentlich
geplante Mittel zur Wiederherstellung der dike nicht linger verfiigbar scheint,
so bleibt doch das Ziel der dike fest. Selbst eine offene Verletzung von Gen-
derkonventionen, selbst eine offene Verletzung der weiblichen aidos wird
dafiir billigend in Kauf genommen. Das weibliche Schwert der Zunge wird
unversehens durch ein echtes Schwert ausgetauscht. Vers 1080 erlaubt durch
seinen kryptischen Charakter eine Deutung nach dem ,ironischen” Muster.
Elektra sei ihren Prinzipien treu geblieben

0LoUpay ehotic” Epwiv.

Das Problem bildet das mehrdeutige Wort haireo, dessen Bedeutungsspek-
trum die Bereiche des neutralen ,,Nehmens” bis zum , Téten” umfassen kann.

Teelc 8¢ ol Edpuvoun Xdpitag téxe xahhinaprioug,
Qxeavod xolpr, mohurpatov eldog €youoda,
Avhainy te xal Edppocivny Ooiiny T ggateviy:
&Y ol ano Pregdowy Epoc Beto depxopeviwy

Auowehnc: xahov 8¢ & U’ 6¢peloL BepXLOWVTAL.

58Siehe zur letzteren Bedeutungsvariante Kells, 181. Anders versteht McLeod, 148, das
Wort: Nach ihrer Lesung bezeichnet es das Wortgefecht zwischen den Schwestern néher.
Im Sinne von ,,Nachruhm” versteht das Wort u. a. March, 203.

89Giehe dazu unter IV, 13.2 zu V. 107 und V. 147-149.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)273

Wenn man hier den Bedeutungsgehalt des ,,T'6tens” versteht, so kann sich die
doppelte erinys nur auf das Paar der Vatermorder, Aigisth und Klytaimnes-
tra, beziehen. Im Sinne von ,Nehmen” konnte ebenso bedeutet sein, dass
Elektra als verdoppelten Anlass zur Tétung die toten Rachegeister der bei-
den Atriden zur Hilfe nimmt. Wahrend erstere Lesung von der ,ironischen”
Richtung in der Deutung des Dramas gewidhlt wurde, um aufzuzeigen, dass
die T6tung von Klytaimnestra und Aigisth ein neues Ungleichgewicht der
kosmischen Ordnung bewirke und damit eine neue adikia in einem endlosen
Zyklus der Gewalt bedeute,” so steht die zweite Lesart im Einklang mit dem
hier gewéhlten Ansatz: Die beiden Erinyen sind dabei die Totengeister des
Agamemnon und des Orest.” Die erste antistrophe endet damit, dass Elektra
mit dem Adjektiv eupatris ausgezeichnet wird. Damit ist sie in Parallele zu
ihrem Bruder getreten, dem die Bezeichnung im Vers 162 beigegeben wurde.™
Explizit wird damit die Gendertransgression der Figur deutlich gemacht. Fiir
Orest wurde das Attribut beigegeben, um auf die politisch-religiose Dimen-
sion seines Rachevorhabens aufmerksam zu machen. In Vers 859 beschreibt
Elektra selbst den Bruder mit dem Adjektiv. Zu diesem Zeitpunkt ist die
Hoffnung auf Orests Riickkehr noch présent:

ThpEWIOY EATBWY ETL XOWVOTOXWY
e0TOTELOMY SpwYal.

Orest als Hoffungstriger scheint nun tot, an seine Stelle ist Elektra getreten.

In der zweiten strophe (V. 1082-1089) wird Elektras Verhalten gemif der
Homerischen Maxime, ,,Adel verpflichtet!”, gutgeheifflen. Dabei wird davon
abgesehen, dass es sich bei Elektra nicht um einen ménnlichen Helden, son-
dern um eine Frau handelt. Wenn die Lesung von Lloyd-Jones fiir die bereits
oben betrachteten Verse 1087-1089 stimmen sollte, so wiirde hier ein in der
griechischen Tragodie gingiges Denkmuster Anwendung finden: Sprache aus
dem medizinischen Bereich wird in den Bereich des Sittlichen verschoben.
Elektra erwiese sich als Auffinderin eines geeigneten akos gegen das durch
den Meuchelmord an Agamemnon entstandene miasma.”™ In der zweiten an-
tistrophe des Chorliedes ist von besonderer Bedeutung noch der Verweis auf
die nomima (V. 1096), denen Elektra in ihrem Handeln treu bleibt. Man
erinnert sich an die

SrypamTo VOULUAL,

"Giehe v. a. Winnington-Ingram, Sophocles, 244. Dagegen richtet sich u. a. Sewell-
Rutter, 102.

"1So meint auch March, 203.

"2Siehe dazu auch Winnington-Ingram, Sophocles, 245 Anm. 91.

"3Siehe dazu Parker, Miasma, 35, Anm. 11.



KAPITEL 15. ELEKTRA UNTER ORESTS EINFLUSS (V. 660-1097)274

auf die sich Antigone in ihrer Verteidigungsrede vor Kreon bezieht™ oder
auch an das Chorlied von den

vopol Limodeg

im Konig Odipus. ™
Elektras Entschluss, aktiv zu werden, steht im Einklang mit dem Gebot
der Gotter, so zeigt der Chor hier noch einmal.

"Soph. Ant. V. 450-455:
oV ydp Tl yol Zeteg fiv 0 xnpvioc tdde,
00d’ 1) E0vowog TGV xdtw edsv Alxn
00060’ €V AVIpOTOLoLY (YPLOEY VOUOUC.
00dE olévely TocolTOV (GOUNY Ta 6d
xneLYUod’, ot dypanto xAoQoAT Vedsy

vouua dovacdar Yvntov 6vi’ Unepdpoyely.

SOR V. 863-871:
el you Euveln pépovtt
polpa tav eboentov &yveloy Aoywy
EoymV TE TAVTWY, BV VOUOL TEOXELVTAL
Oinodec, ovpavioy
OV aidépa texvwiévtee, Gv "Oluvunog
nathe Wévoc, oldE iy
Yvatd QOolg avépwy
gTixtev oLdE Yy mote Ado xatoxodoyy

uéyag év touTolg Yedg 00BE ynedoxel.



Kapitel 16

Die gemeinschaftliche Tat
(V. 1098-1510)

16.1 Die,,Urnen-Szene‘“ und die ,,Wiedererken-
nung“ (V. 1098-1326)

16.1.1 Elektra und Orest als philo:

Auf menschlicher Ebene bedeutet die Begegnung der Geschwister vor der Tat
eine Komplizierung der Rachehandlung gegeniiber dem im Prolog vorgegebe-
nen heroischen Muster. Sie bringt es mit sich, dass Orest, der im Prolog
als Aufenstehender an das bevorstehende Rachewerk herangefiihrt wurde,
in der Begegnung mit der ans Haus gebundenen Schwester einen neuen Zu-
gang zur ihm gestellten Aufgabe bekommt. Ein ,rechnerisch Nutzender” tritt
einer ,einsam Leidenden” gegeniiber. ! An die Stelle der bislang fiir Orest
bestimmenden Aufenperspektive tritt der Blick von innen. Das Leben im
Palast nimmt fiir ihn in Konfrontation mit der Schwester Gestalt an.? Die
Opfer der geplanten Rache verwandeln sich aus leeren, profillosen Gestalten
in Menschen.

Immer wieder wurde in der Forschung die Behauptung aufgestellt, Orest
handle entgegen den Anordnungen des Gottes Apoll, wie sie im Prolog zu-
grundegelegt sind, wenn er sich von der Schwester erkennen ldsst.? Stiitzend

'Reinhardt, Sophokles, 173. Ebd., 279, schreibt er von der ,,.Spannung zwischen beiden
Seelen”.

2Siehe dazu bereits den Vorverweis unter: IV, 12.3. Gegeniiber ihrer Positionierung im
Prolog wechseln die Geschwister bei der Ausfithrung der Tat auch o6rtlich die Standpunkte.
Wo Elektra vor dem Palast Wache hélt, vollfiihrt Orest im Inneren des Palastes zuerst die
Rache an der Mutter, dann die am Tyrannen Aigisth.

3So meint McLeod, 20. Anderer Meinung ist z. B. Lefévre, 179. Bei letzterem wird die

275



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 276

mogen hier die Verse 82-85 angefiihrt werden, in denen der Padagoge Orest
in seine Aufgabe einweist:

undev mpdoiev 1) T Aoglou

TELROUED EQOELY XATO TEVD' Ay NYETELY,
TUTEOC YEOVTEG AoUTEd: TalTa Yo PEPELY
vixny T€ @nuL xal xpdTog TEY SPMUEVKV.

Einerseits kompliziert die schlieflich in der ,Wiedererkennung” kulminierende
Begegnung zwischen den beiden Geschwistern vor der Tat die geplante Rache-
handlung fiir Orest. Zugleich jedoch, wie bereits angedeutet, stellt sie eine
ungemeine, ja unverzichtbare, Bereicherung fiir Orest dar: Seine Motivation
wird vielschichtiger und erhélt iiber den Kontakt zur Schwester personliche
Konnotationen. Aus Orest, der «machine a tuers in gottlicher Mission und
unter der fiihrenden Hand eines &lteren, weiseren Mannes im Prolog, wird
der Bruder der leidgepriiften Elektra. Er selbst ist es, der seinen bisherigen
Zugriff auf die Situation iiber das Motiv des Unwissens um das eigene Leid
charakterisiert, mit dem er erst in Gestalt der Schwester konfrontiert wird
(V. 1185):

00’ 0UX G ROT TGV EUGY EY XOXDV.

Die Begegnung mit Elektra bedeutet fiir Orest einen Wissenszuwachs. Das
Band zur Schwester wird im personlichen Kontakt sehr viel enger als bis-
lang. Gleich einem roten Faden zieht sich das Thema der Verbindung zwis-
chen Orest und Elektra durch das gesamte Stiick. Bereits am Ende des Ein-
gangs dufert die Figur eindringlich den Wunsch, mit der aus dem Inneren
des Palastes jammernden Schwester in Kontakt zu treten.* Auf dem Weg
schriftlich iibermittelter Botschaften zwischen den beiden wurde der Kontakt
seit der Trennung in der auferszenischen Vergangenheit aufrechterhalten.’?

Verantwortung fiir Komplikationen des im Prolog zugrundegelegten Handlungsplans allein
der zu Gefiihlsiiberschwang neigenden Elektra zugeschrieben. Eine solche Sicht der Dinge
ist vor dem Hintergrund der Szene kaum haltbar.

4Siehe dazu oben unter: IV, 12.3.

5Siehe dazu im Drama besonders die parodos-Verse 167-172:

6 0¢ Addeton

ov T Enad’ Gv T €ddm. Tl yap oUx Euol
goyeTon AyyeAAC AMATWOUEVOY;

del pev yop molet,

no¥@Sy &’ oUx GElol pavijvou.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 277

Eine besondere Verbindung zog die Geschwister also iiber die gesamte Ver-
gangenheit hin, seit der Geburt des Orest, zueinander, so dass sich Orest, nur
folgerichtig, nun, in der direkten Begegnung, dem Bediirfnis, sich erkennen zu
geben, nicht zu entziehen vermag. Das besondere Band ist, in stimmiger Fii-
gung in das Stiick, das gemeinsame Blutsband, die Zugehérigkeit zur selben
agnatischen Linie, ihrerseits ein Leitmotiv der Sophokleischen Elektra.b

Den Eindruck von Natiirlichkeit gewinnt die Szene der ,Wiedererken-
nung” zwischen den beiden Geschwistern durch die zeitméfige Versetzung
zwischen der Erkennung der Schwester durch den Bruder einerseits, und
der Erkennung des Bruders durch die Schwester andererseits. Der Grund fiir
diese zeitméfige Verschiebung ist der Wissensunterschied, der die Geschwis-
ter voneinander trennt. Orest erkennt Elektra auf Grundlage des ihm eige-
nen Wissensvorsprungs um einiges frither als umgekehrt. Nicht einstimmig
beantwortet wurde indes in der Forschung die Frage, ab wann genau. Die
Meinungen divergieren zwischen verschiedenen Moglichkeiten.

Den Hintergrund der organisch gewachsenen ,Wiedererkennung” der Ge-
schwister untereinander bildet eine Szene, deren gesamte Textur von Begriffen
aus dem Bereich der Ndhe und Verwandtschaft gepragt ist und dadurch schon
fernab vom Blick auf das Inhaltliche einen Hinweis auf das Thema der Szene
liefert. Der stdndige Bezug zum Thema nimmt seinen Anfang bereits in Vers
1105: Auf die Anfrage des Orests, an wen er sich in seinem Anliegen wenden
solle, erhélt er vom Chor den Hinweis auf Elektra als anchiste. Der Begriff,
auf oberflichlicher Ebene freilich auf 6rtliche Nihe verweisend, enthélt in
sich jenseits davon auch die mogliche Konnotation der verwandtschaftlichen
Nihe.” In Vers 1121-1122 spricht Elektra davon, sie wolle mit der Asche des
Bruders das gesamte genos beweinen. Noch kurz davor, in Vers 1119 hatte
sie den Bruder mit

o Eelve

6Siehe dazu ganz besonders den im Prolog bezeichneten Kontrast zwischen Elektra und
der Opposition im Inneren des Palastes. Man denke auch an das erste stasimon mit seiner
genealogischen Riickbindung des Atridenstammes zuriick bis auf Pelops. In der direkten
Konfrontation der Gegnerinnen ist dann ein bestimmendes Motiv das der Feindschaft zwi-
schen der ,unmitterlichen” Mutter und dem Geschwisterpaar aus der Ehe mit Agamemnon.
Die Thematik existiert im agon, es gibt sie aber auch in der Passage nach dem Eintref-
fen des Botenberichts vom Tod des Orest. Bemerkenswert ist auch das zweite stasimon.
Es hebt lobend die Hauptfigur hervor, die bereit ist, dem toten Vater auch jenseits des
gesellschaftlich Ublichen Treue zu erweisen. In Vers 1301 spricht Elektra Orest direkt an
mit

& xaotyvnie.

"Siehe Segal, Tragedy and Civilization, 258.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 278

angesprochen. Wenn aber Elektra den Bruder hier noch langst nicht als den
erkannt ist, der er ist, wie verhéalt es sich mit Orest? Es gibt in der Forschung
sogar die These, er wisse bereits zu Beginn der Begegnung um die Iden-
titéit seines Gegeniibers und verstelle sich lediglich.® Doch diese Annahme ist
in ihrer Plausibilitdt von anderen immer wieder heftig angezweifelt worden.
Nach Reinhardts These® beispielsweise hat Orest Elektra noch nicht einmal
in den Versen 1123 bis 1125 als seine Schwester erkannt. Dort weist Orest die
Urnentriger mit folgenden Worten zur Aushéndigung des Gefises an:

00, N1 E0TL, TEOOPEPOVTES™ 0L Yap K

v duouevely Y’ oo’ emouteiton TOOE,
AN 1) QiAo TIC, 1) TEOC oluaTO QUOLY.
Unabhéngig von der Frage, ob Orest sich gegeniiber der Schwester verstellt,
steht also unumstritten fest, dass er hier, ausgehend vom durch Elektra leb-
haft bekundeten Interesse an der Urne, erkannt hat, dass diese eine Ange-
horige des vermeintlich Toten sein muss. Spéatestens in der nun folgenden lan-
geren Rede entiillt Elektra, selbst noch in Unkenntnis iiber ihr Gegeniiber,
dem Bruder die eigene Identitdt (V. 1126-1170). Es kommt insofern eine
besonders enge gefiithlsméfige Verbindung zwischen den beiden Geschwis-
tern zum Ausdruck, als Elektra hier die bereits im Prolog vom Piadago-
gen berichtete Geschichte aufgreift und davon erzéhlt, wie sie den kleinen
Bruder einst aus den Handen der Machtusurpatoren am Palast rettete und
wegsandte. Thr Verhiltnis zu Orest ist dabei in Worten gestaltet, die den Ein-
druck erwecken, Elektra spreche von ihrem eigenen Sohn. Er wird von ihr als
pais (V. 1130) apostrophiert, und Elektras Geschichte von ihrer trophe fiir
den kleinen Bruder (V. 1143-1146) stellt klar, dass sie die eigentliche Mutter
des kleinen Kindes war. Umso bitterer erscheint ihr der empfundene Verlust.
Indirekt scheint in der Reminiszenz an das zweite stasimon im Schlagwort der
trophe ein ungesagter Vorwurf Elektras an den Bruder auf: Durch die mors
immatura habe er sie der reziproken Gabe an sie beraubt. Elektra, so erzihlte
schon der Piddagoge in seiner Darstellung der Vorgeschichte im Prolog, zog
Orest grok, auf dass er ihr spéter als Réicher fiir den Mord am Vater diene.
An dieser Stelle freilich gerdt das Handlungsziel {iber den Gefiihlswirren der
Szene kurzzeitig vollig aus dem Blickfeld. In den vom Chor gesprochenen

8Siehe u. a. Kells, 187.
9Siehe dazu: Reinhardt, Sophokles, 169. Siehe ferner Solmsen, Ion, 308: ,,[Orest] ver-
mochte in dieser Frau, die von Leiden und Kummer gezeichnet ist, nicht das

xAewov gldoc

seiner Schwester zu finden.”



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 279

Versen 1171-1173 fallt erstmals in der Szene direkt der Name der Hauptfi-
gur. Doch Orest erkennt die Schwester bereits an friitherer Stelle, ndmlich
als Elektra ihre Trauerrrede mit der Urne in der Hand halt (V. 1126-1170).
Bitter klagt Elektra in Vers 1164 iiber den Verlust des

xactyvntov xdpa

und ruft durch ihre Wortwahl die alte Welt des Homerischen epos in Erin-
nerung. Auf dasselbe Register greift daraufhin Orest zuriick, als er sein
Gegeniiber schlieflich in Vers 1177 fragt:

f| cOv 10 xAewov eidoc Hiéxtpag;

(V. 1177). Hier gibt Orest ertmals zu verstehen, dass er die Schwester iden-
tifiziert hat. Das Wort kleinon greift, wie schon zuvor das der trophe, einen
Begriff aus dem zweiten stasimon auf.'® Auch hier ist das durch die Wieder-
aufnahme desselben Wortes geschaffene Band von einer tieferen Bedeutung:
Es zeigt, wie sich Elektras Rolle verdndert hat. Aus der Tyrannenmorderin in
spe ist wieder die schon etwas dlter gewordene, sich in duferlich verkommenen
Zustand befindende Jungfrau, die noch immer auf ihr eigentliches Erwachse-
nenleben als Ehefrau wartet, geworden. Orest aber ist derjenige, der als Elek-
tras Vormund mit der Aufgabe betraut ist, Elektra in diesen Lebensabschnitt
hiniiberzubegleiten. Fiir ein athenisches Publikum des fiinften vorchristlichen
Jahrhunderts miissen solche Gedanken zweifelsohne im Hintergrund stehen,
wenn sie die Begegnung zwischen den beiden Geschwistern mitverfolgen.
Dadurch dass also hier das Wort kleinon von Neuem verwendet wird, zeigt
sich, dass Elektras Zustand sich an dieser Stelle zum ersten Mal im Drama
wirklich verdndert hat: Der Zustand der Ehelosigkeit scheint nun dem Ende
nahe. Freilich werden solche Implikationen nicht verbalisiert. Sie wiirden dem
Stilmerkmal der ,Sophokleische[n] Okonomie” zuwiederlaufen, die im FElek-
tra-Stiick ganz auf Ziel der Rache fiir den Mord an Agamemnon zugeschnitten
ist.

Selbst als Elektra namentlich vom Bruder angesprochen wird, ist sie un-
fahig dazu, ihn als den zu erkennen, der er ist. Im Sophokleischen Text wird
stattdessen der Moment der ,,Wiedererkennung” des Orest durch die Schwes-
ter bis zum AuRersten retardiert. Indirekt kommt dabei zum Ausdruck, wie
erschopft Elektra durch ihre andauernde Trauer ist. Ihr scheint alle Kraft zu
fehlen, die zur Sensibilisierung fiir das Besondere des Gegeniibers notwendig
wére. Vollkommen abgestumpft ist sie erst dann von der so lange erwarteten
Wiederkehr des Bruders iiberzeugt, als ihr dieser seinen Siegelring, ein Erb-
stiick des Vaters, zeigt (V. 1222-1223):

10Giehe dort V. 1086. Dort wird der Begriff kleinon zur niheren Charakterisierung der
aion der selbsternannten Tyrannenmorderin in spe benutzt.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 280

T voe TpooPAédacd pou
opaylda Tatpog Expot)’ el cugf] Ay w.

Nach dem Willen des Dramatikers vollzieht sich die ,Wiedererkennung” al-
so letztlich {iber ein gnorisma, das die agnatische Verwandtschaftslinie in
Erinnerung ruft. Orest erscheint als Réicher und bei sich trigt er den Ring
des Vaters. Er ist dadurch als neuer Agamemnon gekennzeichnet. Der Ring
kennzeichnet ihn nicht nur als legitimen Récher des Vaters, sondern auch als
legitimen Nachfolger auf dem Atridenthron.

o plATaTov @isg

(V. 1224), so spricht ihn die Schwester nun an. Man erinnert sich daran,
wie der Rachestern des Orest im Prolog am Horizont auftauchte wie die
Morgenréte.!! Jetzt steht das Licht der nahenden Dike im Zenit wie die Sonne
am Mittag. Elektra ist damit endgiiltig von der zeitweise iibernommenen
eigenen Richerrolle befreit. Sie bringt dies zum Ausdruck, indem sie dem
Chor die Ankunft des Orest verkiindet (V. 1227-1229):

6 QUATOTOL YUVOIXES, O TOATIOES,
opdt’ ‘Opgotny TOVOE, Unyavodol uev
Yovovta, VOV B8 Unyavols cEcwUEVOY.

Wenn Elektra im epeisodion davor eine fiktive 6ffentliche Ehrung der Tyran-
nenmorderinnen Elektra und Chrysothemis anstimmte, so kiindigt sie nun
den Bruder o6ffentlich an.

Der Gedanke der gemeinsamen Abkunft des Orest und der Elektra wird
von Seiten der Elektra auch nach der anagnorisis wiederholt betont: Im
Freuden-amoibaion (V. 1232-1287) fanden in der Forschung besondere Aufmerk-
samkeit die Verse 1232-1233:

i@ yoval, YOvol COUATOY EUOL QUATATOV.

Die ungewohnliche Ausdrucksweise liasst zwei Deutungsméglichkeiten zu, so
stellt Kells fest. Einerseits konnen die gona: einen verallgemeinernden Ver-
weis auf das ,,gemeinsame Geschlecht* der Geschwister sein, andererseits kon-
nen sie aber auch eine Bezeichnung fiir die ,,Nachkommenschaft* darstellen.?

HSiehe dazu: IV, 12.3.

12Giehe dazu Kells, 199, der anmerkt, dass im Verweis auf das ,,gemeinsame Geschlecht”
auch die andere Variante , Kind“ mitschwinge: ”... it is the most psychologically telling word
that Sophocles could have put into FElectra’s mouth at this moment. Starved of marriage
and children (cf. 164f.), she sees her brother, whom she had herself nursed and fondled as
a young child, practically as her own child, here reborn before her eyes.” Anders versteht
March, 212, die Stelle. Sie nennt lediglich die zweite Bedeutung und bezieht den Rest der
Phrase auf Agamemnon: “Child, child of him whom I loved most.”



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 281

Kells entscheidet sich, basierend auf der Betrachtung des Wortes in seinem
kontextuellen Umfeld, fiir die erstere Variante. Jedoch mache als mitschwin-
gende Konnotation auch letztere Ubersetzungsmoglichkeit einen Sinn, in-
sofern Elektra ja im Vorfeld als Ersatzmutter des Orest vorgestellt worden
sei.!3 In Verbindungen zwischen dem Adjektiv philtatos und einem dem jewei-
ligen Kontext angepassten Substantiv verweist Elektra auch in den Versen
1274 und 1286 auf das Faktum, dass Orest ihr néchster lebender agnatischer
Blutsverwandter ist. Mit der archaisierenden Anrede

& xoocbyynd’

(V. 1301) schlieflich eréffnet Elektra einen ausfiihrlicheren Lagebericht an
den Bruder. Es ist, so zeigt der Text durch das dichte Netz von Verweisen
auf die verwandtschaftliche Beziehung zwischen Orest und Elektra, die Zuge-
horigkeit zum selben Blut, dem Blut des Agamemnon, die den unausweich-
lichen Zwang, sich einander zu erkennen zu geben, nach sich zieht. Dieser
Zwang steht dabei in Gegensatz zu den reinen Sachzwingen des Orest, zu
seiner heroischen Mission. Der Held Orest wird zum Bruder einer bis zur
anagnorisis in stindiger Trauer befangenen Schwester.

Die anagnorisis wurde in der Forschung oft durch Bezeichnung mit dem
Attribut ,pathetisch” abgewertet.'* Ein Grofteil seiner starken emotionalen
Farbung verdankt die Szene der Tatsache, dass sie gleichsam als eingespannt
in ein Gitternetz zwischen den Parametern Leben auf der einen Achse und
Tod auf der anderen Achse erscheint. Der Chor liefert in seinem gnomen-
haften Ausspruch in den Versen 1171 bis 1173 den Rahmen eines memento
mori, das die gesamte Szene prigt:!°

Yvntol mepuxag tatpog, HAcxtpa, gpdver
vyntog 6’ Opeotng WoTe un Aoy oteve:
Tdow yop NV ToUT’ ogelieTan Tardely.
Was freilich hier so abstrakt und unanschaulich erscheint, wirkt dann in der

konkretisierenden Anwendung auf das Geschwisterpaar umso eindriicklicher.
Die Szene insgesamt hat fiir den Betrachter vor allem deswegen so groflen

13Siehe dazu die Ausfiihrungen unter IV, 12. Wichtig wird die Vorstellung erneut in den
Versen 1143-1146.

1480 urteilt z. B. Ringer, 190-194. Reinhardts Meinung zur Szene ist im Gegensatz dazu
von Begeisterung gekennzeichnet: Hier werde eine Theater-Kunstform wieder zu Dichtung.
Siehe dazu Reinhardt, Sophokles, 173.

157Zum topos der Sterblichkeit des Menschen in der griechischen Literatur siche u. a.
Wankel. Zur Stelle dufiert er sich auf Seite 148.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 282

Unterhaltungswert,'® weil er, im Gegensatz zur Elektra-Figur, von Anfang
an iiber die wahren Verhéltnisse Bescheid weils, weil er zwischen Schein und
Sein von Anfang an unterscheiden kann. Leben und Tod, Sein und Schein,
das sind hier die zwei Seiten ein-und derselben Medaille. Das liegt daran,
dass der dolos des Orest nach der im Prolog durch Apoll diktierten Vor-
lage es erfordert, dass Orest sich als Toter ausgibt.!'” Emblematisch fiir den
dolos, so wurde bereits festgestellt, steht das Attribut der Urne. Im ,,Urnen-
Drama” entreifit Orest Elektra nicht nur das Gefafl, sondern er erleichtert sie
damit auch um die Scheinwahrheit vom Tod des Bruders beim Wagenrennen
wahrend der pythischen Spiele.

Bis zum Zeitpunkt der anagnorisis wahnt Elektra ihren Bruder tot. Der
Bruder, der im Prolog und in den Szenen der ,Elektra-Linie” davor zumeist
als Held dargestellt wurde,'® liegt nun scheinbar in Form eines kleinen Asche-
haufens, verborgen in einer Urne, vor Elektra. Der Gegensatz, der bereits
in der Szene des Botenberichts vom Tod des Bruders bei den pythischen
Spielen von Elektra konstruiert wird und seinerseits bereits seit der Ar-
chaik topisch ist fiir das Motiv der Trauer,'® durchzieht leitmotivisch die
gesamte , Urnen-Szene“. Das zur Asche gewordene soma des Bruders be-
deutet fiir Elektra eine stindige Konfrontation mit dem Verlust des erhofften
stattlichen Retters (Siehe dazu v. a. die Verse 1113-1113, 1118, 1119-1120,
1129, 1140, 1142, 1158-1159, 1161, 1166). Umso untragbarer erscheint Elek-
tra der Verlust, insofern sie selbst es war, die anstelle der Mutter dafiir
Sorge trug, dass der Bruder grof wurde (Siehe dazu v. a. 1143-1146). Die
Verbundenheit des Geschwisterpaares in Opposition zu den Machtusurpa-
toren geht zuriick bis zur frithesten Kindheit des Orest und Orests Abwe-
senheit von Mykene bedeutet fiir Elektra eine Zeit des Wartens auf den
eigens zur Bekleidung der Récherrolle geretteten Bruder. Elektras einzige
positive Zukunftserwartung verschwindet mit der Nachricht vom Tod des
Bruders. Umso schmerzlicher scheint Elektras Verlust in Konfrontation mit
dem Kkleinen Geféls auf. Eine “ritual frustration”, weil Elektra den Leichnam
nicht einmal mit den angemessenen Totenriten ehren konnte, lastet zusatzlich
auf ihr (V. 1138-1142):

%x0UT €V @lhanot yepoly 1) Tdhouy’ EY®

1680 beurteilt z. B. Kitto, Greek Tragedy, 132, die Episode als "a cheerful scene”. March,
205, kritisiert diese Bewertung zu Recht als trivialisierend mit Blick auf die starken Emo-
tionen, die die Szene bestimmen.

17Siehe dazu die Ausfiihrungen oben in: IV, 12.

!8Eine Ausnahme stellen die Verse 601-602 dar: Hier nennt Elektra Orest bemitlei-
denswert. Sie verfolgt dabei v. a. den Zweck, die Mutter des Bruders, die agon-Gegnerin
Klytaimnestra, in einem schlechten Licht erscheinen zu lassen.

19Giehe dazu oben unter: IV, 15.1.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 283

AoLTEOIC 67 EXOOUNG’ OUTE TUPPAEXTOU TUPOC
avethouny, og eixde, diov Bdeoc,
GAN" v Eévauot yepol xndeudelc Téhag

OUIXEOC TTROCTXELS OYXOG EV OUIXQEE) HUTEL.

In tragischer ITronie fiihrt Elektra die Uberzeugung vom Tod des Bruders
dazu, sich selbst als ,lebende Tote” zu sehen (V. 1160-1164), wiahrend Orest
in eben dieser Situation leibhaftig vor ihr steht:

oluot yot.

6 Oguag oixtpov. el @el.

6 BEWVOTATOC, OlUOL UoL,

Teppieic xehevoug, @iktad’, ¢ Y’ anwiecug

anmAiscog ofjt’, & xaclyvntov xdoa.

Es ist nur konsequent, wenn Elektra nun zum Bruder in das Urnengefif
(V. 1165-1170) will, also selbst sterben mochte. Im Tod des Bruders hat
das Leben auch fiir Elektra jegliche Perspektive verloren. Die anagnorisis
schlieflich dndert die Perspektive auf Tod und Leben, Schein und Schein,
radikal. Unter dem Lichte der Wahrheit plotzlich wird klar, dass Orest un-
versehrt, als phos vor Elektra steht,?’ dass hingegen Elektra selbst es ist,
die in der Zeitspanne der Trennung der beiden Geschwister schweres Leid
erfahren musste. Als Orest die Schwester sicher als Elektra erkannt hat, ruft
er im Angesicht der Wahrheit voll Entsetzen aus:

6 ot atiuwe xaéwe Epiopuévoy

(V. 1181). Dabei ist es kein Zufall, wenn er zur Bezeichnung des herun-
tergekommenen korperlichen Zustands der Schwester auf einen Begriff zuriick-
greift, den Elektra zuvor als Wort fiir den vermeintlich Toten benutzte: so-
ma. Hier schwingt indirekt als Konnotation mit, dass Elektra selbst in der
Zwischenzeit zu einem lebenden Leichnam geworden ist. Der Gedanke ist in
mehrere Richtungen auslegbar: Auf der direktesten Ebene als Entstellung
der dufseren Erscheinung, dann aber auch als Bewertung der inneren Befind-
lichkeit der Figur.?! Auf einer allgemeineren Ebene, vor dem Hintergrund

20Siehe dazu das Zitat oben ebenfalls unter 16.1.

2In der Forschung ,ironischer” Richtung wurde in dem Ausruf filschlich ein Hinweis auf
eine innerliche, wertemifige Zerriittung der Elektra gesehen. So geschieht es bei Kells, 194,
der auf das atheotata des Verses 124 zuriickverweist. Oben stand es im Zusammenhang
mit der Ermordung des Agamemnon durch Aigisth und Klytaimnestra.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 284

der fiktiven Lebenssituation der Figuren gesehen, schwingen in dem Ausruf
freilich weitere Bedeutungsebenen mit: In den Verneinungen a-timos und a-
theos kann so auch zum Ausdruck kommen, wie Elektra im Hohlweg zwischen
vaterlichem Palast und Erwachsenendasein als Ehefrau und Mutter gefangen
ist, wie sie unteilhaftig der ihr im Leben bestimmten Position ist. All diese
Ebenen stehen im Hintergrund, als Orest, wie bereits oben festgestellt, Elek-
tras Zustand in Vers 1185 als Teil seiner eigenen Leiden erkennt.

16.1.2 Die Antigone als Vergleichspunkt

Immer wieder wurde in der Diskussion um das Stiick eine Parallele zur
Sophokleischen Antigone gezogen.?? Eine Schwester, die um ihren Bruder
trauert, bildet im Zusammenhang mit der ,,Urnen-Szene” den unmittelbaren
Vergleichspunkt. Wie Elektra mit der Urne in der Hand das Todeslos des
Bruders beklagt, so trauert Antigone um den unbestattet vor den Stadt-
toren im Sand liegenden Leichnam des Polyneikes.?? Weil Antigone sich
dem Bestattungsverbot des Kreon widersetzt, wird sie selbst lebendig in ein
Felsengrab eingemauert.?* Auch der Elektra wird ein solches Los von der
Schwester, im Rahmen der ersten ,Chrysothemis-Szene”, kurzzeitig in Aus-
sicht gestellt, fiir den Fall dass Elektra ihre fortwidhrende 6ffentliche Klage
um den schandlich ermordeten Vater nicht unterlasse:

otay ep olxad’ Atyiodog uoin

(V. 386). Doch im Elektra-Stiick ist die Bedrohung nur punktuell. Das Motiv
des Grabes hingegen rekurriert nun in Form der Urne, des kleinen tragharen
Grabes, in dem sich dem Schein nach Orests sterbliche Uberreste verbergen.
In der anagnorisis-Szene gibt es eine Passage, die motivisch engsten An-
schluss an das von Goethe so bezeichnete , dialektische Kalkil” der Antigone
hat. Antigone stellt im kommos am Felsengrab den besonderen Verlust durch
den Tod des Polyneikes mit folgenden Worten heraus?s:

TOCLG UEV AV ot xatdavovtog dhhog v,
xal Tl am’ GOV PwTOS, €l ToUD’ Humhaxoy,
unTeoc 6’ v "Atdou xol TaTeog xexeutdTo OUX

€ot’ adehpoOg 6oTIC v BAdoTOoL TOTE.

22Die Verbindung stellen z. B. her Reinhardt, Sophokles, u. a. 196 und Corrigan, 207-208.
23Giehe dazu Soph. Ant. V. 21-38.

24Giehe dazu Soph. Ant. V. 773-780.

25Soph. Ant. V. 908-912.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 285

Das Motiv von der Unverzichtbarkeit eines bestimmten nahestehenden Men-
schen, das seinen archaischen Prototypen in der ,,Homilie-Szene” zwischen
Hektor und Andromache in der Ilias hat,?® wird von Elektra im Jammer
tiber der Urne aufgegriffen (V. 1145-1152):

olte ydp ToTE

unteog oO v’ fiota udrroyv 7 xauol gilog,
ol ol xat’ olxov fioav, AL’ £Y6 TROYAC,
EY® 0 ABEAPT COL TPOCTLOWUNY OEL.

viv 87 éxhélowme Talt’ €V NuEp Wil
YorvovTl oLV col* TévTa Yop cLUVIETEoUC
YO Omwe BEPnxac. ofyeton mothe:

0V’ €Yo ool ppotidog alTog el Vaviyv.

Doch wihrend Elektra noch so spricht, steht der lebendige Bruder bereits
seit einiger Zeit in Fleisch und Blut vor ihr. Wie schliefslich die Urne von
Orest ins Abseits der dramatischen Handlung gestellt wird, so wird auch
die Scheinwahrheit vom Tod des Orest fiir nichtig erklirt. Das Todesmo-
tiv weicht der Wiedersehensfreude. Anders verhilt es sich in der Antigone.
Ihr Felsengrab 16st sich nicht auf und ihr kommos wird zum Vorgesang des
eigenen Todes. Was grundsatzlich anders ist zwischen den beiden Stiicken,
ist, dass im einen Stiick der Bruder nur logo tot ist, ergo hingegen lebt, im
anderen Stiicke hingegen ist er unwiederbringlich tot.?” Dieser grundlegende
Unterschied aber hat jeweils schwerwiegende Folgen fiir die Hauptfigur: Muss
Antigone sterben, so darf Elektra weiterleben in eleutheria.?® Die weibliche
Hauptfigur, jeweils in Wort und Tat Verkorperung ungeschriebener héherer
Gesetze, stirbt einmal fiir ihre Uberzeugungen, wihrend sie das andere Mal,
trotz der im Widerspruch zur pervertierten Welt am Hof stehenden Werte,
leben darf, ja vom Bruder, der hier am Leben bleibt, befreit wird. Das Leben

26Siehe Hom. Il. Buch 6, V. 410-413:
guol 8¢ xe xépdlov eln
oel dpopopTovoy ydéva douevon: 0O yap €T’ AN
gotan YaAnwpen) €nel &v o0 ye noTHoV Enlomyg
SN diye’ 00BE ol EoTl TaThe xol TOTVLYL UATTP.
Auf das epische Vorbild wurde bereits oben im Aischylos-Teil im Zusammenhang mit der
,Wiedererkennung” verwiesen.

27Siehe zu dem Gegensatz bereits die Ausfiihrungen unter: IV, 12.
28Giehe dazu das Zitat der Schlussworte des Stiickes unter: IV, 16.3.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 286

an sich erscheint durch die verdnderte Konzeption des Stiickes um das do-
los-Motiv herum als weit schiitzenswerteres Gut als in der Antigone. Bio-
graphisierend kéonnte man annehmen, dass hinter dieser Neuauffassung vom
unwiederbringlichen Wert des Lebens eine gewandelte Sicht auf das Leben
von Seiten des altgewordenen Sophokles stehe. Auch der Odipus auf Kolonos
lasst sich dahingehend deuten, dass sich in der Apotheose des alten Mannes
am Ende eine Hochschitzung des Lebens allen Schwierigkeiten zum Trotz
spiegelt.? Corrigans®® Interpretation des Stiickes weist in diese Richtung:
Corrigan stellt im Vergleich zwischen der Sophokleischen Antigone und der
Sophokleischen FElektra eine Parallele zur Wertewelt der Ilias zum einen, der
Odyssee zum anderen her: Wahrend noch fiir den Achill der Ilias der kleos
das hochste Gut ist, also ein friihzeitiger Tod zur Erreichung dieses Ziels
in Rechnung gezogen wird, hat fiir den Helden der Odyssee das Leben an
sich Hochstwert. tlemosyne ist die Eigenschaft, die allein in Verbindung mit
Klugheit der Erhaltung dieses Gutes dient. Ebenso verhalte es sich im Ver-
gleich zwischen der Sophokleischen Antigone und der Sophokleischen FElek-
tra. Ist die Heldin des friihen Stiickes aufgrund ihrer physis von Anfang an
dem Tode geweiht, so gelingt es dem Ensemble aus Elektra und Orest im
spateren Stiick auf Grundlage der Vereinigung von tlemosyne und nous zu
iiberleben.3!

Von Interesse ist in diesem Zusammenhang auch der Wertediskurs in den
beiden Odipus-Stiicken. Das zweite ,,Odipus-Stick” ist in der Forschung in
Gegensatz zum ersten ,Odipus-Stick” des Sophokles gesehen worden. Als
Unterschied ganz grundséitzlicher Art wurde der Kontrast zwischen einer
“shame-culture” im Hintergrund des &lteren Dramas einerseits, und einer
“quilt-culture” im Hintergrund des jiingeren Stiickes andererseits betrachtet.3?
In der Elektra des Sophokles liegt, dem Herzen des Stiicks immanent, eine
Auseinandersetzung zwischen den Werten einer “shame-culture” und denen
einer “quilt-culture” zugrunde. Besonders griindlich herausgearbeitet hat dies
in jiingerer Zeit McLeod.?* Das Stiick kreist um aidos einerseits, und dike an-
dererseits. Bereits in der Konfrontation zwischen Mutter und Tochter stellte
sich heraus, dass dabei der Wert der dike als absoluter Wertmassstab der ai-

2980 deutet beispielsweise Markantonatos, 198-220, das Stiick. Freilich ist das nur eine
Deutungsméglichkeit des OC. Die Figur des alten Odipus wird in der Forschung teils
auch als schillernder Charakter gesehen, der Kritik an der zeitgendssischen Strémung der
Sophistik spiegele. Siehe dazu auch Paulsen, 70-75.

30Giehe Corrigan, 207-208.

31Dazu Corrigan, 209: "Life instead of death reveals the devine in man. Therefore, tragic
knowledge is not acquired at the expense of life. Now the finding out itself becomes the
essence; knowledge is not too late, because the hero can endure.”

32Giehe dazu u. a. Dodds, 28-63.

33Gjehe dazu McLeod, v. a. Conclusion: 185-187.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 287

dos als relativem Wert entgegentrat. Elektra, so wurde festgestellt, kann sich
im Festhalten am absoluten Wertmafistab der dike relativen Verletzungen
der aidos nicht erwehren.

Im Ausgang des Stiickes, der in der jiingeren Forschung vielfach als diister
beurteilt wurde,®* liegt ein dicht verwobenes Netz vielschichtiger Anspielun-
gen auf aidos und dike vor, das dem Ende, trotz der letztlichen Herstellung
der dike, einen dunklen Beiklang gibt. Dieser Beiklang ist jedoch nicht, wie
in der Forschung ,ironischer” Richtung oft geschehen, als Kritik an Elektra
und Orest auszudeuten.3?

16.1.3 Die Vorbereitung der Tat

In der gefiihlsbetonten Begegnung der zwei Geschwister geriet das Vorhaben
des Mordes an den Usurpatoren kurzzeitig in den Hintergrund. Die Aus-
fiithrung der &vdixor ogoyai®® ist jedoch bereits im Prolog als Zielpunkt des
Dramas festgelegt worden. Schon durch die Eingangs-Szene3” tritt das Vorha-
ben in Bezug zum Konzept des rechten Augenblicks. Fiir Elektra liefen das
Warten auf den Bruder und das Warten auf die Rache in eins. In der Begeg-
nung der beiden Geschwister hdufen sich die Hinweise darauf, dass dieser
rechte Zeitpunkt nun eingetreten ist, nachdem es Elektra in Konfrontation
mit dem Scheinwissen vom angeblichen Tod des Orest bereits so schien, als sei
jener rechte Augenblick ein fiir allemal unwiederbringlich verloren (V. 1151-
1156):

YOEMN” Omg BERnrac. ofyeton mathp:
v’ Eye ool ppolidog auTtog el Yavmv:
yer&ol &7 Eydpol patvetar 87 D@’ Ndoviig
UATNe SuUATLe, fig Euol ob ToAAdXIC
U Adpa TEOUTEUTES (C PAVOUUEVOS
TWEOS a0TOHSC. GAAL Ta) & BusTUYNS
daipwv 6 66¢ TE *APOS EEaPEIAETO.

Entgegen der vor der Schreckensnachricht vom Tod des Bruders vorherrschen-
den Uberzeugung, die Dike werde kommen, scheint hier alles Hoffen der

34Siehe dazu die Darlegungen unter: IV, 16.3.

3580 schreibt Kells, 231, zwar richtig von einem ”brutal realism of the final scene”, nicht
folgen kann man ihm jedoch, wenn er diesen diisteren Realismus auf das Innere der Haupt-
figuren bezieht im Sinne einer Verdiisterung, Verhirtung, eines Realitdtsverlusts.

36Siehe dazu bereits das Zitat der Verse 36 bis 37 oben unter: IV, 12.1.1.

37Siehe: IV, 12.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 288

Elektra vergebens: phrudos, so das Wort, in dem in gnadenloser Schérfe
das vernichtende Urteil der Elektra iiber all ihr Miihen und Leid, das sie
in ihrer Bindung an den Bruder durchlitten hat, zum Ausdruck kommt. Die
Gotter aber scheinen Elektra nun auf der Seite der Feinde zu stehen. Letz-
tere lachen Elektra zum Hohn.?® Die Vorstellung, der rechte Zeitpunkt zum
Handeln sei gekommen, durchzieht die Szene gleich einem roten Faden. In
verschiedentlicher Art und Weise wird hier das Thema Zeit aufgegriffen: So
wird einerseits der rechte Augenblick als Endpunkt einer Entwicklung gese-
hen (Siehe dazu v. a. die Verse 1251-1252,39 1273-1275, 1301-1306, 1314-1315,
1337-1338, 1362-1363). Andererseits wird der rechte Augenblick jedoch auch
als Fenster in eine andere, bessere Zukunft gesehen, in der die Dike anstelle
der adikia getreten ist (Siehe dazu die Verse 1253-55, 1292-1295, 1301-1306,
1379-1383). Ein anderes Notationsfeld liegt, teils in Uberschneidung mit an-
deren Konzepten, dort zugrunde, wo der kairos in Verkniipfung zum Handeln
und in Antithese zu den logoi gestellt auftritt (V. 1259, 1292, 1368).40

Die Vorbereitung der Tat vollzieht sich in mehreren Stufen, die sich mit
drei Personen verbinden lassen: Die Basis bildet Elektras weibliche Rolle als
der zu Hause Wartenden, Orests Rolle als ankommender ,,Rachestern” liefert
das unverzichtbare mannliche Pendant. Erst aber in der souverdn lenkenden
Figur des gefiihlsméfig uninvolvierten Paddagogen kann die Vorbereitung zum
Abschluss kommen.

Elektras Rolle
Elektra ist es, die den Bruder mit einem Innenblick auf die Ausgangssitu-
ation vor Ort versieht. An die Stelle des Auftenblicks auf das

oo [Iehomddsv

38Siehe dazu Blundell, 152.

3 Dabei wird das Wort parusia mit Kells, 201, als Synonym fiir kairos gesehen. Nicht
gefolgt wird also Jebb, 169, der in der parusia den Ausdruck fiir die Anwesenheit des
Aigisth und der Klytaimnestra sieht.

407ur Bedeutung der zeitlichen Komponente siehe auch die Uberlegungen unter IV,
12.1.1 und besonders auch die Anmerkung zu Corrigan unter IV, 13.4, wo Elektra, Kly-
taimnestra und Chrysothemis je Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zugeordnet wer-
den. In der Forschung duflert sich zum Konzept des kairos besonders Corrigan, 208. Dieser
zitiert als Beispiel eines vergleichbaren Zeitkonzepts aus T. S. Eliots Burnt Norton:

”The present and time past

Are both perhaps present in time future.

In all time is eternally present

All time is unredeemable.”



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 289

im Prolog*! tritt ein Blick hinter die Kulissen. Den Ausgangspunkt bildet
dabei der in Mitleidenschaft gezogene Kérper der Schwester.*? Als personi-
fizierte ananke im Leben der Elektra wird die Mutter bestimmt. Thr ist es
zuzuschreiben, dass Elektras Gesicht nach ihren eigenen Worten zu einer
unbeweglichen Maske der Trauer erstarrt ist (Siehe V. 1309-1313.). Immer
wieder wurde in der Forschung am Verhalten der Elektra beméngelt, dass
diese selbst jetzt, nach der Ankunft und dem Erkennen des Bruders, nicht
dazu in der Lage sei, sich von ihrer, bereits seit dem ersten Laut im Drama
fiir sie charakteristischen Klage zu 16sen. Thre Redefreiheit vor dem lange
erwarteten Bruder®® benutze sie erneut zur Klage iiber das Leid, das ihr in
der Vergangenheit zugestofsen ist. Elektra offenbare durch dieses als stereo-
typ gewertete Verhalten ihre mangelnde Offenheit fiir Neues, sie erweise sich
als innerlich vollkommen zerriitteter Mensch.** Was jedoch bei einer solchen
herabsetzenden Bewertung des Verhaltens der Elektra iibersehen wird, ist,
dass Elektra eben dadurch, dass sie, wenn auch unterbrochen von sponta-
nen personlichen emotionalen Regungen, iiber die Zustéinde im Atridenpalast
berichtet, den ersten grundlegenden Beitrag zur Planung der Rache liefert.
So stammt von ihr das fiir die Durchfiihrung der Rache unverzichtbare Wis-
sen, dass Aigisth aufer Hauses ist, wihrend Klytaimnestra im Inneren des
Palastes sei (V. 1307-1311). Auch die Klage Elektras vor Orest ist nicht nutz-
los: Durch das Mitleid, das Elektra beim Bruder auslost, erweitert sie seine
bisherige, rein extrinsische Handlungsmotivation um eine, gerade angesichts
der Ungeheuerlichkeit der bevorstehenden Aufgabe, mafgebliche innerliche
Komponente.*?

Orests Rolle

Orests Verhalten ist bei Sophokles in bewusster Kontrastierung zur Elektra-
Figur aufgebaut. Wo es Elektra dréngt, sich von ihren Gefiihlen hinwegzureifen
zu lassen, drangt der Bruder wiederholt zur Sachlichkeit (Siehe v. a. V. 1236,
1238, 1244-1245, 1259, 1271-1272, 1288, 1292, 1296-1297). Als in mehrfacher
Hinsicht interessantes Beispiel aus dem Freuden-amoibaion der Geschwister
sei folgende Stelle zitiert (V. 1238-1244):

‘Opgotng otydy duevov, un Tig Evoodey xhin.

#1Giehe dazu bereits das Zitat des Verses 10 unter IV, 12.2.
42Giehe dazu oben das Zitat von V. 1181 unter IV, 16.1.4.
43Tm Text heift es in V. 1256

Ehevinpov otdya.

44Giehe Segal, Tragedy and Civilization, 264.
45Siehe McLeod, 163.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 290

Hiéxtpar po tav "Apteuty tav del dountoy,
TO0E YEV 00ToT’ AlLHoW TEECL,

TEPLOOOV Byvog Evoov

YUVOUXBY O VoleL.

‘Opéotne Gpa Ye YEV O1) %3V yuvonély &g "Apng
gveoTv €V 87 €ZotoVa melpadeiod Tov.

Elektras Aussage iiber das achthos an Frauen, das im Inneren des Hauses
lebe, verdient aufgrund ihrer Mehrschichtigkeit besondere Aufmerksambkeit.
Zum einen fillt ins Auge die Selbstverstindlichkeit, mit der Aigisth, auf
Grundlage der ihm bereits im Homerischen epos zugeschriebenen Effemi-
niertheit,*® in den Kreis der Frauen integriert zu sein scheint.’” Weiter be-
merkenswert ist Elektras Verweis auf Artemis. Als Jungfrau sieht sich Elek-
tra in besonders starkem Kontrast zur der dem eros verfallenen Ehebrecherin
Klytaimnestra. In ihr ist noch eine ungebrochene Kraft.*® Sie ist noch, wie
die Gottin selbst, admete (V. 1239). Damit tritt sie zur Mutter drinnen im
Palast in starken Kontrast. Bezeichnend fiir Orests Reaktion auf Elektras von
Zuversicht gepragte Worte ist der warnende Hinweis auf einen ares, eine im
Aukersten kidmpferisch-destruktive Kraft,*® die auch in Frauen wohne. Auf
der Bildebene ist dies ein Verweis auf Klytaimnestras filhrende Rolle beim
Gattenmord. Jenseits davon aber konnte sich der Hinweis auch auf Elektra
selbst beziehen, er konnte auf ein in der Elektra-Figur verborgen angelegtes
Drohpotential verweisen. In der ,ironischen” Deutung des Dramenausgangs
wurde die Stelle filschlich als Vorverweis des Tragikers auf eine verwerfliche
Rolle der Elektra bei den zwei Morden des Schlusses gesehen.®

Nicht mit dem Stiick vereinbarist aber gewiss auch eine ,pietistische
Lesung der Stelle, wie sie zum Beispiel Lefévre vornimmt. In seiner ver-
flachenden Ausdeutung der planenden Herangehensweise an die Rache durch

”

46 Als Beispiel sei zitiert Hom. Od. Buch 3, V. 262-264: Nestor erzihlt gerade vor Tele-
machos. Thema ist der Gegensatz zwischen den vor Troja kiimpfenden Griechen und dem
im Hause bei Klytaimnestra sitzenden Aigisth:

NUElS pev yap xelh toléac tehéovteg dEdAoug

fued’ 0 8 ebunhog puyd "Apyeog innoBdtolo

TOMN Ayopeuvovény dhoyov déhyeon’ énéeaoty.

4"Dabei darf man freilich nicht vergessen, dass Aigisth im Moment abwesend ist. Siehe
dazu V. 386. Siehe dazu unter IV, 16.1.2.

48Man erinnere sich hier auch an die diskreditierend gemeinte Bezeichnung der Elektra
durch die Mutter als anhiemene im agon. Siehe dazu oben: IV, 14.1.

4980 iibersetzt u. a. Kells, 200, das Wort mit “martial spirit”.

30Giehe dazu Kells, 200, der einen Verweis auf Elektras Ausruf in V. 1414 gibt.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 291

Orest als positiv und der starken Gefiihlsbetontheit der Elektra als nega-
tiv®! {ibersieht er so ganz und gar, dass Elektras gefiihlsgeleiteter Beitrag fiir
Orests innerliche Riistung zur Tat unverzichtbar ist.52

Die Rolle des paidagogos

Letztlich ist es der Eingriff des Pddagogen, der sicherstellt, dass das Rache-
vorhaben nicht vorzeitig durch die lautstark bekundete Wiedersehensfreude
der zwei Geschwister entdeckt wird. Der Pddagoge wichst an dieser Stelle
eindeutig iiber die fiir ihn geplante Rolle eines

{nmog evyevic,

eines blosen Handlangers, hinaus.®® Er ist nicht mehr lediglich der Voraus-
spahende, sondern vielmehr iibernimmt er an dieser Stelle die Regie iiber die
bevorstehende Aufgabe. Er drangt zur eulabeia (V. 1334), ruft die Geschwis-
ter mit dem Stichwort des kairos, bzw. der akme (V. 1338, 1368)>* zuriick
in die Wirklichkeit und erinnert an den bitteren Ernst der bevorstehenden
Aufgabe (Siehe V. 1326-1330). Elektra zeigt sich hocherfreut dariiber, das
altvertraute Gesicht wiederzusehen (V. 1354-1363). Im Riickgriff auf eine
zuvor gedukerte Freudensbekundung, wonach sie sich angesichts der uner-
warteten Konfrontation mit der Riickkehr des Bruders nicht einmal mehr
wundern wiirde, wenn nun ihr verstorbener Vater plétzlich vor ihr stiinde
(V. 1316-1317), spricht sie den Padagogen als pater an (V. 1361). Kells, der
Elektras Verhalten am Ende des Dramas als Beweis fiir einen wachsenden
Wahnsinn der Figur sah, nahm gerade diese Auferung als Hinweis auf eine
zunehmende Sinnenverwirrung der Figur.?> Doch eine solche Deutung scheint
am Sophokleischen Stiick vollkommen vorbeizulaufen. Dass Elektra an dieser
Stelle als vollkommen klar denkend dargestellt werden soll, zeigt sich beson-
ders deutlich daran, wie sie mit dem unerwarteten Erscheinen des Pidago-
gen umgeht, den sie fiir ein Mitglied der Gegenpartei im Atriden-Haushalt
héalt: Sie erweist sich hier als souverén und schauspielerisch talentiert. March
merkt zu der Stelle an: “Orest has told FElectra to be silent, but she does bet-
ter: believing that a member of the household is approaching, she acts the
polite hostess as though Orest and Pylades are indeed who they pretend to be.
So she is speaking for the sole purpose of being heard by someone whom she

51Giehe dazu Lefévre, 168.

52Siehe auch McLeod, 161.

33Giehe dazu das Zitat aus V. 25 oben unter: IV, 12.2.1.

54Giehe dazu auch oben die Uberlegungen unter: IV, 12.1.1. In der Forschung kann man
sich hier March, 218, anschliefsen.

5Giehe Kells, 214, merkt zu der Stelle an: ”... the delusion is manifest, the evaggeration
apparent.”



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 292

pretends not to have noticed, a dramatic ploy that seems to foreshadow the
techniques of New Comedy (Bain 81).7°

McLeods Erklarung fiir Elektras ungewthnliche Anrede des Alten ist weit
plausibler. Die gefiihlsbetonte Bezeichnung als pater steht ihrzufolge in einem
klaren Bezug zur Realitit. Immerhin fungiert der Padagoge als Orests kyrios,
und tritt so gesehen rechtlich an die Stelle des toten Agamemnon.®’

Auf einer religiosen Ebene deutet der Auftritt des Pidagogen zu diesem,
dem genau richtigen Zeitpunkt, darauf hin, dass die rituelle Klage und die
Gebete der Hauptfigur an die olympischen wie chthonischen Gottheiten er-
folgsgekrént waren. Fernab aller ,pietistischen” Kritik an der Elektra-Figur
zeigt sich auch hier, dass Elektras Rolle im Drama nicht nur eine den Plan
des Orest komplizierende ist, sondern jenseits davon auch eine zum Erfolg des
Unternehmens beitragende: Elektras Rolle dabei ist nicht zu unterschétzen,
weder als Tragerin von Sachinformation, noch als gefiihlsmakiger zuséatzlicher
Antrieb zur Rache fiir den Bruder, noch als den gottlichen Forderungen der
Dike aufs Engste verbundener Figur.®®

16.2 Elektras Gebet an Apoll (V. 1379-1383)
und die ode (V. 1384-1397)

Wihrend sich Elektra, Orest und die persona muta Pylades ins Innere des
Hauses begeben, singt der Chor auf der Biihne eine ode. Hier erscheint das
Geschehen aus einer den Vorgang iiberhdhenden Distanz: Nicht als Men-
schen gehen die Figuren ins Haus, sondern bildhaft verschleiert erscheinen
sie als aus der Unterwelt hervordringende, seinen Weg ins Innere des Hauses
suchende Kraft. Man erinnert sich an die ddmonische Kraft des Totengeistes
Agamemnons in den Choephoren des Aischylos.®® Die odé folgt unmittelbar
auf Elektras Bitte an den lykeischen Apoll um das Gelingen der bevorste-
henden Rachehandlung (V. 1379-1383). Es verdient besonderes Interesse,
dass es gerade Elektra ist, die das Gebet an Apoll ausspricht. Obwohl weib-
lichen Geschlechts, und obwohl bis zum Zeitpunkt der Riickkehr des Bruders
unkundig {iber den Apollinischen Befehl, der die gesamte Rachehandlung
gleich einem schiitzenden Mantel iiberfingt, ist sie es, die durch ihr Gebet
die religiose Komponente der kommenden Tat nocheinmal von Anfang an
klar stellt. Der Bruder persénlich war es, der sie in der Wiederbegegnung

56March, 216.

57Siehe McLeod, 164.

38Giehe auch McLeod, 160.

Siehe dazu die Uberlegungen unter: IT, 5.1.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 293

mit der Schwester {iber seine Weisung durch die Gé&tter informiert hat und
so ihren eigenen religivs-sittlichen Uberzeugungen zusitzliches Gewicht ver-
liechen hat (V. 1264).%° Elektras Gebet schlieft mit dem Wunsch, Apoll moge
den Menschen die epitimia zuteil werden lassen, die die Gotter fiir dyssebeia
geben. Implizit wird hier an Klytaimnestras pervertierte rituelle Handlungen
auf der Biihne im Vorfeld erinnert: die Grabspenden fiir den toten Gatten in
der ersten ,,Chrysothemis-Szene™ und besonders Klytaimnestras Gebet zu
Apoll.®? Letzteres ist als kontrastierende Parallele zu Elektras Gebet kom-
poniert und zeigt plakativ den vorhandenen beziehungsweise fehlenden Bezug
der zwei Figuren zur Dike.®> Wihrend Elektras Gebet den eigentlichen reli-
giosen Kommentar zu der Szene gibt,®! schafft die ode des Chores, jenseits
des Verweises auf das Mitwirken der chthonischen Méchte, vor allem einen
machtvollen Eindruck von der Gewaltigkeit des bevorstehenden Werkes. Das
Bild des nach Blut lechzenden Ares (V. 1385), das der

puxToL XUVES
(V. 1388) und der
EVEPWY BOALOTIOUC GEWYOC

(V. 1391-1392) sind dabei Metaphern fiir die sich zur Rache Anschickenden.
Als typisch fiir den Blick der Sophokleischen Stiicke auf das Menschliche
darf in diesem Zusammenhang die Tatsache gelten, dass dabei menschliche
Figuren als Erinyen vorgestellt werden. Auch ansonsten ist es charakteristisch
fiir die Sophokleischen Dramen, dass das Géttliche indirekt durch handelnde
Menschen zur Wirksamkeit kommt.% Elektra selbst war es, die in Vers 112
um das Kommen der Erinyen bat.% Jetzt ist sie selbst in die Rolle einer
Erinye geschliipft.

Der Sohn der Maia, Hermes, verberge ihren dolos im Schatten und fiihre
sie zum Ziel (V. 1395-1397). Als terma wird hierbei die stofflich présente
Hausschwelle passiert. Man erinnert sich in diesem Kontext jedoch noch an

50Tn dem verderbten Vers 1265 diiften weitere Informationen enthalten gewesen sein, so
meinen u. a. Kamerbeek, 164, und Kitto, Sophocles, 33.

61Siehe dazu oben unter IV, 13.3 und IV, 13.4.

62Siehe dazu oben die Ausfiihrungen unter: IV, 14.2.

6350 meint auch March, 219.

64Burnetts Formulierung “delphic justice”, die er als Uberschrift fiir sein Elektra-Kapitel
wahlt, beschreibt die Idee, im Handeln der Hauptfiguren komme gottlicher Wille zu tragen.
Auch March sieht das Gebet als richtungsweisend fiir den weiteren Dramenverlauf (17):
Die gesamte Rache-Handlung im Folgenden sei unter den Schutz desselben gestellt.

65Siehe dazu Kitto, Sophocles, u. a. 33-34.

66Dazu auch March, 220.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 294

ein weiteres, fiktives terma, das im Vorfeld eine Rolle spielte: Gemeint ist
jenes terma, dort als

oThHAN dxpor

bezeichnet, von dem der Pidagoge in seinem Bericht vom Unfall des Orest
beim Wagenrennen sprach (V. 744). Diese immaginierte Grenze war fiktive
Ursache fiir den Scheintod des Orest und ist insofern in gewissem Sinn ein
Inbegriff fiir den dolos. In der Zusammenschau der beiden Stellen zeigt sich:
Das terma aus dem Botenbericht ist «mise en abymes der Hausschwelle, die
in diesem Augenblick von den Protagonisten passiert wird. Man erinnert sich
an Orests Worte im Prolog (V. 59-60):

Tl ydp pe Aumel T, dtav Aoy Yovoy
goyolol 0w xAEevEyxwual xAEog;

Die Hausschwelle ist iibertreten worden. An die Stelle der logoi sind nun die
erga getreten. Die Ausfiihrung der Rache ist jedoch, entgegen der einseitigen
Perspektive, die der Prolog vorgab, unter unterschiedlichen Gesichtspunkten
dargestellt: Das Moment des beherzten Handelns, wie es sich mit der Aussicht
auf kleos verbindet, mag eine Rolle spielen, doch es sind andere Aspekte,
die einen dunkleren Schatten werfen, ebenso von Bedeutung. Denn: Wenn
einerseits der von einer heroischen Aura umgebene Orest die tragende Rolle
in der kommenden Tat spielt, so tut es andererseits auch Elektra, die durch
ihre personliche Feindschaft zu Klytaimnestra das problematische Thema des
Muttermordes ins Ende einfliefsen lasst.

16.3 Orests Tat im Bunde mit Elektra (V. 1398-
1510)

Ein besonderes Charaktikum der Sophokleischen Elektra ist die wahrnehmbar
zunehmende Geschwindigkeit des Dramas, als es sich auf sein Ende zubewegt.
War fiir den Grofteil der bisherigen Entwicklung das Moment der Sprach-
handlung dem der Tathandlung in héchstem Mafke iibergeordnet, so tritt
nun das Handeln in einem furiosen Ende in den Mittelpunkt der Darstel-
lung. Die Sophokleische FElektra endet — im wahrsten Sinne des Wortes —,
,ochlag auf Schlag”, wie es zum Eingang des Stiickes, zur heroischen An-
kunft des Orest in Gefolgschaft seines Vormunds, passt. Die FElektra endet
so dynamisch-beschleunigt,%” dass es nicht verwundern kann, wenn sie die

67S0 schreibt z. B. Sewell-Rutter, 103, von “the savage abruptness of Sophocles’ treat-
ment”.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 295

Forschung mit dem Gefiihl von Aporie zuriickliet. Nur angesichts der Tat-
sache, dass die Taten am Ausgang so sehr das Ubergewicht iiber reflektierende
Worte gewinnen, ist erkldrbar, dass es fiir das Ende des Dramas mindestens
vier unterschiedliche Deutungsansitze in der Forschung gibt.

Tatséchlich bleibt die Sophokleische Elektra dadurch, dass eben der Aus-
gang sich sehr genau an den im Prolog vorgegebenen Handlungsplan hilt,
eigenartig unabgeschlossen. Die letzten Worte des Dramas lauten:

& omépp’ Atpéwe, O¢ ToAAL Tardov
oL’ Eheudeplac wohic efjddec

fj VOv opuf] Terewdéy.

Wenn das letzte Wort des Dramas, teleothen in seiner dezidierten Betonung
der Abgeschlossenheit der Handlung eben an dieser (Geschlossenheit Zweifel
erwecken kann, so wurde im Wort eleutheria eine oft in der Forschung als
problematisch empfundene Offenheit gesehen.%® Am Schluss des Stiickes geht
es um die T6tung der Agamemnon-Mérder Klytaimnestra und Aigisth. Elek-
tra und Orest treten hier als Akteure auf: Gemif der traditionellen Rol-
lenverteilung in der griechischen Kultur wird dabei freilich nur Orest zum
aktiven Morder. Samtliche Aufierungen von Seiten der Geschwister konzen-
trieren sich auf die dramatische Situation. Kontemplation und Reflexion des
Handelns fehlen hier. Die Forschung vermisst sie verzweifelt, wie die Un-
sicherheit in der Auslegung zeigt. Zu Recht? Die Schlussworte des Verses

68Sjehe dazu die Untersuchungen im Folgenden und der Ubersicht wegen hier aufgelis-
tet in verknappender Form die vier grundsitzlichen Moglichkeiten: 1. Das Stiick hat ein
“happy ending”. Dem Ansatz folgen u. a. Jebb, Waldock, Bowra und Corrigan. Letzterer
sei stellvertretend zitiert, 207: "The gods hate evil and demand its punishment, this is the
action of the play.” 2. Das Stiick hat ein “dark, ironic ending”, im Sinne einer inneren
Schidigung der Hauptfiguren Elektra und Orest durch ihr Tun: Wichtig ist hier u. a.
Sheppard, Sophocles, 8, der iiber Elektra am Ende schreibt: “Is it not tragic that such a
woman should be crying

naioov, el o¥évelg, dimAfiv 77

In der aktuellen Forschung ist wichtig der Beitrag von Finglass. Finglass’ Deutung nach
wird der Muttermord nicht als Muttermord thematisiert, stattstadessen geht es in der
Schlussszene um das ,,Wie” der Tétungen. Hier aber zeige sich eine innere Abstumpfung der
Figuren Orest und Elektra (504). 3. Das Stiick hat ein “dark, ironic ending”, Orest werde
nach der verwerflichen Tat des Muttermordes durch die Erinyen verfolgt. Ein wichtiger Ver-
treter des Ansatzes ist Winington-Ingram. 4. Es handelt sich um ein Ende, das positive und
negative Seiten aufweise, in Ubereinstimmung mit dem polyphonen Modus des Dramas.
Dieser Uberzeugung sind u. a. McLeod, Kitto, Erbse und Szlezék.

%9Das gilt fiir alle Wissenschaftler, die hinter einer ,,dunklen” Ausdeutung des Dramas
stehen.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 296

werfen ungesagt die Frage auf, wie es mit Elektra und Orest weitergeht. Sie
sind es schliefslich, die mit dem

onépu’ Atpéwc

bezeichnet sind. Besonderen Wind in die Segel der Deutung ,ironischen”
Zuschnitts gaben die Schlussworte des Aigisth, ehe er hinter die Mauern
des Palastes gezerrt und dort von Orest getotet wird (V. 1497-1498):

1) m8o” avdryxn THVOE THY oTEYTY IBElV
T T’ Ovta ol péAAovTa Hlehomdasy xomd;

Verbirgt sich hinter diesen Worten ein Verweis auf eine Verfolgung des Orest
durch die Erinyen nach vollbrachter Tat? So dachte noch Winnington-Ingram
bei seiner Deutung des Dramenausgangs nach Aischyleischem Muster.” Droht
Orest Bestrafung, nachdem er die ihm angeordneten Morde pflichtgeméfs er-
fiillt hat? Tatsdchlich gibt es im Drama selbst nichts, was in diese Richtung
weist. Die kryptische Auferung verlautet durch den Mund des Bésewichts
und Weiberhelden Aigisth. Der Ausgang des Dramas bleibt also offen. Warum
sollte er nicht? Das Stiick erweist sich hier als dramatische Inszenierung
eines Ausschnitts aus dem grofen Ganzen einer immaginierten Welt. Roberts
steht nicht allein mit ihrer Feststellung, die Sophokleische Elektra sei nicht
das einzige Stiick des Dramatikers, das einen Anschluss an Homer offen-
bahre.” Das Homerische epos gilt aufgrund des dort vorliegenden Interesses
am Grofsen wie Kleinen, am Lapidaren wie Tragischen, am Bedeutungslosen
wie Bedeutungsschweren, als Dichtung, die das menschliche Dasein in seiner
Ganzheit und Fiille thematisiert.” In den Sophokleischen Tragddien verhilt
es sich hier anders: Wie es das Sujet verlangt, werden nur bedeutungsschwere
Konflikte zur Darstellung gebracht, besonders beférdert wird diese Konzen-
tration noch durch das Stilmerkmal der ,,Sophokleische[n/ Okonomie”. Nichts-
destotrotz: Sophokles’ Dramen wirken in ihrem Ende zumeist eigenartig un-
abgeschlossen. Im Drama angelegte proleptische Vorgriffe auf eine aufier-
szenische Zukunft™ zeigen an, dass auch mit der Losung des unmittelbaren

"0Siehe Winington-Ingram, Sophocles, 244-247.

"ISiehe dazu Roberts, 193, Gellie, Sophocles, 182.

Wenn das fiir die private Welt der Odyssee unmittelbar einleuchtend erscheint (Siehe
dazu Finley, 75-111), so tritt auch in der Ilias neben einem speziellen Interesse am Helden-
los immer wieder das Leben insgesamt in den Blickwinkel. Als Beispiel sei hier genannt die
ekphrasis des Schildes fiir Achill (Hom. Il. Buch 18, V. 480-608). Die Darstellung spiegelt
das Leben in seiner Fiille, also mit seinen Licht- und Schattenseiten.

"3Sewell-Rutter, 134, ist anderer Meinung: Aus seiner Perspektive zeichnet sich das
Sophokleische Drama aus durch “rigorous exclusion of the future”.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 297

Dramenkonflikts ,,das Leben weitergeht®™ Roberts stellt ihre Untersuchung
iiber die Sophokleischen Tragddienausginge deshalb unter den Titel: Another
Story. Nicht nur in der Elektra sind diese Vorgriffe auf eine auferszenische
Zukunft jedoch nicht unmittelbar am Ende angesiedelt, sondern befinden sich
an etwas vorgelagerter Stelle, eingebettet in das Drama, ein wenig versteckt.
Auch fiir die Hauptfigur Elektra, gibt es hier, wenn auch von der Forschung
kaum beachtet, den Vorgriff auf eine auferszenische Zukunft. Dieser scheint
auf als zweite Konnotation, iiberlagert von den im Zentrum stehenden The-
menkomplexen, in der Wiederbegegnung der Geschwister. Es geht um die
Verse 1245 bis 1252. Die Stelle bezieht sich, aus dem unmittelbaren Kon-
text heraus, auf die bevorstehende Tat am Ende des Dramas. Jenseits davon
aber konnte in den kryptischen Worten noch Anderes mitschwingen: Vor
dem Hintergrund des zuvor geschaffenen kontextuellen Umfeldes mit den
Gottheiten Artemis und Ares ist die Assoziation mit der «rites de passages-
Thematik naheliegend. Zu Recht verweist Linford darauf, dass das spezielle
kakon (V. 1250) der im Leben Elektras ihre Ehelosigkeit trotz fortgeschritte-
nen Lebensalters ist. In den Versen 1251 und 1252 konnte sich so versteckt,
jenseits des unmittelbar nahegelegten Bezugs auf Orests Récherrolle, ver-
steckt ein Hinweis auf seine Funktion als kyrios der Elektra verbergen.™
Orests kiinftige Rolle als auf dem Atridenthron sitzender Herrscher scheint
durch das Drama bereits festgelegt. Seine Aufgabe, die Usurpatoren aus dem
Weg zu rdumen, ist schlieRlich nun erfolgreich abgeschlossen.”® Auch in der
zweiten Szene mit dem Pédagogen wird auf ein Weiterleben der Geschwis-
ter und des Pddagogen nach der Tat vorausgewiesen: In den Versen 1362

" Bedenkt man die Episodenhaftigkeit der Sophokleischen Stiicke, so kommt man auf
eine gewisse Ndhe zum Homerischen epos: Nach dem Urteil Roberts, 188/189, veweisen
die abrupten, offenen Enden der Sophokleischen Stiicke gerade darauf, das die Stiicke
selbst als Episoden innerhalb grofserer Geschehenszusammenhénge im menschlichen Leben
zu begreifen sind. Darin zeige sich eine Verwandtschaft zwischen Sophokles und Homer.
man bedenke den berithmten, bei Athenaios iiberlieferten Ausspruch (Ath. 8, 347 D), die
Tragodien des Aischylos seien ,,Brocken vom grofen Mahle Homers", also:

Tepdyn T@v ‘Opnfpou peydhwy delmvwy.
Eustathios, Commentarii ad Homeri Iliadem, 4. 721.16 gibt dazu folgenden Zusatz:
Od 1o haumedc drnopdttecton tag ‘Ounpixds pedédouc

Was hier fiir Aischylos festgestellt wird, scheint auch fiir Sophokles zu gelten.
"5Siehe dazu auch Linforth, 111. Anderer Meinung ist Ormand, 76-78. Linforth’ Deutung
liegt insofern nahe, als Elektra von

auétepov olov Epu xaxdy,

also von einem speziell ihr eigentiimlichen Leiden spricht.
"6Gegen die ,ironische” Deutung richtet sich u. a. March, 229.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 298

bis 1366. In Anklang an Elektras Worte von den pannychides der Trauer in
der parodos™ umschreibt der der Alte hier die zeitliche Dauer des kiinftigen
Gliickes mit den Worten:

Tohol xuxAoDvton VOxteg Nuepon T loon

(V. 1364). Soweit zu im Elektra-Stiick angelegten Ausblicken auf eine aufer-
tragische Zukunft.

In der Betrachtung des Dramenschlusses konzentrierte sich die Forschung
vielfach auf die Rolle der Elektra als Hauptfigur des Dramas. Orests Ver-
halten bietet insofern weit weniger Diskussionsstoff, als sich seine Rolle im
Schluss exakt mit dem durch den Prolog fiir die Figur Vorskizzierten deckt.
Wichtig fiir die Darstellung der Orest-Figur im Stiick sind abrundend die
Verse 1495-1495, wo dieser als Agamemnons Sohn und damit rechtméfkiger
Thronnachfolger Aigisth an den Ort der Ermordung des Vaters schleppt, um
ihn dort zu toten:

U TdooE yweeL 8’ EVIUTER XATEXTAVES

TUTEQO TOV AUOVY, G AV EV TadTE Vdvrg.

Sein durch Apoll definiertes Handlungsziel ist letztlich die Einnahme des
Atridenthrons an Aigisths Stelle. Letzterer wird von Burkert als ,unheiliger
Zwischenkdnig” bezeichnet, durchtrennte er doch kurzfristig die unmittelbare
Sukzession im argivischen Konigsgeschlecht, die von Agamemnon direkt zu
Orest fiihrt. Der Beiname des Apoll im Stiick,

AnOIMY Auxoxtdvoc

(V. 6, 645, 655, 1379), erhélt an dieser Stelle seinen Sinn: Als einen Wolf, der
sich auf den zivilisierte Ordnung versinnbildlichenden argivischen Marktplatz
verirrt hat, totet hier Apoll iiber seinen menschlichen Diener, Orest, den
Usurpator.™

Gemaéf dem gottlich geleiteten Endziel seiner Rache, anstelle des Usurpa-
tors in die vom Vater ererbte Herrscherposition zu treten, erkundigte Orest
sich so auch vorab speziell nach der Wohnstéitte des Aigisth (V. 1101). Vor
dem Mord an der Mutter stellt er seine Taten im religiosen Ritual dezidiert
unter den Schutz der

Totea €01 Vedsv

"Siehe: IV, 13.2.
"8Siehe Burkert, Homo necans, 124-125.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 299

(V. 1374-1375). Die Gotter der Heimat sind fiir ihn zugleich jene Gottheiten,
die ihn in die ihm gebiihrende Machtposition einsetzen werden.

Zur letzten Sequenz der Schlussszene: Wahrend Pylades und Orest fiir
den Rest des Dramas im Hausesinneren bleiben, verldsst Elektra dasselbe
wahrend der ode erneut: Sie steht nun fiir den Rest des Dramas an der
Schwelle zum Palast. Von dort aus wird sie zu einer Art didaskalos der
Schlussszene.™ Ihre Biihne dabei ist das Innere des Palastes, wo sich, entspre-
chend den Konventionen der attischen Biihne, versteckt vor den Augen der
Zuschauer, die beiden Morde vollziehen. Dabei wandelt sich das Biihnenbild
im Verlaufe der Szene: Klytaimnestras Leichnam, als Leichnam der Gestalt,
die zuerst ermordet wird, erscheint nach ihrem Tod im Inneren des Hauses
auf dem enkyklema auken (ab V. 1465). Anders verhilt es sich hier wohl
mit Aigisth: Anbetrachts der Tatsache, dass er erst ganz am Ende ermordet
wird, ist zu vermuten, dass sein Leichnam im Inneren des Hauses versteckt
liegen bleibt.8 Damit ist das Biihnenbild ganz am Ende des Stiickes geprigt
von der Elektra-Figur am Tor, die in erhabener Position iiber der Leiche
ihrer Mutter steht. Das Bild von Elektra neben der toten Mutter ist hochst
ausdrucksstark. Im figuralen Aufgebot weist es zuriick auf das Zentrum des
Dramas: den agon. Dort siegte Elektra in Worten iiber die Gegnerin. Nun
liegt die Gegnerin tot neben ihr, der Befreiten.

Der Schritt, der dazu notwendig war, ist der in der Wissenschaft viel
diskutierte ,,Muttermord” (V. 1398-1427). Die Darstellung desselben entspinnt
sich verbal im Wechselgesang zwischen Chor und Elektra, die von ihrer
Grenzposition aus einen Blick auf den Tatvorgang im Inneren hat. Elek-
tra sieht — was bezeichnend fiir den Blick des Sophokleischen Stiicks auf die
Klytaimnestra ist —, dass Klytaimnestra gerade dabei ist, einen Opferkrug
fiir das Atriden-Grab zu richten. Auch ihre letzte Handlung im Drama ist
also ein pervertiertes Ritual. Elektras Kommentar zur T6tung bezeichnet
die unberiihrt-kiithle Perspektive der Aufenstehenden (V. 1406, 1409). Im
Kontrast dazu steht der von Hass erfiillte Wortwechsel mit der Sterbenden
kurz darauf: Klytaimnestras Hilfsgesuch an Elektra als ihr teknon (V. 1409)%!

780 meint Ringer, 201. Siehe auch Arnott, Scenic conventions, 67.

80Giehe Kamerbeek, 192.

81Freilich beldsst der Text hier grundsétzlich zwei Moglichkeiten, das Hilfsgesuch der
Klytaimnestra zu deuten: In Frage kommen als Adressaten sowohl Orest als auch Elektra.
March, 223 und Kells, 219, beispielsweise, gehen davon aus, Orest werde angesprochen.
Dies ist insofern verstindlich, als Orest der ist, der Klytaimnestra unmittelbar bedroht.
Plausibler scheint aber, Klytaimnestra richte sich hier an Elektra: Elektra ist es, mit der
Klytaimnestra im agon auf der Biihne stand und wie Elektra horen und sehen kann, was
im Inneren des Hauses vor sich geht, so kann Klytaimnestra Elektra an der Tiir sprechen
héren. Insofern Elektra und Orest verstoffene Kinder aus der Ehe mit Agamemnon sind,
ist die Frage nicht weiter relevant.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 300

wird von der Agamemnon-Tochter Elektra am Tore kalt abgewiesen (V. 1411-
1412):

GAN oOx éx oédev
oxtiped’ o0tog 008’ 6 yevvooug TaTHp.

Verhértung spiegelt sich auch in Elektras Aufforderung an den Bruder drin-
nen (V. 1414):

Todoov, el oévelg, OmAfiv.

Es sind diese Bemerkungen, die Segals These von der innerlich zerstorten,
zum Lieben unfihigen Elektra provoziert haben,’? die Lefévre dazu veran-
lassten, das emotionale Unmaf der Figur zu schelten,® die Kells als Gipfel der
hybris der Elektra betrachtete.®* Doch ein unbefangener Blick auf das Stiick
im Ganzen erweist diese Deutungen als schwer haltbar. Dass Elektra keine
Mitleid fiir die Mutter Klytaimnestra zeigt, ist nur konsequent, nachdem Kly-
taimnestra ihre miitterliche Verpflichtung gegeniiber Elektra und Orest in der
Mittelszene des Dramas aufgekiindigt hat. Elektras eingefleischter Hass er-
scheint nur verstandlich nach Klytaimnestras hohnerfiilltem Lachen {iber den
Tod des Bruders.®> Elektras hier zu Tage tretender Mangel an aidos der Mut-
ter gegeniiber erklirt sich aus den Vorszenen. Er wurzelt in der auferszeni-
schen Vergangenheit des Dramas, in der Ermordung des Troja-Heimkehrers
Agamemnon durch Klytaimnestra und Aigisth.

Unterschiedlich gewichtet wurde in der Forschung der Anteil Elektras
am Muttermord: Das Spektrum der Meinungen reicht von einer ,psycholo-
gischen® Ermordung Klytaimnestras durch Elektra, fiir die Orest nur das
Werkzeug ist,®® bis zur Konstatierung einer Nicht-Beteiligung Elektras am
Muttermord.®” Die Wahrheit scheint in der Mitte zu liegen: Einerseits wird
dezidiert Wert darauf gelegt, Elektras Beteiligung an der Tat zu zeigen: Sie
betritt wihrend der ode gemeinsam mit Orest und Pylades den Palast. An-
dererseits bleibt der direkte Anteil am Mord auf die verbale Unterstiitzung
der Handlung beschrankt. Insgesamt fiigt sich dieses Arrangement besonders
gut in das bisherige Elektra-Bild im Stiick: Sie ist Frau und bleibt dieser

82Giehe Segal, Tragedy and Civilization, 271-280.

83Gjehe Lefévre, 157 u. a.

84Giehe Kells, 220.

85Giehe McLeod, 167.

86Siche u. a. Seale, 74. Dazu passt auch Ringers Bemerkung, 201: "Sophocles presents
a frightening, almost surreal image. Electra, the onstage character through her voice and
gestures becomes a surrogate for her offstage brother.”

87Siehe March, 221.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 301

Frauenrolle de facto im Handeln bis zum Ende des Stiickes verhaftet. Ihr
Schwert bleibt das Wort, auch am Ende.

Der Muttermord zeigt sich im Stiick als notwendige Tat, fiir die die
Geschwister keinerlei negative Folgen zu erwarten haben. Daran darf auch ein
vieldiskutierter ei-Satz keinen Zweifel lassen. Auf Elektras Frage nach dem
Muttermord, wie es im Hause stehe (V. 1424), antwortet Orest (V. 1424-
1425):

TV OOUOLOL UEV
noABDC, ATOMOY €l xohG3c EVEoTLoEY.

Dieses e: ist kein konditionales ei, wie in jlingerer Zeit in der Forschung
mehrfach angemerkt wurde. Vielmehr liegt hier ein sogenanntes explikatives
et vor. Fiirsprecher dieser Deutung sind u. a. Fraenkel, Voigt, Hutchinson,
Roberts und in jiingster Zeit Finglass, der in seinem Kommentar zum Stiick
die anderen Forscher samt Vergleichsstellen auflistet.®®

Apolls Befehls bleibt am Ende des Stiickes unangezweifelt stehen. Das
Beharren auf Apolls Autoritit stimmt iiberein mit der sich im Sophokleischen
Werk insgesamt spiegelnden enormen Scheu dem Géttlichen gegeniiber.®?

Im zweiten Teil der Szene, der Ermordung des Aigith, nimmt Elektra
einen Part ein, der mit dem Begriff des dolos am Besten beschrieben werden
kann. Als Tiirsteherin empfiangt sie den von draufen heimkehrenden Aigisth.
Aigisth mochte sich mit den Urnentrégern aus Phokis unterhalten und in
Autopsie die sterblichen Uberreste des Orest sehen (V. 1442-1447). Elektra
verweist ihn in perfekter Darstellung der Rolle der Unterwiirfigen ins Haus.
Auf die Frage nach dem Verweil der fremden Phoker antwortet sie (V. 1451):

€vdov: QIANG Y TEOZEVOL XATHVUGAY.

In der zweideutigen Wortwahl spiegelt sich fiir den wissenden Dramenbetra-
chter jenseits der direkten Aussage auch noch das Faktum, dass die Fremden
Klytaimnestra todlich getroffen haben.?® Als Aigisth darum bittet, Elektra

88 Als Verleichsstellen werden von Finglass, 520, angefiihrt: der Verweis auf OR, V. 164
und Sappho fr. 1.5 PLF (nach Fraenkel), OC, V. 623 (nach Voigt):

el Zelg En Zebe yo Aiog PoiBoc cugpric,
auferdem Aesch. Sept. 617-618:

AN oldev &¢ ope yen TeEAeuTHioo Py

el xdprog Eotan Yeopatolol Aoiou.

Auch Erbse, 296, spricht sich fiir den explikativen Sinn des ei aus.

89Giehe auch Kitto, Sophocles, 62-64.
90Giehe Kells, 223.



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 302

moge das Tor 6ffnen, auf dass er den Leichnam des Orest sehen koénne, er-
widert Elektra, scheinbar unterwiirfig, in einer Art, die an Chrysothemis’
Worte in den Begegnungen der Schwestern®' gemahnt (V. 1464-1465):

xal o1 Teheitan Tam’ enols T¢ Ydp YeoOve

volv €oy0v, GoTe GUUPERELY TOlC Xpelcooaty.

Unmittelbar darauf erscheint auf dem enkyklema der von einem Tuch bedeck-
te Leichnam der Gespielin. Orest taucht in der Tiir auf und sieht Aigisth
bei der Aufdeckung im Anblick Klytaimnestras vor Schrecken erschaudern
(V. 1470-1477). Bitterer Sarkasmus gibt so Elektras Worten in der Begeg-
nung mit Aigisth am Palasteingang die fiir den dolos passende Wiirze. Elek-
tras letzte Worte im Drama bilden die ungeduldige Aufforderung an Orest,
den Usurpator zu toten (V. 1483-1490):

un mépa Aéyewy Ea

TPOC VeV, ABEAPE, UNOE UNXOVEY AOYOUC.

Tl Ydp BpotéY AV oLV XaxOlC PEULYUEVWY

VVHjoxEWY O UEANAWY OU YpOVOU XEPDOG (PEQOL;

AN (¢ TayloTa XTEWVE %ol XTAVRY Ted¥eg

Tageloy, GV TOVD €ixdg €0TL TUYYAVELY,

ATOTITOV NUEV' OC EUOL TOD™ AV XXV

UOVOV YEVOLTO TEY Tdhot AUTHRLOV.
Die Anhénger der ,ironischen” Deutung des Stiickes stiitzen sich auch auf die
von Dindorf athetierte gnome in den Versen 1485 bis 1486. Segal deutet die
Verse implizit im Sinne einer vollig resignativen Lebensauffassung der Elek-
tra. Diese sehe in einem von kaka geprigtem Leben keinen Sinn mehr. Sie
erweise sich hier als innerlich vollkommen von Hass und Schuld zermiirbt.??

Tatsédchlich scheint es aber wesentlich sinnvoller, die Verse, wie kontextuell
nahegelegt, auf Aigisth zu beziehen: "Fiir Bésewichte ist das Leben sinnlos.”?

91Giehe IV, 13. 3; 13.4; 15. 2. Siehe e.g. V. 338-340.

92Segals Urteil, Tragedy and Civilization, 289, sei stellvertretend priisentiert: "The dra-
matic power of the ‘Electra’ drives in large part from the richness of the main character, a
woman of extraordinarily intense emotions, whose capacity for love has been turned toward
death and hatred.”

93 Auch das Ende der Sophokleischen Antigone spiegelt diese Einstellung. Dort fillt
Kreon iiber sich selbst das vernichtende Schlussurteil (Soph. Ant. V. 1339-1340):

gy P ,
Byort’ &v pdtanov &vdp’ EXTOBMY. ..



KAPITEL 16. DIE GEMEINSCHAFTLICHE TAT (V. 1098-1510) 303

Im letzten Wort aus Elektras Mund wird auf die Bedeutung des Dramenen-
des fiir die Hauptfigur verwiesen: lyterion (V. 1490). Mit Aigisths Tod wird
Elektra endgiiltig aus jener Zwangslage, die ihren Anfang im eros der Mutter
nahm, erlost sein.

Das Drama schliefst mit einem Wortwechsel zwischen Orest und Aigisth.
Es ist das Praludium zum Tyrannenmord, der sich hinter der Biihne vollzieht,
als der Chor sein oben bereits zitiertes Schlusswort spricht. Die Sprachhand-
lung ist begleitet von einem Akt: Orest zerrt Aigisth ins Hausesinnere zum
Herd (V. 1493 bis 1496), zu jener Stelle, die das Sophokleische Drama sym-
bolisch mehrfach umkreist. Man denke an das Bild vom Atridenhaus im Ein-
gang,”® den Gedanken der Herrschaft entlang der agnatischen Blutslinie,?
den Traum der Klytaimnestra® und vor allem: die Schilderungen der To6-
tung des Agamemnon. Der Herd bezeichnet den Ort, an dem Agamemnon
ermordet wurde, den Ort, an dem die adikia ihren Ausgang nahm.%"

Aigisths Totung am Herd ist hier als abschliefendes, endgiiltiges Siih-
neopfer fiir den Tod des Agamemnon aufgefasst. Mit ihr ist die Dike restitu-
lert.

94Giehe: IV, 12.

95Giehe oben passim.

%Giehe: IV, 13.4.

97Siehe bereits: IV, 12.2.3 und dann besonders unter: IV, 13.4.



Kapitel 17
Synopse

1. Sophokles’ Dichtkunst geht im Zentrum nicht von einer bestimmten
Erzédhlsequenz dramatischen Inhalts aus, sondern das Drama entspinnt
sich in der mannigfaltigen Bespiegelung der physis der Hauptfigur Elek-
tra durch die Konfrontation mit anderen Charakteren. Die physis ist
makgeblich geprigt von einem FEnsemble von Werten und hat insofern
normative Stellung, als sie auf die Restitution des Hauptwerts des
Sophokleischen Dramas iiberhaupt, der dike, abzielt. In der Elektra
kreist der gesamte dramatische Konflikt um das Thema der analep-
tisch referierten Ermordung des Agamemnon durch seine Gattin Kly-
taimnestra. Elektras physis gibt demgeméf die Siihne fiir diese adikia
als Zielpunkt der Handlung vor. In Deckung mit dem Ideal der dike
befindet sich Elektras aidos gegeniiber dem Toten. Das Hauptpos-
tulat der “guilt-culture” nach dike fiir den rechtméfigen toten Herr-
scher verkniipft sich im Inneren der Elektra mit dem Hauptpostu-
lat der "shame-culture” nach aidos fiir diesen. Zugleich fordert Elek-
tras am Ideal ausgerichtete physis Konflikte mit einer aus dem Gle-
ichgewichtszustand der dike geratenen Umwelt heraus. In der Sophok-
leischen Elektra werden die Begegnungen der Elektra-Figur mit dem
Feindlichen zuspitzend konstruiert. Zuerst unterhélt sich Elektra mit
dem Chor, einer Gruppe nicht dem Palast zugehérender Mykenerin-
nen. Diese Frauen sind in ihrem Denken soweit unbefangen, dass sie
sich bis zu einem gewissen Grad fiir Elektras Position erwérmen lassen.
Als néchstes trifft Elektra auf Chrysothemis, die angepasste Palastbe-
wohnerin, die Mutter-Tochter aus Opportunismus. Das Drama gipfelt
in der als Redewettstreit ausgeformten Begegnung der Elektra-Figur
mit, ihrer Feindin, der Mutter Klytaimnestra. Wo Elektra vom Streben
nach dike bestimmt ist, steht fiir die Mutter Eigeninteresse. Der ihr
zugeschriebene eros wird zur Klammer fiir die fehlgeleiteten Triebe der

304



KAPITEL 17. SYNOPSE 305

Figur: Ihr sexuelles Verhiltnis zu Aigisth, ihr eingefleischter Hass auf
Elektra und Orest, ihr sténdiges Streben nach Mehrung des materiellen
Besitzes und der persénlichen Macht.

2. Insofern die physis der Elektra zwar die Resitution der dike fordert,
andererseits aber ihr weibliches Geschlecht keine aktive Ausiibung der
Rache erlaubt, benotigt Elektra ein méannliches Pendant, das diese Rolle
bekleiden kann. In der Gestalt der durch die mythologische Tradi-
tion bereitgestellten Orest-Figur wird Elektra dieser méannlich-aktive
Gegenpol beigegeben. Das Stiick lisst Elektras Klage von Anfang an
als religios gerechtfertigt erscheinen, so dass Orests Handeln nicht als
Ausleben seiner Rolle im Rahmen des gesellschaftlich fixierten, archa-
ischen Systems der Blutrache erscheint, sondern sich als vom Befehl des
Gottes Apoll gestiitzt zeigt. Orest als Figur wird entsprechend von per-
sonlichen Rachemotiven jenseits der ihm gesellschaftlich zukommenden
Rolle des Vatermorders entlastet: Nach der im Drama berichteten Vorge-
schichte lebt er seit jlingerer Kindheit im Exil, muss also nicht wie
Elektra unter der nach Agamemnons Tod pervertierten Welt des Atri-
denhofs leiden. Orest erhélt deshalb Orientierungshilfe in einer ihm
unvertrauten Umgebung seitens des ihn begleitenden Pidagogen.

3. Das besondere Charakteristikum des Racheplans des Orests ist nach
der Vorgabe des Orakels der dolos, die Verstellung des Orest bei der
Ausfithrung der Rache. Das sie versinnbildlichende Requisit ist die
Urne. Uber das Motiv des dolos wird nach der heroischen Ankunft des
Réchers die entscheidende Briicke zur Anbahnnung der Rachehandlung
geschaffen. Das Mittel der Verstellung erscheint als vom Gott Apoll an-
geordneter passender Umgang mit einem der adikia anheimgefallenen
Umfeld. In der ,Elektra-Linie” wird der dolos in seiner Wirkung auf
Elektras Leben vorgefiihrt: Zunéchst steigert er Elektras Leiden ins fast
Unermefliche, beinhaltet er doch die Falschnachricht, der Bruder sei
todlich verungliickt. Die Information hat insofern besonders schlimme
Folgen fiir Elektras Innenleben, als dort der Hass auf die Mutter ausbalan-
ciert worden ist gegen die Hoffnung auf die Riickkehr des eigens zur
Ausfithrung der Rache geretteten geliebten Bruders. Als einerseits die
Hoffnung auf die Wiederkehr des Bruders wegfillt, andererseits aber der
Hass auf die Mutter und die Trauer um den Vater bestehen bleiben,
stellt sich in Elektra das Gefiihl von der Sinnlosigkeit des eigenen Da-
seins in der aktuellen Ausformung ein. Ein letzter Ausweg wird in
dem kurzfristig gefassten Vorhaben, Aigisth als Usurpator des viter-
lichen Throns und Liebhaber der Mutter zu ermorden, gesucht. Einen



KAPITEL 17. SYNOPSE 306

Ausweg aus ihrer Aporie findet Elektra jedoch erst, als sich der Bruder
ihr, entgegen der bisherigen Verstellung, zu erkennen gibt. Dabei spielt
die Urne eine zentrale Rolle: Sie ist nur dem Schein nach Hinweis auf
Orests Tod, de facto verweist sie auf sein Uberleben allen Komplika-
tionen seiner Existenz zum Trotz.

4. Die Wiedererkennung® zwischen den Geschwistern erscheint als unge-
plantes, und doch fiir das Gelingen der Rache notwendiges Element
in dem Sophokleischen Stiick. Hier vereinen sich die jeweils vorhan-
denen, jedoch fiir sich allein genommen je unentfaltbaren Potentiale
der Elektra und des Orest zu einer Einheit. Erst auf dieser Grundlage
wird die erfolgreiche Ausfiihrung der Rache moglich. Wenn Orest als
Mann und in Bewegung gesetzt vom Befehl des Apoll die Fahigkeit
zum aktiven Handeln mitbringt, so steuert Elektra als an den Atri-
denhof gebundene unverheiratete Haustochter das als Handlungsmotor
notwendige gefiihlsméfkige Involvement und Hintergrundwissen iiber die
Zustéande vor Ort bei. Durch das Zusammentreffen zwischen méannlicher
und weiblicher Figur verkniipfen sich die fiir die T6tung der Usurpa-
toren notwendigen Voraussetzungen. Andererseits ist die gefiithlsméfige
Beriihrtheit der Geschwister iiber ihr Wiedersehen so grof, dass dadurch
der Erfolg der Geheimaktion gefdhrdet wird. Erst das zur Ruhe gemah-
nende Eingreifen des Alten ermoglicht die erfolgreiche Ausfithrung der
Rache.

5. Es ist ein Grundkonzept, auf dem die erfolggekronte Rache durch die
Allianz aus Elektra und Orest beruht: das der Zugehdrigkeit zur ag-
natischen Blutslinie des Konigsgeschlechts der Atriden. Im Albtraum
der Klytaimnestra findet es symbolischen Ausdruck und zeigt sich als
von den Gottern geschiitzt. Auf der Wirksamkeit des agnatischen Prinzips
basieren in der Welt des Stiickes die starksten zwischenmenschlichen
Bande. Als ihm an Verbindlichkeit weit unterlegen dargestellt ist das
bereits vom Homerischen epos her bekannte relativistischere ,,Freund-
Feind-Denken”. Auch die Idee des Generationenvertrags erweist sich im
Stiick auf Grundlage der Entwicklungen in der auferzenischen Vergan-
genheit als briichig, weil sie in Kollision mit dem agnatischen Prinzip
kommt: Klytaimnestras ehebrecherisches Verhaltnis zu Aigisth fiihrt
dazu, dass Klytaimnestras eigene Kinder, Elektra und Orest, dabei
im Einklang mit den Forderungen der dike stehend, zum Muttermord
schreiten.

6. Die Sophokleische Welt der Elektra ist von der unsichtbar waltenden
Kraft gottlicher nomos iiberfangen. Die wichtigste Macht kosmischer



KAPITEL 17. SYNOPSE 307

Dimension, die das Sophokleische Universum lenkt, ist die dike, ein
im Anfang verlorener Gleichgewichtszustand, auf den das Drama im
letzten Schritt zulduft. Als ,Skript“ fiir den Plot des Stiickes dient
Apolls Befehl an Orest, mittels List die durch das Prinzip der dike er-
forderte Racheaktion durchzufiihren. Die Befolgung bildet dementspre-
chend den Abschluss des Dramas. Doch zuvor, in der ,Wiedererken-
nung” der Geschwister und der Racheausfiihrung, zeigt sich, dass das
Gottliche in dieser Welt keine von aufien eingreifende Kraft ist, son-
dern, dass sie als in den Menschen wirksam gedacht ist: Dass sich
Orest seiner Schwester zu erkennen gibt, fordert ihm schon die reli-
gits {iberhohte Zugeordnetheit zur Blutslinie des Konigsgeschlechts der
Atriden ab. In der Ausfiilhrung der Rache sind die zwei iiberleben-
den Atriden klar als im Einklang mit dem Géttlichen stehend gekenn-
zeichnet. Sie werden zu menschlichen Erinyen, die eine adikia, die in
der auferszenischen Vergangenheit die Ordnung durcheinandergebracht
hat, wieder zurechtriicken. Die Achtung vor dem Géottlichen ist in der
Welt der Sophokleischen FElektra kein Garant fiir personliches Gliick.
Die Hauptfigur Elektra muss fiir ihre Frommigkeit das gesamte Drama
iiber leiden. Fiir die aufserdramatische Zukunft zwar ist ihr eleutheria in
Aussicht gestellt, doch die genauere Gestalt dieser Freiheit bleibt weit-
gehend unartikuliert. Ein Beispiel fiir gottliche Willkiir stellt das pro-
leptisch referierte, von Artemis verfolgte Jagdmissgeschick des Agamem-
non dar. Siihne ist die Opferung der Iphigenie. Das Géttliche wird
von den Sophokleischen Menschen als teils undurchsichtige, auch irra-
tional wirkende Kraft erfahren. Es geht nicht um Theodize in einem
christlichen Sinne. Durch den Verlauf des Stiickes zeigt der Dramatiker
jedoch, dass der Mensch, auch wenn er sich dadurch nicht zwangsweise
unmittelbares persdnliches Gliick sichern kann, grundséatzliche religios
fundierte Regeln beachten sollte. Dazu gehéren in der Sophokleischen
Elektra besonders solche, die das Zwischenmenschliche, zunéchst im
familidren Bereich, in stabilen Bahnen halten. Genannt seien hier vor
allem die Treue der Ehefrau zu ihrem Gatten, die Referenz der Hin-
terbliebenen fiir einen verstorbenen Vorfahren, die Beachtung des Gene-
rationenvertrags fiir Kinder wie Eltern. Erst auf Grundlage der Beach-
tung dieser Regeln im Innerfamilidren kann das gréfsere Gemeinwesen
funktionieren, so zeigt das Stiick, dessen dramatischer Konflikt an der
Schwelle zwischen dem Atridenpalast und dem mykenischen Umfeld an-
gesiedelt ist. Dabei ist die Kulisse des Herrscherhauses Symbol fiir das
Ineinandergreifen von otkos und polis. Mikrokosmos und Makrokosmos
unterliegen in dieser von gottlichen Méachten gelenkten Welt denselben
Regeln.



Teil V

Zusammenfassung wichtiger

Ergebnisse unter Einbezug
anderer Texte des 5. Jhs. v. Chr.

308



Kapitel 18

Nachdenken uber das Gottliche

Die Emanzipation des naturwissenschaftlichen Denkens von seiner Umklam-
merung durch die Religion, wie sie in der ionischen Naturphilosophie vorliegt,
ist eine der entscheidensten geistigen Errungenschaften des 5. Jhs. v. Chr.!
In dem Prozess spiegelt sich der Wandel religits gebundenen Denkens in an-
thropozentrisches Denken. Protagoras’ Satz vom Menschen als Mafs aller
Dinge? ist dabei nur die allseits bekannte Spitze eines Eisberges, dessen Kern
die medizinischen Forschungen der Hippokratischen Schule bilden. Religitses
ist fiir diese Form des Denkens in seiner Reinstform irrelevant.® Ein Text vom
Ende des 5. Jhs., der sich in kritischer Form mit dem Thema G&tterfurcht
und Deisidaimonie auseinandersetzt, bildet das sog. ,Sisyphos-Drama”; ein
Satyrspiel, das dem Sophisten Kritias zugeschrieben wird. FEin daraus er-
haltenes Fragment handelt von der Kulturentstehung bei den Menschen. Die
Einfithrung der nomoi* in das Gemeinwesen erweist sich nach dem Zeugnis
als noch nicht ausreichendes Mittel, um Ordnung zu gewéhrleisten. Also wird
von einem psychagogisch geschickten Politiker die Religion erfunden:®

EMELT’ ETMELDT) TOPPUVT] UEV Ol VoL
ameipyov auTolg Epya un Tedooew [iq,

Adpa 07 Enpaccoy, TnVxaltd ot doxel

'Siehe dazu u. a. Lesky, Griechische Literatur, 546-547.

2Siehe dazu den Hinweis unter: III, 7.1.2.

3Dazu siehe u. a. Rechenauer, Thukydides, 365. Dass das medizinische Fachvokab-
ular auch seinen Eingang in die attische Tragodie findet, zeigt u. a. Collinge. Speziell
auf Herodots Umgang mit dem Thema zugeschnitten ist u. a. Brandenburg. Thukydides’
Zugang auf das Thema behandelt Rechenauer, Thukydides.

1Zum Thema nomoi in den Welten der drei Tragiker, bei den Historikern und in der
Hippokratischen Schrift Uber die Umwelt siehe: V, 19.2.3.

DK 88 B. 25 V. 9-15.

309



KAPITEL 18. NACHDENKEN UBER DAS GOTTLICHE 310

<TEGTOV> TUXVOC TIC X0l GOPOS YVWUNY VR
[yvésvou|

<YedSv> déoc Yvntoioly EEEUpEly, OTwg

€ln L Ocipa Tolc xoxoiot, xav Addpa

TEAGOWOWY 1) AEYWOW 1) Qeoviol <Ti>.

18.1 Die drei Tragiker

Wie weit entfernt eine solche elitdr-religionskritische Denkweise von der at-
tischen polis-Kultur ist, zeigt ein Blick auf das offentliche Leben Athens im
5. und 4. Jh. v. Chr.® Es ist die polis-Religion, die dem politischen Handeln
erst den ihm angemessenen Rahmen gibt.” Uberhaupt nicht wegzudenken ist
die Sinndimension des Goéttlichen aus der attischen Tragodie. Aufgefiihrt im
Rahmen der alljahrlich zelebrierten Grofsen Dionysien ist die Tragodie selbst
Teil des attischen Staatskultes, gehdrt zur polis-Religion.® Nichtsdestotrotz:
Schon das gefliigelte Wort

o0udev Tpog Aldbvucov

verweist auf eine grundlegende Diskrepanz zwischen institutionellem Rahmen
der Tragodie und ihrem Gehalt.? Als Kunstwerk bietet die attische Tragodie
potentiell Raum, die traditionelle Religion nicht nur zu zelebrieren, sondern
auch kritisch zu reflektieren. Und diese Moglichkeit bezieht sich nicht nur
auf Dionysos, sondern ist allgemein zu sehen.

Allein die Sophokleische FElektra entzieht sich der Mdoglichkeit einer kriti-
schen Reflexion: In dieser nomistisch bestimmten Kunstwelt'® lenkt letztlich
der Wille der Gotter den Verlauf der menschlichen Geschicke. Die Wieder-
herstellung der dike markiert den von Anfang an feststehenden Zielpunkt der

6399 v. Chr. wurde Sokrates (Siehe zu seiner Bedeutung im philosophischen Diskurs
der Zeit bereits die Uberlegungen unter: I, 2.3.) offentlich wegen Asebie zum Tod durch
den Schierlingsbecher verurteilt. Die Aktion legt nicht nur Zeugnis ab vom {iberhitzten
politischen Klima der Zeit, sondern zeigt zugleich die unverriickbar-autoritire Kraft der
traditionellen Religion noch nach Ende des 5. Jhs. v. Chr.

"Siehe dazu e.g. Meier, Athen, 92.

8Siehe dazu: Sourvinou-Inwood.

9Zenob. 5.40. Siehe dazu auch das fiir die Erforschung der griechischen Tragddie
aus sozialgeschichtlicher Sicht wichtige Buch: Winkler/Zeitlin (Hgg.), Nothing to do with
Dionysos?

107Zum Begriff siche Meier, Wandel der politisch-sozialen Begriffswelt im 5. Jh.



KAPITEL 18. NACHDENKEN UBER DAS GOTTLICHE 311

Tragodie. Apolls Befehl dazu gibt dem Stiick seinen Plot.!! Ein aristokrati-
scher, rickwirtsgewandter Geist spiegelt sich in dem Stiick. Orest ist hier nur
als neue Version des verstorbenen, gttlich legitmierten Atridenthroninhabers
Agamemnon aufgefasst. Er fiihrt die agnatische Herrscherlinie weiter und er-
fiillt damit den Willen des Apollon und der Gottin Dike. Er ist ist nicht als
individualisierter Mensch vorgefiihrt, sondern in seiner 6ffentlichen Funktion
als einer der legitimen Platzhalter auf dem Atridenthron.'? Das Kénigtum
erscheint als von gottlicher Seite her beschirmt. Die Macht, die seine At-
tribute besitzen, ist so stark, dass sie quasi-gottliche Wirkung hat: Elektras
Klage iiber den in Agamemnons Koénigsgewand auf dem Agamemnon-Thron
sitzenden Aigisth (Siehe Soph. ElL V. 267-269)'®* mag Reminiszenen an
die Herodoteische Anekdote vom Traum des Xerxes erwecken. Auch dort
ist die zugrundeliegende Vorstellung, schon iiber den Attributen koniglicher
Macht liege gottlicher Schutz.'* Es ist kein Zufall, dass die Orest-Figur im
Stiick schlieflich am Siegelring seines Vaters Agamemnon erkannt wird. Der
konigliche Ring als Symbol von schicksalshaft verliehener Machtfiille begeg-
net auch in Herodots Geschichte vom Ring des Polykrates,!® dort freilich
in einer diisteren Bedeutung: Er ist Fluch. Bei Sophokles hingegen ist er
Inbegriff des unaufhorlichen Fortbestands der Atridenherrschaft iiber Ar-
gos: Wenn der Piddagoge am Ende des Stiickes die Idee eines nun fort-
laufenden kyklos des Gliickes fiir ihn, Elektra und Orest, und damit letztlich
fiir Argos dukert,'® formuliert er damit den fundamentalen nomistischen
Grundgedanken des Stiickes in eigenen Worten: Es geht um einen beizubehal-
tenden Gleichgewichtszustand, der personifizierten Ausdruck in der Gottin
Dike hat. Verdnderung ist ein Fremdwort in dieser Welt. Teleologisches
Denken steht im Hintergrund, wenn nach einer gleichermaflen privaten wie
offentlichen Krisensituation chronos wieder dike mit sich bringt.!'” Beson-
ders deutlich spiegelt sich die theonome Tendenz des Textes in der Art und
Weise, wie hier der didache-Gedanke in den Dienst genommen wird: Gemeint
ist nicht eine didache sophistischen Zuschnitts, eine didache, die dem Men-

"Siehe dazu den unter IV wiederholt herangezogenen Beitrag Burnetts iiber Revenge in
attic tragedy. Das Sophokles-Kapitel desselben ist mit dem Titel Delphic justice versehen.
12Giehe den schon unter IV, 15.1 gegebenen Verweis auf die Untersuchungen Jones’.

13Giehe: IV, 13.2.

14Gijehe Hdt. Buch 7, Kap. 12-18.

15GSiehe dazu Hdt. Buch 3, Kap. 39-44.

16Giehe dazu den bereits in IV, 16.3 zitierten Vers 1364.

"Der Gedanke existiert schon in der archaischen Lyrik eines Solon. Siehe z. B. fr.
13 West, V. 25-32. In der tisis wird hier auf den dike restituierenden Mechanismus
hingewiesen. Der Begriff spielt spiter auch bei Herodot eine tragende Rolle. Siehe dazu
u. a. Diller, Wanderarzt und Aitiologe, 85, Anm. 133.



KAPITEL 18. NACHDENKEN UBER DAS GOTTLICHE 312

schen neue Moglichkeiten zum gestaltenden Verindern der Welt eroffnet,'®
sondern eine Weisung zum gottergefilligen Handeln, wie sie auch schon im
Apollinischen Befehl an Orest vorliegt.!® Elektra als Bewohnerin des Atri-
denpalastes und Heldin des Stiickes benétigt eine solche Weisung nicht: Qua
physis ist es ihr ureigenstes Anliegen, auf den Missstand im Atridenpalast
hinzuweisen und in der Forderung nach Wiederherstellung der dike auf das
passende remedium zu verweisen.

Das Besondere am Zugriff auf das Gottliche im Sophokleischen Stiick ist
die Diskrepanz zwischen der in eine andere Sphére enthobenen Gotterwelt
und der szenisch in Erscheinung tretenden, menschlichen Adelswelt. Uber-
windung schafft die normative Aufladung der ,physis-Anthropologie”, wie sie
an der zentralen Figur Elektra vorgefithrt wird. Ihr ethos verweist, parallel
zum Apollinischen Befehl und dem gottlich gesandten Traum der Klytaimnes-
tra, zielgerichtet voraus auf die Wiederkehr der Dike am Ende des Stiickes.
Diese wird zugleich als Erinys und Nemesis attributiert.?’ Es geht hier um
eine gottlich geschiitzte, einmalige Racheaktion.?!

Wenn sich Sophokles’ Stiick durch seinen fokussierenden Nahblick auf
den Menschen bis hinein in die innere Wertewelt der Heldin als Teil der ,,An-
thropologische[n] Epoche™? in der attischen Literatur ausweist, so erscheint
in Aischylos’ Orestie das Menschliche noch von aufen und aus wesentlich
groferer Weitwinkeldistanz.?® Zugleich ist die Macht des Gottlichen hier in
solcher Unmittelbarkeit prasentiert, dass der Eindruck auftritt, es gibe in
dieser Welt noch keinen grundséitzlichen Dimensionenunterschied zwischen
menschlicher und gottlicher Sphére. In den ersten beiden Stiicken bekimpfen
sich Menschenparteien und gottliche Machte wirken dabei teils offen, teils
mysterios verschattet, in die menschlichen Belange hinein. Im ersten Stiick
der Trilogie ergreift Klytaimnestra, selbst als Ubermensch und fleischgewor-
dene erinys inszeniert, Regie iiber die mykenische Palastwelt. In Reaktion
darauf resigniert Kassandra als Apollinisch vereinnahmte Seherin an ihrem

18Giehe dazu das in Anmerkung iibersetzte Fragment aus dem corpus theognideum,
V.429-438 (IV, 12.2.1).

19 An dieser Stelle muss noch einmal entschieden dem Ansatz der ,ironischen” Deutung
des Stiickes widersprochen werden. Grote, 260-274, als Vertreter dieser Forschungsrichtung
kann nicht gefolgt werden, wenn er im Sophokleischen Orest einen durch den rhetorisch
gebildeten Pidagogen manipulierten, orientierungslosen Jiingling sieht.

20Giehe: IV, 15.1.

2lZusammenfassend fiir die Sicht des Sophokleischen Stiickes auf das Géttliche seien
hier nochmals, in Riickgriff auf IV, drei wichtige wissenschaftliche Arbeiten in Kurzform
zitiert: Bowman; Parker, Sophocles and the Devine; West, Ancestral Curses.

22Zum Begriff siche die Definition unter I, 2.4.

ZRiickverweise auf die jeweils entsprechenden Verse aus der Orestie werden im Folgen-
den ausgespart. Der Leser sei hier zuriickverwiesen auf: II.



KAPITEL 18. NACHDENKEN UBER DAS GOTTLICHE 313

Menschsein. In den Choephoren vollzieht Orest unter Apollinischer Sendung
stehend die Rache an der Gattenmorderin Klytaimnestra. Im Gegenzug dafiir
wird er von den miitterlichen Erinyen aus seiner ihm seit der Kindheit ent-
fremdeten Heimat Argos verjagt. Das letzte Stiick der Trilogie schliefslich
bringt Go&tter der olympischen wie der chthonischen Sphére in anthropo-
morpher Gestalt auf die Biihne. Die Olympier?! erweisen sich als in ihren
Anspriichen an die Menschen gegeniiber den unterirdischen Gottheiten iiber-
legen. Das dabei Entscheidende ist jedoch: Nicht die in sich gespaltene Got-
terwelt steht am Ende sichernd iiber der Harmonie im zwischenmenschlichen
Bereich, sondern die neugeschaffene politisch-religiose Ordnung Athens ist
der entscheidende Garant dafiir. Es ist erst der institutionelle Rahmen des
geordneten Gemeinwesens Athens, der den Forderungen der Olympier Gel-
tung zu verschaffen vermag. Selbst die Gotter brauchen diesen Rahmen,
um sinnvoll in der Welt der Menschen wirken zu konnen. Im Chaotischen,
so scheint es, konnen auch sie nur neues Chaos stiften. Die Gotter erhal-
ten Sinn fiir das menschliche Leben, wo sie als polis-Gottheiten auftreten.
Passend zu dieser Sicht auf die Gotter nimmt in der Trilogie bis zur Konflik-
tlosung am Ende das Thema der gestérten Kommunikation zwischen Men-
schen und Gottern grofen Raum ein. In der wilden, durch Thronkonflikte
erschiitterten Welt von Argos scheint es unmoglich, dass religiose Rituale
korrekt ausgefiihrt werden.2> Wenn der Aischyleische Orest unter Anord-
nung des olympischen Gottes Apoll und geleitet vom Rachedaimon des toten
Vaters den Muttermord vollbringt, so ist dieser Vorgang emblematisch fiir
das argivische Durcheinander unter der Tyrannin Klytaimnestra.

Wo in Sophokles’ FElektra der Atridenpalast die Kulisse fiir ein Drama
theonomen Zuschnitts ist, wird in Aischylos’ Orestie der Atridenpalast als
Brennpunkt diisterer Geheimnisse eingefiihrt und am Ende der Trilogie ist
eine Wiederherstellung der zeusgeschiitzten Herrschaft in Argos durch den
Atridenstamm erreicht. Es geht beide Male, geméf dem typischen Thema
des tragischen Sujets nach der Definition der Aristotelischen Poetik um
die Geschicke von Menschen aus einem adeligen Umfeld.26 Anders ist es
hier bei Euripides:?” Durch die Missehe ist Elektra der materiellen Vorziige

24 Allein Gottervater Zeus bleibt dem Geschehen fern. Eine religiose Scheu vor ihm
als oberster Autoritdt der gottlichen wie menschlichen Sphire macht seine unmittelbare
Biithnenprasenz unmoglich.

25In Riickgriff auf die bereits in II genannten Forschungen sei nochmals auf ein paar
wichtige Beitrdge zum Thema in Kurzform zitiert: Hame, Female Control; Roth; Seaford,
Tragic wedding; Zeitlin, Corrupted Sacrifice.

26Siehe dazu Arist. Poetik, Kap. 6.

27 Auf Versangaben wird in der folgenden Zusammenfassung der Ergebnisse zum Re-
ligiosen im Euripideischen Stiick verzichtet. Der Leser sei hier zuriickverwiesen auf: III.



KAPITEL 18. NACHDENKEN UBER DAS GOTTLICHE 314

ihrer Herkunft verlustig gegangen. Orest hat aufgrund seines Verbannten-
status ein gleiches Schicksal erlitten. Die Geschwister begehen die Rachetat
als einfache Menschen, auch wenn ihnen ihr verzerrtes Selbstbild Gegen-
teiliges vorspiegelt. Die Bedeutung der gottlichen Ebene hat in diesem pri-
vaten Rachedrama gegeniiber den beiden anderen betrachteten Bearbeitun-
gen des Stoffes erheblich an Bedeutung eingebiist. Dadurch, dass der Befehl
des Apoll, im Verlaufe des Stiickes wiederholt von Orest angezweifelt, am
Ende des Stiickes selbst von den dei er machina in Frage gestellt wird, ist
die Moglichkeit einer Legitimierung der Rachetat von gottlicher Seite aus in
dieser Bearbeitung ad absurdum gefiihrt. Kastor und Pollux selbst erweisen
sich als ratlos, was den zentralen Konflikt des Stiickes anbelangt. Dadurch
verliert ihr wirkungsvoll inszenierter Auftritt am Ende deutlich an autoritirer
Kraft.

Besonders effektiv kommt Mythen- und Religionskritik in der sog. ,,Ode
vom goldenen Lamm” zum FEinsatz. Die Pointe, ndmlich die Abkehr des
Chores von der Idee einer kosmisch gewahrten lex talionis in den Geschicken
des Tantalidenstamms, wird dabei fast bis ans Ende des Liedes aufgespart.
Die einzige autoritative Aussage, die zum Thema Religion im Stiick getroffen
wird, ist, dass religiose Riten gemeinschaftsférdernde Wirkung haben: So kén-
nte sich die Elektra-Figur gleich zu Beginn des Stiickes aus ihrer emotionalen
Isolation befreien, wenn sie sich dem Chorzug der mykenischen Frauen zum
Hera-Fest nach Argos anschlosse. So konnte Klytaimnestras Hilfe bei den
lutra, handelte es sich bei Elektras Niederkunft um etwas real Geschehenes,
tatsichlich Versohnung zwischen Klytaimnestra und der ihr entfremdeten
Tochter schaffen.

Geistesgeschichlich verrdt Euripides’ FElektra-Bearbeitung den Einfluss
sophistischen Gedankenguts: In der Infragestellung der Autoritdt der tra-
ditionellen Gotter wird ein agnostizistischer Unterton vermerkbar. Euripi-
des’ Mythenversion tritt durch diese moderne geistige Haltung in dezidierten
Gegensatz zur Sophokleischen Flektra. Der Gedanke, wonach die Hervor-
rufung von Gotterfurcht durch die alten Mythen Idee eines berechnenden
Staatsmannes sei (Siehe Eur. El. V. 743-744), erinnert dabei an die bereits
oben zitierte Stelle aus dem Sisyphos-Fragment.?®

Vor dem Hintergrund der anthropologischen Fragestellung lasst sich zusam-
menfassen: Die Aischyleische und die Euripideische Version stellen insge-
samt das Menschliche gegeniiber dem Géottlichen in den Vordergrund, wo
bei Sophokles die Verwirklichung gottlicher nomot den Zielpunkt der drama-
tischen Handlung markiert. Bei Euripides und Aischylos erhélt die Sphére

28Gjehe oben im selben Abschnitt. Siehe dazu auch Conacher, Euripides and the Sophists,
20.



KAPITEL 18. NACHDENKEN UBER DAS GOTTLICHE 315

des Géttlichen keine echte Autonomie gegeniiber dem Menschlichen. Uber-
spitzt kdnnte man behaupten, das Gottliche sei bei Aischylos und Euripi-
des blose Emanation von den Menschen eigenen gefiihlsméfigen und ver-
standesmifigen Regungen. Dabei konnen die in menschlicher Gestalt auf der
Biihne erscheinenden Gé&tter und die Gétter, iiber die immerzu gesprochen
wird, als Metaphern fiir in den Menschen selbst Angelegtes gesehen wer-
den. Aischylos’ Tragodienwelt, die zeitlich noch vor der ,Anthropologische[n]
Epoche™ verortet ist, mutet insofern iiberraschend modern an, gerade, wenn
man sie neben die rigide von géttlichen nomos bestimmte Tragddienwelt eines
Sophokles stellt.?°

18.2 Die Historiker

Herodot
Dass das Herodoteische Werk dem Bereich des Religiosen eine zentrale

Bedeutung fiir das menschliche Leben zubilligt, lisst sich nicht nur in den
umfassenden ethnographischen Exkursen des Werkes sehen, sondern auch im
zentralen Thema des Werkes, der Darstellung der Geschichte der Perserkriege.?!

Wenn die volkerkundlichen Vergleiche dazu fiithren, dass im Werk insge-
samt ein vom Anthropomorphismus der griechischen Religion abstrahierender
Begriff des Géttlichen zugrundegelegt wird,?? so zeigt die narrative Hauptlinie
der Historien deutlich, wie das Gottliche als im geschichtlichen Prozess aktiv
wirksame Kraft gedacht ist.3

Die Herodoteischen Historien geben, adressiert an Kroisos und versteckt
hinter der autoritativen Aussage des weisen und welterfahrenen Solon,** eine
Aussage zur condition humaine ab (Hdt. Buch 1, Kap. 32.1-4):

...0> Kpoloe, émotduevov e 10 Uelov mav Edv giovepdy te ol Ta-
EAyGSOEC ETELMTAC AVIpmTNIWY TENYUSTWY TERL. €V YO TE Uaxped
YEOVE TOMG UEY EoTL IOV Ta Y| Tig EV€AEL, TOMAG BE ol mardelv. €
Yap €Bdourxovta €tea olpov tfic {ong avipndny mpotidnul. obtol
EOVTEC EVIUTOL EBDOUTXOVTO TOREYOVTOL HUEROS OLNXOGIG %ol TTEV-
ToaoyLMag ol dtopuptag, EUBoAoU Unvog ur yvouévou: €l 0e oM

29Zum Begriff siehe die Erliuterung unter: I, 2.4.

30Tn der Forschung hat besonders deutlich die geistigen Gemeinsamkeiten zwischen Ais-
chyleischer und Euripideischer Tragodie herausgearbeitet Aélion.

31Dazu in der Forschung u. a. Scullion, 192.

32Siehe Scullion, 196-197. Scullion schreibt im Zusammenhang mit Buch 4, Kap. 119.3
von einem “concept of trans-cultural divinity”.

33Giehe u. a. Jordan, 121.

34Gjehe u. a. Sapiro, Herodotus and Solon.



KAPITEL 18. NACHDENKEN UBER DAS GOTTLICHE 316

edelrioel TOUTEQOV THV ETEWV UNVL paxpdTeEQOV YiveoUot, tva O1)
ol Gpot CUUPUVWOL TaEYVOUEVOL EC TO OE0V, fjveg PEV Topd Td
EBdournrovTa ETea ol EUBOALOL YivovTon TEUAXOVTA TEVTE, NUEPUL OE
Ex TEV UNVEY To0TLV YAl TEVTIAXOVIAL. TOUTERV TEV AMUcEnY
NUEREWY TEV €¢ T EBSOUXOVTA ETEN, EOUGEWY TEVTAXOVTO Kol Ol
XOGLEWY %ol EEMIOYIAEWY X0l SlopLpLEwY, 1) ETépT aUTEWY Tf] ETéE
NUERT TO Tapdmay 0UBEY OUotovV TEoodyEL Tpfiyua. obTw v Kpoloe
Ty 0Tl avilpwTog GuUPoEN.

Wo Fatalismus im Kleinen herrscht, gilt dies aber keineswegs auch fiir das
grofse Ganze. Denn der kyklos der menschlichen Verhiltnisse ist auf das
Gesamte gesehen eben kein Produkt des Zufalls. Nach der Anlage des Werkes
folgt er im Ganzen dem Plan, das Perserreich nach seiner Expansion in den
Perserkriegen von Seiten der Griechen unter besonderer Fiihrungsrolle der
Athener erneut stiirzen zu lassen.®® Herodots Historien reflektieren in der
Gesamtschau eine theonome Welt teleologischen Zuschnitts.?® Dadurch, sowie
durch den an Heraklit anklingenden Gottesbegriff, ist eine Verbindung zur
Welt der Sophokleischen Elektra hergestellt.3”

Die geistige Verbindung des Werkes zur attischen Tragodie zieht jedoch
weitere Kreise.®® Vom fatalistischen Blick auf das Menschenleben im Allge-
meinen wurde bereits berichtet. Im Hinblick auf das Thema des Anthropol-
ogischen im tragischen Kontext ist noch von Bedeutung die Frage, inwieweit
der grofe scheiternde Staatsmann bei Herodot als verantwortlich gilt. Be-
merkenswert ist hier das religitse Motiv von hybris und nemesis, unter die
katastrophal endendes Handeln bei Herodot gestellt sind.?* Die Vorstellung,
eine Person verstricke sich in hybris und erleide die passende gottliche Strafe
dafiir in Form eines folgenden Sturzes, ist als poetisches Leitmotiv aus der
Aischyleischen Orestie bekannt.*® Wenn das Einwirken des Gottlichen bei
Aischylos den Menschen nicht seiner Selbstverantwortlichkeit entledigt, so
tut es dies auch nicht bei Herodot. Wie kiirzlich iiberzeugend von Loffler
herausgearbeitet, fiihren Menschen vom Schlag eines Kroisos’ durch eigenes
Verschulden in Form von mangelnder Uberlegung ihren Fall herbei.*!

35Giehe dazu u. a. Egermann, Arete und tragisches Bewusstsein, 38-42. Zu dem Thema
dufert sich u. a. auch: Forsdyke.

36Siehe dazu u. a. Lesky, Griechische Literatur, 368 und Scullion, 203.

37Siehe dazu das bereits unter IV, 12.1.1 zitierte fr. 22 B 101 DK.

38Giehe dazu weiterfiihrend in der Forschung u. a. Griffin, Herodotus and tragedy und
Kornarou, The tragic Herodotus?

39Zum Schicksal des Kroisos siehe besonders LofHer, 15-16.

40Giehe dazu: II, 4.1.

41Siehe dazu Loffler, 220-224. Noch keine Rolle spielt hier die Idee von der Triebhaftigkeit
des Menschen. Dazu Weiteres siehe unten in V, 19.3.3.



KAPITEL 18. NACHDENKEN UBER DAS GOTTLICHE 317

Thukydides

Wenn Herodots Historien in ihrem theonomen Zuschnitt geistig in die
Spatarchaik zuriickgreifen, so hebt sich das thuykdideische Geschichtswerk
iiber den pelonnesischen Krieges in seinem Anspruch auf Lehrhaftigkeit und
in seinem deskriptiv-analytischen Tonfall stark davon ab.!? Thukydides’ Werk
scheint es gerade im Bereich des Religiosen auf eine bewusste Konfrontation
mit dem pater historiae abgesehen zu haben: Es {ibernimmt zwar wichtige
Begriffe aus dem Herodoteischen religiosen Denken, kontextualisiert sie je-
doch vollkommen anders:

So kennt auch Thuykydides’ Geschichtswerk den Begriff des kyklos der
menschlichen Belange. Wenn jedoch bei Herodot als diesen Kreislauf in Gang
setzende Macht das Géttliche genannt ist,*® so ist es bei Thukydides der
Mensch selbst, der, ausgehend von seinem dynamisch aufgefassten Inneren,**
zum Motor der Geschichte wird.*® Wie Herodots Geschichtswerk greifen auch
die Thukydideischen Historien auf den Begriff tyche zuriick. Ist aber bei
Herodot noch eine personifizierte Gottheit damit bezeichnet, so ist der Begriff
bei Thukydides ginzlich seines iibersinnlichen Wesensgehaltes entkleidet und
taucht auschlieklich in negativer Konnotiertheit als den Menschen von aufsen
treffendes Ungliick auf. Krieg oder Pest erscheinen so im Thukydideischen
Werk als Formen von tyche.!t

Die Darstellung durchziehende termin: aus der modernen Disziplin der
Hippokratischen Medizin sind stellvertretend zu sehen fiir einen das Werk ins-
gesamt bestimmenden Geist von Diesseitsverhaftung und wissenschaftlicher
Wahrheitssuche.*”

42Giehe dazu besonders das sog. ,,Methodenkapitel” des Werkes: Buch I, Kap. 22.

43Giehe dazu oben das Zitat aus den Herodoteischen Historien in V, 18.2.

44Giehe dazu: V, 19.3.3.

45Giehe dazu u. a. Miiri, 136-137, und als Gesamtdarstellung: Stahl, Die Stellung des
Menschen im geschichtlichen Prozess.

46Siehe dazu Miiri,139.

47Siehe dazu Weiteres unter: V, 19.3.3.



Kapitel 19

Konzepte menschlichen Handelns

19.1 Die ,,physis-Anthropologien” in der Ais-
chyleischen Elektra-Version und bei Sopho-
kles

19.1.1 Die ,,physis- Anthropologie” des Aischylos:
der Mensch als heros

Die Aischyleische ,physis- Anthropologie” verweist durch ihre Idee einer De-
ckungsgleichheit zwischen innen und aufen zuriick auf die Adelswelt des
Homerischen epos. Der Mensch hat hier heroische Groke und die von ihm
verkorperte Rolle hat keinerlei Briiche. Entscheidungen, die er zu treffen hat,
sind ihm durch seine physis bereits vordiktiert: Ein aus Troja heimkehrender
Agamemnon kann nur iiber den ihm ausgebreiteten Teppich in den Palast
schreiten, ein Orest mit dem Apollinischen Befehl zum ,,Muttermord kann
diesem Befehl nur folgen. Dass er in der Folge aus Argos fliehen muss, ver-
folgt von der Erinyen der Mutter, ist notwendig, denn als ein mit einem
miasma befleckter Muttermorder kann er keinesfalls ohne Weiteres auf den
ihm angestammten Platz des Atridenthrons folgen. FErst ein aufwindiges
religioses und gerichtliches Verfahren unter gottlicher Aufsicht kann Orest
wieder zum Sohn des Agamemnon und kiinftigen Koénig von Argos machen.
Passend zur zwischenzeitlichen Untauglichkeit des Orest fiir seine eigentliche
Rolle wird er nach dem Muttermord auch duferlich von Krankheiten be-
fallen. In diesem Stadium seines Daseins hat er transitorisch weniger von
der Gestalt eines esthlos, als von der eines kakos. Das bezieht sich auch auf

318



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 319

seinen Reichtum: In diesem Stadium ist er ein besitzloser alétés.! Freilich
ist aber auch seine vollstindige Restitution in seiner urspriinglichen Rolle
bereits durch seine physis antizipiert: Die agnatische Blutslinie des Konigs-
geschlechts der Atriden steht unter der Schutzherrschaft des Zeus und der
Wille des Zeus, so erfihrt man im ,Zeus-hymnos” des Agamemmnon, muss
sich immer durchsetzen.

19.1.2 Die ,,physis- Anthropologie” in normativer Aufla-
dung in der Sophokleischen FElektra

Die nomoi in der Welt der Sophokleischen FElektra sind ungeschriebene, von
gottlicher Seite aus verhiingte Gesetze, die grundsitzlich keinerlei Wider-
spruch dulden: Agamemnon als gottlich geschiitzter Atridenherrscher hatte
nicht von Klytaimnestra getotet und in einer seiner herrscherlichen Wiirde
unangemessenen Art und Weise bestattet werden diirfen. Weil dies nun aber
geschehen ist, muss Elektra, deren Inneres von entsprechenden normativen
Forderungen erfiillt ist, so lange klagen, bis die dike wiederhergestellt ist.
Egermann erkennt als im Hintergrund wirksame Idee fiir die Konstruktion
des Sophokleischen Helden das ,attische Menschenbild”, eine Idee, die ihre
Reflexe auch im Herodoteischen und Thukydideischen Geschichtswerk, sowie
in den Platonischen Sokrates-Dialogen findet.? In dieser Welt geht es um die
Wiederherstellung eines als gottlich gefordert dargestellten Soll-Zustands.
Die Kehrseite dieser Grundausrichtung des Stiickes auf das Normative
ist, dass es nur in ganz engem Rahmen als anthropologische Studie gese-
hen werden kann, nur insoweit, als es die idealisierte Hauptfigur mehrfach
kontrastiert: in Chrysothemis mit einem mittelméfig guten Charakter, der
sich der moderaten hedone zuwendet, in Klytaimnestra mit dem Inbegriff
charakterlicher Verdorbenheit. Das Interesse des Stiicks am Anthropologi-
schen endet just, wo Orest unter Mithilfe Elektras den Muttermord veriibt.
Durch den teleologisch-nomistischen Zuschnitt des Stiickes auf den Vollzug
der Rachemorde wird vor allem eine Frage vollkommen ausgeblendet: Kann
eine Elektra, die diese Dinge erlebt hat, als Mensch weiterleben? Hof-
mannsthal ldsst sich seine Adaption der Sophokleischen Elektra-Figur nach
der erfolgreich vollzogenen Rachemission zu Tode tanzen.® Er liest damit
in das Sophokleische Stiick etwas hinein, das bereits der Euripideische Text
erkennt: Im &uferen Handeln verdndert der Mensch sich immer auch in-

!Man erinnert sich an die Darstellung des #rmlichen Thersites in der Ilias: Hom. II.
Buch 2, V. 212-277.

2Siehe dazu die beiden Schriften Egermanns, Vom attischen Menschenbild und Arete
und tragisches Bewusstsein bei Sophokles und Herodot.

3Siehe Bremer, 338.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 320

nerlich.? Wenn er, unter welchen Umstéinden auch immer, zum Verbrecher

wird, schadet er sich damit letztlich selbst. Doch soweit gehen die anthro-

pologischen Uberlegungen des Sophokleischen Stiickes nicht. Das Thema

gefiihlsmiRigen Uberschwangs und dadurch hervorgerufener duferer Gefahren
wird hier nur an der Stelle in nuce angedeutet, als Elektra und Orest in der

gegenseitigen Wiedersehensfreude die bevorstehende Racheaktion zu vergessen
drohen. Das Stiick bleibt bei einer Schwarz-Weift-Malerei, was die Rollen der

Charaktere anbelangt. Statt hier mehr zu differenzieren wird umso starker

die Bedeutung agnatischer Verwandtschaft betont, wie es zur traditionell

androkratischen Gesellschaft Athens passt.

19.2 Determination von aulien:
menschliche nomoz?

19.2.1 Orientalischer Herrscherprunk in der ,,Teppich-
szene”’

In der Aischyleischen Orestie ist von Orientalismus® nichts zu merken: Die
Amme Kilissa, ihrem Namen nach asiatischen Ursprungs, wird in den Choe-
phoren als vorbildliche Ziehmutter des Orest dessen wahrhaftiger Un-Mutter
Klytaimnestra folienhaft gegeniibergestellt.® Der Chor der trojanischen Sklavin-
nen ist im selben Stiick die zunéchst einzige emotionale Stiitze der von den
philoi Agamemnon und Orest verlassenen Elektra-Figur.”

Kein Zweifel: In der Orestie erscheinen die Orientalen generell nicht als
sittlich schlechtere Menschen als die Griechen. Kritisiert wird hier aller-
dings von Agamemnon als Trojakdmpfer der Umgang der Trojaner mit ihren
Herrschern: Verflochten mit der zwar aufgerufenen, faktisch jedoch inhalt-
slosen Vorstellung, in Agamemnons bevorstehendem Sturz erfiille sich die lez

“Eine bemerkenswerte Randnotiz dazu ist, dass Hofmannsthal die Euripideische Elektra
nach eigenem Bekunden selbst nicht kannte, als er sein Stiick verfasste. Siehe dazu auch
Griindig, 49.

5Der Begriff wurde gepriigt von Said. Er bezeichnet damit den eurozentrischen, west-
lichen Blick auf die Gesellschaften des Nahen Ostens bzw. die arabische Welt als einen
,Stil der Herrschaft, Umstrukturierung und des Autorititsbesitzes tiber den Orient” (10).
Dieses Denken driicke ein Uberlegenheitsgefiihl gegeniiber dem Orient aus und sei Teil der
modernen politischen und intellektuellen Kultur unserer Gegenwart.

6Siehe II, 5.2.

"Siehe II, 5.1.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 321

talionis, wird die Kritik in der ,Teppichszene” verbalisiert.® Nachdem Kly-
taimnestra dort den Gatten als Ilions Zerstorer willkommengeheiffen und ihn
darauthin gebeten hat, den Teppich zu betreten, entgegnet dieser, nicht ohne

sich gegen Klytaimnestras Schmeichelei zur Wehr gesetzt zu haben (Aisch.
Ag. V. 918-925):

0L TEANOL T} YUVOUXOG EV TEOTIOWG EUE

dBpuve unoe Pogfldeou pwTtog dixny

YopouTeTES Boopa Tpocydvng Euot,

und’ elpaoct otpnoas’ entgiovov tépov

tier Towdiog 8e YvnTov Gvta xdAleoty

Badvew Euol pev oudoubic dveu goBou.

AEYw xat’ dvopa, un 9edv, ofewy EuE.
Dass die Asiaten ihre Konige gottergleich verehren, 1auft griechischen Vorstel-
lungen der Zeit deutlich zuwider. Fiir den Durchschnittsgriechen besteht
zwischen Gottern und Menschen schlieflich ein realiter nicht zu iiberwinden-
der Dimensionenunterschied.’ So kénnte es das Wissen um den in der obigen
Textstelle mitunter angedeuteten Brauch der Proskynese sein, der die in der
griechischen Literatur des fiinften Jhs. v. Chr. geldufige Vorstellung einer
generellen Verweichlichung der Asiaten hervorgerufen hat. Die Idee ist von
zentraler Wichtigkeit im Geschichtswerk des Herodot.!9 Auch vor den Festen

naturwissenschaftlicher Reflexion mag:ht die Idee nicht Halt: So taucht sie
auch in der Hippokratischen Schrift Uber die Umwelt auf.

19.2.2 Regional unterschiedliche nomo: in den Histo-
rien des Herodot

Im siebten Buch der Historien lasst Herodot den exilierten spartanischen
Konig Demarat die spéatarchaische Idee vom nomos als

TaVTWY Bacthee

8Siehe dazu schon: II, 4.1. Aus komparatistischer Sicht bemerkenswert ist, dass Euripi-
des’ Elektra in ihrem ironischen Zitat der ,Teppichszene” (Siehe: III, 9.3.1) Klytaimnestra
trojanische Dienerinnen in die Katastrophe begleiten ldsst. Damit nimmt der Text das
Motiv des orientalischen Prunks aus dem Aischyleischen Hypotext spielerisch auf.

9Siehe dazu bereits die Auseinandersetzungen zum Géttlichen unter: V, 18.

10Giehe u. a. Dihle, Die Griechen und die Fremden, 46.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 322

dubern (Hdt. Buch 7, Kap. 102).!! Der spitarchaische Gedanke, hier am
Beispiel des spartanischen Gemeinwesens vorgefiihrt, ist von leitmotivischer
Bedeutung fiir die Historien im Ganzen: Letztlich verbindet er die ethno-
graphischen Exkurse des Werkes mit der teleologischen Gesamtstruktur des
Werkes.'2 In dem Gedanken, alle menschlichen nomoi fufiten letztlich in
einem gottlichen nomos, wird eine Verbindung zum Naturphilosophen Hera-
klit hergestellt.!®> In den Elektra-Stoff-Bearbeitungen des 5. Jhs. v. Chr.
taucht die Idee dann wieder bei Sophokles auf: Letzterer schneidet sein Werk
auf die Wiederherstellung der gottlich beschirmten Atridenherrschaft in Ar-
gos zu.

Nach Vorstellung der Herodoteischen Historien erfiillt sich der gottliche
Wille im Triumph der unter athenischer Agide stehenden Griechen iiber die
Perser.!* Die besondere arete der Griechen wird durch ihren Charakter und
die bei den einzelnen poleis je gepflegten nomoi begriindet. Wenn Demarat
in der oben erwidhnten Stelle den strengen Staatsaufbau Spartas lobt, gilt
andernorts der Preis der athenischen Demokratie (Hdt. Buch 5, Kap. 78).
Insgesamt wird die griechische Uberlegenheit darauf zuriickgefiihrt, dass die
Griechen in ihrem militirischen Einsatz jeweils auch den persénlichen Wiin-
schen folgten. Anders verhalte es sich hier mit den Persern. Als unter einem
Grofkonig stehendes Volk kimpfe es fiir diesen und sehe doch keinerlei aus
seinem Einsatz hervorgehenden unmittelbaren Eigennutz.'® Herodots Werk
verbindet dabei den Charakter der Bewohner der griechischen poleis aitiolo-
gisch mit den jeweiligen geographischen Begegebenheiten ihrer Heimat. Als
Bewohner eines Landes mit starken klimatischen Unterschieden zwischen den
einzelnen Jahreszeiten seien die Griechen selbst stark in ihren Leidenschaften
und im unabléssigen Verfolgen ihrer Ziele. Anders hier die Situation bei den
Persern: Ein weichliches Land bringt weichliche Mé&nner hervor, so bereits
die Aussage des Griinders des persischen Grofreiches Kyros.!'® Es spiegelt
sich nach Darstellung des Herodoteischen Werkes im Geschick der Perser der
typische Kreislauf menschlicher Geschicke: Grofes wird klein, Kleines grof.!?

"Davor wurde diesselbe Idee bereits in Hdt. Buch 3, Kap. 38, verbalisiert. Siehe dazu
u. a. Diller, Wanderarzt und Aitiologe, 87.

12Gjehe dazu Diller, Wanderarzt und Aitiologe, 41-42.

13Siehe dazu bereits die Anmerkung unter: V, 18.2.

lGiehe dazu bereits oben: V, 18.2.

15GSiehe dazu die bereits oben zitierte Stelle aus den Historien des Herodot, Buch 7, 102.

16Siehe dazu Hdt. Buch 9, Kap. 122.

17Zur Verbindung mit den religivsen Anschauungen im Werk siehe bereits oben unter:
V, 18.2.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 323

19.2.3 Regional unterschiedliche nomo: in der Schrift
Uber die Umwelt

Auch die Hippokratische Schrift Uber die Umuwelt, entstanden ca. 430 v.
Chr., kennt die Analogie zwischen geographisch-klimatischen Besonderheiten
einerseits, Charakter der Bewohner und politischer Organisationsform ande-
rerseits.

Auch dieses Werk etabliert davon ausgehend eine grundlegende Dichotomie
zwischen Europa und Asien:'® Die klimatischen Bedingungen Europas werden
letztlich mit geistiger Regsamkeit seiner Bewohner und der demokratischen
Staatsform in Verbindung gebracht, die klimatischen Bedingungen Asiens
mit geistiger Trigheit und der monarchischen Staatsform (Siehe Kap. 16).1

Was die Herodoteischen Historien und die Schrift Uber die Umwelt im
Zugriff auf das Thema des Anthropologischen eint, ist, dass beide Schriften
die Moglichkeit des regionalen Vergleichs nutzen und so zu Diversitit der
volkischen Mentalitéten, bedingt durch den unterschiedlichen regionalen Ur-
sprung der Bewohner, gelangen. Ganz anders ist der Zugang zum Menschen
bei den Sophisten. Ansatzpunkt ist hier nicht ldnger der Mensch in seinen
Aufenbeziehungen, sondern der dynamisch aufgefasste Kern des menschli-
chen Wesens. Die in diesem Kontext zentrale nomos-physis-Antithese liefert
dabei einen Gegenentwurf zur traditionellen ,,physis- Anthropologie” und zum
soeben knapp skizzierten regional-komparatistischen Ansatz.

19.3 Spontane Determination von innen her:
die Triebstruktur des menschlichen We-
sens

19.3.1 Die nomos-physis-Antithese der Sophisten

Der Einzug der Sophistik nach Athen hat einen direkten Reflex auf die Art,
wie das menschliche Wesen gesehen wird. Wo der Mensch als Mafs aller
Dinge erscheint, ist eine ,physis-Anthropologie” Aischyleischen Zuschnitts
endgiiltig ein Konzept ohne Tragfahigkeit. Der Mensch selbst wird es, der
sich seinen Wert gibt. Die Grundidee von der Formbarkeit des Menschenin-
neren zu unterschiedlichen Zwecken, sei es zur Optimierung der persén-
lichen Moglichkeiten im oOffentlichen Leben, sei es zur Verbesserung oder

18Sjehe dazu in dem Werk die Ausfiihrungen ab Kapitel 12.
19Giehe dazu u. a. Dihle, Die Griechen und die Fremden, 42.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 324

Verschlechterung der Moglichkeiten anderer, steht im Zentrum sophistischen
Denkens. Die menschliche physis, nach der archaischen anthropologischen
Vorstellung der durch die Abstammung bereits grundlegend festgelegte, und
dann nur noch weiter entfaltete, unverriickbare Wesenskern des Menschen,
wird zu einer Variable: Durch die Méglichkeit der Gewinnung von Spezialwis-
sen im politischen Bereich kann der Mensch seine personliche Machtposition
selbst verdndern. Seine physis als Produkt seiner personlichen materiellen,
korperlichen und geistigen Moglichkeiten tritt in Antithese zum nomos als
der gesellschaftlich verbindlich festgelegten Regel.?”

Voraussetzung fiir diese Art zu denken ist ein Bewusstsein fiir die trieb-
gesteuerte Natur des Menschen. In der aufen- und innenpolitisch krisen-
geschiittelten zweiten Hailfte des 5. Jhs. v. Chr. musste sich die triebhafte
Grundbeschaffenheit des Menschen immer mehr offenbaren. Wenn sich der
bereits eingangs erwidhnte Sokrates gemafl seinen Hauptquellen Platon und
Xenophon kritisch damit auseinandersetzt, um davon ausgehend die Frage
nach dem sittlich Guten zu stellen, so basieren der Euripideische Text und das
Geschichtswerk des Thukydides auf der Kenntnis des Menschen als inneren
Impulsen folgendem Wesen.?!

19.3.2 Euripides’ Elektra-Figur

Dass die Euripideische Elektra-Figur mit der Aischyleischen Klytaimnestra
als Vorbild konzipiert ist,?? zeigt sich am deutlichsten am bereits in Un-
tersuchung des Euripideischen Stiicks erwihnten inszenatorischen Zitat: der
Wagensszene.?3

Wenn die Intrige der Aischyleischen Klytaimnestra Motorfunktion fiir
den Agamemnon hat,?* so gilt Vergleichbares fiir die Rolle der Euripidei-
schen Elektra-Figur im FElektra-Stiick. Unterschiedlich ist jedoch die Art,
wie die beiden Intrigen jeweils mit dem Inneren der Ausfiihrenden verbun-
den werden: Wo im Falle von Aischylos” Klytaimnestra ein ménnlicher Wille

20Giehe dazu u. a. Diller, Wanderarzt und Aitiologe, 87. Wichtig ist hier mit Grote,
274, dass vor diesem geistigen Hintergrund auch der nomos nicht absolut gefasst wird.
Das gilt nicht nur im Sinne der Konstatierung regionaler Unterschiede, sondern im Sinne
einer moralischen Relativierung: Siehe dazu DK 90 2, 20:

¢ Be 1O obvolov elmon, TAVTO XouEE UEV Xohd EVTL, €V dxanpla &7 odoyed.

Allgemein zu dem Thema &ufert sich: Pohlenz, Nomos und Physis.

21Ein direkter Reflex der nomos-physis-Antithese flieft in die Euripideische Hekabe ein
(V. 798-801). Siehe dazu Conacher, Euripides and the Sophists, 22.

22Siehe dazu oben den Hinweis unter: III, 9.3.1.

23Siehe dazu oben in: II, 4.1,

24Giehe dazu oben in: II, 4.1.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 325

zur Macht in allen Bereichen als Triebfeder vorgefiihrt ist, fiihlt Euripides’
Elektra-Figur sich der Mutter gegeniiber unterprivilegiert und wird vom Hass
auf diese angetrieben. An dieser Stelle zeigt sich besonders deutlich der Un-
terschied zwischen der Aischyleischen Figurenkonzeption nach der ,physis-
Anthropologie” und der Euripideischen Figurenkonzeption nach dem neuar-
tigen Figurenverstindnis von innen heraus. Der ménnliche Machttrieb der
Klytaimnestra-Figur bei Aischylos bedarf so keiner tiefgriindigeren Motiva-
tion mehr: Vielmehr reicht es nach dem dort zugrundegelegten Figurenaufbau
aus, Klytaimnestra mit Attributen einer mannlichen Genderrolle auszustat-
ten, um sie als dezidiert schlechten Charakter erscheinen zu lassen. Anders
ist hier die Situation bei Euripides: Der jlingere Tragiker nutzt den Eingang
des Stiickes besonders auch dazu, das teils irrationale Gepréige des Inneren
seiner Hauptfigur aufzuzeigen.?® Natiirlich hat die Euripideische Elektra in
der Vergangenheit Unrecht von Seiten der Mutter erfahren, doch das liefert
noch keine hinreichende Rechtfertigung fiir ihr Verhalten in der dramatischen
Gegenwart, kann nicht begriinden, dass sie nun, als Scheinehefrau eines armen
Bauern, eine Racheaktion gegen die Thronusurpatoren von Argos in die Wege
leitet. Wo die Elektra-Figur des Sophokles objektiv verstehbar die Ehrver-
letzung an ihrem Vater und damit letztlich ihrer selbst als Konigstochter
und Bewohnerin des Atridenpalastes von Argos beklagt,?® hat die Euripi-
deische Elektra-Figur durch ihre Entwurzelung dieses Motiv zur Begriindung
ihres Verhaltens verloren. Durch die Staffagefiguren des auturgos und der
Jungfrauen des Chors wird ihr die Moglichkeit zu einem angepassten Alter-
nativverhalten im neuen Umfeld erdffnet: Sie konnte in der Offentlichkeit den
Platz der Ehefrau des Bauern bekleiden und im Privaten, durch den auturgos
von den beschwerlichen Arbeiten freigesprochen, ein Leben im bescheidenem
Rahmen geniefien. Stattdessen intrigiert sie gegen Klytaimnestra und Aigisth
und instrumentalisiert dazu, im wahrsten Sinne des Wortes, zudem noch ihren
Bruder als Rachewerkzeug. Als Motiv fiir ihren Hass vor allem auf die Mut-
ter Klytaimnestra nennt Elektra wiederholt ihre soziale Herabsetzung, die
dieser anzulasten sei. Unterschwellig klingt in der [utra-Szene als noch tiefer-
gehender Beweggrund Elektras Verbitterung dariiber an, dass sie, auf Ver-
schulden Klytaimnestras hin, trotz entsprechenden Alters, ihre Ehefrauen-
und Mutterrolle nicht ausleben kann. Wie bereits oben erwéhnt, wird Elek-
tras Analogfunktion zur Klytaimnestra-Figur bei Aischylos gerade in der
Ausfiihrung der Rachetat offensichtlich: Wie die Aischyleische Klytaimnes-
tra den auf einem Wagen herannahenden Agamemnon in Empfang nimmt, so
heiftt die Euripideische Elektra ihre auf einem Gefihrt ankommende Mutter

25Siehe: III, 7.1.3.
26Siehe oben: IV, 13.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 326

Klytaimnestra willkommen. An der Hausschwelle gibt die Intrigantin jew-
eils ihre vorgegebene weiblich-passive Genderrolle auf und wird zur aktiv-
minnlichen Moérderin.?” Unterschiedlich dargestellt ist die Verwandlung: Im
Hypotext wird Klytaimnestra zur blutsaugenden erinys,?® im Euripideischen
Stiick wird hier subtiler verfahren: Elektra verdeckt dem vor der Mordtat
zuriickschreckenden Bruder die Augen und fiihrt fiir ihn das Schwert an das
Herz der Mutter.?? Durch ihr Verhalten dient Elektra selbst an dieser Stelle
noch ihrem falschen Selbstbild als der Rettung durch den Bruder bediir-
fender, in eine béduerliche Welt versetzter Prinzessin. Sie kann so, zumin-
dest ganz oberflachlich betrachtet, weiblich-passiv bleiben. Zugleich sorgt sie
dafiir, dass sich ihr, am Vorbild einer iiberkommenen Adelswelt geschulter
Leitspruch

APCT)V HPATEL

in der Ausfilhrung der Tat bestitigt.>® Es ist eine Idee, die auch dem noch
unreifen Bruder Orest im Vorfeld sehr imponierte.?!

Erst nach der Tat wird den Geschwistern bewusst, dass sie im Mutter-
mord ein nicht wiedergutzumachendes Verbrechen begangen haben. An dieser
Stelle zeigt sich besonders deutlich, wie stark die Euripideische Elektra-Figur
konzeptionell von ihrem literarischen Vorbild, der Aischyleischen Klytaimnes-
tra, abweicht. Wenn die Vorstellung einer innerlichen Weiterentwicklung mit
der Aischyleischen ,physis- Anthropologie” inkompatibel ist, so passt sie um-
so besser zum Euripideischen Konzept des menschlichen Wesens: Menschen
aus Fleich und Blut kénnen ihre Meinungen &ndern und sind niemals reine
Positiv-Gestalten oder reine Negativ-Gestalten. An die Stelle einer Schwarz-
Weik-Rollenverteilung, wie sie besonders deutlich der Sophokleischen FElektra
zugrundeliegt, tritt das Grau in Grau einer anderen Welt, wohl aus der Per-
spektive des spéten fiinften Jahrhunderts. Das wichtigste Mittel zu einer
solchen Neukonzeption vom menschlichen Wesen ist der dynamische Zugang
auf das Menscheninnere. Als elementarste Handlungsmotoren werden die
menschlichen Triebe ausgemacht. Im Stiick geht es darum, die Folgen des
Hasses der Elektra auf Klytaimnestra zu entfalten.

27 Anders verhilt es sich hier mit der Sophokleischen Elektra: Kurzzeitig erwiigt sie zwar,
das Schwert des Wortes gegen das reale Schwert auszutauschen, doch schliefslich ist Orest
mit seinem dolos schneller (Siehe: IV, 15.2.2).

Z8Giehe: 11, 4.1.

29Giehe: III, 10.1.

30Giehe: III, 7.3.1.

31Siehe: III, 7.3.1.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 327

19.3.3 Thukydides

Eine Stelle im Thukydideischen Werk, die in wissenschaftlichen Auseinander-
setzungen immer wieder mit der Rachehandlung der Furipideischen FElektra
und des Orest in Verbindung gebracht wird,?? ist Kapitel 82.6 in Buch III:

xoll My %ol TO EUYYEVES TOU ETauptXol GANOTEUOTEROY EYEVETO BLd TO
ETOOTEPOV EVOL ATEOPUCITTLE TOAUAY" OV Yip UETA TEY XEWEVHDY
Vopwy oeeilog ol Towdtor LOvodol, dhhd mopd ToLg xadeoTéiTog
mheovedia. xal Tag € 0@l adTolg ToTEg 00 TG Vel VoUW pdiiov
EXPATUVOVTO 1) TE xOWT| TL Tapavoufioo.

Die Passage ist Teil der sog. ,Pathologie des Krieges” (Thuk. Buch III,
82-84), in der es um die Umwertung der traditionellen Werte im Zuge des
Peloponnesischen Krieges geht. Thema der Stelle ist der Bedeutungsverlust
der Blutsverwandtschaft als der natiirlichsten Form zwischenmenschlicher
Bindung iiberhaupt im Zuge des Krieges.®® Die Stelle erweist sich als in-
teressante Bereicherung, wenn man sich der Frage nach dem Charakter der
Bindung zwischen Elektra und Orest in der Euripideischen FElektra zuwen-
det.?* Dies gilt insbesondere vor der Folie des Hypotextes der Begegnung,
der anagnorisis in den Choephoren® und auch in Gegeniiberstellung zum
Pendant in der Sophokleischen Elektra.?® Bereits oben in Untersuchung des
Euripideischen Stiickes wurde festgestellt, dass die sogenannte , Wiedererken-
nung” zwischen den Geschwistern schwerlich diesen Namen verdient. Gerade
wenn man sie mit der Aischyleischen und der Sophokleischen Entsprechung
vergleicht, zeigt sich, dass es hier tatsichlich nur um ein Zweckbiindnis, eben
vergleichbar mit den in der Thukydideischen Passage oben genannten Hetai-
rien, handelt. Wie beim Aktionismus dieser Verbiinde wihrend des Pelopon-
nesischen Krieges geht es im Furipideischen Stiick um {iberstiirztes triebge-
steuertes gemeinsames Handeln mit unbedachtem Ergebnis. Die Bindung
zwischen den Geschwistern verdient nicht das im Stiick selbst wiederholt
aufgenommene Attribut philia.3” Ganz anders verhilt es sich hier bei den
entsprechenden Passagen aus den Choephoren, bzw. der Sophokleischen

32Siehe z. B. Finley, 50-52.

33Das Hauptthema der griechischen Tragddie stellen bekanntlich, schon nach der
Beobachtung der Aristotelischen Poetik, Verletzungen zwischenmenschlicher Bindungen
im famildren Bereich dar. Siehe dazu Arist. Poetik, 1453b.

34Giehe: III, 7.3.

35Siehe: II, 5.1.

36Siche: IV, 16.1.

3"Das wird umso bewusster, wenn man, freilich anachronistisch, die Uberlegungen des
Aristoteles zum Thema philia in der Nikomachischen Ethik dazu vergleicht. Siehe dazu u.
a. Cooper.



KAPITEL 19. KONZEPTE MENSCHLICHEN HANDELNS 328

Elektra: Nicht ohne Grund zitieren die zwei strukturellen Pendants jeweils die
Abschiedsworte der Andromache an Hektor im sechsten Buch der Ilias und
stellen die ,,Wiedererkennung” so je unter das Vorzeichen hochsten pathos.
Die moderne Vorstellung, dass natiirlich oder traditionell gewachsene
Bindungen ihren Wert verlieren, wenn Menschen sich einer krisenhaften Si-
tuation ausgesetzt sehen,®® teilt unter den drei untersuchten dramatischen
Bearbeitungen nur Euripides’ Tragddie mit dem Thukydideischen Werk. Ins-
gesamt reflektiert die Thukydideische ,Pathologie des Krieges”, wie im Pelo-
ponnesichen Krieg die etablierten Werte pervertiert werden und der Krieg die
nackte Triebstruktur des Menscheninneren bloslegt.?® Kontrastierend setzt
das Geschichtswerk an wenigen Stellen der Krise das Ideal eines geordneten
Gemeinwesens gegeniiber. Besonders wichtig ist hier der beriihmte

AOYOC ETLTAPLOC

des Perikles. Die Passage spiegelt in rhetorisch wohldurchdachter Weise das
sattische Menschenbild”. Uber das Schlagwort der

dypanTol vouoL

(Thuk. Buch 2, 37.3) ldsst sich von dort sogar eine Briicke zur spitarcha-
ischen Wertewelt der Sophokleischen Elektra herstellen.** Der Krieg selbst
wird von Thukydides, ankiipfend an die medizinischen Forschungen der Hippo-
kratischen Schule, mit einer schwirenden Wunde verglichen. Thukydides
geht in seinen Forschungen zur

) 7 /7
avipwreio pOolg

so weit, dass er die Systematik der modernen Medizin seiner Zeit auf das
Gebiet der Soziologie iibertrigt.!!

38Ein weiteres modernes psychologisches Phinomen, das in die Euripideischen wie
Thukydideischen Texte Eingang findet, ist auch, wie die subjektive Wahrnehmung des
Menschen sein Wirklichkeitsbild formt. In der Sophistik beschéftigt sich damit besonders
auch Gorgias in seinen erkenntnistheoretischen Uberlegungen. Siehe dazu u. a. Wardy,
14-21.

39Giehe dazu besonders Miiri, 150.

40Siehe dazu Finley, 36.

41Sjehe dazu besonders Rechenauer, Hippokrates, 259-363.



Kapitel 20

Résumé

20.1 Sophokles: nomistisches Denken als Ausweg
aus der realen Welt

Sophokles’ Version des FElektra-Stoffes hebt sich dadurch von der seiner Mit-
streiter ab, dass hier im zentralen tragischen Konflikt ein klarer Endpunkt
erreicht wird. Es gibt am Ende, entgegen der unhaltbaren ,ironischen” Deu-
tung, keine Zweifel dariiber, wer das Recht auf seiner Seite hat: Ist Elektra so
konstruiert, dass die anfangs unerfiillten Forderungen ihres ethos nach tradi-
tionsgeméfer Ehrung des toten Vaters teleologisch Vorausdeutungen auf das
Ende der Tragodie sind, so hélt sich der noch sehr jugendliche Orest, dank
der ihn fiihrenden Gestalt des Pddagogen, ebenso auf der Seite des Rechts,
der Tradition, der olympischen Gotter und ihrem ,,Sprachrohr”, dem delphi-
schen Orakel. Als tatkraftigem Adelsspross gelingt es ihm, so zu handeln, dass
am Ende der kosmische Gleichgewichtszustand der dike wiederhergestellt ist
und dass zugleich er selbst die seiner physis geméfie Position einnehmen
kann. Unter anthropologischer Fragestellung ist er die interessantere Figur:
Er ist aufgrund seines minnlichen Geschlechts zum Handeln bestimmt, doch
um auch das Richtige zu tun, bedarf er wegen noch mangelnder Reife der
didache durch den Padagogen. Man kdnnte ihn insofern vielleicht als Sym-
bolfigur der Athener der Perikleischen Ara sehen, eine zum Zeitpunkt der
Auffiihrung des Stiickes! schon verstrichene Zeit: Im Gegensatz zur an den
oikos gebundenen weiblichen Elektra kann und muss Orest handeln.? Dies
steht bereits durch den Eingang des Stiickes fest.?

'Das Stiick wird hier mit einem Teil der Forschung auf 413 v. Chr. datiert. Siehe dazu
bereits die Uberlegungen unter: I, 2.4.

2Siehe Meier, Kdnnensbewusstsein.

3Siehe dazu: IV, 12.

329



KAPITEL 20. RESUME 330

Als seine Mission in Angriff nehmender Mensch erscheint er hier als
gefihrdet und stark zugleich. Die grundsétzliche Offenheit in seiner Figur
erinnert an die im ersten stasimon der Antigone zugrundegelegten anthro-
pologischen Uberlegungen (Soph. Ant. V. 332-375):

TOA TO OEWVA XOVOEY ALv-

YoOTOU BEVOTEPOY TEAEL.

ToUto %ol Tohlol mEpay

TOVTOU YEWEPIW VOTQ

Yweel, tepBpuylowoty Tepdy LT oldpacty. Vebdy
Te Tav Umeptdray, I'dv

apdito, dxaudToy, dmoTeLETL
IMOPEVWY GpOTEWY ETOC €l ETOC
inneiew YEVEL TOAeLWV.

%x0UPOVOWY TE QUNOV Op-

vidov dueBahv dyel

xol Inpeddv dyplwv Edvn

TOVTOU T elvaliay pUGLY

onelpotot BIXTLOXAWOTOLE,
TEPLPEADTG BVAR" XEUTEL

O unyovollg srypadhou

Unpog opeootBdra, Aactadyevd
inmov oypdleton aupl Adgov Luyw
olpeldy T dxufita tabpov.

%ol UYL X0l GVEUOEY PEOVNUAL KOl
GG TUVOHOUC

OpYaC EBWDEEAUTO Xol BUCAVAWY
Tdywyv Unatdpelor xol

ducouPea pedyey BEAN

TUVTOTOPOS" ATOPOC €T’ OLOEY EpyETA
10 uéMov' "Aldo uévov

ety oUx émdceTan



KAPITEL 20. RESUME 331

VOOWY 0 AUy VLY QUYIS
EUUTEPEOOTL.

COQPOV TL TO UNYUVOEY TEY VS LTep EATID’
Eywv

TOTE UEV X0XOV, BAhoT’ € EcVAOV EpTel.
vopoug yepalpwy yovog

Yedsv T’ Evopxov dixay,

Uinohicr dmohic 6T TO Ui xaAOV
EOVESTL TOAUOG Ydipty.

UAT Epol TopEoTiog

Yévolto unt’ loov @povésy

O¢ T30’ Epdet.

Der Fortschritt, vom Zeitgenossen Protagoras, dem ,Entdecker der Kultur™,
gerithmt, kommt hier in seiner Doppelgesichtigkeit zum Vorschein: Einerseits
potentielle Bereicherung, bringt er andererseits potentiell Schaden.®

Auch die FElektra verweist im stakkato der das Stiick durchziehenden
Klagen seiner namensgebenden Hauptfigur auf die Bedeutsamkeit, die der
Wahrung der alten Normen zukomme, gleichsam als liege darin der Garant fiir
die Wiedergewinnung des verlorenen Wohlstands einer vergangenen Bliite-
zeit. Die eleutheria, auch ein politisches Kampfwort der Zeit, steht fiir das
Geschwisterpaar am Ende. Mittel ist aber gerade nicht die Suche nach neuen
Wegen der Anpassung an veranderte Gegebenheiten. Stattdessen geht es um
die Restitution einer verlorenen, alten Ordnung. Wenn man sich an eine zeit-
geschichtliche Einordnung des Stiickes wagt, liegt es nicht fern, sich Forschern
anzuschliefsen, die in dem Sophokleischen Stiick reaktionidre Tendenzen am
Werk sehen, einen Reflex atavistischer Werte einer langst verlorenen Zeit.
Dazu sollte man betrachten, wie der Mensch im Stiick mit seiner Umwelt
interagiert. Die Sophokleische Palastwelt ist ein unbewegliches Konstrukt
hieratischer Strenge: Fine adikia stort so sehr die Harmonie, dass die Welt
als Ganzes dem Untergang geweiht scheint. Die Aufgabe der Hauptfiguren

“Siehe Stagl, 477.

5Siehe dazu: Utzinger. Zum Thema des kulturellen Fortschritts in der griechischen
Literatur siehe v. a. auch R. Miiller. Zum Modernisierungsschub innerhalb der griechischen
Kultur zu der Zeit aus historischer Perspektive siehe u. a. Papenfuss/Strocka, wo vom
wgriechischen Wunder” gesprochen wird. Anschaulich geschrieben sind besonders auch die
Ausfithrungen zum Thema in Meiers Beitrag iiber: Athen. Zu dem Phinomen &ufert sich
knapp auch Hose, Euripides als Anthropologe, 15.



KAPITEL 20. RESUME 332

ist es nun, durch eine der adikia entgegengesetzte Verhaltensweise die aus
den Fugen geratene Ordnung wieder ins Lot zu bringen. Es gibt in dieser
Welt, der Verdnderung ein Fremdwort zu sein scheint, genau eine rettende
Verhaltensmafnahme. Hier gibt es keine Uneindeutigkeiten, kein Zdgern vor
dem Mord an der ,unmiitterlichen Mutter”, hier gibt es als Zielpunkt nur die
Erfiillung des schon aufgrund seiner géttlichen Herkunft Beachtung fordern-
den Apollinischen Befehls. Die Ordnung, auf die diese Welt gestellt ist, ist
starr. Bei allem feierlichen pathos, das sie umfingt, verrit sie sich so als von
versteckten Problemen und Widerspriichen behaftet.5

20.2 Aischylos und Euripides: ,,Weltoffenheit”
und ,,Weltangst’”

Im Gegensatz zum strengen, unverinderlichen Aufbau der Sophokleischen
Welt erscheinen die Welten der Tragiker Aischylos und Euripides als steten
Verénderungen, stindiger Ungewissheit preisgebene Konstrukte. Dabei gibt
es zwischen Euripides und seinem ilteren Vorginger einen grundlegenden
Unterschied: Bei Euripides als philosophisch interessiertem Tragiker des aus-
gehenden 5. Jhs. fehlt endgiiltig die gottliche Ebene in einer das Menschliche
iiberhéhenden Form, die in der Aischyleischen Tragddie stdndig in irgend-
einer Form présent ist. Entweder wird in der Aischyleischen Tragodie iiber
Gotter gesprochen, oder es werden unter Gebeten Riten ausgefiihrt, oder
die Gotter erscheinen personlich in anthropomorpher Gestalt in der Welt
der Menschen. Auch dass der indirekte Eingriff der Goétter auf der Biihne
gezeigt wird, kommt vor. In jedem Fall: der Mensch fiihlt hier stindig die
eigene Ohnmacht und Hinfélligkeit gegeniiber einem als iiberméchtig und
irrational erlebten Gottlichen. Metaphorisch kann man die iiberméchtige
Prisenz des Gottlichen in der Aischyleischen Tragddie als Chiffre fiir das
Ohnmachts-Gefiihl des Menschen in einer uniiberschaubaren Welt deuten. In
seiner Machtlosigkeit dhnelt der Aischyleische Mensch freilich dem Euripi-
deischen, nur dass sich bei diesem die irrationale Bedrohung seiner Existenz
von aufen ins Menscheninnere verlegt hat. Emotionale Exzesse werden ihm
selbst und anderen zur stiandigen, unversehens auftauchenden Gefahr.

Freilich sollte man nicht dem Fehler unterliegen, die Welt der Sophokleischen Tragddie
als iiberfangen von einem gerechten gottlichen Firmament zu sehen. Der Glaube an eine
christliche, gottliche Providenz, wie sie sich in der von Probst, 235, als ,Kompensationsmo-
dell” bezeichneten Lehre von der gottlichen Providenz abzeichnet, liegt der Sophokleischen
Tragddie fern.

"Diese Begriffe sind iibernommen aus der ,Philosophische[n] Anthropologie” Probsts.
Siehe dort: 234.



KAPITEL 20. RESUME 333

Die tragischen Welten der zwei Dichter eint der Blick auf den Menschen
als unstetem , Mingelwesen in einer irrationalen Wechselfillen preisgegebe-
nen Welt. An die Stelle des Sophokleischen, unverriickbaren, hieratischen
Weltkonstrukts tritt eine fiir den Menschen undurchsichtige Welt. Wenn man
den riickwirtsgewandt-aristokratischen Geist der Sophokleischen Tragdodie
mit dem flexibleren, Widerspriiche zulassenden Geist der Euripideischen und
Aischyleischen Tragddie vergleicht, so konnte man, biographisierend und frei-
lich wissenschaftlich inkorrekt, den Bogen schlagen zum synchronismos, bei
dem den drei Tragikern im weltpolitisch bedeutsamen Ereignis der Schlacht
von Salamis unterschiedliche Funktionen zugemessen werden: Wahrend Ais-
chylos als Mitkdmpfer vor Salamis erscheint und Euripides gerade geboren
wird, spielt Sophokles anliissliches des Sieges als Jiingling auf der Lyra.’
Die statische Welt der Sophokleischen Tragddien, in der ein festes Vertrauen
in eine Ordnung stiftende gottliche Obermacht herrscht, passt zum Blick-
winkel eines den Lebenswirklichkeiten entriickten Aristokraten auf ihn nur
von Ferne erreichende Schwierigkeiten. Die dynamisch-ambivalenten Welt-
sichten der Aischyleischen und Euripideischen Tragddien hingegen spiegeln
mehr die wahren Gegebenheiten und reflektieren indirekt Zeiten von grofer
innerer und Auferer Unruhe: einerseits die Zeit der Perserkriege, anderer-
seits die Zeit des Peloponnesischen Krieges. Wenn Furipides’ Stiick menta-
litdtsgeschichtlich als Zeugnis der ersten grofen ,, Anthropologische[n] Epoche”
der Menschheit gewertet werden kann, so verweist Aischylos’ Orestie durch
ihren Grundton bereits in diese Richtung: Der Mensch erscheint hier als ein
zerbrechliches Wesen und hat aus einer iibergeordneten Warte, der entriick-
ten, machtvollen Welt der Gotter, keine tatséchlich passenden Hilfestellun-
gen zu erwarten. Unversehens tritt diese méchtige Gotterwelt eher noch als
eine zusétzliche potentielle Bedrohung an den Menschen heran. Dieser muss
nolens volens dem Fluss einer fremdbestimmten Wirklichkeit folgen und kann
sich, selbst bei gréfiter Bemiithung, doch des personlichen Nutzens seines Tuns
nicht sicher sein. Das Unbeherrschbare hat ihn stattdessen immer wieder im
Griff.

Der Mensch der Euripideischen FElektra erscheint als dhnlich gefihrdet,
allerdings wird ihm hier endgiiltig die volle Verantwortung fiir sein Tun und
Denken gegeben: Das Géttliche ist Teil der mythologisierenden Patina gewor-
den, mit der eine drastische Alltagsgeschichte aus dem spéten 5. Jh. iiber-
zogen ist. Es sind emotionale Auschweifungen und eine, ohnehin angesichts
der bitteren Lebensrealitdt nur halbherzige Deisidaimonie, die dem Menschen

8Der Begriff steht im Zusammenhang mit dem von Protagoras im gleichnamigen Pla-
tonischen Dialog erzéhlten Mythos iiber die Erfindung der Kultur bei den Menschen und
ist in der ,,Philosophischen Anthropologie” ein weit verbreiteter.

9Siehe Meier, Athen, Kap. 1: Nadelohr bei Salamis, 7-42.



KAPITEL 20. RESUME 334

und seinem Umfeld zur unversehens auftauchenden Bedrohung werden. Die
dei ex machina am Schluss sind nur impliziter, vor dem Hintergrund des
inneren Dilemmas der Figuren, sarkastisch anmutender Verweis auf seine
Einsamkeit. Grundséitzlich gemeinsam ist der Sicht auf den Menschen in
den Aischyleischen Choephoren und in der Euripideischen FElektra, dass die
klaren Grenzen menschlicher Moglichkeiten jeweils deutlich gesehen werden.
Es trennt die beiden Texte jedoch eine Zeitspanne schwerster politischer,
sozialer und geistesgeschichtlicher Umwélzungen. Besonderes Gewicht hat in
letzterer Hinsicht der Einfall der Sophistik nach Athen. Unter dem Eindruck
dieser Stréomung, die endgiiltig den Menschen in seiner Vereinzelung in der
Welt ernst nimmt, stehen neben Euripides’ Tragodientexten auch noch der
Text des Thukydides und die der Verfasser der hier behandelten Hippokra-
tischen Schriften. Herodots Werk stellt durch seinen naturphilosophischen
Einschlag bei gleichzeitiger Fabulierfreude und teils anderer Methodik im
Bereich des wissenschaftlichen Arbeitens eine mentalitdtsgeschichtliche Bin-
nenposition dar. Als dichtender ,,Anthropologe” hebt sich Euripides von den
hier behandelten, in Prosa schreibenden Zeitgenossen ab. Diese greifen auf
das einem wissenschaftlichen Denken adidquatere Medium zuriick.



Teil VI

Literatur

335



336

Mafigebliche Textausgaben zur Aischyleischen Orestie und den bei-
den Elektren
M. West (Hg.), Aeschyli Tragoediae cum incerti poetae Prometheo, Stuttgart
1990.
H. Lloyd-Jones/N. Wilson (Hgg.), Sophoclis Fabulae, Oxford 1990.
G. Basta Donzelli (Hg.), Euripides ‘Electra’, Miinchen /Leipzig 2002.

Zu den literarischen Vorliaufern
T. Allen./E. Sikes (Hgg.), The Homeric Hymns, edited, with preface, ap-

paratus criticus, notes, and appendices, London 1904.

H. Evelyn-White (Ubers. v.), The Homeric Hymns and Homerica, Theogony,
London 1914.

P. J. Finglass (Hg.), Pindar: Pythian Eleven, Cambridge 2007.

H. Maehler/B. Suell (Hgg.), Pindari carmina cum fragmentis, Bd. 1,
Leipzig 1997.

D. Page (Hg.), Poetae Melici Graeci, Oxford 1983.

P. van der Miihl (Hg.), Homeri Odyssea, Munich/Leipzig 1993.

M. West (Hg.), Homeri Ilias, Miinchen/Leipzig 1998-2000.

Weitere in der Untersuchung herangezogene griechische Texte
H. Diller (Hg.) Hippokrates. Uber die Umuwelt, Berlin/Leipzig 1935.
A. Godley (Hg.), Herodotus, Cambridge 1920.
R. Klaerr/A. Philippon/J. Sirinelli (Hgg.), Plutarque: (Euvres morales,
Bd. 1, Teil 2, Paris 1989.
E. Powell (Hg.) Thucydides, Oxford 1942.
K. Ziegler (Hg.), Plutarchi vitae parallelae, Bd. 1, 1914.

Sonstige Literatur
S. Adams, Two Plays of Furipides, in: CR 49 (1935), 118-122.

A. W. H. Adkins, Merit and responsibility: A study in Greek values, Ox-
ford 1960.

R. Aélion, Euripide héritier d’Eschyle (2 Bde.), Paris 1983.

M. Altmeyer, Unzeitgemdfses Denken bei Sophokles, Stuttgart 2001.

W. Arnott, Euripides and the Unexpected, in: G&R 20 (1973), 49-64.
Vermerkt mit: Arnott, Furipides and the unexrpected.

W. Arnott, Greek scenic conventions in the fifth century B.C., Oxford
1962. Vermerkt mit: Arnott, scenic conventions.

W. Arnott, Double the Vision: a Reading of Furipides’ ‘Electra’, in: G&R
28 (1981), 179-192. Vermerkt mit: Arnott, Double the vision.



337

S. Barlow, The Imagery of Euripides: a study in the dramatic use of
pictorial language, London 1971.

G. Basta Donzelli, Studio sull’ Elettra di Furipide, Catania 1978. Ver-
merkt mit: Basta Donzelli, Studio.

G. Basta Donzelli, Furipide, Elettra 518-544, in: Studi sul teatro antico,
Amsterdam (2008), 91-106. Vermerkt mit: Basta Donzelli, Euripide.

G. Baudy, Die Herrschaft des Wolfes: Das Thema der verkehrten Welt in
Euripides’ ,,Herakles, in: Hermes 121 (1993), 159-180.

R. Bees, Auschylos. Interpretationen zum Verstindnis seiner Theologie,
Miinchen 2009.

T. Bécsy, Ritus und Drama, Herne 2001.

M. Blundell, Helping Friends and Harming Enemies: A Study in Sopho-
cles and Greek Ethics, Cambridge/New York u. a. 1989.

R. Bohme, Aischylos und der Anagnorismos, in: Hermes 73 (1937), 195-
212.

K. H. Bohrer, Das Tragische: Erscheinung, Pathos, Klage, Miinchen 2007.

J. Bollack, Notes sur le premier et le troisieme stasimon des Choephores
d’Eschyle, in: Cahiers du GITA 10 (1997), 253-262.

G. Bond, FEuripides’ Parody of Aeschylus, in: Hermathena 118 (1974),
1-14.

G. Bondy, Die Herrschaft des Wolfes: das Thema der verkehrten Welt in
FEuripides’ Herakles, in: Hermes 121 (1993), 159-180.

A. Bowie, Religion and Politics in Aeschylus’ Oresteia, in: CQ 43 (1993),
10-31.

L. Bowman, Klytaimnestra’s Dream: Prophecy in Sophocles’ ‘ Electra’, in:
Phoenix 52 (1997), 131-151.

C. Bowra, Sophocles on his own development, in: AJPh 61 (1940), 385-
401.

D. Brandenburg, Medizinisches bei Herodot, Berlin 1976.

J. Bremer, Fzit Electra, in: Gymnasium 98 (1991), 325-342.

L. Bruschi, Chi ha paura della giustizia? Aesch. Choeph. 55-65, in: Hermes
133 (2005), 139-162.

W. Biihler, Das Element des Visuellen in der Eingangsszene von He-
liodors Aithiopika, in: WS 10 (1976), 177-185.

W. Burkert, Homo necans, Berlin/New York 1972. Vermerkt mit: Burkert,
Homo necans.

W. Burkert, Griechische Religion, Stuttgart/Berlin/Koéln (u. a.) 1977.
Vermerkt mit: Burkert, Griechische Religion.

W. Burkert, Greek Tragedy and sacrificial ritual, in: Kleine Schriften VII,
Tragica et historica, Gottingen 2007, 1-36.

A. Burnett, Revenge in Attic and later Tragedy, Berkeley 1998.



338

R. Bushnell, Prophesying Tragedy: Sign and Voice in Sophocles’ Theban
Plays, New York 1988.

D. Cairns, Aidos: the psychology and ethics of honour and shame in an-
cient Greek literature, Oxford 1993.

R. Camerer, Zorn und Groll in der Sophokleischen Tragodie, Leipzig 1936.

N. Collinge, Medical Terms and Clinical Attitudes in the Tragedians, in:
BICS 9 (1962), 43-55.

D. J. Conacher, Furipidean Drama: Myth, Theme and Structure, London
1967. Vermerkt mit: Conacher, Furipidean Drama.

D. J. Conacher, FEuripides and the Sophists: some dramatic treatments of
philosophical ideas, London 1998. Vermerkt mit: Conacher, Euripides and the
Sophists.

J. Cooper, Friendship and the Good in Aristotle, in: The philosophical
review 86 (1977), 290-315.

R. Corrigan (Diss.), The ‘Flectra’ theme in the history of drama, Ann
Arbor/Michigan 1955.

J. Dalfen, Die Bearbeitung des Orest-Elektra-Stoffes in der griechischen
Tragddie: Zum Handwerklichen der Tragddiendichtung, in: Festschrift R. Muth.
Innsbrucker Beitrige 22 (1983), 55-71.

J. Davidson, Homer and Sophocles’ ‘FElectra’, in: BICS 35 (1988), 45-72.

W. Decker, Sport in der griechischen Antike, Miinchen 1955.

B. Deforge, Le modéle des Choephores: contribution a la réfléction sur les
trois «Electrey, in: Cahiers du GITA 10 (1997), 213-230.

J. Denniston/D. Page, Aeschylus: Agamemnon, Oxford 1957.

G. Devereux, Trdume in der griechischen Tragodie, iibersetzt von Klaus
Staudt, Frankfurt am Main 1982.

J. Diggle (Hg.), Furipides’ Fabulae, Oxford 1981 u. a.

A. Dihle, Die Vorstellung vom Willen in der Antike, Gottingen 1985,
nach dem englischsprachigen Original The theory of will in classical antiquity,
Berkeley, Kalifornien 1982. Vermerkt mit: Dihle, Wille in der Antike.

A. Dihle, Die Griechen und die Fremden, Miinchen 1994. Vermerkt mit:
Dihle, Die Griechen und die Fremden.

H. Diller, Wanderarzt und Aitiologe: Studien zur Hippokratischen Schrift
mepl dpwy LOATWY TOTwY, Leipzig 1934. Vermerkt mit: Diller, Wanderarzt
und Aitiologe.

H. Diller, Erwartung, Enttduschung und FErfillung in der griechischen
Tragddie, in: Innsbrucker Beitréige zur Kulturwissenschaft 7 (1961), 103-107.
Vermerkt mit: Diller, Erwartung, Enttduschung und Erfillung in der griechis-
chen Tragédie.

J. Dingel, Der 24. Gesang der Odyssee und die Elektra des Euripides, in:
RhM 112 (1969), 103-109.



339

E. Dodds, The Greeks and the Irrational, London 1951. Vermerkt mit:
Dodds, The Greeks and the Irrational.

K. Dover, Some neglegted aspects of Agamemnon’s dilemma, in: JHS 93
(1973), 58-69.

M. Dubischar, Die Agonszenen bei Euripides: Untersuchungen zu aus-
gewdahlten Dramen. Stuttgart/Weimar 2001. Vermerkt mit: Dubischar, Agon.

M. Dubischar, Der Kommunikationsmodus der Debatte im griechischen
Drama, in: M. Beetz/J. Dyck/W. Neuber u. a. (Hgg.), Rhetorik der Debatte,
Tiibingen 2006, 14-29. Vermerkt mit: Dubischar, Der Kommunikationsmodus
der Debatte vm griechischen Drama.

J. Duchemin, L’Agon dans la tragédie grecque, Paris 1945.

J. Dumortier, Les images dans la poésie d’Eschyle, Paris 1975.

F. Dunn, Orestes and the Urn (Sophocles, ‘Electra’ 54-55), in: Mnemosyne
51 (1998), 438-443.

F. Dupont, L’insignificance tragique, Paris 2001.

F. Earp, Studies in Character: Agamemnon, in: G&R 19 (1950), 49-61.

P. Easterling, Character in Sophocles, in: G&R 24 (1977), 121-129.

W. Edwards, Agamemnon’s Decision: Freedom and Folly in Aeschylus,
in: Carlifornia Studies in Classical Antiquity 10 (1977), 17-38. Vermerkt mit:
Edwards, Agamemnon’s Decision.

W. Edwards, The Fagles and the Hare: Aeschylus, Agamemnon, 122 ff.,
in: CQ 32, 204-207. Vermerkt mit: Edwards, The Fagles and the Hare.

F. Egermann, Vom attischen Menschenbild, Miinchen 1952.

F. Egermann, Arete und tragisches Bewusstsein bei Sophokles und Herodot,
Miinchen 1957.

F. Egli, Euripides im Kontext zeitgendssischer intellektueller Stromungen:
Analyse der Funktion philosophischer Themen in den Tragédien und Frag-
menten, Miinchen /Leipzig 2003.

H. Erbse, Sokrates im Schatten der Aristophanischen Wolken, in: Hermes
82 (1954), 385-420.

H. Erbse, Zur ,FElektra“ des Sophokles, in: Hermes 106 (1978), 284-300.

M. Fartzoff, Oreste, héros des Choéphores? in: Cahiers du GITA 10 (1997),
41-68.

P. J. Finglass (Hg.), Sophocles: ‘Electra’, Cambridge/New York 2007.

J. Finley, Furipides and Thucydides, in: HSPh 49 (1938), 23-68.

J. Fischer, Philosophische Anthropologie. Fine Denkrichtung des 20. Jahrhun-
derts, Freiburg/Miinchen 2008.

H. Foley, Female Acts in Greek Tragedies, Princeton 2001.

S. Follinger, Differenz und Gleichheit: das Geschlechterverhdltnis in der
Sicht griechischer Philosophen des 4. bis 1. Jahrhunderts v. Chr., Stuttgart
1996. Vermerkt mit: Follinger, Differenz und Gleichheit.



340

S. Follinger, Genosdependenzen, Gottingen 2003. Vermerkt mit: Follinger,
Genosdependenzen.

S. Follinger, Die Geschichte der Atriden als Konfiguration weiblicher
Handlungsmuster, 57-70, in: M. George/A. Rudolph/R. Witte (Hgg.), Die
Atriden: literarische Prisenz eines Mythos, Dettelbach 2009. Vermerkt mit:
Follinger, Die Geschichte der Atriden als Konfiguration weiblicher Hand-
lungsmuster.

S. Forsdyke, Athenian democratic ideology and Herodotus’ Histories, in:
AJPh 122 (2001), 329-358.

H. Friankel, EPHEMFERQOS als Kennwort fiir die menschliche Natur, in:
ders., Wege und Formen friihgriechischen Denkens, Miinchen 1955, 23-39.

W. Friedrich, Schuld, Reue und Stihne der Klytaimnestra, in: W. Friedrich,
Vorbild und Neugestaltung: Sechs Kapitel zur Geschichte der Tragidie, Got-
tingen 1967, 140-187.

J. Funk, Forschungsrichtungen in der Anthropologie: Philosophische An-
thropologie, Historische Anthropologie, Interkulturalitdt und Kulturanthro-
pologie. Uberblick und Auswahlbibliographie, in: Historical Social Research /His-
torische Sozialforschung 25 (2000), 54-138.

T. Gantz, Inherited guilt in Aeschylus, in: Classical Journal 78 (1982),
1-23.

A. F. Garvie (Hg.), Aeschylus: Choephori, Oxford 1986.

A. Gehlen, Urmensch und Spatkultur. Philosophische Ergebnisse und Aus-
sagen, Frankfurt /Bonn, 2. Aufl. 1964.

F. Geisser, Gdtter, Geister und Ddmonen: Unheilsmdchte bei Aischylos —
zwischen Aberglauben und Theatralik, Leipzig 2002.

G. Gellie, Sophocles: a Reading, Melburne 1972. Vermerkt mit: Gellie,
Sophocles.

G. Gellie, Tragedy and Euripides’ ‘Electra’, in: BICS 28 (1981), 1-12.
Vermerkt mit: Gellie, Furipides.

A. van Gennep, Ubergangsriten (Les rites de passage), Ubersetzung von
K. Schomburg und S. Schomburg-Scherff, Frankfurt a. Main /Paris/New York
1986. Nach dem frz. Original Paris 1981.

C. Geertz, Thick Description: Toward an Interpretive Theory of Cultures.
Selected Essays, New York 1973.

J. Gibert, Change of Mind in Greek Tragedy, Gottingen 1955.

C. Gill, Personality in Greek epic, tragedy and philosophy: the self in
dialogue, Oxford 1966.

C. Gill, The Character-Personality Distinction, in: C. Pelling, Character
and Individuality in Greek Literature, Oxford 1990, 1-31.

S. Godde, Fuphemia: Konstruktionen des Guten in Kult und Literatur
der griechischen Antike, Heidelberg 2006.



341

B. Goft, The Sign of the Fall: the Scars of Orest and Odysseus, in: Clas-
sical Antiquity 10 (1991), 258-267. Vermerkt mit: Goff, Scars.

B. Goft, Try to Make it Real Compared to What? Euripides’ ‘Electra’ and
the Play of Genres, in: ICS 24/25 (1999/2000), 95-105. Vermerkt mit: Goff,
Play of Genres.

R. Goheen, Aspects of Dramatic Symbolism: three Studies in the Oresteia,
in: AJPh 76 (1955), 113-137.

S. Goldhill, Character and Action, Representation and Reading Greek
Tragedy and its Critics, in: C. Pelling, Characterization and Individuality in
Greek Literature, Oxford 1990, 100-127. Vermerkt mit: Goldhill, Character
and Action.

S. Goldhill, Reading Greek Tragedy, Cambridge 1986. Vermerkt mit: Gold-
hill, Tragedy.

J. Gould, Dramatic Character and Human Intelligibility in Greek Tragedy,
in: PCPhS 24 (1978), 43-67. Vermerkt mit: Gould, Dramatic Character in
Greek Tragedy.

J. Gould, Hiketeia, in: SPHS 93 (1973), 74-103. Vermerkt mit: Gould,
Hiketeia.

J. Griffin, Herodotus and tragedy, in: The Cambridge Companion to Greek:
Tragedy, hgg. v. C. Dewald/J. Marincola, Cambridge 2006.

M. Griffith, Brilliant Dynasts: Power and Politics in the Oresteia, in:
Classical Antiquity 14 (1995), 62-129.

D. A. Grote (Diss.), Sophocles’ ‘Electra’: A social document of Late Fifth
Century Athens, Madison 1988.

C. Griindig, Flektra durch die Jahrhunderte: ein antiker Mythos in Dra-
men der Moderne, Miinchen 2004.

J. Halporn, The Sceptical Electra, in: HSPh 87 (1987), 101-118.

K. Hame, Female Control of Funeral Rites in Greek Tragedy: Klytaimes-
tra, Medea, and Antigone, in: CPh 103 (2008), 1-15. Vermerkt mit: Hame,
Female control.

K. Hame, All in the family: funeral rites and the health of the oikos in
Aischylos’ Oresteia, in: AJPh 125 (2004), 513-538. Vermerkt mit: Hame.

M. Harder, ‘Right’ and ‘Wrong’ in the Electra’s, in: Hermathena (1995),
15-31. Vermerkt mit: Harder, Right and Wronyg.

R. Harder, Die Frauenrollen bei Furipides: Untersuchungen zu ,Alkestis’,
,Medeia',, Erechtheus‘,, Elektra‘,, Troades' und ,Iphigeneia in Aulis', Stuttgart
1993. Vermerkt mit: Harder, Frauenrollen.

K. Hartigan, Ambiguity and self-deception: the Apollo and Artemis plays
of FEuripides, Frankfurt am Main 1991.

J. Heath, Disentangling the Beast: Humans and other Animals in Aeschy-
lus’ Oresteia, in: JHS 119 (1999), 17-47.



342

A. Heinrichs, Drama and Dromena: Bloodshed, Violence and Sacrificial
Metapher in Euripides, in: HSPh 100 (2000), 173-188.

F. Hoessly (Diss.), Katharsis: Reinigung als Heilverfahren: Studien zum
Ritual der archaischen und klassischen Zeit sowie zum Corpus Hippocraticum,
Gottingen 2001.

U. Hoélscher, Die Atridensage in der Odyssee, in: Festschrift fiir Richard
Alewyn, Freiburg 1967.

J. Holzhausen (Rez.), M. Altmeyer: Unzeitgemdfes Denken bei Sophokles,
in: Gymnasium 110 (2003), 577-579.

G. Horsley, Apollo in Sophocles’ ‘Electra’, in: Antichthon 14 (1980), 18-
29.

M. Hose, Studien zum Chor bei Furipides (2 Bde.), Stuttgart 1990. Ver-
merkt mit: Hose, Studien zum Chor 1 bzw. Studien zum Chor 2.

M. Hose, Sadismus in der hellenistischen Dichtung, in: M. Zimmermann
(Hg.), Extreme Formen von Gewalt in Bild und Text des Altertums, Miinchen
1999, 257-274.

M. Hose, Literatur als Weg in fremde Welten, in: ders., Groffe Texte alter
Kulturen: literarische Reise von Gizeh nach Rom, Darmstadt 2004, 9-14.

M. Hose, Der tragischte aller Dichter: Wandlungen des FEuripides, Hermes
134 (2006), 269-289. Vermerkt mit: Hose, Der tragischte der Dichter.

M. Hose, Euripides als Anthropologe, Miinchen 2008. Vermerkt mit: Hose,
Furipides als Anthropologe.

M. Hose, Furipides: Der Dichter der Leidenschaften, Miinchen 2008. Ver-
merkt mit: Hose, Dichter der Leidenschaften.

B. Hughes Fowler, The creatures and the blood, in: ICS 15 (1991), 85-100.

G. Hutchinson, Sophocles and Time, in: J. Griffin (Hg.), Sophocles revi-
sited: essays presented to Sir Hugh Lloyd-Jones, Oxford 1999, 47-72.

K. Joerden, Hinterszenischer Raum und auflerszenische Zeit: Untersuchun-
gen zur dramatischen Technik der griechischen Tragddie, Tiibingen 1960.

H. Johansen, Sophocles 1939-1959, in: Lustrum 7 (1962), 94-288.

J. Jones, On Aristotle and Greek Tragedy, Stanford (Kalifornien) 1962.

B. Jordan, Religion in Thucydides, in: TAPhA 116 (1986), 119-147.

J. Jouanna, Notes sur la scéne de reconnaisance dans les Choéphores
d’Eschyle et sa parodie dans U’Electre d’Euripide, in: Cahiers du GITA 10
(1997), 69-85.

P. Judet de la Combe, Sur le péan d’Agamemnon (CHOEPHORES, 152-
158), in: Cahiers du GITA 10 (1997), 31-40.

D. Juffras, Sophocles’ ‘Electra’ 973-85 and Tyrannicide, in: TAPhA 121
(1991), 99-108.

I. Kadaré, Eschyle ou [’éternel perdant, Rungis 1988.



343

R. Kannicht, Scheiben von den grofien Mahlzeiten Homers: Euripides und
der Troische Epenkreis, in: A. Bierl u. a. (Hg.), Antike Literatur in neuer
Deutung, Miinchen /Leipzig 2004, 185-202.

L. Képpel, Die Konstruktion der Handlung in der Orestie des Aischylos:
Die Makrostruktur des Plot als Sinntriger in der Darstellung des Geschlechter-
fluchs, Miinchen 1988.

G. Karsai, Flectra or Clytaemnestra? in: Homonoia 1 (1979), 9-36.

J. Kerri, Female control of funeral rites in Greek tragedy, in: CPh 103
(2008), 1-15.

W. Kerscher, Handlungsmotive Euripideischer Dramengestalten: Fin Beitrag
zum Menschenbild bei Euripides, Miinchen 1969.

K. King, The Achilles-ode in Euripides’ ‘Electra’, in: TAPhA 110 (1980),
195-212.

G. Kirkwood, A Study of Sophoclean Drama, Ithaca/New York 1958.

H. Kitto, Sophocles: Dramatist and Philosopher, London/Oxford u. a.
1958. Vermerkt mit: Kitto, Sophocles.

H. Kitto, Greek Tragedy: A literary study, London 2002. Vermerkt mit:
Kitto, Greek tragedy.

H. Kitto, Form and Meaning in Drama, New York 1956. Vermerkt mit:
Kitto, Form and Meaning.

B. Knox, The lion in the house, in: CPh 47 (1952), 17-25. Vermerkt mit:
Knox, The lion in the house.

B. Knox, The Heroic Temper: Studies in Sophoclean Tragedy, Berke-
ley /Los Angeles 1964. Vermerkt mit: Knox, Heroic temper.

B. Knox, Furipidean Comedy, in: Word and Action: Essays on the Ancient
Theatre, Oxford 1979, 250-274. Vermerkt mit: Knox, Furipidean Comedy.

H. Konishi, Agamemnon’s reasons for yielding, in: AJPh 110 (1989), 210-
222. Vermerkt mit: Konishi, Agamemnon.

D. Konstan, Haben Gefiihle eine Geschichte?, in: M. Harbsmeier/S. Mo-
ckel (Hgg.), Pathos, Affekt, Emotion: Transformationen der Antike, Frank-
furt am Main 2009. Vermerkt mit: Konstan, Haben Gefiihle eine Geschichte?

D. Konstan, Philia in Euripides’ ‘Electra’, in: Philologus 129 (1985), 176-
185. Vermerkt mit: Konstan, Philia.

E. Kornarou, The tragic Herodotus? in: V. Karageorghis/I. Taifacos (Hgg.),
The World of Herodotus, Nicosia 2004, 307-319.

D. Kovacs (Rez.), P. Finglass (Hg.), Sophocles: ‘Electra’, Cambridge
2007, in: BMCR, 2009.08.03. Vermerkt mit: Kovacs in: BMCR.

D. Kovacs, Where is Aegisthus’ Head? in: CPh 37 (1987), 139-141. Ver-
merkt mit: Kovacs, Where is Aegisthus” Head?

J.-U. Krause, Antike, in: A. Gestrich/J.-U. Krause/M. Mitterauer (Hgg.),
Geschichte der Familie, Stuttgart 2003.



344

M. Kubo, The Norm of Myth: Euripides’ ‘Electra’, in: HSPh 71 (1966),
15-31.

J. Kucharski, Orestes’ Lock: The Motif of Tomb Rituals In the Oresteia
and the Two ‘Electra’ Plays, in: Eos 91 (2004), 9-33.

E. Lefévre, Die Unfihigkeit, sich zu erkennen: Sophokles’ Tragodien, Lei-
den/Boston /Kéln 2001.

A. Lesky, Zur Darstellung seelischer Vorginge in der griechischen Tragddie,
in: Antidosis: Festschrift Walther Kraus zum 70. Geburtstag, WS Beiheft 5
(1972), 209-26. Vermerkt mit: Lesky, Seelische Vorginge.

A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur, Bern/Miinchen, 3. Aufl.
1971. Vermerkt mit: Lesky, Griechische Literatur.

A. Lesky, Zur Problematik des Psychologischen in der Tragidie des Fu-
ripides, in: Gymnasium 67 (1960), 10-26. Vermerkt mit: Lesky, Psychologi-
sches.

A. Lesky, Die Orestie des Aischylos, in: Hermes 66 (1931), 190-214. Ver-
merkt mit: Lesky, Orestie.

A. Lesky, Der Kommos der Choephoren, Wien/Leipzig 1943. Vermerkt
mit: Lesky, Kommos.

A. Lesky, Decison and responsibility in the tragedy of Aeschylus, in: JHS
86 (1966), 78-85. Vermerkt mit: Lesky, decision and responsibility.

I. Linforth, Electra’s Day in the Tragedy of Sophocles, University of Ca-
lifornia Publications in Classical Philology 19 (1963), 89-126.

M. Lloyd, Realism and Character in Euripides’ ‘Electra’, in: Phoenix 40
(1986), 1-19.

H. Lloyd-Jones, Tycho von Wilamowitz-Moellendorff on the dramatic tech-
nique of Sophocles, in: CQ (1972), 214-228.

H. Lloyd-Jones/N. G. Wilson, Sophocles: Second thoughts, Gottingen,
1997.

H. Lloyd-Jones, Some Alleged Interpolations in Aeschylus’ Choephori and
Furipides’ Electra, in: CQ 11 (1961), 171-84. Vermerkt mit: Lloyd-Jones,
Interpolations.

J. Lloyd-Jones, The Guilt of Agamemnon, in: CQ 12 (1962), 187-199.
Vermerkt mit: Lloyd-Jones, The Guilt of Agamemnon.

J. Lloyd-Jones, The justice of Zeus, London u. a. 1971. Vermerkt mit:
Lloyd-Jones, The Justice of Zeus.

H. Loffler (Diss.), Fehlentscheidungen bei Herodot, Tiibingen 2008.

N. Loraux, Die Trauer der Miitter: Weibliche Leidenschaft und die Geset-
ze der Politik, iibersetzt von: E. Moldenauer, Frankfurt am Main 1990.

C. Luschnig, The Gorgon’s severed head: Studies on ‘Alcestis’, ‘ Electra’,
and ‘Phoenissae’, Leiden/New York/Koln 1995.



345

A. Markantonatos, Tragic Narrative: A Narratological Study of Sophocles’
Oedipus at Colonus, Berlin/New York 2002.

O. Marquard, Anthropologie, in: Historisches Waorterbuch der Philosophie,
hg. v. J. Ritter, Basel 1971, 362-374.

D. Mastronarde, Euripidean Tragedy and Theology, in: SemRom 5 (2002),
17-49.

K. Matthiessen, , Flektra*, , Taurische Iphigenie‘ und ,Helena 1°: Unter-
suchungen zur Chronologie und zur dramatischen Form im Spdatwerk des Eu-
ripides, Gottingen 1964.

L. McLeod, Dolus and Dike in Sophocles’ ‘Electra’, Leiden/Boston/Brill
2001.

C. Meier, Ein antikes Aquivalent des Fortschrittsgedankens: ,Das Kon-
nensbewusstsein’, in: HZ 226 (1978), 265-316. Vermerkt mit: Meier, Kon-
nensbewusstsein.

C. Meier, Der Wandel der politisch-sozialen Begriffswelt im finften Jahrhun-
dert v. Chr., in: ders., Die Entstehung des Politischen bei den Griechen,
Frankfurt a. Main (1980), 275-326. Vermerkt mit: Meier, Wandel der politisch-
sozialen Begriffswelt im 5. Jh.

C. Meier, Die politische Kunst der attischen Tragddie, Miinchen 1988.
Vermerkt mit: Meier, Die politische Kunst der attischen Tragddie.

C. Meier, Athen: ein Neubeginn der Weltgeschichte, Berlin 1997. Vermerkt
mit: Meier, Athen.

J. Mejer, Recognizing what when and why? The Recognition Scene in
Aeschylus’ Choephori, in: Arktouros: Hellenic Studies presented to Bernard
M. W. Knox, Berlin/New York 1979, 115-121.

R. Meridor, Aeschylus Agamemnon 944-57: Why does Agamemnon give
in?, in: CPh 82 (1987), 38-43.

B. Mezzadri, Euripide & contre-pied, in: Cahiers du GITA 10 (1997), 87-
104.

A. Michelini, Furipides and the tragic tradition, Madison 1987.

R. Mitchell-Boyask, The Marriage of Cassandra and the Oresteia: Text,
Image, Performance, in: TAPhA 136 (2006), 269-297.

A. Moreau, Une étape de la pensée d’Eschyle: Agamemmnon, 750-781, in:
Cahiers du GITA 10 (1997), 7-21. Vermerkt mit: Moreau, Agamemnon.

A. Moreau, Apollon, Oreste et les prédictions énigmatiques: un paradoze,
in: Cahiers du GITA 10 (1997), 139-153. Vermerkt mit: Moreau, Apollon.

A. Moreau, Rire et sourire dans [’oevre d’Eschyle, in: M. Desclos (Hg.),
Le rire des Grecs, Grenoble 2000. Vermerkt mit: Moreau, Rire.

J. Mossman, Wild Justice: A Study of Furipides’ Hecuba, Oxford 1995.

C. Miiller, Elektras Erkenntnisproblem. Zu FEur. El. 583ff., in: RhM 143
(2000), 251-255. Vermerkt mit: C. Miiller.



346

R. Miiller, Die Entdeckung der Kultur bei den Griechen, Diisseldort u. a.
2003. Vermerkt mit: R. Miiller.

W. Miiri, Beitrag zum Verstandnis des Thukydides, in: Thukydides, hg.
v. H. Herter, Darmstadt 1968, 135-170.

G. Murray, Aeschylus: The creator of tragedy, Oxford 1940.

R. Muth, Einfiihrung in die griechische und rémische Religion, Darmstadt
1998.

L. Myrick, The way up and down: Trace horse and turning imagery in
the Orestes plays, in: Classical Journal 89 (1993), 131-148.

W. Nestle, Euripides, Dichter der griechischen Aufklirung, Stuttgart 1901.
Vermerkt mit: Nestle, Furipides.

W. Nestle, Sophokles und die Sophistik, in: CPh 5 (1910), 129-157. Ver-
merkt mit: Nestle, Sophokles.

H.-J. Newiger, Elektra in Aristophanes Wolken, in: Hermes 89 (1961),
422-30.

M. Nilsson, Die Griechengdtter und die Gerechtigkeit, in: The Harvard
Theological Review 50 (1957), 193-21.

H. North, Sophrosyne: Self-knowledge and self-restraint in Greek tragedy,
New York 1966.

G. Norwood, Greek Tragedy, London 1948.

M. Nussbaum, The Fragility of Goodness, New York 1986.

M. O’Brien, Euripides and the Gorgon, in: AJPh 85 (1964), 13-39.

K. O’Neill, Aeschylus, Homer and the serpent at the breast, in: Phoenix
52 (1998), 216-229.

J. Opstelten, Sophocles and Greek pessimism, Amsterdam 1952.

K. Ormand, Fzchange and the Maiden: Marriage in Sophoclean Tragedy,
Austin 1999.

M. Padilla (Hg.), Rites of passage in ancient Greece: literature, religion,
society, London 1999.

G. Paduano, La scena del riconoscimento nell’Elettra di Euripide et la
critica rationalistica alle Choephore, in: RFIC 98 (1970), 385-405.

D. Papenfuss/V.M. Strocka (Hgg.), Gab es das Griechische Wunder?
Griechenland zwischen dem Ende des 6. und der Mitte des 5. Jahrhunderts
v. Chr., Mainz 2001.

R. Parker, Miasma: Pollution and Purification in Farly Greek Religion,
Oxford 1976. Vermerkt mit: Parker, Miasma.

R. Parker, Through a Glass Darkly: Sophocles and the Devine, in: J. Grif-
fin (Hg.), Sophocles revisited: essays presented to Sir Hugh Lloyd-Jones, Ox-
ford 1999, 11-30. Vermerkt mit: Parker, Sophocles and the Devine.

R. Parker, Aeschylus’ gods: drama, cult, theology, in: Eschyle a ’aube du
thédtre occidental, Vandoeuvres/Genf 2009, 127-164. Vermerkt mit: Parker,



347

Aeschylus’ gods.

M. Parsons, Self-knowledge refused and accepted: A Psychoanalytic Per-
spective on the Bacchae and the Oedipus at Colonus, in: BICS 35 (1988),
1-14.

T. Paulsen, Die Rolle des Chors in den spiten Sophokles-Tragidien, Bari
1989.

H. Pfortenhauer, Literarische Anthropologie. Selbstbiographien und thre
Geschichte am Leitfaden des Leibes, Stuttgart 1987.

J. Porter, Tiptoing though the corpses: Euripides’ ‘Electra’, Apollonius
and the ‘Bouphonia’, in: GRBS 31 (1990), 255-280.

M. Pohlenz, Nomos und Physis, in: Hermes 81 (1953), 418-438.

W. Pétscher, Das Hera-Fest im Heraion von Argos, in: Acta Antiqua
Academiae Scientiarum Hungaricae (1996-1997), 25-36.

P. Probst, Zum Problem der philosophischen Anthropologie, in: Zeitschrift
fiir philosophische Forschung 35 (1981), 230-246.

D. Raeburn, The significance of the stage properties in Furipides’ ‘Elec-
tra’, in: G&R 47 (2000), 149-168.

G. Rechenauer, Der tragische Konflikt und seine Lésung in der Orestie
des Aischylos, in: Quaderni Urbinati di Cultura Classica 68 (2001), 59-92.
Vermerkt mit: Rechenauer, Orestie.

G. Rechenauer, Thukydides und die Hippokratische Medizin, Hildesheim
1991. Vermerkt mit: Rechenauer, Thukydides.

K. Reinhardt, Sophokles, Frankfurt 1947. Vermerkt mit: Reinhardt, Sophok-
les.

K. Reinhardt, Aischylos als Regisseur und Theologe, Bern 1949. Vermerkt
mit: Reinhardt, Aischylos.

M. Ringer, Electra and the empty urn, Chapel Hill and London 1998.

A. Rivier (Diss.), Essay sur le tragique d’Euripide, Lausanne 1944.

D. Roberts, Sophoclean Endings: Another Story, in: Arethusa 21 (1988),
177-196.

J. de Romilly, L’ Fvolution du Pathétique d’Eschyle a Furipide, Paris
1961. Vermerkt mit: Romilly, Evolution.

J. de Romiilly, Time in Greek Tragedy, Ithaka/New York 1967. Vermerkt
mit: Romilly, Time.

J. de Romilly, Short story of Greek literature, London 1985. Vermerkt
mit: Romilly, Greek literature.

J. de Romilly, Un bouclier tragique, in: Studi di Filologia Classica in Onore
di G. Monaco, Palermo 1990, 265-273. Vermerkt mit: Romilly, Un bouclier
tragique.

A. Rose, The Significance of the Nurse’s Speech in Aeschylus’ Choephoroi,
in: CB 58 (1982), 49-50.



348

T. Rosenmeyer, The Art of Aeschylus, Berkeley/Los Angeles 1978.

V. Rosivach, The ‘Golden Lamb’ Ode in Euripides’ ‘Electra’, in: CPh 73
(1978), 189-199.

W. Rosler/W. Burkert (Hgg.), Wolfgang Burkert: Kleine Schriften VII:
Tragica et historica, Gottingen 2007.

P. Roth, The theme of corrupted zenia in Aeschylus’ Oresteia, in: Mnemosyne
46 (1993), 1-17.

R. Rutherford, ‘Electra’ and other plays: Euripides, London 1998.

E. Said, Orientalismus, Berlin 1981.

W. Sale, The psychoanalysis of Pentheus in the Bacchae of Furipides, in:
YCIS 22 (1972), 63-82.

F. Sandbach, Sophocles, ‘Electra’ 77-85, in: PCPS 23 (1977), 71-73.

S. Sapiro, Herodotus and Solon, in: Classical Antiquity 15 (1996), 348-364.

M. Sassi, The science of man in ancient Greece, Chicago 2001.

W. Schadewaldt, Sophokles und das Leid, in: ders., Hellas und Herperien
I, Ziirich /Stuttgart 1970, 385-401. Vermerkt mit: Schadewaldt, Sophokles und
das Leid.

W. Schadewaldt, Der Kommos in Aischylos’ Choephoren, in: Hermes
67 (1932), 312-354. Vermerkt mit: Schadewaldt, Der Kommos in Aischylos’
Choephoren.

J. Schmidt, Die Gestaltungen des Atridenmythos und die Intentionen des
Odysseedichters, in: Hermes 129 (2001), 158-172.

A. Schmitt, Bemerkungen zu Charakter und Schicksal der tragischen Haupt-
figuren in der , Antigone‘, in: A&A 34 (1980), 1-16. Vermerkt mit: Schmitt,
Charakter und Schicksal der tragischen Hauptfiguren in der , Antigone’.

A. Schmitt, Freiheit und Subjektivitit in der griechischen Tragodie? in:
R. Fetz/R. Hagenbiichle/P. Schulz (Hgg.), Geschichte und Vorgeschichte der
modernen Subjektivitat, Berlin/New York 1998: 91-118. Vermerkt mit: Schmitt,
Freiheit und Subjektivitit in der griechischen Tragddie?

F. W. Schneidewin/A. Nauck (u. a. Hgg.), Sophokles: , Elektra‘, Leipzig
1853.

W. Schulze, Beitrige zur Wort- und Sittengeschichte 1I: Kleine Schriften,
Gottingen 1933.

E. Schwinge, Die Odyssee — nach den Odysseen: Betrachtungen zu ihrer
individuellen Physiognomie, Gottingen 1993.

J. A. Scott, Helen’s Recognition of Telemachus in the Odyssey, in: Clas-
sical Journal 25 (1930), 383-85.

R. Seaford, Money and the early greek mind, Cambridge 2004. Vermerkt
mit: Seaford, Money and the early greek mind.

R. Seaford, The destruction of limits in Sophocles’ ‘Electra’, in: CQ 35



349

(1985), 315-323. Vermerkt mit: Seaford, The destruction of limits in Sopho-
cles” ‘Electra’.

R. Seaford, The tragic wedding, in: JHS 107 (1987), 106-130. Vermerkt
mit: Seaford, Tragic wedding.

D. Seale, Vision and Stagecraft in Sophocles, London/Canberra 1982.

C. Segal, Tragedy and Civilization, Cambridge 1981. Vermerkt mit: Segal,
Tragedy and Civilization.

B. Seidensticker, Mythenkorrekturen in der griechischen Tragodie, 37-50,
in: M. Voéhler/B. Seidensticker/W. Emmerich (Hgg.), Mythenkorrekturen,
Berlin/New York 2005. Vermerkt mit: Vohler/Seidensticker/Emmerisch (Hgg.).

B. Seidensticker, Charakter und Charakterisierung bei Aischylos, in: Fon-
dation Hardt: Fschyle a l'aube du thédatre occidental, Vandoeuvres 2009, 205-
256. Vermerkt mit: Seidensticker, Aischylos.

N. Sewell-Rutter, Guilt by Descent. Moral Inheritance and Decision-Making
in Greek Tragedy, Oxford /New York 2007.

J. Sheppard, The ‘Electra’ of Euripides, in: CR 32 (1918), 137-41. Ver-
merkt mit: Sheppard, Furipides.

J. Sheppard, ‘Electra’: A Defence of Sophocles, in: CR 41 (1927), 2-9.
Vermerkt mit: Sheppard, Sophocles.

D. Sider, Two Stage directions for Furipides, in: AJPh 98 (1977), 16-19.

S. Slings, Notes on Furipides’ ‘Electra’, in: Mnemosyne (1997), 131-164.

[. Smereka, Studia FEuripidea II,1: De elucutionis FEuripideae consetu-
dinibus, Lwow 1937. Darin: Kap. 3: De imaginibus: Sammlung aller Bilder.

B. Snell, Aischylos und das Handeln im Drama, Leipzig 1928.

C. Sourvinou-Inwood, Tragedy and Anthropology, in: J. Gregory (Hg.), A
Companion to Greek tragedy, Oxford 2005: 293-304.

J. Stagl, Der Kreislauf der Kultur, in: Anthropos 88 (1993), 477-488.

H. Stahl, Die Stellung des Menschen im geschichtlichen Prozess, Miinchen
1966.

W. Stanford, The Serpent and the Fagle: A Reading of the Oresteia, in:
The Oresteia. By Aeschylus, iibers. v. R. Fagles, Harmondsworth 1977, 13-97.

H. Steiger, Warum schrieb Euripides seine FElektra? in: Philologus 56
(1897), 561-600.

P. Stevens, Sophocles, ‘Electra’, doom or triumph, in: G&R 25 (1978),
111-120.

F. Solmsen, FElectra and Orestes: Three Recognitions in Greek Tragedy,
Amsterdam 1967. Vermerkt mit: Solmsen, Recognitions.

F. Solmsen, Furipides’ lon im Vergleich zu anderen Tragidien des Eu-
ripides, in: E.-R. Schwinge (Hg.), Euripides, Darmstadt 1968. Vermerkt mit:
Solmsen, lon.

F. Stoessl, Die Flektra des Furipides, in: RhM 49 (1956), 47-92.



350

H. Strohm, Furipides: Interpretationen zur dramatischen Form, Miinchen
1957.

T. Szlezék, Sophokles’ Elektra und das Problem des ironischen Dramas,
in: MH 38 (1981), 1-21.

O. Taplin, Aeschylean Silences and Silences in Aeschylus, in: HSPh 76
(1972), 57-97. Vermerkt mit: Taplin, Silences.

O. Taplin, The Stagecraft of Aeschylus, Oxford 1977. Vermerkt mit: Tap-
lin.

T. Tarkow, FElectra’s Role in the Opening Scene of the Choephoroi, in:
Eranos 77 (1979), 11-21. Vermerkt mit: Tarkow, Electra’s Role in the Opening
Scene of the Choephoroi.

T. Tarkow, The Scar of Orestes: Observations on an Euripidean Innova-
tion, in: RhM 124 (1981), 143-53. Vermerkt mit: Tarkow, The scar of Orestes.

W. Thalmann, Aeschylus’ Physiology of Emotions, in: AJPh 107 (1986),
489-511.

E. Thury, Furipides’ ‘Electra’. An analysis through character develop-
ment, in: RhM 128 (1985), 5-22.

M. Tierney, The Mysteries and the Oresteia, in: JHS 57 (1937), 11-21.

L. Tregenza, The Return of Orestes in the 'Choephori:” An Arab View,
in: G&R 2 (1955), 59-61.

W. Tyrrell, Zeus and Agamemnon in Aulis, in: Classical Journal 71 (1976),
328-334.

C. Utzinger, Periphrades Aner: Untersuchungen zum ersten Stasimon der
Sophokleischen "Antigone" und zu den antiken Kulturentstehungstheorien,
Gottingen 2003.

P. Vellacott, Ironic Drama: A Study of Euripides’ Method and Meaning,
Cambridge 1975. Vermerkt mit: Vellacott, Ironic drama.

P. Vellacott, Has good prevailed? A further study of the Oresteia, in: HSPh
81 (1977), 113-122. Vermerkt mit: Vellacott, Has good prevailed?

B. Vickers, Towards Greek Tragedy, London 1973.

P. Vidal-Naquet, Der schwarze Jédger: Denkformen und Gesellschaftsfor-
men in der griechischen Antike, Frankfurt am Main 1989.

J. Vogel, Elektra vor dem Palast, in: M. Vohler/B. Seidensticker (Hgg.),

Mythenkorrekturen: Zu einer paradozalen Form der Mythenrezeption, Berlin/New

York 2005, 337-347.

J. Viirtheim, Stesichoros’ Fragmente und Biographie, Leiden 1919.

A. Waldock, Sophocles the Dramatist, Cambridge 1951.

H. Wankel, Alle Menschen miissen sterben: Variationen eines Topos in
der griechischen Literatur, in: Hermes 111 (1983), 129-154.

R. Wardy, The Birth of Rhetoric: Gorgias, Plato and their sucession,
London 1996.



351

T. Webster, Greek Theories of Art and Literature down to 400 B.C., in:
CQ 9 (1939), 166-179.

M. Weglage, Leid und Erkenntnis: Zum Zeus-Hymnus im Aischyleischen
, Agamemnon‘, in: Hermes 119 (1991), 265-281.

I. Weiler, Der Sport bei den Vilkern der Alten Welt, Darmstadt 1981.

M. West, Studies in Aeschylus, Stuttgart 1990. Vermerkt mit: West, Stu-
dies in Aeschylus.

M. West, Ancestral Curses, in: J. Griffin (Hg.), Sophocles revisited: essays
presented to Sir Hugh Lloyd-Jones, Oxford 1999, 31-45. Vermerkt mit: West,
Ancestral curses.

W. Whallon, The Serpent at the Breast, in: TAPhA 89 (1958), 271-275.

P. Wheelwright, The Burning Fountain: A Study in the Language of Sym-
bolism, Bloomington 1954. Darin: Thematic Patterns in the Oresteia, 232-
267.

J. Whitehorne, The Ending of Euripides’ ‘Electra’, in: RBPh 56 (1978),
9-14.

M. Widzisz, The duration of the darkness and the light of Eleusis in the
Prologue of Agamemnon and the third Stasimon of Choephoroi, in: GRBS 50
(2010), 461-489.

P. Wiesmann, Das Problem der tragischen Tetralogie, Ziirich 1929.

E. Wiley (Hg.), Rites of Passage in Ancient Greece: Literature, Religion,
Society, Lewisburg 1999.

U. Wilamowitz-Moellendorff, Die beiden Elektren, in: Hermes 18 (1883),
214-63. Vermerkt mit: U. v. Wilamowitz-Moellendorff.

T. v. Wilamowitz-Moellendorft, Die dramatische Technik des Sophokles.
Aus dem Nachlaf$ herausgegeben von E. Kapp. Mit einem Beitrag von U. von
Wilamowitz und einem Anhang zur Neuauflage von W. M. Calder III und
A. Bierl, Berlin, 1. Aufl. 1917, 383-409.

J. Winkler/F. Zeitlin (Hgg.), Nothing to Do with Dionysos? Athenian
Drama in its Social Context, Princeton 1990.

R. Winnington-Ingram, The role of Apollo in the Oresteia, in: CR 47
(1933), 97-104. Vermerkt mit: Winnington-Ingram, Apoll.

R. Winnington-Ingram, Clytemnestra and the Vote of Athena, in: JHS 68
(1948), 130-147. Vermerkt mit: Winnington-Ingram, Clytemnestra and the
Vote of Athena.

R. Winnington-Ingram, Sophocles, Cambridge 1980. Vermerkt mit: Winnigton-
Ingram, Sophocles.

R. Winnigton-Ingram (Rez.), W. Ziircher, Die Darstellung des Menschen
im Drama des Euripides, in: CR 49 (1999), 558-559. Vermerkt mit: Winnington-
Ingram, CR 49.

A. Winterling (Hg.), Historische Anthropologie, Stuttgart 2006.



352

C. Whitman, Sophocles, A Study in Heroic Humanism, Cambridge 1951.
Darin: Trial by Time: The ‘Electra’, 153-163.

E. Wolf, Sentenz und Reflexion ber Sophokles: Ein Beitrag zu seiner po-
etischen Technik, Leipzig 1910.

T. Woodward, ‘Electra’ by Sophocles: The Dialectical Design, in: HSPh
68 (1964), 163-205.

F. Zeitlin, The Motif of corrupted Sacrifice in Aeschylus’ Oresteia, in:
TAPhA 96 (1965), 463-505. Vermerkt mit: Zeitlin, Corrupted Sacrifice.

F. Zeitlin, The dynamics of misogyny: Myth and mythmaking in Aeschy-
lus’s Oresteia. in: J. Winkler/F. Zeitlin (Hgg.), Playing the Other: Gen-
der and Society in Classical Greek Literature, Chicago 1996. Vermerkt mit:
Zeitlin, Misogyny.

F. Zeitlin, The Argive festival and Euripides’ ‘Flectra’, in: TAPhA 101
(1970), 645-669. Vermerkt mit: Zeitlin, Argive festival.

A. Zierl (Diss.), Affekte in der Tragddie: Orestie, Oidipous Tyrannos und
die Poetik des Aristoteles, Berlin 1994.

W. Ziircher (Diss.), Die Darstellung des Menschen im Drama des Euripi-
des, Basel 1947.



