Nach der Aufklirung:
Das Frithwerk John Ruskins im ideengeschichtlichen und religiésen

Kontext Grof3britanniens im frithen 19. Jahrhundert

Inaugural-Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der
Philosophie an der Ludwig-Maximilians-Universitdt

Minchen

vorgelegt von

Martin Schmidt
aus

Miinchen



Referent: Prof. Dr. Eckhart Hellmuth
Korreferent: Prof. Dr. Frank Buttner

Tag der mundlichen Prifung: 09.02.2009



Inhalt

Einleitung

‘Times of which I humbly formed an atom’: John James Ruskin und der

Bildungshorizont der schottischen Aufklidrung im Elternhaus John Ruskins

1.1
1.2
1.3

1.4

1.5

Forschungsstand
Zum schottischen Bildungshorizont John James Ruskins

John James Ruskin und die Wende der Spitaufklarung von der
‘philosophical history’ zur empiristischen Naturforschung

Politische Implikationen der schottischen Aufklarungsphilosophie:
John James Ruskins politische Haltung

Zwischenresiimee

‘You may be doomed to enlighten a People by your Wisdom’: John Ruskins

Curriculum schottischer Moralphilosophie und Rhetorik

2.1
2.2

23

24
2.5

Adam Smith’ Moralphilosophie

Moralphilosophie und Rhetorik bei Adam Smith und in der
Spétaufklirung

Die moralphilosophisch begriindete Wahl der Erziehung im Elternhaus
Ruskins

Ruskins Unterweisung in schottischer Moralphilosophie und Rhetorik

Zwischenresiimee

‘The mightiness of the influence that overshadows us’: Schottische

Moralphilosophie und Rhetorik in Ruskins Essay on Literature (1836)

3.1
3.2
33

34

Evangelikale Romankritik versus schottische Rhetorik
Die moralphilosophische Legitimation narrativer Prosa (Scott)

Die moralphilosophische Legitimation deskriptiver Prosa (Bulwer-
Lytton)

Zwischenresiimee

11

17

25

29

38
48

51

52

57
64

70
76

77
78
84

90
94



Evangelikalismus in der Reformaéra: Positionen und Kontroversen in der
dominierenden Glaubensrichtung des Biirgertums ca. 1820-1850

4.1
4.2
4.2.1
422

423

4.3

Die Forschung zur Religiositit Ruskins
Der Evangelikalismus in England 1820-1850
Urspriinge und Aufstieg des Evangelikalismus ca. 1730-1830

Die Krise des Evangelikalismus 1825-40: Spaltung und
Radikalisierung

Krise des Evangelikalismus: Aufbruch der ,radikalevangelikalen®
Spiritualisten

Zwischenresiimee

‘The most popular preachers of the metropolis’: Evangelikale Positionen im
Elternhaus und Ruskins Kirchengemeinden

5.1
5.2
53
54
5.5
5.6
5.7
5.8
59
5.10

Der Presbyterianismus im Elternhaus Ruskins
Schottische Gemeinden in London

William Howells

Edward Andrews

John Burnet

Thomas Dale

Oxford

Henry Melvill

Nach 1843

Zwischenresiimee

‘Take nothing for granted [,] think and search for yourself’: Ruskins religiose

Uberzeugungen bis Ende der 1830er Jahre

6.1
6.2

6.3
6.4

6.5

Ruskins religiose Uberzeugungen bis Ende der 1830er Jahre

Biblizismus auf der Grundlage einer aufgeklart-moderaten
Inspirationslehre

Fehlender Aktivismus

Rechtfertigung, Erlosung — fehlende Kreuzestheologie und Anklidnge
an das unitaristische Gottesverstiandnis

Zwischenresiimee

97

98
103
107

113

123
136

138

140
150
155
159
172
174
177
184
188
190

196

198

201
204

207
214



Reading the Lineaments of Nature: Ruskins religidses Naturverstindnis von

den 1820er Jahren bis 1856 217
7.1  Evangelikalismus und Naturverstidndnis 218
7.2 Religioses Naturerleben bei Ruskin in den 1830er Jahren 224
7.3 ,Exemplaristische Offenbarungen‘ Gottes in der Natur 231
7.4  Naturverehrung im Widerspruch zum Heiligungsstreben der 236
Evangelikalen
7.5  Aufkommende Zweifel an der religiosen Naturerfahrung 241
7.6  Zwischenresiimee 244

Auf den Klippen der Historischen Geologie: Die neuere geologische und
paldontologische Naturforschung als Quelle religidser Zweifel 245

8.1  Ruskin geologisches Interesse und die Konkurrenz von
Physiogeographie und Stratigraphie 247

8.2  “No scientific difficulty can ever be cast in my teeth greater than at
this moment [ feel the geological difficulty”: Zweifel an der
providentiellen Einrichtung des Kosmos durch die
Auseinandersetzung mit der neueren Geologie ab ca. 1836/39 256

8.3  Ruskins Reaktionen auf die neuere Geohistorie: Anndherung an den
,Recorditischen‘ Evangelikalismus und Distanzierung von der
spekulativen Geologie 263

Schluss 277

Literaturverzeichnis 281



Einleitung

Das viktorianische Zeitalter war reich an politischen Denkern und Autoren, die sich nur
schwerlich in die Schablonen der grof8en Ismen — Liberalismus, Konservatismus, Sozia-
lismus — zwingen lassen. Zu diesen oszillierenden Figuren z&hlt auch der Sozialreformer
und Kulturkritker John Ruskin (1819-1900). Soweit Ruskin in Deutschland bekannt ist,
ist er es vor allem in seiner Rolle als Vorkdmpfer der Malerei William Turners (1775-
1851) und der Priraffaeliten sowie als Kunsttheoretiker der Neugotik und des Arts and
Crafts Movement.! Als Kunstkritiker trat er seit Beginn der 1840er Jahre vor die
Offentlichkeit und erlangte fiir seine Bildbeschreibungen schnell Beriihmtheit. Spiter
waren es hingegen politische Streitschriften, die ihm Ruhm und Ruch eintrugen — Texte,
in denen er seit 1860 die sozialen Verhiltnisse des Zeitalters scharfster Kritik unterzog.

,Sozialreformer*, ,Kulturkritiker®, ,Visiondr® — diese und andere Bezeichnungen fiir
Ruskins Wirken im 19. Jahrhundert suggerieren, dass Ruskin eine beobachtende oder
intervenierende Stellung am Rand der Gesellschaft eingenommen und seine politische
Programmatik kaum Unterstiitzung in der Gesellschaft seiner Epoche gefunden habe.
Dieser Eindruck tduscht jedoch. Selbst lange nach dem Ende seiner aktiven Karriere
entdeckten beispielsweise ausldndische Korrespondenten immer noch viele Hinweise
dafiir, dass Ruskins Werke die Menschen der Belle Epoque in ihren Bann schlugen. So
informierte etwa der liberale Publizist und Englandkenner Samuel Saenger (1864-1944)
die Leserschaft von Maximilian Hardens Zukunft 1899:

Ruskins Schriften sind [...] geschichtliche Dokumente ersten Ranges. In den Handbiichern der
Nationalokonomie fristet er zwar—meist nur in einer Anmerkung—ein kiimmerliches Dasein, in der
Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts lebt er aber als eine Centralgestalt und [...] eine Centralgewalt.
Um die GréBe seines Einflusses richtig zu bezeichnen, mufl man schon auf Erscheinungen wie Voltaire
und Rousseau zuriickgreifen. Kein moderner Schriftsteller ernsten Charakters wird in England mehr
gekauft und gelesen als Ruskin; seine Biicher diirften an Verbreitung selbst der Bibel und Shakespeare
schwerlich viel nachgeben. In tausend offenen und verdeckten Kanilen, durch Fach- und
Unterhaltungsliteratur, Zeitungen, Flugschriften, Volksversammlungen, durch Vortrige von Pidagogen
und Sozialreformern, endlich durch die Ruskingesellschaften flieBen seine Gedanken, seine Witzworte,

1 Wolfgang Kemp, John Ruskin, 1819-1900: Leben und Werk (Miinchen 1983), ist die maBgebliche
deutschsprachige Biographie.



seine Aphorismen, seine Bilder der Masse zu; und in dem kaum entwirrbaren Knduel von Vorstellungen,
die sich [...] im geistigen Leben der Gegenwart theils verbiinden, theils bekimpfen, brechen sie tberall
hervor.?

Saenger trifft damit nicht nur sehr gut die historische Wirkungsmacht des
Ruskinschen Oeuvres, sondern auch den amorphen Charakter dieses Werks, das
anders als zeitgendssische natur- oder sozialwissenschaftliche Werke nicht aus einem
geschlossenen theoretischen Ansatz und dessen empirischer Verifikation besteht,
sondern aus einem Konvolut von Prinzipien, Kritiken und utopischen Idealen, das die
Grenzen wissenschaftlicher Disziplinen und politischer Grundorientierungen durch-
brach.

Tatsdchlich erstreckte sich der Einfluss Ruskins iiber ein breites Spektrum politisch
Aktiver: die Christlichen Sozialisten, William Morris und die Labour Party bis hin zu
Mahatma Gandhi. Fiir sie war Ruskin ein universal denkender Gesellschaftsreformer
und politischer Denker, der die sozialen Verhéltnisse durchgreifend humanisieren
wollte. Aus diesem Grunde bekannte noch der Labour-Vorsitzende und spétere
Premierminister Clement Attlee (1883-1967), Ruskin sehr geschitzt zu haben, und
erklarte ihn gleichsam zum geistigen Griinder der Labour Party.? Ein Meinungsbild
unter den ersten Labour-Abgeordneten von 1906 demonstriert, dass die neuen
Volksvertreter tatsdchlich in ihrer Mehrheit Ruskin als die pridgende literarische
Erscheinung ihrer Laufbahn und politischen Karriere betrachteten, knapp gefolgt von
der Bibel und mit deutlichem Abstand vor Thomas Carlyle (1795-1881) und Charles
Dickens (1812-70).4

Nach dem Ersten Weltkrieg und mehr noch nach 1945 blieb von dieser Popularitét
nicht viel. Ruskins Werk geriet in Vergessenheit. Fiir den wissenschaftlichen Diskurs war
lange Zeit nur seine Biographie von Interesse. Kenneth Clark resiimierte diese Situation
1964 mit den Worten: ,,Now, in the middle of the twentieth century, what is left of this
towering reputation? Practically nothing but a malicious interest in the story of his

private life.*“ 3> Doch anders als noch in den 1960er und 1970er Jahren ist Ruskin heute

2 Samuel Saenger, “John Ruskin als Sozialreformer,” Die Zukunft 28 (Juli-Sep. 1899), 503-12, hier 504.

3 Clement Richard Attlee, The Labour Party in Perspective (London 1937), 39; Attlee, As it Happened
(London 1954), u.a. 21, 31.

4 [William Thomas Stead], “Character Sketches I: The Labour Party and the Books that Helped to Make
it,” Review of Reviews 33 (1906), 568-82; zuletzt analysiert von Lawrence Goldman, “Ruskin, Oxford,
and the British Labour Movement, 1880-1914,” in: Dinah Birch (Hg.), Ruskin and the Dawn of the
Modern (Oxford 1999), 57-86, hier: 58-9.

5 Kenneth Clark (Hg.), Ruskin Today (London 1964), xiv.



keine unbekannte GroBe mehr. Der groBe Boom der literaturwissenschaftlichen
Ruskin-Forschung seit den 1970er Jahren hat eine Fiille von Publikationen angeregt,
die, wie von John Dixon Hunt prognostiziert, sich fast zu einer “storm cloud of the
twentieth century” zusammengebraut haben.® Die Literaturwissenschaft hat nicht
zuletzt deshalb der Ruskin-Forschung so viele Impulse geben konnen, weil sie die
literarisch-formalen Aspekte seiner Schriften untersucht und die publizistischen
Strategien Ruskins wiederentdeckt. Dariiber wird allerdings hdufig aus den Augen
verloren, dass Ruskins Werk einen historischen Entstehungs- und Wirkungskontext
hatte, der in der Werkanalyse reflektiert werden muss, um diese Werke angemessen
zu entschliisseln. Aus diesem Grunde sieht sich Michael Wheeler zu der Bemerkung

veranlasst:

[Scolarship to date has missed that Ruskin was| a representative Victorian, in his religious quest, in the
polemical and occasional nature of so much of his writing, in his work ethic, in his suppressed sexuality,
and so on. And he was in touch with the main currents of the intellectual, artistic, political, and religious
life of his day in a way that marks him out as one of the great Victorians—in some ways #he great
Victorian. We therefore need to read and study not only all of Ruskin (published and “hidden”) and his
precursors and followers; we also need to read everything else in the period in order to locate him more
firmly in his own time.’

Ruskin schuf nicht aus dem Nichts, sondern stand im Austausch mit anderen Denkern,
wurde durch die Ideen und Diskurse seines Zeitalters geprigt, griff mit seinen
Schriften in bestimmte historische Debatten ein und musste sich auf die
Problemdeutungen, Theorien und Schlagworte seiner Zeitgenossen einlassen.
Dementsprechend muss die heutige Forschung mit einem kontextualisierenden
Forschungsansatz an Ruskins Werke herangehen.

Der Versuch, Ruskin “gezielter in seiner Zeit zu verorten” ist erst in den 1990er
Jahren innerhalb der Literaturgeschichte verstirkt ins Visier genommen worden und
hat nur zogerlich auch andere Disziplinen erfasst. Erheblich erschwert wurde dieser
Ansatz durch die mangelnde Erforschung der frithviktorianischen Diskursgeschichte.
Wihrend politisch-sozialen Bewegungen wie dem Chartismus und der Anti-Corn-Law-
League ausfihrliche Untersuchungen gewidmet worden sind, sind andere im frithen

19. Jahrhundert zirkulierende Ideen oft nur punktuell erforscht und selten in ihrer

6 John Dixon Hunt, The Wider Sea: A Life of John Ruskin (1982) (London 1998), ix. Zu den Anfiingen
der “Ruskin industry” siche Elizabeth Helsinger, Rez. “The Ruskin Renaissance”, Modern Philology 73
(1975/76), 166-77.

7 Michael Wheeler, “Introduction,” Nineteenth-Century Contexts 18 (1994), 113-23, hier: 116.



diskursiven Stellung zueinander analysiert worden. Mindestens die Erforschung der
religiosen Diskurse der ersten Jahrhunderthélfte und ihrer politischen Implikationen
erreicht aber die Komplexitdt, die in der Ideenhistoriographie zum 18. Jahrhundert seit
langem die Norm ist.® Im Hinblick auf Ruskin wandte sich Michael Wheeler selbst
dem religiosen Umfeld Ruskins zu, das aus anderem Blickwinkel zuvor von Stephen
Finley untersucht worden ist.” An diese und weitere Arbeiten schlieBen auch die

folgenden Ausfiihrungen an.

Fragestellung

Die vorliegende Arbeit hat zum Ziel, Ruskin “prdziser in seiner Zeit zu verorten”. Sie
ndhert sich dem Werk Ruskins jedoch von einem anderen Blickwinkel, und zwar
indem sie die intellektuellen Urspriinge seines Schaffens untersucht. Sie fragt also, aus
welchem intellektuellen Horizont Ruskin seine Anregungen und Ideen bezogen hat
und wie er mit den geistigen Traditionen, aus denen er schopfte, umgegangen ist. Ziel
ist es zu rekonstruieren, in welchem intellektuellen Umfeld Ruskin aufgewachsen ist,
mit welchen Ideen er dort vertraut gemacht wurde, welche dieser Ideen er iiber-
nommen hat und welche er verworfen oder modifiziert hat. Hinter diesem Ansatz steht
die Uberlegung, dass erst eine genaue Lokalisierung Ruskins im Ideenhaushalt seiner
urspriinglichen Sozialisation deutlich machen kann, in welchem soziokulturellen und
intellektuellen Milieu Ruskin ‘zu Hause war’. Erst daraus ldsst sich dann auch
nachvollziehen, welcher Teil der britischen Offentlichkeit pridisponiert war, seine
Ideen zu goutieren — und welcher ithm aufgrund fundamentaler Differenzen mit
Ressentiments begegnete. Auch im Hinblick auf die Deutung von Ruskins Schaffen
selbst ldsst sich erst auf diesem Wege, liber die genaue Lokalisierung seines geistigen
‘Urspungsortes’, evaluieren, welchen Ideentraditionen der Epochenwende um 1800
Ruskin ‘entstammte’ und treu blieb, von welchen Denkmustern er sich absetzte,
welche Neuansitze er verfolgte und worauf er damit abzielte. Im weitesten Sinne kann

dieser Ansatz folglich auch zu einer Kldrung der Frage beitragen, wie sich die

8  An dieser Stelle erfolgt nur der Hinweis auf die Studien Boyd Hiltons, der einen GroBteil dieser
Forschungen angeregt hat. Zuletzt: Boyd Hilton, A Mad, Bad and Dangerous People? England, 1783-
1846 (Oxford 2006); ders., “The Politics of Anatomy and the Anatomy of Politics, ¢.1825-1850”, in:
Stefan Collini/Richard Whatmore/Brian Young (Hg.), History, Religion, and Culture: British
Intellectual History, 1750-1950 (Cambridge 2000), 179-97; ders., The Age of Atonement: The Influence
of Evangelicalism on Social and Economic Thought, 1795-1865 (Oxford 1988).

9 Michael Wheeler, Ruskin’s God (Cambridge 1999); Clyde Stephen Finley, Nature’s Covenant: Figures
of Landscape in Ruskin (University Park, Pa. 1992).



Ideenlandschaft in der ausgedehnten ‘sattelzeitlichen’ Schwelle von der Frithneuzeit
zur Moderne veriandert hat und woher das Bediirfnis nach der ‘Antimoderne’ riithrt, die
in GroBbritannien maf3geblich durch Ruskin gepragt wurde.!0

Zu diesem Zweck konzentriert sich die Arbeit vordringlich auf das Friihwerk
Ruskins. Das sind die von ihm vor 1840 verfassten Schriften, die bislang kaum einer
Untersuchung unterzogen worden sind.!! Sie werden allerdings, wo es sich anbietet
oder aufdridngt, in vergleichender Lektiire mit spdteren Schriften und Ruskins
Selbstdeutungen und autobiographischen Riickblicken interpretiert, die die Sicht-
weisen der Forschung mallgeblich gepriagt haben. Archivalien haben sich dagegen oft
als verhiltnismédfBig wenig ergiebig erwiesen. Zwar sind die unzureichend edierten,
archivierten Originaltagebiicher bzw. Arbeitsjournale Ruskins und der Briefwechsel
seines Vaters stellenweise mit Gewinn eingesehen worden. Dennoch trifft die Ansicht
John Dixon Hunts zu: “[/]t soon became clear to me that the magical ‘open sesame’ of
academic research, ‘hitherto unpublished’, would not reveal any new Ruskin. If such
could be discovered at all, it would come from a serious scrutiny of the masses of
publications that we already have from and about him, occasionally supported by extracts
from those rich archival resources”.)? Erst in den publizierten Werken kommt zum
Ausdruck, wogegen und wofiir sich Ruskin in den Debatten seiner Ara engagierte,
denn erst die Veroffentlichung zwang den Autor dazu, die Interessenlagen seines
Publikums klar anzusprechen und zentrale Ideen, Denkmuster sowie Signalworte
seiner Anhingerschaft zu bekriftigen bzw. Abgrenzung gegeniiber den Begriffen und

Konzepten der Gegnerschaft zu demonstrieren.

Methodik und Aufbau

In der Konsequenz dieser Fragestellung liegt es, fiir die vorliegende Arbeit einen
kontextualisierenden Forschungsansatz zu wihlen. Hierzu bietet sich insbesondere die

Methode der linguistischen Kontextualisierung der Cambridge School of the History of

10 Vgl. u.a. Christopher Harvie, “John Ruskin, 1819-1900,” in: Bernd-Peter Lange (Hg.), Classics in
Cultural Criticism, Bd. 1. Britain (Frankfurt 1990), 149-67. Eine besonders vehemente Kritik an
Ruskins Antimodernismus findet sich in Martin Wieners Klassiker der beginnenden Thatcher-Ara:
Martin J. Wiener, English Culture and the Decline of the Industrial Spirit, 1850-1980 (1981)
(Cambridge 2004), u.a. 27-40, 90-4.

Es findet sich in den ersten zwei Béanden von Ruskins Werkausgabe: The Works of John Ruskin, hg. v.
Edward Tyas Cook/Alexander Wedderburn, 39 Bde. (London/New York 1903-1912) [im folgenden:
Works].

12 Hunt, Wider Sea, ix.

11



Political Thought an. Die unter diesem Signet firmierenden Forschungsstrategien
wurden beginnend ab Ende der 1950er Jahre von dem in Cambridge promovierten,
hauptséchlich jedoch in Neuseeland und den USA tétigen John Pocock sowie, mit teil-
weise anderer Gewichtung, ab Ende der 1960er Jahre durch den Cambridger
Politikwissenschaftler Quentin Skinner entwickelt und revolutionierten seitdem die
ideenhistorische Forschungslandschaft der englischsprachigen Welt.!3

Pocock wandte sich gegen die in der Nachkriegszeit vorherrschende Tendenz, sich
in der Geschichte politischer Ideen ausschlieBlich auf die ‘groBBen’ Autoren politischer
Philosophie zu konzentrieren und davon divergierende Formen politischen Denkens
und Kommunizierens — wie “‘Propaganda’, ‘Ausreden’, ‘Mythen’ usw.” — als philo-
sophisch unseridos und belanglos zu verwerfen.!* Zudem bekdmpft er die Tendenz,
politische Ideen primair als formallogisch kohdrente Theorien mit vermeintlich zeitlos
giiltigen Kategorien zu erfassen.!> In Abgrenzung von der herkémmlichen Form der
Ideenhistoriographie stiitzt sich Pococks Forschungsstrategie auf den Grundsatz,
politische Ideen nicht als geschlossene philosophische Systeme aufzufassen, sondern
als ‘Sprachen’. Darunter versteht er modulierbare, erweiterungsfiahige und flexibel
einsetzbare Repertoires von Deutungs- und Argumentationsmustern. Diese Sprachen
umfassen als kleinste Elemente Schlagworte, Normen und Parolen, die jedoch zu
umfassenderen Argumenten, Narrationen und Theorien verkettet werden konnen:
“Any stable and articulate society possesses concepts with which to discuss its political
affairs, and associates these to form groups or languages.”16

Nach Pococks Auffassung miissen sich Teilnehmer politischer Diskurse, wenn sie

ihre politischen Standpunkte formulieren, dieser tradierten Vokabulare bedienen:

13" Die Methodik der Cambridge School wird inzwischen auch in einer Reihe deutschsprachiger Aufsitze
beschrieben: Dazu zdhlen Eckhart Hellmuth/Martin Schmidt, “John G.A. Pocock (*1924) / Quentin
Skinner (¥1940),” in: Lutz Raphael (Hg.); Klassiker der Geschichtswissenschaft, Bd. 2: Von Fernand
Braudel bis Natalie Z. Davis (Minchen 2006), 261-79; Iain Hampsher-Monk, “Neuere
angloamerikanische Ideengeschichte,” in: Joachim Eibach/Giinther Lottes (Hg.), Kompass der
Geschichtswissenschaft: Ein Handbuch (Gottingen 2002), 293-306; Eckhart Hellmuth/Christoph v.
Ehrenstein, “Intellectual History Made in Britain: Die Cambridge School und ihre Kritiker,” Geschichte
und Gesellschaft 27 (2001), 149-72; Lottes, Glinther, “‘The State of the Art’: Stand und Perspektiven
der ‘Intellectual History’,” in: Frank-Lothar Kroll (Hg.), Neue Wege der Ideengeschichte: Festschrift
fiir Kurt Kluxen zum 85. Geburtstag (Paderborn 1996), 27-45.

14" John G.A. Pocock, “The History of Political Thought: A Methodological Enquiry,” in: Peter Laslett /
Walter Garrison Runciman (Hg.), Philosophy, Politics and Society, 2nd ser. (1962) (Oxford °1972),
183-202, hier: 183-4, 186, 190-2; Zitat: 192. Jingst zu Pococks Werk: J. Davis, “‘Epic Years’: The
English Revolution and J.G.A. Pocock’s Approach to the History of Political Thought,” History of
Political Thought 29 (2008) 519-42; Glenn Burgess, “From the Common Law Mind to the Discovery of
Islands: J.G.A. Pocock’s Journey,” History of Political Thought 29 (2008), 543-61.

15" Pocock, “History of Political Thought,” 188-91.

16 Ibid., 195.



“[Elvery thinker operates within a tradition.”’7 Um fiir das Publikum verstandlich zu
sein und dessen Sympathie zu wecken, muss sich der Sprecher/Autor dieser vorhan-
denen politischen Sprachtraditionen bedienen. Denn sein argumentativer Erfolg ist
nach Ansicht Pococks weniger von der Einlosung formallogischer Rationalitéts-
kriterien abhdngig als von der Evokation traditionaler Sprach- und Denkmuster, die
dem Publikum vertraut sind.!#

Die Methodik Pococks ist nicht kritiklos akzeptiert worden. Gerade gegen seine
Grundpramissen sind fundamentale Einwédnde erhoben worden. So wird beispiels-
weise kritiert, dass Pocock Denker und Autoren zu “mouthpieces of the script-writing
paradigms which constitute their conceptual frameworks” marginalisiere.!® Doch
Autoren sind auch nach dem Cambridger Modell keine bloBen Wassertriger im
Flussbett der Sprachstrome, die die Diskurse antreiben. Autoren haben nach dem
Verstédndnis Pococks vielmehr die Funktion, geeignete Argumentationsmuster aus den
Pools tradierter Sprachen auszuwihlen, diese Muster nach den Erfordernissen der
politischen Situation abzuwandeln und zu neuen Sprachen zusammenzusetzen: “For
anything to be said or written or printed, there must be a language to say it in, the
language deetermines what can be said in it, but is capable of being modified by what is
said in i”.20 In der Tat birgt das Pococksche Verfahren die Gefahr, einzelne Sprachen
zu verabsolutieren. So bezeichnete Pocock sein frithes Hauptwerk The Machiavellian
Moment (1975) spéter selbstkritisch als “funnel history”, weil dort der nachantike
klassische Republikanismus als eine gleichsam wie verselbststindigt durch die Jahr-
hunderte schreitende Sprachtradition rekonstruiert wird.2! Auch Pococks Termino-
logie der 1970er Jahre — die Sprachen benannte er in dieser Zeit als ‘Paradigmen’ und
‘Ideologien’ — leistete der Auffassung Vorschub, es handele sich bei den Sprachen um

kohérente, inflexible und streng autoritative Denkstrukturen.22

17" Ibid., 201.

18 Ibid., 200-1.

19 Mark Bevir, The Logic of the History of Ideas (Cambridge 1999), 34-5.

20 Pocock, “The Concept of a Language and the métier d historien: Some Considerations on Practice,” in:
Anthony Pagden (Hg.), The Languages of Political Theory in Early-Modern Europe (Cambridge 1987),
19-38, hier: 20.

21 Pocock, The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and the Atlantic Republican

Tradition (Princeton, N.J. 1975). Dazu Pococks selbstkritische Anmerkungen in: Pocock, “The

Machiavellian Moment Revisited: A Study in History and Ideology,” Journal of Modern History 53

(1981), 49-72.

Den Begriff fiihrt Pocock mit Vorbehalten ein in: “Languages and their Implications, hier: 13-8. Zur

Abkehr von diesem Begriff siche u.a. Pocock, "The Reconstruction of Discourse: Towards the

Historiography of Political Thought,” MLN 96 (1981), 959-980, hier: 969-70; und ders., “Concept of a

Language,” 19-38, hier: 21.

22



Demgegeniiber macht Pocock jedoch bereits in frithen Aufsdtzen sehr deutlich,
dass er von der Pluralitit und Modulationsfahigkeit der politischen Vokabulare aus-
geht. Sie sind nach seiner Uberzeugung auch nicht der ‘realen” Welt und dem histo-
rischen Wandel enthoben, sondern werden zum Teil erst aus ‘technischen’ Sprachen

abstrahiert, mit denen iiber Praktiken des sozialen Lebens kommuniziert wird:

There is no reason to suppose that a society will have only one such [political] language; we may rather
expect to find several, differing in the departments of social activity from which they originate, the uses to
which they are put and the modifications they undergo. Some originate in the technical vocabulary of one
of society’s institutionalized modes of regulating public affairs [i.e., the vocabulary of law]. [...] Others
originate in the vocabulary of some social process which has become relevant to politics: theology in an
ecclesiastical society, land tenure in a feudal society, technology in an industrial society.??

In weitaus stirkerem MaBe als in dem Alternativmodell der Foucaultschen Diskurs-
analyse werden nach dem Cambridger Modell Ideenrepertoires und Diskurse folglich
als mehrstimmig, widerspriichlich, modulations- und entwicklungsfahig begriften.24

Die Aufgabe des Historikers ist es nach Pocock nun, diese Vorbedingungen, unter
denen Redner und Autoren in 6ffentliche Debatten eingriffen, fiir die Interpretation
der Texte nutzbar zu machen: Historiker sollten sich zunédchst mit den vorhandenen
Sprachen vertraut machen und dann analysieren, welche Sprach- und Denkmuster ein
Autor aus dem Kontext verfiigbarer politischer Sprachen abrief.2> Ausgehend davon
kann er dann weiter danach forschen, welche argumentative Strategie der Autor
einschlug, welche Assoziationen seine Sprache moglicherweise beim Publikum
weckte, in welche sozialen und politischen Formationen er sich damit einordnete, wie
er auf eine spezifische Problemsituation reagierte und wie er zur Weiterentwicklung
der von ihm genutzten politischen Sprachen beitrug.

Entsprechend dem Vorgehen der Cambridger Ideenhistoriker werden im
Folgenden zunichst die ,Sprachen‘ (oder, wie es des Ofteren heilen wird: Ideen,
Denkmuster, Ideenrepertoires, Vokabulare), die Diskurse und Milieus vorgestellt, aus

denen Ruskin die grundlegenden Argumentationsmuster seines Denkens bezogen hat.

23 Pocock, “History of Political Thought,” 195.

24 Zum Vergleich mit Foucault genauer: Martin Schmidt, “Sagen, was ... schon verschwiegen artikuliert
war*: Die Diskurskonzepte Michel Foucaults und John Pococks im Vergleich,” in: Schleifspuren:
Lesarten des 18. Jahrhunderts; Festschrift fiir Eckhart Hellmuth, hg.v. Anke Fischer-Kattner u.a.
(Miinchen 2011), 85-104.

25 Pocock, “History of Political Thought,” 200-1; vgl. ders., “Languages and their Implications,” 25, 29:
“The historian’s first problem, then, is to identify the ‘language’ or ‘vocabulary’ with and within which
the author operated, and to show how it functioned paradigmatically to prescribe what he might say
and how he might say it. [...] At any given moment, [...] the ‘meanings (one cannot avoid the plural) of
a given utterance must be found by locating it in a paradigmatic texture [...].”



Die Korrespondenz der Familie Ruskin und die Tagebiicher Ruskins belegen, dass bei
diesen ,Sprachen‘ zu allererst an die Moralphilosophie der schottischen Hochauf-
klirung zu denken ist, und an die religidsen Uberzeugungen, mit denen Ruskin im
Elternhaus vertraut gemacht wurde. Insbesondere die religiosen Dogmen bildeten fiir
jeden, der im evangelikal gepragten Biirgertum der ersten Jahrhunderthélfte grof3
wurde, einen elementaren Schliissel zu allen Diskursen in Politik, Kultur und
Wissenschatft.

Die ersten drei Kapitel blenden die religiose Welt der Familie Ruskin weithin aus.
Thema sind die sdkularen Denkmuster, die den Bildungshorizont im Elternhaus
priagten. Dieser Bildungshorizont wird zu rekonstruieren versucht, indem zum einen
die Personlichkeit seines Vater John James Ruskin genauer beleuchtet wird (Kap. 1),
zum anderen der Unterrichtsstoff und die Padagogik im Elternhaus untersucht werden,
mit denen Ruskin vertraut gemacht wurde. Die Schwerpunktthemen von Ruskins
Unterricht um 1830 — Moralphilosophie und Rhetorik — werden dabei zu ihren
,Quellen® in der schottischen Aufkldrung zuriickverfolgt, und zwar indem die fiir
Ruskins Erziehung prigenden Ideen der Moralphilosophie und Rhetorik aus dem
Werk von Adam Smith (1723-1790) ausfiihrlich vorgestellt werden (Kap. 2).
AbschlieBend zeichnet das Kapitel 3 nach, wie Ruskin die Ideen rezipierte, wie er sie
modifizierte und in seinem “Essay on Literature” von 1836 erstmalig in einem
literaturtheoretischen und religionskritischen Text applizierte.

Die darauf folgenden vier Kapitel nehmen dann vor allem die religiosen Ideen der
Epoche, sowohl im England der ersten Jahrhunderthilfte (Kap. 4) als auch im engeren
Umfeld der Familie Ruskin (Kap. 5), in den Blick. Aus diesen Kontexten leitet
Kapitel 6 zu Ruskins religidsen Uberzeugungen iiber, die sowohl in ihrem orthodox-
dogmatischen Kern (Kap. 6) als auch in der fiir Ruskin spezifischen ,naturtheo-
logischen® Auspriagung erortert werden (Kap. 7).

Im vierten Kapitel wird daher ein knapper Abriss der theologischen Dogmen und
wissenschaftlichen bzw. religidsen Uberzeugungen im Evangelikalismus gegeben und
die Entwicklung des Evangelikalismus bis in die fiir Ruskins religiose Sozialisation
prigenden Jahrzehnte von 1820 bis 1840 nachgezeichnet. Hauptschwerpunkt des
Kapitels sind der Diskurs und die Krise des Evangelikalismus in den 1820er und
1830er Jahren, die in Auseinandersetzung mit den maf3geblichen Studien insbesondere

Boyd Hiltons analysiert und dargestellt werden.



10

Das Kapitel 5 nimmt sich des unmittelbaren Umfeldes Ruskins an, um zu iiber-
priifen, welche der im evangelikalen Milieu kursierenden Uberzeugungen und Ideen
Ruskin iiberhaupt erreichten. In seinen Lebenserinnerungen deutet Ruskin an, dass
neben seinen Eltern vor allem die Prediger, deren Gottesdienste die Familie regel-
maBig aufsuchte, stark auf seine religiose Vorstellungswelt eingewirkt haben, sodass
er sich selbst noch im hohen Alter an Einzelheiten der Personlichkeit und Theologie
seiner Pfarrer sowie ihre Gottesdienste erinnern konnte. Das Kapitel stellt dabei auch
die Frage nach den Motiven und religiosen Anschauungen, die die Wahl der Kirchen-
gemeinde im Elternhaus beeinflusst haben.

Im Anschluss daran rekonstruiert das Kapitel 6, welche Uberzeugungen Ruskin
unter Einwirkung seiner Eltern und Prediger iibernommen bzw. modifiziert hat. Das
Kapitel 7 versucht zudem, den religiosen Hintergriinden seiner eigentiimlichen
religiosen Naturverehrung auf die Spur zu kommen. Im Zusammenhang damit wird
schlieBlich untersucht, wie sich Ruskins Glaubenshaltung im Laufe der 1830er und
1840er Jahre verdanderte und welche Folgen dies fiir seine Religiositit, aber auch fiir
seine Erfahrung der Welt und seine Selbstpositionierung darin, hatte.

Dies wirft die Frage nach den Einfliissen der neueren Naturwissenschaften auf
Ruskins Denken aus, die im abschliefenden Kapitel 8 zur Sprache kommen. Fiir
Ruskin war insbesondere die Geologie von gro3er Bedeutung, und diese wirkte auch
auf seine religidsen Uberzeugungen ein. Auch von Ruskins Reaktionen und seinem
intellektuellen Standort um 1840 wird daher noch ein knappes Bild entworfen. Das
Kapitel schliefit jedoch die Arbeit, weil mit dem graduellen Verlust seiner ,natur-
verehrenden® Religiositdt auch die intellektuelle Grundlage schwand, auf der Ruskin

die Kunstkritik der 1840er und frithen 1850er Jahre verfasste.



‘Times of which | humbly formed an atom’

John James Ruskin und der Bildungshorizont der
schottischen Aufklarung im Elternhaus John Ruskins

Wer Anfang des 19. Jahrhunderts, aus London kommend, durch die Tiefebene des
Themsebeckens in die ldndlichen Regionen Surreys oder Kents reiste, dem kiindigte eine
erste Anhohe nach dem Dorf Camberwell das siidliche Hiigelland der North Surrey
Downs an. In einem weit ausgreifenden Bogen fiihrte die unbefestigte parish road iiber
den Denmark Hill auf den Herne Hill. Die kleine Kuppe war zwar nur knapp iiber 40
Meter hoch, iiberragte das Flachland aber weithin sichtbar. Auffallend war sie zudem
durch ihre Bebauung, die sich deutlich von den Dorfern in der Umgebung abhob.
Wihrend die Hangseiten des Hiigels noch von Gemiisedckern, Getreidefeldern und
Girten bedeckt waren, reihten sich auf dem Kamm, beiderseits der Stralle, in dichter
Folge imposante Villen und Stadthduser. Sie waren ab den 1780er Jahren errichtet worden
und glichen in ihrer duBleren Erscheinung vielen Biirgerhdusern in den ,besseren
Vierteln der Hauptstadt und im Westen Londons. Die palladianischen bzw. im weitesten
Sinne antikisierenden Formen dieser ,,suburban villas, most of which are in the Italian
style”, werden teilweise namhaften Architekten wie William Blackburn (1750-90) zu-
geschrieben und entsprachen um 1800 ganz den vorherrschenden elitir-groBbiirgerlichen
Anspriichen.! Zeitgenossische Architekturkritiker wie Richard Brown (fl. 1793-1845)
stellten den Herne Hill daher fast auf eine Stufe mit Hampstead und mit Richmond, dem
Hltaly of England, wie Brown schrieb.?2 Durch Subskription finanzierten die Anlieger
sogar eine Stra3enbeleuchtung.?

Exakt auf der Kuppe des Herne Hill befand sich das Elternhaus John Ruskins. Es
stand in einer Gruppe von zwei Doppelhdusern, die drei Geschosse hoch aufragten und

mit Mansardddchern abschlossen. Eine Zeichnung Ruskins und ein Foto lassen einen

I Zitat von Richard Brown, Domestic Architecture: Containing a History of the Science, and the

Principles of Designing Public Buildings, Private Dwelling-Houses, Country Mansions, and Suburban
Villas; from the Choice of the Spot to the Completion of the Appendages, With Observations on Rural
Residences, their Situations and Scenery; and Instructions on the Art of Laying out and Embellishing
Grounds (London: Virtue, 1841), 131; fiir die heute fast vollkommen verschwundene Architektur siche
Francis Henry Wollaston Sheppard (Hg.), Survey of London, Bd. 26,2: The Parish of St. Mary, Lam-
beth: Southern Area (London 1956), 146-154.

Brown, Domestic Architecture, 131.

3 Sheppard (Hg.), Survey of London, 26.3.



12

massigen Treppenaufgang erkennen, der zu einer grof3en, breit gerahmten und von einem
Rundbogen mit Oberlicht iiberfangenen Tiir fiihrte. Das Geschoss dariiber war durch eine
schmiedeeisernen Balustrade gleichsam als ,Beletage® markiert.# Ein Fliigelbau nahm
ebenerdig die Wagenremise auf, denn wer am Herne Hill wohnte, lie3 sich mit Pferd und
Wagen zu seinem Arbeitsplatz in die Metropole bringen.> Da die Héuser weit von der
Strale zuriickgesetzt waren, boten die Vorgirten Platz fiir grole Straucher und Béaume.
Wie bei den Nachbarhdusern erstreckte sich auf der Riickseite des Ruskinschen Eltern-
hauses ein ummauerter, rund 60 Meter langer und leicht abschiissiger Garten, in dem
Ruskins Erinnerungen nach Mandelstrduche und Obstbdume wuchsen.® Die exponierte
Lage auf dem Scheitelpunkt des Herne Hills eroffnete einen weiten Panoramablick {iber
die ganze Breite des Themsebeckens: ,,[T]he house [...] commanded, in those com-
paratively smokeless days, a very notable view from its garret windows, of the Norwood
hills on one side, and the winter sunrise over them; and of the valley of the Thames on the
other, with Windsor telescopically clear in the distance, and Harrow, conspicuous always
in fine weather to open vision against the summer sunset.’

Mit der Inbesitznahme eines solchen hervorgehobenen Ortes wie des Herne Hill, der
grof3ziigigen Dimensionierung und klassizistischen Gestaltung ihrer Villen demonstrierten
die Bauherren und Eigner, dass sie sich mit den Eliten der Hauptstadt auf Augenhohe
wiéhnten und fiir sich den Anspruch erhoben, Habitus und Normen der ,,guten Gesell-
schaft” verinnerlicht zu haben.

Doch die Vorfiihrung eines groBbiirgerlichen Lebensstils bzw. die Anpassung an die
kulturellen Standards der trendsetzenden Gesellschaftskreise bildeten nur ein Merkmal
der Siedlung auf dem Herne Hill. Genauso ausgepridgt war unter den Hauseignern
offenbar das Bediirfnis, die pulsierende Hauptstadt und mit ihr die Belastungen durch das
moderne Geschéftsleben hinter sich zu lassen. Wer nach Herne Hill zog, suchte bewusst
nach einer landlichen Umgebung und Distanz zur Metropole: ,,Herne Hill [is] the Elysium
of many of our merchants and traders, [...] seeking, in retirement from the busy world, to
repay themselves for the anxieties and fatigues of life with peace and competence, hiel3
es etwa in einem zeitgendssischen Almanach, der die Zersiedelung der Landschaft

beklagte.® Die zunehmende Urbanisierung des Londoner Siidens bedrohte nicht allein die

So eine Zeichnung Ruskins, vgl. Abbildung und Beschreibung in Hilton, Early Years, 8-11.
Komfort, auf den die Eltern nach Ruskins Angaben verzichteten: Praeterita: Outlines of Scenes and
Thoughts Perhaps Worthy of Memory in my Past Life (1885-89), in: The Works of John Ruskin, hg. v.
Edward Tyas Cook und Alexander Wedderburn, Bd.35: Praeterita and Dilecta (London/New York
1908), 1-562, hier 131.
Praeterita (1885-89), Works, 35.34-36.
1bid., 35.35.

8  Anon. [gez. J.], ,,A Spring Walk on the Surrey Hills“, The Every-Day Book 2,2 (1827), Sp. 557-561,



13

Dorfer Surreys, sondern auch das idyllische Refugium am Herne Hill, das als eine Alter-
native zu den verdichteten Vierteln der GroBstadt errichtet worden war. Bis ins frithe 20.
Jahrhundert blieb die charakteristische Mischung von GroBbiirgerlichkeit und Welt-
abgewandtheit am Herne Hill allerdings weithin erhalten.® John Ruskin konnte daher
noch in den 1880er Jahren schreiben: ,,When I was about four years old my father found
himself able to buy the lease of a house on Herne Hill, a rustic eminence |...] of which the
leafy seclusion remains, in all essential points of character, unchanged to this day |...]
and I can still walk up and down the piece of road between the Fox tavern and the Herne
Hill station, imagining myself four years old.“1° Nach 20 Jahren verliel die Familie 1843
das Haus, in dem Ruskin seine Jugend bis zum Ende des Studiums verbrachte, um in ein
groleres Anwesen auf dem nahegelegenen Denmark Hill zu ziehen. Ruskin behielt
jedoch auch danach noch, als seine Cousine das Haus bewohnte, in seinem Kinderzimmer
ein Studio, in dem er u.a. noch Teile seiner Autobiographie verfasste.!!

Ganz im Einklang mit der gediegen-léndlichen Idylle, die die Villenkolonie am Herne
Hill prominent gemacht hatte, diirfte auch das Haus der Familie Ruskin von John James
Ruskin (1785-1864) gekauft worden sein, um der Familie ein abgeschirmtes Refugium —
mit allem modernen Komfort — zu bieten, in das die Probleme der Zeit allenfalls gefiltert
eindrangen, oder eindringen durften. Das durch Bankrott des elterlichen Geschifts, durch
Widerstand und Krankheit der Eltern lange verzégerte Familienleben von John James und
Margaret Ruskin wurde hier, wie Ruskins Biograph Tim Hilton anmerkt, nachgeholt: ,,/n
this house Margaret Ruskin had the happiness of youth when she was forty. The long
years of loneliness and waiting, the madness and the deaths [der Schwiegereltern], could
all be forgotten.“12 Dies galt dhnlich auch fiir John James Ruskin, der gegen seine
akademischen Ambitionen zu einer kaufminnische Ausbildung gendtigt worden war.!3
Zwar stieg John James Ruskin nach seiner Firmengriindung 1815 zu einem erfolgreichen

Weinimporteur auf.'# Seinen Beruf und die Geschéftswelt, mit der er {iber seine Tétigkeit

hier: 557-558.

Der Bahnanschluss 1863 und forcierte Urbanisierung fithrten das Ende der Villenkolonie am Herne Hill
herbei: Mit dem Verlust des arkadischen Charakters blieben solvente Kéufer aus; Abriss, Parzellierung
und Uberbauung mit schlichten Einzel- und Reihenhaussiedlungen waren die Folge. Siehe Sheppard
(Hg.), Survey of London, 26.146-154; und Harold J. Dyos, Victorian Suburb: A Study of the Growth of
Camberwell (Leicester *1986), hier: 70-4.

10 pPraeterita (1885-89), Works, 35.34-35.

' Ibid., 35.11.

12 Tim Hilton, John Ruskin: The Early Years, 1819-1859 (1985) (New Haven, Conn. 2000), 10.

John James Ruskin an seine Mutter Catherine, London, 05.10.1812, in: John James, Margaret und John
Ruskin, The Ruskin Family Letters: The Correspondence of John James Ruskin, his Wife, and his Son,
1801-1843, hg. v. Van Akin Burd, 2 Bde. (Ithaca, N.Y., 1973), 1.53-60, hier: 57 [im Folgenden Family
Letters].

John James Ruskin griindete und fiihrte die Firma Ruskin, Telford & Domecq (gegr. 1815), die den
Sherrymarkt in GroBbritannien zunehmend beherrschte. Sie firmierte nach der Auszahlung Ruskins nur



14

verbunden war, verachtete er allerdings griindlich, wie viele seiner Briefe signalisieren: ““/
cannot but say I have turned from my profession for moments repeatedly with disgust—
had I my life to lead over again, nothing should make me a Merchant.”'> Jede Minute, die
John James Ruskin auf Geschéftsreisen statt im eigenen Heim zubrachte, bedauerte er,

wie seine Nachrichten nach Hause unmissverstandlich zeigen:

I have had no sense of comfort since I left my own house nor felt one touch of kindness for any human
Being. I am when away from my family the most lone Creature on the face of the Earth for the Wandering
Beggar holds a sort of communication with the world amounting to more than mine. Unless we love our
Species, it will avenge the neglect & turn this lovely world into a Solitude as dreary as an uninhabited
Island. I have shut myself up with my family till the wotld Knows me not & little am I likely to care for
the world whilst I have my family to receive me [...]. [...] I cannot say my happiness lessens as my wealth
increases but I think such would be the case but for the Love of you & John [.. Jre

Auf dem Herne Hill suchte John James Ruskin demnach genau das von Kommerz und
Wettbewerb freie ,Arkadien‘, das nach Ansicht des zeitgendssischen Almanachs die
Attraktivitdt der Siedlung ausmachte, und in diesem behiiteten Refugium zogen John
James und Margaret Ruskin ihren Sohn John auf.!”

Zur gleichen Zeit vollzogen sich jenseits der Villensiedlung viele der einschneidenden
Entwicklungen, die das hannoveranische Zeitalter von der beginnenden viktorianischen
Ara trennen. Die mit der gewachsenen politischen Artikulationsfihigkeit der Mittel-
schichten und den Krisen der Friithindustrialisierung verbundenen Spannungen im Lande
schaukelten sich immer wieder zu politischen und sozialen Konflikten auf und fiihrten
nicht selten zu gewaltsamen Konfrontationen.!8 Als Ruskin am 8. Februar 1819 — noch in
der Hunter Street, am zentral gelegenen Brunswick Square in London (seinerzeit

Middlesex) — zur Welt kam, befand sich das Land gerade auf einem Tiefpunkt der wirt-

noch als Pedro Domecq und bestand unter diesem Label bis ins 20. Jahrhundert fort.
15" John James Ruskin an seine Mutter Catherine Ruskin, London, 05.10.1812, Family Letters, 1.53-60,
hier: 56; vgl. ibid., 57.
16 John James Ruskin an Margaret Ruskin, Ipswich, 15.12.1836; Family Letters, 1.375.
17 zur Ruskin-Biographik: Mit Tim Hilton, John Ruskin: The Early Years, 1819-1859 (1985) (New
Haven, Conn. 2000); und ders., John Ruskin: The Later Years (New Haven, Conn. 2000) liegt eine um-
fangreiche neue Standardbiographie zu Ruskin vor. Grundlegend sind dariiber hinaus John D.
Rosenberg, The Darkening Glass: A Portrait of Ruskin’s Genius (1961) (New York 1986); John Dixon
Hunt, The Wider Sea: A Life of John Ruskin (1982) (London 1998); und Wolfgang Kemp, John Ruskin,
1819-1900: Leben und Werk (Miinchen 1983); sowie die alteren Arbeiten von William Gershom
Collingwood, The Life and Work of John Ruskin, 2 Bde. (London 1893); und Edward Tyas Cook, The
Life of John Ruskin, 2 Bde. (London 1911). Sieche auch den Lexikonartikel von Robert Hewison,
“Ruskin, John (1819-1900),” in: Oxford Dictionary of National Biography, Redigiert von Oxford
University Press. Online unter der URL (Seite datiert Okt. 2007; letzter Abruf: 28.09. 2008):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/24291> [im folgenden zitiert: Hewison, “Ruskin”, ODNB]
Eine handlich zusammenfassende Diskussion bei: Edward Royle, Revolutionary Britannia? Reflections
on the Threat of Revolution in Britain, 1789-1848 (Manchester 2001).

18



15

schaftlichen und politischen Krisen, die dem Ende der Napoleonischen Kriege folgten.
Das ,,Peterloo Massacre®, Signum der Ara, ereignete sich ein halbes Jahr spiter, als das
Eingreifen des Militdrs bei einer Massendemonstration der Radikalen in Manchester
mehrere hundert Verletzte forderte und zum Tod von fiinfzehn Demonstranten fiihrte.!®
Die um sich greifende Furcht vor weiteren Unruhen wurde mit der Authebung der
Habeas-Corpus-Akte (1817-18) und der repressiven Gesetzgebung der Six Acts (1819)
beantwortet. Als “the most horrid period since the days of 1793 behielt selbst ein
zeitgendssischer Whig wie Henry Lord Cockburn (1779-1854) diese Ara in Erinnerung.20
Obgleich die 1820er Jahre teilweise von wirtschaftlicher Erholung gepréigt waren, blieben
Unruhen und Proteste aufgrund sinkender Realeinkommen in Stadt und Land ein
Problem. Neue Seuchen wie die Cholera suchten GroBbritannien in den 1830er Jahren
heim.2! Zudem nahmen die politischen Konflikte um die Stellung der religidsen
Minderheiten und die Irlandpolitik kein Ende. Die Parlamentsreform wurde 1832 zwar
nach Monaten zdhen Ringens durchgewunken, doch Chartisten, irische Radikale oder
Landrevolten wie die Canterbury Riots 1838 sorgten auch in den Jahren nach der
,Jahrhundertreform* fiir Unruhen und hitzige Debatten.?2

Ein grofler Teil der Auseinandersetzungen, Demonstrationsziige, Wahlkdmpfe und
Kampagnen fand keine 15 Kilometer entfernt vom Ruskinschen Elternhaus, im Zentrum
der Hauptstadt, statt — und damit gleichsam in Sichtweite eines Blicks aus den Mansard-
fenstern am Herne Hill. Trotzdem finden sich kaum Hinweise, dass die Familie vom
politischen Tagesgeschehen Notiz nahm. Aus der umfangreichen Familienkorrespondenz
wie auch aus den frithen Texten Ruskins aus dieser Zeit blieb Politik nahezu vollstindig
ausgeblendet; das private hédusliche Familienleben dominierte die Briefthemen in den
Jahren, bevor Ruskin sein Studium antrat. Auch Ruskin selbst beschrieb sein Elternhaus
spiter als ein von der AuBenwelt abgeschirmtes Reich, das ganz auf die innere Okonomie
der Kleinfamilie ausgerichtet war und selbst zur Nachbarschaft und Verwandtschaft eine

eigentiimliche Distanz hielt.23 Er erinnerte sich zwar daran, mit den religiosen Uber-

19 Zum Peterloo Massacre siche insbes.: Robert Poole, ““By the Law or the Sword’: Peterloo Revisited,”
History 91 (2006), 254-76; Donald Read, Peterloo: The ‘Massacre’ and its Background (Manchester
1973); Robert Reid, The Peterloo Massacre (London 1989).

20 Henry Cockburn, Life of Lord Jeffrey: With a Selection from his Correspondence, 2 Bde. (Edinburgh
1852), 1.246.

21 Roger J. Morris, Cholera 1832: The Social Response to an Epidemic (London 1976); Margaret Pelling,
Cholera, Fever, and English Medicine, 1825-1865 (Oxford 1979); fiir spitere Ausbriiche auch: Peter
Vinten-Johansen u.a., Cholera, Chloroform, and the Science of Medicine (Oxford 2003).

22 Fiir die Problemlage der 1830er Jahre siehe die superbe Darstellung von Boyd Hilton, 4 Mad, Bad and
Dangerous People? England, 1783-1846 (Oxford 2006), 493-565.

23 Praeterita (1885-89), Works, 35.130-131.



16

zeugungen seiner Eltern gehadert zu haben, will davon abgesehen jedoch ein von dulleren
Erschiitterungen vollig ungetriibtes Leben familidrer Intimitét genossen haben: ,,[T]khe
restrictions of the Sunday, and the doctrines of the Pilgrim’s Progress, the Holy War, and
Quarles’s Emblems, [were] useful to me as the only form of vexation which I was called
on to endure; and redeemed by the otherwise uninterrupted cheerfulness and tranquility
of a household wherein the common ways were all of pleasantness and its single and

strait path, of perfect peace.*?*

Man muss sich das von beiden Eltern Ruskins aus dhnlichen Motiven geschaffene und
sorgfiltig eingehegte Familienidyll auf dem Herne Hill nicht unbedingt als einen
goldenen Kifig vorstellen, um doch die eigentiimlichen Spannungen festzustellen, die
zwischen den dufleren Umstidnden von Ruskins Kindheit und seiner spéteren ,Karriere
als Sozialkritiker bestehen: Das vermdgende Elternhaus, der ldndlich-abgeschiedene
Wohnort und die zumindest oberflachliche Distanz der Familie zur Tagespolitik>> —solche
Lebensumstinde machen es aus heutiger Sicht erkldrungsbediirftig, warum sich Ruskin
ausgerechnet in den konfliktarmen Boomjahren des hochviktorianischen “Age of
Equipoise” (1850-1873) vom liberalen Grundkonsens abwandte und Kontroversen um die
Gestaltung der politischen und sozialen Zukunft GrofBbritanniens anfachte.26 Wie wurde
aus einem von Handels- und Finanzgeschéften bewusst ferngehaltenen, fiir eine Karriere
in der ,,besseren Gesellschaft vorbereiteten Kaufmannssohn der vielleicht radikalste

viktorianische Gesellschaftskritiker?

24 Praeterita (1885-89), Works, 35.128-129; Ruskin fithrt Francis Quarles Emblemes (1635) und John
Bunyans Werke Pilgrim’s Progress (1678) und Holy War (1682) als Beispiele evangelikaler
Hausbiicher auf; sein Satzschluss nimmt Bezug auf Spr. 3,17.

25 Dass politische Themen in der Korrespondenz nicht zur Sprache kommen, war vermutlich genauso
durch politisches Desinteresse von Seiten John Ruskins veranlasst wie durch Erziehungsmafinahmen
seiner Eltern. Vgl. Praeterita (1885-89), Works, 35.620, eine in die Originalausgabe nicht aufgenom-
mene Passage des Manuskripts, in der Ruskin sein politisches Desinteresse bekennt. Sein Vater war
dagegen, wie die Arbeiten Robert Hewisons demonstrieren, ein sehr politisch denkender Mensch.

26 Der Begriff stammt von William Laurence Burn, The Age of Equipoise (London 1964). Vgl. zur
Forschung: Martin Hewitt (Hg.), An Age of Equipoise? Reassessing Mid-Victorian Britain (Aldershot
2000); Roy A. Church, The Great Victorian Boom, 1850-1873 (London 1975); Trygve Rainone
Tholfsen, ““The Intellectual Origins of Mid-Victorian Stability,” Political Science Quarterly 86 (1971),
57-91.



17

1.1 Forschungsstand

Diese Frage hat viele Ruskin-Forscher beschéiftigt und zu Versuchen angeregt, die
Inspirationsquellen Ruskins zu identifizieren und seine intellektuelle Entwicklung
genauer in den Blick zu nehmen. Besonderes Interesse richtet sich dabei naturgemif
zundchst auf Ruskins Elternhaus, und dies aber nicht allein, weil Ruskins Eltern seine
Entwicklung von Anfang an prigten und begleiteten, sondern auch, weil Ruskin selbst
den intellektuellen Einfluss seiner Eltern sehr stark betont hat: ,,[ ke influence of [both
my parents] [...] was more important upon me, then [=1834], and far on into life, than
any external conditions, either of friendship or tutorship, whether at the University, or in
the world.*?7 Jede Biographie der intellektuellen Entwicklung Ruskins sollte daher den
Bildungshorizont des Elternhauses rekonstruieren, in dem Ruskin heranwuchs, um die
Grundlagen seines Schaffens und seiner Wendung zum Sozialkritiker zu verstehen.

Durch Ruskins Autobiographie Praeterita (1885-89) ist es zu einem unverriickbaren
Eckpunkt der Ruskin-Literatur geworden, dass Ruskin vom Vater seine literarischen
Neigungen, von der Mutter seine religiose Uberzeugungen bezog: “From his father he
learned his Romanticism: the tory medievalism of Scott, the self-dramatization of Byron,
and the nature worship of Wordsworth. From his mother he learned his religion”, fasst
etwa Robert Hewison diese Betrachtungsweise biindig zusammen.28 Dabei darf jedoch
nicht iibersehen werden, dass Ruskin auch in Praeterita hdufig umgekehrt argumentiert
und von seiner Mutter Sprache und Emotionalitdt, von seinem Vater hingegen dessen
religiosen Skeptizismus geerbt haben will.2? Wichtig ist daher, Ruskins Religiositdt und
literarische Bildung nicht von vornherein als zusammenhanglos zu betrachten.

Jenseits der Grundeinsicht iiber den Einfluss der unterschiedlichen Elternteile auf
Ruskins literarische Interessen und religidse Uberzeugungen weichen die Forschungs-
meinungen iiber Ruskins Bildungsweg und jugendliche Entwicklung jedoch deutlich
voneinander ab. Im Kern lassen sich dabei drei Positionen in der Forschung unter-
scheiden.

Anhénger der ersten und forschungsgeschichtlich éltesten Position betonen die proble-
matischen Folgen der Erziehung im Elternhaus fiir Ruskin, und besonders die Folgen der

als narzisstisch qualifizierten Zuwendung von Seiten der Eltern sowie der vermeintlichen

27 Praeterita (1885-89), Works, 35.121. Ahnlich: ibid., 42-3. Vgl. Helen Gill Viljoen, Ruskin’s Scottish
Heritage: A Prelude (Urbana, I11., 1956), 26-8.

28 Hewison, “Ruskin”, ODNB.

29 Praeterita (1885-89), Works, 35.95 und 258 FNI: ,,The effect [... der Bibelstunden] had been merely

literary and imaginative, forming my taste, and securing my belief in the supernatural—or quasi-
belief”.



18

Abschirmung Ruskins von dufleren Einfliissen.3® Dabei wird zuerst an Ruskins Person-
lichkeitsentwicklung und die Probleme gedacht, die Ruskins lebenslange Bindung an
seine Eltern fiir seine Eigenstdndigkeit nach sich zogen. Paul Sawyer bringt dies in wohl
pointiertester Form auf den Punkt: ,,Overencouraged for every effort yet overregulated by
an anxious watchfulness, Ruskin was both prematurely an adult and too long a child,
bred up to be at once a great man and the instrument of his parents’ wishes. |...]
Throughout life he remained haunted by his primal relationship with parents to whom he
could not entirely submit and from whom he could never free himself[.]*!

Dariiber hinaus werden auch die Inhalte der elterlichen Erziehung von vielen Ver-
tretern der Position als problematisch betrachtet. Verallgemeinert formuliert, wird John
James und Margaret Ruskin vorgeworfen, dass sie ihrem Sohn keine fundierte humani-
stische oder modern-wissenschaftliche Bildung zukommen lieen, wie sie an public
schools (bzw. dissenting academies) zu erwerben gewesen wire. Stattdessen liefen sie
Ruskin eklektische und wissenschaftlich ,dilettierende® Autoren lesen. “The more formal
part of Ruskin’s education was not altogether fortunate,” urteilt daher der liberale
Journalist, Ruskin-Biograph und -Herausgeber Edward Cook (1857-1919) bereits 1901;32
und bis in die jlingste Zeit schlieBen sich Forscher und Biographen Cooks Auffassung an:
“John’s education [...] was extraordinarily patchy [...] and undisciplined in any but
minor ways [.] [...] [His] exposure to a dizzy range of literature [...] begins to explain the
eclectic range of references in his own later writings”, kommentiert John Dixon Hunt in
den 1980er Jahren;33 und &dhnlich restimiert jiingst auch Robert Hewison: “The domestic
intensity of Ruskin’s early life developed, but was not the source of a distinctive talent.”’3*

Solche Urteile sind nicht ohne Begriindung formuliert worden. Tatsédchlich leisten
Ruskins eigene Lebenserinnerungen kritischen Einschédtzungen seiner Erziehung und
seines Bildungshintergrundes erheblich Vorschub. In Praeterita beschrieb er beispiels-
weise den Unterricht zu Hause als wenig fordernd: Im Alter von etwa 7 bis 9 Jahren hatte
er, wenn seine im Ungefdhren gehaltenen Angaben zutreffen, nur etwa vier Stunden
Unterricht am Vormittag: “[L]essons began at half-past nine, with the Bible readings
[...], and the two or three verses to be learned by heart, with a verse of paraphrase;,—

then a Latin declension or a bit of verb, and eight words of vocabulary from [Alexander]

30 Paul L. Sawyer, Ruskin’s Poetic Argument: The Design of the Major Works (Ithaca, N.Y. 1985), 20.

31 Sawyer, Ruskin’s Poetic Argument, 20.

32 Edward Tyas Cook, “Ruskin, John,” Dictionary of National Biography, Suppl. Bd. 3 (London 1901),
305-27, hier: 307; bekriftigt in Cook, “Introduction to Vol. 1”7 (1903), in: Ruskin, Works, 1.xxiii-lvii,
hier: xxxii.

33 Hunt, Wider Sea, 38, 32; ferner 8.

34 Hewison, “Ruskin,” ODNB.



19

Adam’s Latin Grammar, (the best that ever was,) and the rest of the day was my own.
[...] [Bly noon I was in the garden on fine days, or left to my own amusements on wet
ones”.3> Angesichts solcher Passagen ist es nachvollziehbar, dass sich die Ansicht
verbreitete, Ruskins Bildung sei oberfldchlich und inkohérent geblieben.

Ubersehen wird dabei freilich, dass das evangelikale Biirgertum im friihen 19. Jahr-
hundert die Internatserziehung in seiner Mehrheit nicht in Anspruch nahm. John James
und Margaret Ruskin, die sich um 1820 zur presbyterianischen Kirche bekannten, in der
sie auch ihren Sohn taufen lieen, und sich erst Anfang der 1830er Jahre dauerhaft einer
anglikanisch-evangelikalen Gemeinde anschlossen, folgten in ihrer Entscheidung also nur
dem Verhaltensmuster ihres religiosen Milieus. Bis weit hinein in den anglikanischen
Evangelikalismus mieden viele Eltern die public schools und wéhlten die Erziehung im
Familienkreis, um auf diesem Wege sicherzustellen, dass den Kindern die von den Eltern
vertretenen Glaubensprinzipien und ein vermeintlich ‘unverfélschtes’ Bibelverstindnis
vermittelt wurden. Anders als den Kreisen des anglikanischen GroBbiirgertums und Adels
war klein- und mittelbiirgerlichen Kreisen aber oft auch schon aus sozialen und
finanziellen Griinden der Weg zu den public schools oft verwehrt. Zudem grenzten die
grolen Internate Nachwuchs mit mittelstindischem Hintergrund seit dem Ende der
Napoleonischen Kriege sogar verstarkt aus.3¢ Zwar bemiihten sich manche Evangelikale
seit 1800 verstdrkt darum, die humanistische Bildung der public schools auch in
evangelikalen Kreisen populdr zu machen. Neu eingerichtete nonkonformistische Schulen
blieben jedoch von Finanzproblemen und internen Querelen iiber die Erziehungs-
grundsitze geplagt,3’ in groBerem Stil wurden evangelikale Internate erst in den 1860er
Jahren ins Leben gerufen.3® In nonkonformistischen Kreisen insgesamt erlangten Laien

vor 1850 daher selten eine Schulbildung, die iiber die Grammar School hinausging.3?

35 Praeterita (1885-89), Works, 35.57. Ruskin #uBert sich in den Passagen iiber seine Erziehung
offenkundig recht allgemein iiber die Jahre 1826 bis 1829. Alexander Adam (1741-1809) war Schul-
lehrer und Altertumsforscher an der Royal High School in Edinburgh. Zu Adam siehe James Balfour
Paul, “Adam, Alexander” (1885), rev. v. Susan J. Skedd, in: Oxford Dictionary of National Biography.
URL (Seite datiert: Oktober 2006; letzter Abruf: 01.11.2008):
< http://www.oxforddnb.com/ view/article/99 >

36 Thomas Waldegrave Bamford, “Public Schools and Social Class, 1801-1850”, British Journal of

Sociology 12 (1961), 224-35, hier bes.: 224, 229-30. Erst in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts

begann die Schulbildung an Public Schools auch in den Mittelschichten stirker Full zu fassen: John

Raymond de Symons Honey, Tom Brown’s Universe: The Development of the Victorian Public School

(London 1977), 47-103; T. W. Bamford, The Rise of the Public Schools: A Study of Boys’ Public

Boarding Schools in England and Wales from 1837 to the Present Day (London 1967), 49.

So konnte sich etwa die 1807 gegriindete nonkonformistische Mill Hill School erst in den 1870er

Jahren dauerhaft etablieren: Norman G. Brett James, The History of Mill Hill School, 1807-1907

(London [1909]), 3-23 (zur Griindung), 51-118 (zur schwierigen Situation der Schule in den 1820ern

und 1830ern).

Cheltenham College, 1841 gegriindet und anglikanisch-evangelikal bis 1862, ldsst sich daher das erste

dezidiert evangelikale Internat beschreiben, das landesweite Ausstrahlung erzielte. Hierzu Khim Harris,

37

38



20

Sicherlich hétten public schools eine griindlichere Schulbildung in den altsprachlichen
Féchern geboten. Aber es gibt keine Indizien, dass Ruskin weniger oder einen qualitativ
schlechteren Unterricht erhielt, als in den meisten biirgerlichen Haushalten der Epoche
iiblich war, und zudem genoss er sehr viel Freiraum, weil seine Eltern wussten, dass er
die Zeit fiir Studien nutzte. Bibellektiire, Privatunterricht in Mathematik und Sprachen
sowie das Lesen wissenschaftlicher, theologischer und belletristischer Literatur bildeten
wie in anderen mittelstindischen Familien das Riickgrat der Erziehung im Ruskinschen
Elternhaus.#0 Die (natur-)wissenschaftlichen Werke, die Ruskin zu lesen erhielt,
stammten zwar zu gro3en Teilen aus der Feder von ,devoteess® und gentleman scientists,
die heute vergessen sind. Dies ist jedoch nicht zwingend als ein Beleg fiir Mingel in der
Erziehung Ruskins zu werten, sondern war um 1800 in biirgerlichen Familien Usus.4!
Uber diese Literatur diskutierte das interessierte Publikum der spithannoveranischen Ara
und erwarb es seine Informationen. Im kulturellen und wissenschaftlichen Leben des 18.
und frithen 19. Jahrhunderts bildeten solche Autoren zudem keineswegs eine unseridse
Alternative zu seridsem Akademikertum, wie man ausgehend vom Leitbild des akade-
mischen Spezialisten im 20. Jahrhundert meinen konnte, sondern der respektierte Normal-
fall des Wissenschaftlers — Argwohn richtete sich in dieser Zeit eher gegen Theoretiker
und Spezialisten, die den Horizont des allgemein zugéinglichen Wissens allzu forsch
tiberschritten und damit riskierten, als ,abgehoben‘ und pedantisch abgestempelt zu

werden, weil sie den Normen der ,,polite society* zu wenig Respekt zollten.4?

Evangelicals and Education: Evangelical Anglicans and Middle-Class Education in Nineteenth-
Century England (Milton Keynes 2004).
39 Matthew Mercer, “Dissenting Academies and the Education of the Laity, 1750-1850, History of
Education 30 (2001), 35-58, hier u.a. 51. Im 18. Jahrhundert waren eine Reihe von dissenting
academies gegriindet worden, die vor allem den geistlichen Nachwuchs fiir die nonkonformistischen
Kirchen ausbildeten und zum Teil auch eine Alternative zur Universititsbildung in Cambridge und

Oxford anboten (diese Universititen waren den Nonkonformisten weitgehend verschlossen). Doch das
Laienstudium an den dissenting academies fand bis in die 1840er Jahre primédr an den Akademien des
Rational Dissent statt, die nicht die theologische Orthodoxie verfochten und deren Lehrer zum Teil
durch die Unterstiitzung der Franzosischen Revolution in Misskredit geraten waren. Nonkonformisten,
die ein Studium anstrebten, waren daher auf schottische Universitdten angewiesen.

Hilton, Early Years, 12-37. Zur Popularisierung der Naturwissenschaften u.a. Shapin, “Nibbling at the
Teats of Science”, 151-78; und Smith, “Manners, Morals, and Mentalities”, 25-54.

Siehe insbes. Jonathan R. Topham, “Beyond the ‘Common Context’: The Production and Reading of

the Bridgewater Treatises”, Isis 89 (1998), 233-62; ders., “Science and Popular Education in the 1830s:
The Role of the Bridgewater Treatises”, British Journal for the History of Science 25 (1992), 397-430,
und ders., “Periodicals and the Development of Reading Audiences for Science in Early Nineteenth-
Century Britain: The Youth’s Magazine, 1828-37”, in: Louise Henson u.a. (Hg.), Culture and Science
in the Nineteenth-Century Media (Aldershot 2004), 57—69.
Professionell betriebene, spezialistische Forschung sezte sich in GrofBbritannien erst in der zweiten
Halfte des 19. Jahrhunderts durch. Aus der stark angewachsenen Literatur zur Sozialgeschichte der
Wissenschaften hier nur der Hinweis auf David Alliston Allen, ,,The Early Professionals in British
Natural History“ (1985), in: ders., Naturalists and Society: The Culture of Natural History in Britain,
1700-1900 (Aldershot 2001), X/1-12.

40

41

42



21

Auch dem Bild, das Ruskin selbst von seiner Erziehung in seiner Autobiographie
zeichnet, und seiner Darstellung des Elternhauses sollten nicht ungepriift Glauben
geschenkt werden.*3: Praeterita wird viel zu oft als eine Art Generalbeichte und voll-
stindige Offenlegung aller Anfangsgriinde und Zusammenhédnge von Ruskins Schaffen
gelesen. Zwar griff Ruskin fiir Teile der Biographie auf die Familienkorrespondenz und
Tagebiicher zuriick, doch insgesamt préasentierte Ruskin momentgebundene Reflexionen,
nicht griindlich aufgearbeitete Recherchen; und seine Gedanken formulierte er aus der
Distanz von mehr als 50 Jahren zu den berichteten Ereignissen. Im Fokus der Lebens-
erinnerungen stehen liberdies nicht seine eigenen Schriften. Am meisten erfahrt der Leser
iiber Beziehungen zu Eltern, Freunden und Gegnern; sein eigenes Werk behandelt Ruskin
hingegen weithin summarisch, reduziert auf Ethos und Sprache. Wenn man dies bei der
Lektiire von Praeterita mit veranschlagt, wird schnell deutlich, dass diese Autobiographie
keine detailliertere Darstellung seines Entwicklungsweges anstrebt — {iber Ruskins
Unterricht bei seinen Privatlehrern ist daher wenig zu erfahren, und dies gilt insgesamt fiir
den Bildungshorizont der Familie: Die Lektiire im Haus, die religiosen Uberzeugungen,
die naturwissenschaftlichen Auffassungen und kunsttheoretischen Prinzipien werden in
Praeterita kaum mehr als gestreift.

Akzeptiert man, dass Praeterita nur begrenzt Einblicke in das geistige Leben im
Elternhaus gewéhrt, riicken zwei andere Forschungspositionen stirker in den Fokus der
Aufmerksamkeit. Sie hinterfragen die Selbstbeschreibung Ruskins in Praeterita, indem
sie aus anderen Schriften und Zusammenhingen FEinsichten iiber den Bildungshorizont
Ruskins und seiner Eltern zu gewinnen versuchen. Die Vertreter dieser Positionen
bemiihen sich auch verstiarkt darum, das intellektuelle Milieu zu identifizieren, in dem
Ruskin aufwuchs.

Die wohl folgenreichere der beiden Positionen formulierte Robert Hewison erstmals
1982.44 Ausgehend von Ruskins antikatholischen AuBerungen in Stones of Venice (1850-
53)% unternimmt es Hewison, Ruskins Denken als eine Auspriagung der politischen Ideo-
logie des Ultratoryismus zu verstehen. Die Ultratories waren eine parlamentarische
Fundamentalopposition, die sich gegen die Ausdehnung des Wahlrechts auf Katholiken
(1829), die Reform der Verfassung (1832) und die Liberalisierung des AuBenhandels

wandten.*¢ Ruskin wurde Hewison zufolge in den 1830er Jahren durch seinen Vater John

43 Zur Kritik an Praeterita u.a. Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 16-17; Hilton, Early Years, xii, 13.

44 Robert Hewison, “Notes on the Construction of the Stones of Venice,” in: Robert Rhodes/Del Ivan
Janik (Hg.), Studies in Ruskin: Essays in Honour of Van Akin Burd (Athens, O. 1982), 131-52.

45 Stones of Venice (1851-53), Works, 9.423-424; Ruskin zitiert dort einen Leserbrief seines Vaters von
1839.

46 Ein knapper erster Uberblick bei James J. Sack, ,,Ultra Tories (act. 1827-1834)*, in Oxford Dictionary



22

James Ruskin und dessen Freundeskreis mit dem ultratoryistischen Denken vertraut
gemacht. In den vergangenen Jahren hat Hewison diesen Argumentationsstrang immer

weiter entfaltet:

Anti-Catholicism was more than prejudice: it represented a consistent political position. [...] Those who
held this position most firmly were proud to call themselves Ultra-Tories. Ultra-Tories were unable to
reconcile themselves to either the introduction of Catholic Emancipation in 1829 or the Great Reform Act
of 1832, and as his views on Ireland show, John James [Ruskin| was among them. [...] To be a Catholic or
a Dissenter was to exclude oneself from full participation in national life. One of the first things Ruskin
did on going up to Oxford was to be confirmed as a member of the Church of England in order to
conform to the religious Test Acts, even though he had been baptised a Scottish Nonconformist. [...]
This Ultra-Tory social ideal was to shape Ruskin’s political thinking.47

Mit dieser Ansicht trug Hewison zu einer tiefgreifenden Revision am Bild Ruskins
bei, der bis in die 1970er Jahre sehr viel hdufiger als ein liberaler oder sozialistischer
Autor portraitiert als dem Konservatismus zugerechnet wurde.*® Hewison zéhlte dartiber
hinaus zu den ersten Forschern, die Ruskins religioses Bekenntnis als einen Grundbau-
stein seines politischen Denkens begriffen. Und er blieb mit der Zuordnung Ruskins zum
Ultratoryismus nicht allein; so stoB3t etwa Tim Hilton in das gleiche Horn, wenn er vom
“provincial ultra-Toryism he [Ruskin] had learnt in the 1830s” spricht.*® Ruskin (und sein
Vater) erscheinen aus dieser Perspektive als exponierte Konservative, deren politische
Hoffnungen sich ganz auf eine paternalistische Sozialordnung richteten und die sich
eventuell sogar die Aufthebung der Katholikenemanzipation von 1829 und eine Annul-
lierung der Wahlrechtsreformen von 1832 erhofften.

Das Weltbild des Elternhauses, das politische Denken Ruskins und das politische
Spektrum der Epoche werden durch Hewison in einen schliissigen Zusammenhang
gestellt. Seine Deutung ist in der Forschung allerdings nicht ohne Widerspruch geblieben,
und nicht ohne Alternativen. Andere Autoren teilen die Einschidtzung Ruskins als eines
teilweise politisch konservativ denkenden Autors, verorten Ruskin jedoch nicht im

Ultratoryismus.’® Gerade Arbeiten, die Ruskins sozial- und wirtschaftspolitische Ideen

of National Biography. URL (Seite datiert: Jan. 2012; letzter Zugriff 21.09.2012):
<http://www.oxforddnb.com/view/theme/96357>
Zur Ideologie der Ultratories vor allem Hilton, Mad, Bad, and Dangerous, 408-411.

47 Robert Hewison, Ruskin and Venice: ‘The Paradise of Cities’ (New Haven 2009), 48.

48 James Clark Sherburne, John Ruskin, or the Ambiguities of Abundance (Cambridge, Mass. 1972), 53;
dhnlich, allerdings zugeschnnitten auf Ruskins Kunstkritik: Linda Dowling, The Vulgarization of Art:
The Victorians and Aesthetic Democracy (Charlottesville, Va., 1996), 25-30.

49 Hilton, Later Years, 106.

50 So besonders Arbeiten, die die Referenz auf das Mittelalter bei Ruskin und anderen als Merkmal einer
spezifischen Traditionslinie sozialkonservativer politischer Kritik der ersten Jahrhunderthélfte sehen,
etwa Nick Shrimpton, “Rust and Dust’: Ruskin's Pivotal Work,” in Hewison (Hg.), New Approaches to
Ruskin, 51-67, hier bes. 51/52, 55, 62. Anders argumentiert Peter D. Anthony, John Ruskin’s Labour: A
Study of Ruskin’s Social Theory (Cambridge 1983), u.a. 3-4, 44, 163-166, der das Reformpotential der



23

detaillierter untersuchen und der Ruskinrezeption in unterschiedlichen Milieu nachspiiren,
wecken Zweifel an einer Einordnung Ruskins in die relativ kleine und isolierte Grup-
pierung der Ultra-Tories.5! Soweit Ruskins Werke interessierte Aufnahme fanden und
anschliefende Arbeiten inspirierten, gehorten sie eben auch den Diskursen des Neuen
Liberalismus sowie des Christlichen und sdkularen Sozialismus an: ,,[Ruskin] may have
denied any political affiliation but his influence was far reaching, embracing both new
liberals and socialists with equal intesity.52

AuBlerdem ldsst sich gegen Hewison einwenden, dass John James Ruskins
antikatholische AuBerungen, wie sie Ruskin zustimmend in Stones of Venice wiedergab,3
nur einen Ausschnitt seines politischen Denkens wiedergeben, zumal Antikatholizismus
kein Alleinstellungsmerkmal der Ultra-Tories war: Antikatholizismus war im whig-
gistischen und liberal-toryistischen Lager vielmehr ebenso verbreitet, und die Gridben in
der Frage der Katholikenemanzipation zogen sich quer durch alle politische
Gruppierungen.>* Drittens darf Ruskins Loyalitdt zur Staatskirche nicht iiberschitzt
werden: In seiner Autobiographie macht Ruskin sehr deutlich, dass seine religiose
Erziehung keineswegs bruchlos in die Staatskirche fiihrte, wie Hewison annimmt,
sondern Ruskin selbst in der Phase seiner hitzigsten evangelikalen Rhetorik in den spéten
1840er Jahren religiose Zweifel hatte.>> Und viertens muss man auch feststellen, dass der
Ultratoryismus zwar Anfang der 1830er Jahre eine erkennbare Gréf8e im Parlament war,
nach 1834 aber sein Profil sehr schnell verlor und 1834-41 kaum mehr bezeichnete als
eine Fundamentalopposition gegen die (als zu nachgiebig kritisierte) Innenpolitik des
Premierministers William Lamb, Lord Melbourne (1779-1848) bzw. die Forderung nach
Protektionismus.’¢ John James und John Ruskin unterstiitzten dagegen, wie Hewison

selbst einrdumt,>” den Freihandel, der von Ultra-Tories wie Henry Drummond als eine

Ruskinschen Kritik an Entfremdung, Konkurrenz und mangelnder Wohlfahrt als gering betrachtet.
Sherburne, Ambiguities of Abundance, betont einerseits die hierarchischen Komponenten in Ruskins
Gesellschaftsutopie, u.a. 53-54, 83-84; andererseits die wohlfahrts- und interventionsstaatlichen Ideen,

46-54, die etwa das Gotikkapitel der Stones of Venice zu einem ,liberal tract” (ibid., 53), machten, da

es ohne klassenkdmpferische Perspektive die Rationalisierung kritisiere.

52 So die fithrende neue Studie zum politischen Denken Ruskins, Gill G. Cockram, Ruskin and Social
Reform: Ethics and Economics in the Victorian Age (London 2007), 161, die die Rezeption von Rus-
kins Kritik an der Politischen Okonomie beim New Liberalism und den Sozialisten nachzeichnet.

53 Stones of Venice (1851-53), Works, 9.423-424.

54 Hilton, Mad, Bad and Dangerous, 315; Jonathan Parry, The Rise and Fall of Liberal Government in
Victorian Britain (New Haven, Conn. 1993), 107.

55 Ruskin an Henry Acland, Cheltenham, 24.05.[1851], Works, 36.114-115. Vgl. auch Praeterita (1885-
89), Works, 35.42 FN *.

56 Zum Ultratoryismus nach 1834 knapp Sack, ,,Ultra Tories“, ODNB.

57 Ruskin begriiBte die Abschaffung der Corn Laws 1846 explizit in Stones of Venice (1851-53), Works,
11.198.

51



24

unheilschwangere Folge der ,,Satanic School of Scotch political economy* perhorresziert
wurde.>?

Auf Hewisons Darstellung wird im Folgenden wiederholt zuriickzukommen sein; es
gibt jedoch die dritte Forschungsposition zu Ruskins intellektuellem Hintergrund, die sich
noch entschiedener von der durch Ruskins Autobiographie gelenkten Rezeption 16st und
sich bei der Rekonstruktion des Ruskinschen Bildungshorizontes in erster Linie auf die
Familienkorrespondenz und den Nachlass von Ruskins Vater, John James Ruskin (1785-
1864), stiitzt. Diese Forschungsperspektive ist bislang nur in Ansédtzen ausgearbeitet
worden, weil die grundlegende Studie, die Ruskin-Biographie der amerikanischen
Literaturwissenschaftlerin Helen G. Viljoen, unvollendet blieb und es spiteren Forschern
selten gelang, an die minutiosen Recherchen Viljoens anzuschlieBen.

Viljoen suchte die geistigen Wurzeln Ruskins, indem sie den Bildungshorizont der
Eltern zu rekonstruieren versuchte, und diesen fand sie wesentlich von der Edinburgher
Heimat der Eltern geprédgt. Viljoen zufolge wurde Ruskin durch seine Eltern mit einer
vorherrschend schottischen Bildung vertraut gemacht. Das personliche Umfeld von John
James und Margaret Ruskin (1781-1871) legte aus Viljoens Sicht zudem die Vermutung
nahe, dass der Bildungshorizont im Elternhaus durch eine stark der Aufklidrung ver-
pflichtete Komponente bestimmt war, die Ruskin sicherlich vermittelt worden ist: “[U]nti/
Ruskin was much older than five, he read the books his parents chose for him and
followed the interests they instilled, these books and interests being predominantly and
directly reflective of their Edinburgh backgrounds.”® Auch Dinah Birch hat diese
Annahme jiingst bekréftigt: “[T|he persistence of a Scottish cultural identity in the
Ruskins’ life in Herne Hill was marked. John James Ruskin read to his family from the
books he had learned to value in Edinburgh” .6

Weder Viljoen, die ihre Biographie nicht abschlieen konnte, noch Birch beschreiben
allerdings genauer, was die ,,Scottish cultural identity* der Familie John Ruskins im Kern
ausmachte. Im Folgenden soll daher solchen Hinweisen auf die kulturelle Identitit und
den Ideenhaushalt der Familie ein Stiick weiter nachgegangen werden, um genauere
Aufschliisse dariiber zu gewinnen, aus welchen intellektuellen Traditionen sich Ruskins
Denken speiste und welchem Segment der vor- bzw. frithviktorianischen Offentlichkeit

die Uberzeugungen Ruskins und seines Elternhauses ideengeschichtlich zuzuordnen

58 Henry Drummond, 4 Letter to Dr Chalmers, in Reply to his Speech in the Presbytery of Edinburgh
(1829), zitiert nach Hilton, Mad, Bad, and Dangerous, 406.

59 Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 171 FN2, 253-4.

60 Dinah Birch, ““Who Wants Authority?’: Ruskin as a Dissenter,” in: Yearbook of English Studies 36,2
(Juli 2006), 65-77, hier: 68-9.



25

sind.®! Im vorliegenden Kapitel wird deshalb der Versuch unternommen, anhand der
Familienkorrespondenz den Bildungshorizont des Elternhauses praziser abzustecken, d.h.
darzustellen, welche ideengeschichtlichen Einfliisse im Elternhaus vorherrschten und
welche Erwartungen sich an “education” kniipften. Ein Schliissel dazu ist sicherlich John
James Ruskin, der nicht allein fiir den Biicherkauf und die Einstellung von Lehrern zu-
stindig war, sondern Ruskins Dichtung und Schreiben nach Kréften forderte und bis in

die 1850er Jahre als Ruskins Lektor, Berater und Finanzier fungierte.

1.2 Zum schottischen Bildungshorizont John James Ruskins

John James Ruskin (1785-1864) war als Sohn eines mittelstdndischen Gemiisehéndlers in
Edinburgh geboren worden und hatte dort von 1795 bis 1801 die traditionsreiche Royal
High School besucht.®? Sein Vater verweigerte ihm nach der Schulzeit jedoch den von
thm gewlinschten Besuch der Universitit und notigte ihn, eine Lehre bei einem
Weinhindler in London aufzunehmen. Seit etwa 1801 scheint er in London gewohnt zu
haben. Lange ohne finanziell eintrdgliche Stellung und spéter durch die Insolvenz seines
Vaters mit Schulden belastet, sicherte erst die Griindung seiner eigenen Firma 1815 ihm
wachsenden Wohlstand und die Moglichkeit, eine Familie zu griinden. Margaret Ruskin
(1781-1871), eine Cousine von John James Ruskin, war als Tochter eines Gastwirts in
Croydon, Surrey, geboren worden, hatte eine lokale evangelikale Maédchenschule
(“Academy for Ladies”) besucht und war um 1801 in den Haushalt der Ruskins nach
Edinburgh {iibergesiedelt, wo sie ihrer Tante, Catherine Ruskin (1763-1817), einer
Pastorentochter, zur Seite stand.®3

Beide Elternteile Ruskins erlebten Edinburgh in einer Zeit, in der die Hauptvertreter
der Spétautkldrung wie Dugald Stewart (1753-1828), und Archibald Alison (1757-1839)
im Zenit ihres Offentlichen Ansehens standen und in der sogar noch manche
Protagonisten der Hochaufklidrung (Adam Ferguson, 1723-1816, und John Millar, 1735-
1801) am Leben waren. Die Naturforschung der Spétaufkldrung erreichte liberhaupt erst

am Anfang des 19. Jahrhunderts ein breites Publikum (James Hutton, 1726-97, und John

61 Die Religiositit Ruskins, seines Elternhauses und Umfeldes wird in den nachfolgenden Kapiteln 4-8
erortert.

62 Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 58-70.

63 Zur Biographie der Eltern ist Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage (1956) die autoritative Studie. Fiir
knappe Zusammenfassungen siche Van Akin Burd, “Biographical Sketches of the Principal Corres-
pondents”, in: John James, Margaret und John Ruskin, The Ruskin Family Letters: The Correspondence
of John James Ruskin, His Wife, and His Son, 1801-1843, hg.v. Van Akin Burd, 2 Bde. (Ithaca, N.Y.,
1973), 1.1i-1vi, hier: lii-lv; und Hilton, Early Years, 1-18.



26

Playfair, 1748-1819). Die letzte Generation, die sich unter dem Banner der Spét-
aufkldrung zu einem festen sozialen Kreis formierte, die Edinburgh Reviewers, waren nur
wenige Jahre vor John James und Margaret Ruskin in den 1770er Jahren geboren. Hierzu
zdhlten etwa Sydney Smith (1771-1845), Francis Jeffrey (1773-1850), Thomas Brown
(1778-1810), Henry Peter (spiter: Lord) Brougham (1778-1868) und Francis Horner
(1778-1817), von denen die meisten nach 1800, nur wenig spiter als John James Ruskin,
nach London iibersiedelten. Auch auferhalb dieses Kreises Stehende wie Walter Scott
(1771-1832) gehorten der gleichen Alterskohorte an und teilten bestimmte aufgeklérte
Denkmuster mit dieser Gruppierung.®* Die Mehrheit der nachaufgeklarten Intellektuellen
Schottlands — Thomas Chalmers (1780-1847) und William Hamilton (1788-1856) aus-
genommen — gehorte hingegen einer jiingeren Generation an, wenn man etwa Archibald
Alison Jr. (1792-1867), Hugh Miller (1802-56), John Stuart Blackie (1809-95) und James
Frederick Ferrier (1808-64) in Betracht nimmt; selbst diese blieben hdufig aber noch von
der Spataufklarung gepréigt.®> Auch dies legt nahe, dass die intellektuelle Atmosphédre im
Elternhaus Ruskins noch durch einen spatauftkldrerischen Ideenhaushalt geprigt worden
sein konnte.

Obwohl der soziale Status von Ruskins Eltern zweifellos eine Hypothek beim Erwerb
einer “polite education” und der damit verbundenen Bildung darstellte, taten sowohl John
James als auch Margaret Ruskin das in ihrer Macht Stehende, um iiber die
wissenschaftlichen und philosophischen Diskurse ihrer Epoche informiert zu sein. John
James Ruskin genoss dabei das Privileg, in den Jahren 1795 bis 1801 die renommierte
public school Edinburghs besucht zu haben. Dort konnte er sich wahrscheinlich mit
einigen Ideen der spéten schottischen Aufklarungé®® vertraut machen, denn seit 1768
wurde die Schule von einem namhaften Vertreter der Aufklarung, dem Altphilologen und

Altertumsforscher Alexander Adam (1741-1809) als Direktor geleitet (Adam unter-

64 Zu diesem Zirkel zusammenfassend: Biancamaria Fontana, “Whigs and Liberals: The Edinburgh
Review and the ‘Liberal Movement’ in Nineteenth-Century Britain,” in: Richard Bellamy (Hg.),
Victorian Liberalism: Nineteenth-Century Political Thought and Practice (London 1990), 42-57; und
ausfuhrlicher: dies., Rethinking the Politics of a Commercial Society: The Edinburgh Review, 1802-
1832 (Cambridge 1985); sowie, mit Focus auf die Romantik, die Aufsatzsammlung: Massimiliano
Demata und Duncan Wu (Hg.), British Romanticism and the Edinburgh Review: Bicentenary Essays
(Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2002).

So etwa Archibald Alison, Jr., wie Michael Michie, An Enlightenment Tory in Victorian Scotland: The
Career of Sir Archibald Alison (Montreal 1997), demonstriert.

Die schottische Aufklarung wird im folgenden nicht in einem geschlossenen Abschnitt dargestellt. Zum
einen ist die Literaturlandschaft sehr umfassend, zum anderen sollen die im folgenden signifikanten
Aspekte jeweils im Zusammenhang mit der Entwicklung Ruskins bzw. seines Vaters angesprochen
werden. Fiir eine knappe Darstellung ldsst sich jedoch zuriickgreifen auf: John Robertson, “The
Scottish Contribution to the Enlightenment,” in: Paul B. Wood (Hg.), The Scottish Enlightenment:
Essays in Reinterpretation (Rochester, N.Y. 2000), 37-62. David Allan, Scotland in the Eighteenth
Century (Harlow 2002).

65

66



27

richtete zudem Griechisch und Latein).®” Viele Schiiler der Institution wie Walter Scott
(1771-1832) und Francis Jeffrey (1773-1850) stiegen spdter zu bedeutenden Positionen
im Kulturleben GroBbritanniens auf. Auch das fiir die Aufkldrung charakteristische
Vereinswesen reichte bis in die Schiilerschaft der High School, an der sich eine Reihe von
Assoziationen wie etwa Debattier-Clubs und Rhetorik-Societies bildeten.®® Durch
familidre Verbindungen hatte John James Ruskin zudem einen — aufgrund des
Statusunterschiedes vermutlich eher sporadischen — Kontakt zum Arzt und Philosophen
Thomas Brown (1778-1820), der ab 1810 den erkrankten Dugald Stewart (1753-1828)
auf dem Lehrstuhl fiir Moralphilosophie der Universitit vertrat.®® Brown hatte lange in
der Nachbarschaft seiner Eltern gelebt und war in der Familie gelegentlich zu Gast; der
Kontakt war zudem so eng, dass John James Ruskin nach dem Tode Browns als
Andenken ein Vorlesungsskript von Browns Schwester erhielt.”? Aus der Biographie John
James Ruskins lassen sich aber noch weitergehende Schliisse iiber den intellektuellen
Standort des Elternhauses von John Ruskin ziehen.

Fiir die Zeit nach seinem Schulabschluss hatte John James Ruskin den Entschluss
gefasst, ein Jurastudium anzutreten.”! Noch einige Jahrzehnte spiter erinnerte er sich, den
Jurastudenten in den Straflen Edinburghs neidvoll hinterhergeschaut zu haben: “I used to
envy the family of the Tawses in Edinburgh, my School Companions—Sons of Steady

Pious Father & good mother—They were all made Lawyers & got on remaining always

67  7Zu Adam siehe Paul/Skedd, “Adam, Alexander”, ODNB.

68 Davis Dunbar McElroy, Scotland’s Age of Improvement: A Survey of Eighteenth-Century Literary
Clubs and Societies (Pullman, Wash. 1969), hier u.a. 104-43, bes. 128, 104-5. McElroys Werk ist die
maligebliche Studie zum Vereinswesen der schottischen Aufkldrung. Knappe Abrisse finden sich in
Christopher J. Berry, “Sociality and Socialization,” in: Alexander Broadie (Hg.), The Cambridge Com-
panion to the Scottish Enlightenment (Cambridge 2003), 243-57; David Daiches, “The Scottish
Enlightenment,” in: Daiches/Peter Jones/Jean Jones (Hg.), The Scottish Enlightenment, 1730-1790: A
Hotbed of Genius (1986) (Edinburgh *1996), 1-41, hier: 34-8. Vgl. auch J. B. Smith, “Manners, Morals,
and Mentalities: Reflections on the Popular Enlightenment of Early Nineteenth Century Scotland,” in:
Walter M. Humes/Hamish M. Paterson (Hg.), Scottish Culture and Scottish Education, 1800-1980
(Edinburgh 1983), 25-54. Zur Aktualitdt dieser Bewegung in Ruskins Kinderjahren: Steven Shapin,
“Nibbling at the Teats of Science: Edinburgh and the Diffusion of Science in the 1830s,” in: Ian
Inkster/David Daiches (Hg.), Metropolis and Province: Science in British Culture (London 1983), 151-
78. Die Vielfalt des britischen Assoziationswesens im 18. Jahrhundert dokumentiert Peter Clark, British
Clubs and Societies, 1580-1800: The Origins of an Associational World (Oxford 2000). Edinburgh war
nach London im 18. Jahrhundert das zweitstarkste Zentrum von aufgeklarter Vereinstétigkeit: ibid., 91-
3, 131-3. Clarks Uberblick 16st #ltere Darstellungen ab wie R.J. Morris, “Clubs, Societies, and Asso-
ciations,” in: Francis M. L. Thompson (Hg.), The Cambridge Social History of Britain, 1750-1950, Bd.
3: Social Agencies and Institutions (Cambridge 1990), 395-443, der in den 1790ern eine erste Welle, in
den 1820ern eine zweite Welle der Griindungen gelehrter Gesellschaften ausmacht.

69 Praeterita (1885-89), Works, 35.123-5. Vgl. den Brief seiner Mutter Catherine an John James Ruskin,
Edinburgh, 18.04.1805, Family Letters, 1.5-8, hier: 7.

70 John James Ruskins Mutter Catherine an John James Ruskin, Edinburgh, 18.04.1805, Family Letters,
1.5-8, hier: 7; und Thomas Brown an John James Ruskin, Edinburgh, [01.]02.1807, von Ruskin zitiert
in Praeterita (1885-89), Works, 35.124-5. Vgl. zudem Ruskins Bemerkungen, ibid., 35.123-4.

71 John James Ruskin an seine Mutter Catherine, London, 05.10.1812, Family Letters, 1.53-60, hier: 57.



28

at home happy & industrious.”’? Durch die Weigerung seines Vaters, ihm das Studium zu
finanzieren, musste John James Ruskin seine Ambitionen auf einen Platz im kulturellen
und sozialen Establishment Schottlands freilich aufgeben.’”? Dennoch scheint der
aufgeklirte Bildungshorizont flir John James Ruskins Denken weiterhin von grof3er
Bedeutung geblieben zu sein. In Briefen an seine Eltern gab John James Ruskin haufig
seiner Abneigung gegen den Brotberuf Ausdruck und machte deutlich, dass er Erfiillung

nur in der Literatur, den Wissenschaften und Kiinsten fand:

[Without] an Education such as I had my existence had been deprived of half its pleasures—because in

the absence of my friends & relations I have no lasting happiness on which I can repose myself but what

is materially connected with that education.”

Wo immer sich die Gelegenheit ergab, sein Wissen durch Biicher zu erweitern oder
offentliche Vortrdge zu besuchen, scheint John James Ruskin die Maoglichkeit
wahrgenommen zu haben: “Had I no resources in it [=my Education] I know not what 1
should have done with even the limited share of time any business in London leaves at my
disposal”.’> Einige Stellen seiner Korrespondenz lassen darauf schlie3en, dass er um 1800
an Vorfilhrungen und Vortrdgen zur Chemie von Thomas Charles Hope (1766-1844)
teilnahm,’¢ um 1810-11 oder 1818 Samuel Taylor Coleridge (1772-1834) bei Vortragen
iiber Poesie horte und 1812 oder 1818 Vorlesungen von William Hazlitt (1778-1830) zur

Literaturgeschichte oder zur modernen Philosophie besuchte.””

72 John James Ruskin an Ruskin, [0.0.], 19.10.1848, Ruskin Library, University of Lancaster, L 3, o. fol.
John James Ruskin schrieb wohl von den Rechtsanwilten Charles (1785-1826) und Andrew Tawse [of
Nether Leaston] (1788-1851) und/oder deren Verwandten Charles ('1840) und John Tawse [of
Stobshiel] (1787-1861/62). Sie waren als Juristen titig, hatten enge Kontakte zur Gentry und waren
offenkundig in zahlreichen Vereinen organisiert, u.a. der Society for Propagating Christian [Religious]
Knowledge, der Highland and Agricultural Society of Scotland, der Society for the Benefit of the Sons
and Daughters of the Clergy u.a. Siehe: A History of the Society of Writers to Her Majesty’s Signet:
With a List of the Members of the Society from 1594 to 1890 and an Abstract of the Minutes, [hg. v.
James Stuart Fraser Tytler u.a.] (Edinburgh 1890), 200. Ferner: New Statistical Account of Scotland,
Bd. 1: List of Parishes — Edinburgh (Edinburgh 1845), i-iv; William Reid (Hg.), History of the Jurid-
ical Society of Edinburgh (Edinburgh 1875), 125-7; Hardy Bertram McCall, Memoirs of my Ancestors:
A Collection of Genealogical Memoranda (Birmingham 1884), 87; Francis James Grant (Hg.), The
Faculty of Advocates in Scotland, 1532-1943: With Genealogical Notes (Edinburgh 1944) , 211.

73 Auch gegen den Beruf des Juristen entwickelte John James Ruskin in London schlieflich Ressen-
timents: “[T]ho’ it would have pleased me to have been a Lawyer—I thank God whatever yet happens 1
was rescued from that sink of Iniquity & degradation”. An Catherine Ruskin, London, 05.10.1812,
Family Letters, 1.53-60, hier: 57.

74 Ibid., 57.

75 Ibid.

76 John James Ruskin an Ruskin, London, 13./14.04.1852, Ruskin Library, University of Lancaster, L 4,
o. fol.

77 John James Ruskin an Ruskin, [Herne Hill, wohl 27.02.1840], Family Letters, 1.656-8, hier: 656, mit
FN2.



29

1.3 John James Ruskin und die Wende der Spditaufklirung von der ‘philosophical history’

zur empiristischen Naturforschung

Wenngleich die schottischen und frithen Londoner Lebensjahre von John James Ruskin
duBlerst schlecht dokumentiert sind, finden sich in seinen Briefen einige Indizien, aus
denen sich eine Vorstellung von seinem intellektuellen Profil formen ldsst. Sie werfen
beispielsweise Licht auf seine Haltung zur Aufklarung und seine Kenntnis ihrer Ideen und
Diskurse. Dabei ist bereits John James Ruskins Wunsch nach einem Jurastudium von
Aufschluss. Die Ausbildung zum Juristen 16ste im Schottland der spaten Aufklarung die
geistliche Laufbahn als den gefragtesten und wohl auch respektiertesten Berufsweg ab.”®
Weit mehr noch als finanziellen und politischen Aufstieg versprach das Rechtsstudium in
Schottland vor allem sozialen Umgang mit den Oberschichten und der Intelligenz.
Zugleich eroffnete es damit den Zugang zum literarischen Leben und zum Zeitgeist der
Epoche. Dies demonstrieren beispielsweise die AuBerungen von Henry Lord Cockburn
(1779-1854) tber das schottische Jurastudium. In seiner Biographie des als Juristen
ausgebildeten, spiter dann als Publizist und Literaturkritiker der Edinburgh Review
bekannt gewordenen Francis Jeffrey (1773-1850) merkte Cockburn an, dass Jeffrey vor
allem durch den Wunsch nach sozialer Anerkennung, wegen enger Verbundenheit mit der
Stadt Edinburgh, aus Pragmatismus und gesundem Menschenverstand, und nicht zuletzt
aufgrund eines ausgepréigten Interesse fiir Literatur und Wissenschaften das Studium

wahlte:

The legal profession in Scotland had every recommendation to a person resolved, or compelled, to remain
in this country. It had not the large fields open to the practitioner in England, nor the practicable seat in
the House of Commons, nor the lofty political and judicial eminences, nor the great fortunes. But it was
not a less honourable or a less intellectual line. It is the highest profession that the country knows; its
emoluments and prizes are not inadequate to the wants and habits of the upper classes; it has always been
adorned by men of ability and learning, who are honoured by the greatest public confidence. The law itself
is not much upheld by the dim mysteries which are said elsewhere to be necessary in order to save law
from vulgar familiarity. [...] It is perhaps the best and the simplest legal system in Europe. It is deeply
founded in practical reason,—aided by that conjoined equity which is equity to the world as well as to
lawyers. There can be no more striking testimony to its excellence than the fact, that most of the modern
improvements in English law, on matters already settled in the law of Scotland, have amounted, in
substance, to the unacknowledged introduction of the Scotch system. Its higher practice has always been
combined with literature, which, indeed, is the hereditary fashion of the profession. Its cultivation is
encouraged by the best and most accessible library in this country, which belongs to the bar. In joining
this body, Jeffrey raised a far slighter obstacle to his favourite pursuits than if he had chosen almost any

78 Richard B. Sher, Church and University in the Scottish Enlightenment: The Moderate Literati of
Edinburgh (Princeton, N.J., 1985), 315-21.



30

other line.”

John James Ruskin war Cockburns Biographie nicht fremd. Er las sie 1852 — rund ein
halbes Jahrhundert nach Antritt seiner Lehre in London — mit groBBer Anteilnahme,
nachdem er sie von einem Geschéftsfreund und Neffen Cockburns erhalten hatte.89 Die
Lektiire des Buches, das auch als eine Art Who is Who der schottischen Spatautkldrung
betrachtet werden kann, brachte ihm die Erfahrungen, Bildungsanspriiche und

Zukunftserwartungen seiner Jugend wieder in Erinnerung:

I am reading to Mama Lord Cockburns Life of Jeffrey which though very lame in composition is deeply
interesting for the history of the Review & of Times of which I humbly formed an atom — He was 12
years my Elder but all places & persons are familiar to me in name & my Teachers — Playfair Hope — &
Thomas Brown have come in [...].8!

Seine Reaktion auf das Life of Jeffrey demonstriert also deutlich, dass sich John James
Ruskin stark mit dem Denken der Spétaufkliarung identifiziert hat.82 Bereits sein Wunsch
nach einem Rechtsstudium war, wie erwédhnt, weithin reprdsentativ fiir die wissen-
schaftlichen Verdnderungen in der Zeit der Spitaufkldarung.®? Die Selbsteinschitzung
John James Ruskins als “[humble] atom” der Epoche signalisiert gleichzeitig, dass er sich,
wie vermutet, als Jugendlicher lediglich im ‘Dunstkreis’ der schottischen Intellektuellen-

szene bewegt hatte und mit den Vertretern der Spétaufkldrung liberwiegend nur durch

79 Henry Cockburn, Life of Lord Jeffrey: With a Selection from his Correspondence, 2 Bde. (Edinburgh
1852), 1.84-5.

80 John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.04.1852, Ruskin Library, University of Lancaster, L 4,
o. fol. Dem Brief zufolge erhielt John James Ruskin das Buch von einem der S6hne Robert Cockburns
(1781-1844), einem Bruder des Autors, der in Edinburgh als Weinhdndler tdtig war. Zu den
Beziehungen von Ruskins Eltern mit den Cockburns vgl. die Anmerkungen Van Akin Burds in Ruskin,
Family Letters, 1.373 FN 6; sowie Ruskins Riickblick in Praeterita (1885-89), Works, 35.102-3, 248-9.
Vgl. Ruskins Antwort an John James Ruskin, [Venedig], 24.4.[1852], Letters from Venice, 258-60,
hier: 259. Zum Stammbaum der Familie vgl. Robert und Harry A. Cockburn, The Records of the
Cockburn Family (Edinburgh 1913), 216-24, insbes. 222-4.

81 John James Ruskin an Ruskin, London, 13./14.04.1852, Ruskin Library, University of Lancaster, L 4,
o. fol.

82 Den literarischen Wert der Biographie beurteilte er einige Tage spiter positiver (John James Ruskin an
Ruskin, London, 16./17.04.1852), nachdem er das Buch zwei Wochen zuvor mit den Worten
beschrieben hatte: “very unequal—aggreeable narrative—but preface & every part requiring better
Language—very imperfect & common place of very slovenly [?] construction—but a good chatter vein
[?] of humour creeping out” (John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.04.1852 [Postst. Camberwell
Green. 03.04.1852]) Beide Briefe: Ruskin Library, University of Lancaster, L 4, o. fol.

83 John James Ruskins Studienwunsch diirfte zudem auf dhnliche Motive zuriickzufiihren sein, wie sie
Cockburn als typisch fiir den Antritt einer juristischen Laufbahn hervorhebt: John James Ruskin an
Ruskin, [0.0.], 19.10.1848, Ruskin Library, University of Lancaster, L 3, o. fol. Siche zudem die
Charakterisierung John James Ruskins durch Ruskin u.a. in Praeterita (1885-89), Works, 35.61, 129,
171, 264, 379. Zu John James Ruskins Interessen vgl. auBerdem verschiedene seiner Briefe, u.a.,
Family Letters, 1.38-9, 40-2, 53-4, 56-7, 60-3, 132-3.



31

Lektiire und sporadische Kontakte vertraut war.

Bemerkenswert ist, dass John James Ruskin in seinem Brief drei der seinerzeit
angesehensten Akademiker Edinburghs als seine “Teachers” bezeichnete. Der Natur-
historiker John Playfair (1748-1819) und der Moralphilosoph, Dichter und Mediziner
Thomas Brown (1778-1820) konnen sogar als die neben Dugald Stewart (1753-1828)
prominentesten Vertreter der Spataufklarung im Schottland des frithen 19. Jahrhunderts
angesehen werden.8 Doch wihrend John James Ruskin mit Thomas Brown mindestens
sporadisch in direktem Kontakt stand, lassen sich engere Verbindungen zwischen John
James Ruskin und Playfair sowie dem Chemiker und Mediziner Thomas Charles Hope
(1766-1844) bislang nicht nachweisen.®5 Vermutlich hatte sich John James Ruskin mit
Playfairs Publikationen auseinandergesetzt — aller Wahrscheinlichkeit nach mit den
Aufsehen erregenden [llustrations of the Huttonian Theory of the Earth (1802), einem
Meilenstein in der Publizistik der Geologie. Den um schriftliche Verdffentlichungen nicht
sehr bekiimmerten Hope hatte er dagegen wahrscheinlich bei Vortrdgen erlebt. Hope war
als Dozent der Chemie bis Ende der 1820er Jahre extrem beliebt und machte zwischen
1798 und 1833 durch offentliche, rhetorisch gut durchgearbeitete Vortrige von sich
reden, die von aufwendig inszenierten Vorfithrungen chemischer Experimente begleitet
waren und auch zur Popularisierung des Faches auflerhalb der Universitét beitrugen.8¢

Wie eng die Kontakte von John James Ruskin zu seinen “Lehrern” waren und welche
Einsichten er ihnen verdankte, ldsst sich daher nicht prizise bestimmen. Falls er
personlichen Umgang mit ihnen hatte, blieb sein Austausch mit den drei Wissenschaftlern

sicherlich auf eine geringe Zahl von Gespriachen, Vortragsbesuchen oder eine kurze

84 Andrew Pyle, “Playfair, John,” Dictionary of Eighteenth-Century British Philosophers (Bristol 1999),
2.696-700; und James A. Harris, “Brown, Thomas,” Dictionary of Nineteenth-Century British
Philosophers (Bristol 2002), 1.154-8; bieten knappe Einstiegsinformationen zu Playfair und Brown.

85 Zu Hope siche vor allem: Thomas Stewart Traill, “Memoir of Dr Thomas Charles Hope, Late Professor
of Chemistry in the University of Edinburgh” (1847), Transactions of the Royal Society of Edinburgh
16 (1849), 419-34; ferner: Jack B. Morrell, “Science and Scottish University Reform: Edinburgh in
1826,” British Journal for the History of Science 6 (1972), 39-56; Robert Geoffrey William Anderson,
The Playfair Collection and the Teaching of Chemistry at the University of Edinburgh, 1713-1858
(Edinburgh 1978), 35-45; Jack B. Morrell, “Hope, Thomas Charles,” in: Oxford Dictionary of National
Biography, betreut von Oxford University Press. URL (Seite datiert: 2004; letzter Zugriff: 04.10.2008):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/13738>

86 John James Ruskins AuBerung konnte sich theoretisch auch auf zwei andere von Cockburn erwihnte
Hopes bezichen: den Juristen, zeitweiligen Tory-MP und spéteren Lord Justice General Charles Hope
(1763-1851) oder den toryistischen Richter John Hope (1794-1858), der allerdings aufgrund seines
niedrigen Alters ausscheidet. Beide werden von Cockburn zudem nur an untergeordneter Stelle erwéhnt
und sind kaum in Zusammenhang mit Playfair und Brown zu bringen. Thomas Charles Hope stand
zumindest mit Playfair in engem Kontakt (Traill, “Memoirs of Hope,” 422), diirfte Brown zumindest
als Mediziner und spiteren Kollegen gekannt haben und kam als Chemiker John James Ruskins
naturwissenschaftlichen Interessen offensichtlich besonders entgegen.



32

Korrespondenz beschrankt. Die Lektiire einzelner ihrer Publikationen ersetzte jedenfalls
kein systematisches Studium. Doch John James Ruskins Zirkel von “Lehrern” erlaubt
Riickschliisse auf seine Interessen, Ambitionen und das Spektrum von Fragen, die ihn
beschiftigten. Auffillig ist dabei, dass er speziell den Naturwissenschaften mit groem
Interesse begegnete. Dies geht auch aus einem Brief Thomas Browns an John James
Ruskin aus dem Jahre 1807 hervor. John James Ruskin hatte seinerseits Brown zuvor
offenkundig um Literaturhinweise gebeten,” mit denen er sich iiber den Forschungsstand
in den Naturwissenschaften informieren kdnne. Brown reagierte auf dieses Schreiben mit
einer langen Antwort, in der er die verschiedenen philosophischen und wissenschaftlichen

Sachgebiete abschritt und ihm Ratschlédge fiir das weitere Selbststudium gab:

You seem, I think, to repent too much the time you have devoted to the Belles Letters. I confess I do not
regret this for you. You must, I am sure, have felt the effect which such studies have in giving a general
refinement to the manners and to the heart, which, to any one who is not to be strictly a wan of science, is
the most valuable effect of literature. [...] In the society in which you are to mix, the writers in Belles
Letters will be mentioned fifty times, when more abstract science will not be mentioned once [.] [...]
There is, however, one science, the first and greatest of sciences to all men, and to merchants particularly—
the science of Political Economy. To this I think your chief attention should be directed. It is in truth the
science of your own profession, which counteracts the—]...]%%—and narrow habits which that profession
is sometimes apt to produce; and which is of perpetual appeal in every discussion on mercantile and
financial affairs. A merchant well instructed in Political Economy must always be fit to lead the views of
his brother merchants—without it, he is a mere trader. Do not lose a day, therefore, without providing
yourself with a copy of Adam Smith’s Wealth of Nations, and read and re-read it with attention—as I am
sure you must read it with delight. In giving you this advice I consider you as a merchant, for as that is to be
your profession in life, your test of the importance of any acquirement should be how far it will tend to
render you an hononrable and distingnished merchant,—a character of no small estimation in this commercial
country. I therefore consider the physical sciences as greatly subordinate in relation to your prospects in
life, and the society in which you will be called to mingle. All but chemistry require a greater preparation in
mathematics than you probably have, and chemistry it is quite impossible to understand without some
opportunity of seeing experiments systematically carried on. If, however, you have the opportunity to
attend any of the lectures on that science in London, it will be well worth your while [] [...] Remember,
however, that though you may be permitted to be a superficial natural philosopher, no such indulgence is
to be given you in Political Economy.8?

John James Ruskin hatte sich, soweit sich dies aus Browns Antwortbrief erschliefen lasst,
offenkundig unzufrieden iiber seinen Kenntnissstand auf dem Gebiet der “physical
sciences” geduflert und beklagt, die Naturforschung gegeniiber der Dichtung vernach-
lassigt zu haben. Damit lag er ganz auf der Linie der Spétaufkldrung, die die Natur-
wissenschaften gegeiiber den Sozialwissenschaften aufwertete. Zudem muss John James

Ruskin seinen Beruf als ein Handicap fiir seine intellektuelle Entfaltung und seine

87 Dieser vorangegangene Brief John James Ruskins ist wahrscheinlich nicht erhalten.

88 Wortverlust durch Beschidigung des Papiers.

89 Thomas Brown an John James Ruskin, Edinburgh, [01.]02.1807, zitiert in: Praeterita (1885-89),
Works, 35.124-5.



33

sozialen Ambitionen beschrieben haben.

Brown, dessen Philosophie in Teilen stark von der Methodik der Naturwissenschaften
beeinflusst war,”0 der sich aber in moralphilosophischen Fragen recht nahe an Adam
Smith orientierte und damit der Tradition der Hochaufklarung noch nahe stand,’! schirfte
John James Ruskin ein, sich auf seinen Beruf als Kaufmann zu konzentrieren und sich
auch intellektuell auf die spezifischen Bediirfnisse dieses Berufs einzustellen. Das Person-
lichkeitsprofil eines Kaufmanns lie} sich aus Browns Sicht eher durch Belesenheit in
Poesie und Dichtung verbessern als durch naturwissenschaftliche Kenntnisse. Anders als
diese trug die Belletristik zur Vervollkommnung der Umgangsformen und zur Pflege der
Geselligkeit bei und war deshalb Kaufmannskreisen deutlich angemessener: “In the
society in which you are to mix, the writers in Belles Letters will be mentioned fifty times,
when more abstract science will not be mentioned once.”

Damit schwor Brown John James Ruskin zum einen auf das in der schottischen
Auftklarung verbreitete stoisch fundierte Ethos ein, das der schottischen Moralphilosophie
zugrunde lag und die whiggistische Tendenz der schottischen Aufkldrung wesentlich
pragte: Diesem Ethos zufolge hat der Mensch bekanntlich sich im Einklang mit dem
Kosmos zu erhalten, Affekte und Lust zu zihmen und Gehorsam gegeniiber den Gesetzen
der Allnatur zu iiben. Er hatte sich nach aufgeklartem Verstindnis daher auch in die
Ordnung der Gesellschaft einzufligen und den Verkehrsgepflogenheiten der polite society
anzupassen.’? Dariiber hinaus betonte Brown — ebenfalls im Einklang mit der Tradition
der Hochaufkldrung — den moralischen und personlichkeitsbildenden Wert von Poesie
und Belletristik fiir die “sittliche Kultur” des Menschen.”3

Mit gewissen Vorbehalten legte Brown John James Ruskin abschlieBend doch die
Lektiire einiger Chemielehrbiicher von Thomas Thomson (1773-1852) und John Murray
(gest. 1820) nahe und empfahl ithm zudem George Gregorys (1754-1808) populére

90 Thomas Brown, Lectures on the Philosophy of the Mind (1820), 4 Bde. (Edinburgh/London ’1851),
bes. 1.156-293. Vgl. Sher, Church and University, 313-4.

91 Smith’s Theory of Moral Sentiments (1759) nannte er “perhaps [...] the most interesting work, in moral
science”; er schrankte aber die herausragende Bedeutung der “sympathy” fiir die Ethik ein: Brown,
Lectures on the Philosophy of the Mind, 4.77-108, Zitat: 4.102. Brown zdhlt zu den unzureichend
erforschten Philosophen der Spataufklarung, sodass sich kaum auf Forschungsliteratur zuriickgreifen
lasst: J. Charles Stewart-Robertson, “Brown, Thomas,” in Oxford Dictionary of National Biography.
URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf 05.07.2012): <http://www.oxforddnb.com/view/article/3655>

92 Vgl. Sher, Church and University, 151-86.

93 Die Forschung zur whiggistischen language of manners wurde von John G.A. Pocock, “Virtue, Rights,
and Manners: A Model for Historians of Political Thought”, in ders., Virtue, Commerce, and History:
Essays on Political Thought and History, chiefly in the Eighteenth Century (Cambridge 1985), 37-50,
angestofen.



34

Naturgeschichtsdarstellung Economy of Nature (1796).°4 Zusammengenommen erhielt
John James Ruskin also den Rat, sich in erster Linie weiter um seine literarischen
Interessen und moralphilosophischen Kenntnisse zu kiimmern. Zudem sollte er sich nach
Browns Vorstellungen tiefer in die politische Theorie und Wirtschaftstheorie sowie ihre
moralphilosophischen Konsequenzen einarbeiten und sich dann erst in den Natur-
wissenschaften rudimentir sachkundig machen (mit der Politischen Okonomie war John
James Ruskin demnach um 1807, ganz auf der Linie seiner spataufklérerischen, empiri-
stisch-naturkundlichen Interessen, offenbar noch nicht vertraut).

Es ist zu vermuten, dass John James Ruskin Browns Ratschldge beherzigte. Die
Buchkiufe John James Ruskins orientierten sich jedenfalls auch noch in spéteren Jahren
an den Interessen, tiber die er sich im Briefwechsel mit Brown austauschte, und wurden
damit auch Grundlage fiir die Lektiire seines Sohnes.?> John James Ruskins lebhaftes
Interesse an den Naturwissenschaften ist dabei ebenso wie sein Wunsch nach einem
Rechtsstudium charakteristisch fiir die Zeit der schottischen Spataufklarung, wahrend der
die Popularitit der moralphilosophischen Féacher abnahm und die empirischeren, speziell
die Naturwissenschaften, attraktiver wurden.? Dieser Wandel resultierte zum einen aus
dem Bedeutungsverlust des Theologiestudiums, zum anderen aus der zunehmenden
Verdrangung der sozialwissenschaftlichen Theorien der Hochautkldrung durch die
Philosophie des Common Sense, die einen deutlichen Spezialisierungsschub forderte und

wachsendes Interesse flir die Naturforschung ausloste.?’

94 Praeterita (1885-89), Works, 35.124-5. Bei den vorgeschlagenen Werken handelt es sich um Thomas
Thomson, A System of Chemistry (Edinburgh 1802, °1817); John Murray, A System of Chemistry,
Practical and Applied (Edinburgh 1806, *1819); sowie George Gregory, The Economy of Nature Ex-
plained and Illustrated on the Principles of Modern Philosophy (London 1796, *1804). Der bedeutend-
ste Forscher darunter ist sicher Thomson: Siehe Jack B. Morrell, “Thomas Thomson: Professor of
Chemistry and University Reformer,” British Journal for the History of Science 4 (1969), 245-65. Zu
Gregory, der als Popularisierer und Systematisierer des naturwissenschaftlichen Wissens im spéten
18. Jahrhundert eine gewisse Bedeutung erlangte, aber keine orignidren Forschungen betrieb: John
Valdimir Price, “Gregory, George,” in: Dictionary of Eighteenth-Century British Philosophers, 1.377-
8.

Ab 1827 lasst sich ein Teil der literarischen Erwerbungen der Familie belegen, da John James Ruskin
viele Buchkiufe in seinen Rechnungsbiichern verzeichnete. Die Anschaffungen wurden von Van Akin
Burd im Anmerkungsapparat der Family Letters zu Jahreslisten addiert (Stellennachweis s. ibid.,
2.785).

96 Sher, Church and University, 308-14.

97 J. Charles Robertson, “A Bacon-Facing Generation: Scottish Philosophy in the Early Nineteenth
Century,” Journal of the History of Philosophy 14 (1976), 37-49; Peter Jones (Hg.), Philosophy and
Science in the Scottish Enlightenment (Edinburgh 1988). Steven Shapin, “Nibbling at the Teats of
Science: Edinburgh and the Diffusion of Science in the 1830s,” in: Ian Inkster/ Jack B. Morell (Hg.),
Metropolis and Province: Science in British Culture, 1780-1850 (Philadelphia 1983), 151-78; J. B.
Smith, “Manners, Morals, and Mentalities: Reflections on the Popular Enlightenment of Early
Nineteenth Century Scotland,” in: Walter M. Humes/Hamish M. Paterson (Hg.), Scottish Culture and
Scottish Education, 1800-1980 (Edinburgh 1983), 25-54.

95



35

Bis ins spite 18. Jahrhundert waren, wie angedeutet, vor allem Geistliche, und ins-
besondere die geméaBigten Presbyterianer (die sog. Moderates), im intellektuellen Leben
Schottlands tonangebend gewesen. Ihre Vertreter, zu denen etwa William Robertson
(1721-93), Hugh Blair (1718-1800) und Adam Ferguson (1723-1816) gehdrten, leisteten
einen signifikanten Beitrag zum philosophischen Diskurs der Hochaufklarung und traten
insbesondere mit sozialhistorischen Arbeiten hervor, die im Anschluss an Montesquieu
(1689-1755), Pufendorf (1632-94) und andere Autoren kausalmechanische Erkldrungs-
modelle der Gesellschaft und ihrer historischen Entwicklung entwarfen. In den 1780er
Jahren verdnderte sich das intellektuelle Klima jedoch: Die Umorientierung des auf-
geschlossenen Publikums zur Philosophie des Common Sense, die sich in Edinburgh vor
allem seit dem Amtsantritt Dugald Stewarts ab 1785 verbreitete, fiihrte zu deutlichen
Verdnderungen im wissenschaftlichen Diskurs. Dem Skeptizismus David Humes setzte
der Geistliche Thomas Reid die Vorstellung entgegen, dass die Wahrnehmungsstrukturen
des Menschen providentiell so eingerichtet seien, dass sie zur wahren Erkenntnis von
Kausalitdten fiihrten. Nicht theoretische Spekulation, sondern vielmehr sorgfiltige
Sinneswahrnehmung sicherte die Verléasslichkeit von Erkenntnissen.”®

Mit dieser Grundhaltung verdringte die Common-Sense-Philosophie um 1790 die
umfassenderen Philosophien der Hochaufklirung und begiinstigte stattdessen die
Konzentration auf Naturwissenschaften, Rechtswissenschaft und die antiquarische
Geschichtsforschung; die skeptische Epistemologie der Hochaufkldrung wurde durch
verschiedene wahrnehmungspsychologische Systeme der philosophy of the mind abgeldst,
in denen fiir epistemologische Zweifel kein Platz war.®® Dieser Trend verstirkte sich
insbesondere nach der Eskalation der Gewalt in der Franzosischen Revolution ab 1792, da
alle auf ‘abstrakter’ Theorie griindenden, mit Reformbestrebungen assoziierten Wissen-
schaften in den Ruch gerieten, radikalem Denken Vorschub zu leisten und der Unter-

minierung historisch gewachsener Staats- und Sozialstrukturen forderlich zu sein.1% Dies

98 Fiir knappe Uberblicke: Jerome B. Schneewind, “Scottish Common Sense Philosophy,” in: Cambridge

Dictionary of Philosophy (Cambridge *1999), 822-823; und Keith Lehrer, “Reid, Thomas,” ibid., 783-
787, hier bes. 786.

99 Sher, Church and University, 314, 317-8. Vgl. R. F. Stalley, “Common Sense and Enlightenment: The
Philosophy of Thomas Reid,” in: Peter Gilmour (Hg.), Philosophers of the Enlightenment (Edinburgh
1989), 74-90. Die klassische Darstellung ist Selwyn Alfred Grave, The Scottish Philosophy of Common
Sense (Oxford 1960).

100 Mit besonderem Nachdruck vertrat Edmund Burke diese Ansicht: Burke, Reflections on the Revolution
in France [and on the Proceedings in Certain Societies in London Relative to that Event: In a Letter
Intended to have been Sent to a Gentleman in Paris] (1790), hg. v. Jonathan C. D. Clark (Stanford
2001), w.a. 219-20. Ich beziehe mich an dieser Stelle z.T. auf eigene Vorarbeiten: “Dugald Stewart,
‘Conjectural History,” and the Decline of Enlightenment Historical Writing in the 1790s,” in: Ulrich
Broich u.a. (Hg.) Reactions to Revolutions: The 1790s and their Aftermath (Berlin 2007), 231-62.



36

traf insbesondere auf die Political Economy sowie weite Teile der aufgeklérten
Historiographie (speziell die histoire philosophique) zu. Das Recht — Cockburn pries das
schottische Recht, wie zitiert, als frei von “dim mysteries” (im Unterschied zur Theologie
und wohl auch zur Philosophie) — bot sich in dieser Situation als ein historisch ver-
wurzelter, verhéltnisméBig ‘theorieloser’ und damit politisch unverfénglicherer Studien-
inhalt an.

AuBerdem trugen die eskalierenden Kontroversen innerhalb der Staatskirche dazu bei,
der akademischen Jugend das Theologiestudium zu verleiden und das Rechtsstudium
attraktiv zu machen. Der Streit zwischen den Moderates und den Evangelicals in der
Schottischen Kirche fiihrte ndmlich zu einer zunehmenden Paralyse der Kirche und zum
Verfall des Moderatismus.!0! Die stoische Moralphilosophie, die als der intellektuelle
Kern des Moderatismus gilt, verlor nach 1789 iiberdies an Zustimmung, weil sie den
zeitgenodssischen Bedingungen nicht mehr angemessen schien: Das eher passivische Ethos
des Duldens, der Anpassung und Selbstlosigkeit war kein geeignetes Leitbild, um in den
politischen Auseinandersetzungen der Revolutionsira den Auffassungen der Kirche
offensiv Gehor und Gehorsam zu verschaffen.!2 In dhnlicher Weise wurde das vom
Moderatismus vertretene Toleranzprinzip, das sich in der Praxis etwa auf viele Deisten
und Skeptizisten wie Hume erstreckt hatte, von Evangelikalen als Ausdruck theologischer
Prinzipienlosigkeit, Weltlichkeit und Ohnmacht gebrandmarkt. Der vermeintlichen Ir-
religiositit der Epoche durfte die Kirche nach Ansicht der Evangelikalen nicht mit einer
Beliebigkeit fordernden Toleranz begegnen, wie sie die Moderaten angeblich postulierten.
Solchen Angriffen der Evangelikalen aber hatten der Moderatismus immer weniger ent-
gegenzusetzen. Der moderate Kirchenfliigel verlegte sich darauf, seine kirchlichen und
akademischen Machtpositionen selbst unter Verletzung der eigenen, ehedem hochgehal-
tenen Prinzipien gegen das erstarkende Lager der Evangelikalen zu verteidigen. Eine zu
einer 0ffentlichen Kontroverse ausgewachsene Affiare um die Besetzung des Edinburgher
Lehrstuhls fiir Mathematik 1805 lautete jedoch den Verlust dieser Machtpositionen ein,
da die Moderaten Edinburghs einen Ruf an den whiggistischen Kandidaten John Leslie
(1766-1832) auf den Lehrstuhl fiir Mathematik zu hintertreiben versuchten, womit sie ihr

101 7ym Moderatismus siche Andrew Landale Drummond/James Bulloch, The Scottish Church, 1688-
1843: The Age of the Moderates (Edinburgh 1973); George Elder Davie, The Democratic Intellect:
Scotland and her Universities in the Nineteenth Century (1961) (Edinburgh 1999), 3-40; Friedhelm
Voges, “Moderate and Evangelical Theology in the Later Eighteenth Century,” Records of the Scottish
Church History Society 32 (1985), 141-57.

102 Fiir den Stoizismus im Moderatismus: Ingrid A. Merikoski, “The Challenge of Material Progress: The
Scottish Enlightenment and Christian Stoicism,” Journal of the Historical Society 2 (2002), 55-76.



37

traditionelles Bekenntnis zur wissenschaftlichen Freiheit in Frage stellten und sich zudem
noch eine Abstimmungsniederlage in der General Assembly einhandelten.193

Mit der schwindenden Integrationskraft des Moderatismus biifite auch die mit diesem
Fliigel aliierte Hochaufklarung einen Grofteil ihrer sozialen Basis und ihres Riickhalts in
der schottischen Offentlichkeit ein. Das sich im Gegenzug ausbreitende Milieu der
Juristen und der ebenfalls in den Vordergrund tretenden Naturwissenschaftler und
Mediziner gab der Spétaufkldrung ein weithin neues Gepridge. Eines der ehemaligen
Flaggschiffe der Aufkldrung — die soziologische Geschichtsschreibung in Form der
philosophical history — wurde weitgehend durch antiquarische Forschungen ersetzt. Auch
der biblischen Uberlieferung wurde wieder mehr Platz in der Historiographie ein-
gerdumt.'%4 In fiktionalisierter Form iiberdauerten Elemente der philosophical history in
den historischen Romanen Walter Scotts (1771-1832) und dem whiggistischen Fort-
schrittsoptimismus der Edinburgh Review.!% Andere Elemente der schottischen Hoch-
aufklidrung blieben populir, wie etwa die sentimentalistische Moralphilosophie, wurden
aber oft in neue Zusammenhénge, etwa in die religiose Pddagogik, integriert.106

John James Ruskins Affinitdt zur (Hoch-)Aufkldrung wird darin kenntlich, dass er
dem Moderatismus als religioser Haltung offenkundig treu blieb. Er horte nicht auf, Hugh

Blair noch in den 1820er und 1830er Jahren als einen seiner bevorzugten Theologen zu

103 Jan D. L. Clark, “The Leslie Controversy, 1805,” Records of the Scottish Church Historical Society 14
(1963), 179-97; und ders., “From Protest to Reaction: The Moderate Regime in the Church of Scotland,
1752-1805,” in: Nicholas T. Phillipson/Rosalind Mitchison (Hg.), Scotland in the Age of Improvement:
Essays in Scottish History in the Eighteenth Century (Edinburgh 1970), 200-24. Siche auch Andrew
Landale Drummond/James Bulloch, The Scottish Church, 1688-1843: The Age of the Moderates (Edin-
burgh 1973), 154-6, die den Verfall der rationalistischen Theologie sowie den Einbruch der Evange-
likalen in die intellektuelle Welt mit der Affire um Leslie verbinden. Weniger Bedeutung misst Jack B.
Morrell, “The Leslie Affair: Careers, Kirk, and Politics in Edinburgh in 1805,” Scottish Historical
Review 54 (1975), 63-82, dem Ereignis bei, da er weniger die kirchenpolitischen Fliigel in den Blick
nimmt und den Enderfolg Leslies als Stirkung der schottischen Whigs betrachtet.

104 Sher, Church and University, 316-8; Silvia Sebastiani, “Conjectural History vs. the Bible: Eighteenth-
Century Scottish Historians and the Idea of History in the Encyclopaedia Britannica,” Storia della
storiografia 39 (2001), 51-61.

105 Peter D. Garside, “Scott and the ‘Philosophical’ Historians,” Journal of the History of Ideas 36 (1975),
497-512. Nachfolgemodelle bei Dugald Stewart, Dissertation Exhibiting the Progress of Metaphysical,
Ethical and Political Philosophy, since the Revival of Letters in Europe (1815-21 mit Erg.), in: ders.,
Collected Works, Bd. 1 (Edinburgh/London 1854), und John Playfair, “Dissertation Exhibiting a
General View of the Progress of Mathematical and Physical Science since the Revival of Letters in
Europe” (1816 und 1824), in: ders., Works, Bd. 2 (Edinburgh 1822). Vgl. John Wyon Burrow, Evolu-
tion and Society: A Study in Victorian Social Theory (Cambridge 1966), bes. 42-64; Burrow, A Liberal
Descent: Victorian Historians and the English Past (Cambridge 1981), 41-7; Biancamaria Fontana,
Rethinking the Politics of Commericial Society: The ‘Edinburgh Review’ 1802-1832 (Cambridge 1985),
11-45. Skeptischer u.a.: Jane Rendall, “Scottish Orientalism: From Robertson to James Mill,” Histor-
ical Journal 25 (1982), 43-69, insbes. 44 und 60.

106 Eine Entwicklung, die durch Blairs Predigten natiirlich wesentlich begiinstigt wurde.



38

verehren und trug dessen Predigten im Familienkreis vor.107 Zudem ddmpfte er mit seiner
moderatistisch-antischwédrmerischen Haltung den evangelikalen Eifer seines Sohnes, wie
Briefe von John James Ruskin gelegentlich sehr deutlich demonstrieren: “I¢t sounds
paradoxical but [...] Heavenly subjects require to be approached in the most worldly
way. We must hold to the anchor of Rationality, stick to our Humanities.”'%® Das
dringende Interesse John James Ruskins an den neueren Naturwissenschaften und der
empiristischen Methodologie darf also nicht dariiber hinwegtiduschen, dass er der ratio-
nalistischen Theologie der Hochaufklarung verpflichtet blieb, und entsprechend seiner
religdsen Neigung hielt John James Ruskin auch an der Moralphilosophie der schotti-
schen Hochaufklarung fest. Mehr noch: Die Ethik der schottischen Hochaufklidrung
wurde sowohl in ihrer stoischen Grundierung wie in ihrer sentimentalistischen
Ausgestaltung durch Adam Smith zu einem grundlegenden Fundament der Erziehung

seines Sohnes, wie im Kapitel 2 gezeigt werden wird.

1.4 Politische Implikationen der schottischen Aufkldrungsphilosophie: John James
Ruskins politische Haltung

Betrachtet man John James Ruskin als einen von der schottischen Aufkldrung
beeinflussten, wissenschaftlich Interessierten, féllt auch auf seine politische Haltung ein
neues Licht, denn wenn er in der schottischen Aufkldrung seine geistige Heimat sah, muss
er sich zumindest mit der whiggistisch-liberalen Orientierung eines Grof3teils der
schottischen Aufklirer auseinandergesetzt haben. Zwar ist die im heutigen 6ffentlichen
Bewusstsein und speziell unter Okonomen verbreitete Deutung der schottischen Auf-
klarung als Schule des viktorianischen Freihandelskapitalismus und radikalen
Liberalismus von der modernen Forschung als eine weithin anachronistische
Konstruktion des 19. Jahrhunderts zurlickgewiesen worden,'% dennoch ldsst sich die
schottische Aufkliarung als eine vorsichtig und skeptisch die Moderne verteidigende,
whiggistische Politik legitimierende Bewegung verstehen. John James Ruskin muss sich
also mit dem ,liberalen‘ Erbe der schottischen Aufkldrung auseinandergesetzt und in

Teilen wohl auch identifiziert haben.

107 praeterita (1885-89), Works, 35.72.
108 John James Ruskin an Ruskin, London, 25.8.1841, Family Letters, 2.679-82, hier: 680.

109 Neuerdings etwa: Istvan Hont, “Introduction”, in: ders., Jealousy of Trade: Interpreting Competition
and the Nation-State in Historical Perspective (Cambridge, Mass. 2005), 1-156, hier bes. 99-111.



39

Tatsdchlich waren alle drei der von John James genannten ,,Lehrer prinzipienfeste
Whigs, die in dem von Hysterie gepriagten Klima der Revolutionsdra auf ihr Stehver-
mogen gepriift worden waren. Thomas Brown hatte ihm Smith> Wealth of Nations (1776)
ans Herz gelegt, und John James Ruskin hat es mit groBer Wahrscheinlichkeit darauthin
auch gelesen.!!0 Mit seiner Parteinahme fiir die Political Economy ergriff Brown Position
fiir eine kontroverse Wissenschaft — als ,theorielastiger* Wissenschaft haftete der
Political Economy in den 1790er Jahren so sehr das Odium des Radikalismus an, dass
selbst Dugald Stewart spiter bemerkte: “[/ |t was not unusual [, in 1793 ], even among
men of some talents and information, to confound, studiously, the speculative doctrines of
Political Economy, with those discussions concerning the first principles of Government
which happened unfortunately at that time to agitate the public mind.”'!! Brown empfahl
das Buch freilich nicht als Programmschrift eines radikalen Freihandelsliberalismus,
sondern bezeichnete Smith’ political economy vielmehr als ,the first and greatest of
sciences to all men*, als eine praktisch-ethisch relevante Wissenschaft also, mit der
Kaufleute den ,narrow habits which that profession is sometimes apt to produce*
entgegenwirken konnten.!12

Leider lassen sich iiber John James Ruskins politische Uberzeugungen in den ersten
drei Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts keine gesicherten Aussagen treffen. Soweit er sich
spéter, in Briefen der 1830er und 1840er Jahren, zu parteipolitischen Themen duferte,
bekannte er sich zum Toryismus, wie Nebenbemerkungen bezeugen. So schrieb er auf
dem Hohepunkt der wirtschaftlichen und politischen Krisenjahre 1838-41 (vor der
Riickkehr der Tories an die Regierung 1841): “I like the way the Tories act in all cases be

they Clergy or Laity better.”!3 In dieser Zeit beherrschten die Debatten um die Corn

10 Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 138.

11 Dugald Stewart, “Account of the Life and Writings of Adam Smith, LL.D.” (vorgetr. 1793, publ. 1794/
1810), in: Stewart, The Collected Works of Dugald Stewart, hg. v. William Hamilton, Bd. 10: Bio-
graphical Memoirs of Adam Smith, LL.D., William Robertson, D.D., Thomas Reid, D.D. (Edinburgh/
London 1858), 3-98, hier: 87 FN G. Vgl. Emma Rothschild, “Adam Smith and Conservative Econ-
omics,” Economic History Review 45 (1992), 74-96. Zur Rezeption von Smith ferner bes.: Kirk Willis,
“The Role in Parliament of the Economic Ideas of Adam Smith, 1776-1860,” History of Political
Economy 11 (1979), 505-44; Salim Rashid, “Adam Smith’s Rise to Fame: A Reconsideration of the
Evidence,” Eighteenth Century 23 (1982), 64-85; Richard F. Teichgraeber, “‘Less Abused than I had
Reason to Expect’: The Reception of the Wealth of Nations in Britain, 1776-90,” Historical Journal 30
(1987), 337-66; Teichgraeber, “Adam Smith and Tradition: The Wealth of Nations before Malthus,” in:
Stefan Collini, Richard Whatmore, and Brian Young (Hg.), Economy, Polity, and Society: British Intel-
lectual History, 1750-1950 (Cambridge 2000), 85-104.

112 Thomas Brown an John James Ruskin, Edinburgh, [01.]02.1807, zitiert in: Praeterita (1885-89),
Works, 35.124-5.

113 John James an Margaret Ruskin, Preston/Kendal, 14./15.02.1840, Family Letters, 2.644-6, hier: 645;
dhnlich toryistisch im Brief, Herne Hill, 18.06.1838, 2.533-4, hier: 533.



40

Laws (Importzolle auf Getreide) und die Stellung der anglikanischen Kirche im
Verhiltnis zur irischen katholischen Kirche die Agenda der offentlichen Diskussion;
Unruhen in Irland, Landarbeiter- und Chartisten-Demonstrationen verschirften die
politischen Spannungen.!!'4 Mit seinem Kommentar bezog John James Ruskin folglich
Stellung gegen die Kirchenreformen der Whigs, die die Vormachtstellung der Staats-
kirche und des Protestantismus gegeniiber dem Katholizismus gefdhrdeten — ein weithin
populdrer Standpunkt, der 1841 zum Wahlerfolg der Tories beitrug.!!> Weniger sicher ist,
ob er sich auch zugunsten der von Peel 1842 eingefiihrten Einkommenssteuer und fiir den
Protektionismus aussprach,!!¢ da die Tory-Partei in diesen Fragen selbst gespalten war.!17
John James Ruskin wog offenkundig aber sorgfaltig priifend ab, wie er sich positionierte
—ein Ultra-Tory bzw. ein “violent Tory of the old school”, als der er mit einem verkiirzten
Zitat Ruskins haufig beschrieben wird, ist schwerlich auszumachen.!!® John James Ruskin
sprach sich mit seiner Aussage wahrscheinlich mehr fiir Robert Peel (1788-1850, Premier
u.a. 1841-46) und die Liberal Tories aus als fiir die Ultra-Tories. Auch nach 1841 scheint
John James Ruskin die gegen die Tories durchgesetzte, moderat-liberale
Wirtschaftspolitik Robert Peels (1788-1850) befiirwortet zu haben. Zwar bevorzugte er
Steuern auf Luxusgiiter gegeniiber Einkommenssteuern, wie sie Peel 1842 einfiihrte,!1®
aber als Sherry-Importeur profitierte John James Ruskin indirekt von den hohen Steuern
auf franzosische Weine und setzte sich fiir diese auch ein.!? In der Kontroverse um die

protektionistischen, vom agrarischen Grundbesitz unterstiitzten Corn Laws, in deren

14 Knapp: Hilton, Mad, Bad, and Dangerous, 502-508; Parry, Rise and Fall of Liberal Government, 106-
112, 134-141; Ian Newbould, “Sir Robert Peel and the Conservative Party, 1832-1841: A Study in
Failure?,” English Historical Review 98 (1983), 529-57.

115 Newbould, “Peel and the Conservative Party”, 549.

116 Protektionistische Importzolle wurden in dieser Zeit noch auf Zucker, Holz und Getreide erhoben.
Hohe Steuern gab es auch auf einige Luxusgiiter, die in Grof3britannien nicht hergestellt wurden.

117 Hilton, Mad, Bad, and Dangerous People, 502-13; Parry, Rise and Fall of Liberal Government, 141-9.

18 Der Satz findet sich sowohl in Ruskins Lebenserinnerungen Praeterita (1885-89), Works, 35.13, als
auch flinfzehn Jahre zuvor in Ruskins politischen Sendbriefen Fors Clavigera, Letter 10 (Okt. 1871),
Works, 27.165-80, hier: 167. “I aM, and my father was before me, a violent Tory of the old school,—
Walter Scott’s school, that is to say, and Homer’s. I name these two out of the numberless great Tory
writers, because they were my own two masters”, lautet das volle Zitat, aus dem meist nur der oben
verkiirzt wiedergegebene Passus angefiihrt wird. Der Verweis auf den schottisch-aufgeklért geprigten
Walter Scott und Homer signalisiert, dass Ruskin unter ,,violent Tory* prinzipiengeleitete Analysten
der Gesellschaft und Zeitkritiker verstand, nicht antikatholische Ultra-Tories. In Fors steht Ruskins
Satz ferner im Zusammenhang mit der von Ruskin kritisierten Ablehnung der Army Regulation Bill
(1871) im House of Lords (mit dem Gesetz wurde die Praxis des Amterkaufes in der Armee ab-
geschafft). Ruskin erklérte sich in dem Brief ferner zu einem Anhinger Thomas Carlyles (1795-1881).

119 A British Merchant [=John James Ruskin], “Letter to the Editor”, Britannia (23.07.1842), 497-8; in
Ausschnitten zitiert in Family Letters, 2.709 FN 3.

120 William Goodwine [=John James Ruskin], “Wines: To the Editor of the St. James’s Chronicle,” St.
James’s Chronicle (26.-29.03.1836), 4. Nachgedruckt und erléutert in Family Letters, 1.367-8 FN 2,



41

Streichung Peels Politik 1846 gipfelte und endete, vertrat John James Ruskin iiberdies
offenbar die freihindlerische Position Peels.!?!

Ein solcher abgewogener Standpunkt der geméBigt-konservativen Mitte war bis in die
1840er Jahre in der Geschéftswelt nicht ungewdhnlich: Selbst unter ,liberalen® Kauf-
ménnern und Bankiers war das konsequente ideologische Bekenntnis zum Freihandel, wie
es die Radikalliberalen mit ihren Wurzeln im nordenglischen Unternehmertum und im
Nonkonformismus artikulierten, eher die Ausnahme — statt auf Theorien setzten die
meisten Whigs/,Liberalen® auf pragmatische Einzelfallentscheidungen, um den Ausgleich
zwischen den unterschiedlichen sozialen Gruppierungen sicherzustellen.!?2 Und auch
auBBerhalb der whiggistischen Parlamentsfraktion stand das Biirgertum keineswegs
geschlossen hinter den Freihandelszielen der Radikalliberalen: Insbesondere die
Finanzwelt der City war, anders als die Industriellen im Norden Englands, in dieser Frage
gespalten: Wer im Finanzwesen den Ton angab, war in einer Welt von Oligopolen auf-
gestiegen und betrachtete Wirtschaftsreformen nicht selten mit Skepsis.!23

Entschiedener hatte sich John James Ruskin ein Jahrzehnt zuvor in der Debatte um die
heiBumstrittene Katholikenemanzipation 1829 und die Parlamentsreform 1832 exponiert.
Aufgrund seiner kritischen Haltung zu diesen Reformen vertrat Robert Hewison die
Ansicht, John James sei ein Ultra-Tory gewesen, der die verfassungspolitischen Reform-
mafBnahmen der 1820er und 1830er Jahre unnachgiebig ablehnte:'24 “Although John
James Ruskin’s commercial interests made him a free-trader, he belonged to the ultra-
tory school of thought which had not been reconciled to Catholic emancipation or the
Reform Act of 1832”, kommentiert Hewison dementsprechend John James Ruskins
politische Haltung.!25 Doch obgleich John James Ruskin auch nach 1829 daran festhielt,
die Katholikenemanzipation als kapitale Fehlentscheidung zu kritisieren, verweigerte er
sich nicht grundsétzlich jeder Reform. Die kategorisch jeden Wandel ablehnende Rede
Wellingtons vom 2. November 1830, die den Anlass fiir das Zerbrechen der letzten Tory-

Regierung vor dem Reform Act (1832) gab, kritisierte er bespielsweise als starrsinnig und

121 Hewison, “Ruskin,” ODNB.

122 Parry, Rise and Fall of Liberal Government, 143.

123 Anthony C. Howe, “Free Trade and the City of London, c.1820-1870”, in: History 77 (1992), 391-410,
hier: 393-7.

Zur politischen Haltung von John James Ruskin &uflern sich bislang vor allem Burd, “Introduction,”
Family Letters, hier: x1-xli; Robert Hewison, “Notes on the Construction of the Stones of Venice,” in:
Robert Rhodes/Del Ivan Janik (Hg.), Studies in Ruskin: Essays in Honour of Van Akin Burd (Athens,
0. 1982), 131-52; Peter D. Anthony, John Ruskin’s Labour: A Study of Ruskin’s Social Theory (Cam-
bridge 1983).

125 Hewison, “Ruskin,” ODNB.

124



42

kontraproduktiv.!2¢ Der Grund fiir seine ablehnende Haltung gegen tiefgreifende Refor-
men lag demnach in seinen Vorbehalten gegen den Katholizismus, den er — mit einem
durchaus whiggistisch gefirbten Argument — als eine Glaubenshaltung charakterisierte,
die riickstindig und fiir GroBbritannien daher politisch gefdhrlich sei.!?” Seine Unter-
stiitzung fiir die bestehenden politisch-sozialen Verhiltnisse begriindete er ausdriicklich
mit dlteren whiggistischen Argumentationsmustern, wie sie sowohl bei Whig-Aristo-
kraten als auch bei Liberal Tories in Ansehen standen: So sah John James Ruskin durch
die bestehende Staats- und Gesellschaftsordnung beispielsweise den sozialen Ausgleich
und die soziale Mobilitédt optimal garantiert: Ruskins freier Umgang mit den S6hnen der
Aristokratie in Oxford etwa demonstrierte aus seiner Sicht “the power of Talent in
sustaining its possessor on a Level with Birth or with Wealth & [...] the excellence of our
free Government & Institutions which admit all to the chance of rising by means of one or
the other—aiding all & repressing none.”128

Ein starrsinniger Ultra-Tory war John James Ruskin demnach nicht. Moglicherweise
hatte er in seiner Edinburgher Lebensphase sogar entschiedener whiggistische Ansichten
vertreten. Wie bei vielen anderen Zeitgenossen, die in den geméBigteren Gruppierungen
des Whiggismus verankert waren, leiteten die polarisierenden Umbriiche der Reformira
dann aber offenbar auch bei John James Ruskin einen Meinungswandel und die festere
Bindung an einen konservativeren Fliigel der Offentlichkeit ein. Seine Haltung nach 1832
ist wahrscheinlich am besten als die eines Liberal Tory zu charakterisieren, wobei er in
religionspolitischen Fragen fraglos rigide antikatholische Positionen vertrat, die unter
Liberal Tories nicht unbekannt waren. Verdnderungen der politisch-religiosen Ordnung
des Staatswesens durch eine Ausdehnung biirgerlicher Partizipationsrechte und eine
Aufweichung der protestantischen Vormachtstellung gegeniiber dem Katholizismus
lehnte John James Ruskin sicherlich so lange ab, wie sie nicht aus pragmatischen
Griinden notwendig waren. Wirtschaftlichen Reformen sowie dem technischen und

sozialen Fortschritt begegnete er keineswegs mit Vorbehalten.

126 John James an Margaret Ruskin, Birmingham/Manchester, 13./14.02.1840, Family Letters, 2.639-41,
hier: 640.

127 John James an Margaret Ruskin, Birmingham/Manchester, 13./14.02.1840, ibid., 640. Vgl. dazu Walter
L. Arnstein, Protestant versus Catholic in Mid-Victorian England: Mr. Newdegate and the Nuns (New
York 1982); Donald A. Kerr, Peel, Priests, and Politics: Sir Robert Peel’s Administration and the
Roman Catholic Church in Ireland, 1841-1846 (Oxford 1986), 256-87; T. M. Devine/J. R. Young
(Hg.), Eighteenth-Century Scotland: New Perspectives (East Linton 1999); Walter Ralls, “The Papal
Agression of 1850: A Study in Victorian Anti-Catholicism,” in: Gerald Parsons (Hg.), Religion in
Britain, Bd. 4: Interpretations (Manchester 1988), 115-34.

128 John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.03.1842, Family Letters, 2.712-4, hier: 712.



43

John James Ruskins politische Haltung besitzt allerdings noch eine weitere Facette,
die auBBerhalb tagespolitischer Kontroversen lag und sein Verhiltnis zur Wirtschaft betraf,
insbesondere zum eigenen Berufsstand, der Handelskaufmannschaft. Nimmt man in
Betracht, dass John James Ruskin vom moderatistischen Ethos des Stoizismus und dem
Grundsatz der Anpassung an die Erfordernisse der Gesellschaft erfiillt war, und bedenkt
man weiter, dass er sich mit der Politischen Okonomie Adam Smith’ auseinandergesetzt
hatte, dann féllt um so einschneidender auf, dass er fiir seinen eigenen Berufsstand kein
gutes Wort fand: John James Ruskin scheint sich mit seiner sozialen Stellung als
Kaufmann nie identifiziert zu haben und duBlerte immer wieder scharfe Kritik an seinem
Berufsstand. Selbst nach vielen Jahren im Geschéft legte er seine Abneigung gegen den
Brotberuf nicht ab, wie Briefe an seine Mutter belegen: “I cannot but say I have turned
from my profession for moments repeatedly with disgust—had I my life to lead over
again, nothing should make me a Merchant.”'?° Auch nachdem er sich um 1815 mit zwei
Partnern selbstindig gemacht und begonnen hatte, sich in dem neuen Unternehmen ein
grofles Vermogen zu erarbeiten,'30 zogen sich Klagen iiber “the Leaden Slumber of my
Life” und “my vegetative Existence” wie ein roter Faden weiter durch seine Familien-
korrespondenz.!3! Solche AuBerungen waren zum Teil sicherlich Ausdruck persénlicher
Enttduschungen und Veranlagung, wie es Ruskins Autobiographie teilweise nahelegt.!32
Doch John James Ruskins Lamenti lag mehr zugrunde als tempordre Stimmungstiefs. In
vielen seiner Briefe stimmte er Klagen iiber die angebliche Perfidie und Verdorbenheit
der Geschiftswelt an, die auf grundsitzliche Ressentiments gegen die kommerzielle
Gesellschaft schlieBen lassen.!33 Besonders deutlich kommt dies in einem Schreiben von
1841 zu Ausdruck, in dem er sich an den Verleger der Texte seines Sohnes, William

Henry Harrison (1795-1878), wandte:

129 John James Ruskin an seine Mutter Catherine Ruskin, London, 05.10.1812, Family Letters, 1.53-60,
hier: 56; vgl. ibid., 57.

130 Sein Vermogen erreichte bis zu seinem Tod 1864 einen Wert von weit iiber 150.000 £. Dieser Wert des
an Ruskin vererbten Kapitals schloss Sachverwerte noch nicht ein: Hilton, Later Years, 66.

131 In den verhiltnisméBig wenigen erhaltenen Briefen von John James Ruskin kommen diese Stimmungen
hiufig zum Ausdruck: An Margaret Ruskin, London, 15.08.1817, ibid., 1.86-7, hier: 86; Huntingdon,
21.02.1817, 1.151-3, hier: 152; Norwich, 25.02.1827, 1.153-5, hier: 154-5; Halifax, 22./23.02. 1829,
1.182-4, hier: 182; Penrith/ Carlisle, 09./10.03.1831, 1.238-42, hier: 238-9; Ipswich, 15.12.1836, ibid.,
1.374-6, hier: 375; Yarmouth, 22.01.1839, 2.558-60; Manchester, 30./31.01.1839, 2.575-7, hier. 576.
Zitate oben: John James an Margaret Ruskin, Yarmouth, 11.03.1826, Family Letters, 1.135-7, hier: 136.

132 praeterita (1885-89), Works, 35.39, 408.

133 Auch Ruskin bemerkte die starken Ressentiments seines Vaters u.a. gegen Bild- und Buchhindler:
ibid., 35.257-258.



44

In my youth I believe I did sometimes mix a little Sentiment with Trade—but it won’t do. If I have gained
at all in Experience or Wisdom it is only to be convinced that no good can come of acting at all upon
Feeling — When you enter your Office or a Booksellers Shop, Leave your feelings at the Door—& take
them up on your exit if you chuse. If you are influenced by them in either place—you are undone & the
world will have no Sympathy with you.!3*

John James Ruskin kritisierte demnach, dass zwischen ethischem Verhalten, Empathie
sowie gepflegten Umgangsformen einerseits und wirtschaftlichem Handeln andererseits
eine Dichotomie bestand, die er offenkundig als schwer ertriaglich empfand.

Mit solchen antikommerziellen Ressentiments stellte sich John James Ruskin in einen
scharfen Gegensatz zur Politischen Okonomie Adam Smith’, die unter anderem die
Uberwindung antikommerzieller Affekte zum Ziel hatte. Denn eine der Kernideen der
schottischen Wirtschaftsauffassung war das Postulat, dass die Verfolgung wirtschaft-
lichen Eigeninteresses nicht im Widerspruch zum Wohlergehen des Gemeinwesens
stand.!35 Diese Uberzeugung hatte Smith im bekannten Diktum formuliert: “J¢ is not from
the benevolence of the butcher, the brewer, or the baker, that we expect our dinner, but
from their regard to their own interest. We address ourselves, not to their humanity but to
their self-love, and never talk to them of our own necessities but of their advantages.”136

John James Ruskin fiel es dagegen schwer zu akzeptieren, dass im privaten Mit-
einander der Menschen Empathie, Sittlichkeit und Soziabilitét leitend sein sollten (wie es
die sentimentalistische Moralphilosophie, und insbesondere Smith’ Theory of Moral
Sentiments postulierten), hingegen aber der Umgang im Wirtschaftsleben nur vom Selbst-

interesse des Einzelnen gesteuert sein sollte.!37 Angespannt von aufreibenden Verkaufs-

134 John James Ruskin an William Henry Harrison, [0.0.], 15.09.1841, Family Letters, 2.698 FN 4.

135 Knappe Zusammenfassungen der bekannten Materie etwa in: Andrew S. Skinner, “Economy and
History: The Scottish Enlightenment,” Scottish Journal of Political Economy 12 (1965), 1-22; Phillip-
son, Nicholas T., “Virtue, Commerce, and the Sciences of Man in Early Eighteenth-Century Scotland”,
Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 191 (1980), 750-3. Richard F. Teichgraeber, “Re-
thinking the ‘Adam Smith Problem’,” Journal of British Studies 20 (1981), 106-23; Teichgraeber, ‘Free
Trade’ and Moral Philosophy: Rethinking the Sources of Adam Smith’s ‘Wealth of Nations’ (Durham,
N.C. 1986), Ronald Hamowy, The Scottish Enlightenment and the Theory of Spontaneous Order
(Carbondale, I11. 1987). J. Ronnie Davis, “Adam Smith on the Providential Reconciliation of Individual
and Social Interests: Is Man Led by an Invisible Hand?,” History of Political Economy 22 (1990), 341-
52. Rudolf Mattijs Verburg, The Two Faces of Interest: The Problem of Order and the Origins of
Political Economy and Sociology as Distinctive Fields of Inquiry in the Scottish Enlightenment (Diss.
Rotterdam 1991; [Rotterdam 19917?])

136 Smith, Wealth of Nations, 1/ii/2, (S. 1.27).

137 Diese Unterscheidung ist in der Forschungskontroverse um das sog. ,Adam-Smith-Problem‘ Ende des
19. Jahrhunderts als ungeloster Konflikt zwischen Smith’ Werken gedeutet worden. Im Kern beriihrt
die Kontroverse das immer wieder auftretende Problem der die Nichtuniversalitidt des Moralischen, das
eben auch fiir Zeitgenossen ein Problem darstellte. David Daiches Raphael/ Alec Lawrence Macfie,
“Introduction,” in: Smith, Theory of Moral Sentiments, 1-52; neuerdings Maria Pia Paganelli, “The
Adam Smith Problem in Reverse: Self-Interest in the Wealth of Nations and The Theory of Moral
Sentiments,” History of Political Economy 40 (2008), 365-382.



45

gesprachen und dem Zwang, geniigend Absatz zu erzielen, beschrieb er sein Verhéltnis
zur Welt auf einer Geschiftsreise 1836 als das eines komplett Isolierten, der nicht einmal

das Verhiltnis eines Bettlers zur Welt pflegte:

I am when away from my family the most lone Creature on the face of the Earth for the Wandering
Beggar holds a sort of communication with the world amounting to more than mine. Unless we love our

Species, it will avenge the neglect & turn this lovely world into a Solitude as dreary as an uninhabited
Island.!3®

John James Ruskin bemiihte damit den Topos des Bettlers in der gleichen Bedeutung,
in der ihn Adam Smith im Wealth of Nations verwendet hatte. Smith illustrierte mit dieser
Figur seine Einsicht, dass selbst Menschen, die durch mangelndes Einkommen scheinbar
nur vom Wohlwollen ihrer Mitbiirger abhingig waren, faktisch auf die Prinzipien des
Wirtschaftslebens angewiesen waren, und damit wie alle anderen Teile der Gesellschaft
auch auf den inhédrenten menschlichen Trieb zum Eigennutz vertrauten: “Nobody but a
beggar chuses to depend chiefly upon the benevolence of his fellow-citizens. Even a
beggar does not depend on it entirely. [...] The greater part of his occasional wants are
supplied in the same manner as those of other people, by treaty, by barter, and by
purchase.”3 John James Ruskin veranschaulichte mit seinem Schreiben folglich seine
tief verwurzelte Abneigung und Distanz zu seiner Berufswelt und damit zur Welt des
Kommerzes und Eigennutzes.

John James Ruskins Antikommerzialismus entsprang demnach nicht so sehr der
traditionellen humanistischen (und aristokratischen) Kritik am Kaufmannsstand, die sich
gegen die mangelnde Autonomie des Héndlers von Partialinteressen richtete. Auch die
radikalliberale Kritik an Privilegien, Monopolen und Korporatismus teilte er nicht, wie
sich schon aus den Erdrterungen iiber seinen politischen Standpunkt schlussfolgern lieB3.
Vielmehr vermisste John James Ruskin im Wirtschaftsleben offenbar die Orientierung an
den Grundsidtzen und Umgangsformen der politeness und sociability, die zu den
Kernelementen der sentimentalistischen Moralphilosophie der Aufkldrung zdhlten. John
James Ruskins Antikommerzialismus stand demnach nicht im Widerspruch zu seiner
aufgekldrten Haltung, sondern war vielmehr das Resultat aufgekldrten Denkens in der

Tradition der Ethik der Empfindsamkeit.

138 John James an Margaret Ruskin, Ipswich, 15.12.1836, Family Letters, 1.374-6, hier. 375.

139 Adam Smith, An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations (1776, *1784), hg. v. Roy
Hutcheson Campbell/Andrew Stewart Skinner/William Burton Todd, 2 Bde. (Oxford 1976), I/ii/2 (S.
1.27).



46

Dieser Antikommerzialismus glich im Kern den wirtschaftskritischen Uberzeugungen
Edmund Burkes (1729-97), denen sich John James Ruskin wohl nicht nur anschloss,
sondern die er offenkundig als Inbegriff politischer Vernunft betrachtete.!40 Burke hatte in
seinen Reflections on the Revolution in France (1791) nicht allein die radikalen
Philosophen, sondern vor allem auch die ,Karrieremacher’ des 18. Jahrhunderts, die
Unternehmer, Hindler und Kapitalgeber, fiir den Ausbruch der Revolution und ihre
Folgen verantwortlich gemacht. Thnen warf er vor, im Bund mit den radikalen men of
letters den sittlichen Voraussetzungen einer funktionierenden Gesellschaftsordnung den
Boden entzogen zu haben. Sie hatten seiner Ansicht nach politeness, sociability und
imagination — also die Fundamente der sentimentalistischen Ethik — sowie die Religion

zersetzt und damit die franzdsische Gesellschaft in den Abgrund gestof3en: 14!

All the pleasing illusions, which made power gentle, and obedience liberal, which harmonized the different
shades of life, and which, by a bland assimilation, incorporated into politics the sentiments which beautify
and soften private society, are to be dissolved by this new conquering empire of light and reason. All the
decent drapery of life is to be rudely torn off. All the superadded ideas, furnished from the wardrobe of a
moral imagination, which the heart owns, and the understanding ratifies, [...] are to be exploded as a
ridiculous, absurd, and antiquated fashion.!#?

Dabei hatte Burke eben nicht nur die Denker und Literaten der radikalen Aufklarung im
Visier, sondern attackierte insbesondere das aufgestiegene Biirgertum der ‘neureichen’
Manufakturbesitzer, Kaufleute und Kapitalgeber.!43 Diesem Biirgertum machte Burke den
Vorwurf, vergessen zu haben, dass menschliche Gesellschaft zwar ohne kapitalistische
Wirtschaft, die kapitalistische Wirtschaft aber nicht ohne die Umgangsformen der

aufgekldrten Gesellschaft auskomme:

140 John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.04.1852 [Postst. Camberwell Green, 03.04.1852], Ruskin
Library, University of Lancaster, L 4, o. fol. Vgl. die Reaktion Ruskins: An John James Ruskin,
[Venedig], 24.04.[1852], Letters from Venice, 258-60, hier: 259.

Edmund Burke, Reflections on the Revolution in France [and on the Proceedings in Certain Societies
in London Relative to that Event: In a Letter Intended to have been Sent to a Gentleman in Paris |
(1790), hg. v. Jonathan C. D. Clark (Stanford 2001), u.a. 275-6, 278. Zu diesem Aspekt siche insbes.
John G. A. Pocock, “The Political Economy of Burke’s Analysis of the French Revolution,” Historical
Journal 25 (1982), 331-49. Burkes Prinzipien weisen ihn selbst als einen Erben der Aufkldrung aus:
Vgl. hierzu u.a. Richard Bourke, “Edmund Burke and Enlightenment Sociability: Justice, Honour, and
the Principles of Government,” History of Political Thought 21 (2000), 632-56.

142 Burke, Reflections on the Revolution in France, 239-40.

143 Siche insbes. Pocock, “Political Economy of Burke’s Analysis,” 331-49.

141



47

Even commerce, and trade, and manufacture, the gods of our ceconomical politicians, are themselves
pethaps creatures; are themselves but effects, which, as first causes, we choose to worship. [...] Where
trade and manufactures are wanting to a people, and the spirit of nobility and religion remains, sentiment
supplies, and not always ill supplies their place; but if commerce and the arts should be lost in an
experiment to try how well a state may stand without these old fundamental principles, what sort of a
thing must be a nation of gross, stupid, ferocious, and at the same time, poor and sordid barbarians,
destitute of religion, honour, or manly pride, possessing nothing at present, and hoping for nothing
hereafter?144

Burke verband demnach ein aufklart-whiggistisches Soziabilititsideal mit einer eher
dem Toryismus (bzw. der Country-Ideologie und dem civic humanism) zuzurechnenden
Abneigung gegen die Vertreter des Kommerzes.!4> Dies machte Burkes politisches
Denken offenkundig zu einem groflen Leitbild von John James Ruskin. In Briefen an
Ruskin sparte er nicht mit Ausdriicken seiner Bewunderung fiir Burke.!4¢ Er sah sich in
seiner Meinung auch vom schottischen Whig Francis Jeffrey bestitigt, der Burke 1844
gelobt hatte. Mit Anerkennung notierte John James Ruskin: “Jeffrey says in his old age of
Burke— ‘The greatest & most accomplished Intellect which England has produced for
Centuries ”.147 Diese Information, die er wiederum Cockburns Life of Jeffrey ver-
dankte, 148 leitete er mit Beifall an Ruskin weiter.

Insgesamt betrachtet, stand John James Ruskins Rezeption der schottischen Moral-
philosophie also unter konservativen Vorzeichen. Seine Haltung war dabei nicht durch
einen extremen, starren Ultratoryismus geprégt, sondern durch einen tiefen Antikommer-
zialismus. Dieser leitete sich direkt aus seinem Verstdndnis der schottischen Moral-
philosophie ab: Aus John James Ruskins Sicht sollten Menschen ihre Empathie und damit
thr Gewissen naturgemif entwickeln konnen — dann konnte man zuversichtlich sein, dass
sie zu respektablen und tragenden Mitgliedern der Gesellschaft heranreifen wiirden. Das
moderne Wirtschaftsleben forderte und forderte dagegen genau die gegenteiligen Eigen-
schaften: Eigennutz und Kaltschnduzigkeit. Ruskin, der nach den Wiinschen seiner Eltern

als Dichter oder Geistlicher gleichsam die hochsten Standards moralischer und humaner

144 Burke, Reflections on the Revolution in France, 242.

145 John James Ruskins Bekannter George Croly bezeichnete Burke entsprechend als “restorer of ancient
Whiggism.” Croly, Memoir of Burke, 6.

146 Wie auch die Reaktion Ruskins demonstriert: An John James, [Venedig], 24.04.[1852], Letters from
Venice, 258-60, hier: 259.

147 John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.04.1852 [Postst. Camberwell Green, 03.04.1852], Ruskin
Library, University of Lancaster, L 4, o. fol. Zum Einfluss der Reflections auf die Autoren der
Edinburgh Review siehe etwa Fontana, Rethinking the Politics, 25-38, bes. 25-30.

148 Francis Jeffrey in einem Brief an Cockburn, Haileybury, 04.09.1844; zitiert in: Cockburn, Life of
Jeffrey, 1.397: “[Burke is the] greatest and most accomplished intellect which England has produced
for centuries, and of a noble and loveable nature.” [Dem Geburtsland und einem Teil seiner Abstam-
mung nach war Burke Ire.]



48

Entwicklung in herausragender Position vertreten sollte — ,,You are blessed with a fine
Capacity & even Genius & you owe it as a Duty to the author of your Being & the giver
of your Talents to cultivate your powers & to use them in his Service & for the benefit of
your fellow Creatures* schrieb John James Ruskin dem gerade erst zehnjdhrigen Ruskin —
wurde dementsprechend von der Berufswelt seines Vaters sorgsam abgeschirmt und an

den hochsten Modellen literarischer und moralphilosophischer Bildung geschult.!14?

1.5 Zwischenresiimee

Das vorliegende Kapitel zeichnet den Bildungshorizont des Elternhauses von John Ruskin
nach und arbeitet dabei vor allem heraus, dass John James Ruskin und Margaret Ruskin in
hohem MaBle von den Ideen der Hoch- und Spitautkldarung gepriagt waren: Wie in der
Spataufklarung tiblich, wandte sich John James Ruskin von den ‘abstrakten Theorien’ der
Hochaufkldrung wie die meisten Angehdrigen seiner Generation weithin ab, nicht allein
weil sie als Néhrboden fiir Radikalismus und revolutiondren Fanatismus galten, sondern
weil das Erfahrungswissen ein tragfdhigeres Fundament fiir den Umgang mit Umwelt,
Gesellschaft und der Sphére der Metaphysik bereitzustellen schien als theoriegestiitzt
konstruierte Gedankensysteme. Er orientierte sich deshalb offenbar an der Common-
Sense-Philosophie und damit am naturwissenschaftlichen Empirismus.!>? Die offenen
Probleme der Zukunft und die offenen Fragen der Religion lieBen sich aus seiner Sicht
wohl primér durch Erfahrungswissen und Detailuntersuchung am Objekt ldsen. Der
Hochaufklarung fiihlten sich Ruskins Eltern in der Moralphilosophie und zum Teil auch
in der rationalistischen Theologie/Stoizismus verbunden; wobei Margaret Ruskin mit
ihrer evangelikalen Ader sowohl in moralischer Striktheit als auch in emotionaler
Hinsicht eine spannende Ergéinzung zum moderatistischen John James bildete und eine
Briicke zwischen Aufkldarung und Evangelikalismus schlug

Ihre Verbundenheit zur Moralphilosophie bildete damit die Grundlage nicht allein fiir
die Beziehung John James Ruskins und Margarets, sondern wurde auch zur Grundlage
threr gesamten Erziehungsarbeit: Die Entscheidung gegen eine Internatsschule, fiir die
Hauserziehung, fiir die Kooedukation mit der Cousine, fiir die evangelikale Kinder-

literatur, die moralanweisenden Bibelstellen, alles war darauf ausgerichtet, Ruskin im

149 John James Ruskin an John Ruskin, Carlisle, 6.11.1829, Family Letters, 1.209-210, hier: 209.

150 J. Charles Robertson, “A Bacon-Facing Generation: Scottish Philosophy in the Early Nineteenth
Century,” Journal of the History of Philosophy 14 (1976), 37-49.



49

Sinne der schottischen Moralphilosophie zu einem sentimentalistisch gebildeten
Gewissensmenschen zu machen — Fiir Leitbilder vorbildlichen Verhaltens wurden
Klassiker und Geschichtsschreibung gelesen; ethische Normen wurden anhand der Bibel
und des Katechismus gelernt.!5! Kulminationspunkt der Ausbildung aber war die Lektiire
Adam Smith’.

Der politische Kontext, in dem Ruskin mit der Moralphilosophie vertraut gemacht
wurde, war ein geméBigt konservativer: Nicht ein starres Festhalten an dem ,,Ancien
Regime* priagte die Haltung, auch der Antikatholizismus iiberspannte den
moralphilosophische Haltung nicht, so stark er war. Vielmehr war es die Gegnerschaft
gegen den Radikalismus und die Antipathie gegen die Welt des Kommerzes, die die
Bildung unter konservative Vorzeichen stellte. Dennoch trug John James Ruskins
Toryismus den Stempel der Aufklarung, ja leitete sich aus der differenzierten Position der
Moralphilosophen ab, die ,liberale‘ ebenso wie konservative Deutungen ermdglichte.
Diese zundchst widerspriichlich anmutende Grundeinstellung war 1im friihen
19. Jahrhundert kein Einzelfall.!52 Die Position John James Ruskins erinnert daran, dass
die Vision eines unauthaltsam von Fortschritten und Wachstum gepragten Wirtschafts-
und Gesellschaftssystems, in dem unterschiedliche moralische Verhaltenskodizes neben-
einander exisitierten, noch nicht zum allseits akzeptierten Grundbestand der Hoch- und
Spataufklarung zéhlte. Ruskins Eltern forderten das Festhalten an einem Moralkodex der
Empathie und einfiihlenden Gewissensbildung, wie ihn Smith postulierte, indem fiir die
Nachahmung systemspezifischer Verhaltensweisen kein Platz war.

Damit liegt jedoch der Schluss nahe, dass Ruskin die schottische Ethik mit einer
gesellschaftskritischen, gegen die Welt des Kommerzes gerichteten Spitze kennenlernte,
ohne dass er im engeren Sinne auf einen politischen und insbesondere wirtschaftspoliti-
schen Standpunkt festgelegt wurde. Ruskin musste sich also mit einer konservativen
Deutung der schottischen Moralphilosophie auseinandersetzen. Im Hinblick auf die
Entwicklung Ruskins ist nun aber zu fragen, wie er die Ideen der schottischen Autklarung
und insbesondere die moralphilosophische Grundhaltung seiner Eltern, aber auch die

damit verbundenen politischen und wissenschaftlichen Uberzeugungen, rezipiert hat. Wie

151 Dies geschah in evangelikalen Familien iiblicherweise anhand etwa des Shorter Westminster Catechism
(1647), der moglicherweise auch von Ruskin durchgearbeitet wurde, wie der Herausgeber von Ruskins
Werken, Edward Tyas Cook, in einer Anmerkung annimmt: Modern Painters 11, Works, 4.28-9 mit 29
FN 1.

152 Einen Vertreter mit #hnlichen Positionen untersucht Michael Michie, 4An Enlightenment Tory in
Victorian Scotland: The Career of Sir Archibald Alison (Montreal 1997), hier: 4.



50

ihr Sohn, John Ruskin, das Werk Adam Smith’ rezipierte, wird daher im folgenden
Kapitel erldutert; dort wird auch die Theory of Moral Sentiments detailliert dargestellt
(Kap. 2). An dieser Stelle steht zunichst der Bildungshorizont seiner Eltern im Vorder-
grund, und iiber diesen ldsst sich anhand des Briefes von Margaret Ruskin feststellen,
dass Ruskins Eltern bei der Vermittlung von Smith’ Philosophie das Ziel deutlich vor
Augen stand, Smith’ Theorie der menschlichen Wahrnehmung und der Psychologie des

moralischen Bewusstseins weiterzugeben.



‘You may be doomed to enlighten a
People by your Wisdom’

_____________________________________________________________ John Ruskins Curriculum schottischer Moralphilo-
sophie und Rhetorik

Ruskins Vater, John James Ruskin, verdankte seiner Edinburgher Heimat, wie im voran-
gegangenen Kapitel dargelegt, iiberraschend tiefe Einblicke in den Diskurs und Ideen-
haushalt der schottischen Aufkldrung. Obgleich er nicht studiert hatte, sondern nach der
High School eine kaufminnische Ausbildung aufnahm, waren etwa seine naturwissen-
schaftlichen Interessen sehr ausgeprigt und deutlich von der Aufklirung beeinflusst.
Auch seine religdose Neigung zum Moderatismus entsprach der schottischen Form der
Aufklirung. Im Einklang mit seinen moderatistischen Uberzeugungen, war er zudem ein
Anhénger der schottischen Moralphilosophie.

Dass John James Ruskins Bildungshorizont — und auch der seiner Frau, Margaret
Ruskin — von den Ideen der schottischen Auftklidrung beeinflusst war, wirft nun aber auch
ein neues Licht auf die Erziehung und das Denken ihres Sohnes. Denn natiirlich nahmen
Ruskins Eltern bei ihrer Ubersiedlung aus Schottland nach London aus ihrer Heimat viele
der Ideale, Methoden und Ideen mit, die sie in den folgenden Jahren ihrem Sohn
vermittelten.! Diese Einfliisse, die bislang in der Ruskin-Forschung selten erwéhnt
werden, diirften keinen unwesentlichen Anteil an der Auspridgung seines Denkens und an
der Konzeption mindestens seiner frithen Schriften gehabt haben.

Insbesondere die aufgeklarte Moralphilosophie bildete offenkundig eine grundlegende
Komponente in der Erziehung John Ruskins, denn mit der Ethik der schottischen Hoch-
aufklarung wurde Ruskin, wie im Folgenden gezeigt werden wird, sehr frith und intensiv
vertraut gemacht. Dies galt insbesondere fiir die Ausprdgung der Moralphilosophie bei
Adam Smith (1723-90), mit der Ruskin erstmals in seinem 11. Lebensjahr vertraut
gemacht wurde. Dieser ,Lehrstoff* wurde im Elternhaus Ruskins zudem um Rhetorik
ergdnzt — und dies ist ein weiteres Indiz dafiir, dass Ruskins Eltern ihren Unterricht in der
Tradition der schottischen Aufkldrung anlegten, denn auch Adam Smith stellte

Moralphilosophie und Rhetorik in einen engen Zusammenhang zueinander.2

Zum Umzug nach London: Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 170-4.
2 Dieser Zusammenhang selbst war fiir die philosophisch-rhetorischen Traditionen seit dem Altertum



52

Um zuniichst iiberhaupt einmal einen Uberblick iiber den ,Lehrstoff* zu gewinnen, der
Ruskin vermittelt wurde, wird nachfolgend in einem ersten Schritt Smith’ Moral-
philosophie dargestellt (2.1). Daran anschlieBend wird der weit weniger bekannte, auch in
der Literatur weniger beachtete Zusammenhang von Rhetorik und Moralphilosophie bei
Adam Smith erortert (2.2). Soweit rekonstruierbar, wird danach die schottische Prigung
von Ruskins Unterricht und dessen Verhiltnis zur zeitgendssischen Erziehung in England
beleuchtet (2.3) und Ruskins Unterweisung in der schottischen Moralphilosophie und

Rhetorik thematisiert (2.4).

2.1 Adam Smith” Moralphilosophie

Die Theory of Moral Sentiments, die Smith 1759 verdffentlichte und bis zur sechsten
Auflage 1790 mehrfach {iiberarbeitete, ist Smith’ moralphilosophisches Hauptwerk.3
Smith schloss sich in diesem Werk dem zeitgendssischen Trend der schottischen und
franzosischen Aufklérer an, das Differenzieren von Gut und Bose sensualistisch, als ein
Teil der menschlichen Emotionalitidt, aufzufassen. Damit wandte sich Smith gegen
verschiedene éltere und populdre Auffassungen — so etwa gegen die im Offentlichen
Bewusstsein fest verankerte Vorstellung, dass Moralitit allein dem Willen Gottes
entstamme und in seinem Gesetz kodifiziert sei. Smith (1723-90) kritisierte dariiber
hinaus auch die ethischen Rationalisten wie Samuel Clarke (1675-1729) und William
Wollaston (1660-1724), die das moralische Urteilsvermogen als ein Phdnomen der

Rationalitit betrachtet hatten.# Nach ihrer Uberzeugung war eine Handlung gut, wenn sie

grundlegend und iiblich, aber bereits um 1800 nicht iiberall selbstversténdlich.

3 Zur Moralphilosophie der Theory of Moral Sentiments ist grundlegend: Thomas Douglas Campbell,
Adam Smith’s Science of Morals (London 1971). Eine knappe Ubersicht iiber die Entstehung, Inhalt
und Wirkung der Theory geben Nicholas Phillipson, Adam Smith: An Enlightened Life (London 2010),
138-69; David Daiches Raphael/Alec Lawrence Macfie, “Introduction,” in: Adam Smith, The Theory of
Moral Sentiments (1759, *1790) (Oxford 1976), 1-52; und Raphael, Adam Smith (Oxford 1985), 29-45.
Weniger systematisch, aber reich an interessanten Einsichten ist Charles L. Griswold, Adam Smith and
the Virtues of the Enlightenment (Cambridge 1999). Fiir den Zusammenhang der Theory mit Hutcheson
und Hume auch: W. L. Taylor, Francis Hutcheson and David Hume as Prdecessors of Adam Smith
(Durham, N.C. 1965).

4 Smith, Theory of Moral Sentiments, insbes. VII/iii/2/7-8 (S. 320). Das Verhiltnis der Theory zur zeit-
gendssischen Philosophie reflektieren knapp: Phillipson, Enlightened Life, bes. 148-9; Raphael/Macfie,
“Introduction,” 10-5. Einen Uberblick iiber die verschiedenen Positionen in der britische Moralphilo-
sophie des 18. Jahrhunderts vermitteln die Aufsétze in David Daiches Raphael (Hg.), British Moralists,
1660-1800, 2 Bde. (Oxford 1969). Weniger umfassend, aber auf aktuellerem Stand sind: The Diction-
ary of FEighteenth-Century British Philosophers, hg. v. John W. Yolton/John Valdimir Price/John
Stephens, 2 Bde. (Bristol 1999); Stephen L. Darwall, The British Moralists and the Internal ‘Ought’
(Cambridge 1995); Knut Haakonssen, “Moral Philosophy and Natural Law: From the Cambridge
Platonists to the Scottish Enlightenment,” Political Science 40 (1988), 97-110.



53

mit den vermeintlich ewigen und unverdnderlichen Prinzipien der Weltordnung
iibereinstimmte — der Vernunft wurde dabei die Fihigkeit zugesprochen, diese Uber-
einstimmung unabhéngig von empirischer Erfahrung sicher bestimmen zu kdnnen.> Mehr
noch als die Rationalisten nahm Smith jedoch solche Autoren ins Visier, die das
moralisch Gute als mit dem fiir das eigene Wohlergehen Niitzlichen identifizierten. Diese
Ansicht war, auller von Hobbes (1588-1679), mit besonderem Nachdruck vom
niederldndischen Arzt Bernard Mandeville (um 1670-1733) in seiner notorischen Fable of
the Bees (1723) vertreten worden.®

Smith schloss sich dagegen der moral sense theory in der Tradition Francis
Hutchesons (1694-1746) und David Humes (1711-76) an. Hutcheson charakterisierte das
moralische Urteil des Menschen als das Resultat eines Gefiihls der Zustimmung bzw.
Ablehnung, das sich beim Menschen einstellte, wenn er die Handlungen seiner
Mitmenschen interesselos (d.h. gleichsam ‘unbefangen’) beobachtete.” David Hume nahm
einige Ideen Hutchesons auf, entfaltete aber im Treatise of Human Nature (1739-40) eine
erheblich komplexere Theorie.® Dabei setzte er sich unter anderem in dem Punkte von
Hutcheson ab, dass er die moralischen Empfindungen (d.h. die Gefiihle der Zustimmung
oder Ablehnung) nicht als angeborene ‘Ideen’ (Bewusstseinsinhalte) betrachtete.
Vielmehr war Hume {iberzeugt, dass moralische Empfindungen spezifische
Auspriagungen von Wohlgefallen bzw. Schmerz waren, die durch duflere Reize ausgeldst
wurden: Interaktionen zwischen Mitmenschen 16sten nach Humes Ansicht bei
Beobachtern moralische Gefiihle aus, weil der Mensch dazu tendiere, die Wirkungen
solcher Handlungen auf sich selbst zu projizieren. Hume bezeichnete diese menschliche
Erkenntnisweise als sympathy, womit er nicht ‘Wohlwollen’ meinte, sondern einen

Modus nonverbalen, imaginativen Verstehens (in der vorliegenden Arbeit wird dafiir der

5 David Fate Norton, “Editor’s Introduction,” in: David Hume, A Treatise of Human Nature (Oxford
2000), 19-99, hier: 74-97.

6 Smith, Theory of Moral Sentiments, V11/ii/4/7-14 (S. 308-14). Zu Mandeville: Maurice M. Goldsmith,
Private Vices, Public Benefits: Bernard Mandeville's Social and Political Thought (Cambridge 1985).
Edward J. Hundert, The Enlightenment’s Fable: Bernard Mandeville and the Discourse of Society
(Cambridge 1994); und ders., “Bernard Mandeville and the Enlightenment’s Maxims of Modernity,”
Journal of the History of Ideas 56 (1995), 577-93.

7 Zu Hutcheson knapp: Phillipson, Enlightened Life, 50-52; William Leslie Taylor, Francis Hutcheson
and David Hume as Predecessors of Adam Smith (Durham, N.C. 1965).

8  Einen knappen Abriss der Moralphilosophie im Treatise of Human Nature (1739-41) gibt: Norton,
“Editor’s Introduction,” 74-97. Vgl. Phillipson, Enlightened Life, 138-44; John Bricke, Mind and
Morality: An Examination of Hume’s Moral Psychology (Oxford 1996); Norton, “Hume, Human
Nature and the Foundations of Morality,” in: ders. (Hg.), The Cambridge Companion to Hume (Cam-
bridge 1993), 148-81; John Mackie, Hume’s Moral Theory (London 1980).



54

Begriff der Empathie bevorzugt).?

Smith nahm diese Idee zwar auf, trieb ihre Modifikation jedoch noch weiter. Er war
iiberzeugt, dass moralische Empfindungen nicht allein durch die Wirkungen einer
Handlung ausgelost wurden. Seiner Auffassung nach versetzten sich Menschen vielmehr
in die Rolle sowohl der aktiven wie der passiven Akteure einer Rolle und versuchten,
nicht nur deren Gefiihle, sondern auch deren Motive zu verstehen.!® Daher hatte die
Imagination in Smith’ Darstellung eine noch zentralere Rolle beim Verstehen moralischer
Sachverhalte, und diese Signifikanz der Imagination arbeitete Smith um einiges deutlicher
heraus als Hume. Imagination bildete aus Smith’ Sicht eine Grunddisposition des
Menschen bzw. einen Trieb, virtuelle Ordnung, Schonheit und Harmonie in nahezu allen
Phidnomenen der externen Welt ausfindig zu machen — insbesondere bei der Erfahrung
von Werken der verschiedenen Kiinste und der Durchfiihrung wissenschaftlicher
Untersuchungen, aber auch beispielsweise beim Umgang mit Alltagsgegenstinden.

Nur durch die Fihigkeit (faculty) zur Imagination war es Smith zufolge mdglich,
Empfindung und Bewusstsein (ideas) von den Gedanken und Emotionen anderer

Menschen zu erlangen, ohne selbst in ihre Handlungen verwickelt zu sein:

[O]ur senses [...] never did, and never can, carry us beyond our own person, and it is by the imagination
only that we can form any conception of what are his [=another man’s| sensations. [...] By the
imagination we place ourselves in his situation, we conceive ourselves enduring all the same torments, we
enter as it were into his body, and become in some measure the same person with him, and thence form
some idea of his sensations, and even feel something which, though weaker in degree, is not altogether
unlike them.!!

Als interesselos Beobachtender, meinte Smith, identifiziere sich der Mensch bei der
Beobachtung der Handlungen seiner Mitmenschen sowohl mit den Initiatoren als auch
mit den Betroffenen dieser Interaktionen. Empathie und Imagination regten ihn dazu an,
sich Vorstellungen von ihren Motiven und Gefiihlen zu machen. Indem der Mensch diese
Vorstellungen auf sich selbst bezog, gelangte er nach Smith> Uberzeugung schlieBlich zur
Einsicht in die moralische Qualitit einer Handlung. Der Malistab dieser moralischen
Qualitdt war aus Smith’ Sicht die Angemessenheit (propriety) eigener und fremder

Handlungen gegeniiber Anderen sowie gegeniiber den verschiedenen sozialen

9 Hume, Treatise of Human Nature, 2/3/6/8 (S. 273); vgl. Norton, “Introduction,” I 55.

10 Smith, Theory of Moral Sentiments, 1/i/3/5-8 (S. 18); 11/i/1/1 (S. 67); Raphael/Macfie, “Introduction,”
13.

11" Smith, Theory of Moral Sentiments, 1/i/1/2 (S.9). Mit Smith’ Imaginationsbegriff setzt sich ausein-
ander: Andrew S. Skinner, “Adam Smith, Science, and the Role of the Imagination,” in: William
Burton Todd (Hg.), Hume and the Enlightenment (Edinburgh 1974), 164-88.



55

Formationen (bis hin zur Nation bzw. der ganzen Menschheit).!2 Die Einsichten, die ein
Mensch auf diese Weise im Laufe seines Lebens gewann, verdichteten sich Smith’
Auffassung nach zunehmend, sodass es Menschen nach geraumer Zeit mdglich war,
moralische Prinzipienfestigkeit und Selbstbeherrschung zu erlangen.!3

Smith erklirte Moralitit also durch die Ontogenese des Gewissens beim Menschen,
d.h. durch eine Anthropologie bzw. Psychologie moralischer Empfindungen und nicht
durch eine iiberzeitliche Rationalitit oder gottliche Offenbarung.

Ungeachtet ihrer originellen Aspekte ldsst sich Smith’ Moralphilosophie in die
Tradition ‘stoischer’ Ethik einordnen, die im Moderatismus der schottischen Hoch-
aufkldrung in hohen Ansehen stand:!'# Wie die Stoa identifizierte Smith das Moralische
mit dem Angemessenen und betrachtete die Welt als ein dynamisches, aber
(providentiell) geordnetes System, dem sich jeder in seiner individuellen Rolle ein- und
unterzuordnen hatte: “All those different orders and societies are dependent upon the
state to which they owe their security and protection, [...] [and] are all subservient to its
prosperity and preservation.”’> Auch in Smith’ Glauben an den moralischen Fortschritts-
oder Reifungsprozess des Menschen und in seiner emphatischen Betonung praktischer
Pflichten kommen stoische Grundideen und Prinzipien deutlich zum Ausdruck.!®

Smith’ Moralphilosophie umfasste jedoch nicht nur eine gleichsam ,psychologische*
Analyse der “Natur des Menschen” und eine sensualistische Theorie der Entstehung des
moralischen Bewusstseins. Dariiber hinaus thematisierte Smith, welchen Beitrag der
Entwicklungsprozess des Gewissens zum Wohl der Gesellschaft leistete. Smith war

iiberzeugt, dass die Gesellschaft durch die moralische Empathie des Menschen, d.h. seine

12 Smith, Theory of Moral Sentiments, insbes. 1 (S. 9-66) und V1I/ii (S. 218-37).

13 Ibid., hier bes. 11I/1/5 (S. 112), 111/2/32 (S. 130-1), 111/3/22 (S. 145). Vgl. Raphael/Macfie, “Intro-
duction,” 15.

14" Die stoische Ethik ist fiir die Moralphilosophie der schottischen Aufklirung weithin vorbildlich
gewesen: Sher, Church and University, 315-19; Phillipson, Enlightened Life, u.a. 19-23, 149-50. Vgl.
Michael Alexander Stewart, “The Stoic Legacy in the Early Scottish Enlightenment,” in: M. J. Osler
(Hg.), Atoms, ‘pneuma’, and Tranquillity: Epicurean and Stoic Subject Themes in European Thought
(Cambridge 1991), 273-96; Ingrid Merikoski, “The Challenge of Material Progress: The Scottish En-
lightenment and Christian Stoicism,” Journal of the Historical Society 2 (2002), 55-76.

15 Smith, Theory of Moral Sentiments, V1/ii/2/10 (S. 231); das Buch VI wurde fiir die sechste Auflage
1790 als Ergdnzung verfasst und dokumentiert damit auch Smith’s Reaktion auf die Revolution in
Frankreich. Vgl. das ebenfalls erst 1790 hinzugekommene Kapitel 1/iii/3 (S. 61-6). Einige whig-
konservativ grundierte Passagen waren bereits in den Auflagen vor 1789 enthalten: So diskutierte
Smith etwa die Thematik der sozialen Schichtung ausfiihrlich: v.a. 1/iii/2 (S. 50-61).

16 Dies wird auch deutlich in Smith> Erorterung des Stoizismus: Theory of Moral Sentiments, bes.
VII/ii/1/15-50 (S.272-94). Dazu: P. A. Heise, “Stoicism in the Essays on Philosophical Subjects: The
Foundation of Adam Smith’s Moral Philosophy,” in: I. H. Rima, The Classical Tradition in Economic
Thought, Bd.11: Perspectives on the History of Economic Thought (Hants 1995), 17-30; Norbert Was-
zek, “Two Concepts of Morality: Adam Smith’s Ethics and its Stoic Origin,” Journal of the History of
Ideas 45 (1984), 591-606; Raphael/Macfie, “Introduction,” 5-10.



56

sich fast autopoietisch konstituierende moralische Empfindungsfihigkeit, iiber einen

natiirlichen und flexiblen Mechanismus der Selbststabilisierung verfiigte:

It is thus [=by his sympathetic nature] that man, who can subsist only in society, was fitted by nature to
that situation for which he was made. All the members of human society stand in need of each others
assistance, and are likewise exposed to mutual injuries. Where the necessary assistance is reciprocally
afforded from love, from gratitude, from friendship, and esteem, the society flourishes and is happy.!”

Die Theory of Moral Sentiments wurde deshalb von Smith selbst und von seinen
zeitgenossischen Lesern auch als eine Stellungnahme zu den Problemen sozialer Ordnung
begriffen.!?

Um noch einen Bogen zu John James Ruskins politischer Haltung zu schlagen: Smith’
Moralphilosophie bildete moglicherweise auch eine Inspirationsquelle fiir die politisch
konservativ orientierte Moralphilosophie von Burkes Reflections on the Revolution in
France. Denn éhnlich wie Smith gelangte Burke zu der Auffassung, dass sich die
Stabilitdt der Gesellschaft den “pleasing illusions” (bei Smith: der “sympathetic imagina-
tion”) verdankte, “which made power gentle, and obedience liberal, which harmonized
the different shades of life, and which, by a bland assimilation, incorporated into politics
the sentiments which beautify and soften private society.”!® Burkes Ansichten basierten
also auf moralphilosophischen Anschauungen, wie sie dhnlich von Smith’ und seinen
Zeitgenossen vertreten wurden.?? Smith’ Theory of Moral Sentiments war, wie erorter, aus
diesem Grunde sicherlich auch eine Quelle fiir John James Ruskins sentimentalistischen
Antikommerzialismus; und die Ubereinstimmung in den grundlegenden moralphilosophi-
schen Prinzipien machten ihn vielleicht auch zu einem Verehrer Burkes: So wie sich
Burke gegen “sophisters, ceconomists, and calculators” aussprach, weil sie die Welt
moralischer Imagination zerstorten, kritisierte John James Ruskin das moderne Geschifts-
leben, weil es sich dem Ethos moralischer Empathie entzog.2!

Dass John James und Margaret Ruskin peinlichst darauf achteten, Ruskin vom
Sherryhandel, von Rechnungskontor, Hafenspeichern, Lagerkellern, Banken und

Geschiftsterminen fernzuhalten — fiir den spiteren ‘political economist’ Ruskin eine gar

17" Smith, Theory of Moral Sentiments, 11/ii/3/1 (S. 85).

18 Phillipson, Enlightened Life, 138-69.

19 Burke, Reflections on the Revolution in France, 239.

20 Zu dieser Problematik, John G.A. Pocock, “The Political Economy of Burke’s Analysis of the French
Revolution,” Historical Journal 25 (1982), 331-49; neuerdings Iain Hampsher-Monk, “From Virtue to
Politeness,” in: Martin van Gelderen/Quentin Skinner (Hg.), Republicanism: A Shared European
Heritage, Bd. 2: The Values of Republicanism in Early Modern Europe (Cambridge 2002), 85-105.

21 Burke, Reflections on the Revolution in France, 238.



57

nicht so leicht erklérliche Entscheidung?? — ist daher vermutlich auch als Resultat des

sentimentalistischen Denkens im Elternhaus zu verstehen.

2.2 Moralphilosophie und Rhetorik bei Adam Smith und in der Spdtaufklirung

Smith selbst beobachtete mit Sorge in der zeitgendssischen Gesellschaft und Kultur
Grofbritanniens einige Entwicklungen und Phénomene, die seines Erachtens der
ungehinderten Entfaltung der moralischen Krifte des Menschen entgegenwirkten. Da
Beobachtung und Imagination in Smith’® Moralpsychologie eine zentrale Position
einnahmen, bereiteten ithm vor allem solche Entwicklungen Sorge, die zu moralisch
irrefiihrenden Vorstellungen und Urteilen fiihrten (self-deception). Hierzu zéhlte er etwa
bestimmte Moden und die bewundernde Nachahmung der sozial und wirtschaftlich
Bessergestellten: “It is from our disposition to admire, and consequently to imitate, the
rich and the great, that they are enabled to set, or to lead what is called the fashion. |...]
Even their vices and follies are fashionable”.?> Smith schirfte seinen Lesern deshalb ein,
dass die Kommunikation zwischen den Akteuren einer Handlung und ihren Beobachtern
von beiden Seiten sehr konzentrierte Reflexion, wechselseitige Einfiihlung und
Kooperation erforderte: “In order to produce this concord [of sentiments between persons
affected by an action and spectators], as nature teaches the spectators to assume the
circumstances of the person principally concerned, so she teaches |[...] [the person
concerned] in some measure to assume those of the spectators”.24

Dieser von Smith festgestellte Bedarf an priagnanter Kommunikation zwischen den
Akteuren/Betroffenen einer Handlung und den interesselosen Beobachtern iiber die
ethisch relevanten Aspekte des sie umspannenden Geschehens ldsst vermuten, dass Smith
die Kernthemen seiner Moralphilosophie auch in seiner Rhetorik beriicksichtigte:
Vorlesungen zur Rhetorik hielt Smith — nach einer ersten Vortragsreihe in Edinburgh
1748-1751 — im Rahmen seiner Lehrtétigkeit an der Universitit Glasgow (1751-63), d.h.

im gleichen Zeitraum, in dem er an der Theory of Moral Sentiments arbeitete.2> Dass er

22 Ruskin erklirte, Margaret Ruskin habe ihn “withdrawn from the sherry trade as an unclean thing”, weil

sie eine Laufbahn in der Kirche fiir ihn anvisiert habe: Praeterita (1885-89), Works, 35.25.

23 Smith, Theory of Moral Sentiments, 1/iii/3/7 (S. 64).

24 Ipid., 1/i/4/8 (S. 22).

25 Zu Smith’ Rhetorik siehe James L. Golden, “The Rhetorical Theory of Adam Smith,” Southern Speech
Journal 33 (1968), 200-15; Vincent M. Bevilacqua, “Adam Smith’s Lectures on Rhetoric and Belles
Lettres,” Studies in Scottish Literature 3 (1965/66), 41-60; Bevilacqua, “Adam Smith and some Philos-
ophical Origins of Eighteenth-Century Rhetorical Theory,” Modern Language Review 63 (1968), 559-



58

dabei einen Zusammenhang zwischen Rhetorik und Ethik hergestellt haben konnte, legt
die Erinnerung eines Studenten von Adam Smith nahe, die des Philosophen John Millar
(1735-1801). Millar machte den Biographen Dugald Stewart nach dem Tode von Smith
darauf aufmerksam, dass dieser seine Rhetorik-Vorlesungen dazu genutzt habe, “[t0]
explai[n] and illustra[te] the various powers of the human mind [...] [by way of] an
examination of the several ways of communicating our thoughts by speech.”26

Millars AuBerungen haben in der jiingeren Forschung eine recht breite Diskussion
dariiber ausgelost, welche inhaltlichen Beziehungen zwischen Smith’ Theory of Moral
Sentiments und den Lectures on Rhetoric and Belles Lettres bestehen. Andrew Skinner
betrachtet die Verbindungen zwischen der Theory of Moral Sentiments und den Lectures
on Rhetoric zwar als “incidental.”?’ Er stellt jedoch auch fest, dass Smith in den Lectures
fiir dsthetisch-rhetorische und wissenschaftliche Urteile die Forderung erhob, sie sollten
Empathie wecken.?8 Andere Forscher weisen auf das Interesse fiir Psychologie hin, das
sowohl Smith’ Theory wie die Lectures kennzeichnet.?? Zudem wird zum Teil die
Auffassung vertreten, dass in der Ethik wie in der Rhetorik von Smith &hnliche
Uberzeugungen und Ideen zum Ausdruck kommen: So gelangt etwa Patricia Spence, die
1974 den Zusammenhang der Theory und der Lectures erstmals ausfiihrlich analysierte,
zu dem Resultat, dass Moral und “Asthetik” in Smith> Werk zwar voneinander getrennt
blieben, Smith jedoch Analogieschliisse zog: “To elicit either aesthetic or moral
approbation, a communication [...] must reveal the nature of the speaker.”’? Es ist
demnach sehr wahrscheinlich, dass Smith seine sentimentalistische Moralphilosophie

zumindest teilweise in der Rhetorik reflektierte.

68; Patricia R. Spence, “Sympathy and Propriety in Adam Smith’s Rhetoric,” Quarterly Journal of
Speech 60 (1974), 92-9; sowie: Andrew S. Skinner, “Adam Smith: Rhetoric and the Communication of
Ideas,” in: Alfred William Coats (Hg.), Methodological Controversy in Economics: Historical Essays
in Honor of T. W. Hutchison (Greenwich, Conn. 1983), 71-88; Ian Simpson Ross, “Adam Smith as
Rhetorician,” in: Roger L. Emerson/W. Kinsley/W. Moser (Hg.), Man and Nature (Montreal 1984), 61-
74; McKenna, Stephen J., Adam Smith: The Rhetoric of Propriety (New York 2006); Andrew S.
Skinner, “Language, Rhetoric and the Communication of Ideas,” History of Economic Ideas 2,2 (1994),
1-22. Charles L.Griswold, “Rhetorics and Ethics: Adam Smith on Theorizing about the Moral
Sentiments,” Philosophy and Rhetoric 24 (1991), 213-37 [Repr. in K. Gavroglu/J. Stachel/M. W.
Wartofsky (Hg.), Science, Politics, and Social Practice (Dordrecht 1995), 293-318].

26 Schreiben John Millars an Dugald Stewart, [0.0, nach 1790]. Zitiert nach: Dugald Stewart, “Account of
the Life and Writings of Adam Smith, LL.D.” (1793/1810), in: Stewart, The Collected Works of Dugald
Stewart, hg. v. William Hamilton, Bd. 10: Biographical Memoirs (Edinburgh/London 1858), 3-98,
Millars Schreiben: 11-3, Zitat: 11.

27 Skinner, “Rhetoric and Communication,” 82.

28 Ibid., 81-2.

29 Michael G. Moran, “Introduction,” in: Moran (Hg.), Eighteenth-Century British and American Rhet-
orics and Rhetoricians: Critical Studies and Sources (Westport, Conn. 1994), 1-10, 5.

30" Spence, “Sympathy and Propriety,” 98. Vgl. Bryce, “Introduction” zu Smith, Lectures on Rhetoric and
Belles Lettres (Oxford 1983), 1-37, hier: 18-9.



59

Smith’ Vorlesungen zur Rhetorik sind in einer anonymen Mitschrift erhalten, die von
zwei unbekannten Studenten 1762/63 verfasst und erst 1958 wiederentdeckt wurde.3!
Ahnlich wie andere Aufklirer,3? die sich mit der Rhetorik auseinandersetzten, ging auch
Smith von rhetorik-kritischen Uberlegungen aus, die er, der Mitschrift zufolge, recht
drastisch formulierte: “[ The] many systems of retorick both ancient and modern [...] are
generally a very silly set of Books and not at all instructive.”33 Smith kritisierte die
Rhetorik dabei nicht in der Tradition platonischer und stoischer Autoren, d.h. als eine
Kunst der Irrefiihrung und unehrlichen Schmeichelei.?* Vielmehr stiel sich Smith an der
vermeintlichen Formelhaftigkeit dlterer Rhetoriken, insbesondere das Redefigurrepertoire
empfand er als nichtssagend, redundant und in seiner Schablonenhaftigkeit unschicklich:
“In [figures of speech] [...] they [=Quintilian und Cicero] tell us all the beauties of
language, all that is noble, grand and sublime, all that is passionate, tender and moving
is to be found. But the case is far otherwise. [...] They neither add to nor take from the
beauty of the expression. When they are more proper than the common forms of speaking
then they are to be used but not otherwise. They have no intrinsick worth of their own.”3>

Aus Sicht der klassischen Rhetoriker diente der von Smith kritisierte Redeschmuck
einerseits als Mittel der Veranschaulichung und der Unterhaltung. Das Ornat signalisierte
den Horern dariiber hinaus die Bedeutung des Themas; und die Redner demonstrierten
damit ihre Leistungsfahigkeit und Beherrschung der Redesituation (Rednertugend). In
erster Linie aber galt der Schmuck als Mittel der Wirkungs- und Ausdruckssteigerung

(wobei ofter von ‘Weihe’, ‘Glanz’, ‘Strahlkraft’ als von ‘Schonheit’ gesprochen wurde).3¢

31 Smith, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (anon. Mitschrift 1762/63), hg. v. John C. Bryce (Ox-
ford 1983). Zur Vorgeschichte: Bryce, “Introduction,” 7-12.

32 Zur schottischen Rhetorik insgesamt s. Wilbur Samuel Howell, Eighteenth-Century British Logic and
Rhetoric (Princeton 1971), James L. Golden/Edward P. J. Corbett, The Rhetoric of Blair, Campbell,
and Whately (1968) (Carbondale, I1l. 1990). H. Lewis Ulman, Things, Thoughts, Words, and Actions
(Carbondale, I11. 1994). Arthur E. Walzer, “Campbell on the Passions: A Rereading of the Philosophy
of Rhetoric,” Quarterly Journal of Speech 85 (1999), 72-85.

33 Smith, Lectures on Rhetoric, i/v/59, (S.26). Die Forschung hat den Aufbruch der schottischen Rhetorik
seit der Mitte des 18. Jahrhunderts noch bis in die 1980er Jahre als eine Reaktion auf Newtons Kausal-
mechanik betrachtet: Howell, British Logic and Rhetoric, 536-76 [wiederverdff. u.d.T.: “Adam Smith’s
Lectures on Rhetoric: An Historical Assessment,” in: Andrew S. Skinner / Thomas Wilson (Hg.),
Essays on Adam Smith (Oxford 1975), 11-43] sieht Smith als Protagonisten einer newtonischen und
anti-aristotelischen modernen Rhetorik; John C. Bryce, “Introduction,” in: Smith, Lectures on Rhetoric
and Belles Lettres (Oxford 1983), 1-37, hier: 36. Winifred Bryan Horner (Hg.), The Present State of
Scolarship in Historical and Contemporary Rhetoric (Columbia 1983). und Michael G. Moran, “Intro-
duction,” 1-10; Bevilacqua, “Smith’s Lectures on Rhetoric,” 41-60; Bevilacqua, “Smith and Rhetorical
Theory,” 559-68, deutet Smith’ Ablehnung der alten Rhetoriken als Indiz fiir Smith’ Missverstehen der
Tradition.

34 Gert Ueding, Klassische Rhetorik (Miinchen 2000), 24-28; Manfred Fuhrmann, Die antike Rhetorik
(Miinchen *1995).

35 Smith, Lectures on Rhetoric, i/v/56-57 (S. 25-6).

36 Quintilian, Ausbildung des Redners, bes. VIII/iii/1-4, 11-6, 61-2, 86-90 (S. 2.150-1, 154-7, 174-7, 186~



60

Der Stilhoéhe und dem Redeschmuck maBl Smith nun aber keine eigenstindige Funktion
mehr bei.3” Vielmehr war er liberzeugt, dass der Redeschmuck nur dann Schonheit von
Rede/Text erzeugte (d.h. den Ausdruck steigerte), wenn er als ‘Vehikel’ des empathie-
getragenen moralischen Empfindungsausdrucks verwendet wurde: “[T)he figures of
speech contribute or can contribute towards [the beauty of language] [...] only so far as
they happen to be the just and naturall forms of Expressing that Sentiment” 38

Smith’ rhetorisches Ideal ldsst sich teilweise als eine Riickbesinnung auf die
aristotelische Rhetorik begreifen, in der die Emotionalitét bzw. der Charakter des Redners
als ein Mittel der Uberzeugung verstanden wurde: “Angemessenheit [...] wird die
sprachliche Formulierung besitzen, wenn sie Affekt und Charakter ausdriickt und in der
rechten Relation zu dem zugrundeliegenden Sachverhalt steht.”3° Im Einklang mit diesem
nlichternen ‘klassischen’ Stilideal strich Smith den Figurenkatalog des ornatum radikal
zusammen.*? Perspicuitas und schmucklose Elokution auf der Hohe einfacher bis
mittlerer Stilart wurde in Smith’ Rhetorik zur Maxime der rednerischen und literarischen
Stilistik erhoben.4!

Doch Smith ersetzte nicht einfach ein barockes durch ein ‘klassisches’ oder
‘aufgeklértes’ Stilideal.#> Es ist vielmehr festzustellen, dass Smith anstelle des Rede-
schmucks vom Redner Introspektion und den Ausdruck eigener Gefiihle verlangte.
Redner und Autoren sollten ihren Horern oder Lesern den Gegenstand ihrer Mitteilung
‘schnorkellos’ klar und angemessen nahebringen. Vor allem aber betrachtete er es als ihre
Aufgabe, sich durch empathisches, imaginatives Verstehen in ihr Publikum hinein-

zudenken und ihre personlichen Empfindungen zum Gegenstand einfiihlsam und

9).

37 Zur Asthetik: Peter Jones, “The Aesthetics of Adam Smith,” in: ders./Andrew Stewart Skinner (Hg.),
Adam Smith Reviewed (Edinburgh 1992), 56-78.

38 Smith, Lectures on Rhetoric, i/v/56 (S. 26).

39 Aristoteles, Rhetorik (Miinchen °1995), 111/7/1 (1408a). Die Forderung Smith’ an den Redner, seine
Emotionen zum Ausdruck zu bringen, erscheint demnach nicht als so einschneidender Bruch, wie ihn
Howell und die Rhetorikforschung darstellen, die die psychologische Rhetorik von der klassischen ab-
trennen. Gegen die dltere Forschung, die Smith’ Philosophie als Newtonsches Modell zu deuten be-
strebt war, fiihrt (anhand der Theory ) auch Griswold, Smith and the Virtues of Enlightenment, 70-5,
Smith Néhe zur aristotelischer Methodik an. Siehe auch Josef Martin, Antike Rhetorik: Technik und
Methode (Miinchen 1974), und Fuhrmann, Die antike Rhetorik.

40 Smith, Lectures on Rhetoric, bes. i/v/53-i/97 (S. 25-40).

41 Zur Forderung nach Klarheit: Smith, Lectures on Rhetoric, i/1-16 (S. 3-8). Smith’ rekurrierte dabei auf
die klassische Rhetorik, etwa Quintilian, Ausbildung des Redners, VIII/ii (S. 2.138-49). Seine Forde-
rung wurde in Reaktion auf die Barockrhetorik im 18. Jahrhundert hdufig erhoben: Zur deutschen
Aufklarungsrhetorik knapp: Ueding/Steinbrink, Grundriss der Rhetorik, 100-34.

42 Smith lehnte den Redeschmuck als nahezu unvereinbar mit Klarheit ab, wohingegen die klassische

Rhetorik argumentierte, dass das “Schmuckvolle das ist, was mehr ist als nur durchsichtig und ein-
leuchtend.” Quintilian, Ausbildung des Redners, VII1/iii/61 (S. 2.174-5).



61

emotional nachvollziehbar an ihr Publikum zu vermitteln:

When the sentiment of the speaker is expressed in a neat, cleat, plain and clever manner, and the passion
or affection he is possfessjed of and intends, by sympathy, to communicate to his hearer, is plainly and
clevetly hit off, then and then only the expression has all the force and beauty that language can give it. It
mattets not the least whether the figures of speech ate introduced or not. {When your Language expresses
perspicuously and neatly your meaning and what you would express, together with the Sentiment or
affection this matter inspires you with, and when this Sentiment is nobler or more beautifull than such as
are commonly met with, then your Language has all the Beauty it can have, and the figures of speech
contribute or can contribute towards it only so far as they happen to be the just and naturall forms of
Expressing that Sentiment. }*3

Fiir Smith definierte sich der dsthetische Rang einer Rede oder eines Textes also dadurch,
dass der Redner/Autor achtbare moralische Empfindungen (Z.5-6) hatte und sie
moglichst unverstellt und einfiithlsam kommunizierte (Z. 1-2). Daher empfahl Smith den
Rednern/Autoren, ihren (Rede-)Gegenstand nurmehr “neatly and properly” darzustellen
und vor allem ihre emotionale Einstellung zum Thema mit Empathie und auf die
Empathie ihres Publikums hin zu vermitteln: “[W]hen the words neatly and properly
expressed the thing to be described, and conveyed the sentiment the author entertained of
it and desired to communicate to his hearer by sympathy to his hearers; then the
expression had all the beauty language was capable of bestowing on it.”**

Damit aber weist Smith’ Rhetorik auf seine Moralphilosophie zuriick: Smith
appellierte an Sprecher und Autoren, sich in ihrem Kommunikationsverhalten auf die
Bedingungen einzulassen, die Smith fiir die moralische Lernsituation in der Theory of
Moral Sentiments postulierte. Redner/Autoren sollten sich als Teilnehmer der empathie-
getragenen Kommunikation von Handelnden und Beobachtenden begreifen und ihre
Stellungnahmen auf die moralische und rationale Beobachterrolle ihres Publikums
zuschneiden. Dazu mussten sie sich ihrer moralisch-emotionalen Einstellung zu ihrem
thematischen Gegenstand bewusst werden, diesen Gegenstand klar beschreiben und
dariiber hinaus ihre Gefiihle so kommunizieren, dass sich das Publikum vom Gegenstand
und dessen ethischer Relevanz ein klares Bild machen konnte. Der aufrichtige Ausdruck
der individuellen Emotionen des Redners/Autors war also nicht nur dazu ausersehen,
Stimmigkeit, Glaubwiirdigkeit und &uflere Angemessenheit in Text und Rede zu
erzeugen. Vielmehr war der Redner/Autor aufgefordert, empathische Einfiihlung zu

praktizieren und in emotionaler Wortwahl und Vortragsweise so fiir die moralische

43 Smith, Lectures on Rhetoric, i/v/56 (S.25-6). Hervorhebung im Original. Die Textpassage in ge-
schwungenen Klammern ist ein Nachtrag des Schreibers B.

44 Ipid., /96, (S. 40).



62

Imagination seiner Horer/Leser aufzubereiten, dass diesen die Herausbildung eines
Gewissensstandpunktes moglich wurde.

Damit wurde die moralisch-didaktische Aufgabe von Literatur (und Kunst) auf eine
teilweise neue Grundlage gestellt. Die Begriffe und Regeln der Rhetorik verloren
teilweise an Bedeutung und wurden von Smith dementsprechend nur kurz abgehandelt.
Stattdessen nutzte Smith seine Rhetorik-Vorlesungen hauptsidchlich zu einer
ausfiihrlichen Erorterung der Darstellungsstile und —mdglichkeiten der verschiedenen
“literary compositions which contribute to persuasion or entertainment”,*> d.h. der
wissenschaftlichen und dichterischen Literaturgattungen.4¢ Diese Tendenz, die Rhetorik
zu systematischeren Literatur- und Kunsttheorien bzw. -kritiken auszubauen, teilt Smith’
Rhetorik mit den in Frankreich bereits seit dem spéten 17.Jahrhundert verbreiteten
Rhetoriken, wie auch der (vermutlich von Smith selbst stammende) Titel Lectures on
Rhetoric and Belles Lettres signalisiert.#” Smith versuchte, die rhetorisch-dsthetischen,
ethischen und wissenschaftlichen Eigenschaften der verschiedenen Rede- und
Textgattungen klar zu erfassen, um Autoren und Lesern Anleitungen fiir das Verfassen
bzw. kritische Lesen solcher Texte zu geben.

Im Einzelnen nahm sich Smith deskriptive Prosa, narrative Prosa und Historiographie,
Poesie, Panegyrik, didaktisch-wissenschaftliche Prosa, Debattenbeitrdge und Gerichts-
rhetorik vor.#® Im Bereich der deskriptiven Prosa pries Smith die Charakterstudien
Theophrasts und dessen moderner Nachfolger wie Jean de la Bruyere (1645-96), die
seiner Ansicht nach musterhaft exemplifizierten, wie personliche Veranlagungen, Motive,
ethische Problemsituationen, Entscheidungen, Handlungen und Interaktionen dargestellt

werden mussten, um dem Leser Personen, Sachverhalte und Handlungssituationen

45 Millar iiber Smith” Rhetorik im Schreiben an Stewart, [0.0, nach 1790]. Zitiert nach: Dugald Stewart,
“Account of the Life and Writings of Adam Smith, LL.D.” (1793/1810), in: Stewart, The Collected
Works of Dugald Stewart, hg. v. William Hamilton, Bd. 10: Biographical Memoirs (Edinburgh/London
1858), 3-98, Millars Brief ibid., 11-3, Zitat: 11.

46 Smith, Lectures on Rhetoric, ab “Lecture VIII”: i/96-ii/253 (S. 40-200).

47 Bryce, “Introduction,” 30. Der franzosischen Tradition entlehnte Smith auch den Begriff der belles
lettres, der sich beginnend mit den Rhetorik-Vorlesungen Charles Rollins (1661-1741) am College
Royal in Paris durchsetzte: Charles Rollin, De la maniére d’enseignier et d’étudier les Belles-Lettres
par rapport a ['esprit et au coeur (Paris 1726-28). Das Werk wurde 1734 u.d.T. The Method of
Teaching and Studying the Belles Lettres (1734) ins Englische {ibertragen, und bis 1810 regelméafig neu
aufgelegt. Zu Rollins Bedeutung: Barbara Warnick, “Charles Rollin’s Traité and the Rhetorical Theor-
ies of Smith, Campbell, and Blair,” Rhetorica 3 (1985), 45-65; und Barbara Warnick, The Sixth Canon:
Belletristic Rhetorical Theory and its French Antecedents (Columbia, S.C., 1993).

48 Die klassische Rhetorik unterteilte hiufig, aber nicht immer iibereinstimmend, in die drei genera
causarum: Lob-, Versammlungs- bzw. Beratungs- und Gerichtsrede: Aristoteles, Rhetorik, 1/3 [1358a-
1359a]; Quintilian, Ausbildung des Redners, 111/4. Von den Textgattungen abgesehen, fiigte Smith also
noch den didaktisch-wissenschaftlichen Vortrag/Text hinzu: Vgl. Bryce, “Introduction”, 12-4.



63

moralisch-emotional nahe zu bringen.*® Auch der narrative Darstellungsstil (besonders
des Romans) und die Historiographie sollten Smith’ Uberzeugung zufolge solche

Einsichten in die ethisch relevanten Aspekte einer Handlung vermitteln:3°

The affairs accidents efaatarall that befall irrational objects [=die belebte und unbelebte Natur mit Ausnahme
des Menschen]| affect us merely by their externall appearance, their Novelty, Grandeur etc. but those which
affect the human Species interest us greatly by the Sympatheticall affections they raise in us. W[e] enter into
their misfortunes, grieve when they grieve, rejoice when they rejoice, and in a word feel for them in some
respect as if we ourselves were in the same condition.

The design of = historicall writing is not merely to entertain; [...] besides that it has in view the instruction
of the reader. It sets before us the more interesting and important events of human life, points out the causes

by which these events were brought about and by this means points out to us by what manner and method we

may produce similar good effects or avoid Similar bad ones.>!

Smith’ Moralphilosophie umfasste also nicht nur eine sensualistische und ‘politsch-
soziologisch’ relevante Theorie der Entstehung des moralischen Bewusstseins, bei der
Imagination und Empathie eine zentrale Rolle einnahmen. Smith zog {iberdies aus dieser
Theorie Konsequenzen fiir die Produktion und Rezeption aller Arten von Literatur — aber
auch auf bildende und darstellende Kiinste lieB sich die sentimentalistische Moral-
philosophie beziehen. Kiinstlerische und literarische Darstellung sollten neben ihren
wissenschaftlichen oder sonstigen Funktionen immer auch als Medium der moralisch-
sentimentalistischen Kommunikation fungieren und komplexe Handlungsgefiige
transparent und emotional nachvollziehbar machen. Aus der Sicht etwa John James
Ruskins betrachtet, wertete Smith das Feld des literarisch-kulturellen und wissen-
schaftlichen Diskurses im Vergleich etwa zur Geschéftswelt sogar erheblich auf — es
wurde gleichsam zu einer privilegierten Sphire moralisch verantwortungsbewussten
Lebens.

Das Smithsche Ethos der Kunstproduktion und -rezeption setzte sich aber auch von
einer dlteren literatur- und kunstkritischen Haltung ab, die unter den Zeitgenossen des
18. Jahrhunderts bis in die 1770er Jahre grofles Interesse und Zustimmung genoss —
insbesondere in den Kreisen englischer Kunstinteressenten, Antiquare, Altertumsforscher
und Italienreisender — und die noch bis ins 19. Jahrhundert das Selbstbild gebildeter
Gentlemen in Grofbritannien in erheblichen Maf3e priagte. Grundlage dieser Alternativ-
position waren die Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times (1711, *1714) von
Anthony Ashley Cooper, third earl of Shaftesbury (1671-1713).52 Obwohl auch

49 Bryce, “Introduction,” 17.

50 Hierzu auch J. Michael Hogan, “Historiography and Ethics in Adam Smith’s Lectures on Rhetoric,
1762-1763”, Rhetorica 2 (1984), 75-91.

51 Smith, Lectures on Rhetoric, ii/16-7 (S.90).

52 Preben Mortensen, “Shaftesbury and the Morality of Art Appreciation”, Journal of the History of Ideas



64

Shaftesburys Characteristicks zur Tradition sensualistischer Philosophie gezdhlt werden
konnen, fehlen ihnen das ‘wahrnehmungspsychologische’” Moment der Smithschen
Moralphilosophie und Rhetorik. Shaftesburys Ausgangspunkt bildete das Individuum,
und sein Werk lésst sich durchaus als eine Art Anweisung zur Vervollkommnung des Ichs
in der Tradition von Castigliones Libro del Cortigiano (1528) lesen.>? Den ethischen Wert
der Kunstbetrachtung identifizierte Shaftesbury in ihrem Beitrag zur Kultur der
politeness. Durch interesselosen Genuss der Kunstschonheit emanzipierte sich das
Individuum von Eigennutz und Parteienstreit, durch Schulung und diskursiven Nachweis
des Urteilsvermogens (gegebenenfalls auch durch inventio als Auftraggeber) entwickelte
es seine soziablen Fihigkeiten und gliederte sich in die Gemeinschaft (der Elite) ein.
Anders als in Smith’ Rhetorik bildeten Literatur und Kunst bei Shaftesbury also nicht im
gleichen MafBe privilegierte Medien ethischer Verstdndigung, sondern blieben mdgliche
Diskussionsgegenstidnde neben anderen. Auch fehlte Shaftesburys ‘Bildungsideal’ der
universalistische Charakter von Smiths Moralpsychologie und die Idee der handlungs-
bzw. darstellungsbezogenen empathischen Imagination. Shaftesburys Ethos der

Kunstbetrachtung blieb also erheblich elitérer und selbstbezogener.>*

2.3 Die moralphilosophisch begriindete Wahl der Erziehung im Elternhaus Ruskins

Welchen Stellenwert die moralische Erziehung, und damit auch die schottische Moral-
philosophie als Lehrstoff, im Elternhaus Ruskins hatte, ldsst sich anhand der erhaltenen
AuBerungen John James und Margaret Ruskins nur schwerlich nachvollziehen. Sie wird
nur dann wirklich anschaulich, wenn man sich vergegenwirtigt, wie stark der Unterricht,
den Ruskin zu Hause genoss, von der aufgeklarten Pddagogik und ihren ethischen
Prinzipien geprégt war.

Die hidusliche Erziehung im Familienzirkel, die Ruskins Eltern fiir ihren Sohn
wihlten, ist in der Forschung vielfach als Ausdruck von Kleinbiirgerlichkeit und iiber-

triebener Fiirsorge kritisiert worden.>> Von dem aufgekldrten Bildungshorizont der

55 (1994), 631-650. Ian Simpson Ross, “Aesthetic Philosophy: Hutcheson and Hume to Alison,” in:
The History of Scottish Literature, hg. v. Cairns Craig u.a., Bd. 2: 1660-1800 (Aberdeen 1987), 239-57;
Robert E. Norton, The Beautiful Soul: Aesthetic Morality in the Eighteenth Century (Ithaca, N.Y.
1995); David H. Solkin, Painting for Money: The Visual Arts and the Public Sphere in Eighteenth-
Century England (London/New Haven, Conn., 1993), 1-77.

53 Lawrence E. Klein, Shaftesbury and the Culture of Politeness: Moral Discourse and Cultural Politics
in Early Eighteenth-Century England (Cambridge 1994) und Mortensen, “Shaftesbury and Art Appre-
ciation”, 648-9.

54 Vgl. Mortensen, “Sheftesbury and Art Appreciation”, 649-50, der Shaftesburys Bildungsideal dennoch
als biirgerlich betrachtet.

55 Etwa Hunt, Wider Sea, 15; Abse, Ruskin, 33, 43; Batchelor, Ruskin, 27.



65

Familie aus betrachtet, stellen sich die Griinde fiir die Entscheidung John James und
Margaret Ruskins jedoch grundlegend anders da, denn die héusliche Erziehung kann als
das Leitbild der Padagogik in der schottischen Aufklarung angesehen werden.

Nach der in breiten Kreisen der schottischen Aufklirung vorherrschenden Uber-
zeugung war diese Form der Erziehung die naturgemife, die die moralische Entwicklung
und Personlichkeitsbildung am besten fordere. Adam Smith hatte dieser Auffassung in

der Theory of Moral Sentiments entsprechend Ausdruck gegeben:

The education of boys at distant great schools, of young men at distant colleges, of young ladies in distant
nunneries and boarding-schools, seems, in the higher ranks of life, to have hurt most essentially the
domestic morals, and consequently the domestic happiness, both of France and England. Do you wish to
educate your children to be dutiful to their parents, to be kind and affectionate to their brothers and
sisters? put them under the necessity of being dutiful children, of being kind and affectionate brothers and
sisters: educate them in your own house. From their parent’s house they may, with propriety and
advantage, go out every day to attend public schools: but let their dwelling be always at home. |[...]
Domestic education is the institution of nature; public education is the conttivance of man.>®

Smith gab der privaten hduslichen Erziehung den Vorzug vor der Internatserziehung,
weil er die familidre Bindung als die naturgegebene soziale Grundformation ansah, in der
sich die dem Menschen inhdrenten Fidhigkeiten zur Empathie und zum moralisch
korrekten sozialen Umgang am besten entfalten konnten. Deshalb bildete sie seiner
Auffassung die beste Voraussetzung, um die Soziabilitit zu entfalten und spiter alle

Formen der politeness anzueignen:3’

Our concern in the happiness or misery of those who are the objects of what we call our affections; our
desire to promote the one, and to prevent the other; are cither the actual feeling of that habitual sympathy,
or the necessary consequences of that feeling. Relations being usually placed in situations which naturally
create this habitual sympathy, it is expected that a suitable degree of affection should take place among
them.”®

Die Privaterziechung im Familienkreis erklért sich demnach aus dem Festhalten an der

schottischen Moralphilosophie. Ganz im Einklang mit dieser Tradition begriindete auch

56 Smith, Theory of Moral Sentiments, V1/ii/1/10 (S. 222). Vgl. Henry Home, Lord Kames, Loose Hints
upon Education: Chiefly Concerning the Culture of the Heart (1781) (Edinburgh/London 21782), 267-
9.

57 Smith, Theory of Moral Sentiments, V1/ii/1/1-8 (S. 219-20). Vgl. auch John Drysdale, “Sermon II: On
Education” [iiber Spr 22,6], in: Drysdale, Sermons, 2 Bde. (Edinburgh/London 1793), 1.27-56, hier: 40-
1. Zur Thematik u.a. Ian Ross, “Adam Smith and Education,” Studies in Eighteenth-Century Culture 13
(1984), 173-8.; und die knappen Bemerkungen von Charles L. Griswold, Adam Smith and the Virtues of
the Enlightenment (Cambridge 1999), 210-7; Emma Rothschild, “Condorcet and Adam Smith on
Education and Instruction,” in: Amelie Oksenberg Rorty (Hg.), Philosophers on Education: Historical
Perspectives (London 1998), 209-26.

38 Smith, Theory of Moral Sentiments, V1/ii/1/7 (S. 220).



66

Margaret Ruskin ihre Préferenz fiir diese Erziechungsmethode. Als Ruskin wegen seiner
mangelnden Kenntnisse in den alten Sprachen in Oxford kritisiert wurde, fiithrte Margaret
Ruskin noch einmal die Vorteile einer Erziehung im Familienkreis gegen die ihrer

Ansicht nach zur Verrohung fithrenden Umgangsformen in englischen Internaten an:

I shall never regret his having been kept at home  good Morals, good habits, and the various knowledge
and acquirements which may be attained in a private education must be cheaply rated, indeed, if they are
not considered of more value than the mere knowledge of Greek and Latin Grammar. I am thoroughly
content that our boy should remain wholly undistinguished in College, except for upright conduct, and
gentlemanly feeling and manner, rather than that he should attain its highest honours with the depraved
tastes, and disipated habits of the generallity of public school Boys.>

John James Ruskin stimmte in dieser Haltung sicherlich mit ihr {iberein — noch lange
nach Ruskins Studium, im August 1845, schickte er seinem Sohn einen Brief, dem er
Ausschnitte aus der Biographie des (im Privatschulinternat aufgewachsenen) Erziehungs-
reformers Thomas Arnold (1795-1842) beilegte.®® Arnold hatte u.a. geschrieben: “My
own school experience has taught me the monstrous evil of a state of low principle
prevailing amongst those who set the tone to the rest.”®! Offenkundig identifizierte sich
John James Ruskin mit den Aussagen, in denen sich Arnold und sein Biograph kritisch
iber die mangelnde Qualitit des neusprachlichen, historisch-politischen, philosophischen
und naturwissenschaftlichen Unterrichts an den public schools und die Charaktereigen-
schaften der Internatsschiiler duBerten.62 John Ruskin gab seinem Vater zu verstehen, dass
er sich dieser kritischen Haltung anschloss.®®> Zwar hatte John James Ruskin selbst in
seiner Jugend die Royal High School in Edinburgh besucht. Schottische public schools
waren im Unterschied zu den meisten ihrer englischen Pendants aber Tagesschulen; auch
John James Ruskin hatte daher in der Zeit seiner Schulausbildung weiterhin im Eltern-

haus gewohnt.%4

59 Margaret Ruskin an John James Ruskin, Oxford, 29.11.1838, Family Letters, 2.543-6, hier: 543-4.

60 Auf diesen offenbar verlorenen Brief muss wiederum aus Ruskins Antwortbrief auf die ihm gesendeten
Abschnitte riickgeschlossen werden: An John James Ruskin, Baveno, 24.08.[1845], in: Ruskin, Ruskin
in Italy: Letters to his Parents, 1845, hg. v. Harold 1. Shapiro (Oxford 1972), 183-6, hier: 183.

61 Zitiert nach Arthur Penrhyn Stanley, The Life and Correspondence of Thomas Arnold (London *1844),
1.122.

62 Vgl ibid., 1.96-9, 122-5, 133-8.

63 An John James Ruskin, Baveno, 24.08.[1845], Ruskin in Italy, 183-6, hier: 183.

64 Fiir institutionelle und verwaltungsgeschichtliche Aspekte des schottischen Erziehungssystems siehe
John Kerr, Scottish Education: School and University (Cambridge 1910); Alexander Law, Education in
Edinburgh in the Eighteenth Century (London 1965); J. D. Horn, A Short History of the University of
Edinburgh, 1556-1889 (Edinburgh 1967); James Scotland, The History of Scottish Education, bes. Bd.
1: From the Beginning to 1872 (London 1969 T. M. Devine/J. R. Young (Hg.), Eighteenth-Century
Scotland: New Perspectives (East Linton 1999).



67

Interessant ist es zudem, danach zu fragen, ob die Wahl der hiuslichen Erziehung, die
Ruskins Eltern trafen, tatsdchlich eine ungewo6hnliche Entscheidung war, die die Familie
und Ruskin unter ihren Zeitgenossen gleichsam isolierte, oder ob diese Wahl nicht sogar
milieutypischen Verhaltensmustern entsprach. Priift man die zeitgendssischen Er-
ziehungsideale, zeigt sich rasch, dass die Prinzipien der sentimentalistischen
Moralphilosophie und die damit verbundenen paddagogischen Leitbilder Anfang des
19. Jahrhunderts auch weite Kreise des Biirgertums in England erfassten. Dies galt selbst
fiir die Schuldidaktik: So setzte etwa das Infant School Movement der 1820er und 1830er
Jahre auf eine Erziehung durch Empathie, wertete die moralische Erziehung gegeniiber
der rein intellektuellen Bildung auf und versuchte, das Lernen in der Familie in die
Strukturen der Schulerziehung zu iiberfiihren. Die Bewegung war wesentlich durch den in
Schottland aufgewachsenen Henry Peter Brougham, Ist Baron Brougham and Vaux
(1778-1868), mitbegriindet worden, der dem Kreis um die Edinburgh Review angehorte.%5

Mit ihrer Option fiir die hdusliche Erziehung standen Ruskins Eltern demnach nicht
allein da. Vielmehr eroffnete die sentimentalistische Padagogik, die John James und
Margaret bei der Wahl ihrer Erziehungsmethodik anleitete, ihnen offenkundig nicht nur
die Moglichkeit, die evangelikale Religiositdt Margaret Ruskins mit der moderatistisch-
aufgeklarten Bildung John James Ruskins zu verbinden, sondern ermdglichte ithnen sogar,
zur Erziehungs- und Glaubenskultur des evangelikalen Milieus in England aufzu-
schlieBen. Denn vor allem unter Evangelikalen und ihren Sympathisanten, den zu-
nehmend tonangebenden Kreisen in England um 1800, setzten sich Grundelemente des
schottischen Bildungsideals in England durch. So lieB sich etwa der von John James
Ruskin zitierte Erziehungsreformer Thomas Arnold, der theologisch zwar zu den Liberal
Anglicans zéhlte, aber stark mit dem Evangelikalismus sympathisierte, unter anderem von
den schottischen Aufkldrern und ihren spéten Vertretern wie Francis Jeffrey (1773-1850)

anregen:

The advantages of the Edinburgh system are, however, very considerable; in many respects 1 wish we
could adopt them, or rather blend them with those points in which we are certainly far superior. The
friendships of an English public school and university can rarely, I should think, be formed on the Scotch
system; but on the other hand the domestic affections are more cherished. [Francis| Jeffrey said that all
nations remarked the want of filial affection in sons towards their fathers in England; the looking upon
them as harsh and niggardly, and the want of entire love and confidence towards them, was peculiarly
English,—and he attributed it to the estrangement from home, and the habits of expense which are at once
generated by our system of education; the [English] one loosening the intimacy, and close knowledge of

65 Vgl. Karen Clarke, “Public and Private Children: Infant Education in the 1820s and 1830s”, in:
Language, Gender and Childhood, hg. v. Carolyn Steedman, Cathy Urwin, Valerie Walkerdine (Lon-
don 1985), 74-87, hier bes.: 77-83 ; und Phillip McCann und Francis A. Young, Samuel Wilderspin and
the Infant School Movement (London 1982).



68

one another, which should subsist between father and son [...].0¢

Zwar blieb dem Evangelikalismus das durch die Erbsiindenlehre definierte
pessimistische Bild der menschlichen Natur eigen und damit auch die viel dirigistischere
Zielrichtung der Erziehung: Die evangelikalem Verstindnis nach zum Bodsen tendieren-
den Kréfte der menschlichen Natur sollten mit Diszipin, Gebotsgehorsam, Ordnungsliebe
u.d. gezdhmt, die Einsicht in die Siindhaftigkeit des Menschen gefordert und die
Bekehrung zum Glauben vorbereitet werden. Dennoch wandte sich die evangelikal-
spataufklarerische Erziehung von vielen Elementen der élteren, mehr zum Gehorsam
anleitenden Moralerziehung ab, wie sie etwa die Nonkonformisten John Dury (1598-
1680) und selbst noch John Wesley (1703-91) gefordert hatten.6” Stattdessen setzte sich
etwa der anglikanisch-evangelikale Philanthropist Thomas Babington (1758-1837)
entschieden fiir die Kindeserziehung durch elterliche Fiirsorge ein und betonte die durch
Empathie zu erzielende Erziehung zur moralischen Selbstverantwortlichkeit, zur “moral

culture” des Kindes:%8

A parent who feels on this subject [of strengthening the child’s principles and forming his habits| as he
ought will be anxious to obtain as many of the first years of life as may be for the perfecting, establishing,
strengthening, settling that foundation. He will bear in mind the original indisposition of man to holiness,
his levity, his lively impressions from present objects, his neglect of future consequences, and his dislike of
a persevering opposition to the natural bent of his own feelings. He will also bear in mind the force of the
temptations which abound in that wortld (and every school is a branch of it) into which his son must soon
be sent; and he will be far more inclined to regret that the period most favourable for paternal instruction
is necessarily so limited, than he will be disposed to abridge it.®

Die von der hochaufgeklarten Moralphilosophie bestimmten Ideale John James Ruskins
fielen auf dem Gebiet der Erziehung daher auf das Beste mit den evangelikalen Uber-
zeugungen Margaret Ruskins zusammen.

Zwischen den piddagogischen Vorstellungen der schottischen Aufkldrer, dem
vielgelesenen evangelikalen Ratgeber Babingtons (von dem Buch erschienen zwischen

1814 und 1831 acht Auflagen) und den Erziehungspraktiken von Margaret und John

66 Brief Thomas Arnolds, 09.08.1826, zitiert in: Arthur Penrhyn Stanley, Supplement to the First Five
Editions of The Life and Correspondence of Thomas Arnold (London 1847), 67-9, hier: 68.

67 John Dury, The Reformed School (London [1649?]), 31-38.

68  Thomas Babington, A4 Practical View on Christian Education in its Early Stages: To which is Added, a
Letter to a Son soon after the Close of his Education, on the Subject of not Conforming to the World
(1814) (London *1817), 24. Vgl. Drysdale, “On Education,” 1.32, 35. Zu Babington knapp: Nigel
Aston, “Babington, Thomas”, in: Oxford Dictionary of National Biography, hg. v. Colin Matthew,
Brian Harrison und Lawrence Goldman, publ. v. Oxford University Press (Seite datiert Mai 2005;
letzter Abruf: 22.08.2007): < http://www.oxforddnb.com/view/article/75363 >

69 Babington, Christian Education, 218.



69

James Ruskin finden sich sogar noch einige weitere Ubereinstimmungen: Babington
forderte, Jungen bis zum neunten oder zehnten Lebensjahr durch die Mutter im Eltern-
haus zu erziehen.”® Dies entsprach weitgehend der von anderen Autoren vorgeschlagenen
Altersgrenze’! und entspricht auch vielen Lebensldufen in der Zeit um 1800: Um das
zehnte Lebensjahr herum wurde der Unterricht durch Eltern oder Verwandte in der Regel
beendet: so etwa in der Jugend des schottischen Philosophen Thomas Brown oder des
schottischen Historikers Archibald Alison Jr. (1792-1867).72 Babington empfahl, Kinder
anschliefend auf eine Tagesschule zu schicken oder durch Hauslehrer unterrichten zu
lassen. Ganz im Einklang damit erhielt auch Ruskin seit 1829 Unterricht durch Privat-
lehrer und besuchte ab 1833 die Schule Thomas Dales.”3 Allerdings hielten Margaret und
John James Ruskin auch iiber Ruskins zehnten Geburtstag hinaus daran fest, Bibel- und
andere Lektiirestunden mit Ruskin abzuhalten. Babington machte sich ferner fiir die
Koedukation im Kindesalter stark, die ebenfalls im Elternhaus Ruskins praktiziert wurde:
Ruskins dltere Cousine Mary Richardson (1815-49) wurde in die Familie aufgenommen.”#

Sowohl die Entscheidung fiir eine héauslich-familidre “private education” durch
Margaret und John James Ruskin, als auch die Methoden des Unterrichts orientierten sich
demnach, insgesamt betrachtet, recht genau an den Vorstellungen und Richtlinien der
Autkldarung und der spiaten Empfindsamkeit, wie sie um 1800 auch in evangelikal-
biirgerlichen Kreisen Englands Verbreitung gefunden hatten und zu einem zeittypischen
Muster biirgerlicher Bildung und Familienentwiirfe geworden waren. Ausschlaggebendes
Motiv fiir die Entscheidung, Ruskin in der Obhut der Eltern zu erziehen, war somit, John
Ruskin den moralphilosophischen Personlichkeitsentwurf der Aufklarung ,einzuprigen®.
Die Wahl dieses Erziehungsweges lidsst daher weitergehend darauf schlieen, dass es
Ruskins Eltern ein dringliches Anliegen, Ruskin mit den Grundlagen ihrer Erziehung
vertraut zu machen und die schottisch-aufgeklérte, sentimentalistisch fundierte Moral-

philosophie Adam Smith’ und die schottische Rhetorik zu vermitteln.

70 Babington, Christian Education, 215.

71 Etwa bei Kames, Hints upon Education, 5-6.

72 Zu Brown: David Welsh, Account of the Life and Writings of Thomas Brown (Edinburgh/London
1825), 3-22; fur Alison: Michie, Enlightenment Tory, 24-5. Dugald Stewart kam hingegen schon mit 8
Jahren auf die High School: John Veitch, “Memoir of Dugald Stewart” (1858), in: Stewart, The
Collected Works of Dugald Stewart, hg. v. William Hamilton, 11 Bde. (Edinburgh/London 1854-60),
10.vii-clxxvii, hier: x.

73 Babington, Christian Education, 217.

74 Ibid., 219-20.



70

2.4 Ruskins Unterweisung in schottischer Moralphilosophie und Rhetorik

Natiirlich wurde Ruskin auch mit anderen aufgeklarten Wissenschaften vertraut gemacht.
Das von John James Ruskin im Austausch mit Brown abgesteckte Bildungsspektrum
pragte in den nachfolgenden Jahren offenkundig auch die Erziehung und private Lektiire
John Ruskins. Die ab 1827 teilweise erhaltenen Rechnungslisten, auf denen John James
Ruskin viele Buchkiufe fiir die Familienbibliothek in Herne Hill festhielt, belegen, dass
er vor allem Belletristik, dariiber hinaus aber eine stattliche Zahl von Werken der
Naturgeschichte (Botanik, Zoologie, Chemie), und darunter besonders der Geologie, fiir
die Familienbibliothek anschaffte. Hinzu kamen religiose Schriften, Kirchengeschichte,
Historiographie, Reiseliteratur und Lexika; speziell fiir Ruskins Unterricht waren
klassische Texte der Antike, Grammatiken und Rhetoriken vorgesehen.”>

Der iiber John James Ruskins Rechnungslisten rekonstruierbare Teil der Familien-
bibliothek lag damit ganz auf der Linie des spdtaufkldrerischen Bildungshorizont im
Elternhaus und enthielt dementsprechend ein fiir zeitgendssische biirgerliche Verhiltnisse
relativ starkes Quantum (natur-)wissenschaftlicher Werke. So wurden fiir Ruskin schon
einige Jahre vor Beginn des Studiums, 1832, das System of Mineralogy (*1820) des
schottischen Geologen Robert Jameson (1774-1854) und 1834 die Voyages dans les Alpes
(1779-1796) des Schweizer Naturforschers Horace Bénédict de Saussure (1740-99)
angeschafft.’® Wohl im Zusammenhang mit der ,,vulkanistischen* Geologie, die Playfair
popularisiert hatte und die im Gegensatz zur dlteren ,,neptunischen Tradition starkes
Gewicht auf chemische und physikalische Vorgidnge in der Erdkruste legte,”” wurden
auch text books der Chemie angeschafft (,,Geology [...] necessarily leads me into
chemistry*78). Aus diesem Grund setzte sich Ruskin beispielsweise mit Edward Turners

Elements of Chemistry ('1827) und Thomas Grahams Elements of Chemistry (1842)7

75 Buchkiufe notierte John James Ruskin zum Teil in seinen Rechnungsbiichern. Ab 1827 lassen sich so
einige der literarischen Erwerbungen der Familie belegen. Die Anschaffungen wurden von Van Akin
Burd im Anmerkungsapparat der Family Letters zu Jahreslisten addiert (Stellennachweis s. ibid.,
2.785).

76 Robert Jameson, A4 System of Mineralogy: Comprehending Oryctognosie, Geognosie, Mineralogical

Chemistry, Mineralogical Geography, and Oeconomical Mineralogy (Edinburgh 1804-08, *1820);

Horace Bénédict de Saussure, Voyages dans les Alpes.: Précédes d’'un Essai sur |’Histoire Naturelle des

Environs de Geneve (Genéve 1779-1796). Ruskin erwdhnt beide Arbeiten in Praeterita (1885-89),

Works, 35.121. Den Erwerb von Jamesons System notierte John James Ruskin 1832: Family Letters,

1.260 FN 2.

Donovan, Arthur L., Philosophical Chemistry in the Scottish Enlightenment: The Doctrines and Dis-

coveries of William Cullen and Joseph Black (Edinburgh 1975), 45-56; Donovan, “James Hutton,

Joseph Black and the Chemical Theory of Heat,” Ambix 25 (1978), 176-90.

78 An Edward Clayton, Oxford, 17.6.[1843], Works, 1.493-5, hier: 494.

79 Edward Turners Standardtextbook Elements of Chemistry: Including the Recent Discoveries and Doc-
trines of the Science ('1827), hg. v. Justus Liebig und William Gregory (London *1842), erreichte 1847

71



71

auseinander.

Unterricht im Lesen, Schreiben, Rechnen und den Grundlagen der Religion erhielt
Ruskin bis zum zehnten Lebensjahr ausschlieBlich von seiner Mutter Margaret Ruskin,
wie es der Tradition calvinistischer Erziehung entsprach.80 Erst danach wurde er durch
Hauslehrer vor allem in Sprachen und Mathematik unterwiesen. Ab Herbst 1833 besuchte
er die nahegelegene Schule des evangelikalen Geistlichen und Literaturwissenschaftlers
Thomas Dale (1797-1870). Dales literaturgeschichtliche Vorlesungen am Londoner
King’s College horte Ruskin iiberdies 1836 zur Vorbereitung auf das Studium.
SchlieBlich studierte er von 1837 bis 1842 an Christ Church, Oxford, an dem er auch sein
Examen ablegte. Nach einem Aufenthalt von einem weiteren halben Jahr am College
wurde ihm zusidtzlich der Magistertitel verliehen. Ruskins Einschdtzung, von nichts so
nachhaltig beeinflusst worden zu sein wie von seinem Elternhaus,3! begriindete sich somit
nicht zuletzt mit dem Sachverhalt, dass er sehr lange im Haus seiner Eltern unterrichtet
wurde und lebte.

Entsprechend ihres schottischen Bildungshorizonts waren die Inhalte des Unterrichts,
wie die Familienkorrespondenz deutlich demonstriert, bereits von frithester Zeit an stark
von sentimentalistischen Ethik und Rhetorik beeinflusst. Auf einem sehr grundlegenden
Niveau wurde der sentimentalistische Bildungsprozess bereits mit einigen Jugendbiichern
angestoflen, die Ruskin als Kind zu lesen erhielt: Zu diesen zdhlen etwa die Romane von
Mary Martha Sherwood (1775-1851), die mit simplen didaktischen Erzéhlungsmustern
das moralische Verantwortungsgefiihl jugendlicher Leser entwickeln sollten.8? Der
moralphilosophische Ideenkern dieser Romane ist freilich von extremer Simplizitdt und
meist von einer penetrant normativen Didaktik ummantelt — entsprechend sarkastisch
duBerte sich Ruskin spiter iiber die Lektiire der Erzahlungen Sherwoods und Edgeworths,

obgleich er sie in den 1830er Jahren noch wertschétzte.33

die achte Auflage. Thomas Grahams Elements of Chemistry: Including the Applications of the Science
in the Arts; With numerous Illustrations (London 1842) erreichte noch eine zweite Auflage in zwei
Bénden 1850-58. Die Werke werden in Modern Painters 11 (1846/48/51/83/88[75]), Works, 4.235;
Proserpina: Studies of Wayside Flowers, while the Air was yet Pure among the Alps, and in the
Scotland and England which my Father Knew (1875-86), Works, 25.189-569, hier: 559; sowie in
Praeterita (1885-89), Works, 35.303, angefiihrt.

80 Fiir die Tradition dieses Unterrichts knapp zusammenfassend: Philip Benedict, Christ’s Churches
Purely Reformed: A Social History of Calvinism (New Haven, Conn. 2002), bes. 509-11.

81 Praeterita (1885-89), Works, 35.121.

82 Ruskin, Praeterita (1885-89), Works, 35.72-3; Zitat: 73. Zu Sherwood und ihrer Jugendliteratur siche
M. Nancy Cutt, Mrs. Sherwood and her Books for Children (London: Oxford University Press, 1974).

83 Zu seine spiteren Urteil: Ruskin, Praeterita (1885-89), Works, 35.73; sein positivere Einschitzung in
den 1830er Jahren hielt er in einem Aufsatz fest: “Essay on Literature” (1836), Works, 1.357-75, hier:
372.



72

Spdtestens aber ab dem neunten oder zehnten Lebensjahr, d.h. ab etwa 1828 und
moglicherweise bis kurz vor Antritt des Studiums, wurde Ruskin aber sehr intensiv mit
schottischer Moralphilosophie und von ihr beeinflusster Rhetorik vertraut gemacht.
Gleichzeitig wurden mit ithm solche Werke der Historiographie und Belletristik durch-
gearbeitet, die den Kriterien der moralphilosophisch inspirierten Rhetorik Smith’ vor-
bildlich entsprachen und zu moralphilosophischer Reflexion anleiteten.

Tatsdchlich ist Ruskin von einem frithen Zeitpunkt an (wahrscheinlich noch bevor die
Auseinandersetzung mit der Rhetorik aufgenommen wurde) mit der schottischen Moral-
philosophie konfrontiert worden. Dieser Stoff hatte fiir Ruskins Eltern offenkundig einen
so hohen Stellenwert, dass sie Ruskin direkt mit dem Hauptwerk vertraut machten:
Bereits 1829, kurz nach Ruskins zehntem Geburtstag, begann Margaret, Smith’ Theory of
Moral Sentiments mit Ruskin und seiner Cousine zu lesen und zu erdrtern.8* So berichtete
Margaret Ruskin, die diesen Part offenkundig in Absprache mit John James Ruskin

ubernahm:

I have also begun reading in small portions immediately after breakfast Smiths Moral Sentiments  the
children may not at present understand much of them but it may be the means of making them even now
observe something of the working of their own minds and this may lead in time to more & more
knowledge [of] themselves at present they appear both to understand and to like it but as I said I read a
very little at a time.85

Damit signalisiert ihr Brief an John James, dass sie Smith’ Theory of Moral Senti-
ments ebenfalls gut kannte und ganz im Sinne Smith’ und der schottischen Aufklérer als
ein auf die subjektive Bildung des Gewissens gerichtetes Werk las. Dass sie ,,small
portions* aus der Theory of Moral Sentiments fiir den Unterricht wéhlte, entsprach zudem
vielleicht den Ratschldgen Thomas Browns, der die ,.excellence of this admirable work*
vor allem in Smith’ Illustrationen und Fallstudien, ,,its minor analyses*, erblickte.8¢
Anhand von Adam Smith’ Philosophie sollte Ruskin jedenfalls lernen, auf welche Weise
sich der Mensch zu einem von seinem Gewissen geleiteten, dem allgemeinen Guten
zuarbeitenden Mitglied der Gesellschaft entwickelte, dessen ,naturgemif3‘ entwickeltes

moralisches Bewusstsein Ordnung und Stabilitit der Gesellschaft gewédhrleistete.

84 Dies geht hervor aus einem Brief Margarets an John James, Herne Hill, 4.3.1829, Family Letters,
1.184-8, hier: 186.

85 Margaret an John James, Herne Hill, 4.3.1829, Family Letters, 1.184-8, hier: 186.

86 Thomas Brown, Lectures on the Philosophy of the Mind (1820), 4 Bde. (Edinburgh/London "1851),
4.78.



73

Etwa zur gleichen Zeit nahmen John James Ruskin und Margaret Ruskin auch den
Rhetorikunterricht auf. Adam Smith’ Lectures on Rhetoric and Belles Lettres wurden
zwar im 18. und 19. Jahrhundert nicht veroffentlicht, doch “[they] were widely circulated
and had the effect of a book”.%" Sie inspirierten deshalb eine Vielzahl von Veroffent-
lichungen. Das Hauptwerk der schottischen Rhetorik waren die Lectures on Rhetoric and
Belles Lettres (1783) eines Freundes von Adam Smith, ndmlich des Edinburgher
Geistlichen und Rhetorikprofessors Hugh Blair (1718-1800). Diese Vorlesungen waren
bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts auferordentlich populér.8® Daneben zdhlen die
Philosophy of Rhetoric (1776) des Aberdeener Theologen George Campbell (1719-96)
und die Lectures on Logic and Belles Lettres (1797) des Glasgower Griechisch- und
Logikprofessors George Jardine (1742-1827) in diese Tradition.®® Anders als Blairs
Vorlesungen sind von Jardines Vortrdagen allerdings nur Kurzausziige als Erinnerungs-
stiitze fiir die Studenten verdffentlicht worden.?® Auch die Beitrage des Edinburgher
Literaturkritikers und Rhetorikprofessors George Moir (1800-70) zur siebten Auflage der
Encyclopaedia Britannica (1842) demonstrieren noch den Einfluss der sentimenta-
listischen Tradition.”!

In Ruskins Elternhaus wurde diese rhetorische Tradition intensiv gepflegt und Ruskin
ziigig vermittelt. Bereits 1830 schrieb Ruskin selbst in Briefen stolz von seiner Kenntnis
der “learned terms of Rhetoric”.%? Das Hauptwerk der schottischen Rhetorik, Hugh Blairs
Lectures, wurden bereits zwei Jahre vor der Adam-Smith-Lektiire im April 1827 von John
James Ruskin angeschafft’® und sicherlich bald darauf durchgearbeitet. Noch in dem
gleichen Jahr, in dem Margaret Ruskin die Lektiire der Theory of Moral Sentiments
aufnahm, erhielt er schlielich mit seinem Pastor Edward Andrews (1787-1841) zugleich
einen Hauslehrer, der bei dem erwidhnten Glasgower Griechisch- und Logikprofessor

George Jardine studiert haben soll.?* Cicero und Quintilian gehorten ohnehin zu Ruskins

87 Bevilacqua, “Smith’s Lectures on Rhetoric and Belles Lettres,” 45.

88 Hugh Blair, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (vorgetr. ab 1759/60, publ. 1783), 3 Bde. (London:
Allason, Maynard, 1818). Blairs Lectures wurden bis 1850 regelmaBig neuaufgelegt. Einfiihrend: Linda
Ferreira-Buckley, “Hugh Blair,” in: Moran (Hg.), Eighteenth-Century British and American Rhetorics
and Rhetoricians (1994), 21-35.

89 Zu Campbell siche u.a. H. Lewis Ulman, “Discerning Readers: British Reviewers’ Responses to
Campbell’s Rhetoric and Related Works, Rhetorica 8 (1990), 65-90.

90 George Jardine, Synopsis of Lectures on Logic and Belles Lettres: Read in the University of Glasgow
(1797) (Glasgow >1820).

91 George Moir und William Spalding, Treatises on Poetry, Modern Romance and Rhetoric: Being the
Articles under those Heads Contributed to the Encyclopaedia Britannica, Seventh Edition, Einl. v. John
Valdimir Price (Edinburgh 1839; Repr. Bristol 1995).

92 An John James, Herne Hill, 10.3.1829, Family Letters, 1.191-5, hier: 193 (Zitat); 14.1.1832, ibid.,
1.256-61, hier: 257.

93 Family Letters, 168 FN1.

94 Addison, Matriculation Albums of Glasgow, 240, Nr. 7724, weist nur Andrews’ Immatrikulation in der



74

Unterrichtsstoff bei seinem Lehrer Andrews, und weitere Rhetoriken, etwa von Charles
Rollin (1661-1741) und dem Glasgower Geistlichen John Jamieson (1759-1838) konnten
sich in der Hausbibliothek befunden haben.%?

Die Grundgedanken der Moralphilosophie und Rhetorik Adam Smith’ blieben in
dieser Tradition der schottischen Rhetorik iiberaus lebendig. So reflektierten etwa Blairs
Lectures in den Abschnitten iliber die Historiographie den Gedankengang Adam Smith’:
Die Geschichtsschreibung sollte das Handlungsgeflecht fiir das ethische Rasonnement des
Lesers offenlegen, indem sie Motive und Erfahrungen der Akteure mit Empathie

schilderte:

We are always most interested in the transactions which are going on, when our sympathy is awakened by
the story, and when we become enganged in the fate of the actors. But this effect can never be produced
by a writer, who is deficient in sensibility and moral feeling.”®

Fraglos fehlte es Smith’ Nachfolgern an seiner begrifflichen Schirfe und kausal-
mechanischen Konsequenz. Gleichzeitig 6ffnete sich die Tradition damit aber auch fiir
die Rezeption durch Milieus, die Smith’ Idee einer rein individuell-psychologischen
Genese des Gewissens z.B. aus religiosen Griinden ablehnten. So riet Hugh Blair etwa
dazu, in der moralischen Erziehung die herkdmmlichen Normen christlicher Morallehre
nicht zu vernachldssigen — gleichzeitig betonte er aber auch den Wert der Rhetorik bzw.,

wie es Blair moderner formulierte, der Geschmacksbildung:

More powerful correctives than taste can apply, are necessary for reforming the corrupt propensities
which too frequently prevail among mankind. Elegant speculations are sometimes found to float on the
surface of the mind, while bad passions possess the interior regions of the heart. At the same time this
cannot but be admitted, that the exercise of taste is, in its native tendency, moral and purifying. From
reading the most admired productions of genius, whether in poetry or prose, almost every one rises with
some good impressions left on his mind: and though these may not always be durable, they ate at least to
be ranked among the means of disposing the heart to virtue.”’

Griechischklasse John Youngs (1746/7-1820) aus. Nach Angaben von Anstruther, Patmore’s Angel, 12,
studierte Andrews in Glasgow jedoch auch bei Jardine.

95  Mbglicherweise las Ruskin nicht bzw. nicht nur Rollins Histoire ancienne des Egyptiens, des Cartha-
ginois, des Assyriens, des Babyloniens, des Meédes, et des Perses, des Macédoniens, des Grecs, 13 Bde
(Paris 1730-38), sondern auch dessen Method of Teaching and Studying the Belles Lettres (1726-28,
engl. 1734) (London ''1810). Ruskins Auseinandersetzung mit Charles Rollin erstreckte sich jedenfalls
iiber mindestens ein Jahr (die Lektiire wird erwdhnt in Briefen an John James, Herne Hill, 28.2.1831,
Family Letters, 1.227-30, hier: 228; und 14.1.1832, ibid., 1.256-61, hier: 257). Rollins Rhetorik war um
1800 veraltet, hatte aber zur ‘literaturkritischen Wende’ in der schottischen Rhetorik beigetragen:
Howell, Logic and Rhetoric, 529-35; Barbara Warnick, “Charles Rollin’s Traité and the Rhetorical
Theories of Smith, Campbell, and Blair,” Rhetorica 3 (1985), 45-65. Den Erwerb eines Werkes von
Jamieson hielt John James Ruskin 1835 fest: Family Letters, 300 FN12.

96 Blair, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres, 3.45.

97 Ibid., 1.15.



75

Smith hatte in seinen Vorlesungen zahlreiche Autoren, vor allem des Altertums, als
Lektiireempfehlung und Vorbilder fiir moderne Schriftsteller angefiihrt. An diesen
Autoren explizierte er zudem seine moralphilosophisch und rhetorisch fundierte Literatur-
kritik. Insbesondere die Historiker des Altertums empfahl er als mustergiiltig: “[7)he
ancient historians, as Thucydides, [...] carry us as it were into the very circumstances of
the actors, we feel for them as it were for ourselves. {They show us the feelings and
agitation of Mind in the Actors previous to and during the Event.}”%8

Ganz im Bann dieser Tradition stehend, begann daher auch Ruskin nach dem
Rhetorikunterricht mit dem Studium der Geschichtsschreibung. Zwar erinnerte sich
Ruskin im Alter kaum mehr an die Lektiire,?® realiter aber war die Auswahl historio-
graphischer Studien, die Ruskin im Unterricht mit seiner Mutter las oder in der Bibliothek
finden konnte, nicht unbetriachtlich: 1831 erwarb John James Ruskin die zeitgendssisch
viel gepriesene History of the Church of Christ (1794-1809) des anglikanisch-evange-
likalen Theologen Joseph Milner (1744-97), vier Jahre spiter offenbar George Buchanans
History of Scotland (1582).190 Edward Gibbons History of the Decline and Fall of the
Roman Empire (1776-88) wurde von John James Ruskin 1838 erworben.!?! Mit Robert
Henrys History of Great Britain (1771-93) erwarb die Familie zudem ein Werk, das die
Ansitze der schottischen Aufkldrungshistoriographie in zeitgendssisch akzeptierterer
antiquarischer Form fortfiihrte.102 1841 folgte die History of Europe from the Commence-
ment of the French Revolution in M.DCC.LXXXIX. to the Restoration of the Bourbons in
m.pccc.xv. (1833-42), die von dem stark durch die schottische Aufkldrung geprigten
Historiker Archibald Alison verfasst wurde.l9® Historische Romane erginzten die
,akademische® Geschichtsschreibung: Die erste Serie von Scotts Tales of a Grandfather

(1828-32) wurde von John James Ruskin noch im Jahr des Erscheinens 1828

98 Smith, Lectures on Rhetoric, ii/28, (S.96).

9 “[Hlistory was never thought of, beyond what I chose to read of Scott’s Tales of a Grand-
father”, lautet die entsprechende, vielzitierte Passage in Praeterita (1885-89), Works, 35.57.

100 Family Letters, 1.229 FN 2; 300 FN 12.

101 pid., 2.563 FN 7.

102 Robert Henry, The History of Great Britain: From the First Invasion of it by the Romans under Julius
Caesar; Written on a New Plan (1771-93), erg. v. Malcolm Laing, hg. v. Henry Moncreiff Wellwood,
William Balderstone, William Finlay, 12 Bde. (London #1805-06). Ruskin diirfte das Werk in der
Familienbibliothek vorgefunden haben und lobte es in Fors Clavigera [Nr. 25 v. Jan. 1873], 27.447-72,
hier: 464.

103 Den Kauf wohl des letzten Teilbandes notierte John James 1843: Family Letters, 2.744 FN 2. Ruskin
erinnerte sich an die Lektiire in Praeterita (1885-89), Works, 35.303. Sein Urteil schrieb er Edward
Clayton, Leamington, Postst. 27.9. [1841], Works, 1.455-8, hier: 458. Vgl. Modern Painters 11 (1846),
Works, 4.70 FN* (eine 1883 nachtriglich eingefiigte Anmerkung).



76

angeschafft.104

Damit setzten John James und Margaret Ruskin gleichsam das Siegel auf die moral-
philosophisch inspirierte Erziehung John Ruskins, dessen ,Schullaufbahn‘ damit genau in
den aufklérerischen Bahnen von der Ethik iiber die Rhetorik bis zur Historiographie und

Literatur verlief, die Adam Smith vorgezeichnet hatte.

2.5 Zwischenrestimee

Herkunft und der Werdegang John James Ruskins, die im ersten Kapitel thematisiert
wurden, lassen erkennen, dass sich Ruskins Vater vor allem dem naturwissenschaftlichen
Empirismus der Spitaufkldrung und den sensualistisch-moralphilosophischen Ideen der
schottischen Hochaufkldrung verbunden fiihlte. Ausgehend von diesem Bildungshorizont
erschlieft das vorliegende Kapitel das Ideenrepertoire der schottischen Moralphilosophie
und Rhetorik, mit dem Ruskin in seiner Jugend vordringlich vertraut gemacht wurde. Die
Wahl dieses Unterrichtsstoffs und der Wunsch, Ruskin das von der Aufkldrung postu-
lierte Personlichkeitsprofil zu vermitteln, begriindete die Wahl der Mittel, d.h. vor allem
die Lektiire der Theory of Moral Sentiments von Adam Smith und der Lectures on
Rhetoric von Hugh Blair — aber auch: die Wahl der in der Forschung bislang etwas
einseitig abgewerteten Erziehung im hiuslichen Familienkreis.

Ausgehend von Adam Smith’ Theory of Moral Sentiments und Lectures on Rhetoric
and Belles Lettres wird die schottische Moralphilosophie und Rhetorik dargestellt, wie sie
in Ruskins Elternhaus zur Grundlage ihres Unterricht gemacht worden sein konnte. Die
sensualistische Moralphilosophie postulierte die Idee, dass das moralische Bewusstsein
durch die interesselose empathische Beobachtung menschlicher Handlungen und die
imaginative Projektion der Folgen dieser Handlungen auf die eigene Wahrnehmung von
Wohlgefiihl und Schmerz entstand. Die Rhetorik nahm diesen Gedanken auf, indem sie
vom Redner/Autor verlangte, ethisch relevante Begleitumstinde eines Gegenstandes
transparent zu machen und unmissverstindlich zu kommunizieren. Insbesondere von der
Historiographie wurde die stdrkere Herausarbeitung von Motiven, Konflikten und
Empfindungen der Akteure und Betroffenen einer Interaktion verlangt.

Wie sich Ruskin dieses Wissen aneignete, wird im folgenden Kapitel erortert.

104 Family Letters, 1.187 FN 4.



“The mightiness of the influence that
overshadows us’

_____________________________________________________________ Schottische Moralphilosophie und Rhetorik in Ruskins
Essay on Literature (1836)

Ruskins Werk wird heute so sehr unter dem Eindruck seiner erklirten gliihenden
Verehrung fiir Byron und Wordsworth gelesen, dass seine Schriften vor allem mit der
Romantik assoziiert werden. Es ist deshalb fraglich, ob es sinnvoll ist, Einfliisse und
Rezeptionsspuren aus der schottischen Autkldrung in Ruskins Schriften ausfindig machen
zu wollen. Linda Ferreira-Buckley, die die Nachwirkungen von Hugh Blairs Rhetorik in
der viktorianischen Ara untersucht, findet keine Indizien fiir einen ,,direkten Einfluss* auf
Ruskins Werk: ,,/ do not claim that Blair directly influenced Ruskin [...], I do wish to
argue that Victorian men of letters, represented here by Ruskin and Arnold, co-opted the
ways and means of belletristic rhetorics.! Immerhin entdeckt sie jedoch Anzeichen
dafiir, dass aufgeklarten Rhetoriker und viktorianischen Literaturkritiker dhnliche Ziele
verfolgten. Ruskin teilte demnach mit Hugh Blair die Sorge um die allgemeine Lesbarkeit
kultureller Produktionen: ,,Like Blair, [Ruskin was] preoccupied, as were other social
prophets, by questions about what would come to be called cultural literacy—how to
define it and how to transmit it.> Einfllisse aus der Moralphilosophie Adam Smiths auf
Ruskin untersucht Ferreira-Buckley dagegen nicht.

Explizite Referenzen auf Autoren der schottischen Aufkldrung finden sich in Ruskins
Schriften tatsdchlich meist nur an untergeordneten Stellen. Thomas Brown wird, wie
erwdhnt, in Ruskins Autobiographie prominent als Lehrer seines Vaters erwdhnt, ,,who
had formed my father’s mind and directed his subsequent reading*;® doch weitere
Verweise sind bereits sehr rar: Hugh Blair taucht nur mit einem einzigen Verweis in
Praeterita auf, und dieser bezieht sich auf Blairs Predigten, die Ruskins Vater im

Familienkreis vortrug.* Smith tritt als Autor des Wealth of Nations vereinzelt in kontro-

' Linda Ferreira-Buckley, The Influence of Hugh Blair’s ‘Lectures on Rhetoric and Belles Lettres’ on
Victorian Education: Ruskin and Arnold on Cultural Literacy (Masch. Diss. University Park, Pa. 1990;
Mikrofilm Ann Arbor, Mich. 1990), 8-9.

2 [bid., 8.

3 Praeterita (1885-89), Works, 35.396; der Brief Browns, ibid., 124-5.

4 Ibid., 35.72.



78

versen Diskussionen auf.> Smith’ Theory of Moral Sentiments wird dagegen nur ein
einziges Mal von Ruskin zitiert, und dies in einem von ihm nie verdffentlichten Schul-
aufsatz.® Dies hat sicherlich dazu beigetragen, dass Ruskins Auseinandersetzung mit der
schottischen Aufklarung bislang kaum Aufmerksamkeit gewidmet worden ist.

Eine solche Untersuchung muss, wenn sie nicht beim Aufweis zufdlliger Kon-
vergenzen, Ahnlichkeiten und Homologien stehenbleiben soll, aus Ruskins Schriften
heraus den Beleg erbringen, dass er das Vokabular und die Argumentationsstrukturen der
schottischen Moralphilosophie rezipiert und gegebenenfalls modifiziert hat. Besondere
Bedeutung fiir die folgende Untersuchung hat daher der erwdhnte Schulaufsatz Ruskins,
den er 1836 im Vorbereitungskurs fiir sein Studium bei seinem Lehrer und Pastor Thomas
Dale (1797-1870) schrieb.” Dieser in der Forschung bislang kaum thematisierte Essay
verdient nicht allein aus dem Grunde Aufmerksamkeit, weil Ruskin darin Smith’ Theory
of Moral Sentiments anfiihrte.® Bedingt durch die Leitfrage des Aufsatzes — der gewiss
von Dale vorgegebenen Frage: ,,Does the Perusal of Works of Fiction act Favourably or
Unfavourably on the Moral Character?* — musste sich Ruskin in diesem Text sowohl mit
moralischen Problemen als auch mit literarischen Bewertungskriterien auseinandersetzen,
wie er sie im moralphilosophischen und rhetorischen Unterricht im Elternhaus kennen-
gelernt hatte. Der ,,Essay* schlidgt daher in einzigartiger Weise eine Briicke zwischen

Ruskins Unterricht im Elternhaus und den spateren Werken des Kunstkritikers.

3.1 Evangelikale Romankritik versus schottische Rhetorik

Bevor Ruskins Auseinandersetzung mit der schottischen Moralphilosophie und Rhetorik
erortert werden kann, muss der Zusammenhang dargestellt werden, in dem Ruskin den
Aufsatz verfasste: Zur Vorbereitung auf sein geplantes Studium in Oxford besuchte
Ruskin 1836 eine Uberblicksvorlesung seines Lehrers und Pfarrers, Thomas Dale (1797-
1870), der am King’s College, London, Literaturgeschichte unterrichte und auch selbst

5 Den Wealth of Nations las Ruskin offenbar erst um 1856: An Henry W. Acland, [0.0.], 27.04.1856,
Works, 36.237-40, hier: 238. Eine weitere Lektiire notierte er 1875: [Broadlands], 13.10.[1875],
Diaries, 3.865 Im Vorwort zur Political Economy of Art (1857) schrieb er, er habe vor iliber zwanzig
Jahren Smith zu lesen bekommen. Dabei verwechselte er wahrscheinlich die Theory of Moral Senti-
ments mit dem Wealth of Nations: A Joy for ever (and its Price in the Market): Being the Substance
(with Additions) of two Lectures on the Political Economy of Art Delivered at Manchester, July 10th
and 13th, 1857 (1857/1880), Works, 16.3-169, hier: 10.

“Essay on Literature” (1836), Works, 1.357-75, hier: 370.

Ibid., 1.357-75.

In der Forschung findet er primér Erwdhnung in Finley, Nature’s Covenenant, 104-5; und Wheeler,
Ruskin’s God, 12-13 FN38. Finley sieht in dem Essay einen erstaunlichen Beleg dafiir, dass sich
Ruskin fiir Edward Bulwer-Lytton begeistern konnte; Wheeler fiihrt den ,,Essay* als ein frithes Beispiel
von Ruskins apologetischer Rhetorik an.



79

dichtete.® Ruskin wurde in dieser Vorlesung wohl vor allem noch einmal die Geschichte
der antiken und die Klassiker der englischen Literatur von Chaucer bis ins 18. Jahr-
hundert vorgestellt.

Mit der sicherlich von Dale gestellten Leitfrage — “Does the Perusal of Works of
Fiction Act Favourably or Unfavourably on the Moral Character?” — war Ruskin auf-
gefordert, eine umfassende Beurteilung der modernen Literatur, insbesondere roman-
tischer Romane und Gedichte, unter ethischen Aspekten vorzunehmen. Dieses Urteil
musste Ruskin im Wissen um Dales Uberzeugungen treffen, der sich als Geistlicher und
Literaturhistoriker zwar fiir die Literatur der Antike und die englischen Klassiker des 17.
und 18. Jahrhunderts interessierte, aber die neuere Literatur mit sehr viel mehr Argwohn
betrachtete. Dies legt jedenfalls ein Ratgeber fiir Studenten nahe, den Dale im gleichen
Jahr, in dem Ruskin den Aufsatz schrieb, 1836, in den britischen Markt einfiihrte.

Dieses Buch war der die gesamte viktorianische Ara hindurch immer wieder neu
aufgelegte Ratgeber des amerikanischen evangelikalen Kongregationalisten John Todd
(1800-73), der in den amerikanischen und spiteren britischen Auflagen unter dem Titel
Student’s Manual (1835) erschien. Die studentischen Leser erhielten darin unter anderem
sehr genaue Anweisungen, welche Literatur sie wahlen sollten. Fiir die neuere Philo-

sophie und Belletristik hatte Todd dabei erkennbar wenig Respekt:

[I] solemnly declar[e] to you, that the only good which [...] [I am] conscious of ever having received from
[...] [Byron and Moore, Hume and Paine, Scott, Bulwer and Coopet] is, a deep impression that men who
possess talents of such compass and power, and so perverted in their application, must meet the day of
judgment under a responsibility which would be cheaply removed by the price of a world.1"

Hauptkritikpunkt Todds an den neueren Literatur war ihre angeblich antichristliche
Tendenz: ,,Those [of Byron and Moore, Hume and Paine, Scott, Bulwer and Cooper] who
wrote to undermine or to crush the belief of the Christian—those who wasted life and
gigantic powers merely to amuse men—have come far short of answering the great end of
existence on earth. Talents and influence were given for purposes widely different.!!
Nicht allein vermeintlich dezidiert antichristliche Uberzeugungen entwerteten grofe Teile

der modernen Literatur aus Todds Sicht (der sich damit verbreiteten Vorwiirfen gegen

9 Arthur Burns, “Dale, Thomas”, in: Oxford Dictionary of National Biography, publ. v. Oxford Uni-

versity Press. URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf: 22.08.2007):
< http://www.oxforddnb.com/view/article/7019 >

10 John Todd, The Student’s Guide: Designed, by Specific Directions, to Aid in Forming and Strengthen-
ing the Intellectual and Moral Character and Habits of Students in Every Profession, hg. u. rev. v.
Thomas Dale (London 1836), 121.

1 1bid., 121.



80

Hume und Paine anschloss), sondern auch die angebliche Tendenz, Unterhaltung ohne
religiose Belehrung zu publizieren.

Negativ beurteilte Todd zudem die groe Téuschungskraft der imaginierten Welten
Walter Scotts (1771-1832): “There is such a magic thrown around [...] [Walter Scott],
that [...] the very strength of the spell should warn you that there is danger in putting
yourself in his power.”12 Dem moglichen Einwand von sentimentalistischer Seite, dass
gerade die durch Scotts Romane angesprochene Imagination die Fihigkeit des Lesers zur
Empathie und damit zur moralischen Beurteilung forderte, begegnete Todd dagegen mit
dem Argument, dass wissenschaftliche und politisch-philosophische Schriften die Ima-
gination und das Ausdrucksvermogen ihrer Leser ebensogut wie fiktionale Literatur

anregten:

But can you not, in works of fiction, have the powers of the imagination enlarged, and the mind taught to
soar? Perhaps so. But the lectures of Chalmers on Astronomy will do this to a degree far beyond all that
the pen of fiction can do. Will they not give you a command of words and of language which shall be full,
and chaste, and strong? Perhaps so. But if that is what you wish, read the works of Edmund Burke.!?

Todd fand geeignete Gegenmodelle zu den fiktiven Welten der modernen Belletristik in
den astronomischen Vorlesungen des presbyterianischen Geistlichen Thomas Chalmers
(1780-1847) und den politischen Schriften Edmund Burkes, die in ihren Schilderungen
angeblich ohne ,Fiktion* auskamen.

Obgleich Ruskins Lehrer Thomas Dale in der Beurteilung vieler Autoren sicherlich
von Todd divergierte, diirfte zwischen beiden in ihrer evangelikalen Haltung zur Poesie
und Fiktion grundsitzlich Ubereinstimmung geherrscht haben.!4 Ruskin selbst schrieb
seinen Eltern, dass Dale sich vor Ruskins Umzug nach Oxford nach dem “/ight reading”
erkundigte, das Ruskin mitnehme. In Kenntnis von Dales Vorlieben machte sich Ruskin
daraus einen SpaBl und gab sich als Leser weniger respektabler Literatur aus: “[Dale]
hoped I should not take any light books with me — I said something politely implying that
his hope would be disappointed — he asked what I called light books — I replied

Saussure—Humboldt—and other works on natural philosophy, geological works, &c, &c

12 Todd, Student’s Guide, 123.

13 1bid., 122.

14 Ruskins Aufsatz wurde erstmals 1893 von einer Enkelin Thomas Dales veroffentlicht. Diese stellte dem
Béndchen eine Einleitung voran, in der sie Dale vor der Vermutung in Schutz nahm, er habe die litera-
rischen Qualitdten Scotts und Byrons nicht erkannt: Helen Pelham Dale, “Editor’s Preface”, in Ruskin,
Three Letters and an Essay by John Ruskin, 1836-1841: Found in his Tutor’s Desk, hg. v. Helen
Pelham Dale (London 1893), vii-xv, hier: xi. Vgl. Ruskin, “Essay on Literature” (1836), Works, 1.357-
358 FN2.



81

[...] Then he asked if I ever read any of the modern fashionable novels—on this point [
thought he began to look positive—so I gave him a negative with the exception of
Bulwer’s and now and then a laughable one of Theodore Hooks—or Captain Marryat so
he hem-med—and said no more on the subject.”’’> Dale teilte die Kritik Todds an
modernen Romanen demnach zumindest teilweise (Bulwer-Lytton scheint Dale dagegen
geschétzt zu haben).

Die Fragestellung fiir Ruskins Besinnungsaufsatz erkldrt sich daher sicherlich aus
Dales evangelikalen Uberzeugungen. Die Verfiihrung zum Imaginiren und der Zeit-
vertreib mit Werken, die nicht zu Bulle, Glaube und Verehrung Gottes anleiteten, waren
thm ein Dorn im Auge. Indirekt griff er auf diese Weise die moralphilosophischen und
literaturkritischen Uberzeugungen der schottischen Aufklirung an,'¢ da die Bildung des
Gewissens von Adam Smith gerade auf das Vermdgen der Imagination zuriickgefiihrt
wurde: Moralisch gutes Handeln erwuchs nach Smith aus der, von Imagination und dem
priaziser emotionaler Kommunikation getragenen empathischen Identifikation mit den
Akteuren einer Interaktion.

Ruskin, der sich an Dale als ,,my severest and chiefly antagonist master* erinnerte,

nahm diese Herausforderung an und {ibernahm die Rolle des advocatus diaboli:'7

It is said that the perusal of works of fiction induces a morbid state of mind, a desire for excitement, and a
languor if it be withheld, which is highly detrimental both to its intellectual powers and its morality. Now
[...] voracity in works of fiction is detrimental to the mind, but moderation, we hope to prove, is
beneficial to it, and much better than total confinement to the thick water-gruel of s[aplient, logical and
interminable folios.!8

Ruskin verteidigte die ‘Schonen Literatur’ zum einen mit dem Argument, dass jeder
Mensch der “mental recreation” bediirfe und zu diesem Zweck gute Belletristik ideal
geeignet sei — ein weithin populires Argument, das ebenso von Hugh Blair verwendet
worden war.!® Ruskin wendete das Argument zudem gegen die pietitvoll-evangelikale
Erbauungsliteratur der zeitgendssischen Journale und Almanache, denen es — anders als

der neueren romantischen Literatur — an der Qualitdt fehle, sinnvoll zur Erholung

15" An John James Ruskin, Herne Hill, 24.12.1836, Family Letters, 1.386-91, hier: 387-8.

16 Ruskins Erinnerungen nach blickte Dale mit Verachtung auf die schottische Bildung herab: “Fiction,
Fair and Foul” (1880-81), Works, 34.365.

17" Praeterita (1885-89), Works, 35.395.

18 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.365, dort ist ,,sapient* mit verstellten Buchstaben als , spaient
gedruckt.

19" Hugh Blair, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (1783), 3 Bde. (London 1818), 1.11-13.



82

beizutragen.20

Wichtiger war Ruskin jedoch das Argument, dass Angriffe gegen die neuere Literatur
der Religion mehr schadeten als niitzten. Er griff also nicht die evangelikalen Normen
Dales und Todds an, obwohl er sich {iber seine Gegner, die Beckmesser der religidosen
Kritik, und ihr ,,Gruff, shrill, squeaking, whistling—the voices of multitudinous discord*
lustig machte: ,,[ Wle feel as if we had been uttering nothing but truisms, convicting of
absurdity objections which no one ever supposed to be reasonable*“.2! Ruskin distanzierte
sich jedoch nicht von den religidsen Prinzipien des Evangelikalismus an, sondern nur von
den genussfeindlichen Moralvorstellungen, die in der Phobie strenger Evangelikaler
gegen moderne Romane zum Ausdruck kamen. Ruskin war iiberzeugt, dass diese

Literaturfeindlichkeit der Religion Schaden zufiigte:

[W]e hope, gentle reader, that you are gentle—that you are not one of those philosophers, falsely so
named, who assert, in the teeth of reason, and to the injury of the cause of religion, that whatever is
amusing must be criminal; that a grave countenance and severe demeanour are the true signs of sanctity of
mind and consequent morality of conduct; that austerity is the companion of innocence, and gloom, of
religion. We have been taught a different lesson by a higher authority: we know that morality may be

radiant with smiles and robed in rejoicing; and we do not deprecate, because we despise, the objections of

those who affirm that all pleasure is necessarily evil, and all enjoyment inevitably crime.??

Beiliufig kommen in diesem Argument Uberzeugungen zum Ausdruck, die sowohl von
dem durch die Erbsiindenlehre vorgegebenenen Verstindnis der Menschen im zeitgends-
sischen Evangelikalismus abweichen als auch von dem streng juridischen Verstdndnis
Gottes als Richter, das unter Evangelikalen dominierte. Vielmehr klingt ein unitaristisch
beeinflusstes Gottesverstindnis an, in dem die Pflicht zum Genuss ebenso Teil des
Gesetzesgehorsam war wie die Pflicht zur Néachstenliebe, Arbeit etc. Diesen Gedanken
entwickelte Ruskin allerdings im ,,Essay* nicht weiter.

Er wandte sich vielmehr dem Hauptargument von Evangelikalen wie Todd zu: dem
Vorwurf, die moderne Literatur produziere nur irrefithrende Illusionen. Ruskin unterstrich

dagegen den Unterschied zwischen Trugbild und Fiktion:

[There is a] difference between falsechood and imagination. (Indeed, [...] it is certain that no one can form
an idea of sights he has not seen, or feelings he has not felt [...]). [...] [T]he characters in works of fiction
are representatives of men in general, are persons who have existed and will exist again, modified only by

20 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.358-9.
21 1pid., 1.359, 360.
22 Ibid., 1.358-9.



83

the manners prevailing at certain periods, doing what has been done, feeling what has been felt, thinking
what has been thought, and will be done, felt, and thought again. We might, by way of example, hold up
[...] the decidedly and professedly moral fictions of the Edgeworth and Sherwood school[.]>3

Ruskin argumentierte also, dass fiktive Orte, Handlungen und Charaktere, wie sie in der
Belletristik auftauchten, nicht bloe Phantasmagorien seien, die den Leser von der
Realitdt und den Normen moralischen Handelns in der realen Welt entfremdeten. Viel-
mehr dienten sie der Vermittlung von Kontexten und Gefiihlseindriicken, die der Leser
aus seiner eigenen rezipierenden Imagination heraus nachbildete: ,,[1]¢ is certain that no
one can form an idea of sights he has not seen, or feelings he has not felt“. Hierin kommt
genau das Smithsche Verstindnis einer gleichsam nachschopfenden Rezeption zu Aus-
druck, das in der Moralphilosophie Smiths zur Bildung des Gewissens fiihrt: ,,[O]ur
senses [...] never did, and never can, carry us beyond our own person, and it is by the
imagination only that we can form any conception of what are his [=another man’s|
sensations*‘.24

Ruskin wies zudem auf die Mdglichkeiten besserer Veranschaulichung und Generali-
sierung hin, die sich moderne Autoren durch Verwendung fiktiver Akteure erschlossen:
»|Clharacters in works of fiction are representatives of men in general, are persons who
have existed and will exist again, modified only by the manners prevailing at certain
periods, doing what has been done, feeling what has been felt, thinking what has been
thought, and will be done, felt, and thought again*. Anhand fiktiver Charaktere lie} sich
die Darstellung der angeblich iiberzeitlichen Natur des Menschen in Bezug setzen zu den
partikularen Begleitumstinden der jeweiligen historischen Situation, in die ein Autor
seine Figuren stellte. Ruskin verwendete damit ein weiteres Denkmuster der Aufklarung —
die Idee der anthropologischen Konstanz. Diese Idee hatte einen festen Platz im Denken
der schottischen Aufklarung (war aber nicht auf diese beschrinkt). So betonte Hume in

seinem bekannten Diktum zur Historiographie:

Mankind are so much the same, in all times and places, that history informs us of nothing new in this
particular. Its chief use is only to discover the constant and universal principles of human nature, by
showing men in all varieties of circumstances and situations, and furnishing us with materials from which
we may form our observations and become acquainted with the regular springs of human action and

behaviour.2>

23 Ibid., 1.359, 372.

24 Smith, Theory of Moral Sentiments, 1/i/1/2 (S. 9).

25 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding: A Critical Edition (1748, 1772), hg. v.
Tom L. Beauchamp (Oxford 2000), 8/1/7, S. 64 [S. 83 in der Auflage 1772].



84

Ruskin unterstrich den Wert dieses Denkmuster ganz im Sinne der moralphilosophisch
inspirierten Literaturkritik: Fiir sentimentalistische Romane wie die “decidedly and
professedly moral fictions of the Edgeworth and Sherwood school” bildeten fiktive
Akteure das probate Instrument, um iiberzeitliche und historisch bedingte Handlungs-
weisen vorzufiihren.

Der evangelikale Vorwurf gegen die neuere Belletristik, nur Phantasmagorien zu
erzeugen, war damit fiir Ruskin ausgerdumt. Aber er hatte noch nicht den positiven
Nachweis erbracht, dass moderne Romane, Erzdhlungen und Gedichte der Menschheit
moralisch nutzten — und, wie Ruskin dariiber hinausgehend noch behauptete, auch die
Religion forderten. Mit diesem zweiten Aspekt seiner Ausfiihrung musste Ruskin auch

den Argumentationsrahmen Adam Smiths verlassen.

3.2 Die moralphilosophische Legitimation narrativer Prosa (Scott)

Ruskin versuchte den Nutzen der modernen Literatur durch eine — modern gesprochen —
wirkungsésthetische Erorterung nachzuweisen, d.h. durch eine Beurteilung der Rezep-
tionsfolgen. Diese Diskussion fiihrte Ruskin nicht abstrakt-theoretisch, sondern am
Beispiel der Romane Scotts und Edward Bulwer-Lyttons (1803-73): “As Scott, then, has
been named by our antagonists, we will take him and Bulwer as the heads of two different
lines of fiction, and to them will we apply in succession, and by their works will we try the
arguments of our opponents” .26

Scott und Bulwer-Lytton wihlte Ruskin dabei, weil er sie als Hauptexponenten zweier
verschiedener Romangattungen betrachtete: Scott betrachtete Ruskin als den fiihrenden
Vertreter des modernen historischen Romans und damit, aus Ruskins Sicht, als fithrenden
Autor historiographischer Literatur iiberhaupt. Bulwer-Lytton wurde von Ruskin weniger
fiir den narrativen bzw. historiographischen Gehalt seiner Romane geschétzt, sondern als
“head of the modern metaphysical and sentimental school of fiction”, d.h. als fithrender
Vertreter einer (moral-)philosophisch reflektierenden, Motive und Gefiihlslagen durch-
dringenden Prosa klassifiziert.?” Ruskins Aufteilung dhnelt mithin der Unterscheidung,
die Adam Smith zwischen narrativer Prosa/Historiographie und deskriptiver Prosa traf,

um von beiden Ausdrucksformen Einblicke in die moralisch relevanten Aspekte einer

26 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.362.
27 Ibid., 1.368.



85

Handlung bzw. eines Akteurs zu verlangen.??

Im Falle Scotts, den Ruskin zeitlebens als den bzw. einen der besten “Historiker”
GrofBbritanniens bezeichnete,?” betonte Ruskin dementsprechend den Wert seiner Romane
als Medium historischer Information und begriindete dies im Sinne der schottischen
Rhetorik ausdriicklich mit der minutidsen Analyse aller ethisch signifikanten Aspekte der

jeweiligen Handlungsszenarien:

We have heard it said that Scott’s historical romances gave false ideas of history. Now we maintain, on the
contrary, that a better and more distinct idea, not only of historical events, but of national feeling at the time,
will be gained, and has been gained, by most persons, from Scott’s novels than from any dry and circumstantial
history. For history can only detail the principal events of the time (accompanied, perhaps, with imperfect,
though masterly, sketches of character); it gives us only the skeleton of past times, which the works of the great
novelist clothe for us with flesh and blood, and endow with life and motion; he gives us the various minute
traits by which party feeling was exhibited, and the delicate distinctions of character which were observable in
the men of the day, and he does so in the only manner in which, effectually, it can be done, by exhibiting them
under everyday circumstances, and he does this invariably with truth—truth ascertained by his laborious
research and almost illimitable historical knowledge.>

Anders als die Haupt- und Staatsaktionen-Chronistik der élteren Historiographie, die
Geschichtsschreibung des zeitgendssischen Antiquarianismus und die histoire philo-
sophique der Aufkliarung verlor sich Scott nach Meinung Ruskins nicht im Abspulen der
Ereignisketten (,,detail[ing] the principal events of the time*) und den notwendig immer
unvollkommenen Charakterstudien realer historischer Personen (,,imperfect, though
masterly, sketches of character®), um die die ,,trockene und umsténdliche* akademische
Geschichtsschreibung nicht herumkomme.

Scott lieB sich dagegen nicht von Details und Nebenséchlichkeiten ablenken, die
realen Akteuren, Handlungsrdumen und Geschehnissen eigneten, sondern kam umstands-
los zum ethischen Kern des Geschehens: Luzide Charakterisierung der Akteure, tiefen-
scharfe Ausleuchtung der Szenerie und die umfassende Schilderung von Handlungs-
motiven, Handlungsgeflechten, Aktionen und ihren Konsequenzen waren die grofe

Starke Scotts und seiner Romane, so wie Ruskin sie deutete:

28 Fiir Smith siche: Bryce, “Introduction”, 12-13; Smith’ Terminologie ist nicht ganz trennscharf und vari-
iert; so spricht er etwa von ,,description of objects” und ,,narrative species of writing®, ,,narrative com-
position**; Smith, Lectures on Rhetorics, /176 (S. 73), 11/73 (S. 117), ii/74 (S. 117).

29 “There have been only two real historians (to my thinking) since Herodotus—Shakespeare and Walter
Scott.” St. Mark’s Rest (1877-84), Works, 24.432 [Passus fiir eine geplante, aber nicht abgeschlossene
Neuauflage von St. Mark’s Rest]. Vgl. auch: The Pleasures of England: Lectures Given in Oxford by
John Ruskin [...] during the Second Tenure of the Slade Professorship (1884), Works, 33.411-520, hier:
512.

30 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.362-3.



86

The descriptions of scene and character in Scott are so vivid that they have the same effect upon us as if
we actually passed through them. We hold intercourse with an infinite variety of characters, and that under
peculiarly favourable circumstances, for their thoughts and the motives of their actions are laid open to us
by the author][.]*!

Ruskins Erwartung an den Historischen Roman und seine Analysekriterien

entsprachen also ganz den Kriterien, die Adam Smith an die Historiographie anlegte:

The affairs accidents ef-natarall that befall irrational objects [=Flora, Fauna und unbelebte Natur]| affect us
merely by their externall appearance, their Novelty, Grandeur etc. but those which affect the human Species
interest us greatly by the Sympatheticall affections they raise in us. W[e] enter into their misfortunes, grieve
when they grieve, rejoice when they rejoice, and in a word feel for them in some respect as if we ourselves were
in the same condition.

The design of & historicall writing is not merely to entertain; [...] besides that it has in view the instruction
of the reader. It sets before us the more interesting and important events of human life, points out the causes

by which these events were brought about and by this means points out to us by what manner and method we

may produce similar good effects or avoid Similar bad ones.>?

Ruskin betonte in seinem ,,Essay on Literature* wiederholt, dass nicht die historische
Sachinformation allein den moralischen Wert der Romane Scotts begriinde, sondern dass
die Darstellung der Charaktere und Handlungen durch Scott den Leser packe und dessen
moralische Empfindungen wecke.3? Dieses Argument findet sich iibrigens nicht nur in
Ruskins Aufsatz von 1836, sondern zieht sich auch durch nahezu alle spéteren
Besprechungen von Scotts Werken durch Ruskin: Ruskin blieb sowohl seiner moralphilo-
sophisch begriindeten Bewunderung fiir Scott als auch seiner Haltung zur akademischen
Historiographie treu: “Remember that no mortal of you is able to write history at all, or
understand a single event of it, unless he can understand the motives and the movements
of the strongest minds of men, and has sympathy and passion scarcely less than theirs”,
fasste er seine Uberzeugungen etwa noch 1875 zusammen, als er seinem Publikum in
Oxford die Griinde fiir seine Ablehnung der History of Civilization in England (1857-61)
erlduterte,3* mit der Henry Thomas Buckle (1821-62) um 1860 Furore gemacht hatte (das
Aufsehen, das Buckles Werk erregte, beruhte auf dem Sachverhalt, dass er die
Darstellungsmodi der zwischenzeitlich in Vergessenheit geratenen philosophical history

revitalisiert hatte).33

31 Ibid., 1.365.

32 Adam Smith, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (anon. Mitschrift 1762/63) (Oxford 1983), ii/16-7
(S.90).

“[This advantage of historical novels [=Sachinformation] refers only to their utility, and has nothing to
do with the question in discussion, namely, their morality”. “Essay on Literature” (1836), Works, 1.363.
34 «Studies in the Discourses of Sir Joshua Reynolds” [Notizen zu 12 Vorlesungen, Oxford, 1875], Works,
22.493-507, hier: 500.

Zu Buckle siche u.a. Eckhardt Fuchs, Henry Thomas Buckle: Geschichtsschreibung und Positivismus in

33

35



87

Die moralphilosophischen Anforderungen, die gute Historiographie zu erfiillen hatte,
fand Ruskin daher im historischen Roman Scotts (und den Dramen Shakespeares)
umfassender erfiillt als in der ‘akademischen’ Geschichtsschreibung. Damit entsprach
Ruskins Urteil wahrscheinlich auch dem Zeitgeist des frithen 19. Jahrhunderts aul3erhalb

des streng evangelikalen Milieus.3¢

Den Uberzeugungen des evangelikalen Milieus néherte sich Ruskin allerdings wieder an,
als er ansetzte, den Nutzen historischer Romane fiir die moralische Urteilsfahigkeit der
Leser abzuwégen. Erst die wirkungsésthetische Betrachtung des Historischen Romans
konnte die Ausgangsfrage “Does the Perusal of Works of Fiction Act Favourably or
Unfavourably on the Moral Character?” beantworten, und diese Antwort fiel bei Ruskin
anders als bei Adam Smith aus, weil er neben dem Gewissen auch die Religiositit im
Blick hatte.

Die moralische Wirkung der Romane Scotts fasste Ruskin im ,,Essay* knapp wie folgt

zusammen:

[T]racing] the effect of the works of Scott upon the mind, [...] we affirm, first, that they humanize it;
secondly, that they cultivate and polish it; and thirdly, and consequently, improve its moral feelings.

Diese Trias der Wirkungen fiihrt unmittelbar zu den moralphilosophischen Elementen, die
Ruskin aus der schottischen Aufkldrung tibernahm. Mit “humaniz[ation]” ist sicherlich
ein Gewinn an Empathie, Benevolenz und sozialer Kompetenz gemeint; “cultiv]ation]
and polish[ing]” umfasst wohl Erkenntniszuwachs, Selbstdiziplinierung und das Ablegen
idiosynkratischer Eigenheiten, und mit dem daraus folgenden “improve[ment of] moral
feelings” ist die Stirkung der moralischen Urteilsfahigkeit des Lesers als die zentrale
Lektiirewirkung benannt, die Ruskin zufolge durch Scotts Romane ausgelost wurde.
Ahnlich wie in der sentimentalistischen Rhetorik erfiillte Literatur fiir Ruskin ihren
Zweck im Erzeugen moralischer Empfindungen: “[The mind’s] moral principles and
benevolent feelings have been as much encouraged as its selfishness has been neutralized.

This effect has been accompanied with a sharpening of intellect and an accession of

England und Deutschland (Leipzig 1994); und Thomas William Heyck, “Buckle, Henry Thomas”, in:
Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004, letzter Zugriff: 20.08.2008):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/3861>

Zum literarischen Wandel in der britischen Historiographie siche insbes. Mark Salber Phillips, Society
and Sentiment: Genres of Historical Writing in Britain, 1740-1820 (Princeton, NJ, 2000).

36



88

ideas” .37

Smith hatte die Literatur nicht zuletzt deshalb als eine geeignete ,moralische Anstalt’
gepriesen, weil der Leser besonders leicht die Haltung eines interesselosen Beobachters
einnehmen konnte - und dem Leser vom Autor die relevanten Aspekte eines Handlungs-
geflechts sowie die Motive und Empfindungen der Akteure und Betroffenen offengelegt
wurden. Im Hinblick auf literaturtheoretische Beschreibung der Eigenschaften ,narrativer
Prosa® und ihren moralphilosophischen Wert glichen sich die Kriterien Ruskins und

Smith’:

The descriptions of scene and character in Scott are so vivid that they have the same effect upon us as if
we actually passed through them. We hold intercourse with an infinite variety of characters, and that under
peculiatly favourable circumstances, for their thoughts and the motives of their actions are laid open to us
by the author; we perceive where they mistake and where they do wrong, we behold the workings of their
feelings and the operation of their reason, and we see that according to the justice and wisdom of the
means pursued is the success obtained. For Scott is beautifully just in his awards of misfortune and
success, and throughout all his works there is no instance of any evil happening to any character which has
not been incurred by his own fault or folly.>

Allerdings muss den genauen Wortlaut von Ruskins wirkungsésthetischer Betrachtung
zur Kenntnis nehmen, um die Akzentverschiebungen im Vergleich zu Smith zu verstehen.
Denn Ruskin verlangte vom Autor zudem, die moralische Bewertung des geschilderten
Geschehens vorzunehmen (,,Scott is beautifully just in his awards of misfortune and suc-
cess). Das hei3t: An dem Punkt der Lektiire, an dem fiir Adam Smith der ,,interesselose
Beobachter* ein eigenstindiges Urteil féllen sollte, sich dadurch immer klarere Normen
und Regeln aneignete und seine Einsichten im Verlauf der Zeit zu festen Gewissensregeln
durchbildete, an dieser Stelle hatte aus Ruskins Sicht der Autor den Leser anzuweisen —
Scott iibernahm dabei gleichsam sogar die Funktion, das gerechte Wirken gottlicher
Providenz aufzuzeigen: ,,[ W]e see that according to the justice and wisdom of the means
pursued is the success obtained. [ ... T|hroughout all his works there is no instance of any
evil happening to any character which has not been incurred by his own fault or folly*).
Obgleich Ruskin betonte, dass der Autor das moralische Urteil fillen sollte, erhoffte er
sich fir den Leser durchaus noch groBe Lektiirewirkungen als die Schérfung seines
moralischen Urteilsvermdgens. Fiir Smith erfiillte sich der moralische Auftrag der
Literatur darin, dem Leser als einem interesselosen Beobachter ein auf moglichst

vollstindiger Information basierendes, unbefangenes Urteil iiber die geschilderten

37 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.367.
38 Ibid., 1.365.



89

Handlungen zu erlauben. Auch nach Ruskins Auffassung trat der moralisch rdsonnierende
Scott-Leser dem Romangeschehen ,interesselos‘ gegentiber, fiihlte sich empathisch in die
Akteure ein und lernte durch die Lektiire Tugend zu schétzen und Siinde abzulehnen.
Doch der moralische Auftrag der Literatur erfiillte sich fiir ihn weniger im moralischen
Erkenntnisgewinn. Vielmehr forderte Ruskin Katharsis: Der Leser sollte in seinem
ganzen moralischen Wesen aufgewiihlt und umgebildet werden und sich fiir kurze Zeit

von seiner gefallenen Natur 16sen und ethische Vervollkommnung erfahren:

Again, all our good feelings are brought into play; no one ever envies the hero of a romance; selfishness is
put entirely out of the question; we feel as if we were the air, or the wind, or the light, or the heaven, or
some omnipresent, invisible thing that had no interests of its own. We become, for the time, spirits
altogether benevolent, altogether just, hating vice, loving virtue, weeping over the crime, exulting in the
just conduct, lamenting the misfortune, rejoicing in the welfare of others. Is this no advance in morality?
Have we not for the time overcome, or, rather, driven away our great enemy, Self? Have we not become
more like the angels? Are not our emotions sweeter, our hopes purer, our tears holier, when they are felt
for others, nourished for others, wept for others? Every one must acknowledge that a continuance of such
utterly unselfish feelings of love and universal benevolence must be beneficial, must be humanizing, to the
mind by which they are experienced.’

Die Genese eines selbststdndigen, individuellen moralischen Bewusstseins aus Lektiire-
eindriicken stand also nicht im Zentrum von Ruskins Wirkungsésthetik. Was als gut und
was als bose zu gelten hatte, entwickelte der Leser unter Anleitung des Autors. Aber
durch Literatur erfuhr der Leser eine temporire Reinigung seines erbsiindigen Selbst (eine
traditionsreiche christliche Umdeutung der aristotelischen Katharsis*0): ,,Have we not for
the time overcome, or, rather, driven away our great enemy, Self? Have we not become
more like the angels? Are not our emotions sweeter, our hopes purer, our tears holier,
when they are felt for others, nourished for others, wept for others?

Dem Autor wuchs auf diese Weise eine religiose Funktion zu, und dies offnete
Ruskins Literaturtheorie fiir geniedsthetische Gedanken. Der Autor konnte und sollte das
Wirken gottlicher Providenz und Gnade offenbaren und dariiber hinaus den Leser
gleichsam sogar ,purgieren‘, d.h. ihn zeitweilig aus den Fesseln seiner gefallenen Natur
befreien. Noch deutlicher als in der Erorterung des Historischen Romans wird dieser

Zusammenhang in Ruskins Diskussion von Byrons Poesie:

39 Ibid., 1.365-6.
40 Knappe Zusammenfassung zur Diskussion um Aristoteles’ Katharsis-Konzept bei Gert Ueding/Bernd
Steinbrink, Grundrifs der Rhetorik: Geschichte, Technik, Methode, 3. Aufl. Stuttgart 1994, 21-22.



90

Tell us not that such [=Byron’s] writing is immoral; we know, for we have felt, what a light of illimitable
loveliness, what a sickness of hushed awe, what a fire of resistless inspiration, what a glory of expansive
mind fills the heart and soul, as we listen to the swell of such numbers; [...] we are clasped in the arms of
the poetry as if borne away on the wings of an archangel, and our rapture is illimitable, and we are elevated
and purified and ennobled by the mightiness of the influence that overshadows us. There is not, there
cannot be, a human being “of soul so dead” as not to feel that he is a better man, that his ideas are higher,
his heart purer, his feelings nobler, his spirit less bound by his body, after feeding on such poetry.*!

Man konnte in Anlehnung an Novalis fast vom Priestertum des Dichters sprechen, aber
Ruskin bezeichnet die Mittlerrolle des Autors konsequent mit dem Begriff des Engels.
Diese Metapher blieb mindestens bis in die 1840er Jahre flir Ruskins Geniedsthetik
zentral, wirft aber wiederum Fragen nach Ruskins Religiositdt auf: Die Ablehnung des
Priesterbegriffs ist aus einer radikalprotestantischen Religiositdt heraus erklérlich, aber

Ruskins Wahl der Engelsmetapher steht zum Evangelikalismus in scharfem Widerspruch.

3.3. Die moralphilosophische Legitimation deskriptiver Prosa (Bulwer-Lytton)

Neben der narrativen Prosa bzw. Historiographie und der Poesie besprach Ruskin auch,
um die Klassifikation Adam Smith’ zu verwenden, die deskriptive Prosa (,poetical
prose in Ruskins Worten#?). Dafiir filhrte Ruskin wiederum Romane, und zwar die
zeitgenossisch sehr populdren Romane Edward George Bulwer-Lyttons (1803-1873), an.
Nicht Bulwers historiographische Qualitéten stellte Ruskin heraus, obwohl er sie beifillig
erwihnte,*3 sondern die Qualitdt von Bulwers beschreibender Prosa. Wie im Falle der
Historischen Romane Walter Scotts schitzte Ruskin aber den strengen Fokus auf die
ethisch relevanten Aspekte der Handlung in Bulwers Romanen. Bulwers deskriptive
Prosa drang nach Ansicht Ruskins ebenso tief, wie dies bei Scott der Fall war, in die
Motive und Emotionen seiner Protagonisten ein — und bei dieser Gelegenheit referierte

Ruskin dann endlich auch explizit auf Adam Smith:

The sentiment of this author [=Bulwer-Lytton] is as philosophical as that of Adam Smith, but the latter
writer gives us only the mechanics of feeling. In the works of Bulwer we have their life and poetry; the one
gives us the automaton of feeling, the other its soul. [...] The perusal of his works, or of works like them,
must always refine the mind to a great degree, and improve us in the science of metaphysics. The general

41 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.374.
42 Ipid., 1.371. Fiir Smith’ Einteilung siehe: Bryce, “Introduction”, 12-13.
43 Ibid., 1.363.



91

movements of the mind may be explained in theoties and investigated by philosophers, but there are deep-
rooted, closely entangled fibres, which no eye can trace, no thought can find, yet they may be felt if
touched by a skilful hand.*

Ein bemerkenswerter Aspekt dieses Passus ist der Sachverhalt, dass Ruskin Bulwer-
Lyttons psychologischen Analysen noch Vorrang vor den moralphilosophischen Betrach-
tungen zur Genese des Gewissens von Adam Smith einrdumte. Ruskin titulierte Bulwer,
wie zitiert, sogar als “head of the modern metaphysical and sentimental school of fiction”
und erklirte ihn damit gleichsam zum Weiterentwickler des moralphilosophisch fundier-
ten Sentimentalismus Smithscher Pragung.*> Bulwer ging aus Sicht Ruskin noch iiber
Smith hinaus, weil er den unerklédrlichen Phinomenen der Psyche und dem Eigenleben
von Denken und Empfindung nachspiirte, wohingegen Smith ,,nur* die ,,general move-
ments of the mind“ erfasse und damit blo den universellen Mechanismus moralischer
Empfindungen beschreibe, nicht aber die individuellen oder situativen Abweichungen
vom allgemeinen Muster.

Noch auffilliger aber ist, dass Ruskin das Kernthema des Hauptprotagonisten der
“metaphysisch-sentimentalen Schule” nicht im Handlungsgeflecht menschlicher Akteure,

sondern im ‘Dialog’ von Mensch und Natur identifizierte:

[Bulwer-Lytton| gives Nature a spirit that she had not before. The earth, and the air, and the leaves, and
the waves, and the clouds, are all endowed by him with voices; he makes us feel them with our eyes like
visible emotions; he makes them each touch a chord in our heart with their gentle fingers, and then lifts up
the weak melody, and follows its tremulous vibration till he arouses deeper tones and melancholy
memories, and visions half sad but most beautiful. He has not one-fifth of the invention of Scott, but he
has, in one respect, more imagination, yet a kind of imagination which it is difficult to explain. He endows
inanimate things with more life, more spirit, and he revels in the deep waters of the human heart, where all
is seen misty and dim, but most beautiful, by the pale motion of the half lost light of the outward sun
through the softly sobbing waves of our thoughts.*0

Ruskin dehnte damit das Gegenstandsfeld der moralisch-sentimentalistischen Literatur
bruchlos auf Kosmos und Natur aus. Die von der Tradition der Moralphilosophie
vorgegebene ethische Dimension des Lesens (das Beobachten und empathische Nach-
empfinden der Gefiihlseindriicke von Akteuren und Betroffenen einer Handlung) scheint
Ruskin, der sich in diesen Abschnitten nur noch in Metaphern ausdriickte, dabei fast
vollig aus dem Blick zu verlieren: “The language in which [...] [Bulwer-Lytton] describes

is burning, because every word has its own half hinted, deep laid, beautiful thought,

44 Ibid., 1.370-1.
45 Ibid., 1.368.
46 1pid., 1.370-1.



92

which he leaves us, as he floats on amidst the calm but beaming cether of his own
imagination, to follow, and follow afar, until we are lost in a wilderness of sweet
dreaming.”*’

Tatsdchlich musste Ruskin auch wieder ein Stiick weit zuriickrudern, um Bulwers

Naturbetrachtung als moralisch erhebend qualifizieren zu konnen:

Whether the increase of our delicacy of feeling [durch die Bulwer-Lektiire] improves the mind in a moral
point of view, is a difficult question, but we are inclined to think that it does. The more we can feel, the
more beauty we shall perceive in this universal frame. No man knows how lovely Nature is who has not
entwined her with his heart, and caused parts of her glory to be capable of awakening peculiar, associated
lines of thought in his own mind, and the feeling of her beauty is a decidedly moral feeling, and very
beneficial to the mind.*8

Ahnlich wie bei Scott betonte Ruskin also wieder die Purifizierung des Fiihlens und
Denkens beim Leser als einen moralisch segensreichen Effekt der Lektiire. Dennoch
stellte es Ruskin erkennbar vor ein argumentatives Problem, wie er Bulwers Natur-
betrachtungen als Katalysator moralischer Katharsis qualifizieren konne: “Whether the
increase of our delicacy of feeling [durch die Bulwer-Lektiire] improves the mind in a
moral point of view, is a difficult question”. Die Ausgangsfrage des Essays — “Does the
Perusal of Works of Fiction act Favourably or Unfavourably on the Moral Character?” —
lieB sich im Falle der Bulwerschen Romane nicht auf Anhieb eindeutig beantworten, weil
der moralische Status der Natur schwer zu bestimmen war, und ebenso auch der Status
des ,Dialogs® mit der Natur, wie Ruskin ihn ausmalte. In den mehr traditionellen
Varianten des Evangelikalismus durfte Ruskin kaum auf Verstindnis dafiir hoffen, dass er
den dsthetischen Genuss an der (in Siinde gefallenen) Natur in einen so hohen Rang erhob

und dabei zudem Religion und menschliche Leidenschaft vermischte:

The religion which mixes with human passions [konkret benannt wird zuvor die Imagination®”], and is set
on fire by them, will make a stronger blaze than that light which is from above, which sheds a steady and
lasting brightness on the path, and communicates a sober but desirable warmth to the heart. It is equable
and constant; while the other, like culinary fire, fed by gross materials, is extinguished the sooner from the
fierceness of the flame.>0

47 Ibid., 1.370.

48 Ibid., 1.371.

49 More wandte sich mit der Passage gegen hochcalvinistische Antinomianer, die Heiligung und ethisches
Engagement fiir nicht heilsnotwendig erachteten, weil sie nur der Erwihlung vertrauten. Damit
vertraten sie nach Mores Auffassung ein falsches Verstindnis des Siihneopfers Christi: Dieses sei
erfolgt, um die Siinde jedes Glidubigen nicht erst bei der Erlosung, sondern im Prozess der Heiligung zu
tilgen. Wer dies verneine, reduziere das Siihneopfer Christi zu einem blo an die menschliche
Imagination gerichteten Akt und vermische dabei Religion und menschliche Leidenschaft.

50" Hannah More, Practical Piety, or, The Influence of the Religion of the Heart on the Conduct of the Life



93

Umso bemerkenswerter ist es, dass Ruskin im ,,Essay on Literature® zumindest einen
Anlauf unternahm, die Naturbeschreibung als ein unentbehrliches, moralphilosophisch
sanktioniertes Thema der Literatur zu legitimieren. Die Diskussion flihrte Ruskin aller-
dings nicht mehr iiber die AuBerung hinaus, dass das Gefiihl fiir Naturschdnheit moralisch
purifizierend wirke: “[T)he feeling of her beauty is a decidedly moral feeling, and very
beneficial to the mind.”

Die Umrisse einer moglichen Argumentation zeichnen sich in seiner Aussage iiber die
Wirkungen des Naturerlebnisses ab: “No man knows how lovely Nature is who has not
entwined her with his heart, and caused parts of her glory to be capable of awakening
peculiar, associated lines of thought in his own mind’. Im Hinblick auf die Natur-
erfahrung fiihrte er damit eine weitere Wahrnehmungstheorie in seine Erdrterung ein —
die besonders von David Hume (1711-76), David Hartley (ca. 1705-57) und Archibald
Alison (1757-1839) vertretene Assoziationspsychologie, die wenig Verbindung zur
Smithschen Moralphilosophie und ihren universalistischen Konzepten der empathischen
Imagination und der interesselosen Beobachtung hatte: Der Assoziationismus fiihrte
literarische bzw. visuelle Wirkungen auf individuelle Konnotationen zuriick, denen im
Allgemeinen keine universellere Bedeutung beigemessen wurde.>!

Ruskin deutet damit an, was er zwanzig Jahre spiter, 1856, nur noch mit ironischem
Unterton als Kennzeichen seiner jugendlichen Naturerfahrung bezeichnete, ndmlich die
Konnotation der Natur mit literarisch-historischen (d.h. wieder: ethisch relevanten)
Ereignissen und Figuren. So beschrieb Ruskin in Modern Painters seine Erfahrung der

schottischen Natur als assoziationistisch gepragt:

[My pleasure in landscape] was never independent of associated thought. Almost as soon as I could see or
hear, I had got reading enough to give me associations with all kinds of scenery; and mountains, in
particular, were always partly confused with those of my favourite book, Scott’s Monastery: so that Glenfarg
and all other glens were more or less enchanted to me, filled with forms of hesitating creed about Christie
of the Clint Hill, and the monk Eustace; and with a general presence of White Lady everywhere. I also
generally knew, or was told by my father and mother, such simple facts of history as were necessary to
give more definite and justifiable association to other scenes which chiefly interested me, such as the ruins
of Lochleven and Kenilworth; and thus my pleasure in mountains or ruins was never, even in earliest
childhood, free from a certain awe and melancholy, and general sense of the meaning of death, though, in
its principal influence, entirely exhilarating and gladdening.>?

(1811, 121821), in: The Works of Hannah More, new ed., Bd. 8 (London 1830), 42.

51 Der Assoziationismus wurde insbesondere im whiggistischen Milieu begeistert aufgenommen: Vgl.
hierzu uw.a. Philip Flynn, “Francis Jeffrey and the Scottish Critical Tradition,” in: Massimiliano
Demata/Duncan Wu (Hg.), British Romanticism and the Edinburgh Review: Bicentenary Essays
(Basingstoke 2002), 13-32.

52 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.365-6.



94

Die Téler des schottischen Hochlandes waren fiir Ruskin demnach mit Assoziationen
aus Scotts Roman The Monastery (1820) durchwirkt.5? Ruskins Reaktion auf den Roman
war, wenn man seiner leicht spottischen Schilderung Glauben schenken darf, entgegen-
gesetzt zu der der Offentlichkeit, die Scotts Geisterfigur im Monastery als “unertriglich”
kritisierte und den fast gleichzeitig erschienenen Roman Ivanhoe bevorzugte.’* Um
Ruskins Naturerlebnis zu verstehen, wie er es 1836 erlebt haben mag, ist dennoch der
Grundgedanke seiner Selbstreflexion von grof3er Bedeutung, denn offenbar nahm Ruskin
die Natur als einen Raum wabhr, in dem sich Gottes providenzielles Wirken abspielte, und
dies nicht nur im Sinne der ,,allgemeinen Providenz* (der Einrichtung der Welt als einer
naturgesetzlich geregelten Weltmaschine), sondern auch im Sinne der ,besonderen
Providenz* (zeitlich besonderer Akte gottlichen Eingreifens): Das iibernatiirliche Wesen
der White Lady fungiert in Scotts Roman als Schutzengel fiir das Haus Avenel.

Zuriickprojiziert auf Ruskins Literaturtheorie im ,,Essay on Literature® ldsst sich aus
Ruskins Schottland-Erfahrung der Schluss ziehen, dass Naturbeschreibungen fiir ihn unter
bestimmten Voraussetzungen moralphilosophisch legitimiert sein konnten: Eine Natur-
beschreibung, die den assoziativen Beziigen einer Landschaft mit realen oder fiktiven
Geschehnissen nachspiirte, trug aus Ruskins Sicht dann zur moralischen Vervollkomm-
nung des Lesers bei, wenn sie die Schilderung des ethisch signifikanten Handlungs-
geschehens um die letztwirkliche Dimension des Geschehens bereicherte, ndmlich um das
Wirken Gottes und das Handeln des Menschen im Wirkungsfeld der Providenz. Dies

konnte aus Ruskins Sicht offenbar nur in assoziativer Weise geschehen.

3.4 Zwischenresiimee

Ruskins ,,Essay on Literature” von 1836 demonstriert, dass Ruskins Literaturkritik auf der
Grundlage der schottischen Moralphilosophie und Rhetorik der Aufkldrung entstanden
ist, wie sie von Adam Smith formuliert wurde und Ruskin durch seine Eltern vermittelt
worden war.

Die sensualistische Moralphilosophie postulierte die Idee, dass das moralische
Bewusstsein durch die interesselose empathische Beobachtung menschlicher Handlungen

und die imaginative Projektion der Folgen dieser Handlungen auf die eigene Wahr-

53 Walter Scott, The Monastery: A Romance, 3 Bde. (Edinburgh/London 1820).
54 Ders., Ivanhoe: A Romance, 3 Bde. (Edinburgh/ London, [1819] 1820). Zu Ruskins Monastery-Lektiire
siche Sawyer, Ruskin’s Poetic Argument, 17-19.



95

nehmung von Wohlgefiihl und Schmerz entstand. Die Rhetorik nahm diesen Gedanken
auf, indem sie vom Redner/Autor verlangte, ethisch relevante Begleitumstinde eines
Gegenstandes transparent zu machen und unmissverstindlich zu kommunizieren.
Insbesondere von der Historiographie wurde die stirkere Herausarbeitung von Motiven,
Konflikten und Empfindungen der Akteure und Betroffenen einer Interaktion verlangt.

Romane, historiographische Werke und Gedichte legitimierten sich dementsprechend
fiir Ruskin dadurch, dass sie die ethisch relavanten Aspekte eines Handlungsgeschehens
offenlegten und damit die moralische Sensibilitdit des Menschen ansprachen und
forderten. Ruskin teilte in dieser Frage also den Standpunkt der schottischen Aufklérung,
konnte sich aber auch des Verstindnisses jener Teile des frithviktorianischen Biirgertums
(inklusive vieler evangelikaler Kreise) sicher sein, die dem Sentimentalismus eine spét-
aufklirerische Heimat boten.

Ruskin nutzte die Moralphilosophie allerdings vor allem, um den Genuss an Kunst
und Literatur gegen strikt-evangelikale Vorbehalte zu verteidigen. Viele Evangelikale
lehnten Unterhaltung ohne Belehrung oder Pflichterfiillung ab. Die Beschiftigung mit
Fiktivem durfte aus ihrer Sicht nicht an die Stelle der Auseinandersetzung mit der realen
Welt, im Gehorsam gegen Gott, treten. Gegen diese Uberzeugungen brachte Ruskin die
schottische Moralphilosophie/Rhetorik in Stellung, indem er argumentierte, dass die
Literatur eine sowohl moralisch wie religids forderliche Wirkung auf ihre Leser hatte.

Ruskin passte die Ideen der schottischen Moralphilosophie dabei gleichzeitig seinen
religivsen Uberzeugungen an, indem er die Literatur zur Vermittlerin religiser Katharsis
erkldrte und, zweitens, der Natur einen ethisch-religiésen Status in der Literatur ein-
rdumte. Literatur hatte nicht allein den Auftrag, die ethischen Aspekte einer Handlung
bzw. Handlungskette auszuleuchten. Sie musste den Leser in seiner moralischen Sensi-
bilitdt so stark aufriitteln, dass die moralische Lauterung ihn tempordr von seiner
gefallenen Natur befreite. AuBerdem musste die Literatur die providenzielle Rahmung des
Geschehens in die Darstellung der Handlungsszenerie einbeziehen. Dies konnte, wie bei
Scott, durch die juridische Auflosung der Narration und die “gerechte” Balance “in [...]
awards of misfortune and success” geschehen, die Scotts Romane aus Sicht Ruskins
auszeichnete. Eine andere Moglichkeit, die Ruskin in den Romanen Bulwers verwirklicht
fand, waren assoziationsgeleitete Reflexionsspiralen, die die mysteriésen Seiten der Natur
einschlossen und die Verkettung von Naturgeschehen und menschlichem Schicksal

umkreisten.



96

Die religiose Legitimierung der Literatur und des (literarisch vermittelten) Naturerleb-
nisses auf der Grundlage der modifizierten schottischen Moralphilosophie sind also die
zentralen zwei Anliegen des ,,Essays™ von 1836. Beide wurden zum Nukleus der Ruskin-
schen Kunstkritik. Der ,,Essay* demonstriert dabei allerdings deutlich, dass Ruskin nicht
vorbehaltlos als ,Evangelikaler® eingeordnet werden kann, wie dies in der Biographik bis

heute geschieht. Daher muss im Folgenden Ruskins Religiositédt thematisiert werden.



Evangelikalismus in der Reformara

Positionen und Kontroversen in der dominierenden
Glaubensrichtung des Burgertums ca. 1820-1850

In seinem ,,Essay on Literature™ verteidigte Ruskin die avancierte Literatur seiner Zeit
gegen evangelikale Kritik an der Dominanz sdkularer Themen, sdkularer Unterhaltung
und fiktiver Welten. Die schottische Moralphilosophie half ihm dabei, seine Argumenta-
tion zu stiitzen, weil sie die Lektiire von Romanen und Gedichten als moralisch besonders
wertvoll legitimierte: Die vom Lesenden zu vollziehende Analyse erzdhlten Geschehens,
unter Anleitung des Autors, betrachteten die schottischen Rhetorikern als besonders
geeignet fiir die subjektiven Erkenntnis- und Lernprozesse des Lesers. Obwohl die Lern-
prozesse des Lesers auf sdkularen Stoffen aufbauen und mit Genuss verbunden sein
konnten, lieBen sie sich mit Smiths Moralphilosophie als unerldssliche Entwicklungs-
schritte einer sich auch moralisch vervollkommnenden Personlichkeit begreifen. Und
schlieBlich war es Ruskin durch den aufgekldrten Begriff der iiberzeitlich konstanten
menschlichen Natur moglich, fiktive Personen und Handlungen — statt sie wie Todd als
,Trugbilder* abzuwerten — als lehrreiche Exempla darzustellen.

In religioser Hinsicht positionierte sich Ruskin in seinem ,,Essay* allerdings zwischen
dem sdkularen Denken von Adam Smith und den religidsen Anspriichen des Evangelika-
lismus. Denn wihrend er gegen die evangelikale Abwertung der menschlichen Natur, des
Genusses und der Beschéftigung mit sékularen Inhalten Einwinde erhob, bekriftigte er
gleichzeitig doch auch, dass die Literatur die Religiositit befordern miisse. Soweit es
seine AuBerungen im ,,Essay“ erkennen lassen, hatte er dabei nicht die evangelikale
Kultur der Innerlichkeit, der Schriftkenntnis und des Gesetzesgehorsams im Sinn, sondern
die ,zweite Offenbarung* Gottes in der Natur.

Dies wirft die Frage auf, welcher Glaubensrichtung sich Ruskin eigentlich zugehorig
fiihlte. Der evangelikale Geistliche Thomas Dale, der mit seiner Frage den Anstof3 zu
Ruskins ,,Essay* gegeben hatte, war immerhin nicht nur Ruskins Lehrer, sondern auch
der Pfarrer der Familie Ruskin. Welche Haltung also nahm Ruskin zum Evangelikalismus

ein?



98

4.1. Die Forschung zur Religiositdt Ruskins

Die Ruskin-Forschung hat sich bislang schwer damit getan, die religdsen Uberzeugungen
Ruskins umfassend und prézise zu bestimmen. Ruskins autobiographische Bemerkungen
iiber ,,my extremely orthodox English [...] Evangelicalism,” ,,our family Puritanism* oder
,»my old Scotch shepherd Puritanism‘ lieferten die wiederkehrenden Formeln, um Ruskin
schablonenhaft dem ,Evangelikalismus® zuzuordnen, obgleich es sich dabei um ein sehr
heterogenes Glaubensmilieu handelte.! Die Einordnung gab zudem Anlass, populdre Res-
sentiments gegen den Evangelikalismus zu revitalisieren: Noch in einigen jlingeren
Studien wird die um 1900 auftretende Ansicht tradiert, dass Ruskin in einem starr-
doktrindren, moralistisch verengten evangelikalen Glauben erzogen wurde, der ihm keine
intellektuellen Impulse vermittelte.?

Obgleich viele jiingere Arbeiten ein komplexeres Bild von Ruskins Religiositit zeich-
neten, wurden Ruskins vermeintliche religidse “indoctrination” und “sectarian narrow-
ness” bis in die 1970er Jahre kaum je grundsitzlich in Frage gestellt.?> Die Annahme, dass
die evangelikale Umgebung seiner Kindheit Ruskin lange zu schaffen machte, kann sich
dabei auf das stellenweise diistere Bild stiitzen, das Ruskin selbst in Praeterita vom evan-

gelikalen Glaubensleben zeichnete. Nachdem er um 1860 begann, sich von einigen

L Zitate aus Praeterita (1885-89), Works, 35.179, 386, 490; fiir “evangelical” ferner u.a. ibid., 35.13, 18,

71, 128; und fir “Puritan” etwa ibid., 142, 176; 285, 292, 386; 483.

Bereits Ruskins frither Biograph William Gershom Collingwood strich die meisten Passagen zu

Ruskins Religiositit aus The Life and Work of John Ruskin, 2 Bde. (London 1893) in der Neuausgabe

seiner Biographie The Life of John Ruskin (London 1900), weil er Ruskins Religiositit als marginal und

historisch {iberholt betrachtete (vgl. Life and Work, 1.80). Ruskins Herausgeber Edward Tyas Cook

nannte Ruskin schlieBlich einen “bigoted Protestant”. Sieche Works, u.a. 1.xxiii-xxiv; 10.x1; 19.xxxv-

vii; 33.1xi; 35.1xxi; und Cook, The Life of John Ruskin, 2 Bde. (London 1911), 1.7-11, 13-4, 2.25; Zitat:

ibid., 1.291. Die ablehnende Haltung zum Evangelikalismus Ruskins und seiner Eltern dominierte

danach sowohl klatschhafte Biographien wie Ada Earlands Ruskin and his Circle (1910) (New York

1971), v, 3-11, 59-72 und Amabel Williams-Ellis’ The Tragedy of John Ruskin (London 1928), 11-2,

13-38; als auch seridse Biographien und Studien wie etwa Arthur Christopher Benson, Ruskin: A Study

in Personality (London 1911), 7-9, 15-8; und David Larg, John Ruskin (New York 1933), 14-6. Benson

und der Kunsthistoriker Reginald Wilenski betrachteten den Bibelunterricht im Elternhaus als Ursache
einer Personlichkeitsstorung: “Into [Ruskin’s exceptionally mobile] [...] brain his mother forced,
brutally, the text of the Bible day by day; and then his father made him listen to long extracts from the
poets.” Reginald Howard Wilenski, John Ruskin: An Introduction to Further Study of his Life and Work

(1933) (New York 1967), zum folgenden s. insbes. 31-2, 38, 42, 70-1, 329-56, bes. 329-33, 341; Zitat:

42. Ahnlich argumentieren auch einige jiingere Biographen wie John Batchelor, John Ruskin: No

Wealth but Life; A Biography (London “2001), 13-4, 16, 232.

3 Zitate: Van Akin Burd, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in:
Robert Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16, hier: 2 und
John Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor: An Unpublished Letter from Venice”, Review of
English Studies n.s. 27, Nr. 105 (Feb. 1976), 46-54, hier: 48. Fiir weitere Darstellungen siche Van Akin
Burd, “Introduction”, in: John Ruskin, The Winnington Letters: John Ruskin’s Correspondence with
Margaret Alexis Bell and the Children at Winnington Hall (London 1969), 19-88, hier bes.: 55-75;
ders., “Ruskin’s Inquiry into Spiritualism”, in: John Ruskin, Christmas Story: John Ruskin’s Venetian
Letters of 1876-1877 (Newark, Del./London 1990), 30-68.



99

Glaubensiiberzeugungen des Evangelikalismus zu distanzieren, lie8 er wenige Gelegen-
heiten aus, sich mit Bitterkeit iiber die Religiositét seines Elternhauses und der Mehrheit
seiner Zeitgenossen zu dullern. Der strenge Sabbatarianismus, der angeblich in der
Familie gepflegt wurde — am Sonntag waren nichtreligiose Biicher und Beschiftigungen
Tabu —, war Ruskin im Riickblick beispielsweise nur als “gloom, and even terror, |...]
which [...] oppressed the seventh part of my time” erinnerlich: “[The horror of Sunday
used even to cast its prescient gloom as far back in the week as Friday—and all the glory
of Monday, with church seven days removed again, was no equivalent for it.”*

Erst in den jlingerer Zeit ist die Forschung zunehmend davon abgekommen, die
Aussagen Ruskins in Praeterita unhinterfragt zu iibernehmen, und hat begonnen, sein
religioses Denken aus seinen Werken zu rekonstruieren. Dabei sind vor allem Ruskins
Naturvorstellungen, seine Haltung zu Fragen der Okologie und Ruskin Symbolsprache
von der Literaturwissenschaft ins Visier genommen worden.’ Wie vieldeutig und
schillernd Ruskins religiése Haltung dabei erscheint, zeigt sich unter anderem daran, dass
die zwei tiefschiirfendsten Studien zu Ruskins Religiositit zu teilweise entgegengesetzten
Forschungsergebnissen gelangen: Stephen C. Finley macht in Ruskins Naturerfahrung
methodistische Glaubensprinzipien ausfindig, wohingegen Michael Wheeler Ruskins

Gottesvorstellungen in die Nihe des hochkirchlichen Anglikanismus riickt.

4 Praeterita (1885-89), Works, 35.128 und 25 (letzteres ein Selbstzitat Ruskins aus Fors Clavigera
[Nr. 52 v. Apr. 1875], Works, 28.297. Tim Hilton geht davon aus, dass Margaret und John James
Ruskin die schottische Praxis des Sabbatarianismus nach ihrer Ubersiedlung nach London ablegten.
Hilton, Early Years, 22.

Grundlegende Erdrterungen zu den religiosen Uberzeugungen Ruskins finden sich insbesondere in
Malcolm Mackenzie Ross, “Ruskin, Hooker and ‘the Christian Theoria’”, in: Millar MacLure/F. W.
Watt (Hg.), Essays in English Literature from the Renaissance to the Victorian Age (Toronto 1964),
283-303; George P. Landow, The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin (Princeton, N.J.
1971), bes. 90-1; ders., Victorian Types, Victorian Shadows: Biblical Typology in Victorian Literature,
Art and Thought (Boston 1980); David Anthony Downes, Ruskin’s Landscape of Beatitude (New York
1984); Hilary Fraser, Beauty and Belief: Aesthetics and Religion in Victorian Literature (Cambridge
1986); Jonathan Bate, “Wordsworth, Ruskin, and the Moral of Landscape”, Literature and Belief 10
(1990), 1-23; ders., Romantic Ecology: Wordsworth and the Environmental Tradition (London 1991);
Clyde Stephen Finley, Nature’s Covenant: Figures of Landscape in Ruskin (University Park, Pa.,
1992); David C. Hanson, “The Psychology of Fragmentation: A Bibliographic and Psychoanalytic Re-
consideration of the Ruskin Juvenilia”, Text 10 (1997), 237-58; John Beer, “Ruskin and Wordsworth”,
The Wordsworth Circle 28 (1997), 41-8; ders., Providence and Love: Studies in Wordsworth, Chan-
ning, Myers, George Eliot, and Ruskin (Oxford 1998); Michael Wheeler, Ruskin’s God (Cambridge
1999); Wheeler, “The Light of the World as ‘True Sacred Art’: Ruskin and William Holman Hunt,” in:
Robert Hewison (Hg.), Ruskin’s Artists: Studies in the Victorian Visual Economy (Aldershot 2000),
111-29; Frank Burch Brown, Good Taste, Bad Taste and Christian Taste: Aesthetics in Religious Life
(Oxford 2000), 72-93; Francis O’Gorman, “‘To See the Finger of God in the Dimensions of the
Pyramid’: A New Context for Ruskin’s Ethics of the Dust”, Modern Language Review 98 (2003), 563-
573; und David Melville Craig, John Ruskin and the Ethics of Consumption (Charlottesville, Va.,
2006); Dinah Birch, ““Who wants Authority?’ Ruskin as a Dissenter”, Yearbook of English Studies 36,2
(2006), 65-77.

6 Wheeler, Ruskin’s God, u.a. 236-8, suggeriert eine starke Nihe Ruskins zum Hochanglikanismus; fiir



100

Die folgenden Ausfiihrungen (Kapitel 4-7) ndhern sich der Thematik von einem
anderen Blickwinkel, weil rein textimmanente Forschungsstrategien, wie sie bislang die
Diskussion beherrschen, bei Ruskin schnell an ihre Grenzen sto3en: ,,Who could tell from
my books [...], except in the course and common event of the abandonment of a sectarian
doctrine, what has been the course of religious effort and speculation in me?*“ fragte
Ruskin sich bzw. seine Leser;” und seine rhetorische Frage demonstriert nicht nur, dass
seine religidsen Anschauungen fortwihrend Modifikationen unterworfen waren, sondern
insbesondere auch, dass Ruskin seine Uberzeugungen nur selektiv und nach sorgfiltiger
Abwigung an die Offentlichkeit gelangen lieB: Ruskins Abwendung von bestimmten
Uberzeugungen strikt-calvinistischer Evangelikaler in den 1860er Jahren (dies ist mit “the
abandonment of a sectarian doctrine” gemeint) machte er nach einer gewissen Zeit
publik. Anderes — seine Schriftexegesen, theologischen Spekulationen, heterodoxen oder
kontroversen Ansichten, offenen Probleme und Zweifel, aber auch Gemeinplitze —
thematisierte er, wenn iiberhaupt, nur indirekt oder nach sorgfiltiger Reflexion. Ruskins
AuBerungen geben daher bestenfalls ein liickenhaftes Bild seiner ,,Theologie® bzw.
religiosen Uberzeugungen. Sie waren vielmehr an einen spezifischen Diskussionsstoff
und Zeitpunkt gebunden und in eine Strategie Offentlicher Selbstpositionierung ein-
gebettet, die ergriindet werden miissen, bevor die religidsen Aspekte von Ruskins Werk
fiir heutige Leser verstdandlich werden.

Um Ruskins Religiositit angemessen zu beschreiben und historisch einzuordnen, ist
es daher erstens erforderlich, die Ruskin vertrauten religiosen Denk- und Argumentations-
muster klar zu identifizieren — und zwar sowohl solche, auf die er seinen Glauben
griindete, als auch solche, die seine Ablehnung provozierten oder die ihn dazu nétigten,
seine religidsen Uberzeugungen zu reflektieren und abzuindern. Dazu miissen — wie es
im Folgenden geschieht, erstens die im Diskurs des Evangelikalismus kursierenden
theologischen Richtungen vorgestellt werden (vorliegendes Kapitel 4). Im zweiten Schritt
muss dann ein Uberblick iiber die im Umfeld Ruskins kursierenden Glaubensiiberzeu-
gungen gewonnen werden (Kap. 5). Dabei sollte moglichst genau auch das evangelikale
Milieu identifiziert werden, dem sich Ruskin zumindest vor 1860 zurechnete, und die in
diesem Milieu debattierten religiosen Dogmen und Ideen moglichst genau angegeben
werden — zumindest soweit sie fiir Ruskins religioses Denken und seine Publizistik

relevant wurden. SchlieBlich ist, soweit mdglich, zu priifen, welche Uberzeugungen,

Finley, Nature’s Covennant, 61-70, ist der Methodismus der pragende Einfluss auf Ruskin gewesen.
7 Geplantes Vorwort (1881) fiir Proserpina (1875-86), Works, 35.xxxv-xxxviii, 628-29, hier: 628.



101

Prinzipien und Ideen Ruskin aus dem evangelikalen Diskurs und dem personlichen
Umfeld seiner Kirchengemeinden {ibernommen hat (Kap. 6).

Es reicht aber nicht, Ruskins ‘Konfessionszugehorigkeit’ oder seine Glaubens-
prinzipien im Verhéltnis zur tradierten Dogmatik zu benennen, um zu entschliisseln, was
Ruskin als “[the] natural theology to which my books refer”® oder diffuser “my theology™
und “the theology I teach”? bezeichnete. In einem letzten Schritt miissen Ruskins
Schriften untersucht werden und rekonstruiert werden, welche religidsen Mitteilungen
Ruskin seinem Publikum iiberhaupt machte. Dazu miissen einerseits die Diskurse
bestimmt werden, in die sich Ruskin einschrieb, und andererseits die Uberzeugungen und
Argumente identifiziert werden, die er aus der Vielzahl ihm zugénglicher Begriffe und
Dogmen wihlte und im Feld der verdffentlichten Meinung durchsetzen wollte. Die von
thm kommunizierten Argumentationsmuster harmonierten zum Teil sicherlich mit einigen
Konzepten anderer Evangelikaler, wohingegen sie zum Denken anderer Kreise in dia-
metralem Gegensatz standen. Aus der Gestaltung seiner religidsen Stellungnahmen ldsst
sich folglich erschlieen, gegen welche im o6ffentlichen Diskurs vertretenen Positionen er
sich aussprach, wem er zur Seite sprang und welche neuen Ideen und Begriffe er dabei in
die Diskussion einfiihrte (Kap. 7).

Dafiir muss auch neues empirisches Material herangezogen werden: Wie beschrieben,
dokumentieren Ruskins Werke nur punktuell, mit welchen religiosen Denkmustern er
vertraut war. Auch die Adressaten seiner Schriften, Gleichgesinnte wie Gegner, sind nicht
immer eindeutig zu bestimmen. Ebenso wichtig wie Ruskins Veroffentlichungen sind
daher seine Briefe und Tagebiicher, die fiir die Darstellung seiner religidsen Uber-
zeugungen bislang viel seltener herangezogen werden, obwohl sie streckenweise erheb-
lich tiefgriindigere Einblicke in das religiose Denken Ruskins als seine publizierten
Schriften gewihren. Gerade die Briefe und Tagebiicher lassen zum Teil auch erkennen,
welche Ideen und Debatten Ruskin als Herausforderung begriff, und dass er die in diesen
Debatten aufgeworfenen Fragen oft erst bzw. oft noch in spiteren Jahren aufgriff und

diskutierte.!!

Deucalion (1874/75-83), Works, 26.334.
“Notes for the Lectures Called ‘Readings in Modern Painters’” (Nov. 1877), Works, 22.508-38, hier:
518.

10 Leserbrief im Oxford University Herald (12.6.1880), in: Arrows of the Chace (1880), Works, 34.546/7,
hier: 547.

11 The Diaries of John Ruskin (1835-89), hg. v. Joan Evans / John Howard Whitehouse, 3 Bde. (Oxford
1956-1959) sind fiir die vorliegende Arbeit aufgrund bekannter editorischer Unzulidnglichkeiten mit den
in der Ruskin Library, University of Lancaster, archivierten Originalen abgeglichen worden, und zwar
fiir die Jahre 1835-57 (MS 1-10a). Von der Korrespondenz Ruskins sind nur Bruchstiicke ediert. Die



102

Bei der Analyse seines religiosen Denkens darf zudem nicht vorausgesetzt werden,
dass Ruskin iiber eine fest fundierte systematische Theologie verfligte oder sich eine
solche erarbeitete — vielmehr sind gerade die Unruhe und Bewegung in seinem religidosen
Denken das Thema der vorliegenden Arbeit. Es soll daher kein Anlauf unternommen
werden, ein fest fundiertes ‘Credo’ aus einem oder mehreren seiner Werke zu rekon-
struieren. Anders als in den bislang vorliegenden Studien wird daher auch kein
widerspruchsfreies Bild von Ruskins Religiositit gezeichnet werden — in einer Ara
standig neuer wissenschaftlicher Erkenntnisse, religidoser Krisen und Umorientierung war
es fir viele aktive Teilnehmer des religiosen Lebens kaum mehr moglich, puristisch
einem dogmatischen System der Tradition verhaftet zu bleiben. Widerspriichlichkeit wird
daher als ein integrales Moment der Religiositdt Ruskins begriffen.

Die Darstellung von Ruskins Religiositit im vorliegenden und den zwei darauf
folgenden Kapiteln erfolgt daher in drei Schritten: In einem ersten Schritt (vorliegendes
Kapitel 4) wird ein knapp ein Profil des fundamentalprotestantischen Spektrums in
Grof3britannien gezeichnet, wie es das biirgerliche Denken und das nationale Diskursfeld
im zweiten Viertel des Jahrhunderts dominierte, als Ruskin heranwuchs. Dazu werden die
unterschiedlichen Theologien und religiosen Gruppierungen dieses Lagers vorgestellt
sowie ihre Stellung in den zentralen Diskursen des vorviktorianischen Englands
beschrieben. Dariiber hinaus werden die historische Entwicklung dieser religidsen
Bewegungen und ihre inneren Friktionen und Spaltungen erldutert.

Im Kapitel 5 wird die die Ruskin unmittelbar vertraute Umgebung in Blick genommen
und die religidsen Uberzeugungen in diesem Umfeld rekonstruiert. Aufgezeigt wird, mit
welchen religiosen Denkmustern und Uberzeugungen Ruskin in seiner Jugend vertraut
gemacht wurde. FEinleitend wird dazu auf den Presbyterianismus eingegangen, den
Margaret und John James Ruskin gleichsam als schottisches Erbe nach London
mitbrachten, wo er nur eine marginale Position innehatte. Daher wird nachfolgend dar-
gestellt, welche religiosen Anschauungen Ruskin durch seine Kirchengemeinden ver-
mittelt wurden und welche davon er akzeptierte. Zugleich wird danach gefragt, wie stark
diese Uberzeugungen in der Offentlichkeit priisent waren und welchen Status sie dort

genossen. Als Quellen fiir die Diskussion miissen insbesondere Zeitschriften und

aussagekriftigsten Briefe finden sich im Briefwechsel mit den Eltern, der enthalten ist in: John Ruskin,
Letters from the Continent, 1858, hg. v. John Hayman (Toronto 1982); John James, Margaret und John
Ruskin, The Ruskin Family Letters: The Correspondence of John James Ruskin, his Wife, and his Son,
1801-1843, hg. v. Van Akin Burd, 2 Bde. (Ithaca, N.Y., 1973) ; Ruskin in Italy: Letters to His Parents,
1845, hg. v. Harold 1. Shapiro (Oxford 1972); Ruskin’s Letters from Venice, 1851-1852, hg. v. John L.
Bradley (New Haven, Conn., 1955).



103

gedruckte Predigten analysiert werden, die im Elternhaus gelesen wurden bzw. direkt von
den Pfarrern stammten, deren Predigten Ruskin und seine Eltern horten. Denn diese
Pfarrer scheinen einen erheblichen Einfluss auf die religidsen Ansichten des Elternhauses
und Ruskins ausgeiibt zu haben — dies erschlie3t sich beispielsweise aus dem Sachverhalt,
dass Ruskin ihnen wichtige Passagen in seinen Lebenserinnerungen Praeterita eintdiumte.

In einem abschlieBenden Schritt wird dann in Kapitel 6 untersucht, welche religiosen
Uberzeugungen sich Ruskin aneignete. Kapitel 7 nimmt dann einen friihen Text Ruskins
zum Anlass, die von ihm im Frithwerk explizierte Religiositdt zu erfassen und in den
Ideenhaushalt der Evangelikalen einzuordnen. Thema des abschlieenden Kapitels ist
dann die Frage, ob Ruskin auf die neueren naturwissenschaftlichen Forschungen reagierte
und seine religiosen Ansichten zu liberdenken begann, wie es im Zeitalter der ,,Victorian
crisis of faith* immer mehr zur Notwendigkeit wurde. Ruskins religiose Entwicklung und
Publizistik werden somit nicht allein als Bestandteil seiner personlichen intellectual bio-
graphy, sondern gleichzeitig als folgenreiche Momente der vor- und frithviktorianischen
intellectual history aufgefasst. Es geht also darum, Ruskins religidse AuBerungen so zu
entschliisseln, wie sie ein informierter Leser des frithen 19. Jahrhunderts verstanden

haben konnte.

4.2 Der Evangelikalismus in England 1820-1850

Die im britischen Biirgertum des frithen 19. Jahrhunderts vorherrschende Religiositét des
Evangelikalismus ist ein schillerndes Phdnomen, das nicht ganz identisch ist mit dem
heutigen Evangelikalismus in den USA oder den Evangelikalen in den evangelischen
Kirchen Deutschlands. Der Begriff selbst geht auf den reformatorischen Wert- und
Kampftbegriff ,.evangelical“ zuriick, der in seiner Grundbedeutung dem deutschen
“evangelisch” entspricht.!2 Dieser Terminus wurde in den religidsen Debatten des 18. und
19. Jahrhunderts weiterhin als Streitbegriff verwendet, mit dem biblizistische,
vermeintlich “dem Evangelium getreue” Uberzeugungen affirmiert und von angeblich
unbiblischen Ansichten unterschieden wurden. Im Zusammenhang mit diesem

Sprachgebrauch setzte sich der Begriff dann auch als Bezeichnung aller

12 7Zum dem als Ubersetzung des englischen evangelicalism nicht unproblematischen Begriff des Evan-
gelikalismus: Erich Geldbach, “Evangelikale Bewegung,” in: Evangelisches Kirchenlexikon, Bd. 1
(Géttingen *1986), 1186-91, hier bes. 1188-9. Im Folgenden aber wird er, soweit es um England geht,
fir alle fundamentalprotestantischen Milieus (=jenseits des Anglokatholizismus, der Anglican Liberals
und des Rational Dissent) verwendet.



104

fundamentalprotestantischen Gruppierungen durch, die ihre religidsen Uberzeugungen
biblizistisch legitimierten. Dies waren im England des friihen 19.Jahrhunderts: ein
Grofteil der Low Church im Anglikanismus, die meisten Kirchen des alten Dissentertums
(Independente/Kongregationalisten, Baptisten, Presbyterianer und z.T. Quiker), nicht
aber rational dissenters sowie die Kirchen des new dissent (die verschiedenen
Gruppierungen des Methodismus und jiingere Splittergruppen). Als Gegner begriffen
Evangelikale traditionell den Katholizismus sowie die hochkirchlichen Protestanten in der
Church of England (z.T. auch Anglo-Katholizismus genannt). Kaum weniger Ablehnung
zogen die mit den seinerzeit neuen und umstrittenen Ideen des Historismus und der
Historischen Bibelkritik vertrauten Liberal Anglicans (z.T. auch Broad Church genannt)
von evangelikaler Seite auf sich. Im protestantischen Nonkonformismus waren zudem
insbesondere die rational dissenters (bes. Unitarier), die sich von den Kirchen des alten
Dissentertums abgespalten hatten, vielen Evangelikalen ein Dorn im Auge. Auflerdem
richteten Evangelikale ihre Kritik ganz allgemein gegen die meisten Aufkldrungstheo-
logien des vorangangenen Jahrhunderts.

Was diesen vielen unterschiedlichen Glaubensgruppierungen im frithen 19. Jahr-
hundert fiir einige Zeit Kohérenz verlich, war ein Fundament gemeinsamer Uberzeu-
gungen in Dogmatik und Glaubenspraxis.!? Diese Glaubensprinzipien stammten aus dem
Grundbestand der reformierten Theologie; waren jedoch von den dominierenden
religiosen Tendenzen im 18. Jahrhundert weithin verschiittet worden. Eines der
grundlegenden Elemente des Evangelikalismus war die Uberzeugung von der Siind-
haftigkeit und Verderbtheit der menschlichen Natur (tofal depravity).'* Der Siindenfall
hatte nach reformierter und evangelikaler Vorstellung die Vertreibung aus dem Paradies
ausgelost und zu einer vollstdndigen inneren Verdnderung und Korruption des Menschen
gefiihrt. Dadurch verlor der Mensch, evangelikalem Verstidndnis nach, auch die Freiheit,
aus eigener Kraft das Gute zu erkennen, zu wollen oder zu tun. Zur Erlésung bedurfte es

der Errettung durch Gott, die sich nicht durch gute Werke verdienen lie}, aber dem

13" Zur Theologie des Evangelikalismus: Alan C. Clifford, Atonement and Justification: English Evan-
gelical Theology, 1640-1790; An Evaluation (Oxford 1990).

14 David M. Thompson, Denominationalism and Dissent, 1795-1835: A Question of Identity (London
1985); Mark D. Johnson, The Dissolution of Dissent, 1850-1980 (New York 1987); John Walsh u.a.
(Hg.), The Church of England, c.1689-c.1833: From Toleration to Tractarianism (Cambridge 1993);
Denis G. Paz (Hg.), Nineteenth-Century English Religious Traditions: Retrospect and Prospect (West-
port, Conn. 1995); Michael R. Watts, The Dissenters, Bd. 2: The Expansion of Evangelical Noncon-
formity (Oxford 1995); David Hempton, Religion and Political Culture in Britain and Ireland: From
the Glorious Revolution to the Decline of the Empire (Cambridge: Cambridge University Press, 1996).
Anglikanische Evs speziell: Kenneth Hylson-Smith, Evangelicals in the Church of England, 1734-1984
(Edinburgh 1989).



105

Gléaubigen (so die Ansicht der Arminianer), dem erwéhlten Glaubigen (Calvinisten) oder
dem Erwihlten (Hochcalvinisten) aus freier Gnade Gottes gewdhrt werden konnte. Der
Weg dazu war den Gldubigen bzw. Erwéhlten durch den verséhnenden Opfertod Christi
geoffnet, der durch seine Gerechtigkeit die Gnade Gottes fiir alle Menschen (arminiani-
scher und moderat-calvinistischer Heilsuniversalismus) bzw. fiir die Erwidhlten (strikt-
und hochcalvinistischer Heilspartikularismus) erwirken konnte.

Auf die Erkenntnis der tiefen Verderbtheit der menschlichen Natur musste nach
evangelikaler Uberzeugung mit BuBe und der Bekehrung zum Glauben an Christus
reagiert werden. Bulle, die Erkenntnis der Wahrheit der Schrift und das Vertrauen in
Christi gaben den Impuls, zum Glauben umzukehren (conversion). Diese Bekehrung
konnte spontan oder auch als Ergebnis eines langeren Reflexionsprozesses erfolgen. Dem
Verstidndnis arminianischer und moderat-calvinistischer Evangelikaler nach teilte sich in
der Konversion und im Glauben die Aufnahme in die Gnade Gottes mit (Rechtfertigung,
Jjustification). Die dabei unmittelbar auf den Gldubigen einwirkende Kraft des Heiligen
Geistes fiihrte nach evangelikalem Verstindnis zur Wiedergeburt (New Birth) und
‘Heiligung’ (sanctification).’> In der Sprache des Evangelikalismus formuliert: Der
Glaubige wurde durch den Heiligen Geist zu einem Ebenbild Christi ‘umgeschaffen’.16
Diese Gerechtmachung befdhigte den Gldubigen aus evangelikaler Sicht auch dazu, gute
Werke zu vollbringen (Christian perfection, holiness) — die er aber nicht seiner eigenen
Kraft und Leistung zuschrieb, sondern ebenfalls der Gnade Gottes.!”

Die evangelikale Theologie stellte also einen engen Zusammenhang von Glaube und
Werken her, wie er in hohem Mal3e in der Tradition der reformierten Theologie verankert

war.!® Diese aktivische Glaubenspraxis nahm jedoch — im Vergleich zum &lteren, ‘purita-

15 Siehe auch: Falk Wagner, “Bekehrung,” Teil II: “16. bis 20. Jahrhundert,” in: Theologische
Realenzyklopddie, Bd. 5 (Berlin 1980), 459-69; und Paul Loffler, “Bekehrung,” in: Evangelisches
Kirchenlexikon, Bd. 1 (Géttingen *1986), 404-7; sowie Rupp, Religion in England, 419-21; und
Reinhold Bernhardt, “Wiedergeburt,” in: Evangelisches Kirchenlexikon, Bd. 4 (Géttingen >1996),
1284-9.

16 Das evangelikale Vokabular zur Heiligung beinhaltete “quickened, made alive, born again, new
created, saved, reconciled, friend, converted, illuminated, pardoned, redeemed, &c.”. Zitat aus:
[Alexander Campbell], “A. Campbell’s Opening Address on the Influence of the Holy Spirit”,
Christian Messenger and Reformer 9 (1844-45), 55-76, hier: 57. Vorgang und Ablauf der Heiligung
waren umstritten und ein kontroverser Diskussionsgegenstand z.B. beim zweiwo6chigen Rededuell
zwischen dem Ex-Baptisten Alexander Campbell (1788-1866) und dem Presbyterianer Nathan Lewis
Rice (1807-77) in Lexington, Ky., 1843. Zu Campbell siche David M. Thompson, “Campbell,
Alexander”, Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert 2004; letzter Abruf
25.09.07):<http://www.oxforddnb.com/view/article/4465>

17" Peter Toon, Sanctification and Justification (Westchester, I11. 1983), 102-10, bes. 107. Siehe ferner:
John Riches, “Heiligung,” in: TRE, Bd. 14 (Berlin 1985), 718-37; und Albrecht Peters, “Heiligung,”
Teil 3: “Dogmatisch,” in: EKL, Bd. 2 (Géttingen *1989), 454-6.

18 Die reformierte Tradition beschreibt knapp Rohls, Reformierte Bekenntnisschriften, bes. 155-73; im



106

nischen’ Nonkonformismus — im Evangelikalismus ab 1800 teilweise verdnderte Formen
an. Im dlteren Dissens hatte die practical divinity der Gesetzeserfiillung,
Selbstdisziplinierung, Affektbeherrschung, Unterordnung und Abschottung vom
Heterodoxen einen sehr hohen Stellenwert in der Glaubenspraxis gehabt. Im
Evangelikalismus nahm das Handeln viel geselligere und integrativere Formen an. So
verbreiteten Methodisten und spétere Evangelikale ihren Glauben etwa durch Wander-
prediger, Gottesdienste unter freiem Himmel, Laienpredigten und Sonntagsschulen fiir die
Unterschichten. Innerhalb der kirchlichen und privaten Sphire schlug sich evangelikale
Frommigkeit mindestens nach 1825 u.a. in emotionaleren Gottesdiensten und der
Belebung des Kirchengesangs nieder.!” Mehr noch aber wurden privat und kirchlich
organisierte religiose Gesellschaften, Zirkel, Konferenzen und Versammlungszentren zu
Orten, an denen sich der evangelikale Aktionismus entfaltete. Auf evangelikale Initiative
wurden Schulen, karitative Institutionen, Bibel- und Missionsgesellschaften, Tierschutz-,
MaiBigungs- und zahllose weitere Vereine gegriindet. Zudem kam kaum eine politische
Kampagne des frithen 19. Jahrhunderts um eine Mobilisierung des evangelikalen
Biirgertums herum, wenn der Druck der Offentlichkeit in Parlament und Regierung
spurbar werden sollte. Insbesondere die langwierige Massenbewegung fiir die Ab-
schaffung der Sklaverei wurde hauptsichlich vom evangelikalen Milieu getragen. Viele
kleiner dimensionierte Kampagnen kamen hinzu.

David Bebbington hat im Evangelikalismus dementsprechend einen gemeinsamen
Nenner von vier Kardinalprinzipien identifizert, durch den sich der Evangelikalismus

29 ¢

knapp zusammenfassend definieren 1dBt: “conversionism,” “activism,” “biblicism” und
“crucicentrism,” wobei die Kreuzestheologie ihren vor 1800 hohen Stellenwert im 19.
Jahrhundert zugunsten des Aktivismus einbiif3te.? Bebbingtons Liste stimmt im
Wesentlichen mit den “[five| leading features of Evangelical Religion” liberein, die John
C. Ryle 1877 formuliert hat — Ryle erkldrte zusdtzlich noch die Erbsiindenlehre zu einem

Fundamentalprinzip des Evangelikalismus.2! Zu den Kardinalprinzipien des Evangeli-

Vergleich zu anglikanischen Auffassungen auch: Toon, Justification and Sanctification, 75-101.

19 Horton Davies, Worship and Theology in England, Bd. 2 (Princeton, N.J. 1961). Zum Kirchengesang
bes. John R. Watson, The English Hymn (London 1997).

20 David W. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain: A History from the 1730s to the 1980s
(London 1989), 2-3; im Zusammenhang mit 1-23. Ahnlich: Peter Toon, Evangelical Theology, 1833~
1856: A Response to Tractarianism (Atlanta 1979), 147-50, zum anglikanischen Evangelikalismus.
Andere Klassifizierungsansétze etwa bei Rupp, Religion in England, 416; Jay, Religion of the Heart,
51-105.

21 Ryle, John Charles, Knots Untied: Being Plain Statements on Disputed Points in Religion, from the
Standpoint of an Evangelical Churchman (1874) (London '°1885), 3-7, Zitat 7.



107

kalismus zéhlt nach Ansicht Boyd Hiltons zudem etwa noch die Uberzeugung vom bevor-
stehenden Gericht Gottes iiber jeden Einzelnen und dem strafenden oder belohnenden

Eingreifen Gottes in das Weltgeschehen.22

4.2.1 Urspriinge und Aufstieg des Evangelikalismus ca. 1730-1830

Historisch liegen die Wurzeln des Evangelikalismus im zweiten Drittel des 18. Jahr-
hunderts, als die Briider John (1703-91) und Charles Wesley (1707-88) sowie George
Whitefield (1714-70), die der anglikanischen Kirche angehorten, den Anstol zur
Erweckungsbewegung des sogenannten Evangelical Revival gaben.23 Unter dem Eindruck
der lutherischen und arminianischen Rechtfertigungslehre (Wesley) bzw. der calvini-
stischen Préddestinationslehre (Whitefield) revitalisierten sie viele Elemente traditioneller
reformatorischer Theologie und akzentuierten speziell Siindenbekenntnis und die
Bekehrung zum Glauben an Christi, die sie als eine durch den Heiligen Geist bewirkte
“Wiedergeburt” (New Birth) auffafiten. Nicht selten kam es wéhrend evangelikaler
Gottesdienste zu tumultuarischen Massenbekehrungen. Solche “schwirmerischen”
Formen des Glaubens losten unter den mehrheitlich latitudinarisch orientierten Theologen
des Zeitalters der Aufklirung Befremden aus.?* Denn die in der Staatskirche
vorherrschende Glaubensrichtung mafl Dogmatik, Liturgie und Kirchenordnung wenig
Bedeutung bei, betrachtete die Kirche vor allem als moralische Lehranstalt und erklérte
die Vernunft zur Richtschnur des Handelns und des Bibelverstiandnisses.2> Aullerdem war
sie im Gegensatz zu den Anhingern Whitefields kritisch gegeniiber der Pré-
destinationslehre eingestellt. Mit der wachsenden Popularitit und Verselbststandigung der
Evangelikalen triibte sich das Verhéltnis zwischen ihnen und dem anglikanischen Klerus
erheblich ein.

Auch innerhalb der Erweckungsbewegung brachen Differenzen auf, die in drei, mit

22 Hilton, Mad, Bad and Dangerous, 174-84, hier: 177.

23 Zu den Anfiingen des Revivals: John Walsh, “The Origins of Evangelicalism”, in: Mark A. Noll, David
W. Bebbington, G. A Rawlyk (Hg.), Evangelicalism: Comparative Studies of Popular Protestantism in
North America, the British Isles, and beyond, 1700-1900 (Oxford 1994). Vertiefend zu den Urspriingen
der evangelikalen Theologie: Alan C. Clifford, Atonement and Justification: English Evangelical
Theology, 1640-1790; An Evaluation (Oxford 1990).

24 Rupp, Religion in England, 472-3; Isabel Rivers, Reason, Grace, and Sentiment: A Study of the
Language of Religion and Ethics in England, 1660-1780, 2 Bde. (Cambridge 1991-2000), 1.206.

25 Zum Latitudinarismus: Rupp, Religion in England, 29-39; Isabel Rivers, Reason, Grace, and Senti-
ment: A Study of the Language of Religion and Ethics in England, 1660-1780, 2 Bde. (Cambridge
1991-2000), hier: 1.25-88, bes. 77-88. Zur Moralphilosophie Shaftesburys, Butlers auch Rupp, Religion
in England, 278-85.



108

Pamphleten, Biichern und Korrespondenzen {iiberregional ausgetragenen Kontroversen
kulminierten. Eine erste Kontroverse entbrannte zwischen Whitefield und Wesley 1740
um das Dogma der Pradestination. Wesley lehnte die Vorstellung der Erwédhlung einiger
Menschen zum Heil und der Verwerfung aller Anderen ebenso ab wie die Ansicht, dass
Erwiéhlte die Gnade Gottes nicht verlieren konnten. Whitefield hielt dagegen an der
calvinistischen Tradition fest.26 Noch bevor dieser Streit erloschen war, entwickelte sich
1755 eine zweiten Kontroverse. Ein neuer Kontrahent erwuchs Wesley dabei in James
Hervey (1714-58), der in Theron and Aspasio (1755) sowie den Eleven Letters to John
Wesley (1765) die reformatorische Lehre der “imputed righteousness” (der Gerecht-
machung des Gliaubigen durch Zurechnung von Christi Gerechtigkeit) verteidigte.?’
Wesley vertrat im Gegensatz dazu die Auffassung, dass das Heil des Menschen allein mit
dessen Glauben und Heiligung stand und fiel.2® Eine dritte Kontroverse (1770-78), in die
neben Wesley vor allem der Anglikaner und strikte Calvinist Augustus Montague
Toplady (1740-78) verwickelt war, fiihrte schlieBlich dazu, dass calvinistische und
arminianische Evangelikale ihre Zusammenarbeit weitgehend einstellten. Wesley ver-
breitete 1770 die Formulierung, dass gute Werke zwar nicht aufgrund ihres Wertes zur
Erlosung des Glaubigen fiihrten, dennoch aber eine Vorbedingung fiir die Erlosung seien:
“Who of us is now accepted of God? He that now believes in Christ with a loving,
obedient heart. But who among those that never heard of the Gospel? He that, according
to the light he has, feareth God and worketh righteousness.|...] Is not this ‘salvation by
works’? Not by the merit of works, but by works as a condition.”?® Toplady trat dagegen
entschieden fiir die reformatorische Rechtfertigungslehre ein, derzufolge allein der
Glaube, nicht aber gute Werke zur Rechtfertigung beitragen. In der durch Wesleys
Formulierung ausgeldsten Debatte wurden aber auch alle anderen dogmatischen
Differenzen zwischen Arminianern und Calvinisten noch einmal hitzig durchdiskutiert.
Der Streit vertiefte die Griaben in solchem Malle, dass die calvinistischen Evangelikalen

in und auBlerhalb der Church of England die Kooperation mit Wesley weitgehend

26 Albert Brown-Lawson, John Wesley and the Anglican Evangelicals of the Eighteenth Century: A Study

in Cooperation and Separation; With Special Reference to the Calvinistic Controversies (Edinburgh

1994), 161-92.

James Hervey, Eleven Letters from the Late Rev. Mr Hervey, to the Rev. Mr John Wesley ... (London

1765) [spéterer Titel: Aspasio Vindicated].

28 Brown-Lawson, Wesley and the Anglican Evangelicals, 193-269.

29 John Wesley, Minutes of Several Conversations, between the Rev. John Wesley, A.M., and the
Preachers in Connexion with him; Containing the Form of Discipline Established among the Preachers
and People in the Methodist Societies (London 1797; Repr. London 1850), 26.

27



109

beendeten.30

Mit dem Tod Wesleys starb die Griindergeneration des Evangelical Revivals 1791 aus.
Die von ihm nicht abschlieBend geklarten Probleme der Organisation und Fiihrung
innerhalb des Methodismus fiihrten zu internen Differenzen und einigen Abspaltungen
von der Church of England. Als eine der ersten Gruppierungen Idsten sich die orthdox-
calvinistischen Methodisten von der Staatskirche: 1780-83 trennte sich die Countess of
Huntingdon’s Connexion, ein kleines Netzwerk strikt-calvinistischer Evangelikaler unter
Selina Shirley Hastings, countess of Huntingdon (1707-91) von der Kirche. 1811 folgten
ihr die walisischen Evangelikalen in den Dissent und schlossen sich zur Calvinistic
Methodist Church of Wales zusammen. Wesleys Anhidnger, die arminianischen Metho-
disten, vollzogen ab 1797 die formale Trennung von der Staatskirche, nachdem u.a. die
Ernennung eigener Bischofe fiir die USA 1784 und die Selbstautorisierung zur Ausgabe
der Sakramente 1795 die Beziehungen zum Episkopat zerriittet hatten. Nicht wenige
Mitglieder der Wesleyan Methodist Connexion fiihlten sich jedoch selbst noch nach dem
Austritt aus der Church of England der Mutterkirche verbunden; einige Anhdnger nahmen
dort zum Beispiel noch am Abendmabhl teil.3!

Die Abspaltung von der etablierten Kirche trug dazu bei, die Prdsenz des
wesleyanischen Methodismus im spédthannoveranischen Evangelikalismus zu schwéchen.
Ab 1800 setzte zudem ein lang anhaltender Zerfallsprozess unter den Wesleyanern ein,
der durch fortdauernde Dispute um die Kirchenordnung angeheizt wurde. Anfianglich
spalteten sich nur kleinere Gruppen ab, beginnend mit der Loslosung der (politisch
teilweise mit dem Radikalismus sympathisierenden) Methodist New Connexion 1797
unter Alexander Kilham (1762-98). Als néchste vollzogen die Primitive Methodists in
Staffordshire 1810-12 die Abspaltung — auch diese bildeten eine Glaubensgemeinschaft,
die den Laien und Einzelgemeinden stirkere Rechte einrdumen wollten als sie bei den
urspriinglichen Methodisten genossen. In Konkurrenz zu den Ur-Methodisten griindete
sich danach in Cornwall und Devon 1815 die Bible Christian Church. Austrittswellen in
den 1830er und 1840er Jahren trieben die Zersplitterung der Methodisten weiter voran
(Protestant Methodists 1827-28, Wesleyan Methodist Association, 1834-36, Wesleyan

Reformers 1849). Alle Schismatiker bildeten neue Kirchen des Nonkonformismus.3?

30 Brown-Lawson, Wesley and the Anglican Evangelicals, 268, 329-33. Vgl. Rupp, Religion in England,
464-8.

31 Keith D. M. Snell und Paul S. Ell, Rival Jerusalems: The Geography of Victorian Religion (Cambridge
2000), 123.

32 Als knapper Uberblick iiber Entwicklung und Verteilung des new dissent ist geeignet: Snell und EIl,



110

Der Exodus des Methodismus aus der anglikanischen Kirche verdnderte um 1800
nachhaltig das Erscheinungsbild der evangelikalen Bewegung. Zwar erhielten die
Methodisten weiterhin extrem starken Zulauf, insbesondere aus den unteren sozialen
Schichten. Doch das evangelikale Biirgertum gab seine Unterstiitzung anderen Glaubens-
gemeinschaften: Zum einen gewannen einige Gruppierungen des alten Dissentertums
(Baptisten und Kongregationalisten), die seit dem Ende des 18. Jahrhunderts viele Im-
pulse von der evangelikalen Erweckungsbewegung aufnahmen, an Bedeutung.’?3 Zur
tonangebenden Fraktion innerhalb des Evangelikalismus stiegen jedoch die angli-
kanischen Evangelikalen auf. Bis iiber die Mitte des 19. Jahrhunderts hinaus verzeich-
neten sie in der etablierten Kirche einen rasch wachsenden Zuspruch und eine deutliche
Machtzunahme. Im Jahre 1800 zéhlten etwa 500 Geistliche in der Church of England zu
den Evangelikalen; 1850 stellten die Evangelikalen mit geschitzten 6500 Geistlichen
etwa ein Drittel des anglikanischen Klerus.3* Nach der Ernennung John Bird Sumners
(1780-1862) stellten sie zudem 1848 erstmals den Erzbischof von Canterbury.

Der anglikanische Evangelikalismus nach 1800 hatte Hauptvertreter u.a. in Charles
Simeon (1759-1836), Pfarrer in Cambridge, John Venn (1759-1813), Pfarrer von
Clapham, sowie William Wilberforce (1759—-1833), Politiker und wohlhabender Rentier.
Anders als ihre Vorgédnger engagierte sich diese “zweite Generation” der Evangelikalen
kaum mehr in dogmatischen Kontroversen, sondern bemiihte sich um einen weithin
irenischen Umgang miteinander.3> Kern des Lebensentwurfes der “zweiten Generation”
waren missionarische, karitative und sozialreformerische Tatigkeiten, die als notwendige

Konsequenz einer evangelikalen Bekehrung zum Glauben begriffen wurden. Wilberforces

Rival Jerusalems, 121-72; John Walsh, “Methodism at the End of the Eighteenth-Century”, in: Rupert
Eric Davies, A Raymond George, Gordon Rupp (Hg.), 4 History of the Methodist Church in Great
Britain, Bd. 2 (London 1978), 293-98; Armstrong, Anthony, The Church of England, the Methodists
and Society 1700-1850 (London 1973); Milburn, Geoffrey, Exploring Methodism: Primitive Methodism
(Peterborough 2002); D. A. Gowland, Methodist Secessions: the Origins of Free Methodism in three
Lancashire Towns (Manchester 1979); William Reginald Ward, Religion and Society in England,
1790-1850 (London 1972).

Die Quiker 6ffneten sich nur in Grenzen der evangelikalen Bewegung; die Presbyterianer gingen seit
dem 18. Jahrhundert oft in kongregationalistischen oder auch unitaristischen Gemeinden auf. Snell und
Ell, Rival Jerusalems, 93-114.

Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 106-7. Eine vorsichtigere Zéhlung bei Toon,
Evangelical Theology, 79, gelangt auf der Basis zeitgenossisch-viktorianischer Einschdtzungen zu dem
Ergebnis, dass Evangelikale bis zur Jahrhundertmitte etwa ein Viertel des anglikanischen Klerus
stellten.

Roger H. Martin, Evangelicals United: Ecumenical Stirrings in Pre-Victorian Britain, 1795-1830
(Metuchen, N.J. 1983). Knapp ferner: Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 63-5, Carter,
Anglican Evangelicals, 50.

33

34

35



111

Practical View of Christianity (1797) wurde zum religiosen ‘Manifest’ dieser Haltung.3¢

Wesentlicher Bestandteil evangelikalen Engagements waren politische Aktivitéten.
Ein Kreis gut situierter und weit vernetzter anglikanischer Evangelikaler, die sog.
Clapham Sect, stieg sogar zu einer der politisch einflulreichsten Gruppierungen des
frithen 19. Jahrhunderts auf.3” Die Angehorigen dieses Kreises, zu dem auch Venn und
Wilberforce zihlten, trafen sich in den Jahren 1790-1815 im Landhaus des Bankiers,
Parlamentsmitgliedes und Philanthropen Henry Thornton (1760-1815) bei Clapham,
Surrey (heute Stidwest-London). Wilberforce und andere initiierten eine Furore machende
Kampagne fiir die Abschaffung des Sklavenhandels (1792-1807), die zum ersten gro3en
politischen Triumph der evangelikalen Bewegung wurde.’® Gleichzeitig setzten sie sich
fiir zahllose weitere humanitére Anliegen ein, insbesondere fiir Reformen im Strafrecht,
in den Gefingnissen sowie im Bildungs- und Gesundheitswesen. Sie traten fiir die
Abschaffung von Duellen ein, forderten eine stirkere Beachtung der Sonntagsheiligung
und die ‘Hebung der Sitten’ in den sozial benachteiligten Bevolkerungsgruppen (den
materiellen Lebensbedingungen dieser Schichten schenkten viele Evangelikale hingegen
weniger Interesse). Thr rastloses Engagement verschaffte den in Parlament und Politik
aktiven Evangelikalen die halb ironische, halb bewundernde Bezeichnung “Saints”.3°

Das soziale und politische Engagement des Evangelikalismus ging {iiber die
Aktivititen der parlamentarischen Saints jedoch weit hinaus. Die politisch titigen
Evangelikalen waren darauf angewiesen, eine breite, in zahllosen Vereinen und
Kommittees organisierte Bewegung einzuspannen, um ihren Forderungen Nachdruck zu
verlieren. Tatsdchlich war das evangelikale Biirgertum in den 1820er und 1830er Jahren
fiir Veranstaltungen, Petitionskampagnen und Spendenaktionen rasch zu mobilisieren und
préagte Politik und politischen Diskurs der Epoche in mindestens so starkem Mafle wie der
Londoner und provinzstiadtische Radikalismus. Riickgrat der Bewegung waren neben den
Kirchengemeinden eine Vielzahl von Assoziationen, die zu einem erheblichen Teil inter-
denominationell orientiert waren: Kommittees zur Durchfilhrung von Petitions-
kampagnen, religiose und missionarische Gesellschaften (u.a. [London] Missionary

Society, gegr. 1795; Church Missionary Society [anglik.], gegr. 1799; British Society for

36 William Wilberforce, 4 Practical View of the Prevailing Religious System of Professed Christians in
ihe Higher and Middle Classes of this Country, Contrasted with Real Christianity (1797) (London
1797).
37 Hilton, Mad, Bad and Dangerous, 175-76, 314-28.
38 Roger Anstey, The Atlantic Slave Trade and British Abolition (London 1975).
39 Ernest Marshall Howse, Saints in Politics: The “Clapham Sect” and the Growth of Freedom, 2. impr.
(London 1960).



112

Promoting the Religious Principles of the Reformation [=Protestant Reformation Society],
gegr. 1827); Organisationen zum Vertrieb religioser Schriften (z.B. die Society for
Promoting Religious Knowledge among the Poor [=Book Society], gegr. 1750; Religious
Tract Society, gegr. 1799; British and Foreign Bible Society, gegr. 1804)* sowie
humanitére Vereine (Society for Bettering the Condition and Increasing the Comforts of
the Poor, gegr. 1796; Society for the Mitigation and Gradual Abolition of Slavery
Throughout the British Dominions [=Anti-Slavery Society], gegr. 1823).

Der Evangelikalismus besetzte somit eine Schliisselposition im politischen Leben des
frithen 19. Jahrhunderts. Dies lag nicht nur am hohen Verbreitungsgrad evangelikaler
Uberzeugungen; vielmehr sind sowohl die Popularitit als auch der politische EinfluB des
Evangelikalismus auf den Sachverhalt zuriickzufithren, dass der Evangelikalismus aus
Sicht vieler Zeitgenossen liberzeugende Antworten auf die intellektuellen und politischen
Herausforderungen der Epoche bot. Diese im zeitgendssischen Horizont modernen
Elemente des Evangelikalismus werden von der Forschung erst seit etwa den 1980er
Jahren zunehmend ernst genommen: So scheinen Evangelikale mit vielen wissen-
schaftlichen und intellektuellen Entwicklungen der Epoche wie etwa der Common-Sense-
Philosophie, der philosophy of the mind und dem romantischen Individualismus Schritt
gehalten zu haben, weil sie selbst im Religidsen der individuellen Erfahrung besonderes
Gewicht gaben.! Zudem riickten sie naturwissenschaftliche Hypothesen und
Erkenntnisse vermehrt ins Offentliche Bewulitsein, da Erkenntnisse iiber Natur und
Gesellschaft im Rahmen der evangelikalen Providenztheologie als religios relevant
betrachtet wurden. Auch ihre stirker auf die Zusammenarbeit der (protestantischen)
Kirchen gerichtete Orientierung ldsst die Haltung der Evangelikalen verhéltnismaBig
modern erscheinen: Da Evangelikale der Institution Kirche gegeniiber der “unsichtbaren
Kirche” Christi in der Regel eine geringere Bedeutung beimaflen, war ein Teil der
anglikanischen Evangelikalen dazu bereit, die Griben zwischen Staatskirche und Non-
konformismus zu liberwinden (manche Evangelikale fiihlten sich allerdings auch der
iiberkommenen “protestantischen Verfassung” und der Staatskirche verpflichtet). Im

politischen Leben bildeten Evangelikale zudem eine Art Klammer zwischen den Ex-

40 Isabel Rivers, “The First Evangelical Tract Society”, Historical Journal 50 (2007), 1-22; Aileen Fyfe,
Science and Salvation: Evangelical Popular Science Publishing in Victorian Britain (Chicago 2004);
Leslie Howsam, Cheap Bibles: Nineteenth-Century Publishing and the British and Foreign Bible
Society (Cambridge 1991).

41 Richard E. Brantley, Locke, Wesley, and the Method of English Romanticism (Gainsville, Flo. 1984),
24.



113

tremen des politischen Spektrums: Da sie in einigen Streitfragen flexiblere Positionen ein-
nahmen als andere politische ‘Parteien’ wie etwa die Foxite Whigs, trugen sie in manchen
Debatten dazu bei, politische Konflike der Reforméra nicht in bewegungslose
Pattsituationen miinden zu lassen. In der Revolutionsdra und Zeiten starker radikaler
Aktivititen unterstiitzten beispielsweise einige der Evangelikalen ‘toryistische’ Mal-
nahmen, mit denen der Politisierung und Radikalisierung der Unterschichten entgegen-
gewirkt werden sollte. Gleichzeitig waren viele Evangelikale aber auch bereit, gemaBigte
Reformvorhaben zu unterstiitzen und z.B. den Nonformisten oder auch den Katholiken

mehr politische Rechte einzurdumen.

4.2.2 Die Krise des Evangelikalismus 1825-40: Spaltung und Radikalisierung

Zu der Zeit, in der sich Ruskin religids zu orientieren begann, den 1820er und 1830er
Jahren, zerbrach die Aktionseinheit und Geschlossenheit der Evangelikalen jedoch bereits
wieder durch theologische und politische Differenzen. Obwohl die Evangelikalen nach
wie vor politische Erfolge erzielten, wurde ihre Kooperationsfahigkeit zunehmend auf die
Probe gestellt und in den Kontroversen ab Mitte der 1820er Jahre weithin aufgerieben.
Dafiir waren zum einen politische Streitfragen verantwortlich, die nicht mehr im Konsens
zu l6sen waren: Hierzu zédhlten insbesondere die Kontroversen um die Privilegien der
Staatskirche sowie um die Bevorrechtung von Anglikanern gegeniiber (protestantischen)
Dissentern und Katholiken beim passiven Wahlrecht sowie bei der Vergabe hdherer
Amter. Aber auch iiber die Frage, welche sozialpolitischen MaBnahmen ergriffen werden
sollten, um den Problemen der benachteiligten Bevdlkerungsschichten abzuhelfen,
spaltete die Evangelikalen.

Unter den politischen Ursachen, die zur Spaltung der Fundamentalprotestanten
beitrugen, hatten die Debatten um die Abschaffung der Test und Corporation Acts 1828
sowie die Katholikenemanzipation 1829 eine besondere Bedeutung. Die Vorgeschichte
und der Verlauf dieser Kontroverse zeigen die schleichende Desintegration der
Evangelikalen auf besonders deutliche Weise. Denn anders als eine vorausgegangene
Kampagne fiir die politische Gleichberechtigung der Dissenter (in den Jahren 1786-90),
die in den frithen Revolutionsjahren nicht zuletzt aufgrund von Ausschreitungen der
loyalistischen Unterschichten (Priestley Riots u.a.) zum Erliegen gekommen war, basierte

die neuerliche Kampagne auf der engen Kooperation der Evangelikalen verschiedener



114

Glaubensgemeinschaften. Diese entwickelte sich in den Jahren ab 1811: Ausléser war der
Plan Henry Addingtons, 1st Viscount Sidmouth (1757-1844), die Lizensierung nonkon-
formistischer Prediger einzuddmmen. Mit diesem Plan brachte Sidmouth Evangelikale
aller Couleur gegen sich auf. Auch viele Anglikaner waren angesichts der Loyalitét der
Dissenter in den Kriegsjahren bereit, ihnen Entgegenkommen zu zeigen. Die sich rasch
entwickelnde Protestbewegung gegen den Sidmouth-Plan wurde daher von Alt-
Dissentern in Kooperation mit Methodisten und anglikanischen Evangelikalen in Gang
gesetzt.#?> Zur interdenominationellen Zusammenarbeit kam es u.a. in der Protestant
Society for the Protection of Religious Liberty (=Protestant Society, gegr. 1811). Eine
etwas spitere Debatte um Offnung Indiens fiir Missionare ermdglichte den weiteren
Ausbau der Zusammenarbeit zwischen den Evangelikalen aller Lager. Selbst Unitarier
wurden in die Reihen der Aktiven aufgenommen, obwohl sie die Trinitdtslehre ablehnten,
die fiir den Evangelikalismus von groer Bedeutung war.*? Eine GesetzesmalBinahme, mit
der Rechte der Toleration Acts 1812 auf die Unitarier ausgehnt wurden, blieb im evange-
likalen Lager ebenfalls weithin unkontrovers. Auch in den Folgejahren funktionierte die
Zusammenarbeit der verschiedenen Denominationen in den evangelikalen Gesellschaften
weithin reibungslos.

Doch als ab Mitte der 1820er Jahre die Aufthebung der Test und Corporation Acts
sowie die Gleichstellung der Katholiken ernstlich zur Debatte standen, brachen
schwerlich tiberbriickbare Differenzen zwischen den verschiedenen Gruppierungen unter
den anglikanischen Evangelikalen und Nonkonformisten auf. Ein Teil der anglikanischen
Evangelikalen lehnte jede Anderung an den Privilegien der Anglikaner ab, ein anderer
Teil wollte die Rechtslage nur zugunsten der protestantischen Nonkonformisten ver-
dndern. Auch zwischen den Dissentern lie8 sich kein Konsens iiber die Emanzipation der
Katholiken finden. Nach den parlamentarischen Entscheidungen zugunsten der Dissenter
und der Katholiken setzte zudem der politisch radikalere Teil der evangelikalen Dissenter
ihre Angriffe auf die etablierte Kirche fort und verlangte insbesondere in den Jahren
1833-34 die Entstaatlichung der anglikanischen Kirche und die Abschaffung finanzieller

Bevorzugungen der Church of England. Dazu organisierten sich die Radikalen in

42 Michael A. Rutz, “The Politicizing of Evangelical Dissent, 1811-1813,” Parliamentary History 20
(2001), 187-207. Vgl. auch [Anon.], 4 Sketch of the History and Proceedings of the Deputies Appointed
to Protect the Civil Rights of the Protestant Dissenters: To which is Annexed A Summary of the Laws
Affecting Protestant Dissenters, With an Appendix of Statutes and Precedents of Legal Instruments
(London 1814), S. 1-154.

43 Rutz, “Politicizing of Evangelical Dissent,” 189.



115

Vereinen wie der English Voluntary Church Association (gegr. 1834), der Anti-Church
Rates Conference (1834), der Church Rates Abolition Society (1836), der Religious
Freedom Society (1839) sowie der British Anti-State Church Society (spéter: Society for
the Liberation of Religion from State Patronage and Control, kurz: Liberation Society,
1844). Diese fortgesetzten Angriffe setzten der Bereitschaft der Anglikaner zur Ver-
tiefung der interdenominationellen Zusammenarbeit vermehrt Grenzen.** Sie formierten
sich daher in Gegenorganisationen wie der Christian Influence Society (1832) und der
Established Church Society (1834).4> Gleichzeitig solidarisierten sich konservativere
Evangelikale auch unter Dissentern zunehmend mit der Staatskirche und kappten die
fliigeliibergreifende Zusammenarbeit mit laizistischen Evangelikalen.46 Angesichts der
fortgesetzten Auseinandersetzungen in Irland, der stets Kontroversen auslosendenden
Probleme der Forderung bzw. Behandlung katholischer Organisationen und Ein-
richtungen, der durch irische Zuwanderung wachsenden Bedeutung der katholischen
Kirche in England und der von den ab 1830 regierenden Whigs diskutierten Ent-
staatlichung der Church of Ireland erschien die Staatskirche einer zunehmenden Zahl von
Dissentern als ein Bollwerk des Protestantismus. Weitere Griinde, die das Ansehen der
Church of England in der Niederkirche und im Nonkonformismus forderten, war das
zunehmende historische Bewusstsein und das verbreitete Unbehagen iiber die mangelnde
Geschlossenheit der Dissenter: Die Staatskirche lie3 sich als Verkorperung der reforma-
torischen Traditionen und als autoritativer Sammlungspunkt der reformatorischen Theo-
logie betrachten. Das Dissentertum bot hingegen keinen Zusammenhalt und leistete
scheinbar demokratischen Tendenzen Vorschub. Viele nonkonformistische Prediger
schienen zudem nicht der ‘reinen Lehre’ zu folgen, sondern der Zahlungswilligkeit und
damit den Wiinschen ihrer Klientel ausgeliefert zu sein. Die seit Jahrhunderten
schwelende Problematik der staatskirchlichen Privilegien forderte somit teilweise wieder
die Polarisierung des politischen Spektrums entlang der Demarkationslinien des Whig-
Tory-Gegensatzes. Die Einheit, die den Evangelikalismus seit dem ausgehenden 18. Jahr-
hundert bis etwa 1825 prégte, 16ste sich in diesem Prozess jedoch auf.

In geringerem Malle trugen auch die Debatten um die Wirtschafts- und Sozialpolitik

44 Stewart J. Brown, The National Churches of England, Ireland, and Scotland, 1801-1846 (Oxford
2001), 168-246; Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 98-100.

45 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 98. Zur primillenaristischen, toryistischen Christian
Influence Society siche auch J. Douglas Holladay, ‘“Nineteenth-Century Evangelical Activism: From
Private Charity to State Intervention, 1830—1850”, Historical Magazine of the Protestant Episcopal
Church 51 (1982), 53-79.

46 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 99-100.



116

dazu bei, die fundamentalprotestantische Geschlossenheit aufzubrechen: Evangelikale
lieBen sich in diesen Debatten, wie Boyd Hilton mehrfach deutlich gemacht hat,4’
teilweise von ihren providenztheologischen Uberzeugungen leiten: Wer die Uberzeugung
vertrat, dass sich Gottes irdisches Wirken primér auf die in der Schopfung angelegten,
regelhaften Prozesse stiitzte (“allgemeine Vorsehung”),*® tendierte in der Wirtschafts- und
Sozialpolitik oft dazu, staatliche Eingriffe in das Wirtschaftsleben als Gingelung der
natur- und gottgeméfBen Ordnung der Dinge zu kritisieren. Der Mensch wurde von ihnen
aber als ein moralisch zu formender Siinder begriffen, der sich an dem von Gott
eingerichteten Regelwerk der Natur zu orientieren hatte. Eine (nach heutigen MaBstében
betrachtet, bevormundende) moralische Intervention in den Lebensstil der Unterschichten
durch freiwillige Vereinigungen wurde von ‘generalprovidenzialistischen’ Evangelikalen
deswegen gebilligt. Wer umgekehrt dazu neigte, das Weltgeschehen auf die direkte, in der
Materie vitalistisch aktive, nicht zwingend naturgesetzlich ablaufende Intervention Gottes
zurlickzufiihren (“besondere Vorsehung”), tendierte bei politischen Entscheidungen eher
dazu, Krisen und Missstinde als gottlichen Auftrag zum moralischen Handeln zu
begreifen: Krisen sollte nach Ansicht der ‘Spezialprovidentialisten’ vordringlich mit
Mitteln paternalistischer Caritas und staatlicher Intervention begegnet werden. In der
Armenversorgung zum Beispiel zogen Anhénger der special providence hiufig staatliche
Fiirsorgeleistungen und philanthropische Aktivititen einzelner Grundbesitzer anderen
MaBnahmen vor. Hilton zufolge gab ein idealtypischer Generalprovidenzialist also bei der
Bekdampfung des Pauperismus der Internierung der Armen in Arbeitshdusern mit ihrem
nach strengen biirgerlichen Moralvorstellungen gidngelnden Verhaltensreglement den
Vorzug, wohingegen Spezialprovidenzialisten aus Hiltons Sicht eher dazu tendierten,
karitative MaBBnahmen von Seiten des Staates zu fordern.*?

Hiltons Ansicht, dass sich die wirtschafts- und sozialpolitischen Uberzeugungen der
Evangelikalen des frithen 19. Jahrhunderts auf eine feste, zugrundeliegende Providenz-
theologie zuriickfiihren lassen, ist von Ralph Brown jiingst als vereinfachend und
irrefiihrend kritisiert worden: “Developments in providential theology do not [...] appear
to have had the crucial determining role in Evangelical thought that Hilton has ascribed

to them” 3% Browns gegenteilige Ansicht, dass die Providenztheologie keine nennenswerte

47 Hilton, Age of Atonement, 13-17.

48 Fiir die Unterscheidung von allgemeiner und besonderer Vorsehung ist im Bereich der reformierten und
der evangelikalen Theologie natiirlich Calvin, Institutio, 1/16/4-7 grundlegend.

49 Hilton, Age of Atonement, 16.

30 Ralph S. Brown, “Victorian Anglican Evangelicalism: The Radical Legacy of Edward Irving”, Journal



117

Rolle bei der sozial- und wirtschaftspolitischen Willensbildung spielte, ist wahrscheinlich
iiberzogen. Sein Einwand ist dennoch nicht unberechtigt, da sich die providenz-
theologischen Vorstellungen der Evangelikalen natiirlich nicht auf ein polares Whig-
Tory-Schema reduzieren lassen: Evangelikale aller Couleur und politischer Fliigel ak-
zeptierten, dass Gott sowohl die “allgemeine” als auch die “besondere Vorsehung” zu
Gebote stand. Die Frage, welchen Instrumentes sich Gott in einem Ereignis oder Vorgang
bediente und in welchem Malle er es tat, 6ffnete den Evangelikalen weite Spielrdume der
Bewertung und fiihrte zu einem breiten Spektrum eher graduell verschiedener
Meinungen. Der autkommende Whig-Tory-Gegensatz ist daher sicherlich nicht allein auf
Gegensitze in der Providenztheologie zuriickzufiihren, und selbst wo es diese Gegensétze
gab, darf man sie sich nicht als uniiberbriickbare Dichotomie vorstellen. Gewiss aber
stimmten Evangelikale ihre programmatischen Vorstellungen in vielen politischen Sach-
fragen darauf ab, welches der Instrumente providentieller Intervention ihrer Ansicht nach
in einer konkreten Problematik (z.B. Epidemie, Hunger, Wohnungsnot, Kriminalitét)
ursidchlich war. Dabei verloren sie andere Faktoren und Ziele (z.B. Erhalt des sozialen
Friedens) aber nicht aus den Augen. Hiltons Erkldrungsansatz ist also, wie er selbst an
anderer Stelle deutlich macht,5! eher als ein idealtypisches Modell aufzufassen, das in
vielen Fillen erkldren hilft, warum Evangelikale bestimmte Haltungen im Hinblick auf
Wirtschafts- und Sozialpolitik einnahmen. In sehr weitlaufiger Weise konnen die
Providentialismen sicherlich auch den in den 1820er und 1830er Jahren wieder
aufbrechenden Whig-Tory-Gegensatz geprédgt haben, da sich viele Evangelikale verstéarkt
den Positionen einer eher liberalistischen Sozialpolitik (weniger Staatsintervention in die
Wirtschaft, “moralische Intervention” ins Leben der Unterschichten, weniger materielle
Forderung) oder umgekehrt einer eher toryistischen bzw. radikalen Sozialpolitik
(Paternalismus, Protektionismus, Staatsintervention und mehr materielle Forderung) zu-
ordneten. Fiir die Zwecke des vorliegenden Kapitels ist es entscheidend festzustellen, dass
neben den religions- und biirgerrechtspolitischen Debatten der Jahre um 1830 auch die
wirtschaftspolitischen Differenzen im Lager der Evangelikalen ihrer politischen

Handlungseinheit zunehmend enge Grenzen setzten.

‘Weltlich’-politische Differenzen konnten von Evangelikalen in vielen Streitpunkten

of Ecclesiastical History 58 (2007), 675-704, hier: 685-7.

51 Boyd Hilton, “The Politics of Anatomy and the Anatomy of Politics, ¢.1825-1850", in: Stefan Collini,
Richard Whatmore, Brian Young (Hg.): History, Religion, and Culture: British Intellectual History,
1750-1950 (Cambridge 2000), 179-97, hier: 186.



118

jedoch noch als ephemere Nebensdchlichkeiten ad acta gelegt werden. Fiir theologische
Meinungsverschiedenheiten galt dies hingegen in abnehmenden MaBle. Es waren daher
die um 1825 aufkommenden theologischen Kontroversen, die die gemeinsame Basis des
Evangelikalismus rapide und griindlich zum Abschmelzen brachten. Zwar verzeichneten
die Evangelikalen auch in der Reformdra (1815-1849) immer noch einen erheblichen
Zulauf. Auch die karitativen, sozialreformerischen und missionarischen Unternehmungen
der Evangelikalen traten in dieser Zeit ihren Triumphzug gerade erst an. Doch in den
krisengeschiittelten Jahrzehnten der 1820er und 1830er Jahre brachen eine Reihe
theologischer Differenzen auf, die innerhalb des Evangelikalismus auch in der Periode
relativer Geschlossenheit nach 1790 untergriindig virulent geblieben waren. Sie wurden
nach 1825 mit zunehmender Vehemenz ausgefochten und erlangten sogar die Dominanz
iiber den Diskurs des evangelikalen Milieus, das seine Einheit dadurch mehr und mehr
einbilifte. Das Selbstverstindnis des Evangelikalismus und der Geltungsanspruch
evangelikaler Uberzeugungen wurden dabei sowohl durch interne Friktionen zwischen
Evangelikalen wie auch durch aufbliihende Alternativstromungen auflerhalb des Evan-
gelikalismus grundlegend in Frage gestellt. Sie wirbelten den Ideenhaushalt des Milieus
in den 1820er und 1830er Jahren — den Jugendjahren Ruskins — zunehmend durch-
einander und spalteten das evangelikale Lager tief.

Die internen theologischen Spannungen, wie sie den Evangelikalismus um 1800
pragten, lassen sich anhand des Verhéltnisses der unterschiedlichen evangelikalen Grup-
pierungen zur calvinistischen Theologie darstellen. Ausgehend von der zeitgendssischen
Unterteilung der calvinistischen Evangelikalen durch den Baptisten Andrew Fuller (1754-
1815) in moderate, strikte und Hyper-Calvinisten, wie sie in jiingster Zeit von Ian Shaw
aufgegriffen wurde,>? ldsst sich das evangelikale Milieu in fiinf verschiedene Richtungen
gliedern: (1) Arminianer, die am hiufigsten unter den Wesleyanischen Methodisten
vertreten waren;>3 (2) moderate Calvinisten, die sich als grofle Mehrheitsgruppe iiber alle
Kirchen verteilten, moglicherweise jedoch am dominantesten im Kongregationalismus
auftraten, wihrend ihre Zahl im Anglikanismus nach 1825 stark abnahm; sowie (3) strikt
calvinistische Evangelikale, die sich {iiberproportional stark bei den Anglikanern,

Presbyterianern und Baptisten organisierten. In den 1820er Jahren machten sich

52 Tan J. Shaw, High Calvinists in Action.: Calvinism and the City; Manchester and London, c.1810-1860
(Oxford 2002), 10-12. Shaw bezieht sich dabei auf einen um 1802 verfassten Brief Fullers aus Andrew
Gunton Fuller, “Memoirs of the Rev. Andrew Fuller”, in: Andrew Fuller, The Complete Works of the
Rev. Andrew Fuller: With a Memoir (London 1846), xv-xciii, hier: Ixvii.

53 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 27.



119

schlieBlich verstirkt wieder (4) hyper- bzw. hochcalvinistische Evangelikale bemerkbar,
die als Randgruppe idealtypisch in den autonomen Gemeinden des Kongregationalismus
oder im Anglikanismus, aber auch im Baptismus eine Heimat fanden.5* Und schlieBlich
traten in den 1820er Jahren (5) spiritualistische und andere dissidentische evangelikale
Gruppierungen auf, die sich weit von den Grundlagen der reformierten Theologie ent-
fernten. Die Existenz der beiden radikalevangelikalen ‘Lager’, d.h. der Hochcalvinisten
und der Spiritualisten, war dabei zum Teil bereits eine Reaktion auf die Krise im
Evangelikalismus, stellte die moderateren Evangelikalen aber auch vor neue Probleme.
Sie wurden als sektiererisch betrachtet, weithin geschnitten und brachen oft schismatisch
aus den groferen Religionsgemeinschaften heraus.3?

Der Unterschied zwischen den verschiedenen Richtungen des Evangelikalismus liegt
vor allem in Differenzen iliber Gotteslehre, Rechtfertigungslehre, Soteriologie und Ethik
begriindet. Vereinfacht formuliert, lehnten die (1) Arminianer insbesondere die Idee eines
partikularen gottlichen Heilswillens ab, wie er in der calvinistischen Pridestinationslehre
postuliert wurde, und hielten jeden zum wahren Glauben Bekehrten fiir errettet.
Arminianer ndherten sich damit dem (fiir calvinistische Evangelikale nicht akzeptablen)
Prinzip des Synergismus an, d.h. der Vorstellung, dass der Mensch mit seinem Willen und
der Entscheidung fiir den Glauben an seiner Errettung durch Gott (resp. am eigenen
Verderben) mitwirke. Ahnlich wie die Arminianer waren auch (2) moderate Calvinisten
iiberzeugt, dass das Angebot der Erlosung einer groBen Zahl von Menschen offenstand,
da der Versohnungstod Christi als hinreichend fiir die Erlosung aller Menschen universal
wirksam sei. Doch die Idee der Willensfreiheit und der ‘bedingten Erwéhlung’ (d.h. der
Ansicht, dass die Erwéhlung an die freie Entscheidung des Menschen fiir den Glauben
geknliipft sei) lehnten sie ab. Ebensowenig akzeptierten sie die Vorstellung, der Mensch
konne seine Erwidhlung durch freien Willen verwirken. (3) Orthodox-calvinistische
Evangelikale vertraten zur Pridestination und Rechtfertigung die calvinistische Position
in der Form, wie sie in den Dordrechter Canones von 1619 festgelegt worden waren, in
vollem Umfang (Willensunfreiheit des Menschen, unbedingte Erwidhlung, beschrinkte

Genugtuung durch das Siihneopfer Christi, Unwiderstehlichkeit der Gnade, ‘Beharr-

54 Shaw, High Calvinists, 16. Noch 1811 soll es, einer zeitgendssischen Schitzung James Harrington
Evans’ (1785-1849) nach, in der anglikanischen Kirche nur etwa 10 Hochcalvinisten gegeben haben.
Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 78.

55 Vgl. Shaw, High Calvinists, 10-36. Zu den Abspaltungen von der anglikanischen Kirche umfassend:
Grayson Carter, Anglican Evangelicals: Protestant Secessions from the Via Media, ¢.1800-1850 (Ox-
ford 2001).



120

lichkeit der Heiligen’ [d.h. Erwihlte bleiben gerettet]). Im Unterschied zu den moderaten
Evangelikalen glaubten sie also nicht, dass der Tod Christi dazu diente, allen Menschen
Rettung zu bringen. (4) Hochcalvinisten, im Sprachgebrauch der Epoche meist hyper-
calvinists genannt, triecben die Erwédhlungslehre so weit, dass sie nach Ansicht
gegnerischer Evangelikaler potenziell zum Antinomianismus fiihrte: Denn gute Werke
waren aus hochcalvinistischer Sicht keine essentiellen Kennzeichen des Glaubens, da
menschliche Verdienste in keinem Bezug zu Erwidhlung und Heiligung standen.5¢
Moderatere Evangelikale verdédchtigten die Hypercalvinisten daher, Amoral und ethische
Indifferenz zu sanktionieren. So weit gingen Hochcalvinisten freilich selten. Dem
Missionarismus und dem organisierten politischen oder karitativen Aktivismus, wie sie
im moderateren Evangelikalismus verbreitet waren, zogen Hochevangelikale allerdings
oftmals die Tat im engeren Kreis der ‘Rechtgldubigen’ oder die Vor-Ort-Aktivitdt in der
Gemeinde vor.’” Auch eine an den Quietismus erinnernde Ethik der Askese und
‘Befreiung vom Selbst’ wird oft als ein (allerdings nicht exklusives) Kennzeichen des
Hochcalvinismus betrachtet.5® In ihrer, unter Zeitgenossen als sektiererisch verschrieenen
Haltung waren viele (5) Spiritualisten den Hochcalvinisten dhnlich. Sie entfernten sich
allerdings noch weiter von den Positionen der calvinistischen Dogmatik. Einige von ihnen
zelebrierten in ihren Gottesdiensten und Versammlungen beispielsweise die Ausschiittung
des Heiligen Geistes durch charismatische Praktiken, also etwa Zungenreden (Glosso-
lalie), Wunderheilungen und Prophetie. Solche Heterodoxien gaben den Anstof3 zu zahl-
reichen Schismen und Neugriindungen, etwa zur Griindung der Plymouth Brethren (1827-
31) oder der Catholic Apostolic Church (1835).5°

Diese theologischen Differenzen entfalteten ihre volle Sprengkraft erst vor dem
Hintergrund der sozialen, wirtschaftlichen und politischen Krisen der Jahre 1825 bis
1849. Die gravierenden Probleme Irlands, das seit 1801 von Westminster aus regiert
wurde, und die nationalistischen Kampagnen u.a. Daniel O’Connells und der Catholic
Association (1823-29) sowie die wenig schonungsvolle ‘Besatzungspolitik’ von Armee

und Verwaltung fiihrten zu anarchischen Zustidnden in dem Land.®® Ab 1829 triibte sich

56 Zu den Anfingen und zur Definition des Hochcalvinismus: Peter Toon, The Emergence of Hyper-
Calvinism in English Nonconformity, 1689-1765 (London 1967), 1-17. Toons bevorzugter Terminus ist
Hypercalvinismus, da er den Begriff des Hochcalvinismus fiir die calvinistische Orthodoxie in der
Nachfolge Bezas verwendet.

57 Shaw, High Calvinists, 317.
58 Toon, Emergence of Hyper-Calvinism, 8.

39 Carter, Anglican Evangelicals, 162-3.

60 James A. Reynolds, The Catholic Emancipation Crisis in Ireland, 1823-1829 (New Haven, Conn.

1954).



121

die wirtschaftliche Situation zudem in England bedrohlich ein: Insbesondere auf dem
Land kam es zu Subsistenz- und Bewahrungsprotesten der Unterschichten und extrem
harten Gegenreaktionen der ortlichen Verwaltungen, der Sicherheitskrifte sowie der
Justiz (Swing Riots im Herbst 1830).6! Bereits zuvor weckte die Julirevolution in
Frankreich 1830 und die belgische Revolution im August und September Befiirchtungen
vor der Ausbreitung revolutiondrer Verhéltnisse. Gleichzeitig traten Probleme ganz neuer
Natur auf: In den Jahren 1831-32 wurde die Cholera nach England eingeschleppt, breitete
sich in Windeseile aus und kostete rund 52.000 Menschen das Leben. Von 1833 an
suchten, im Verlauf der nichsten rund 16 Jahre, acht Grippeepidemien Grof3britannien
heim, deren Wirkungen zum Teil noch durch periodisch auftretende Ausbriiche von
Typhus verscharft wurden. Auch die Cholera trat 1848-49, 1853 und 1866 erneut auf.®2
Solche Umstinde 18sten tiefe Angste aus, die durch die teilweise krisenhaft eskalierenden
Diskussionen um die Aufhebung der Test und Corporation Acts, um die Gleich-
berechtigung fiir die Katholiken, die Reform der kirchlichen Verhéltnisse in Irland und
die Reform des Wahlrechts nur noch weiter angeheizt wurden. Spitestens ab 1835-36
erlangte zudem das hochkirchlich orientierte Oxford Movement ein hohes Mal} offent-
licher Aufmerksamkeit und weckte Sorgen vor einer Rekatholisierung der anglikanischen
Kirche. Evangelikale aller Couleur begannen in dieser Situation der Abgrenzung von
Anderen und der Durchbildung oder Durchsetzung eigener Grundsitze mehr Gewicht zu
geben; insbesondere der Graben zwischen Staatskirche und Nonkonformismus vertiefte
sich wieder.®3 Die interdenominelle Kooperation geriet dagegen zunehmend ins Hinter-
treffen. Grundstiirzende Neuerungen wagten nur wenige Radikalevangelikale und
Dissidenten, die sich damit aber heftigster Kritik aussetzten und in der Regel mit durch-
greifenden Disziplinierungsmaf3inahmen zu kdmpfen hatten.

Insgesamt riickte der Evangelikalismus durch die Abschaffung der Test und
Corporation Acts 1828 und die Katholikenemanzipation 1829 politisch nach rechts:
Anglikanische Evangelikale waren durch ihren Machtzuwachs in der Staatskirche immer
weniger auf die Zusammenarbeit mit dem Nonkonformismus angewiesen und

solidarisierten sich verstirkt untereinander zur Abwehr weiterer Angriffe auf die

61 Peter Jones, “Swing, Speenhamland and Rural Social Relations: The ‘Moral Economy’ of the English
Crowd in the Nineteenth Century,” Social History [London], 32 (2007), 271-90.

62 Morris, Cholera 1832; aus wissensgeschichtlicher Perspektive: Pelling, Cholera, Fever, and English
Medicine, 1825-1865; und Vinten-Johansen u.a., Cholera, Chloroform, and the Science of Medicine.

63 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 99.



122

Staatskirche.®4 Konservative Dissenter solidarisierten sich, wie erwadhnt, mit ithnen. Das
lange Zeit dominierende Lager der moderat-calvinistischen, geméBigt reformerischen
Liberalevangelikalen mit dem Christian Observer (1802-74) als ihrem Zentralorgan
schwenkte zu einer liberal-konservativeren Haltung um.63

Die Fahne der Reform wurde nur noch von einem kleineren Teil der Evangelikalen
hochgehalten. In erster Linie waren dies, wie vor 1790, entschieden liberale oder radikale
Dissenter, die vor allem im Kongregationalismus (und, auflerhalb des Evangelikalismus,
bei den Unitariern) beheimatet waren. Sie iibernahmen nun das Ruder in vielen reform-
politischen Vereinigungen, wie sie mit dem Versammlungsort der Reformorientierten, der
Exeter Hall in London (errichtet 1829-31), assoziiert wurden. Innerhalb des Evange-
likalismus gerieten die reformtreibenden Kréfte allerdings verstirkt in die Isolation. Zum
tonangebenden Lager im Evangelikalismus avancierten nun die antikatholisch-tory-
istischen Recordites (nach ihrem Blatt, dem 1828-1948 erscheinenden Record), deren
Ansichten in der Regel pessimistischer, strikt-calvinistisch orientiert waren und die
zudem haufig pramillenaristische Ansichten vertraten.o¢

Das vierte groBere ‘Lager’, die zum Ubernatiirlichen und Spiritualismus tendierenden
extremen Dissidenten vom evangelikalen Mainstream, setzten sich iiberwiegend aus
Hochcalvinisten, Spiritualisten und Vertretern eines dogmatisch liberalisierten ‘roman-
tischen’ Evangelikalismus zusammen. Obgleich sie in politischen Angelegenheiten sehr
oft die konservative Grundhaltung der Mehrheitsevangelikalen teilten, bildeten sie eigene
Gemeinden und Glaubensgemeinschaften. Auch diese leisteten sich oft eigene
Presseorgane: Baptistische (und einige anglikanische) Hochcalvinisten etwa fanden ihr
Sprachrohr im Gospel Standard (seit 1835); charismatische Adventisten scharten sich um
die kurzlebigere Morning Watch (1829-33). Da sich die Denominationsgrenzen,
besonders zwischen church und chapel, wieder verstirkt trennend bemerkbar machten,
gab es oft unzdhlige Zeitschriften, die jeweils andere Glaubensgemeinschaften bedienten,
obwohl sie vergleichbare religiose Grundhaltungen vertraten — so zéhlte der adven-
tistische Theologe Leroy Edwin Froom (1890-1974) allein zehn Zeitschriften mit

schwerpunktmafBig pramillenaristischer Ausrichtung.%’

64 Ibid., 97.

65 Jbid., 99. Fiir die ‘Lagerbildung’ im Anglikanismus allgemein: Carter, Anglican Evangelicals, 256.

66 Zu den Recordites knapp: Joseph L. Altholz, “Alexander Haldane, The Record, and Religious Journ-
alism”, Victorian Periodicals Review 20 (1987), 23-31; und John Wolffe, “Recordites”, Oxford
Dictionary of National Biography, betreut von Oxford University Press. URL (Seite datiert: Mai 2008;
letzter Abruf: 28.08.2008): < http://www.oxforddnb.com/view/theme/93815 >

67 Leroy Edwin Froom, The Prophetic Faith of our Fathers: The Historical Development of Prophetic



123

Nicht nur Zersplitterung charakterisierte das evangelikale Milieu der Reformira,
sondern auch der Verlust groBBer Teile einer moglichen “dritten Generation: Viele ‘Nach-
wuchstalente’, deren evangelikale Herkunft die Ubernahme von Fiihrungspositionen unter
den Fundamentalprotestanten erwarten liel, wandten sich vom Evangelikalismus ab und
schlossen sich dem Oxford Movement oder sogar der katholischen Kirche an, wie etwa
zwel der Sohne von William Wilberforce, Robert Isaac (1802-57) und Henry William
(1807-73).68

4.2.3 Krise des Evangelikalismus: Aufbruch der ,radikalevangelikalen‘ Spiritualisten

Im Hinblick auf die theologischen Verdnderungen in den 1820er und 1830er Jahren und
thres moglichen Zusammenhanges mit der religiésen Entwicklung Ruskins verdient das
Lager der ,radikalevangelikalen® Hochcalvinisten und Spiritualisten eine gesonderte
Erwdhnung. Wihrend die politisch liberalen oder radikaleren Dissenter, die moderaten
Ex-Claphamites und die strikteren Recordites zwar wieder mehr Eigenstindigkeit
behaupteten, ihre jeweiligen dogmatischen Positionen aber im Kern unverindert lieBen,
machten die Radikalevangelikalen, die epochenpridgenden “noisy professors of religion”,
durch weithin heterodoxe Uberzeugungen und Praktiken von sich reden. Obwohl die
Mehrheit der Evangelikalen diese Prinzipien ablehnte und als abstrus und antichristlich
stigmatisierte, hatten sie ein weit liber die eigenen Ringe hinausreichendes Publikum, das
zumindest einige ihrer Ideen als bahnbrechend innovativ aufnahm.

Landesweit bekannt und salonfihig wurden radikalevangelikale Uberzeugungen durch
den Presbyterianer Edward Irving (1792-1834), der 1822 eine Pfarrstelle in London
iibernahm und fast tiber Nacht mit seinen Predigten und Schriften Furore machte.”® Sein
kometenhafter Aufstieg zu groBer Popularitét, auch in Kreisen Bessergestellter, erreichte
bereits gegen 1826 den Zenit, als seine weltentriickten radikalevangelikalen Uber-
zeugungen die polite society allméhlich abzuschrecken begannen. Als er 1828 Predigten
publizierte, in denen er die Ansicht duerte, dass Christi eine ausschlieBlich menschliche

Natur gehabt habe, war Irving in den Augen seiner Zeitgenossen als Héretiker

Interpretation, 3 Bde. (Washington 1948-54).

68  Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 97. Vgl. David Newsome, The Parting of Friends: A
Study of the Wilberforces and Henry Manning (London 1966), 54-66.

69 Vgl. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 143.

70 Zu Irving s. bes. Charles Gordon Strachan, The Pentecostal Theology of Edward Irving (London 1973).



124

abgestempelt,”! und die Zulassung der Zungenrede in seinen Gottesdiensten Ende 1830
besiegelte schlieBlich seine Ausgrenzung durch die presbyterianischen Autorititen und
die moderateren Evangelikalen. In einem langen Prozess 1831 und abschlieBend 1833
seines Amtes in der schottischen Kirche enthoben, starb Irving bereits ein Jahr spéter.
Doch in seinem Umfeld gab es zahlreiche Prediger und Laien, die seine Anregungen in
der einen oder anderen Weise aufgriffen und fortentwickelten. Aus einer Serie religioser
Treffen, die mehrheitlich anglikanische Geistliche und Laien mit Kontakt zu Irving seit
1826 in Albury bei Guildford, Surrey, veranstalteten, ging 1835 schlielich die so-
genannte Catholic Apostolic Church hervor, deren ‘Geistbegabte’ sich in einer (auch fiir
viele Zeitgenossen) bizarr anmutenden Kirchenleitung von “Aposteln”, “Propheten”,
“Evangelisten” und ‘“Pastoren” organisierten und sich einer Pastorenschaft von “Erz-
engeln” und “Engeln” (Bischdfen) sowie “Priestern” und “Diakonen” iiberordneten.”2
Bereits zuvor, in den Jahren 1827-31, hatten sich rund 20 Geistliche um John Nelson
Darby (1800-82) mit einigen hundert Anhédngern in Dublin, Bristol und Plymouth von der
anglikanischen Kirche getrennt und die Plymouth Brethren gebildet.”3

Dariiber hinaus bildeten sich auch innerhalb der britischen Staatskirchen sowie im
Kongregationalismus und dem Baptismus einige dissidentische, radikalevangelikal be-
einflusste Gemeinden, die sich allerdings meist nicht so weit exponierten wie Irving und
die Apostoliker oder sich von den charismatischen Praktiken der Apostoliker distan-
zierten. Unter den Geistlichen in diesen Kreisen waren auch hochrangige dissidentische
Presbyterianer wie der Laientheologe Thomas Erskine of Linlathen (1788-1870) sowie
die Prediger John McLeod Campbell (1800-72) und Alexander John Scott (1805-66),

deren heterodoxen Anschauungen von Seiten der Church of Scotland mit Amtsenthebung

71 Zu den Anfingen dieser Kontroverse Margaret Oliphant, The Life of Edward Irving, Minister of the
National Scotch Church, London: Illustrated by his Journals and Correspondence, 2 Bde. (London
21862), 2.1-11; die inkriminierte Schrift war Irvings Sermons, Lectures, and Occasional Discourses,
Bd. 1: The Doctrine of the Incarnation Opened in Six Sermons (London 1828); seine Auffassungen
prézisierte Irving noch einmal in Christ’s Holiness in Flesh: The Form, Fountain Head, and Assurance
to us of Holiness in Flesh; In three Parts: 1. The Fact and Form of Our Lord’s Holiness; 11. Scripture
Proofs and Illustrations thereof, 111. Conclusions of Doctrine and of Practical Holiness (Edinburgh
1831).

72 Zur Catholic Apostolic Church siehe Carter, Anglican Evangelicals, 174; Columba Graham Flegg,
Gathered under Apostles: A Study of the Catholic Apostolic Church (Oxford 1992); D. J. Tierney, “The
Catholic Apostolic Church: A Study in Tory Millenarianism”, Historical Research 63 (1990), 289-313;
Plato Ernest Oliver Shaw, The Catholic Apostolic Church, sometimes called Irvingite: A Historical
Study (1946) (New York 1972); Edward Miller, The History and Doctrines of Irvingism, or of the so-
called Catholic and Apostolic Church, 2 Bde. (London 1878). Die Kirchendmter leiteten sich partiell
aus Calvins Institutiones, IV/111/iv, ab und damit aus Calvins Deutung von Eph 4,11.

73 Fiir eine umfassende Darstellung dieses Schismas siehe Carter, Anglican Evangelicals, 195-248.



125

beantwortet wurden.”*

Die Apostoliker wurden vielfach Ziel von Spott und Hdme, und auch sonst kamen
Radikalevangelikale in und jenseits der evangelikalen Presse stark unter Beschuss.”>
Forscher neuerer Zeit haben sich lange diese spétaufklirerischen Vorbehalte gegen den
Radikalevangelikalismus zu eigen gemacht und die Radikalevangelikalen als einen
isolierten Kreis Irregeleiteter und Ungebildeter dargestellt. Bei aller Kritik, die die
Zeitgenossen an den Extremen duferten, stiel ihre Theologie zum Teil jedoch auch in
Kreisen gemiBigterer Evangelikale auf Resonanz. Fiir manche theologischen Neuansitze,
die sich zum Teil erst in den 1840er oder 1850er Jahren auf breiterer Front durchsetzten,
waren radikalevangelikale Theologien sogar richtungsweisend, wie Ralph Brown jilingst
deutlich gemacht hat.7°

Daher ist es unabhdngig von der numerischen Schwiéche des radikalevangelikalen
Fliigels wichtig, Grundziige seiner Theologie vorzustellen. Dies ist insbesondere auch im
Hinblick auf Ruskin notwendig, denn es gibt einige Indizien, die darauf hinweisen, dass
sich Ruskin viel intensiver mit dem Radikalevangelikalismus auseinandergesetzt zu haben
scheint, als in der Forschung bislang angenommen wird.”” Noch in den 1880er Jahren
reihte er Irving in einem Brief an den amerikanischen Historiker und Literaten Charles
Eliot Norton (1827-1908) in die Namensfolge seiner Heroen des 19. Jahrhunderts — neben
Turner, Blake, Walter Scott und Carlyle. Obgleich Ruskin dabei einschrinkte, Irving sei
in seinem Glauben (wie die anderen Genannten in ihren Beschiftigungsfeldern) “verriickt
geworden”, so machte Ruskin gleichzeitig doch deutlich, dass er dies als epochen-
typisches Schicksal aller ‘Genies’ betrachtete (— und als sein eigenes Schicksal, denn
Ruskin nahm mit dem Schreiben Bezug auf eine akute Psychose, die er gerade hinter sich
gebracht hatte).”® Zu verschiedenen Zeitpunkten in den 1840er und 1850er Jahren und bis

hinein in die frithen 1860er Jahre, also gerade in den Jahrzehnten, in denen Ruskin an

74 Siehe u.a. J. Philip Newell, “Scottish Intimations of Modern Pentecostalism: A. J. Scott and the 1830
Clydeside Charismatics”, Pneuma: The Journal of the Society for Pentecostal Studies 4,2 (Herbst
1982), 1-18, hier: 10-1, 13; Nicholas R. Needham, Thomas Erskine of Linlathen: His Life and Theo-
logy, 1788-1837 (Edinburgh 1990), 106-37.

75 Newell, “Scottish Intimations of Modern Pentecostalism”, 14. Selbst die sikulare Presse schenkte den
,Radikalevangelikalen‘ grole Beachtung und unternahm massive Angriffe gegen sie, so wie etwa die
Edinburgh Review: [William Empson], “Pretended Miracles: Irving, Scott, and Erskine”, Edinburgh
Review 53 (Mérz/Juni 1831), 216-305.

76 Brown, “Victorian Anglican Evangelicalism”, bes. 700-1. Brown hat dabei Irvings Primillenarismus im
Blick.

77 Vgl. Wheeler, Ruskin’s God, u.a. 236-8, und Finley, Nature’s Covennant, 61-70.

78  Brief an Norton, Brantwood, 28.8.1886, Works, 37.569.



126

seinen Hauptwerken schrieb, lieB8 er sich offenkundig von Irvings Predigten’® anregen.
Einem von ihm protegierten Kiinstler empfahl Ruskin den ehemaligen Assistenten
Irvings, Alexander John Scott (1805-66) sogar als einen “quite infallible guide in
intellectual matters” .80

Basis der radikalevangelikalen Theologie war eine forcierte Kritik an den starren
Formen des Glaubenslebens in den etablierten Religionsgemeinschaften, an der
Hierarchie und Ordnung der Kirchen sowie an der Vernetzung von Kirche, Macht und
Geld. Irving, seine Anhdnger und Nachfolger setzten sich die Befreiung von diesen
starren Traditionen und Institutionen zum Ziel und verlangten vom Gléaubigen
prinzipientreues Handeln ohne Riicksicht auf Okonomisch-soziale oder andere
Sachzwiénge. Es wurde aus diesem Grunde eine Riickkehr zu primitiven, vermeintlich
urchristlichen Formen der Kirchenorganisation und Glaubenspraxis gefordert. Wider-
stinden sollte nicht mit Moderation, sondern mit verstirktem Durchsetzungswillen
begegnet werden; so wurde die Bereitschaft zum Martyrertum etwa in der Missionsarbeit
etwa geradezu als Voraussetzung zur Ubernahme einer solchen ‘Berufung’ gesehen:
“[Wlhat is a Missionary who shrinketh at it? Can he stand the stake of the cross, who
cannot bear hunger, thirst, and nakedness? Was any man a martyr who could not be a
hungered for Christ?”’8! Die Zusammenarbeit mit Antitrinitariern, Sozinianern, Katho-
liken, teilweise aber auch mit Evangelikalen marginal divergierender Ansichten wurde
sehr oft briisk abgelehnt. Nichts trug vermutlich so empfindlich und nachtriglich dazu
bei, die interdenominelle Zusammenarbeit in den vielen evangelikalen Organisationen zu
untergraben, wie die Neigung der Hochcalvinisten und Spiritualisten, ihre moderateren
Glaubensbriider (auch innerhalb der gleichen Glaubensgemeinschaft) auf Distanz zu
halten. So wurden etwa zwei der bedeutendsten interdenominell-evangelikalen Buch-

gesellschaften — die British and Foreign Bible Society (gegr. 1804)82 sowie die Religious

79 Tagebuch, 0.0., [Dez. 1848/Jan. 1849], Ruskin Library, University of Lancaster, Ms 5c, fol. 137". Aus
der Notiz geht hervor, dass Ruskin zu der Zeit Irvings Homilies on the Sacraments, Bd. 1: On Baptism
(London 1828), las.

80 So in einem Brief wohl der 1860er Jahre an den Maler Frederic James Shields (1833-1911), Works,

7.373 EN 4; positiv {iber Scott dulerte sich Ruskin aber auch 6ffentlich in Modern Painters V (1860),

Works, 7.372 FN *. Scott wendete sich von der Charismatik Irvings und der Apostoliker um 1830 ab,

entwickelte aber Grundpositionen seiner spiritualistisch geprigten Theologie weiter. Wie Irving wurde

auch Scott wegen Apostasie aus der Schottischen Kirche ausgeschlossen.

Edward Irving, For Missionaries after the Apostolical School: A Series of Orations; In Four Parts, 1.

The Doctrine, II. The Experiment, I1l. The Argument, IV. The Duty (London 1825), hier: 110.

82 Zur BFBS siehe George Browne, The History of the British and Foreign Bible Society, from its
Institution in 1804, to the Close of its Jubilee in 1854, Compiled at the Request of the Jubilee
Committee by the Rev. George Browne, during Twenty Years one of the Secretaries of the Society, 2
Bde. (London 1859), und Leslie Howsam, Cheap Bibles: Nineteenth-Century Publishing and the

81



127

Tract Society (1799-1935)83  jahrelang mit Kontroversen (um  bestimmte
Bibeliibersetzungen, die Aufnahme von Apokryphen u.A.) und kontraproduktiven
Vorschligen (um Aufnahme und Ausschluss bestimmter Mitglieder, Gebete, Glaubens-
bekenntnisse etc.) molestiert und zermiirbt.84 Um 1830 zerbrachen diese Organisationen
schlieBlich: Die Edinburgh Bible Society (gegr. 1809) und die Glasgow Bible Society
(gegr. 1812) sezessionierten 1826 von der BFBS. Etwas spiter spaltete sich die
Trinitarian Bible Society (gegr. 1831) ab.85 Der RTS erwuchs zeitweilig Konkurrenz in
Gestalt der Gospel Tract Society (1824-27). Die Radikalevangelikalen zogen sich
gleichsam in den Kreis der ‘Rechtglaubigen’ zuriick und hinterlieBen die evangelikalen
Verbinde in geschwichtem Zustand.

Theologisch richteten die Radikalevangelikalen ihre Hoffnungen insbesondere auf
intensivierte religiose Erfahrungen, vor allem auf die Erfahrung von Heilsgewissheit, der
Néhe Christi und des Heiligen Geistes. Eine Revitalisierung des Glaubens schien vielen
Radikalevangelikalen nur durch das direkte Wirken des Heiligen Geistes moglich. Aus
diesem Grunde waren viele Anhédnger dieses ‘Lagers’ bereit, charismatische Praktiken —
Zungenreden, Prophetie, Wunderheilungen — als Wirken des Geistes und als Zeichen
einer anbrechenden neuen Epoche des Glaubens zu akzeptieren (viele Hochcalvinisten
unter den Radikalevangelikalen lehnten solche Praktiken allerdings ab). Die Resignation
iber den Zustand der Gegenwart und die spiritualistische Suche nach Epiphanie-
Erfahrungen, dem ‘direkten Draht’ zur Trinitdt, sorgte zudem dafiir, dass die meisten
Radikalevangelikalen auch Pramillenaristen waren oder wurden. Den ‘duty faith’, d.i. den
karitativ engagierten Glauben der moderaten Evangelikalen,3¢ lehnten sie tiberwiegend als
Synergismus ab; Pflicht der Stunde war aus ihrer Sicht die Vorbereitung auf die
Wiederkehr Christi. Irving selbst allerdings hegte fiir eine lingere Zeit Zweifel daran,
dass Menschen (vor der Wiederkehr Christi) zum Werkzeug des Heiligen Geistes werden
und tiber charismatische Gaben verfligen konnten. Erst nach ldngerem Zdgern akzeptierte

er die vermeintlichen Wunderheilungen und Zungenreden in Schottland und London ab

British and Foreign Bible Society (Cambridge 1991).

83 Die umfassendste Darstellung der RTS bleibt: William Jones, The Jubilee Memorial of the Religious
Tract Society; Containing, a Record of its Origin, Proceedings, and Results; A.D. 1799 to A.D. 1849
(London 1850). Zur Abspaltung der Gospel Tract Society dullert sich Jones allerdings nicht ausfiihr-
licher.

84 Zur Spaltung der BEBS: Browne, History of the British and Foreign Bible Society, 1.122-135.

85 Zur Trinitarian Bible Society und ihren enormen Startschwierigkeiten in der Kontroverse um die
charismatischen Prinzipien Irvings und seiner Anhdnger: Andrew J. Brown, The Word of God among
all Nations: A Brief History of the Trinitarian Bible Society, 1831-1981 (London 1981), 7-35.

86 Zum Begriff knapp: Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 64.



128

Friihjahr 1830 als authentische, durch den Heiligen Geist bewirkte Phanomene.87

Das spiritualistische Bediirfnis nach unmittelbarer, gleichsam physischer Gottes-
erfahrung fand auch in moderateren evangelikalen Kreisen in den Jahren nach 1830
durchaus Nachhall — nicht in charismatischen Praktiken, aber beispielsweise in aufwen-
digeren Kirchenausstattungen, einer groferen Bedeutung des Chor- und Gemeinde-
gesanges, der Errichtung von Orgeln oder auch der Verwendung der anglikanischen
Liturgie bis hinein in nonkonformistische Gottesdienste.®® So wurde etwa in einer der
kongregationalistischen Gemeinden, die die Familie Ruskin besuchte, eine abgekiirzte
Form der anglikanischen Liturgie verwendet.?® Solche Praktiken signalisieren, dass der
Spiritualismus in Teilen des Evangelikalismus zu einer stirkeren Anlehnung an die
Hochanglikaner fiihren konnte,”® die die Institution der Kirche als eine Werkzeug des
Heiligen Geistes betrachteten. Daher wurden selbst ehemals als hochanglikanisch
betrachtete Praktiken wie der friilhmorgendliche Abendmahlsgottesdienst von manchen
Evangelikalen libernommen.’!

Auch die ‘Fahndung’ nach urchristlichen Formen der Kirchenorganisation und
Religionsausiibung wurde von moderaten Evangelikalen und Hochkirchlern nicht weniger
hartnickig betrieben als von den Radikalevangelikalen. Besondere Hoffnungen weckten
dabei die Studien des Anglikaner William Stephen Gilly (1789-1855), der 1823 eine
Reise zu den Waldensern im Auftrag der Society for Promoting Christian Knowledge
(gegr. 1698) unternahm und {tiber seine Erfahrungen einen Reisebericht verfasste.”? Gilly
brachte die Uberzeugung in Umlauf, dass die Waldenser Formen der Kirchenverfassung
und Glaubenspraxis aus urchristlichen Zeiten bis in die Gegenwart bewahrt hétten:
“[N]othing can be [...] more important to the cause of truth, than the fact, that [...] [the

doctrines of the Reformation]| were already established, in their utmost purity, among this

87 Newell, “Scottish Intimations of Modern Pentecostalism”, 2-3.

88 Brown, “Victorian Anglican Evangelicalism”, 678; Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 94-
9.

89 Praeterita (1885-89), Works, 35.72.

90  Hilton, Mad, Bad, and Dangerous People, 182.

91 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 147.

92 Willam Stephen Gilly, Narrative of an Excursion to the Mountains of Piemont, and Researches among
the Vaudois, or Waldenses, Protestant Inhabitants of the Cottian Alps: With Maps, Plates, and an
Appendix, Containing Copies of Ancient Manuscripts, and other Interesting Documents, in Illustration
of the History and Manners of that Extraordinary People (London 1824). Nach einer anderen Reise
1829 verfasste Gilly zudem Waldensian Researches during a Second Visit to the Vaudois of Piedmont:
With an Introductory Inquiry into the Antiquity and Purity of the Waldensian Church, and some
Account of the Compacts with the Ancient Princes of Piemont, and the Treaties between the English
Government and the House of Savoy, in Virtue of which this Sole Relic of the Primitive Church in Italy
has Continued to Assert its Religious Independence (London 1831).



129

little community of mountaineers, who preserved, in their impregnable fastnesses, the
faith, and very probably the exact discipline also, of the primitive church of Christ”.93
Obwohl diese Annahme nicht einmal originell war, sondern auf dlteren, apologetisch
gefarbten Schriften des 16. und 17. Jahrhunderts griindete, wurde Gillys Reisebericht in
der Krise der 1820er Jahre enthusiastisch aufgenommen: “The semsation which that
[=Gilly’s] publication excited [...] was certainly unparalleled by any effect arising from
analogous courses in our own time”, erinnerte sich etwa der evangelikale Tory-M.P.
Robert Harry Inglis (1786-1855).94 Gilly, der in seinem Antikatholizismus, Sabbatari-
anismus und strengen Moralismus sicherlich evangelikal beeinflusst, aber in seiner
Ekklesiologie und Soteriologie strikt anticalvinistisch war, gab seiner Darstellung der

Waldenser dabei eine hochkirchliche Pointe:

The episcopal succession and character were retained in such acknowledged purity, for centuries after the
establishment of the Vaudois church, as independent of Rome, that Commenius, the Bohemian Bishop,
who wrote in 1644, states, that the Bohemian Separatists, in their anxiety to have their pastors ordained by
prelates in regular succession from the Apostles, sent three of their preachers to “a certain Stephen,
Bishop of the Vaudois; and this Stephen, with others officiating, conferred the vocation and ordination
upon the three pastors, by the imposition of hands.”?

In der Waldenserkirche meinte Gilly also ein der anglikanischen Ecclesiologie ent-
sprechendes Episkopat identifizieren zu konnen, in dem die apostolische Sukzession
nahezu unabhingig von Rom tradiert (und im 15./16. Jahrhundert weiter an die
Mihrischen Briider vermittelt) worden sei. Auch das von Gilly 1825 mitbegriindete
Unterstiitzerkommittee fiir die Waldenser (Committee for the Relief of the Vaudois of
Piedmont), dem der Londoner Bischof und spétere Erzbischof von Canterbury William

Howley (1766—1848, Erzbischof ab 1828) vorstand, war anglikanisch und grofenteils

93 William Stephen Gilly, Narrative of an Excursion to the Mountains of Piemont in the Year MDCCCXXIII,
and Researches among the Vaudois, or Waldenses, Protestant Inhabitants of the Cottian Alps: With
Maps, Plates, and an Appendix, Containing Copies of Ancient Manuscripts, and other Interesting
Documents, in Illustration of the History and Manners of that Extraordinary People (London *1827),
App. v

94 [Robert Harry Inglis], “The Vaudois Church,” Quarterly Review 73 (Dez. 1843/Mirz 1844), 1-27, hier:
3. Die Quarterly Review widmete dem Thema eine Reihe von Aufsdtzen. Zur wiederbelebten
Waldenserbegeisterung in Grofbritannien vor allem William Stuart Frederick Pickering, What the
British Found when they Discovered the French Vaudois in the Nineteenth Century (Bristol 1995)
[erweiterte Fassung zweier élterer Artikel Pickerings: “Les Vaudois et le Maintien d’une situtation
barbare pour les motifs religieux,” Bulletin de la Société de I’histoire du Protestantisme Frangais 139
(1993), 97-126; und “La Découverte des Vaudois de France par les Anglais au XIX® siécle,” ibid. 139
(1993), 653-71.]. Siehe ferner Randolph Vigne, ““The Sower Will again Cast his Seed’: Vaudois and
British Interaction in the Nineteenth Century,” in: Albert de Lange (Hg.), Dall’Europa alle Valli
valdesi: Atti del xxix Convegno storico internazionale: «Il Glorioso Rimpatrio (1686-1989). Contesto,
significato, immaginey. Torre Pellice (To), 3-7 settembre 1989 (Torino: Claudiana, 1990), 439-63.

95 Gilly, Narrative of an Excursion to the Mountains of Piemont (*1827), 74 FN h.



130

hochkirchlich dominiert. Doch Evangelikale lieBen nicht lange auf sich warten: Vertreter
der radikalevangelikalen Continental Society for the Diffusion of Religious Knowledge
(gegr. 1819)% und der liberdenominellen, von moderaten Evangelikalen dominierten
British and Foreign Bible Society (gegr. 1804) machten sich ebenfalls unverziiglich auf
die Suche nach dem “Israel in den Alpen”.°” Zumal nachdem sich Gillys Auffassungen
als falsch erwiesen, setzte eine lang anhaltende, breit-evangelikale Welle der Unter-
stiitzung fiir die in Piemont-Sardinien bis 1848 nicht tolerierte Glaubensgemeinschaft
ein.”® Auch Margaret, John James und John Ruskin lieBen sich von dieser Begeisterung
anstecken und nahmen auf ihren Frankreich- und Italienreisen 1840 und 1858 gezielt
protestantische Diasporagemeinden, hugenottische Erinnerungsorte in der Auvergne und
die Waldensergebiete Norditaliens in ihr Besuchsprogramm auf.%?

So wie die spiritualistische Suche nach unmittelbarerer Gotteserfahrung und die Suche
nach apostolisch-urchristlichen Formen religiosen Lebens nicht auf die Radikal-
evangelikalen beschrinkt blieben, war auch der Primillenarismus kein auf diese Kreise
limitiertes Phinomen, mit dem sich nur die unter wirtschaftlichen Problemen leidenden,
aufgewiihlten Unterschichten der Friihindustrialisierung und einzelne gebildete
Randexistenzen beschéftigt hitten.!00 Das Bekenntnis etwa eines sozialpolitisch
engagierten Torys und anglikanischen Hocharistokraten wie Anthony Ashley Cooper, 7th
Earl of Shaftesbury (1801-85) zum Pramillenarismus demonstriert deutlich, dass der Pra-
millenarismus auch ein elitdres Publikum ansprach.!%! Im 18. Jahrhundert weithin dis-

kreditiert und teilweise in den Untergrund verdringt,!02 sorgten die Ereignisse der

96 Zu der spirlich erforschten Continental (spiter: European Missionary) Society siehe Kenneth J.

Stewart, “A Millennial Maelstrom: Controversy in the Continental Society in the 1820s”, in: Crawford
Gribben und Timothy C. F. Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? Aspects of Evangelical Millennialism in
Britain and Ireland, 1800-1880 (Carlisle 2004), 122-49. Ferner: Bebbington, Evangelicalism in Modern
Britain, 77; Carter, Anglican Evangelicals, 163-4; Stunt, From Awakening to Secession, 62, 96, 111-2,
241-2, 244-5, 300-1.

Alexis Muston, L’Israel des Alpes: Premiere histoire complete des Vaudois du Piemont et de leurs

colonies, 4 Bde. (Paris 1851).

98 Zu den britischen Unterstiitzern siehe Pickering, What the British Found, 3-29.

99 Siehe unter anderem die Briefe Ruskins an Thomas Dale, Rom, 31.12.1840; Works, 1.378; und an John
James Ruskin, [Turin], 3.8.[1858]; Letters from the Continent, 114-5. Zu den Missionsaktivitaten strikt-
calvinistischer Evangelikaler auf dem Kontinent siche u.a. Kenneth J. Stewart, Restoring the
Reformation: British Evangelicalism and the Francophone 'Reveil’, 1816—1849 (Carlisle 2006).

100 So etwa noch John F. C. Harrison, The Second Coming: Popular Millenarianism, 1780-1850 (New
Brunswick, N.J. 1979). 5, 207-30. Zur Historiographiegeschichte des Pramillenarismus: Douglas H.
Shantz, “Millennialism and Apocalypticism in Recent Historical Scholarship”, in: Crawford Gribben
und Timothy C. F. Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? Aspects of Evangelical Millennialism in Britain and
Ireland, 1800-1880 (Carlisle 2004), 18-43, bes. 25-32.

101" Carter, Anglican Evangelicals, 157.

102 Orianne Smith, ““Unlearned & ill-qualified Pokers into Prophecy’: Hester Lynch Piozzi and the Female
Prophetic Tradition”, Eighteenth-Century Life 28 (2004), 87-112.

97



131

Franzosischen Revolution und die Eintriibung der politischen Atmosphére in den 1820er
Jahren dafiir, dass die Entschliisselung der Offenbarung des Johannes und die
Folgerungen daraus fiir die Zukunft der Nation zu einem respektierten Geschift wurden,
das eine Flut viel diskutierter Schriften erzeugte.13

Wie andere Phdanomene des theologischen Wandels im Evangelikalismus wurde auch
der Pramillenarismus als ein Weg der Anndherung an Christus begriffen: “Souls that burn
with love to Christ [...] are ready to catch at a doctrine which seems to promise a much
earlier appearing of their beloved Lord than the ordinary view”, stellte etwa der
exponierteste Gegenpublizist, der Theologe, freikirchliche Presbyterianer und Post-
millenarist David Brown (1803-97), fest.!04 Mitte der 1820er Jahre im ,radikal-
evangelikalen® Milieu neu belebt, erlangte der Prdmillenarismus in den 1830er und
1840er Jahren breiteste Akzeptanz in allen protestantischen Kirchen und blieb dort bis in
die 1880er Jahre hinein virulent.1%

Im Anglikanismus setzte sich dabei vor allem die sogenannte ‘historistische’ Variante
des Pramillenarismus durch, deren Anhdnger Symbole aus der Offenbarung des Johannes
und dem Buch Daniel mit zuriickliegenden historischen Ereignissen identifizierten und
daraus Prognosen fiir die Zukunft extrapolierten. Im ,Radikalevangelikalismus® der
Brethren und der Apostoliker fand hingegen der “futurist premillenarianism” mehr
Anklang, der spekulativ und ohne historische Riickschau aus den prophetischen Biichern
Zukunftsvisionen entwickelte. Beide Varianten der primillenaristischen Endzeiterwartung
ermoglichten es ithren Anhéngern aber, den beunruhigenden Entwicklungen im Lande
einen Sinn abzugewinnen (bzw. ihnen eine andere Zukunft entgegenzuhalten), und
gleichzeitig, den Glauben aus der Formelhaftigkeit der evangelikalen Traktate und
Predigten herauszuholen und ihm Lebenswirklichkeit bis hinein in die eigenen akuten
Lebensumstidnde zu geben.

Ruskin setzte sich spétestens ab Mitte 1848, und zwar iiber eine Zeit von gut vier

103 Clarke Garrett, Respectable Folly: Millenarians and the French Revolution in France and England
(Baltimore, Md., 1975).

104 David Brown, Christ’s Second Coming: Will it be Premillennial? (1846) (Edinburgh/London 1856), 8.

105 Dije wichtigste neuere Publikation zum Thema ist sicherlich der erwihnte Sammelband von Gribben
und Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? (2004). Siche insbesondere die Einleitung der Herausgeber: dies.,
“Introduction”, ibid., 1-17. Zu den einflussreichsten neueren Darstellungen zéhlen: C. D. A. Leighton,
“Antichrist’s Revolution: Some Anglican Apocalypticists in the Age of the French Wars, Journal of
Religious History 25 (2000), 125-42; Christopher Burdon, The Apocalypse in England: Revelation
Unravelling, 1700-1834 (Basingstoke 1997), Sheridan Gilley, “Edward Irving: Prophet of the Millen-
nium”, in: Jane Garnett und Henry Colin Gray Matthew (Hg.), Revival and Religion since 1700: Essays
for John Walsh (London 1993), 95-110; David Hempton, “Evangelicals and Eschatology”, Journal of
Ecclesiastical History 31 (1980), 179-94.



132

Jahren, mit dem Hauptwerk des historistischen Prédmillenarismus, den Horae Apo-
calypticae (1846) des Cambridger Dozenten Edward Bishop Elliott (1793-1875) aus-
einander.!% Die populdreren Apocalyptic Sketches (1848) des zeitgendssisch bekanntesten
Protagonisten des historistischen Pramillenarismus, des Londoner Presbyterianerpredigers
John Cumming (1807-1881), las er parallel dazu.!°” Zudem war er in diesen Jahren ein
regelmiBiger Besucher von Cummings Gottesdiensten in der Zentralkirche der
schottischen Presbyterianer, der National Scottish Church at Crown Court, Covent
Garden. 108

Neben dem Spiritualismus, der Charismatik, der Suche nach urspriinglichen Glau-
benspraktiken und dem Pramillenarismus kursierten im Kreis der Radikalevangelikalen
weitere heterodoxe Glaubensiiberzeugungen, die heute zum Teil weniger ihnen als dem
Liberal Anglicanism oder dem Oxford Movement zugeschrieben werden. Zum einen
gewannen die Sakramente eine neue, hohe Bedeutung, die thnen im Evangelikalismus
zuvor nicht beigemessen wurde.'% Auch hierfiir diirfte Edward Irving eine wesentlich
Inspirationsquelle gewesen sein, denn in Abwendung vom traditionellen calvinistischen
Sakramentsverstidndnis begriff er die Sakramente nicht als ein auf das Evangelium ver-
weisendes Zeichen,!!0 sondern als Werkzeuge des Heiligen Geistes (eine in GroB3-

britannien stark mit der katholischen Kirche konnotierte Auffassung!!!):

106 An Walter Lucas Brown, Dover, 15.06.[1848]; in: Francis O’Gorman (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas
Brown: Two New Letters”, Notes & Queries 46 (1999), 57-60, hier: 58. Spitere Hinweise auf die
fortgesetzte Lektiire u.a. im Tagebuch, 0.0., 1851 [? nach Juni/August 1850] ; Ruskin Library,
University of Lancaster, Ms 10a, o. fol. [ii‘], fol. 7%, 8", 117, und im Brief an John James Ruskin,
Venedig, 24./[25.].01.1852, Works, 36.126-9, hier: 128. Das gelesene Werk ist Edward Bishop Elliotts
Horae Apocalypticae: Or, a Commentary on the Apocalypse, Critical and Historical, 2nd rev. ed., 4
Bde. (London: Seeley, Burnside and Seeley, 1846).

107 An Walter Lucas Brown, Dover, 15.06.[1848]; in: O’Gorman, “Ruskin and Walter Lucas Brown”, 58.
Spétere Eintrdge zur Lektiire finden sich u.a. im Tagebuch, 0.0., Februar/Mirz 1849; Ruskin Library,
University of Lancaster, Ms 5c, fol. 149" und im Brief an John James Ruskin, Venedig, 24./[25.].01.
1852, Works, 36.126-9, hier: 128. Ruskins Lektiire, John Cummings Apocalyptic Sketches: Or, Lec-
tures on the Book of Revelation. Delivered in the Large Room, Exeter Hall, in 1847-48 (London 1848)
war bis 1850 in 11 Auflagen verbreitet, danach folgten weitere iiberarbeitete und auf 3 Bénde erweiterte
Ausgaben.

108 Siehe Tagebuch, 0.0. [London], 20.10.1849, Ruskin Library, University of Lancaster, Ms 5S¢, fol. 156"

0.0. [London], [27?].10.1849, ibid., fol. 158"; 0.0. [London], 02.06.[1850]; Ruskin Library Ms 10a,

fol. 11%.

Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 95.

Zum reformierten Sakramentsverstidndnis knapp: Rohls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften,

245-81.

11 zur Administration des Abendmabhls in der Catholic Apostolic Church: Edward Miller, The History and
Doctrines of Irvingism: Or, of the So-called Catholic and Apostolic Church, 2 Bde. (London 1878),
2.59.

109
110



133

No man may take upon him to separate the effectual working of the Holy Spirit from baptism, without
making void all the ordinances of the visible Church; which become idle ceremonies, or worse, save for
the faith that the Holy Spirit may be and is in them of a truth, to all to whom the Father granteth the faith
of His presence in them. [...] Therefore is it good and right to say, that every one who cometh to receive
baptism, whether for himself or for his child, should come in the full faith and assurance of having his sins
remitted, and of receiving the Holy Ghost: remembering always, that faith is not our work, but the gift of
God by Jesus Christ; and believing that this faith being present, the Holy Spirit is assuredly present in this
and every other ordinance of the Church?!12

Von den Homilies on the Sacraments (1828) lédsst sich nachweislich feststellen, dass
Ruskin sie intensiv gelesen hat, und zwar spitestens Ende 1848, Anfang 1849, offenbar
also wéhrend der Arbeiten an Seven Lamps of Architecture (1849) und Construction of
Sheepfolds (1851).113

Die Aufwertung des Heiligen Geistes und der ‘Geistesgaben’ gegniiber dem Biblizis-
mus ihrer Zeitgenossen gab einer kleinen Minderheit unter den Radikalevangelikalen und
thren (zum Teil moderaten) Rezipienten die Mdglichkeit, in der Bibelexegese und der
practical divinity neue Wege einzuschlagen: “[There is a] literal, or historical, under-
standing of Scripture; and to neglect it, is to despise the wisdom of the Spirit in selecting
the matter for the record. But in every such manifestation there is a spiritual element, for
which the other is merely a vehicle; and to meet which is, for the spirit of the man to meet
the Spirit of God”, dullerte etwa Alexander John Scott, der bis 1830 Irvings Assistant war,
sich aber dann von den charismatischen Praktiken der Apostoliker abwandte.!!4 Die
Auslegung einzelner Verse trat zuriick gegeniiber einem dogmatisch freieren Verstindnis
der im Evangelium geschilderten Personen und Handlungen. Dies fiihrte insbesondere zu
einer verdnderten Auffassung vom Werk Christi.

Die fiir den Evangelikalismus charakteristische Ausrichtung auf den Kreuzestod als
Stihneopfer Christi und auf die Erlosung des Glaubigen/Erwihlten durch Zurechnung des
Werkes Christi wurde durch Radikalevangelikale wie Irving, Scott und Erskine wenn
nicht in Frage gestellt, so doch neu ausgedeutet.!'!> Denn sie betonten nicht mehr das

strenge Richtertum Gottes, sondern den dem Gericht vorausgehenden Gnadenakt der

12 Edward Irving, “Homilies on Baptism” (1828), in ders.: The Collected Writings of Edward Irving, hg.
v. Gavin Carlyle, Bd. 2 (London 1864), 245-432, hier: 260. Irving fligte dem freilich trotzdem eine
antikatholische Volte hinzu: “On the other hand, no one may connect the Holy Spirit absolutely and
necessarily with the administration of baptism; for thereby he would take the gift out of the electing will
of the Father, and the redeeming love of Christ, and fix it in an outward visible act of an ordained
priest: which act of a man will, in process of time and progress of ignorance, come to usurp the
attributes of the Almighty Persons from whom the Spirit proceedeth” (ibid.).

113 Tagebuch, 0.0, Dez. 1848/Jan. 1849, Ruskin Library, University of Lancaster, Ms 5c, fol. 137"

114" Alexander John Scott, “On Revelation” (1838), in ders., Three Discourses: On the Divine Will, On
Acquaintance with God, On Revelation (London 1842), 69-108, hier: 106-7.

115 Needham, Erskine of Linlathen, 138-60.



134

‘Selbsterniedrigung’ Gottes durch die Menschwerdung Christi. Irving selbst leitete diesen
Umbruch noch ein, indem er predigte, Christus sei nicht gleichzeitig Gott und Mensch
gewesen, sondern habe bei der Inkarnation vollstindig die Natur eines Menschen ange-
nommen.!16 Christus habe somit Zweifel, Schwichen und Empfindungen eines Menschen
geteilt und sei nur durch das Wirken des Heiligen Geistes heilig geblieben und davor

bewahrt worden, Siinden zu begehen:

To understand the work which He [=Christ] did, you must understand the materials with which He did it.
The work which He did was to reconcile, sanctify, quicken, and glorify this nature of ours, which is full of
sin, and death, and rebellion, and dishonour unto God. [...] We maintain that it [Christ’s human nature]
[...] was full of fellowship and continuity with us all His life long, and was not changed but by the
resurrection. We hold that it received a Holy Ghost life, a regenerate life, in the conception: in kind the
same which we receive in regeneration, but in measure greater, because of His perfect faith |[...] there is no
other way of seeing His divinity in action save by this only, that His union with the Father by faith stood
good against the whole creation, and prevailed to draw creation out of the hands of its oppressors back
again, and to reconcile it unto God. All which is a dead letter, a fiction, a folly, if so be that His creature

nature was not part and parcel of the fallen and rebellious creation, in reconciling which He reconciled
all.1t?

Anders als den sozinianisch eingestellten Unitariern der Hochaufkldrung wie Joseph
Priestley (1733—1804)!!8 ging es Irving also nicht primér darum, die logischen und moral-
philosophischen Probleme des Trinitdtsdogmas auszurdumen. Vielmehr begriff Irving die
Inkarnation als einen Gnadenbeweis Gottes und betrachtete das Hinabsteigen Gottes auf
die Ebene des Menschen als eine Vorwegnahme und Demonstration der prospektiven

Erlosung:

The doctrine [...] concerning the incarnation, [...] is this — That it is a great purpose of the Divine will
which God was minded from all eternity to make known unto his creatures, for their greater information,
delight, and blessedness; to make known, I say, to all his intelligent creatures, the grace and mercy, the
forgiveness and love which He beareth towards those who love the honour of his Son, and believe in the

116 Trving verlor aufgrund seiner Uberzeugungen von der menschlichen Natur Christi sein Amt in der
Schottischen Kirche: 4 Brief Statement of the Proceedings of the London Presbytery, in Communion
with the Established Church of Scotland, in the Case of The Rev. Edward Irving, and of a Book, Written
by him, and Entitled “The Orthodox and Catholic Doctrine of our Lord’s Human Nature”; Published
by Authority of the Presbytery (London/Edinburgh/ Glasgow/Aberdeen 1831), bes. 14.

Edward Irving, “Appendix to the Treatise on the Incarnation” (Ausschnitte aus Texten der Jahre 1830-
31), in: ders., The Collected Writings of Edward Irving, Bd. 5, hg. v. Gavin Carlyle (London 1865),
563-8, hier: 563-4.

[Joseph Priestley], An Appeal to the Serious and Candid Professors of Christianity, on the Following
Subjects, viz. I. The Use of Reason in Matters of Religion, II. The Power of Man to do the Will of God,
1II. Original Sin, IV. Election and Reprobation, V. The Divinity of Christ, and VI. Atonement for Sin by
the Death of Christ; By a Lover of the Gospel (1771) (London 1775), 12-24.

117

118



135

word of his testimony. [...] [T]he incarnation of his Son is the way by which God revealeth that more
tender aspect of his being called grace — that part of the Divine substance which could not otherwise have
been made known.!1?

Die scheinbar geringfligige Deutungsverschiebung fiihrte, als sie sich in den 1840er
Jahren auf breiterer Front durchzusetzen begann, zu einem scharfen Bruch in der
Theologie des Evangelikalismus: Das Primat des Siihneopfers und des Gerichts {iber die
Menschen, das fiir den Presbyterianismus in Schottland und calvinistische Evangelikale in
England grundlegend war, wurde mit der wachsenden Betonung der Humanitédt Christi
durch das Primat der Inkarnation und des Vers6hnungwilles Gottes ersetzt.!2?0 Erskine
etwa sah sich durch seine neuen Uberzeugungen veranlasst, die Pridestinationslehre der
Schottischen Kirche anzugreifen und den Heilsuniversalismus an die Stelle der Er-
wihlungslehre zu setzen.!2! Alexander Scott gelangte, ausgehend vom offeneren Bibel-
verstdndnis und dem Gedanken der Humanitdt Christi zu einer christlich-sozialtheore-
tischen Auslegung der Bibel. Er entwickelte Ansitze zu einer neuen Gesellschaftsvision
auf der Grundlage der ethischen Prinzipien, die er im Handeln Christi angelegt fand.!22
Solche Entwicklungen wurden in den 1840er Jahren dann auch auBerhalb des Irvingschen
Umfeldes aufgegriffen, insbesondere vom Kongregationalisten James Baldwin Brown
(1820-84), einem Anhidnger Alexander Scotts und McLeod Campbells, und dem
Anglikaner (John) Frederick Denison Maurice (1805-72), der zu einem der Begriinder des
Christlichen Sozialismus in England wurde.123

Wihrend die strikt calvinistischen Evangelikalen, und ein Teil der hyper-calvinists ab
den 1820er Jahren zunehmend stérker die Pradestinationslehre, das unerbittlich gerechte
Richtertum Gottes und die ewige Verdammnis der Unbekehrten und Unerwéhlten
betonten und sich die Moderaten {iber die dornigen Details der Soteriologie zumeist

ausschwiegen, wurden in den Dissidentenkreisen der Radikalevangelikalen nachhaltig

119 Edward Irving, Sermons, Lectures, and Occasional Discourses, Bd. 1: The Doctrine of the of Incarna-

tion Opened in Six Sermons (London 1828), 5-7.

Hierzu knapp Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 92-4; Hilton, Mad, Bad, and Dangerous

People, 184; ders., Age of Atonement, 96-124.

121 Thomas Erskine, The Brazen Serpent; Or, Life Coming through Death (Edinburgh/Glasgow/Dub-
lin/London 1831); ders., The Doctrine of Election, and its Connection with the General Tenor of Christ-
ianity, lllustrated from many Parts of Scripture, and especially from the Epistle to the Romans (London
1837).

122 Alexander John Scott, The Social Systems of the Present Day Compared with Christianity; In Five

Lectures (London [18417?]). (1841) Zur wenig erforschten Theologie Scotts siche J. Philip Newell,

“Scott, Alexander John”, in: Oxford Dictionary of National Biography (Seite datiert: 2004; letzter

Zugriff: 26.08.2008): <http://www.oxforddnb.com/view/article/24859>

Zu Brown siche Mark Thomas Eugene Hopkins, Nonconformity’s Romantic Generation: Evangelical

and Liberal Theologies in Victorian England (Carlisle 2004), 17-45.

120

123



136

Anldufe unternommen, den eigenen Spiritualismus von den einengenden Traditionen der
calvinistischen Dogmatik zu befreien. Irving und die Radikalevangelikalen setzten damit
einen Teil der Prinzipien in Umlauf, die die spitere dogmatisch ‘liberalisierte’ Theologie
der Jahrhundertmitte auszeichneten. In den 1840er Jahren wurden ihre Ideen auBlerhalb
des radikalevangelikalen Dissidententums aufgegriffen und verbreitet — anfangs, wie
erwahnt, besonders von James Baldwin Brown und Maurice, nach der Jahrhundertmitte
etwa von Robert William Dale (1829-85) und John Clifford (1836-1923).124

Ruskin, der tiber viele Jahre die Bibel immer wieder von neuem sukzessiv von vorne
bis hinten studierte, hat sich mit ‘Sekundérliteratur’ hingegen vermutlich nie besonders
systematisch auseinandergesetzt; dennoch griff er immer wieder Ideen anderer auf. Auch
von ,radikalevangelikalen‘ Ideen hat sich Ruskin immer wieder anregen lassen. Das
spiritualistisch-sensuelle Element — Irvings Uberzeugung: “God hath always revealed
Himself through the medium of the sense”'25 — muss fiir Ruskin sogar einige Anziehungs-
kraft besessen haben (s. dazu Kap. 6). Auf der anderen Seite tat sich Ruskin mit nicht
wenigen der ,radikalevangelikalen® Grundsétze sehr schwer, etwa mit dem Inkarnations-
verstdndnis und den freieren Exegeseprinzipien. Dies diirfte wesentlich damit zu tun
haben, dass er vom Elternhaus her an orthodoxeren Anschauungen geschult wurde. Es ist
daher notwendig, genauer zu analysieren, aus welchen Quellen Ruskin seine religidsen

Ansichten schopfte.

4.3 Zwischenrestimee

Ziel des vorliegenden Kapitels ist es, die unterschiedlichen religiosen Gruppierungen des
evangelikalen Milieus vorzustellen und ihre Bedeutung fiir viele der offentlichen
Diskurse des vorviktorianischen GroBbritanniens zu beschreiben.

Die Schliisselstellung des Evangelikalismus fiir die politischen und religidsen Kontro-
versen in den Jahren zwischen 1810 und 1835 ist spitestens seit den Arbeiten Boyd
Hiltons ein in der Forschung intensiv beleuchtetes Thema. Den Blick ausschlieBlich auf
die O6konomischen Kontroversen der Ara gerichtet, unterscheidet Hilton zwischen
whiggistisch- oder toryistisch ‘liberalen’ Evangelikalen, die philosophisch zumeist

Mechanisten und theologische Generalprovidenzler waren, sowie ultratoryistischen Evan-

124 7y Dale und Clifford siehe Hopkins, Nonconformity’s Romantic Generation, 46-84 und 167-92.
125 Trving, “Homilies on Baptism”, 251-2.



137

gelikalen, die philosophisch Antimechanisten und theologische Spezialprovidenzler
waren. Dieses Schema ist als reduktionistisch kritisiert worden, und das vorliegende
Kapitel zieht daraus die Konsequenz und skizziert einen Aufriss des evangelikalen
Spektrums in seinen unterschiedlichen Fliigeln, wie sie sich nach ihrem Verhéltnis zum
reformierten Erbe, d.h. der Theologie Calvins definierten.

Das breite Zentrum des evangelikalen Milieus bildeten demnach die moderaten
Calvinisten und die mitgliederschwécheren orthodoxen/strikten Calvinisten. Mit der
Zasur der Katholikenemanzipation 1829 und der Wahlrechtsreform 1832 riickte dieses
Zentrum allerdings erheblich nach ,rechts‘; innerhalb dieses Lagers ilibernahm das
soteriologisch zumeist noch moderat-calvinistische, aber in Fragen der Exegetik, Moral,
Kirchenzucht etc. strikt orthodox bis hochcalvinistisch orientierte Lager der Recordites
die Fiihrung von den zuvor tonangebenden Claphamites. Am heilsuniversalistischen Rand
des evangelikalen Spektrums operierten die wesleyanischen Methodisten (Arminianer),
die besonders in den Unterschichten GroBbritanniens Anhdnger gewann. Am partiku-
laristischen Ende standen die Hochcalvinisten, die im Grundsatz ganz der Prédestinations-
glauben vertrauten. Allerdings gab es vom orthodoxen Calvinismus der Presbyterianer
und Hochcalvinismus flieBende Ubergiinge zum einem schmalen und heterogenen Band
von Dissidenten, die hier als ‘Radikalevangelikale’ bezeichnet werden. Sie intensivierten
vor allem die spiritualistischen Elemente des Evangelikalismus und stellten dabei andere
Dogmen und Prinzipien des evangelikalen Glaubens von der Pradestinationslehre tiber die
Gottheit Christi oder den Ikonoklasmus in Frage. Ausgehend von diesem Schema wird
deutlich, dass gerade das extreme Lager der ,Radikalevangelikalen® theologisch die
grofiten Innovationen wagte, die die spiter autkommende ‘liberale’ Theologie stark
beeinflusste.

Im folgenden Kapitel ist zu erortern, welcher dieser Gruppierungen und theologischen
Positionen das Umfeld bestimmten, in dem Ruskin aufwuchs, der den Spekulationen der

,Radikalevangelikalen‘ offenkundig Sympathie entgegenbrachte.



“The most popular preachers of the
metropolis’

_____________________________________________________________ Evangelikale Positionen im Elternhaus und Ruskins
Kirchengemeinden

Das um 1830 tonangebende evangelikale Biirgertum — Ruskins soziale und religiose
Heimat — war ein empfindlicher Seismograph, der mit heftigen Ausschldgen auf alle poli-
tischen Umbrliche, wirtschaftlichen Turbulenzen und sozialen Spannungen des Zeitalters
reagierte. Es rief aber durch seine unzdhligen internen Querelen und Unruhen, die das
vorangegangene Kapitel Revue passieren lieB3, selbst viele Konflikte herauf, die auf das
politische Gemeinwesen zuriickwirkten. Fiir dieses Biirgertum ist daher treffend formu-
liert worden “The centre of all Victorian discourse, in which all questions were
implicated and to which all road led, was religion.”! Debatten iiber die Innovationen in
den zeitgendssischen Natur- und Sozialwissenschaften wurden wesentlich von religidsen
Standpunkten aus gefiihrt; und so, wie die Natur ein Gegenstand religioser Betrachtungen
war, griindete auch die Diskussion iiber Politik, Gesellschaft und Kultur zu groB3en Teilen
auf den Glaubensiiberzeugungen der Kontrahenten.?

Um im beginnenden 21.Jahrhundert einen Eindruck von der Bedeutung der
Religiositdt vor 200 Jahren zu gewinnen, muss man sich bewusst machen, wie tief die
Religion u.a. in die Alltagswelt und die Medienlandschaft der Epoche hineingriff: Nahezu
jede groBere Glaubensrichtung oder religiose Gruppierung unterhielt eigene Zeitschriften,
die nicht allein der Verstindigung iiber die inneren Angelegenheiten der Glaubens-
gemeinschaft dienten, sondern zumeist auch wissenschaftliche Neuigkeiten sowie
politische oder kirchenpolitische Ereignisse erorterten.> Einige dieser Zeitschriften, wie

die Eclectic Review (1805-68) oder die British Quarterly Review (1845-86),* traten sogar

Dorothy Mermin (1993), zitiert nach Jude V. Nixon, “Framing Victorian Religious Discourse: An
Introduction”, in: dies. (Hg.), Victorian Religious Discourse: New Directions in Criticism (New York:
Palgrave Macmillan, 2004), 1-24; hier: 1.

Die grundlegende Studie dazu ist bekanntlich Charles Coulston Gillispie, Genesis and Geology: A
Study in the Relations of Scientific Thought, Natural Theology, and Social Opinion in Great Britain,
1790-1850 (Cambridge, Mass., 1996). Vgl. fir den sozialwissenschaftlichen Kontext: Hilton, Age of
Atonement, 36-70.

3 Fiir die religiose Presse der Epoche und ihre Urspriinge in bzw. Unterschiede zu der religidsen Presse

im 18. Jahrhundert siche: Joseph Altholz, The Religious Press in Britain, 1760-1900 (New York 1989).

4 Zur Eclectic Review siche Mary Ruth Hiller, “The Eclectic Review, 1805-1868”, Victorian Periodicals
Review 27 (1994), 179-278; zur British Quarterly Review: R V. Osbourn, “The British Quarterly



139

in Konkurrenz zu den langjdhrigen Flaggschiffen des Qualitdtsjournalismus, der
Edinburgh Review (1802-1929) und der Quarterly Review (1809-1967), und berichteten
vordringlich {iber das wissenschaftliche, kulturelle und politische Leben in
GrofBbritannien und der Welt.

Andere religiose Zeitschriften konzentrierten sich ausschlieBlich auf ihr engeres
Metier. So entsandten evangelikale Wochenzeitungen wie The Preacher (1830-35) und
The Pulpit (1823-71) ihre Stenographen zum Mitschreiben in die Gottesdienste
renommierter Pastoren, um ihrem Publikum die neuesten Predigten zu libermitteln: Sie
waren eine vielgefragte Feiertagslektiire, insbesondere in solchen evangelikalen Haus-
halten, in denen die strenge Sonntagsheiligung (Sabbatarianismus) praktiziert wurde. Um
herausragende Kanzelredner entwickelte sich im evangelikalen Milieu ein regelrechter
Starkult: “Reader! have you ever rushed with the crowd to hear a favourite preacher?
Have you ever endured the annoyance, the wedging, the heat, the bustle, and all the
miseries of a densely-packed assembly, to listen to the ‘breathing thoughts and burning
words’ of one of our theological giants, whose commanding eloquence can thrill the
heart, and rouse even the sleepers from their deathlike lethargy? [...] If you have not,
your religious experience must be limited indeed!”> Selbst wenn dieser Enthusiasmus
natiirlich nicht von jedem geteilt wurde,® geben solche Stimmen noch eine Vorstellung
davon, welche offentliche Bedeutung die Religion im evangelikalen Biirgertum, und
speziell auch Predigten, im frithen 19. Jahrhundert hatten.”

Tatsdchlich trugen die Zugehorigkeit zu einer Kirchengemeinde und der mindestens
sonntdgliche (nicht selten zweimalige) Predigtbesuch erheblich dazu bei, Zugang zum
Diskurs des Evangelikalismus zu erlangen. Die Wahl einer Gemeinde und eines Predigers
bedeutete daher auch eine Entscheidung fiir ,,the style of his sermons and purity of his

doctrine.8 Wie viele Viktorianer konnte sich Ruskin noch beim Abfassen seiner Auto-

Review”, Review of English Studies 1 (1950), 147-153. Die BQR war kongregationalistisch dominiert
und politisch whiggistisch gepragt, trat aber stirker als die Eclectic Review mit dem Anspruch auf,
iiberdenominationell zu berichten.

5 [Anon.], Rez. von William Howells, Remains of the Rev. William Howels (1833), Christian Examiner
and Church of Ireland Magazine n.s. 2 (1833), 649-658, hier: 649. Die Predigten William Howells’
horten auch Ruskin und seine Eltern vor 1823/24.

6 [Anon.], “Preachers and Preaching in London”, London Saturday Journal 1 (1838-39), 369-71 [=(Nr.

24 vom 15.06.1839)], schitzte die Zahl wirklich herausragender Prediger in London auf 12-18, aus

einer Zahl von ca. 800.

Daran édnderte, wie die jiingere Forschung herausgearbeitet hat, auch der Sachverhalt wenig, dass die

Historische Geologie und die Evolutionsbiologie viele Aspekte eines biblizistischen Weltbildes in

Frage stellten. Bis ins spéte 19. Jahrhundert blieb das religiése Denken ein fester Bestandteil im

Geisteshaushalt der Viktorianer. Gillispie, Genesis and Geology, 1-5; Tess Cosslett, “Introductory

Essay,” in: dies. (Hg.), Science and Religion in the Nineteenth Century (Cambridge 1984), 1-24, hier

uv.a.: 2.

8 Praeterita (1885-89), Works, 35.73.



140

biographie seine Pfarrer und ihre Predigten in Erinnerung rufen. Daher soll im Folgenden
untersucht werden, mit welchen Richtungen des Evangelikalismus Ruskin im Laufe
seiner Jugend in Kontakt kam. Dabei wird zundchst auch noch einmal der Religions-

unterricht reflektiert, den Ruskin in Elternhaus zuteil wurde.

5.1 Der Presbyterianismus im Elternhaus Ruskins

Ruskins eher assoziative Informationssplitter in Praeterita setzen sich, zumindest fiir
heutige Leser, nicht mehr zu einem detailscharfen Bild von der religidsen Vorstel-
lungswelt in Ruskins Elternhaus zusammen. Die Glaubensgrundsitze, die John James und
Margaret Ruskin vertraten und ihrem Sohn zu vermitteln versuchten, lassen sich jedoch
indirekt aus der konfessionellen Bindung der Eltern und einem Uberblick iiber die
theologischen Positionen in ihrer Kirche erschlieen.

Vor ihrer Ubersiedlung nach London standen beide Elternteile der Church of Scotland
nahe. John James Ruskin war Sohn presbyterianischer Eltern, seine Mutter war zudem
Pfarrerstochter.” Margaret Ruskin, eine Cousine von John James, stammte zwar aus
Croydon nahe London und war anglikanisch getauft und konfirmiert worden, wuchs aber
wahrscheinlich in einer nonkonformistisch bzw. evangelikal geprigten Umgebung auf.
Unter dem Einfluss ihrer schottischen Tante wurde sie nach ihrer Ubersiedlung in die
Stadt Edinburgh um 1804 ebenfalls zu einer iiberzeugten Presbyterianerin.!9 Margaret und
John James Ruskin heirateten dementsprechend in der Schottischen Kirche, und zwar
1818 in Perth.!! Die Bindung von Ruskins Eltern an diese Konfession war dariiber hinaus
so ausgeprigt, dass sie auch nach ihrem Umzug nach London ihren Sohn 1819 im
presbyterianischen Glauben von James Boyd (1787-1865) taufen und als Dissenter
registrieren lieBen.!2

Von Seiten der Eltern diirften Ruskin somit die Glaubensgrundsétze der Church of
Scotland vermittelt worden sein. Diese orientierten sich bekanntlich an der reformierten

Orthodoxie, wie sie in der Westminster Confession of Faith (1646-47) systematisch

9 Viljoen, Scottish Heritage, 47-8, 50-2.

10 bid., 84-5, 92-4; Burd, “Introduction,” Winnington Letters, 19-88, hier: 56-8; zur evangelikalen Um-
gebung der Mutter auch Praeterita (1885-89), Works, 35.18; zur Konfirmation Margaret Ruskins:
Margaret Ruskin an John James Ruskin, Oxford, 22.4.1837, Family Letters, 2.459-65, hier: 460.

I Viljoen, Scottish Heritage, Fig. 7 (im AnschluB an S. 56) und S. 166-9, 184.

12 Ibid., 85, 184-5, 216 FN 10. Biographische Informationen iiber Boyd sind rar, siche aber: George G.
Cameron, The Scots Kirk in London (Oxford 1979), 103-8; und Fasti Ecclesiae Scoticanae, Bd. 3
(Edinburgh 1920), 476, 4.



141

formuliert und 1647/48 zum “subordinate standard” (d.h. einer der Bibel untergeordneten
Bekenntnisschrift) der Schottischen Kirche erhoben worden war.!? Im Einklang mit der
orthodoxen calvinistischen Theologie grenzte sich die Westminster Confession besonders
entschieden von der katholischen Lehre der Werkgerechtigkeit (Kap. 16), aber auch vom
Heilsuniversalismus lutheranischer bzw. arminianischer Provenienz ab: Festgeschrieben
wurde stattdessen das Dogma der partikularen Pridestination und Reprobation der nicht
erwdhlten Siinder, und dies in einer bekanntlich besonders strengen, supralapsarischen
Formulierung (Kap. 3). Auf spezifisch puritanische Einfliisse gehen zudem u.a. die Ab-
schnitte zur Bundestheologie (im Kap. 7) und die strengen Bestimmungen zur Glaubens-
praxis, etwa durch Familienandachten und Sonntagsheiligung, zuriick (Kap. 21).
Differierende Glaubensiiberzeugungen und gegensétzliche Auslegungen des Bekennt-
nisses hatten sich freilich auch in der Schottischen Kirche seit dem frithen 18. Jahrhundert
zunehmend bemerkbar gemacht. Insbesondere das ausgehende 18. Jahrhundert und die
zwei Jahrzehnte vor dem Schisma von 1843 waren vom Streit zweier Fliigel geprégt, die
um die Vorherrschaft in der Church of Scotland kampften.'4 Bis ins 19. Jahrhundert war
der Moderatismus die vorherrschende Richtung in der Kirche. Seine Hauptvertreter hatten
— wie etwa William Robertson (1721-1793) und Hugh Blair (1718-1800) — im 18. Jahr-
hundert nicht allein die Gremien der Kirche, sondern zu wesentlichen Teilen auch die
intellektuellen Debatten im Schottland der Aufkldrung beherrscht.!> Die Moderaten der
Jahrhundertwende und des 19. Jahrhunderts, wie etwa George Hill (1750-1819) und John
Inglis (1762-1834), erreichten dagegen nur noch selten das Format ihrer Vorginger.
Nicht wenige Moderate konservierten einfach das iiberkommene Newtonsche Weltbild
und dessen physikotheologische Rahmung, ohne sich auf die avancierteren wissen-
schaftlichen Entwicklungen, etwa die political economy und ihre christlichen Varianten,
die Common-Sense-Philosophie oder die neuere Naturforschung, einzulassen. Zwar ver-
teidigten die Moderaten ihre Machtstellung in Kirche und Staat — nun hiufig in Allianz

mit den Tories'® — lange erfolgreich gegen die Evangelikalen. Doch ihre in der Zeit der

13" In Schottland war die 1646 abgeschlossene Westminster Confession nach ihrer Annahme durch die
General Assembly der presbyterianischen Kirche in Schottland 1647 und dem disestablishment der
episkopalen Kirche 1689 staatskirchliche Bekenntnisschrift. In England hingegen wurde die
Verabschiedung im Parlament 1648 durch die Restaurierung der episkopalen Kirche 1660 Makulatur.
Fiir einen knappen Uberblick: Alan P. F. Sell, “Westminster Synode und Bekenntnis,” in: EKL, Bd. 4
(Géttingen °1996), 1275-8.

14" Fiir knappe Uberblicke: Stewart J. Brown, The National Churches of England, Ireland, and Scotland,
1801-1846 (Oxford 2001), 59-61.

I5° Richard B. Sher, Church and University in the Scottish Enlightenment: The Moderate Literati of
Edinburgh (Princeton, N.J. 1985), 316-18.

16 U.a. Brown, National Churches, 61.



142

Hochaufkldrung vertretenen Prinzipien warfen sie dabei zunehmend iiber Bord: So gilt
die Wahl John Leslies (1766—1832) auf den Lehrstuhl fiir Mathematik 1805 als ein Mark-
stein im Niedergang des Moderatismus, da der ,aufgeklérte® Kirchenfliigel ganz von den
Positionen abriickte, die die Moderaten im spdten 18. Jahrhundert vertreten hatten, und
erstmals eine empfindliche Abstimmungsniederlage erlitt.!”

Dem Moderatismus stellte sich in der Church of Scotland die “evangelical party” ent-
gegen, auch “popular party” genannt: eine orthodox-presbyterianische Opposition, zu
deren Hauptvertretern u.a. John Erskine (1721-1803), Sir Henry Moncreiff Wellwood
(1750-1827) und Thomas Chalmers (1780—1847) zdhlten und die — {ibertragen auf die
englischen Verhéltnisse — mehr dem old dissent (den seit dem 16./17. Jahrhundert
bestehenden Glaubensgemeinschaften im nonkonformistischen Protestantismus) als den
Methodisten nahekam.!® Moderate und Evangelikale standen sich allerdings nicht in allen
Entscheidungslagen in uniiberbriickbarer Gegensétzlichkeit gegeniiber, sondern konver-
gierten in wesentlichen Fragen der Dogmatik und der Glaubenspraxis.!?

Dennoch gab es Differenzen zwischen den Kirchenparteien. Allgemein formuliert be-
stand der vielleicht signifikanteste Unterschied zwischen den beiden Fliigeln darin, dass
der Moderatismus eine eher rational begriindete Religiositdt postulierte und sdkularen
Wissensformationen und Handlungsfeldern einen hoheren Stellenwert im Verhéltnis zu
den Glaubensiiberzeugungen beimall: Er lieB Wissenschaften und Kultur daher in der
Regel mehr Spielraum als die evangelical party, die ihre Glaubenshaltung konkur-
rierenden Denkmustern aus Wissenschaften und Kultur tendenziell eher iiberordnete.??
Moderate wurden aus diesem Grund von presbyterianischen Evangelikalen wiederholt als
‘rationalistisch’ und ‘verweltlicht’ gebrandmarkt. Gerade im frithen 19. Jahrhundert, als
der Moderatismus bereits rapide Ansehen und Einfluss verlor, gehorten Ausfille der
evangelical party gegen den “state of ignorance and superficial views [...] during the age

of Blair and Robertson” zum Standardrepertoire evangelikaler Autoren.?!

17" Der moderate Fliigel griff Leslie u.a. wegen seiner Unterstiitzung fiir die Humesche Kausalitiitstheorie
als Atheisten an. Siehe Jack B. Morrell, “The Leslie Affair: Careers, Kirk, and Politics in Edinburgh in
18057, Scottish Historical Review 54 (1975), 63-82; sowie: Jack B. Morrell, “Leslie, Sir John”, Oxford
Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004; letzter Zugriff: 13.05.2008):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/16498>

I8 John R. Mclntosh, Church and Theology in Enlightenment Scotland: The Popular Party, 1740—1800
(Edinburgh 1998).

19 Einen Uberblick iiber die Lager im schottischen Presbyterianismus gibt auch: Friedhelm Voges,
“Moderate and Evangelical Thinking in the Later Eighteenth Century: Differences and Shared
Attitudes”, Records of the Scottish Church History Society 32 (1985), 141-57.

200 Voges, “Moderate and Evangelical Thinking”, 142.

21 [Anon.], Rez. von Mary Grey Lundie Duncans History of Revivals of Religion (1836), Presbyterian



143

Der Moderatismus tendierte zudem sehr oft dazu, Religion sozialfunktionalistisch zu
betrachten und betonte dann, dass die Aufgabe der Kirche vor allem darin liege, Religio-
sitdt als eine Schule moralischer Lebensfiihrung und der Einordnung des Individuums in
die Gesellschaft zu verbreiten. In der Sache trennte die Evangelikalen nichts von dieser
Position, doch die fast sékularistische Betonung der weltlichen Funktionen der Religion
durch moderate Theologen wurde von Evangelikalen als anst6Big empfunden. Die starke
,Diesseitigkeit’ der Moderaten wird etwa in den breit rezipierten Predigten Hugh Blairs,
des schottischen Aufklarers und zeitweiligen Hauptvertreters des Moderatismus, deutlich.

Blair predigte etwa:

[...] Religious Knowledge has a direct tendency to improve the social intercourse of men, and to assist
them in co-operating for common good. It is the great instrument of civilizing the multitude, and forming
them to union. It tames the fierceness of their passions, and softens the rudeness of their manners. |[...]
The doctrine of Christianity is most adverse to all tyranny and oppression, but highly favourable to the
interest of good government among men. It represses the spirit of licentiousness and sedition. [...]
Religious Knowledge forwards all useful and ornamental improvements in society. Experience shows, that
in proportion as it diffuses its light, learning flourishes, and liberal arts are cultivated and advanced.??

Dies fiihrte jedoch nicht zwingend zu Weltoffenheit und Optimismus, sondern war
vielmehr sehr oft mit einer stoizistischen Ethik und pessimistischen Weltsicht verbunden.

Blair beispielsweise vertrat diese Haltung in exemplarischer Weise:

In short, the prospect before us is full of awful uncertainty. [...] All that is apparent to us, is the
fluctuation of human caprice, and the operation of human passions. [...] Our wisdom is to be prepared
for whatever the year is to bring; prepared to receive comforts with thankfulness, troubles with fortitude;
and to improve both for the great purposes of virtue and eternal life.??

John James Ruskin, der die Predigten Blairs im Familienkreis vortrug,>* stand offen-
kundig dem moderaten Presbyterianismus (wie er sich im 18. Jahrhundert ausgepragt
hatte) um einiges néher als dem presbyterianischen Evangelikalismus. Offenkundig kor-
respondierte die skeptisch-resignative Weltsicht der Moderaten sehr gut mit John James

Ruskins ablehnender und misstrauischer Haltung gegen die Welt des Kommerzes.?

Review 8 (1836), 610-2, hier: 612.

22 Hugh Blair, Sermon XV: “On the Influence of Religion and Prosperity” [ii. Jes 11,9] (1750), in: Blair,
Sermons, 5 Bde. (London/Edinburgh 1814-15), 2.397-426, hier: 417-8, 419.

23 Blair, Sermon II1: “On our Lives being in the Hand of God” [ii. Ps 31,15] (1793), Sermons, 4.40-60,
hier: 44, 45, 51-2.

24 Praeterita (1885-89), Works, 35.72. Blairs Predigten wurden bis weit ins 19. Jahrhundert immer wieder
neu aufgelegt: Hugh Blair, Sermons, 5 Bde. (1777-1801) (London/Edinburgh 1814-15).

25 Ingrid A. Merikoski, “The Challenge of Material Progress: The Scottish Enlightenment and Christian
Stoicism,” Journal of the Historical Society 2 (2002), 55-76.



144

Zudem diirfte die rationalistisch gezihmte Religiositdt des Moderatismus seinem Wesen
entsprochen haben, denn Ruskin charakterisierte seinen Vater mit ironischem Unterton als
einen (im Vergleich zu Margaret Ruskin) “reprobate and worldly characte[r]”.26 Damit
ironisierte Ruskin 1888/89 den moralistisch-denunziatorischen Ton vieler Evangelikaler.
Dennoch ist Ruskins AuBerung auch als Indiz dafiir zu werten, dass John James Ruskin
dem rationalistischeren moderaten Presbyterianismus zuneigte und Religiositdt durch
Rationalitdt gebdndigt sehen wollte. Die Briefe von John James Ruskin demonstrieren
seine rationalistisch-antischwérmerische Haltung deutlich: “[Flormed as we are half Body
& half Spirit our Safety & our necessity is in the middle part. [...] It sounds paradoxical
but these Heavenly subjects require to be approached in the most worldly way. We must
hold to the anchor of Rationality, stick to our Humanities.”?’ Thm missfiel demnach
sowohl die spiritualistische Schwirmerei wie auch der Dogmatismus und Missionarismus
der Evangelikalen. Ruskin, der dem Brief nach zu urteilen, um 1840 offenkundig weniger
der Linie des Vaters folgte, wurde von diesem daher ermahnt, seinen religiosen
Enthusiasmus zu ddmpfen: “[4]re you, or is any Individual capable of redeeming them
[die Siinder] or even of judging them so far as to attempt it. It rather jars upon my
notions, & partakes of a presumption that any one doing all you lay down as necessary—
would be intruding on the province of a God. I am for great trust in the influence of the
unaided Spirit for Salvation [...] [T]loo much enthusiasm in Religion ends in Selfishness
or Madness.”*8

Gleichzeitig ist nicht zu tlibersehen, dass John James Ruskin die Grundsédtze des pres-
byterianischen Bekenntnisses weitgehend akzeptierte und dem evangelikalen Fliigel nicht
verstdndnislos gegeniiberstand. Zudem verlor der Gegensatz der Fliigel im Hinblick auf
ihre Affinitit zu den Wissenschaften im frithen 19. Jahrhundert teilweise an Schirfe, da
sich auch die evangelical party mit den neueren Wissenschaften und Philosophien
arrangierte.2? Gerade die im frilhen 19. Jahrhundert populdr werdenden Sozial- und
Wirtschaftswissenschaften und die Common-Sense-Philosophie harmonierten aufgrund
ihrer Ndhe zur Physikotheologie, ihrer Offenheit fiir moralisch-normative Applikationen
und ihrer Betonung individueller Erkenntnisprozesse in vielen Fillen besser mit dem

Moralismus und emotionalen Impetus der Evangelikalen als mit dem mechanistischen

26 pPrgeterita (1885-89), Works, 35.479.

27 John James Ruskin an Ruskin, London, 25.8.1841, Family Letters, 2.679-82, hier: 680.

28 Ibid., 680-1.

29 Jack B. Morrell, “The Leslie Affair: Careers, Kirk, and Politics in Edinburgh in 18057, Scottish
Historical Review 54 (1975), 63-82.



145

Denken vieler Moderater. Einige schottische Evangelikale wie etwa Hugh Miller (1780—
1847) und Thomas Chalmers (1780—1847) erlangten daher auch herausgehobene Stel-
lungen im wissenschaftlichen und politischen Leben Schottlands.

Ruskin erinnerte sich, dass Tod und Gericht fiir seinen Vater keine nebensichlichen
Angelegenheiten waren;3? und auch briefliche Aussagen von John James Ruskin lassen
erkennen, dass sich der presbyterianische Heilspartikularismus (dem zufolge das in der
Schrift verkiindete Angebot der Erlosung nur fiir Erwéhlte gilt) wahrscheinlich nahtlos in
sein verhéltnismaBig pessimistisches Weltbild fligte: “[[]¢ is an awful ground or rather a
quicksand of consolation that because compared with this age, so many people of
former ages deserve to be d— d—your chance is the greater, admitting very few are to be
saved.”3!

Eine gewisse Affinitdt von Ruskins Vater zum Evangelikalismus wird interessanter-
weise auch in seinen literarischen Vorlieben deutlich: John James Ruskin nannte die
beiden Dichter bzw. Dichter-Theologen William Cowper (1731-1800) und John Newton
(1725-1807) Leitbilder christlicher Lebensfithrung.3?2 Sein positives Urteil liber diese
anglikanischen Evangelikalen des 18. Jahrhunderts geht dabei vermutlich nicht allein auf
den Sachverhalt zuriick, dass beide die fiir den Evangelikalismus kennzeichnenden Bufe-,
Bekehrungs- und ‘Wiedergeburts’-Erfahrungen in Hymnen und Gedichten zum Ausdruck
brachten. John James Ruskin respektierte offenkundig ebenso ihren auf religidse (inner-
protestantische) Toleranz gerichteten, Zweifel und Krisen ertragenden und literarisch
bindigenden Glauben, den er bei den beiden Autoren ausgeprigt fand.3? Byrons Werk,
die von John James Ruskin wohl am meisten geschitzte Dichtung, wurzelt in religioser
Hinsicht teilweise ebenfalls in calvinistischen Uberzeugungen, proklamierte aber gleich-
zeitig Skepsis sowie Verzicht auf Apologetik und letztgiiltige Wahrheiten.34

Die Grundsitze der streng-calvinistischen Dogmatik akzeptierte John James Ruskin
demnach; Religiositdt musste seiner Ansicht nach aber auf einer rationalen und kulturell

akzeptablen Basis begriindet sein: Vernunftgegriindete Zweifel sollten nicht verdringt

30 Praeterita (1885-89), Works, 35.478-9. Ahnlich auch: ibid., 112 und 389.

31 John James Ruskin an Ruskin, London, 25.08.1841, Family Letters, 2.679-82, hier: 680.

32 John James Ruskin an Ruskin, London 16./17.04.1852 [Postst. London 17.04.1852]; Ruskin Library,
University of Lancaster, L4, o. fol. [1-1"].

33 Ibid. Zu Newton siche D. Bruce Hindmarsh, John Newton and the English Evangelical Tradition.
Between the Conversions of Wesley and Wilberforce (Oxford 1996).

34 Christine Kenyon Jones, “‘I was Bred a Moderate Presbyterian’: Byron, Thomas Chalmers, and the
Scottish Religious Heritage”, in: Romanticism and Religion from William Cowper to Wallace Stevens,
hg. v. Gavin Hopps und Jane Stabler (Aldershot 2006), 107-19; ist als Einfiihrung in die kontroverse
Debatte um Byrons Religiositit geeignet.



146

werden und religiése Ansichten den Priifungen nach Kriterien sdkularer Rationalitét
standhalten.

Ubertragen auf die Verhiltnisse in England (wo der Begriff des Evangelikalismus in
der Regel nicht nur fiir einen Fliigel der Staatskirche steht, sondern alle fundamental-
protestantischen Gruppierungen — inclusive der Presbyterianer und der anglikanischen
Niederkirche — einschloss) nahm John James Ruskin damit eine Haltung ein, die die
,Demarkationslinie‘ zwischen der Staats- und den Freikirchen iiberschritt: Sein strikter
Calvinismus brachte ihn in die Ndhe zu den Presbyterianern und einem Grof3teil der
Kongregationalisten, Baptisten und der niederkirchlichen Anglikaner. Fiir John James
Ruskins anti-schwirmerische und aufkldrerisch-rationale Position fand sich hingegen im
Evangelikalismus wohl nur teilweise Pendants: Die moderat-calvinistische Richtung des
Evangelikalismus trug durchaus viele Ziige dieser Haltung, doch ein Grofteil derer, die
dem ‘Moderatismus’ vergleichbare Prinzipien vertraten, waren eher dem Latitudinarismus
verbunden, wie er im 18. Jahrhundert die anglikanische ‘Mitte” dominierte, oder gehorten
den Liberal Anglicans an. AuBlerhalb des Evangelikalismus waren Rationalisten ins-

besondere im rational dissent (Unitarismus) verankert.

Im Unterschied zu ithrem Mann unterstiitzte Margaret Ruskin sehr viel unzweideutiger
den evangelikalen Fliigel der Schottischen Kirche. AnldBlich der Spaltung der Pres-
byterianer 1843 bekundete sie beispielsweise ihre Sympathie fiir die evangelikale Free
Church of Scotland, die sich von der moderaten Mehrheit der Schottischen Kirche 16ste,
und gab ihrer Hoffnung Ausdruck, dass dieser Schritt zu einer breiten Erneuerung der
Kirchen im evangelikalen Sinne fiihre.3>

In der von Margaret Ruskin geschétzten Free Church vereinigte sich ein groBer Teil
des evangelikalen Fliigels der Schottischen Kirche. Die Evangelikalen, auch die “popular
party” der Kirche genannt, vertraten die theologischen Grundprinzipien des Pres-
byterianismus mit mehr Entschiedenheit als der Moderatismus gegen konfligierende
Denkmuster. Auch die vom Puritanismus {ibernommene practical divinity eines ganz auf
Selbstpriifung, Bufle, Bekehrung, Wohltitigkeit und Gottesverehrung ausgerichteten
Lebenswandels wurde von Evangelikalen sicherlich mehr als von Moderaten beachtet und
gepflegt. Dennoch waren in der Free Church auch viele gemiafBigte Evangelikale organi-

siert, die die Mutterkirche primér verlieBen, weil sie die in Schottland bestehenden

35 Margaret Ruskin an John James Ruskin, Denmark Hill, 13.6.1843; Family Letters, 2.743-746, hier:
743-4.



147

adligen Patronatsrechte ablehnten und die Rechte der Gemeinden, Presbyterien und
Synoden stirken wollten (Moderate billigten die adligen Vorrechte im allgemeinen, Evan-
gelikale bevorzugten i.d.R. verschiedene Modelle der Wahl von Pastoren). Diese
verfassungs- und kirchenpolitische Kontroverse um die Besetzung vieler Pfarreien war es
letztlich, die 1843 zur Spaltung der Presbyterianer fiihrte.3¢

Aus ihrer Unterstiitzung fiir den evangelikalen Fliigel der Schottischen Kirche lésst
sich der Schluss ziehen, dass Margaret Ruskin die Glaubensprinzipien der calvinistischen
Orthodoxie teilte. Sie war um 1820 zudem moglicherweise eine Subskribentin des
Evangelical Magazine and Missionary Chronicle (1793-1904), eines evangelikal iiber-
denominationellen, aber kongregationalistisch dominierten und theologisch strikt-
calvinistischen Journals, das vor allem den um die London Missionary Society (1795-
1966) gruppierten, politisch aktivistischen und zum Whiggismus tendierenden Evange-
likalen als Sprachrohr diente.?” Da traditionsgemi3 die Mutter fiir die religiose Unter-
weisung im Elternhaus zustindig war und John James Ruskin sich bewuf3t aus dem Unter-
richt heraushielt (“[/ am] leaving her [=Margaret Ruskin] & you to go into the Divinity of
which I know nothing”),3® deutet zunichst alles darauf hin, dass Ruskin mit den Grund-
prinzipien des presbyterianischen Bekenntnisses in einer strikt-calvinistischen Auslegung
vertraut gemacht wurde. Gleichzeitig aber registrierte Ruskin sicherlich die unter-
schiedlichen Akzente, die John James und Margaret Ruskin setzten.

In evangelikalen Familien bildeten Bibellektiire und religiose Unterweisung eine
zentrale Komponente der Kindeserziehung. Das Elternhaus Ruskins machte darin keine
Ausnahme. Welche Glaubensgrundsitze im Einzelnen Ruskin wéhrend der Unterrichts-
stunden von Margaret Ruskin vermittelt wurden, ldsst sich aus Ruskins Werken nur in
Grenzen rekonstruieren. Bisweilen legt Ruskin nahe, dass er relativ frei in der Deutung

der Bibel gewesen sei,?® und dies deuten auch weitere Details aus seinen Lebens-

36 John James und Margaret Ruskin gaben den verfassungs- und kirchenpolitischen Differenzen zwischen
den beiden Fliigeln offenbar wenig Bedeutung; der Streit war allerdings auch in den Jahren zwischen
1785 und 1825, als John James und Margaret Ruskin in Edinburgh lebten, nahezu vdllig verebbt.
Richard B. Sher und Alexander Murdoch, “Patronage and Party in the Church of Scotland, 1750-18007,
in Norman MacDougall (Hg.), Church, Politics and Society: Scotland, 1408-1929 (Edinburgh 1983),
197-220, hier: 197.

37 Margaret Ruskin an John James Ruskin, London, 03.03.1823, Family Letters, 1.120-1, hier: 121. Zu
den Zeitschriften der Missionsgesellschaften siehe: Anna Johnston, “British Missionary Publishing,
Missionary Celebrity, and Empire,” Nineteenth-Century Prose 32,2 (2005), 20-47. Zu Margaret Ruskin
vgl. Michael Wheeler, Ruskin’s God, 6-8.

38  John James Ruskin an Ruskin, London, 25.08.1841, Family Letters, 2.679-82, hier: 680.

39 Margaret Ruskin habe ,,not by her own sayings or personal authority[,] but simply by compelling me to
read the book [=die Bibel] thoroughly, for myself unterrichtet, so Ruskin in Praeterita (1885-89),
Works, 35.40.



148

schilderungen an.

So nennt Ruskin beispielsweise die Sonntagslektiire im Haus, die aus den fiir

zeitgenOssische evangelikale Familien charakteristischen religids-moralisch instruktiven

Schriften und Kinderbiichern bestand: “the Pilgrim’s Progress, Bunyan’s Holy
War, Quarles’s Emblems *0 Foxe’s Book of Martyrs,*' Mrs. Sherwood’s Lady of
the Manor, [...] and Mrs. Sherwood’s Henry Milner®? [...] the Youth’s

Magazine® Alfred Campbell the Young Pilgrim* and, though rather as a

40

41

42

43

44

Francis Quarles, Emblemes (London 1635; Repr. Hildesheim 1993). Das populérste poetische Werk
Grof3britanniens im 17. Jahrhunderts wurde, nach einem ersten Revival im spéteren 18. Jahrhundert,
insbesondere nach 1800 zu einem evangelikalen ‘Hausbuch’. Siehe Karl Josef Holtgen, Francis
Quarles 1592-1644: Meditativer Dichter, Emblematiker, Royalist; Eine biographische und kritische
Studie mit einer englischen Zusammenfassung (Ttbingen 1978).

[John Foxe], Actes and Monuments of these Latter and Perillous Dayes, Touching Matters of the
Church, wherein ar Comprehended and Described the Great Persecutions & Horrible Troubles that
have bene Wrought and Practised by the Romishe Prelates, speciallye in this Realme of England and
Scotlande, from the Yeare of our Lorde a thousande, unto the Tyme Nowe Present; Gathered and
Collected according to the True Copies & Wrytinges certificatorie, as wel of the Parties them selves
that Suffered, as also out of the Bishops Registers, which wer the Doers therof (London 1563) [rev.
Aufl.: 1570, 1576, 1583]. Das Buch wurde nach seinem Erscheinen ein Pfeiler anglikanisch-
protestantischer Apologetik gegen den Katholizismus. Im 18. Jahrhundert nur in verkiirzten und
geglitteten Versionen publiziert, wurde den Martyrs nach 1800 erneut grofes Interesse zuteil, ins-
besondere in aggressiv-antikatholischen und politisch zunehmend torynahen Gruppierungen im
Evangelikalismus, die zum Teil eine pramillenaristische Orientierung annahmen. Siehe Peter Nockles,
“John Foxe’s Book of Martyrs: The Nineteenth-Century Reception”. In: Foxe’s Book of Martyrs
Variorum Edition Online (Version 1.1. Summer 2006). Betreut von The John Foxe Project, Humanities
Research Institute, University of Sheffield. URL (Seite datiert 2004; letzter Abruf: 25.06.2008):

< http://www.hrionline.ac.uk/johnfoxe/apparatus/nocklesessay.html >

Zu Mary Martha Sherwood (1775-1851): M. Nancy Cutt, Mrs. Sherwood and her Books for Children
(London 1974). Ruskin nennt populdrste Werke aus der entschieden evangelikalen Phase ihres
Schaffens. Siehe auch knapp: Hilton, Mad, Bad, and Dangerous People, 180.

The Youth’s Magazine, or Evangelical Miscellany (1805-67) war die erste wirtschaftlich erfolgreiche
evangelikale Kinderzeitschrift fiir Kinder des gehobenen Mittelstandes. Sie erschien monatlich, verband
Prosa und Gedichte von moralisch-religids instruierendem Charakter mit zum Teil aufwendig illu-
strierten historischen und naturwissenschaftlichen Berichten. Das Journal postulierte strikte moralische
Maximen, vertrat aber theologisch eine eher moderate, breit-nonkonformistische Position. Kontroverse
Sujets wurden vermieden. Das Journal wurde anfinglich herausgegeben von William Brodie Gurney,
William Freeman Lloyd und anderen der Sunday School Union (gegr. 1803) nahestehenden Evangeli-
kalen. J. S. Bratton, The Impact of Victorian Children’s Fiction (London 1981); Thomas Walter
Laqueur, Religion and Respectability: Sunday Schools and Working Class Culture, 1780—1850 (New
Haven, Conn. 1976); Philip B. Cliff, The Rise and Development of the Sunday School Movement in
England, 1780-1980 (Redhill 1986); K. D. M. Snell, “The Sunday-School Movement in England and
Wales: Child Labour, Denominational Control and Working-Class Culture”, Past and Present 164
(Aug. 1999), 122-168; Jonathan R. Topham, “Periodicals and the Development of Reading Audiences
for Science in Early Nineteenth-Century Britain: The Youth’s Magazine, 1828-37”, in: Culture and
Science in the Nineteenth-Century Media, hg. v. Louise Henson u.a. (Aldershot 2004), 57—69; Jonathan
R. Topham, “The Wesleyan-Methodist Magazine and Religious Monthlies in Early Nineteenth-Century
Britain”, in: Reading the Magazine of Nature: Science in the Nineteenth-Century Periodical, hg. v.
Geoftrey Cantor u.a. (Cambridge 2004), 67-90.

Barbara Wreaks Hofland, Alfred Campbell, the Young Pilgrim: Containing Travels in Egypt and the
Holy Land (London 1825). Dieses Werk ist ein sich als zeitgendssisch gebender fiktionaler Reise-
bericht, der Kindern Schauplédtze und Ereignisse der biblischen Heilsgeschichte aus der Perspektive
eines religios und charakterlich heranreifenden Jugendlichen nahebringen sollte. Hofland griff dabei
v.a. auf William Rae Wilsons Travels in Egypt and the Holy Land (Londonl823), sowie Charles
Leonard Irby und James Mangles, Travels in Egypt and Nubia, Syria, and Asia Minor during the Years



149

profane indulgence, permitted because of the hardness of our hearts, Bingley’s Natural
History.”» Von Bingley abgesehen, fehlten solche Werke in keiner evangelikalen
Hausbibliothek. Bemerkenswert ist dabei immerhin die Abwesenheit dogmatisch unter-
weisender Schriften wie etwa Katechismen — und wenngleich mit Foxes Book of Martyrs
ein ‘Schlachtross’ antikatholischer Polemik nicht fehlte,4¢ erhielt Ruskin doch primér
Schriften zu lesen, die vor allem moralische Instruktionen erteilten, zu religiosen Re-
flexionen anregten und die allgemeine Personlichkeitsbildung fordern sollten. Ins-
besondere die Wahl des Youth’s Magazine und der Naturgeschichte Bingleys legt den
Schluss nahe, dass Ruskins Eltern keine riicksichtslose ,,Indoktrination‘ betrieben.4’

Erbsiindenlehre, scharfe Abgrenzung vom Katholizismus und aktiver Gehorsam gegen
Gottes Willen waren zweifellos integrale Bestandteile ihres Lektiireprogramms. Jenseits
dieser unhintergehbaren Grundfesten diirfte Ruskin aber durchaus die Freiheit gehabt
haben, sich seine eigene Meinung zu bilden — zumindest gibt Ruskins Jugendlektiire
keinen Anlass zu der Vermutung, dass thm in den zahllosen religidsen Kontroversen, die
von den zeitgendssischen Evangelikalen ausgefochten wurden, vorgefertigte Standpunkte
aufgenotigt wurden. An solchen Kontroversen herrschte kein Mangel — erbittert gefochten
wurde, um nur einige der brisantesten Streitpunkte zu nennen, etwa liber das Wesen der
Taufe, die Aufnahme der Apokryphen in die Bibelausgaben, die Inspiration der Heiligen
Schrift, die Natur Christi, die Bedeutung von Wundern und Prophetie fiir den Glauben,
der dogmatische Gehalt der 39 Artikel, die Autoritdt der Kirche, iiber Riten, Liturgie und
Kirchenausstattung und vieles mehr.

Ahnliche Schlussfolgerungen lassen sich aus der Bibellektiire im Elternhaus ziehen.
Ruskin musste als Kind, auf Betreiben seiner Mutter, eine Reihe von Bibelkapiteln aus-
wendig lernen, wie er in seinen Erinnerungen festgehalten hat.*® Diese Auswahl bestand

vor allem aus Kapiteln, die man als Anleitungen fiir die praktische Lebensgestaltung lesen

1817 & 1818 (London 1823) zuriick.

45 Ruskin, Praeterita (1885-89), Works, 35.72-3. Bei dem letztgenannten Buch handelt es sich um die
populdre zoologische Darstellung William Bingleys (1774-1823): Natural History of Animals: Illus-
trated by Short Stories and Anecdotes, and Intended to Afford a Popular View of the Linnaean System
of Arrangement; For the Use of Schools (1802) (London 1842), die, wie Ruskins Bemerkung andeutet,
nahezu keine theologischen AuBerungen enthilt.

46 7Zur allmihlich einsetzenden Wiederentdeckung puritanischer Autoren ab 1820 siche: Raphael Samuel,
“The Discovery of Puritanism, 1820-1914: A Preliminary Sketch”, in: Jane Garnett und Colin Matthew
(Hg.), Revival and Religion since 1700: Essays for John Walsh (London 1993), 201-47.

47 Vgl. Van Akin Burd, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in:
Robert Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16, hier: 2
(Zitat). Drastischer noch Wilenski, Ruskin, 42.

48 Praeterita (1885-89), Works, 35.14 und 42, und zuvor schon in Fors Clavigera, Letter 10 (Okt. 1871),
Works, 27.165-80, hier: 168; und Letter 42 (Juni 1874), 28.90-105, hier: 101.



150

konnte: Uber den Dekalog und die Bergpredigt hinaus enthielt ihre Liste insbesondere
Abschnitte zum Gesetzesgehorsam und zur Heilserwartung.#® Stephen Finley wies
zurecht darauf hin, dass diese Kapitel im Kern keine Aussagen zu zentralen evangelikalen
Uberzeugungen wie etwa der Glaubensrechtfertigung oder dem Siihnetod Christi
enthalten, sondern ganz allgemein als Leitbild einer ethisch-verantwortungsvollen

Lebensfiihrung dienen sollten.3°

5.2. Schottische Gemeinden in London

Im Bibelunterricht bei Margaret Ruskin wurde Ruskin wohl vor allem mit den strikt-
calvinistischen Grundprinzipien des presbyterianischen Bekenntnisses vertraut gemacht.
Gleichzeitig nahm er jedoch auch viele Einfliisse aus seiner Umgebung auf. Eine
besondere Bedeutung kam dabei den Kirchengemeinden zu, denen sich seine Eltern
anschlossen und den Pfarrern, deren Predigten Ruskin horte und im Elternhaus zum Teil
memorieren musste. Die Wahl bevorzugter Prediger und Kirchengemeinden durch
Margaret und John James Ruskin gibt daher weitere Indizien, aus denen sich Schliisse
iber Ruskins religiose Entwicklung und iiber die Glaubensiiberzeugungen seiner Eltern in
den Jahren nach 1819 ziehen lassen.

Nach ithrem Umzug nach London mussten sich Margaret und John James Ruskin mit
einem verdnderten Umfeld arrangieren, in dem die presbyterianische Kirche nur noch
eine Randerscheinung war. Sie standen insbesondere vor der Entscheidung, der Staats-
kirche oder einer Gemeinde des Nonkonformismus beizutreten. Eine Zugehdrigkeit zur
anglikanischen Staatskirche war im sozialen Verkehr mit den anglikanisch geprégten
Eliten sicherlich noch mit Vorteilen verbunden. Zudem mussten Dissenter vor der
Zuerkennung gleicher politischer Rechte 1828 auf das passive Wahlrecht und das Recht
zur Bekleidung mancher &ffentlicher Amter verzichten, die John James Ruskin in Schott-
land noch zugestanden hétten.

Wer sich die Grundsitze der Westminster Confession zu eigen gemacht hatte und
zudem womoglich der Presbyterialverfassung der Schottischen Kirche den Vorzug vor

der episkopalen Verfassung der anglikanischen Kirche gab, war auf eine nonkonformi-

49 Diese Kapitel sind: 2.Mose 15 u. 20; 5.Mose 32; 2.Sam 1; 17-24; 1.K6n 8; Ps 23; 32; 90-1; 103; 112;
119; 139; Spr 2-3; 8; 12; Jes 58; Mt 5-7; Apg 26; 1.Kor 13; 15; Jak 4; Offb 5-6. Vgl. Finley, Nature’s
Covenant, 52; und Wheeler, Ruskin’s God, 6-7.

50" Finley, Nature’s Covenant, 49-52.



151

stische Gemeinde angewiesen. Zwischen der evangelical party in der Church of Scotland
und den verschiedenen Kirchen des englischen Nonkonformismus gab es dennoch
signifikante Differenzen: Als der (zunehmend starke) Fliigel einer Staatskirche war die
schottische evangelical party mit finanziellen, organisatorischen und sozialen Privilegien
ausgestattet, iiber die der englische Nonkonformismus nicht verfiigte. Zudem waren die
schottischen Evangelikalen bis ins 19. Jahrhundert nur in Grenzen von der Erweckungs-
bewegung des Evangelical Revival beriihrt worden.’! Sie blieben deshalb in erheblich
starkerem Malle traditionelleren Glaubensauffassungen und Praktiken verhaftet, wohin-
gegen die fundamentalprotestantischen Kirchen des englischen Nonkonformismus unter
dem Einfluss des Revivals viel von ihrem Sektierertum verloren und, zum Teil unter
Einschluss der Low Church in der Staatskirche, integrativere Formen der Glaubenspraxis
entwickelten, die ithnen im frithen 19. Jahrhundert eine achtbare Stellung im Biirgertum
sicherten.

Zugereisten aus dem Norden standen in London und Umgebung vor 1843 rund sieben
schottisch-presbyterianische Kirchengemeinden offen. Uberwiegend handelte es sich
dabei um kleine, finanziell schwache, kurzlebige und versprengte Gemeinden.>2 Wer {iber
die schottischen ‘Exilgemeinden’ hinaus soziale Kontakte kniipfen, Anschluss an die ton-
angebenden Kreise des Biirgertums suchen oder gefeierte Prediger horen wollte, war
daher gut beraten, sich der Staatskirche oder einer ,respektierten‘ Gemeinde des eng-
lischen Nonkonformismus anzuschlieen.

John Ruskin wurde zwar noch in einer presbyterianischen Gemeinde getauft, tat-
sdchlich aber blieben Margaret und John James Ruskin den religiésen Zentren der Schot-
ten in London weitgehend fern. Die Kirche von Ruskins Taufpfarrer, die Caledonian
Chapel, Cross Street, Hatton Garden, wurde auf Betreiben der Highland Society of
London (gegr. 1787) und der Caledonian Society of London (gegr. 1837) errichtet bzw.
unterhalten und diente zum Teil der Pflege der Highland-Nostalgie, die im spédten
18. Jahrhundert aufkam.>3 Sie genoB daher die Protektion in Schottland begiiterter
Aristokraten. An der Kirche wurde jedoch statutengemall bis 1822 offenbar primér auf

Gilisch gepredigt. Dieser Umstand diirfte dem Beitritt von Ruskins Eltern zur Gemeinde

51 Vgl. John Walsh, “Methodism at the End of the Eighteenth-Century”, in: Rupert Eric Davies, A
Raymond George, Gordon Rupp (Hg.), A History of the Methodist Church in Great Britain, 3 Bde.
(London 1965-83), 293-98; Wolffe, Expansion of Evangelicalism, 35-8.

52 Zur schottischen Gemeinde im London der Prinzregentenzeit siehe George G. Cameron, The Scots Kirk
in London (Oxford 1979), hier: 103-14. Darunter gab es von 1822 an eine kleine Gemeinde im siidlich
der Themse gelegenen Southwark.

53 Cameron, Scots Kirk in London, 103-8.



152

einen Stein in den Weg gelegt haben. Moglicherweise war John James und Margaret
Ruskin jedoch auch die “Highlandolatry” (Theodore Hoppen), die in der Kirchen-
gemeinde betrieben wurde — die Glorifizierung und ostentative Zurschaustellung der
Highland-Kultur — fremd.>* Dies ist ein sehr bemerkenswerter Sachverhalt, denn obwohl
sich John James Ruskin als Tory verstand, hatte er fiir die sozialkonservativ-romantische
Revitalisierung der vermeintlich authentischen Highland-Kultur offenkundig wenig Sym-
pathie.

Als Ende 1822 der sofort zu grof3er Popularitit aufsteigende evangelikale Millenarist
Edward Irving (1792-1834) die Gemeinde der Caledonian Chapel nach ldngeren Querelen
iibernahm, wurde auf die Pflicht zum Gebrauch der géilischen Sprache verzichtet.>> Irving
avancierte iiberdies binnen kiirzester Zeit zu einem der gefragtesten, aber auch um-
strittensten evangelikalen Prediger der 1820er Jahre.’¢ Seine Popularitit soll besonders
dadurch gefordert worden sein, dass George Canning (1770-1827), Foreign Secretary und
Leader of the House of Commons, Irvings Predigten 1823 im Parlament lobte; zudem
wurde die Predigt zur Amtseinfiihrung Irvings von dem bereits weithin beriihmten
Thomas Chalmers (1780-1847), gehalten.’” Die Caledonian Chapel wurde schlagartig zu
einem der Mittelpunkte der Londoner ‘besseren Gesellschaft’. Wahrscheinlich aber zog
Irvings religiés schwirmerische Haltung John James und Margaret Ruskin nicht an.
Glossolalie (Zungenrede) und andere charismatische Praktiken hielten zwar erst ab 1830
in Irvings Kirche Einzug. Irvings extremer Evangelikalismus wurde jedoch lange zuvor
bereits offentlich. So forderte er beispielsweise in einer — nicht weniger als dreieinhalb
Stunden langen — Predigt wiahrend des Jahrestreffens der einflussreichen London Mission-
ary Society 1824 dazu auf, Missionare nicht mehr materiell zu unterstiitzen, da die
Aposteln ebenfalls mittellos in die Welt gezogen seien.>® Dieser die Grundlagen sozialer
Ordnung kompromisslos in Frage stellende Radikalevangelikalismus war sicherlich nicht

nach dem Geschmack von John James und Margaret Ruskin. Zudem verhinderte ihr Um-

54 Zum Highland-‘Kult’ in London siche u.a.: Margot C. Finn, “Scotch Drapers and the Politics of
Modernity: Gender, Class and National Identity in the Victorian Tally Trade”, in: Martin J. Daunton
und Matthew Hilton (Hg.), The Politics of Consumption: Material Culture and Citizenship in Britain
and America (Oxford 2001), 89-107, hier: 101.

55 Fasti Ecclesiae Scoticanae, Bd. 7 (Edinburgh 1928), 492-4. Vgl. Oliphant, Life of Edward Irving,
1.130-41; Hilton, Early Years, 20.

56 Oliphant, Life of Irving, 1.174-5; Timothy C. F. Stunt, From Awakening to Secession: Radical
Evangelicals in Switzerland and Britain, 1815-35 (Edinburgh 2000), 98-101.

57 Oliphant, Life of Irving, 1.158-9, 154-6.

58 Irving, For Missionaries after the Apostolical School (1825). Siehe dazu Oliphant, Life of Irving, 1.195-
207; Stunt, From Awakening to Secession, 100-1.



153

zug in die siidlichen Vororte Londons 1823/24 eine engere Bindung an Irvings Kirche.>?
An der Hauptkirche der Schotten in London am Crown Court, Russell Street, Covent
Garden, wurde keine so exponierte Theologie vertreten: Doch sie war geographisch un-
giinstiger gelegen und ihr Pfarrer George Greig (1778-c.1831), ein Kongregationalist,
scheint sich als Prediger keinen Namen gemacht zu haben.6® Uber eine Predigt Greigs
zum Thronjubildum Georgs III. (1738-1820) erregte sich etwa der anonyme Rezensent
der toryistisch-hochkirchlichen Critical Review (1756-1817) mit den Worten: “The
ludicrous impropriety of [...] [Greig’s] language may not be remarked, when it is
delivered with oratorical fervour before a mixed audience; but we would advise Mr.
Greig to avoid it when he prepares another sermon for the press.”®! Ruskins Eltern legten
hingegen hohen Wert auf eloquente und inhaltlich durchgearbeitete Predigten, wie ihre
Briefe demonstrieren.®? Zudem konnte die politische Ausrichtung der Gemeinde Ruskins
Eltern abgeschreckt haben. Zwar griff der anonyme Rezensent der unitaristisch-radikalen
Political Review and Monthly Register (1807-11) Greig fiir die erwidhnte Thronjubildums-
Predigt scharf an, weil sich Greig fiir das Prinzip der Staatskirchlichkeit aussprach und
William Pitt seine Unterstiitzung signalisierte.?> Dennoch aber war die Gemeinde mit
groler Wahrscheinlichkeit politisch whiggistisch dominiert, denn 1811 wurde dort ein
Kommittee fiir den Schutz der biirgerlichen Rechte der Dissenter ins Leben gerufen, das

die Kampagne fiir die politische Gleichberechtigung der Nonkonformisten mit-

59 Der genaue Zeitpunkt des Umzugs der Familie ist nicht bekannt; der Vertrag wurde nach Mirz 1823

geschlossen (s. Van Akin Burd in Ruskin Family Letters, 131 FN 1). Welches Verhéltnis die Familie zu

Irving hatte, ist ebenfalls nicht bekannt: Ein leitender Angestellter von John James Ruskin war Ruskins

Erinnerungen zufolge Anhénger Irvings: Praeterita (1885-89), Works, 35.228. In den 1880er Jahren

duBerte sich Ruskin selbst in einem Brief an Charles Eliot Norton spdttisch iiber Irvings “madness’:

Brantwood, 28.8.1886, Works, 37.569. Um 1860 empfahl Ruskin hingegen den ehemaligen Assistenten

Irvings, Alexander John Scott (1805-66) als einen “quite unfallible guide in intellectual matters™:

Modern Painters V (1860), Works, 7.372 FN * und FN 4.

Zu Greig s. Roy Hutcheson Campbell, “Greig, George” in: The Blackwell Dictionary of Evangelical

Biography, 1730-1860, hg. v. Donald M. Lewis, 2 Bde. (Oxford 1995), 1.474. Schon John Andrews

Jones (Hg.), Bunhill Memorials: Sacred Reminiscences of Three Hundred Ministers and other Persons

of Note, who are Buried in Bunhill Fields, of every Denomination (London 1849), 73, wusste kaum

mehr iiber Greig zu berichten als: “The editor regrets that he has no materials enabling him to present
the reader with further particulars.” Greig hatte bei dem schottischen Kongregationalisten Greville

Ewing (1767-1841) assistiert, der methodistisch beeinflusst war. Zur Crown Court Church allgemein:

Cameron, Scots Kirk in London, 119-27; und Fasti Ecclesiae Scoticanae, 7.467-70.

61 [Anon.], Rez. von Greig, The British Jubilee: A Sermon Preached at the Scots Church, Crown Court,
Russell Street, Covent Garden, London, on the 25th of October, 1809, Being the Fiftieth Anniversary of
his Majesty's Accession to the Throne (London 1809), Critical Review, or, Annals of Literature 3rd Ser.
18 (1809/10), 437.

62 Sijche u.a. Margaret an John James Ruskin, Herne Hill, 15.5.1826, Family Letters, 1.143-7, hier: 146;

und Margaret an John James Ruskin, Denmark Hill, 13.6.1843, ibid., 2.743-746, hier: 743. Ruskin

erinnerte sich in Praeterita (1885-89), Works, 35.71-3, 386, an die Erwartungshaltung seiner Eltern.

[Anon. (Benjamin Flower?)], Rez. von Greig, British Jubilee (1809), Flower’s Political Review and

Monthly Register 6 (Juli-Dez. 1809), 453-4.

60

63



154

organisierte.® Um 1849/50, als der Pridmillenarist John Cumming (1807-81) an der
Kirche wirkte, besuchte Ruskin die Crown Court Church allerdings ziemlich regelmaBig,
wenn er sich wahrend der Sommersaison in seiner Stadtwohnung authielt.®>

Ungeachtet moglicher Vorbehalte gegen Irving kam zumindest fiir Margaret Ruskin
nur eine evangelikale Gemeinde in Frage,% womit eine Gemeinde des rational dissent
oder des hochkirchlichen Fliigels der Church of England ausgeschlossen waren. Im ‘old
dissent’ des seit dem 16./17. Jahrhundert bestehenden nonkonformistischen Protestantis-
mus vertraten Quiker und Baptisten zur Gottesdienstordnung und Kirchenregiment bzw.
zur Taufe Uberzeugungen, die mit der streng calvinistischen Theologie des Presbyte-
rianismus nicht in Einklang standen. Die Methodisten wiederum, die u.a. durch Straf3en-
predigten in unterbiirgerlichen Quartiers fiir Aufsehen sorgten, galten aufgrund ihrer Ndhe
zu den Unterschichten sowie der oft geringen theologischen und weltlichen Bildung ihrer
Prediger in biirgerlichen und aristokratischen Kreisen als wenig respektabel.®” John James
Ruskin beschrieb in einem Brief an seine Frau Margaret drei Methodisten unter seinen
Mitreisenden dementsprechend mit einiger Herablassung als “very folerable — animals —
Beasts I really mean” .68

Nach theologischen Gesichtspunkten war damit eine Gemeinde der Kongregatio-
nalisten oder der anglikanischen Low Church die naheliegendste Wahl fiir Margaret und
John James Ruskin. Der Kongregationalismus war in autonomen Gemeinden organisiert,
was presbyterianischen Idealen der Kirchenverfassung tendenziell entgegenkam.®® Die
Kongregationalisten waren allerdings in besonders starkem MafBle von politischen
Radikalen und Whigs geprdgt, was John James Ruskins politischen Ansichten wider-

sprochen haben konnte. Die Niederkirche wurde seit der Sezession der Methodisten und

64 Cameron, Scots Kirk in London, 122-3.

65 Ruskins Kirchenbesuch bei Cumming geht aus seinen Tagebiichern hervor, etwa: [London/Denmark
Hill?], 2.6.[1850], Ruskin Library, Lancaster, MS 10a, fol. 117 11.8.[1850], ibid., fol. 52"
[6.2]110.[1850], MS 5¢, fol. 158" 20.10.[1850], ibid., fol. 156". Die Notizen sind nur teilweise
abgedruckt in Diaries, 2.478, 480 (beide Male m.E. fehlerhaft auf 1853 datiert) und 467. Zudem setzte
sich Ruskin um 1850 intensiv mit Cummings chiliastischen Apocalyptical Sketches (1848) auseinander,
in denen Cumming behauptete, die letzte Schiissel des Zorns Gottes (Oftb 15,5-16,21) werde zwischen
1848 und 1867 ausgeschiittet: [London/Denmark Hill?], Feb./Mirz 1849, und 26.2.1849, Ruskin
Library, MS 5c, fol. 149". Siehe dariiber hinaus die Briefe an John James Ruskin, Venedig, 7.12.1851,
Works, 36.122-3, hier: 122; und 24.[25.7]1.1852, Works, 36.126-9, hier: 128.

66 Praeterita (1885-89), Works, 35.71.

67 David Hempton, “Methodism”, in: Denis G. Paz (Hg.), Nineteenth-Century Religious Traditions:
Retrospect and Prospect (Westport, CT., 1995), 121-2.

68  John James an Margaret Ruskin, Manchester, 30./31.1.1839, Ruskin Family Letters, 2.575-7, hier: 576.

69 David William Bebbington, The Dominance of Evangelicalism: The Age of Spurgeon and Moody
(Downer’s Grove, I11. 1989), 56-7.



155

der Whitefield-Anhinger von moderaten Calvinisten dominiert, die ab 1830 eher liberal-

konservativ orientiert waren.”?

5.3 William Howells

Tatsachlich besuchten Ruskins Eltern in den fiir Ruskins Erziehung prigenden Jahren vor
1850 bevorzugt Gottesdienste populdrer evangelikaler Prediger in kongregationalistischen
und anglikanischen Gemeinden. Bis 1823/24 in Hunter Street, Brunswick Square,
wohnend, gingen John James und Margaret Ruskin zunichst in die nahegelegene
Episcopal Chapel, Long Acre, Middlesex, um den walisischen Evangelikalen William
Howells (1778-1832) zu horen, “one of the stars of the London pulpit,”’! der zwar der
anglikanischen Kirche angehorte, doch wegen seiner walisisch-ldndlichen Herkunft,
seines als exzentrisch empfundenen Gebarens und wohl auch aufgrund seiner Néhe zum
walisischen (moderat-calvinistischen) Methodismus von einer Karriere ausgeschlossen
blieb. Er predigte daher nicht in einer Pfarrkirche, sondern einer sog. ‘chapel of ease’,
und war auf die Zahlungsbereitschaft seiner Horer angewiesen.”? Der Rezensent des
hochkirchlichen British Critic erging sich aus all diesen Griinden in abwertenden
Bemerkungen iiber den Stand von Howells’ Bildung, seine theologische Seriositidt und
Loyalitét zur Kirche.”> Howells hatte offenbar Stimmprobleme, sprach ein mundartlich
gefdrbtes Englisch, extemporierte und verwendete dabei manchmal als krude empfundene
Bilder. Trotz seiner vom Critic als exzentrisch beschriebenen Art wurden Howells’
Predigten aber von einer betrdchtlichen Zahl namhafter Horer besucht. Bei Howells fand
sich u.a. der spétere katholische Kardinal Henry Edward Manning (1808-92) zum Gottes-
dienst ein; ebenso wohl der presbyterianische Prdmillenarist John Cumming (1807-81),

der Howells’ Tod noch um 1850 als “one of the greatest calamities of his day” be-

70 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 78.

71 Joseph Evans, “Howells, Rev. William, Longacre”, in: Evans, Biographical Dictionary of Ministers
and Preachers of the Welsh Calvinistic Methodist Body or Presbyterians of Wales (Carnavon 1907),
124-7, hier: 126.

72 Das gespannte Verhiltnis zur anglikanischen Kirche beschreibt Charles Bowdler, “Memoir”, in:
William Howells, Sermons, &c., &c., by the Late Rev. William Howels, Minister of Long Acre
Episcopal Chapel: With a Memoir, hg. v. Bowdler, 2 Bde. (London 1833-34), 1.[ix]-cliv, hier u.a.:
xxxiv-xl, 1-Ixiv. Zu Howells ferner: Edward Morgan, A Brief Memoir of the Late Rev. W. Howels
(London 1854); William Arthur Jobson Archbald, “William Howells”, in: Dictionary of National
Biography, Bd. 28 (London 1891), 118; Gomer Morgan Roberts, “Howels, William,” in: The
Dictionary of Welsh Biography down to 1940 (Oxford 1959), 370. Ruskin erinnerte sich an Howells in
Fors Clavigera (Nr. 52 v. Apr. 1875), Works, 28.297-8; und Praeterita (1885-89), 35.25-6.

73 [Anon.], Rez. von William Howells’ Sermons (1833-34), The British Critic, Quarterly Theological
Review, and Ecclesiastical Record 17 (1835), 145-57.



156

schrieb.” Der evangelikale irische Aristokrat, zeitweilige Ultra-Tory-M.P. und spétere
Fiihrer der irischen Tories im House of Lords, Robert Joycelyn, Earl of Roden (1788—
1870), zdhlte ebenso zur Zuhorerschaft wie Angehorige des freiberuflich titigen Mittel-
standes, etwa der Rechtsanwalt Henry Hopley White (1790-1876).7> Zu Howells’
Anhéngern zdhlten ferner der aus der Schottischen Kirche zum Baptismus iibergetretene
Theologe James Alexander Haldane (1768-1851), ein Kritiker Irvings,’® und sein Sohn
Robert Haldane (1800-82), der als anglikanischer Evangelikaler, Rechtsanwalt, Zeitungs-
inhaber und Kopf der zwischen 1828 und 1860 aktiven Recordite Tories mit Howells
engsten Kontakt pflegte, nachdem er sich 1828 von der Gemeinde Irvings getrennt
hatte.”’

Howells’ scharf gegen Unitarier, Katholiken und die religiose Emanzipation gerichtete
Einstellung sicherte ihm demnach, wenigstens ab den spiten 1820er Jahren, die Sym-
pathie evangelikaler Tories und Ultratories.”® Dies galt insbesondere, nachdem Irving ab
etwa 1828 durch seine pfingstkirchlichen Praktiken und seine zunehmend heterodoxen
Glaubenstiiberzeugungen fiir viele Gemeindemitglieder untragbar geworden war und diese
sich nach einem gleichwertigen Ersatzkandidaten bzw. Gegenspieler umsahen. Von
diesen abtriinnigen Anhéngern wurde Howells als hochrangiger Denker charakterisiert.”®
Hervorgehoben wurde dabei, dass Howells die Gnade der Erlosung als ein universell an
die ganze Menschheit gerichtetes Angebot auffasste, das vom Menschen allerdings durch
Glauben und Sithne angenommen werden miisse und durch ein Leben in karitativ-tatiger

“perfection” erhalten werden miisse:

74 Zu Manning, der Howells’ Gottesdienste spiter allerdings als “unintelligible” bezeichnete: Edmund
Sheridan Purcell, Life of Cardinal Manning, Archbishop of Westminster (London 1895), 1.64. Zu
Cumming: John Cumming, The Comforter [Or, Thoughts on the influence of the Holy Spirit] (1854)
(Philadelphia 1856) (=Cumming’s Minor Works, 1st ser., 3. Teil), 124.

75 Dies geht aus der Widmung in William Howells, Twenty Sermons by the Late William Howels, Minister
of Long Acre Episcopal Church, hg. v. William Bruce (London 1835), [v]-vi, hervor. Zu Roden siche
John Wolffe, “Jocelyn, Robert, third earl of Roden”, in: Oxford Dictionary of National Biography.
URL (Seite datiert 2004; letzer Abruf: 24.08.2007: <http://www.oxforddnb.com/view/article/39661>

76 Brief James Alexander Haldanes, Edinburgh, 29.10.1832; zit. nach Alexander Haldane, Memoirs of the
Lives of Robert Haldane of Airthrey, and of his Brother, James Alexander Haldane (New York 1853),
515.

77 [Anne Hardcastle Corsbie], A Biographical Sketch of Alexander Haldane, of the Inner Temple,
Barrister-at-Law, J.P.; Communicated to ‘The Record’ of July 28, 1882 (London 1882), 10, 17, 25.

78 Bowdler, “Memoir”, hier: 1.xci-ci.

79 Insbes. Bowdler, “Memoir”, 1.ciii, 1.cxxxv. Vgl.: [Anon.], “London and Provincial News”, Cambrian
and Caledonian Quarterly Magazine and Celtic Repertory 5 (1833), 151-2; sowie [Anon.], Rez. von
Howells’ Remains, Christian Examiner and Church of Ireland Magazine n.s. 2 (1833), 649-658, hier:
654-5.



157

It was a great object with Mr. Howels to show [...] that none [of God’s creatures] can perish irrespectively
of a sacrifice; that none can perish irrespectively of their own personal and actual guilt. Here again is an
axiom to be borne continually in mind; that the curse of God by reason of sin, cannot reach one who is
not conscious of transgression;—that [...] imputed righteousness without imparted holiness cannot lead
to [...] life in heaven [...]. Mr. Howels dwelt much on this, viz. that it is, and must of necessity be, the
duty of all alike to repent of and forsake sin; and this quite irrespective of any revelation or promise of
mercy: but that the principle of repentance, that change of mind in which it consists, is not the less
therefore a blessing bestowed upon him who does repent and believe to the saving of the soul—that the
blessing of salvation is offered conditionally to all to whom the message of the gospel comes; but it is
found an unconditional blessing in the hearts of all by whom it is received.®’

Howells’ Predigten stiitzen diese Darstellung seines Biographen. So duBlerte Howell
etwa: “See the benign aspect of the purpose of God to those even who perish, a gospel is
preached to them, all its blessings are offered freely, if not, how could they be responsible
for rejecting it’.81 Und an anderer Stelle betont er, dass ein nicht durch ‘Heiligung’

gerechtfertigter Stinder gleichsam stindig in Gefahr stand, seine Erlosung zu verwirken:

Though the sinner be pardoned from his guilt, (justified) he still remains polluted; his nature remains
corrupt; it is at enmity with God; he has committed enough of sin to condemn him for ever; and, without
sanctification, he remains in a state of enmity and pollution, and where pollution exists, it must give birth
to guilt. If the sinner were left in this condition, he would be incapable of enjoying and unfit for heaven.82

Diese AuBerung entspricht im Wesentlichen dem Standpunkt moderater Calvinisten.
Gleichzeitig betonte Howells’ allerdings “that we stand in need of the doctrine of pre-
destination.”$3 Die Pridestinationslehre formulierte er dabei in Ubereinstimmung mit der
orthodox-calvinistischen Position: “Predestination to death is the sinner’s own work: God
has nothing to do with it. [...] [R]eprobation is an effect, not a cause, election is a
cause”.3* Den Widerspruch zwischen Heilsuniversalismus und Pridestination versuchte
Howells’ zumindest in einer Predigt 1829 aufzuldsen, indem er auf eher idiosynkratische
Weise zwischen einer Erwihlung durch Gott und einer Erwéhlung durch Christus

unterschied: “The predestination of God is absolute; there is but one conditional pre-

80 Bowdler, “Memoir”, 1.Ixxi-Ixxii.

81 Howells, “On the Purpose and Plan of Redemption” [iiber Eph 11,10] (s.d.), in: Fifty-Two Sermons by
the Late William Howels, Minister of Long-Acre Episcopal Church, hg. v. Henry Hopley White
(London 1836), 24-33, hier. 33. Vgl. Howells, “On the Lord’s Prayer” [iiber Mt 6,10], in: ders.,
Sermons, &c., &c., 2.93-112, hier: 101-2; ders., “Sermon XV” [iiber Eph 1,10], in: Howells, Twenty
Sermons, 301-26, hier: 302-3.

82 Howells, “On Justification and Sanctification” [iiber 1.Kor 6,11] (1820), in: Fifty-Two Sermons, 120-9,
hier: 125.

83 Howells, “On Predestination” [iiber Rém 8,29] (1829), in: Fifty-Two Sermons, 382-9, hier: 385.
Ahnlich wie Wesleys Gegner Toplady betonte Howells zudem die Bedeutung der “imputed
righteousness”.

84 Howells, “On the Divinity of Christ” [iiber Joh 1,14] (1827), in: ibid., 368-81, hier: 374-5.



158

destination—that is Christ’s.”8> Auf diese letztere Erwdhlung griindete Howells seine
heilsuniversalistische Uberzeugung, wohingegen er die Erwihlung durch Gott als ein
rational nicht zu durchdringendes Mysterium charakterisierte: “[In] [¢]he predestination of
God [...] there are shades of darkness which we cannot penetrate.”¢ Howells mischte
also auf eigentiimliche Weise orthodox-calvinistische und moderate Uberzeugungen.

Nach Ansicht seiner Anhdnger gelang es Howells damit, Heilsuniversalismus,
Glaubensgerechtigkeit und die Forderung nach striktestem Gesetzesgehorsam zu ver-
binden: “[I]f we were to mark out the distinct peculiarities of Mr. Howels’ preaching, we
should probably find the most striking and decided to have been, the remarkable union,
which it displayed, of the doctrines of grace in all their fulness, with the most rigid
inculcation of the claims of practical duty.”%’

Howells trat also, trotz seiner gelegentlichen Riickgriffe auf die calvinistische
Orthodoxie, fiir ein im Kern moderat-calvinistisches Verstidndnis der Erlosung sowie fiir
eine emphatisch-moralistische Glaubensauffassung ein. Dies war im Grunde die vor-
herrschende Position unter den Evangelikalen der ‘zweiten Generation’.88 Aus dem
Rahmen des zeitgendssisch Ublichen fiel die von Howells vertretene moderat-
calvinistische Grundhaltung somit nicht. Unkonventionell war vielmehr der Sachverhalt,
dass Howells iiberhaupt noch so stark iliber dogmatische Fragen predigte und die
Pridestination dabei nicht aussparte, denn dies war unter den Evangelikalen der ‘zweiten
Generation’ nicht mehr iiblich.®? Typische Stoffe fiir evangelikale Predigten des friihen
19. Jahrhunderts waren Fragen der Glaubenspraxis und Lebensfiihrung — theologische
Dogmen und insbesondere die Pradestinationslehre wurden hingegen nach Moglichkeit
vermieden.”® Howells’ dogmatisch informierter Predigtstil trug somit gewiss wesentlich
dazu bei, dass Howells in den 1820er Jahren, als die konservativeren Evangelikalen eine
stirkere Betonung des dogmatischen Erbes verlangten und eine Renaissance des Calvinis-
mus einleiteten,’! zu einem ‘Kanzelstar’ avancierte.

Dass Ruskin in seiner religiésen Einstellung wesentlich von Howells geprigt worden

sein konnte, erscheint auf den ersten Blick nahezu ausgeschlossen, da er Howells

85  Howells, “On Predestination”, 385.

86 Howells, “On Predestination”, 387.

87 Bowdler, “Memoir”, 1.1xxx.

88  Grayson Carter, Anglican Evangelicals: Protestant Secessions from the Via Media, c.1800-1850
(Oxford 2001), 49-50.

Zum moderaten Calvinismus knapp: Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 63-5.

90 Carter, Anglican Evangelicals, 50.

91 Ibid., 24-5; Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 77-8.

89



159

Ansprachen im niedrigen Kindesalter horte. Allerdings musste er Howells’ Predigten zu
Hause memorieren und erinnerte sich noch beim Schreiben von Praeterita an Howells’
forcierten Moralismus.?? Daher liee sich umgekehrt argumentieren: Wenn Predigten vor
1824 {iberhaupt nachhaltig beeinflusst haben konnen, waren es sicherlich die dogmatisch
dozierenden Predigten von Howells. Dieser brachte ihm auf eingéngige Weise die
Grundpositionen des zeitgendssischen moderat-calvinistischen Evangelikalismus nahe. So
lernte Ruskin einerseits eine universalistische Auffassung der Erlosung kennen, die der
Tradition der calvinistischen Orthodoxie und wohl auch dem Presbyterianismus seines
Elternhauses fremd war. Zudem wurde ihm die streng auf ‘Heiligung’ und einen
christlichen Lebenswandel gerichtete Ethik des moderaten Evangelikalismus nahe
gebracht. Moglicherweise erhielt Ruskin durch Howells zudem erste Einblicke in den
Evangelikalismus der Recordite Tories und wurde durch ihn in die Tradition des strikten

Calvinismus eingefiihrt, die in den 1820er Jahren gerade erst wieder neu belebt wurde.

5.4 Edward Andrews

Nach dem Umzug von John James und Margaret Ruskin nach Herne Hill im Siiden
Londons, wo die Familie von 1823/24 bis 1842 wohnte, wurde der Kongregationalist
Edward Andrews (1787-1841) von ihnen favorisiert, der an der Beresford Chapel, Beres-
ford Street, Walworth, predigte.”? Diese Kapelle war 1818 fiir ihn errichtet worden,
nachdem Andrews bei der Bewerbung um die Stelle von Camden Chapel, Camberwell,
gegen einen Mitbewerber unterlegen war.% Zuvor hatte er eine kongregationalistische
Gemeinde in Romford, Essex (heute Ostrand von London), betreut.?> Vor seiner Ordina-

tion hatte Andrews 1809 zeitweise in Glasgow bei John Young (1746/7-1820) Griechisch

92 Fors Clavigera, “Letter 52” (Apr. 1875), Works, 28.297-8; und Praeterita (1885-89), Works, 35.25-6.

93 Biographische Information iiber Andrews sind rar. Einzig eine Studie iiber seine mit dem Dichter
Coventry Patmore verheiratete Tochter Emily enthélt auch knappe Angaben zu Andrews, fiir die
Familienarchivalien ausgewertet wurden: lan Anstruther, Coventry Patmore’s Angel: A Study of
Coventry Patmore, his Wife Emily, and ‘The Angel in the House’ (London 1992), 9-25. Richard W.
Mould, Southwark Men of Mark, Past and Present: A Contribution Towards a Dictionary of Southwark
Biography, hg. v. Robert Woodger Bowers (London 1905), 6-15, beschreibt insbes. Andrews Tatigkeit
als Gefangnispfarrer, wohingegen sich Edward E. Cleal/Thomas George Crippen, The Story of
Congregationalism in Surrey (London 1908), 104-6, nur knapp iiber Andrews’ Zeit in Walworth
duBern. Keines der Werke charakterisiert Andrews’ religése Haltung.

94 Zur Chapel siehe: Christopher Stell, An Inventory of Nonconformist Chapels and Meeting-Houses in
Eastern England (Swindon 2002), 115, Nr. 228.

95 Anstruther, Patmore’s Angel, 12. William Innes Addison, The Matriculation Albums of the University
of Glasgow: From 1728 to 1858 (Glasgow 1913), 240, Nr. 7724, verzeichnet Andrews zudem als
Pfarrer einer Gemeinde in Irland.



160

sowie Logik und Rhetorik bei George Jardine (1742-1827) studiert. Von der Glasgower
Universitidt wurde ihm 1819 zudem der (Ehren-)Titel eines LL.D. verliehen.?¢ Aufgrund
dieser Vorbildung war Andrews recht erfolgreich als Hauslehrer tdtig. Seine Dienste
waren in grof3biirgerlichen Héusern stark nachgefragt und brachten ihm wohl auch ein
respektables Einkommen.%’

John James Ruskin engagierte ihn ebenfalls von 1829 an als den Privatlehrer seines
Sohnes. Dieser erinnerte sich an ihn als einen umgénglichen, angeblich wenig fordernden
Lehrer sowie als guten Rhetoriker.”® Praeterita zufolge stimmten Ruskins Eltern in ihren
religiosen Uberzeugungen mit Andrews iiberein, mieden aber dennoch den engeren
Kontakt: “My father and mother,—though due cheques for charities were of course sent
to Dr. Andrews, and various civilities at Christmas, in the way of turkeys or boxes of
raisins, intimated their satisfaction with the style of his sermons and purity of his
doctrine,—had yet, with their usual shyness, never asked for his acquaintance, or even
permitted the state of their souls to be inquired after in pastoral visits.”° Ruskin selbst
und seine Cousine stellten dem von ihnen bewunderten Pastor hingegen als Kinder
hartnickig nach und erwirkten damit Andrews’ Hausbesuch, der auch den Anlass zu
seinem Engagement als Griechischlehrer gegeben haben soll.!% Zudem entwickelte sich
eine gewisse Freundschaft zwischen den Familien, sodass Ruskin schlieBlich auch auf
Ausfliige der Andrews mitgenommen wurde und Musikabende der Familie Andrews
besuchte.!0! Ruskins personliche Nihe zu Andrews und der Sachverhalt, dass er und seine
Eltern der kongregationalistischen Chapel anscheinend rund acht Jahre lang, von ca. 1824
bis 1832/33, die Treue hielten, lassen vermuten, dass Andrews auf die Entwicklung von

Ruskins religidsen Uberzeugungen erheblich eingewirkt hat.!192 Dieser Ansicht ist auch

96 Addison, Matriculation Albums of Glasgow, 240, Nr. 7724 (Immatrikulation in Youngs Griechisch-
klasse). Nach Angaben von Anstruther, Patmore’s Angel, 12, studierte Andrews in Glasgow auch bei
Jardine.

97 Cleal/Crippen, Congregationalism in Surrey, 105.

98  Ruskins Erinnerungen an Andrews finden sich in Praeterita (1885-89), Works, 35.71-4, 81-2, 132-3
und 382; hier bes.: 382; vgl. Ruskins Brief an John James Ruskin, Herne Hill, 19.-21.1.1829, Family
Letters, 1.172-4, hier: 173. Siche auch Collingwood, Life and Work, 1.60; Hilton, The Early Years, 21-
2; und Finley, Nature’s Covenant, 54-5.

99 Praeterita (1885-89), Works, 35.73. Den Respekt, den Andrews’ Predigten in der Familie genossen,
dokumentiert u.a. der Brief Margarets an John James Ruskin, Herne Hill, 15.5.1826, Family Letters,
1.143-7, hier: 146.

100 praeterita (1885-89), Works, 35.71-4, 81, 132, 382; siche den Brief von Ruskin an John James Ruskin,
Herne Hill, 19.01.1829, Family Letters, 1.172-3.

101 praeterita (1885-89), Works, 35.73-4.

102° Auch David Hanson ist iiberzeugt, dass Andrews eine fiir Ruskin wichtige Bezugsperson war. Hanson
geht es dabei allerdings nicht um Ruskins religiose Uberzeugungen, sondern um seine
Personlichkeitsentwicklung. Mit Begriffen der Psychoanalyse arbeitend, schlieft Hanson aus der
Todesthematik, die in Ruskins Gedichten um 1829 aufkomme, dass Andrews eine Art Vaterrolle fiir



161

Stephen Finley, der die Ansicht vertritt, dass Ruskin bei Andrews einen moderaten
Calvinismus kennenlernte: “Congregationalists were moderate Calvinists, that is, they
held to the structure of Calvin’s teaching , while going slowly on such matters as the
limited Atonement and reprobation”.103

Sicherlich hatte Andrews wenig von dem Schreckensbild eines verhdrmten, denun-
ziatorischen und verbissen dogmatischen Recordite, das Ruskin in seinen spéteren
Schaffensjahren sehr hdufig von den Vertretern des Evangelikalismus zeichnete.!04
AuBerungen von anderer Seite stiitzen Ruskins von Symapthie getragene Darstellung und
fiigen seinem skizzenhaften Portrait weitere Aspekte hinzu, auf die Ruskin in seinen
Erinnerungen nicht ndher einging. So nannte etwa Edwin Paxton Hood (1820-85), der
selbst als Vertreter eines dogmatisch ungebundeneren und weniger ‘legalistischen’ Evan-
gelikalismus gilt,!95 Andrews eines seiner Vorbilder und beschrieb ihn als einen Geist-
lichen, “[who did not] trim down his soul to the dominions of his sect”.106

Bemerkenswert und ungew6hnlich fiir einen evangelikalen Geistlichen, war Andrews
offenbar mit einigen Kiinstlern, Musikern und Literaten seiner Zeit bekannt. Sowohl er
selbst wie seine Frau Elizabeth Honor Symons (1792-1831) waren Musiker und Musik-
liebhaber und lieBen in der Beresford Chapel eine aufwendige Orgel installieren, die fiir
Konzerte genutzt wurde und einige Groen des Londoner Musiklebens in den Vorort zog.
Eine solche Einrichtung lieB zumindest in presbyterianischen Kreisen fiir gewdhnlich
noch bis in die 1860er Jahre Befiirchtungen vor schleichender Katholisierung laut
werden.!97” Dem Londoner Bookman zufolge zdhlten die Musiker, Komponisten und
Bach-Anhinger Samuel Wesley (1766-1837) und Benjamin Jacob (1788-1829) sowie
Isaac Nathan (1790-1864) zu Andrews’ Bekanntenkreis.!® Auch der Komponist Thomas

Ruskin hatte. David C. Hanson, “The Psychology of Fragmentation: A Bibliographic and
Psychoanalytic Reconsideration of the Ruskin Juvenilia”, Text 10 (1997), 237-58, hier bes. 247-50,
253-6.

103 Finley, Nature’s Covenant, 55.

104 praeterita (1885-89), Works, 35.382.

105 James McMullen Rigg/Ian Sellers, “Hood, Edwin Paxton”, in: Oxford Dictionary of National
Biography. URL (Seite datiert 2004; letzter Abruf: 24.08.2007):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/13673>

106 Edwin Paxton Hood, “Dr. Edward Andrews”, in: Hood [“M. L’Agneau Noir”], The Lamps of the
Temple: Shadows from the Lights of the Modern Pulpit (London 1852), 131-43, hier: 137. Hood gibt
ein anschauliches Portrait von Andrews’ Personlichkeit und Predigtstil.

107 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 149.

108 TAnon.], “News Notes”, The Bookman 2 (1892), 70 [ein Nachruf aus AnlaB des Todes von Andrews’
dltester Tochter Eliza Orme (1816-92)]. Mdglicherweise verwechselt der Autor Samuel Wesley mit
dessen Sohn, Samuel Sebastian Wesley (1810-76), der von 1829 bis 1832 an der nahegelegenen
anglikanischen Pfarrkirche St. Giles, Camberwell, als Organist titig war. Weder Peter Horton, Samuel
Sebastian Wesley: A Life (Oxford 2004), noch Philip Olleson, Samuel Wesley: The Man and his Music
(Woodbridge 2003) und Samuel Wesley, The Letters of Samuel Wesley: Professional and Social



162

Adams (1785-1858) spielte offenbar die Orgel.!%? Dariiber hinaus, schrieb der Bookman,

war Andrews mit dem Dichter und Journalisten Samuel Laman Blanchard (1803-45) “and

all his literary circle” vertraut.!19 Diesem Literatenkreis, in dem unter anderem Bulwer-

Lytton, Thackery und Dickens verkehrten, gehorten zahlreiche Bohemiens und politisch

aktive Autoren an, die zu einem groBen Teil politisch liberale oder radikale Uber-

zeugungen vertraten.!!! Ein kursorischer Blick durch Biographien und Editionen zu

Vertretern dieses Kreises 148t zwar Zweifel daran aufkommen, dass Andrews in diesem

Umfeld eine bedeutsamere Stellung eingenommen hat.!!2 Einige der literarischen Kon-

takte, die der Bookman auffiihrt, konnten zudem aus spéterer Zeit stammen, als sich seine

Tochter in literarischen Kreisen bewegten.!!?> Zumindest verwandtschaftliche Bezie-

109
110

111

112

113

Correspondence, 1797-1837, hg. v. Philip Olleson (Oxford 2001) geben allerdings Hinweise auf eine
Bekanntschaft der Musiker mit Andrews. Benjamin Jacobs war von 1794 bis 1825 Organist an der von
Andrews oft besuchten Surrey Chapel, Blackfriars, London (einem Zentrum liberaler Evangelikaler).
Zu Jacobs siehe: F.G. Edwards, “A Celebrated Nonconformist Organist: Benjamin Jacob, of Surrey
Chapel”, Nonconformist Musical Journal 3 (1890), 57-8, 71-4; und Louisa M. Middleton, “Jacob,
Benjamin” (1892), rev. Nilanjana Banerji, in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite
datiert: 2004; letzter Abruf: 06.11.2007):<http://www.oxforddnb.com/view/article/14561> Vom
Standpunkt frithviktorianischer Biirger aus waren Wesley und Jacobs, die in turbulenten finanziellen
und privaten Verhédltnissen lebten, unbiirgerliche Bohemiens (erst ab den 1860er Jahren gelangten
Musiker in gesichertere beruflich-soziale Positionen).

Anstruther, Patmore’s Angel, 14.

[Anon.], “News Notes”, The Bookman 2 (1892), 70. Die Bekanntschaft mit Blanchard bestitigt
Anstruther, Patmore’s Angel, 45.

Zu Blanchards literarisch-kiinstlerischem Umfeld zdhlten u.a. William Godwin (1756-1836), der
Journalist William Jerdan (1782-1869), James Henry Leigh Hunt (1784-1859), der Zoologe und
Radikalliberale Nicholas Aylward Vigors (1785/6-1840), der Dichter, Jurist und /unacy commissioner
Bryan Waller Procter (1787-1874), George Cruikshank (1792-1878), der Schauspieler und Intendant
William Charles Macready (1793-1873), der Schauspieler Robert Keeley (1793-1869), der Richter und
Schriftsteller Thomas Noon Talfourd (1795-1854), der Maler Frank Stone (1800-59), der Journalist
Samuel Carter Hall (1800-89), der Kiinstler und Dandy Gédéon Gaspard Alfred de Grimaud, ‘Count’
D’Orsay (1801-52), der Dichter Richard Hengist Horne (1802-84), Douglas William Jerrold (1803-57),
der Reisende und Politiker James Emerson Tennent (1804-69), der Romancier William Harrison
Ainsworth (1805-82), William Makepeace Thackeray (1811-63), Charles Dickens (1812-70), John
Forster (1812-76), Robert Browning (1812-89) und Edward Bulwer-Lytton (1831-91). Siehe William
Blanchard Jerrold, “Memoir”, in: Samuel Laman Blanchard, The Poetical Works of Laman Blanchard,
hg. v. Jerrold (London 1876), 1-83, hier bes. 1-5; und vgl. Andrew Sanders, “Blanchard, (Samuel)
Laman”, Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf:
24.10.2007): <http://www.oxforddnb.com/view/article/2603>

Hinweise auf Andrews fehlen zumindest in: William Blanchard Jerrold, The Life and Remains of
Douglas Jerrold (London 1859); William Blanchard Jerrold, “Memoir”, 1-83; Michael Slater, Douglas
Jerrold, 1803-1857 (London 2002); William Makepeace Thackeray, The Letters and Private Papers,
Bd. 1: 1817-1840, hg. v. Gordon N. Ray (London 1945); Stephen James Carver, The Life and Works of
the Lancashire Novelist William Harrison Ainsworth, 1805-1882 (Lewiston, N.Y., 2003); William
Charles Macready, The Journal of William Charles Macready, 1832-1851, gek. und hg. v. John
Courtenay Trewin (London: 1967). Ann Blainley, The Farthing Poet: A Biography of Richard Hengist
Horne, 1802-84; A Lesser Literary Lion (London 1968), 118, weist darauf hin, dass Eliza Andrews
Orme bereits vor dem Tode ihres Vaters mit Horne und Elizabeth Barrett Browning Kontakt hatte.
Gegeniiber Margaret Ruskin beklagte sich Andrews 1832 allerdings iiber seine Frau, die (als Tochter
eines Brauers?) angeblich seinen sozialen Aufstieg behinderte: Margaret an John James Ruskin, Herne
Hill, 10.3.1831, Family Letters, 1.242-4, hier: 242-3.

Siche etwa Anstruther, Patmore’s Angel, 56-7.



163

hungen bestanden jedoch zwischen den Andrews und dem liberalen Journalisten Henry
Crabb Robinson (1775-1867) sowie dem radikalliberalen Richter und Schriftsteller
Thomas Noon Talfourd (1795-1854).114

Zudem scheint Laman Blanchard zu Andrews eine enge Beziehung gepflegt zu haben,
denn er verfasste einen Nachruf auf Andrews in Form des Gedichtes The Eloquent
Preacher Dead (1843), das liber Andrews relativ ausfiihrlich Auskunft erteilt.!!5 In
Blanchards Versen wird Andrews insbesondere als kunstinteressiert und gebildet
charakterisiert: “His pleasures were as melodies from reeds— | Sweet books, deep music,
and unselfish deeds, | Finding immortal flowers in human weeds” — und an anderer Stelle
heiBBt es: “Fancy was his, and learning, and fine sense”.'16 Zudem stellte Blanchard
Andrews als einen der Welt zugewandten Theologen dar, der — was bei Ruskins evange-
likalen Prediger sonst nicht zu beobachten ist — in kiinstlerischen und literarischen
Werken einen Widerschein der Gro3e Gottes gesehen haben soll.!'7 Neben Kunstwerken
soll die Schopfung fiir Andrews eine besondere religiose Bedeutung besessen haben.!18

Es spricht vieles dafiir, dass Blanchards Gedicht einige Charaktermerkmale von
Andrews treffend herausarbeitet. So wie Blanchard Andrews’ Religiositit als “cheerfu(l]”
und “serene” qualifizierte,'!® bezeichnete ndmlich auch Ruskin Andrews’ Theologie als
‘unbeschwert’.120 Andrews’ Einsatz fiir Schutz und Bewahrung der Schopfung fand zu-
mindest in einer Predigt Ausdruck, die Ruskin und Margaret Ruskin besucht haben.!2!
Diese Predigt hielt Andrews zugunsten der zu dieser Zeit finanziell schwer ange-

schlagenen Society for the Prevention of Cruelty to Animals (gegr. 1824).122 Diese

14 Anstruther, Patmore’s Angel, 9, 18. In Henry Crabb Robinson, Diary, Reminiscences, and
Correspondence of Henry Crabb Robinson, Barrister-at-Law, F.S.A., hg. v. Thomas Sadler, 3 Bde.
(London *1869), taucht Andrews allerdings nicht auf.

115 Samuel Laman Blanchard, “The Eloquent Preacher Dead” (1843), in: The Poetical Works of Laman
Blanchard, hg. v. William Blanchard Jerrold (London 1876), 225-7. Dass sich dieses Gedicht auf
Andrews’ bezieht, ist dem Bookman zu entnehmen: [Anon.], “News Notes”, 70. Vgl. auch Anstruther,
Patmore’s Angel, 48.

116 Blanchard, “The Eloquent Preacher Dead”, 226, 1. 1-3 und 7.

U7 1bid., 225, 11. 13-15: , He taught the cheerfulness that still is ours, | The sweetness that still lurks in
human powers; | If Heaven be full of stars, the earth has flowers!" Von Widerschein (“mirror’d
Heaven”) ist ibid., 226, 1. 5, in dhnlichem Zusammenhang die Rede.

U8 Jpid., 226, 11. 17-8: ,,He deemed that love of God was best arrayed | In love of all the things that God
has made.*

119 1pid., 225,1. 13; 226, 1. 4.

120 Bzw. als weniger “diister” als die Theologie anderer Pastoren, die die Familie horte: Praeterita (1885-
89), Works, 35.382.

121 Margaret an John James Ruskin, Herne Hill, 20.10.1829; Family Letters, 1.202-4, hier: 203. Die
Predigt iiber “The Religious and Moral Duty of Man in the Dumb Creation” wurde in der Times
angekiindigt (ibid., 204 FN1).

122 [Lewis Gompertz], Objects and Address of the Society for the Prevention of Cruelty to Animals,
Established in June 1824 (London 1829), 6, iiber die Finanzprobleme der Organisation.



164

Vereinigung war von den evangelikalen Reformern Richard Martin (1754-1834),
William Wilberforce (1759-1833) und Thomas Fowell Buxton (1786—1845) als eine der
weltweit ersten Tierschutzvereinigungen ins Leben gerufen worden, um den rationalen
und sittlich korrekten Umgang mit der Schopfung zu fordern und gegen das dissolute
Verhalten der Unterschichten — etwa bei Hahnen-, Hunde- und Bérenkdmpfen — anzu-
gehen.123 Trotz der renommierten Schirmherren wurde die SPCA in den 1820er Jahren in
breiten Kreisen als eine skurrile Organisation betrachtet. Dies lag zum Teil auch daran,
dass sich ihre Vertreter weit weniger gegen elitire GewaltduBerungen wie Duelle,
Korperstrafen oder den Jagdsport aussprachen als gegen die in den Unterschichten
beliebten Hundekédmpfe.!24 Bei Margaret Ruskin stie3 Andrews’ Appell jedoch auf offene
Ohren, da sie anscheinend dhnliche Ansichten wie Andrews zum Tierschutz vertrat
(Ruskin erhielt wohl auch aus diesem Grund keinen Unterricht z.B. in Reiten und
Jagen).125

Die Affinitdt zur Kunst, die Blanchard bei Andrews’ beobachtete, fand in der Aus-
stattung der Beresford Chapel Ausdruck.!?¢ Sie war unter anderem mit Figurenschmuck
und farbigen Glasfenstern geschmiickt worden und fiel damit weithin aus dem Rahmen
nonkonformistischer Kirchenausstattungen des frithen 19. Jahrhunderts: “His Chapel |...]
appeared in its munificence of fancies, extraordinary then [...] [and] gave you, certainly,
no idea of the Dissenting Conventicle”, erinnerte sich Edwin Paxton Hood, der — wie
Blanchard — Andrews als einen kunstsinnigen, humorvollen und breit gebildeten Mann
beschrieb.!?” Die teure Ausstattung seiner Kapelle wurde fiir Andrews um 1838-40
moglicherweise sogar zum Verhédngnis, da sie ihn angeblich in eine finanzielle Notlage

stiirzte, die ihn schlieflich dazu zwang, die hypothekenbelastete Kapelle zu verlassen

123 7u den Zielen der SPCA: [Gompertz], Objects of the SPCA. Siehe auch Chien-Hui Li, “A Union of
Christianity, Humanity, and Philanthropy: The Christian Tradition and the Prevention of Cruelty to
Animals in Nineteenth-Century England”, Society & Animals 8 (2000), 265-85, bes. 267-8.

Brian Howard Harrison, “Animals and the State in Nineteenth-Century England”, English Historical

Review 88 (1973), 786-820; umstritten war insbes. Richard Martin: Shevaun Lynam, ‘Humanity Dick’:

A Biography of Richard Martin, MP, 1754-1834 (London 1975).

125 Margaret und John Ruskin an John James, Oxford, 8.2.1837; in: Family Letters, 2.426-431. Margaret
Ruskin lobte Ruskin dabei fiir seine Tierliebe: “Thank God our child has pursuits which afford
certainly more solid happiness without shortening the existence or putting to pain the meanest of Gods
creatures” (ibid., 427-8).

126 Stell, Inventory of Nonconformist Chapels, 115, Nr. 228: Die Beresford Chapel wurde 1997 abgerissen,
ist aber in zwei Aquarellen von 1824 — einer AuBlenansicht von John Hassell und einer Innenansicht
von G. Yates — im Guildhall Library Print Room (Kat.No. p5390394) dokumentiert.

127 Hood, Lamps of the Temple, 133. Ruskin nutzte die Beschreibung der Beresford Chapel in Praeterita
dagegen fiir einen Vergleich mit der “beauty of architecture and scenery abroad” und fiir eine Spitze
gegen den angeblich &sthetisch unsensiblen Evangelikalismus in England: “[/] accept[ed] with
resignation the cesthetic external surroundings of a London suburb, and, yet more, of a London chapel.
For Dr. Andrews’ was the Londonian chapel in its perfect type”.

124



165

(seine Situation wurde zudem durch einen zeitweise siebzehnkdpfigen Familienhaushalt
verscharft).128 Die geringe Zahl von Pressenachrufen auf Andrews — er starb wenige
Monate nach dem Auszug aus der Kapelle — erklért sich vermutlich durch diesen Vorfall,
der ihn in biirgerlichen Kreisen zweifellos seine gesellschaftliche Achtung kostete.!2?
Seine Tochter Eliza (1816-92) und Emily Augusta (1824-62) hielten aber weiterhin Kon-
takt zu Kiinstlern und Literaten und hatten spéter Verbindungen zu den Préraffaeliten,
Carlyle, Ruskin und Tennyson.!30 Emily Andrews blieb offenbar Douglas Jerrold ver-
bunden!3! und heiratete 1847 den Dichter Coventry Patmore (1823-96), den sie durch
Blanchard kennengelernt hatte.!32

Sicherlich hob der antiklerikal und anti-sabbatarianisch eingestellte Blanchard!33 in
seinem Portrait solche Ziige hervor, die er und seine literarisch interessierten Bekannten
an Andrews schitzten, doch das Fehlen der fiir eine evangelikale Biographie typischen
Merkmale — Lebenskrisis, Selbstkritik, BuB3e und conversion, Zweifel und Glaubensbe-
kraftigung — sowie der fiir die evangelikale Geisteshaltung typischen Glaubensprinzipien
(Glaubens- statt Werkgerechtigkeit, Erwdhlung, Heiligung und Gesetzesgehorsam) wirft
die Frage auf, welchen theologischen Standpunkt Andrews bezog.

Andrews’ Ausbildungsstitte, die Hoxton Academy, Shoreditch, Middlesex (gegr.
1778, verlegt 1791, und 1825 tiberfiihrt ins Highbury College bzw. New College, Lon-
don), war eine kongregationalistisch dominierte, aber breit nonkonformistisch-evange-
likale Ausbildungsstitte mit einer in ihrer politischen Ausrichtung offenbar vorherrschend

whiggistischen Haltung.!34 Im 18. Jahrhundert hatte sich die Hoxton Academy durch ihr

128 [The Editors], “Decease of the Rev. Edward Andrews, LL.D.”, Spiritual Magazine, and Zion’s Casket
[17] (1841), 257. Anstruther, Patmore’s Angel, 19, 24-5.

129 Vgl. die Bemerkungen J. Maskells, “Beresford Chapel”, Notes & Queries 7th ser. 1 (1886),S. 152.

130 Anstruther, Patmore’s Angel, 48.

131 [Anon.], “The Angel in the House”, Bookman 3 (1892), 12-4.

132 Anstruther, Patmore’s Angel, 48.

133 Slater, Douglas Jerrold, 74, 254.

134 7Zur Akademie: Robert Simpson, Plan of the Evangelical Academy, Hoxton ([London 1794]); vgl.
[Anon.], “Hoxton Academy”, Evangelical Magazine 7 (1799), 308. Eine neuere Studie zur Geschichte
der Akademie liegt offenbar nicht vor. Irene Parker, Dissenting Academies in England. Their Rise and
Progress and their Place among the Educational Systems of this Country (Cambridge 1914); sowie
Herbert McLachlan, English Education under the Test Acts: Being the History of Nonconformist
Academies 1660-1820 (Manchester 1931), sind darauf Kkonzentriert, die Qualititen der
nonkonformistischen Akademien allgemein hervorzuheben. Gewisse Eindriicke von der geistigen
Athmosphédre an der Hoxton Academy um 1800 vermitteln aber die Biographien des kongre-
gationalistischen Pfarrers und zeitweiligen Sekretdrs der Akademie Charles Buck (1771-1815): John
Styles, Memoirs and Remains of the Late Rev. Charles Buck (Philadelphia 1817), 105-10; sowie des
Missionars und Sinologen Robert Morrison (1782—1834): Eliza Armstrong Morrison, Memoirs of the
Life and Labours of Robert Morrison, 2 Bde. (London 1839), 1.30-58. Vgl. dhnliche Zeugnisse in: John
Waddington, Congregational History, Bd. 4: Continuation to 1850, With Special Reference to the Rise,
Growth, and Influence of Institutions, Representative Men, and the Inner Life of the Churches (London



166

klassisch-philologisch gepridgtes Lehrangebot den Ruf einer fiihrenden nonkon-
formistischen Erziehungsanstalt erworben.!35 In religiosen Fragen herrschte in den Jahr-
zehnten um 1800, als Andrews dort studierte, unter dem Prinzipat des Presbyterianers
Robert Simpson (1746-1817) mdglicherweise eine strikt calvinistische Haltung vor
(Simpson war auch Autor bzw. Trustee des strikt-calvinistischen Evangelical Maga-
zine)!3¢ Die von Andrews in seinen Studienjahren bevorzugt besuchte kongrega-
tionalistische Surrey Chapel, Blackfriars, London, war wihrend der Tétigkeit Rowland
Hills (1744-1833) ebenfalls Zentrum eines strikt calvinistischen Evangelikalismus, wobei
auch Hill interdenominationell und politisch reformerisch-liberal orientiert war.!37 Seine
Tatigkeit als Pfarrer nahm Andrews zunédchst an der kongregationalistischen Bethel
Chapel in Romford, Essex, auf. Seine bildreich-poetischen Predigten waren aber bald in
der Metropole gefragt und lieBen ihn, nach seinem Umzug 1818, in kurzer Zeit zu “one of
the most Popular Preachers of the Metropolis” aufsteigen.!38

Andrews legte Wert darauf, als entschiedener Calvinist betrachtet zu werden.!3° Damit
lag er ganz im Trend der Zeit, in der ein rigiderer Calvinismus vielen Evangelikalen als
Ausweg aus der Orientierungslosigkeit der 1820er Jahre erschien.!40 Aufschlussreich ist
Andrews’ Selbstcharakterisierung vor allem aber im Zusammenhang mit dem Sach-
verhalt, dass er zeitweilig Mitherausgeber des Spiritual Magazine (1824-52) war.!4! Dies
war eine iiberdenominationelle Zeitschrift hochcalvinistischer Autoren, wenn nicht sogar
das Zentralorgan der Hochcalvinisten vor Erscheinen des baptistischen Gospel Standard

(seit 1835).142 Hochcalvinistisch dominierte Organisationen wurden von diesem Journal

1878), 155-6, 210-2.

135 David L. Wykes, “The Contribution of the Dissenting Academy to the Emergence of Rational Dissent”,

in: Knud Haakonssen (Hg.), Enlightenment and Religion: Rational Dissent in Eighteenth-Century

Britain (Cambridge 1996), 99-139, hier: 131.

Zu Simpson: Fasti Ecclesiae Scoticanae, 7.486, 492; George Redford, A Sermon, Preached at the

Independent Chapel, Uxbridge, January 4th, 1818: Occasioned by the Decease of the Rev. Robert

Simpson, D.D., Late Resident and Theological Tutor of the Hoxton Academy; With a Short Sketch of his

Life and Character (London [1818]). Als Autor bzw. Trustee wird Simpson auf dem Titelblatt des

Evangelical Magazine 4 (1796) und 7 (1799), unpag., aufgefiihrt.

137 Zu Hill: Alan F. Munden, “Hill, Rowland”, in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite
datiert: Mai 20006; letzer Abruf: 26.11.2007): <http://www.oxforddnb.com/view/article/13297> Auf
Andrews Nihe zur Surrey Chapel weist Anstruther, Patmore’s Angel, 12, hin.

138 Hood, Lamps of the Temple, 133.

139 Edward Andrews, Sermons Delivered at Beresford Chapel, Walworth (London 1827), iii.

140 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 77-8.

141 Dies geht hervor aus: [The Editors], “Decease of the Rev. Edward Andrews, LL.D.”, Spiritual

Magazine, and Zion’s Casket [17] (1841), 257.

Carter, Anglican Evangelicals, 256, nennt den Gospel Standard das Hauptperiodikum der

Hochcalvinisten. Eine nahezu zeitgendssische Darstellung der religiosen Presse legt hingegen nahe,

dass das Spiritual Magazine und das Gospel Magazine (1826-74) das Sprachrohr der Hochcalvinisten

waren: [Anon. (Editor?)], “The Oldest of Religious Periodicals”, Wesleyan-Methodist Magazine 5th

136

142



167

gegen moderate Evangelikale verteidigt, die ihrerseits solche Vereine und Gesellschaften
als sektiererisch, antinomianisch und damit als héretisch und antisozial bekdmpften.143
Herausgeber und Beitridger des Spiritual Magazine hatten sich aus diesem Grunde immer
wieder mit Vorwiirfen gegen den Hochcalvinismus auseinanderzusetzen, wie sie aus
Kreisen strikter und moderater Calvinisten sowie Arminianer vorgebracht wurden. Kritik
dieser Art wurde unter anderem vom Congregational Magazine geduBert!4* — Andrews
setzte sich also mit seinem Engagement in Gegensatz zum verbreiteten Meinungsbild in
seiner eigenen Religionsgemeinschaft.

Andrews verlieB zu einem nicht genannten Zeitpunkt die Redaktion des Spiritual
Magazine, da er angeblich, wie seine Nachfolger anmerkten, nicht zu kontinuierlicher
Mitarbeit fahig oder bereit war: “[H]is erratic genius could not continue to be restrained
by the attentions necessary to a monthly publication”.'*> Andrews blieb jedoch der
Zeitschrift eng verbunden, und seine Predigten wurden im Magazin hdufig und positiv
rezensiert.14¢ Er trat zudem offenbar als Gastredner bei der Griindungsveranstaltung der
Gospel Tract Society (1824-27) auf.'4” Diese vom anglikanischen Hochcalvinisten Robert
Hawker (1753-1827) mitbegriindete Gesellschaft zur Verbreitung christlicher Literatur

bildete eine Abspaltung bzw. einen antiarminianischen Widerpart zur iiberdenomina-

ser. 1 (1855), 1-14, hier: 4. Die Ausrichtung des Spiritual Magazine zeigt sich bereits im “Introductory
Discourse”, der dem (anglikanischen) Hochcalvinisten Robert Hawker (1753-1827) iiberlassen wurde:
Spiritual Magazine, or, Saints’ Treasury 1 (1824-25), 1-6. In einer langen Artikelserie wurden zudem
Hawkers Uberzeugungen verteidigt: [Anon.], “A Refutation of the Sentiments of the Rev. Isaiah Birt,
On the System of Theology, Taught by the Rev. Dr. Hawker, &c.”, Spiritual Magazine 1 (1824-25),
289-94, 335-42, 366-71, 394-405; 2 (1825-26), 15-22, 114-7, 143-6. Siehe zudem die Nachrufe und
Rezensionen zu Werken hochcalvinistischer Prediger wie Hawker, John Gill, Joseph Irons, William
Gadsby und Henry Fowler: Spiritual Magazine 3 (1826-27), 61-3, 190; 4 (1827-28), 25-9, 192; 7
(1830/31), 61-2; [14] (1838), 68; [19] (1843), 148 u.a.. Forschungen iiber das Spiritual Magazine liegen
meines Wissens nicht vor.

143 So wurde z.B. iiber die Gospel Tract Society (1824-27) breit berichtet und ein Griindungsaufruf
Thomas Cornes fiir eine London Gospel Missionary Society: Spiritual Magazine (1838), 16-37,
verbreitet. Von der Missionsgesellschaft ist weiter offenbar nichts bekannt, 1903 wurde eine
Gesellschaft gleichen Namens in den USA gegriindet.

144 Congregational Magazine 10 [new ser. 3] (1827).

145 [Editors], “Decease of Edward Andrews”, 257.

146 Siche Spiritual Magazine 3 (1826-27), 121-5; 346-9; 4 (1827-28), 256; 351-2; 5 (1828-29), 29-30, 89-
91; [14] (1838), 45-6.

147 [Anon.], “Gospel Tract Society”, Spiritual Magazine 2 (1825-26), 88-94, fiihrt neben Andrews auch
noch andere hochcalvinistische Prediger als Mitglieder und Gastredner auf. Zu den Unterstiitzern der
Gospel Tract Society zéhlten offenkundig viele Tory-Evangelikale, wie der Earl of Roden: Spiritual
Magazine 4 (1827-28), 94. Samuel Couling, History of the Temperance Movement in Great Britain and
Ireland (London 1862), 268-9, zihlt Andrews aulerdem zu den Anhéngern der MaBigungsbewegung,
die besonders unter strikt-calvinistischen Evangelikalen Anhdnger hatte. Vgl. Brian Harrison, Drink
and the Victorians: The Temperance Question in England, 1815-1872 (London 1971). Richard W.
Mould, Southwark Men of Mark, Past and Present: A Contribution Towards a Dictionary of Southwark
Biography, hg. v. Robert Woodger Bowers (London: Bowers, 1905), 6-15, weist zudem darauf hin,
dass Andrews als Gefingnisgeistlicher nonkonformistische Insassen und Todesstriflinge in Newgate
betreute.



168

tionell evangelikalen Religious Tract Society und wurde von der Mehrheit der Evan-
gelikalen scharf angefeindet.!4® Ein weiteres Engagement bei der Gospel Tract Society
ging Andrews allem Anschein nach allerdings nicht ein. Dennoch eilte Andrews
mindestens aufgrund solcher Verbindungen der Ruf voraus, hypercalvinistische An-
schauungen zu vertreten. So berichtete das moderat-calvinistische Evangelical Magazine:
“I[Wle heard it intimated, in more quarters than one, that Dr. Andrews’ System of
Theology was tinctured with the Hyper-Calvinism of the day”.'*® Edwin Paxton Hood
monierte dies gleichfalls: “[Andrews] illustrated the strange perversity of Humanity, by
vielding his faith to the narrow dogmas of the most cold and frigid Hyperism.”130
Hochcalvinisten waren unter moderateren Evangelikalen nicht gut gelitten. Zum Vor-
wurf wurde ihnen insbesondere gemacht, dem Antinomianismus Vorschub zu leisten, d.h.
die Vorstellung zu verbreiten, Erwéhlte seien von moralischen Verpflichtungen gegen-
tiber dem Gesetz Gottes frei.!5! Freilich gingen Hochcalvinisten selten so weit, Verstofe
gegen das Gesetz Gottes bzw. gegen geltendes Recht pauschal als irrelevant fiir die
Errettung zu sanktionieren. Doch sie betonten, dass die Erwéhlung eines Menschen durch
Gott autonom von der Tugendhaftigkeit und Wohltitigkeit des Geretteten erfolge, der
Heiligung voranginge und nicht durch menschliches Handeln beeinflussbar sei.!5? Der
“duty faith” ihrer weniger radikalen Glaubensbriider, die sich durch strenge Einhaltung
des gottlichen Gesetzes ihrer Erlosung gewiss zu werden versuchten, wurde von Hoch-
calvinisten als synergistisch abgelehnt — d.h. sie argwdhnten, dass sich hinter dem
Aktivismus der Moderaten die Vorstellung verbarg, der Mensch konne sich seine Er-

16sung erarbeiten.!53 Thre Kritik am Aktivismus flihrte allerdings, wie Ian Shaw jiingst

148 Grayson Carter, Anglican Evangelicals, 145.

149 [Anon.], Rez von Andrews’ Sermons (1827), Magazine of the Reformed Dutch Church 1 (1827), 370-2,
hier: 370-1 [Nachdruck einer Rezension des Londoner Evangelical Magazine).

Hood, Lamps of the Temple, 134. Auch Basil Champneys, Memoirs and Correspondence of Coventry
Patmore, Bd. 1 (London 1900), 124-7, charakterisiert Andrews indirekt als “Protestant of a somewhat
Puritanical sort” und gibt an, Andrews “occuplied] a high position among his co-religionists, by whom
he is said to have been regarded as ‘a sort of Pope™ (Zitate: ibid., 1.126). Champneys nennt keine
Quelle; vermutlich spielt seine Bemerkung auf Andrews’ Ruf als Hochcalvinist an oder deutet an, dass
sich Andrews’ mit seinem Kunstinteresse und unkonventionellen Lebensstil von den unter
evangelikalen Geistlichen iiblichen Normen absetzte.

Zur Verteidigung hochcalvinistischer Anschauungen im Spiritual Magazine siche u.a.: [Anon.], Rez. v.
James Jacks, Hints to those who Write against (what they are Pleased to Term) Antinomianism (1825),
Spiritual Magazine, or, Saints’ Treasury 3 (1826-27), 63; Job Hupton und [Andrew], “Free Grace
Salvation fully Asserted, and Real Antinomianism Denied”, Spiritual Magazine 3 (1826-27), 161-6;
[Anon.]., Rez. v. John Andrews Jones, The Cause of God and Truth: A Reply to the Clamorous Outcry
against the Truths of God by the Editors of the Congregational and Particular Baptist Magazines ... in
their Obituary of ... Robert Hawker, D.D. (1827), Spiritual Magazine 4 (1827-28), 60-1.

152 Toon, Emergence of Hyper-Calvinism, 45; Shaw, High-Calvinists in Action, 17.

153 Shaw, High-Calvinists in Action, 17.

150

151



169

deutlich macht, nicht dazu, dass sie sich gegen karitative Téatigkeiten prinzipiell verwahrt
hitten. Dennoch hatte Philanthropie fiir sie nicht den gleichen religisen Stellenwert wie
fiir Arminianier oder moderate und strikte Calvinisten, weil Hochcalvinisten gute Werke
nicht als notwendige Folge der Heiligung und als Zeichen der Erwéhlung betrachteten.

Tatsdchlich vertrat Andrews in seinen Predigten den gleichen Standpunkt wie das
Spiritual Magazine: Er sprach sich zwar gegen die Ansicht aus, die Erwéhlten seien von
moralischen Pflichten frei.!>* Gleichzeitig erkannte er karitativen Werken nicht den
Stellenwert zu, den sie etwa fiir Willlam Howells hatten. Appelle an die
Gemeindemitglieder, ihre Siinden zu erkennen und sich zu einem karitativ-aktivistischen
“duty faith” zu bekehren, finden sich in Andrews’ Predigten kaum, und Wohltétigkeit
wurde von ihm auch nicht als eine wesentliche Komponente von ‘Wiedergeburt’ und
Erwéhlung dargestellt.!35 Vielmehr monierte die Kritik der Moderaten am vermeintlichen
Antinomianismus der Hochcalvinisten.!>® Im Einklang mit hochcalvinistischen
Anschauungen betonte Andrews zudem die Absolutheit der Priddestination.!57 Diese
straffe Auffassung der Erwéhlungslehre missfiel moderateren Calvinisten, weil sie nicht
zum Aktivismus, zu einem moralischen Lebenswandel, zum interdenominationellen
Dialog und gemeinsamem Handeln anzuregen, sondern eher das selbstgefillige und
passive Sektierertum derer zu begiinstigen schien, die sich fiir erwihlt hielten (aus diesem
Grund bezeichnete etwa Hood den Hochcalvinismus als “cold and frigid’).158 Wie viele
im radikalevangelikalen Umfeld nach neuer Orientierung Suchende betonte Andrews
aullerdem das inwendige Wirken des Heiligen Geistes in der Seele des Menschen und
forderte mehr “enthusiasm” im Glauben.!5?

Bemerkenswert ist allerdings, dass Hood und andere Autoren Andrews zumindest von
dem Vorwurf ausnahmen, dem angeblichen Hang der Hochcalvinisten zum
selbstgefilligen Sektierertum nachgegeben zu haben.!60 Selbst Hood gestand Andrews zu:

“lAndrews did not] trim down his soul to the dominions of his sect”.'! Offenkundig

154" Andrews, “Sermon VI” [iiber Ps 30,5], in: Andrews, Sermons at Beresford Chapel, 165-198, hier: 168.
Anders als Irving begriiite Andrews auch die Tatigkeiten der Missionsgesellschaften: Andrews,
Lectures on the Doctrine of the Holy Trinity (London *1828), 242.

155" Andrews, “Sermon IX” [iiber Jes 45,8], in: ders., Sermons at Beresford Chapel, 251-84, hier: 279-80.

156 Andrews, Lectures on the Trinity, 273.

157 Andrews, “Sermon IX”, hier bes.: 277.

158 Hood, Lamps of the Temple, 134.

159 Andrews, Lectures on the Trinity, 216, 273.

160 Auch der Rezensent des strikt-calvinistischen Evangelical Magazine nahm Andrews in Schutz vor der
Kritik, hochcalvinistisch-antinomianische Uberzeugungen zu verbreiten: [Anon.], Rez. von Andrews’
Sermons (1827), 371.

161 Hood, Lamps of the Temple, 137.



170

betonte Andrews in seiner Auffassung der Erwdhlungslehre nicht so sehr die Exklusivitét
der Errettung, sondern die verzeihende Gnade Gottes auch bei der Erwdhlung. Aus den
wenigen von Andrews verdffentlichten Predigten ist dieser Standpunkt leider nur
verschwommen zu rekonstruieren, da er mehr der sogenannten “experimentellen” als der
dogmatisch-instruktiven Homiletik zuneigte; d.h. Andrews gab vor allem den religidsen
Erfahrungen von Gldubigen Ausdruck und verknappte dagegen die Erdrterung dogma-
tischer Fragen.!2 Aus den Ansprachen an seine Gemeinde geht jedoch hervor, dass er den
Kreis der ‘Erwéhlten’ nicht besonders eng fasste.!®3 Andrews wurde von moderateren
Evangelikalen daher nicht nur wegen seines Eintretens fiir die Prédestinationslehre
kritisiert, sondern dariiber hinaus angegriffen, weil er den Versohnungswillen Gottes an-
geblich zu stark betonte und Siindern nicht die gebotene Mahnung zuteil werden lief3:
“[Clonsolation is administered so flippantly [by Andrews that] [...] the sinner will be left
without remorse, and true dependence on the work of Jesus Christ; and the saint without
stimulus to holiness of heart and righteousness of conduct”, ereiferte sich etwa das strikt-
calvinistische Baptist Magazine.!%4

Zusammen betrachtet legen diese Sachverhalte nahe, dass Andrews die hochcalvini-
stische Indifferenz gegeniiber dem evangelikalen Heiligungsstreben und guten Werken
mit einem fast arminianischen Heilsuniversalismus verband. Dass diese Position von
Ruskin und Blanchard als “cheerful” und “serene” begriffen wurde, iiberrascht nicht. Mit
dieser Haltung setzte sich Andrews freilich in einen scharfen Gegensatz zu den mehr-
heitlich moderaten und strikt-calvinistischen Evangelikalen der ersten Jahrhunderthélfte.
Er wich damit auch deutlich von den Glaubensiiberzeugungen William Howells’ ab, den
Ruskin und seine Eltern vor 1823 als Prediger bevorzugt hatten. Uberzeugungen, wie sie
Andrews vertrat, wurden in den 1820er und 1830er Jahren, nur in Kreisen ,radikalevange-
likaler® Dissidenten, etwa von Alexander Scott, vertreten.

Auch in seinen politischen Ansichten und seinem Lebensentwurf wich Andrews

deutlich von den iibrigen Predigern Ruskins ab. Anders als der toryistische Howells etwa

162 Zum ‘experimentellen’ Predigen: John Jennings, “Of Particular and Experimental Preaching” (1723,
31736), in: Edward Williams (Hg.), The Christian Preacher: Or, Discourses on Preaching, by several
Eminent Divines, English and Foreign (London *1820), 43-58; und Philip Doddridge, Lectures on
Preaching, and the Several Branches of the Ministerial Office; Including, the Characters of the most
Celebrated Ministers among Dissenters and in the Establishment (1804) (London 1807), 13-4, 95, 112.

163 So sprach Andrews seine Gemeinde beispielsweise als “the regenerated elect,—the converted,—the
called by divine grace” an: Andrews, Spiritual Lethargy: A Sermon, Delivered at Beresford Chapel,
Walworth (London 1829), 5.

164 [Anon.], Rez. von Edward Andrews’ Sermons (1827), Baptist Magazine 19 [3rd ser. 2] (1827), 317-
318.



171

tendierte Andrews offenkundig zum politischen Liberalismus, da er sich fiir die Reform-
bewegungen zur Gefangnisreform und zum Tierschutz einsetzte, die malBgeblich von
Whigs gefiihrt wurden.15 Liberale Ansichten herrschten zudem in seinem Bekanntenkreis
vor und dominierten nicht nur in Andrews’ Ausbildungsstationen, sondern im Londoner
Kongregationalismus insgesamt.!¢ Tugendstreben und sozialreformerischen Aktivismus
lehnte Andrews demnach nicht grundsitzlich ab. Sein Engagement war vermutlich jedoch
mehr vom hochcalvinistischen ,Quietismus‘ der Selbstdiszipinierung, Selbstbescheidung
und Ich-Aufgabe motiviert als vom Heiligungsstreben und Sendungsbewusstsein der
moderateren Evangelikalen. Seine Begeisterung fiir die Kiinste, die nicht wenigen
Evangelikalen in religidsen Zusammenhéngen als Objekt der Idolatrie oder als bloBes
‘Spielzeug’ der Vergniigungssucht verdichtig waren, legt zudem den Schluss nahe, dass
Andrews einiges vom Impetus des radikalevangelikalen Spiritualismus in seine Gemeinde
trug. Diese weltliche Note ldsst Andrews als eine singuldre Ausnahmeerscheinung unter
den evangelikalen Predigern erscheinen, die Ruskin horte.

Ruskin lernte bei Andrews demnach eine Variante des Evangelikalismus kennen, die
nur von einer kleinen Minderheit, fast konnte man sagen: Avantgarde ,radikal-
evangelikaler® Dissidenten vertreten wurde. Diese Variante steht diametral im Gegensatz
zu dem Bild einer methodistisch, orthodox-calvinistisch oder hochanglikanisch dominier-
ten Religiositdt, die die Ruskin-Forschung bislang fiir Ruskins religiose Entwicklung
annimmt. Anders als Ruskin in Praeterita glauben machte, war Andrews’ Hochcalvinis-
mus eine zeitgendssisch hart umstrittene Variante des Evangelikalismus und divergierte
in einigen zentralen Aspekten von den orthodox-presbyterianischen Uberzeugungen
seiner Eltern. Margaret und John James Ruskin stimmten daher mdglicherweise nicht in
allen ihren Uberzeugungen mit Andrews’ Dogmatik {iberein. Dennoch schiitzten sie seine
Predigten sicherlich nicht nur ihres Stils halber. Margaret Ruskin konnte durchaus
goutiert haben, dass Andrews der Pradestinationslehre so starkes Gewicht gab. Ruskins in
Praeterita geduBlerte Sympathie fiir Andrews’ ‘unbeschwerte’ bzw. ‘frohsinnige’ Theo-
logie legt dagegen den iiberraschenden Schluss nahe, dass ihm vor allem die unortho-

doxen Aspekte von Andrews’ Theologie attraktiv erschienen: Er sympathisierte offenbar

165 7ur Strafrechts- und Gefingnisreform siehe: Richard R. Follett, Evangelicalism, Penal Theory and the
Politics of Criminal Law Reform in England, 1808-1830 (Basingstoke 2001).

166 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.256, bezeichnete den Londoner Prediger John Clayton (1754-1843) als
“perhaps the only Independent minister in London whose politics are of a decidedly Conservative
complexion”. Dies deckt sich zum Teil mit den Feststellungen von Thomas Aveling, Memorials of the
Clayton Family: With Unpublished Correspondence of the Countess of Huntingdon, Lady Glenorchy,
The Revs. John Newton, A. Toplady (London 1867), 508-9.



172

besonders mit Andrews’ Gottesverstandnis, das dessen Giite gegeniiber dem gottlichen
Richtertum deutlich stirker gewichtete. Moglicherweise schitzte Ruskin gleichzeitig auch
Andrews’ ‘antinomianische’ Rechtfertigungslehre, in der dem Vertrauen in die Pri-
destination Vorrang vor dem evangelikalen Kampf gegen die Siinde eingerdumt wiirde.
Sicherlich aber eréffnete Andrews Ruskin den Weg zu der spiritualistischen Religiositét

der ,Radikalevangelikalen®.

5.5 John Burnet

Aufgrund von UnregelméBigkeiten im Unterricht oder Andrews’ nonchalenter Art scheint
es nach einigen Jahren zu Unstimmigkeiten zwischen ihm und Ruskins Eltern gekommen
zu sein.!7 Auch Meinungsdifferenzen scheiden, wenn man Andrews’ theologische und
politische Stellung sowie seinen unkonventionellen Lebensstil in Erwégung zieht, als
Ursachen fiir einen Bruch nicht aus. John James und Margaret Ruskin wechselten jeden-
falls um 1832/33 die Gemeinde und hérten zeitweise einen “Rev. Burnet,” der, wie sich
Ruskin erinnerte, eine “gloomier divinity” als Andrews predigte.!%8 Dies war sicherlich
der Schotte John Burnet (1789-1862), der in der nahe gelegenen, bis 1824 schottisch-
presbyterianischen, danach aber ebenfalls kongregationalistischen Mansion House
Chapel, Camberwell, seit Ende 1830 predigte.!® Zuvor hatte Burnet eine evangelikale
Gemeinde in Irland betreut, und zwar in Cork von 1815 bis 1830.170

Burnets Popularitét stiitzte sich offenbar hauptsdchlich auf sein missionarisches,

religionspolitisches und politisches Engagement.!’! So betétigte er sich in der Irish

167 7Zu den moglichen Unstimmigkeiten mit Andrews vgl.: Edward Andrews an John James Ruskin,
Walworth, 22.5. 1830, Praeterita (1885-89), Works, 35.82 FN 1; und: Margaret an John James Ruskin,
Herne Hill, 10.3.1831, Family Letters, 1.242-4, hier: 242-3.

168 Ryskins Erinnerung an Burnet findet sich in: Praeterita (1885-89), 35.382.

169 7u Burnet und seiner Gemeinde: [Anon.], “Obituaries: The Rev. John Burnet”, Evangelical Magazine

and Missionary Chronicle n.s. 4 (1862), 491-3; [Anon.], “Burnet, John, Camberwell,” Congregational

Yearbook (1863), 214-6; [Anon.], “Biography: Rev. John Burnet”, Christian Witness, and Church

Members’ Magazine [19] (1862), 316-20; William Harnett Blanch, Ye Parish of Camerwell (London

1877), 234; William Edward Winks, “The Rev. John Burnet, Preacher and Philanthropist,” in: Winks,

Lives of Illustrious Shoemakers (London 1883), 339-42; Frederic Boase, “Burnet, Rev. John,” in:

Boase, Modern English Biography, Bd. 1 (1892) (London °1965), 485-6; Cleal/ Crippen,

Congregationalism in Surrey, 64-6; Fasti Ecclesiae Scoticanae, 7.494-5. Die Kapelle wurde 1852-53

durch einen neugotischen Neubau ersetzt: Stell, Inventory of Nonconformist Chapels, 113, Nr. 218.

[Anon.], “Biography: Rev. John Burnet”, 317.

171 S0 z.B. James Grant, The Metropolitan Pulpit: Or, Sketches of the most Popular Preachers in London,
2 Bde. (London 1839), 2.221-30, hier: 222. Grants in der neueren Forschung hiufig zitiertes Werk ist
nur mit Vorsicht als Handbuch der Londoner Prediger zu lesen. Von Zeitgenossen wurde es aufgrund
ungepriift kolportierter Klatschgeschichten u.d. vielfach angegriffen. Vgl. die Kritiken u.a. von
[Pundit], “Another Book of Blunders”, Fraser’s Magazine 21 (1839-40), 461-72; [Anon.], “Preachers

170



173

Evangelical Society (gegr. 1814), einer kongregationalistischen Missionsvereinigung, in
der British and Foreign Bible Society (gegr. 1804) sowie in der London Missionary
Society (gegr. 1795). Die zwei zuletzt genannten waren grofle und sehr 6ffentlichkeits-
wirksame interkonfessionell-evangelikale Missionsgesellschaften mit starkem kongrega-
tionalistischem Einschlag.!72 Sein starkes missionarisches Engagement und seine wenigen
publizierten Predigten weisen Burnet als einen moderat-calvinistischen Evangelikalen
aus: Den Kreuzestod Christi betrachtete er dementsprechend als ein universal wirksames
Stihneopfer, das alle zum Glauben bekehrte Menschen zu rechtfertigen imstande war. Wie
unter moderaten Evangelikalen {iblich, betonte Burnet gleichzeitig die Rolle des
Gesetzesgehorsams als Zeichen der Heiligung.!73

Burnets in politischen Debatten erprobte, kampferische Rhetorik soll nach Angaben
des evangelikalen Journalisten James Grant (1802-79) auch seine Predigten dominiert
haben — Grant zufolge soll die Apologetik (die Verteidigung des Christentums gegen
Kritiker) Burnets auffallendste Stirke gewesen sein.!74 Insgesamt charakterisierte Grant
Burnet jedoch als einen konventionellen Kanzelredner, “cold and lifeless”, dessen (eher
dogmatisch-schlichte als “experimentelle”) Predigten dem evangelikalen Publikum nicht
die von vielen erwarteten vertiefenden Erlduterungen zu BuBle, Bekehrung, ‘Wieder-
geburt’, Heiligung, Rechtfertigung und Erlosung boten.!75

Unter den ‘Hauspredigern’ der Ruskins stellt Burnet nicht zuletzt aus dem Grund
einen Sonderfall dar, weil er sich — weit mehr noch als Andrews — mit einer radikal-
liberalen Haltung in der Politik engagierte und zeitweise sogar als moglicher Whig-
Kandidat fiir das Parlament gehandelt wurde. Burnet war beispielsweise Mitglied in der

Peace Society und setzte sich spéter an prominenter Stelle in anderen Gesellschaften u.a.

and Preaching in London”, London Saturday Journal 1 (1838-39), 369-71 [=(Nr. 24 vom 15.06.1839)].

172 7u den angesprochenen Vereinigungen: Desmond Bowen, The Protestant Crusade in Ireland, 1800-
1870 (Dublin 1978); Richard Lovett, The History of the London Missionary Society, 1795-1895, 2 Bde.
(London 1899); Janice Holmes, “Irish Evangelicals and the British Evangelical Community, 1820s-
1870s”, in: James H. Murphy (ed.), Evangelicals and Catholics in Nineteenth-century Ireland (Dublin:
Four Courts Press, 2005).

173 John Burnet, An Essay on the Deity of Christ Viewed in Connexion with the Economy of Redemption
(Cork 1821); ders., “A Renovation of Heart Essential to a State of Salvation", in: Twelve Lectures,
Delivered at Hoxton-Academy Chapel, in the Year 1839, by Ministers in Connection with the Christian
Instruction Society (London: Paul, [1840]); ders., “The Reasonableness of the Doctrine of Future and
Eternal Rewards and Punishments”, in: A Course of Thirteen Lectures to Socialists and others,
Delivered at Eagle Street Chapel, Red Lion Square by Ministers in Connection with the Christian
Instruction Society, 1839-40 (London: Paul, [1840]).

174 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.224-5. Zu Grant sieche D. M. Griffiths, “Grant, James”, in: Oxford
Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert 2004; letzer Abruf: 27.08.2007):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/11263>

175 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.224-5, Zitat: 225, und ibid., 224: “As a preacher, Mr. Burnet never
ranked particularly high.”



174

fiir die Abschaffung der Sklaverei, der Todesstrafe und des Staatskirchentums ein.
Dariiber hinaus beteiligte er sich an der Anti-Corn-Law-Kampagne.!’®¢ Zudem war er,
anders als die {ibrigen Pastoren Ruskins, ein unentwegter Beflirworter der
Katholikenempanzipation.!7” Es gab gleichsam keine politische Kampagne whiggistisch-
radikaler Pragung im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts, an der er nicht mitwirkte.
Mehr als die “gloomier divinity” Burnets diirfte dieses politische Engagement den Tory
John James Ruskin auf Dauer befremdet haben, und so scheinen Ruskins Eltern Burnets

Gemeinde auch nur kurzfristig angehort zu haben.

5.6 Thomas Dale

Neben politischen Differenzen zum whiggistisch bzw. radikal eingestellten Non-
konformismus Burnets war sicherlich das Bediirfnis nach einem rhetorisch guten Prediger
ein wichtiger Grund dafiir, warum Ruskins Eltern um 1833/34 erneut ihre Kirchen-
gemeinde wechselten. Der evangelikale Anglikaner Thomas Dale (1797-1870), der von
1830 bis 1835 an der St. Matthew’s Chapel, Denmark Hill, predigte, trat an die Stelle
Burnets als ihr bevorzugter Pastor und ersetzte wohl etwa gleichzeitig auch Andrews als
Ruskins Lehrer.!78 Dales Predigten wurden ihres moralischen Gehaltes wegen von der
Presbyterian Review positiv rezensiert.!” Rhetorische Klarheit und eindringliche Appelle
an Gewissen und Moral markierten auch fiir James Grant die Hauptmerkmale von Dales
Predigten, durch die sich Dale aus Grants Sicht positiv von Burnet absetzte.!80 Dales

Sabbath Companion for Young Persons (1844) gab dieser dullerst moralistischen Haltung

176 Fiir Burnets politische Haltung siehe: [Anon.], “Rev. John Burnet,” in: Men of the Time, Bd. 1 (London
1856), 111-2; und aus den zahlreichen Schriften Burnets u.a. The Endowment of All Religious Sects
(London 1848), bes. 4-6. Zur Kampagne gegen die Staatskirche: William H. Mackintosh, Disestablish-
ment and Liberation: The Movement for the Separation of the Anglican Church from State Control

(London 1972).

[Anon.], “Biography: Rev. John Burnet”, 317.

178 Zu Dale: Arthur Burns, “Dale, Thomas”, in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite
datiert: 2004; letzter Abruf: 22.08.2007): < http://www.oxforddnb.com/view/article/7019 >. Unter den
dlteren Darstellungen siche z.B.: [Anon.], “Rev. Thomas Dale,” in: Men of the Time, Bd. 1 (London
1856), 185-8; Charles Knight, “Dale, Thomas,” in: Charles Knight/[ Alexander Ramsay/James Thorne],
The English Cyclopaedia, Div. 111: Biography, Bd. 2 (London 1856); George Clement Boase, “Dale,
Thomas,” in: Dictionary of National Biography, Bd. 13 (London 1888), 386-7; Blanch, Ye Parish of
Camerwell, 222. Ruskin erwidhnt den Gottesdienstbesuch bei Dale erstmals in den Briefen an John
James Ruskin, Herne Hill, 18.02.1835 und 11.3.1835, Family Letters, 1.295-301, hier: 295; und 308-
14, hier: 310, 312. Vgl. Finley, Nature’s Covenant, 56-7.

179 [Anon.], Rez. v. Thomas Dale, Probation for the Christian Ministry Practically Considered (1836), in:
Presbyterian Review 8 (1836), 614.

180 Grant, Metropolitan Pulpit, 1.216-21, 225-6.

177



175

ebenfalls Ausdruck: “[ W]henever there is disinterested effort for the profiting of the souls
of men, combined with the habit of obedience to the commandments of God, we cannot
but resolve it unto the working of the spirit of God in our souls”.'8! In Dales Darstellung
wird also missionarische und karitative Tatigkeit (ohne kritische Reflexion {iber ihre
moglicherweise fragwiirdigen Resultate) mit Heiligung gleichgesetzt, wohingegen die
Tradition gute Werke eigentlich nur als eine mogliche Folge einer Heiligung auffasste.
Dales streng-moralistisches Verstindnis der Bibel verband sich mit der typischen
moderat-calvinistischen Auffassung hinsichtlich der universell rechtfertigenden Kraft des
Stihneopfers Christi: “[A4 ]/l shall be covered by the atonement of Christ Jesus as a
cloak”.182

Im Einklang mit diesen Glaubensgrundsitzen legte der als “decided Tory” geltende
Dale in seinem Sprengel einen als “bold and uncompromising” beschriebenen
Moralismus an den Tag:!83 Nach Ubernahme des Sprengels von St. Bride’s, Fleet Street,
soll er beispielsweise die Héandler seines Viertels gegen sich aufgebracht haben, weil er
mit einer Kampagne den Sonntagsverkauf zu unterbinden versuchte.!8 Allerdings er-
schopfte sich Dales Engagement nicht in sozialpolitischer Aktivitdt. Neben seinen Amts-
pflichten fand Dale noch Zeit, literaturgeschichtliche Vorlesungen am Londoner King’s
College zu halten und rund 70 Werke zu publizieren, unter denen sich auch religiose
Gedichte und literarische Ubersetzungen finden.

Wie bei Burnet wurde Ruskin bei Dale offenbar ein moderater, aber gleichzeitig auch
streng moralistischer und wenig flexibler Evangelikalismus nahegebracht. Dass sich
Ruskin in seinen Lebenserinnerungen nicht zu Dales Religiositdt duBerte, ist moglicher-
weise als Indiz dafiir zu werten, dass er sich der Konventionalitdt von Dales Theologie
bewusst war und sie daher nicht weiter erlduterte. Ob er Dales Haltung in den 1830er
Jahren ablehnte oder akzeptierte, ist jedoch nicht sicher festzustellen. Ruskin nannte Dale
in Praeterita seinen “severest and chiefly antagonist master”,185> bezog sich damit aber
nur auf Dales Tatigkeit als Lehrer. Danach war ihm Dale wegen seines angeblich
autoritdren Auftretens und seines konventionellen literarischen Geschmacks von der

ersten Begegnung an unsympathisch.!8 Wie Arthur Burns feststellte, ist der Ton von

181 Thomas Dale, The Sabbath Companion: Being Essays on the First Principles of Christian Faith and
Practice, Designed especially for the Use of Young Persons (1844) (London: Kerby, *1853), 415.

182 Jpid., 335.

183 Grant, Metropolitan Pulpit, 1.225, 218.

184 1pid., 1.226.

185 Praeterita (1885-89), Works, 35.395.

186 Ipid., Works, 35.81-3; ferner: “Fiction, Fair and Foul” (1880/81), Works, 34.263-397, hier: 365.



176

Ruskins Briefen an Dale allerdings durchaus familiér und vertraulich.!87 So fragte Ruskin
seinen ehemaligen Pastor und Lehrer gegen Ende seiner Studienzeit um Rat, ob es
moralisch legitim sei, von einer Kirchenlaufbahn Abstand zu nehmen und sich stattdessen
— wie es seinen Talenten entsprache — ganz auf Literatur, Kunst und Naturstudium zu

konzentrieren:!88

[It is an] important truth, that as long as we are doubtful of the state of oze human soul of those among
whom we dwell, the duty of love claims that every effort of our existence should be directed to save that
soul, and that in the present circumstances of humanity, |...] any direction of our energies to any one end
ot object whatsoever except the saving of souls, is a merciless and execrable crime.

Nor can any distinction be made between laymen and churchmen with regard to the claims of this
duty, but every one who believes in the name of Christ is called upon to become a full and perfect
priest.18

Um 1840 stimmte Ruskin demnach mit den Grundsédtzen eines missionarisch-
aktivistischen ‘duty faith’, wie ihn Dale und andere moderate Evangelikale vertraten, voll
iiberein. Dementsprechend liel er auch antikatholischen Ressentiments in seinen Briefen
freien Lauf und schrieb ausfiihrlich iiber die protestantischen Missionstétigkeiten auf dem
Kontinent.!1%0 Dabei gab er allerdings zu erkennen, dass er nicht allein die Schrift-
verkiindigung, sondern auch die physikotheologisch inspirierte Erforschung der Welt und
die schonen Kiinste als Téatigkeiten auffasste, die zur BuBle und religiosen Bekehrung

beitragen konnten:

“What means atre there by which the salvation of souls can be attained?” [...] [D]oes the pursuit of any art
or science, for the mere sake of resultant beauty or knowledge, tend to forward this end? [...] Is it a time
to be spelling of letters, or touching of strings, counting stars or crystallising dewdrops, while the eatth is
failing under our feet, and our fellows are departing every instant into eternal pain? Or, on the other hand,
is not the character and kind of intellect which is likely to be drawn into these occupations, employed in
the fullest measure and to the best advantage in them? Would not great part of it be useless and inactive if
otherwise directed? Do not the results of its labour remain, exercising an influence, if not directly spiritual,
yet ennobling and purifying, on all humanity to all time?!%!

Es ist daher anzunehmen, dass Dale Ruskin mindestens in der Zeit um 1840,
zumindest im Hinblick auf die practical divinity, erheblich beeinflusst hat. Anders als bei

Andrews und Burnet lernte Ruskin bei Dale eine sehr konventionelle moderat-

187 Burns, “Dale”. Burns Kommentar bezieht sich auf Ruskins “Three Letters and an Essay, found in his
Tutor’s Desk” (1836-41), Works, 1.355-98.

188 Brief an Dale, Leamington, 22.09.1841; Works, 1.395-98, hier: 397-8.

189 1pid., Works, 1.395-6.

190 Sjche etwa Ruskins AuBerungen an Dale, Lausanne, 09.06.1841, Works, 1.386-94, hier: 391-3.

191" An Dale, Leamington, 22.09.1841; Works, 1.395-98, hier: 396-7.



177

calvinistische Haltung kennen, die bei Dale mit staatskirchlicher Loyalitdt und
toryistischer politischer Tendenz verbunden war. Im Kern stimmte Dales Haltung mit der
von Howells weithin iiberein, ohne dessen Eigentlimlichkeiten zu besitzen: Im Vergleich
zu Dale erscheint Howells einerseits als traditioneller, als ein noch immer die dogma-
tischen Debatten des 18. Jahrhunderts austragender Prediger, anderseits aber doch als
origineller, weil er durch die Ungeschlossenheit seiner Dogmatik viel inspirierender
gewirkt haben diirfte als der mit konventionellen Konzepten arbeitende Dale. Auch die
literarischen Interessen Dales waren vermutlich auf den klassizistischen Kanon fokus-
siert!2 und durch religis-moralische Vorstellungen streng eingehegt.!?3 Als Leser der
jingeren romantischen Literatur (Byron, Shelley, Wordsworth) war Ruskin seinem Lehrer
Dale in diesem Punkte wahrscheinlich um Einiges voraus — und das lief3 er ihn in seinem

,Essay“ auch deutlich spiiren.194

5.7 Oxford

Ruskins Briefe an Dale greifen allerdings schon in die Zeit voraus, als Ruskin sein
Studium in Oxford zum Abschluss brachte. Wihrend seines Studiums zwischen 1837 und
1842 war Ruskin jedoch theologischen Einfliissen ausgesetzt, auf die ihn die evange-
likalen Gottesdienste, die er zuvor vom Elternhaus aus besucht hatte, nicht vorbereitet
hatten. Auch Margaret Ruskin betraf der Wechsel teilweise, da sie flir die Zeit seines
Studiums eine Wohnung in Oxford bezog. Ruskins Immatrikulation in Christ Church,
Oxford, versetzte thn unmittelbar ins Zentrum des hochkirchlichen Anglikanismus in
England, in dem die Bewegung des Oxford Movement immer mehr offentliche Auf-

merksamkeit auf sich zog.!%5 In diesem Umfeld galten die Gottesdienste evangelikaler

192 Vgl. Thomas Dale, An Introductory Lecture, Delivered in the University of London, on Friday, October

24, 1829 (London *1829).

Auf den von Dale herausgegebenen evangelikalen ‘Literaturfiihrer’ wurde bereits hingewiesen: John

Todd, The Student’s Guide: Designed, by Specific Directions, to Aid in Forming and Strengthening the

Intellectual and Moral Character and Habits of Students in Every Profession, hg. u. rev. v. Thomas

Dale (London 1836), 121 (zitiert oben, in Kap. 1).

194 “Three Letters and an Essay, found in his Tutor’s Desk” (1836-41), Works, 1.355-98.

195 Aus der iiberreichen Literatur: John Tulloch, Religious Thought in Britain during the Nineteenth
Century (London 1885); R. W. Church, The Oxford Movement: Twelve Years, 1833-1845 (1891), hg. v.
Geoffrey Best (Chicago 1970); Yngve Brilioth, The Anglican Revival: Studies in the Oxford Movement
(London 1925); Yngve Brilioth, Evangelicalism and the Oxford Movement (Oxford 1934); Owen
Chadwick (Hg.), The Mind of the Oxford Movement (London 1960); John Walsh v.a. (Hg.), The Church
of England, c.1689-c.1833: From Toleration to Tractarianism (Cambridge 1993); Peter Benedict
Nockles, The Oxford Movement in Context: Anglican High Churchmanship, 1760-1857 (Cambridge
1994); Peter Benedict Nockles, “‘Lost Causes and ... Impossible Loyalties’: The Oxford Movement and
the University,” in: Michael G. Brock /Mark C. Curthoys (Hg.), The History of the University of

193



178

Starprediger, die Ruskin besucht hatte, als ein die Autoritét der Kirche untergrabendes,
oberflachliches und kommerziell-sédkularistisches Phdnomen: Von hochanglikanischer
Seite wurden selbst Anglikaner wie Thomas Dale wegen ihrer 6ffentlichkeitswirksamen
Kanzelreden angegriffen. Der Grund dafiir war, dass sie das Sanktuarium der dem
geweihten Klerus anvertrauten Traditionen und Gnadenmittel gleichsam dem kommerzia-
lisierten Geschéft der Massenanimation opferten: “[T)he tendency, again, of popular
divinity, if left without a counterbalancing power, is to become a thing of quite flimsy and
superficial texture; froth without substance; a bustle and ferment of superstitious
enthusiasm; a mere ad captandum appeal to the senses, the imagination, and the
feelings of the multitude” .19

Gerade anglikanisch-evangelikalen Gemeinden, die dem direkten Zugriff der kirch-
lichen Autoritdten manchmal entzogen waren, weil sie sich in halbautonomen Gemeinden
um Patronats-, Privat- oder Filialkirchen (sog. chapels of ease) versammelten, stieBen auf
das Misstrauen der Hochkirche. Die Prediger solcher Gemeinden waren in der Regel auf
die Zahlungswilligkeit ihrer Gemeinde angewiesen und lieferten ihr Amt aus hoch-
kirchlicher Sicht damit dem fluktuierenden Zuspruch oder gar Diktat durch das Laien-
publikum aus. Insbesondere Ruskins spéterer Pfarrer, Henry Melvill (1798-1871), der in
einer Patronatskirche predigte, musste sich vorwerfen lassen: “The Proprietary
Chapels—assuredly not all—but a large proportion of them—go half way towards
Dissent. The Liturgy is nothing; and the discourse is every thing. [...] [A] congregation is
to be enticed by the attraction of professional singers; or popular preachers are
brought forward, as if they were theatrical stars. Minister after minister must be
subjected to the degradation of probationary sermons”.17 Dass der British Critic gerade
Dale und Melvill ins Visier nahm, demonstriert deutlich die grole Wertschitzung und fast
nationale Bedeutung dieser beiden Prediger, signalisiert aber auch, welchen ,Kultur-
schock® ein Hochanglikaner beim Besuch evangelikaler Gottesdienste erfuhr, und damit
auch, auf welche Hiirden sich Ruskin bei der Begegnung mit Hochkirchlern in Oxford
gefasst machen musste.

Dass sich Ruskin in Christ Church sehr unwohl fiihlte — “from first to last, I had the

clownish feeling of having no business there”19% — lag freilich weniger an der religiosen

Oxford, Bd. 6 (Oxford 1997), 195-267.

196 TAnon.], “The Prospects of British Theology: Melvill, Dale, Eden, Blunt”, The British Critic, Quarterly
Theological Review, and Ecclesiastical Record 20 (Juli/Okt. 1836), 113-34, hier: 129.

197 [Anon.], Rez. v. Melvills Sermons, hier: 194.

198 Praeterita (1885-89), Works, 35.194.



179

Atmosphédre der Universitét als an der sozialen und intellektuellen Kluft zu den S6hnen
der Hocharistokratie, deren Interessen sich vordringlich auf Sport, Jagen und Klamauk
richteten — Aktivititen, mit denen Adlige ihre Distinktion von den commoners markier-
ten.1%9 Ruskins Umfeld war hingegen von sehr unterschiedlichen Personlichkeiten
geprigt, unter denen sich anscheinend keine entschiedenen Anglokatholiken befanden.
Gelegentlich nahmen Ruskin und seine Mutter, die in dieser Zeit in der High Street lebte,
aber an Gottesdiensten von Edward Bouverie Pusey (1800-82), John Henry Newman
(1801-90) und Walter Kerr Hamilton (1808-69) teil.

Obwohl Ruskin in Oxford also mit einigen traktarianischen Theologen in Kontakt
kam, wird in der Ruskin-Forschung seit langem angenommen, dass seine Religiositét
kaum von dieser Seite beeinflusst wurde.2%0 Ruskin selbst legte diesen Schluss in zeit-
genossischen Briefen an Dale und spéter in dem galligen Reslimee seiner Studienzeit in
den Lebenserinnerungen nahe.?! Die Familienkorrespondenz der Universitétsjahre deutet
ebenfalls darauf hin. So #uBerte Margaret Ruskin zumindest die Uberzeugung, Ruskins
evangelikale Haltung sei so weit gefestigt, dass sie durch traktarianische oder andere
Einfliisse nicht ernstlich erschiittert werden konne.202 Dennoch bleibt es eine offene
Frage, wie sich Ruskin als vermeintlich strikt-calvinistischer Evangelikaler zum Oxford
Movement stellte. Allerdings ist diese Periode von Ruskins Leben insgesamt nur schwach
dokumentiert.

Ein genauerer Blick auf die Personen seines engeren Kreises eroffnet moglicherweise
weitere Einsichten in diese Problematik. Anglokatholische Positionen lernte Ruskin
primédr offenbar durch die Vermittlung seines zweiten Griechisch-Tutors, Osborne
Gordon (1813-83), kennen.293 Nur Gordon scheint ihm solche Positionen ihrer ganzen
Begriindungsstruktur auseinandergelegt zu haben: Tagebucheintrige aus der Zeit um
1840 demonstrieren, dass Ruskin durch Gordon mit einigen Grundlagen der katholischen

Dogmatik, insbesondere der Werkgerechtigkeit, der katholischen Bildtheologie, der

199 Siehe hierzu insbes. Hilton, Early Years, 42.

200 Vgl. Hilton, Early Years, 50; Osborn T. Smallwood, “John Ruskin and the Oxford Movement,” College
Language Association Journal 3 (1959), 114-8; Collingwood, Life and Work of Ruskin, 1.79-80.

201 prgeterita (1885-89), Works, 35.258 FN 1, hier: 258-9; zudem ibid., 202. Ferner: An Thomas Dale,
Lausanne, 9.6.[1841], Three Letters and an Essay (1836-41), Works, 1.386-94, hier: 390 mit FN 2.

202 Margaret an John James Ruskin, Oxford, 22.4.1837, Family Letters, 2.459-465, hier: 460.

203 Sehr knappe biographische Angaben zu Gordon machen George Marshall, “Some Notice of the Life of
the Late Rev. Osborne Gordon, B.D., Rector of East Hampstead, Berks.”, in: ders. (Hg.), Osborne
Gordon: A Memoir; With a Selection of his Writings (Oxford: Parker, 1885), 1-72; und Wentworth
Francis Wentworth-Shields, “Gordon, Osborne”, rev. v. John Frederick Arthur Mason, in: Oxford
Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: Jan. 2008; letzter Abruf: 29.08.2008):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/11071>



180

Mariologie sowie der Transsubstantiationslehre vertraut gemacht wurde.?%4 Dies geschah
offenbar zum Unbehagen Margaret Ruskins.205 Doch fiir ihre Befiirchtungen gab es
vermutlich kaum Anlass: Die Times bezeichnete Gordon spéter als einen “sound and
moderate Churchman |[...] and a Tory of the deepest hue”, und auch Gordons Biograph
hob Gordons antikatholische Haltung stark hervor.20¢ Tatsdchlich engagierte dieser sich
sogar beim Protest der Universitdt gegen die Wiedererrichtung eines katholischen Epis-
kopats in GroBbritannien 1850 (die sogenannte “Popish Aggression’) und setzte sich auch
in seinen Predigten kritisch mit dem Autorititsprinzip in der romisch-katholischen Kirche
und mit der Beichte auseinander.?9” Doch gegen ,Bilderkult’ und Marienverehrung hatte
Gordon offenbar keine prinzipiellen Einwénde — er hielt den katholischen Bilder- und
Marienkult fiir Adiaphora, die keinen Streitpunkt zwischen Katholiken und Protestanten
bilden mussten. Ganz im FEinklang mit der katholischen Dogmatik lehnte Gordon
allerdings die lutheranische (und arminianische) Rechtfertigungslehre ab und erkannte

stattdessen das Dogma der Werkgerechtigkeit an, wie Ruskin notierte:

[...] I have had some interesting conversation with Gordon, who doesn’t like Luther at all; says in one of
his last letters to a friend, assuring him of the state of salvation, he says ‘pecca fortiter’. 2% I should think
this a calumny or an interpolation. Great point of dispute, G. says, is a false one—not worship of images,
nor of Virgin, but doctrine of justification, in which the Romanists are right.2°

Ein gewisser Wandel seiner Einstellungen in Reaktion auf Gordons Erlduterungen
blieb bei Ruskin offenkundig nicht aus. In einem von Timothy Hilton ‘entdeckten’ Brief
an seinen engsten Studienfreund Henry Wentworth Acland (1815-1900) schrieb Ruskin,
dass er eine ganze Reihe von hochkirchlichen bzw. katholischen Dogmen zumindest zu

tolerieren bereit war:

204 Gespriche mit Gordon notierte Ruskin im Tagebuch, u.a. in [Denmark Hill?], 22.01.[1843], Diaries,
1.239-40; 0.0. [London o. Denmark Hill?], 03.10.[1850], ibid., 2.467. Vgl. auch seine Kritik einer
Predigt, [Herne Hill], 12.09.[1841], 1.212; und seine AuBerungen iiber Newman, [Denmark Hill?],
25.01.[1843], 1.240.

205 Margaret Ruskin an Ruskin, Herne Hill, 07.-08.10.1841, Family Letters, 2.691-6, hier: 694-5; dies. an
Ruskin, Denmark Hill, 12.06.1843, ibid., 2.740-3, hier: 740.

206 Marshall, “Notice of Osborne Gordon”, hier: 10 (fiir das Times-Zitat von 1883) und 69.

207 Ibid., 31; und Osborne Gordon, “Sermon XII: Jesuitism” [iiber Joh 7,17] (1882), in: Marshall (Hg.),
Osborne Gordon: A Memoir, 223-34.

208 Gegenstand des Gesprichs zwischen Gordon und Ruskin war also Luthers beriihmt-beriichtigter Brief
an Philipp Melanchton, [Wartburg], 01.08.1521. Darin: “Esto peccator et pecca fortiter, sed fortius fide
et gaude in Christo, qui victor est peccati, mortis et mundi.” Martin Luther, D. Martin Luthers Werke:
Kritische Gesamtausgabe; Abt. 4: Briefwechsel, Bd. 2: Briefe 1520-22 , hg. v. Gustav Bebermeyer und
Otto Clemen (Weimar 1931), Nr. 424, S. 370-2, hier: 372, Z. 84-5.

209 Tagebuch, 0.0. [Denmark Hill], 22.01.[1843], Diaries, 1.239-40.



181

[...] I am no ultra Protestant—on the contrary—I am far too much inclined the other way—I dispute not
transsubstantiation—1I refuse neither to fast nor to confess myself—I would not check at praying to the
Virgin—I abhor not the invocation of saints—I deny not the authority of the Church—But there are two
things that I do deny—yea, I will deny—so long as I have sense—the first—that man can forgive sins—
the second—that God can behold iniquity—i.e.—the doctrines of a purchased absolution—and a merited
redemption. In these two—& in them only—it seems to me the power & poison of the Papacy rests—and
as soon as the priest becomes the arbiter instead of the Performer of our righteousness—then and there 1
think the axe is laid to the root of our religion—and the way opened for all manner of blasphemy & sin.210

Doch Ruskin erklédrte in diesem Brief nicht sein Einverstdndnis mit den genannten
Dogmen, sondern brachte offenbar lediglich zum Ausdruck, dass Transsubstantiation,
Fasten, Beichten, Heiligenkult und Kirchenautoritit fiir ithn (wie wohl auch fiir den
geméBigt hochanglikanischen Gordon) ohne heilsrelevante Bedeutung waren. Gleich-
zeitig machte Ruskin deutlich, dass er Gordon in der Hauptstreitfrage nicht folgte und die
Werkgerechtigkeit sowie das BuBlsakrament weiterhin kategorisch ablehnte — diese
Dogmen machte Ruskin in einigen Schriften der folgenden Jahre daher auch zu einer
Zielscheibe seiner antikatholischen Polemik: “I believe that the root of almost every
schism and heresy from which the Christian church has ever suffered, has been the effort
of men to earn, rather than to receive, their salvation, and that the reason that preaching
is so commonly ineffectual is, that it calls on men oftener to work for God, than to behold
God working for them.”?!l In anderen Fragen wie der Hagiolatrie lieB Ruskin in der
Folgezeit tatsdchlich weniger antikatholische Ansichten vernehmen. So kritisierte er bei-
spielsweise 1844 den Maler John Constable (1776-1837) fiir dessen mangelnde Kenntnis
der Heiligenleben: “Constable, in his dread of saint-worship, excommunicates himself
from all benefit of the Church, and deprives himself of much instruction from the
Scripture to which he holds, because he will not accept aid in the reading of it from the
learning of other men.”?!2

Dennoch spricht vieles dafiir, dass Ruskin nicht aus echter Sympathie fiir das Oxford
Movement, sondern eher aus Desinteresse an metaphysischen Spekulationen und aus
spiritualistischen Neigungen zu seiner vermeintlichen Toleranz fiir katholische Positionen

gelangte. Eine aus der Aufklarung iibernommene Skepsis gegeniiber metaphysischen

2100 Ap Henry W. Acland, [0.0.], 27.12.1844, Bodleian Library Oxford, MS Acland 4 b-c, zit. nach: Hilton,
Early Years, 83-4. Hilton und Michael Wheeler halten Ruskins Aussagen allerdings fiir eine ironische
Stellungnahme. Vgl. Wheeler, Ruskin’s God, 55 FN 9.

211 Modern Painters 11 (1846/48/51/83/88[75]), Works, 4.217. In einer fiir die Neuauflage 1883
hinzugefiigten FuBBnote milderte Ruskin seine Invektive hingegen ab: “The [...] clause [...] should be at
once cancelled, if in this reprint I cancelled anything: but becomes pardonable to me, when I see the
general fervour of belief in God’s goodness, and man’s possible happiness, which runs throughout all
the theology in this volume.” Ibid., 4.217 FN*,

212 Modern Painters 1, ‘Preface to the Second Edition” (1844/46/48), Works, 3.7-52, hier: 45 FN* mit FN2.
Der Einschub zur Heiligenverehrung wurde in spiteren Auflagen (1851ff.) gestrichen.



182

Spekulationen war fiir viele Evangelikale charakteristisch und ldsst sich auch aus Ruskins
Schriften herauslesen. So schrieb Ruskin etwa seinem Vater iiber Tritintdslehre und
Soteriologie, also zwei der zentralen Glaubensanker der Evangelikalen: “I cannot under-
stand the Trinity, and for the scheme of Redemption, I feel that I cannot reason respecting
that unless I had the power of understanding God’s nature and all His plans. I am
perfectly willing to take both on trust. [...] [That,] I feel[,] is God’s affair, not mine: and
until I understood all His ways and works, I could not expect to understand that. Nothing
of mysterious or strange, so that it be plainly revealed, is any trouble to me.”?!3 Der
zweite Grund, der Ruskin dazu motiviert haben konnte, die genannten katholischen
Glaubensprinzipien bzw. Gordons Ansichten zu respektieren, liegt vermutlich in Ruskins
latentem Spiritualismus. Denn obwohl die Radikalevangelikalen in der Regel scharf
antikatholisch eingestellt waren, akzeptierten sie, wie beschrieben, oft eine ganze Reihe
katholischer Praktiken, von denen sie sich eine intensivere Gotteserfahrung ver-
sprachen.2!4

In diesem Zusammenhang bieten Ruskins Briefe an einen anderen ihm eng vertrauten
Dozenten aus Oxford erhellende Informationen. Dem wie Gordon als Griechisch-Tutor
tatigen Walter Lucas Brown (1805-62)215 fiihlte sich Ruskin religios moglicherweise noch
verbundener als Gordon, denn er bezeichnete Brown (in einem Kondolenzschreiben) als
“the only one of my old masters from whom I could or would receive guidance” 1%
Allerdings stellte Ruskin ihn in Praeterita auch als einen unnachgiebigen “Puritaner”
dar. Besonders ungern erinnerte er sich daran, von Brown die Natural History of
Enthusiasm (1829) Isaac Taylors (1787—1865) als “the most useful code of English
religious wisdom” empfohlen und erhalten zu haben.?!” Beim Verfassen seiner Memoiren
charakterisierte Ruskin dieses Buch als das angeblich abschreckendste Beispiel

engstirniger evangelikaler Literatur, auf das er in seinem Leben gestofen sei: “My since

213 An John James Ruskin, Venedig, 24./[25.].01.1852, Works, 36.126-9, hier: 127.

214 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 95.

215 Zu Browns Biographie allein Alexander Bradley, “Ruskin at Oxford: Pupil and Master”, Studies in
English Literature, 1500-1900, 32 (1992), 747-764, hier: 749-50. Zum Verhiltnis von Brown und
Ruskin zudem: John Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor: An Unpublished Letter from
Venice”, Review of English Studies n.s. 27, Nr. 105 (Feb. 1976), 46-54; und ders. “John Ruskin’s
Unpublished Letters to his Oxford Tutor on Theology,” Etudes Anglaises 30 (1977), 194-206; David A.
James, “Unpublished Letter by John Ruskin to the Reverend Walter L. Brown”, Notes & Queries 44
(1997), 345; Francis O’Gorman (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas Brown: Two New Letters”, Notes &
Queries 46 (1999), 57-60.

216 An den Sohn Walter Lucas Browns, [0.0.], 31.01.1862, Works, 36.xxiv. Vgl. Bradley, “Ruskin at
Oxford”, 749-50.

217 praeterita (1885-89), Works, 35.291-2; Zitat: 291. Ich beziehe mich im Folgenden auf eine Auflage aus
den 1830er Jahren: Isaac Taylor, Natural History of Enthusiasm (1829) (London °1832).



183

experience in theological writing furnishes me with no more terrific example of the
absence alike of charity and understanding in the leading masters of that [=the
“Puritan”, i.e. evangelical] sect, beyond all others into which the Church has ever been
divided” 13

Doch Ruskins Darstellung beruht in diesem Punkte offenkundig auf einer Miss-
deutung, die moglicherweise seiner in den 1880er Jahren fast obsessiven Kritik am
Evangelikalismus zuzuschreiben ist. Denn Taylors Werk ist alles andere als eine
puritanische oder evangelikale Kampfschrift. Vielmehr wendete sich Taylor grundsétzlich
gegen jedwede Form des Enthusiasmus (im Sinne realititsfremder und fanatisierender
Schwirmerei) innerhalb aller Kirchen christlichen Glaubens und in sdkulareren
Bewegungen.?!® Die Haltung des Anglikaners Taylors war dabei die eines moderaten,
aufgeklarten Latitudinariers — eine Haltung, von der man annehmen konnte, dass sie um
1830 langst als Relikt des 18. Jahrhunderts betrachtet worden wére. Tatsdchlich aber war
Taylor ein vielgelesener Laientheologe, Autor der interdenominellen, liberalen Eclectic
Review und Erfinder verschiedener mechanischer Vorrichtungen.?29 Brown hatte Ruskin
das Werk demnach empfohlen und zukommen lassen, um ihn vom religiosen Schwérmer-
tum abzubringen, denn Ruskins religioser Standpunkt — so legen es jedenfalls die wenigen
edierten Briefe an Brown nahe — bildete einen kontinuierlichen Streitpunkt zwischen den
beiden. Ruskin musste sich beispielsweise noch 1858 gegen Browns Vorwurf zur Wehr
setzen, seine Liebe zu Kunstwerken entspringe religiosem Schwéirmertum und flihre zum
Abfall vom rechten Glauben. Ruskin entgegnete auf solche Vorwiirfe, dass seine Kunst-

kritik zwar religios inspiriert, aber dennoch rational-methodisch fundiert sei:

You believe my enthusiasm to be sincere, but you do not quite feel what a very dry enthusiasm it is: [...] [1
am not| illogical — but TOO logical [...] Another thing in which you, I think, misunderstood me is in
attributing to me so strong a belief in the good to be done by art. Surely my saying that ‘religious art has
never been of any service to mankind’ [...] is no sign of singular enthusiasm???1

Diese Schlaglichter konnen Ruskins religiosen Entwicklungsweg in der schlecht

dokumentierten Phase seines Studiums sicherlich nicht ausleuchten. Doch sie machen drei

218 prgeterita (1885-89), Works, 35.292.

219 Taylor, Natural History of Enthusiasm, problematisiert u.a. iibertriecbene Formen des Kultus,
Spiritualismus, Haresie, Prophetie, besondere Vorsehung und iibertriebene Formen der Néchstenliebe.

220 Barbara Brandon Schnorrenberg, “Taylor, Isaac”, Oxford Dictionary of National Biography, betreut
von Oxford University Press. URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf: 29.08.2008):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/27034>

221 An Walter Lucas Brown hervor, 0.0., 09.01.1858, in: O’Gorman (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas
Brown”, 59.



184

Hypothesen plausibler: Zum einen erhidrten sie die Vermutung, dass Ruskin sehr viel vom
spiritualistisch-romantischen Impetus der radikalevangelikalen Kreise aufgenommen hat.
Zweitens demonstrieren sie, dass sich Ruskin viel intensiver mit dem Traktarianismus
auseinandergesetzt hat, als bislang vermutet wurde. Als drittes Resultat ldsst sich zudem
festhalten, dass Ruskin im Traktarianismus nicht die Antworten gefunden zu haben
scheint, die seiner religiosen Erwartungshaltung entsprochen hétten. Thn interessierten an
der anglokatholischen Dogmatik ganz offenkundig vor allem die Thaumatologie — zu
Newmans Essay tiber die biblischen Wunder notierte Ruskin: “full of intellect but doubt-
ful in tendency. I fear insidious, yet I like it’*?2 — die Transsubstantiation, die er
vermutlich als eine Form providentiellen Eingreifens in den chemisch-elementaren
Wandel der Materie als hypothetisch moglich anzunehmen bereit war,?23 und wohl die
Heiligenverehrung, die er mdglicherweise als ein Medium der Tradierung religidsen
Wissens schitzte (dies scheint mir der Tenor seiner Kritik an Constable). Hingegen finden
sich keine Hinweise darauf, dass Ruskin am zentralen Anliegen der Traktarianer, die
sichtbare Kirche als vermittelnde Institution zwischen Gott und den Glaubigen wieder-
zuentdecken, partizipierte. Letztlich konnte sich Ruskin offenbar nicht liberwinden, die
(aus Ruskins Sicht menschliche Institution) Kirche als ein Instrument Gottes aufzufassen.
Sein vordringliches Interesse galt nicht der Institution Kirche, sondern der gottlichen

Selbstoffenbarung aullerhalb der Institution.

5.8 Henry Melvill

Nach dem zwischenzeitlichen Abbruch des Studiums 1840, einer Genesungsreise nach
Italien 1840-41, dem Abschluss des Studiums 1842 und der Riickkehr ins Elternhaus
besuchte Ruskin ohne Umschweife wieder die evangelikalen Gottesdienste, die seine
Eltern bevorzugten. Nach dem Fortgang von Thomas Dale an die Kirche von St. Bride’s,

Fleet Street, 1835 blieben sie in engem Kontakt mit Dale??* und besuchten neben Dales

222 Tagebuch, 0.0. [Denmark Hill?], 25.1.[1843]; Diaries, 1.240. Ruskin duBert sich darin zu John Henry
Newman, “Essay on the Miracles Recorded in Ecclesiastical History”, in Claude Fleury, The
Ecclesiastial History from the Second Ecumenical Council to the End of the Fourth Century;
Translated, with Notes, and an Essay on the Miracles of the Period (Oxford/London 1842), xi-ccxvi.

223 Siehe etwa Margaret Ruskins mehrdeutige AuBerungen iiber Ruskins Beschiftigung mit der
Transsubstantiationslehre: An Ruskin, Denmark Hill, 12.6.1843, Family Letters, 2.740-3, hier: 740.

224 Praeterita (1885-89), Works, 35.189, legt nahe, dass Ruskin auch spiter noch Gottesdienste bei Dale
besuchte; zeitweilig war seine Konfirmation in St. Bride’s geplant: Margaret an John James Ruskin,
Oxford, 22.4.1837, Family Letters, 2.459-65, hier: 460.



185

Gottesdiensten offenbar gelegentlich auch die Gottesdienste seines Nachfolgers Stephen
Bridge (1811?-95) in Denmark Hill.225 Spitestens ab etwa 1839 favorisierten sie jedoch
die Predigten Henry Melvills (1798-1871), der von 1829 bis 1843 an einer Privatkirche,
der Camden Chapel in Peckham Road, Camberwell, Gottesdienst zelebrierte.226 Melvill
galt um 1840 als “greatest rhetorician among our metropolitan preachers” und wurde als
“the most popular preacher in London” gefeiert.22” Der hochkirchliche British Critic
konzedierte ihm sogar, “the most popular preacher of his time in England” zu sein.228
Melvill war fiir seine auBBergewohnlich langen, sorgfaltig durchkomponierten Predig-
ten und seine flamboyante Rhetorik bekannt, die seinen Predigten oft eine starke affektive
Wirkung gab.22° Gladstone zédhlte 1833 zu seinen begeisterten Horern: “His sentiments
are manly in tone: he deals powerfully with all his subject: his language is glowing and
unbounded, his imagery varied and immensely strong. Vigorous and lofty as are his
conceptions, he is not I think less remarkable for the soundness and healthiness of
mind”.230 Manche seiner Horer empfanden Melvills Rhetorik allerdings als tiberladen und
kritisierten sie als “the most profuse foliation of the Corinthian style”.23! Uber
unterschiedliche Glaubensrichtungen hinweg wurden Melvills Predigten immer wieder
mit den Predigten von Thomas Chalmers verglichen, dem Fiihrer der Evangelikalen in der

Church of Scotland bzw. ihrer Abspaltung, der Free Church of Scotland.?3? Es wurden

225 7u Bridge s. den Eintrag in Alumni Cantabrigienses, Pt. 2, Bd. 1 (Cambridge 1940), 375; ferner
Blanch, Parish of Camerwell, 222, 294. Ruskins kritische Haltung gegeniiber Bridge wird deutlich im
Brief an John James Ruskin, [Herne Hill, Sept. 1852], Works, 36.141-2, hier: 141.

226 7y Melvill siehe George Clement Boase, “Melvill, Henry” (1894), rev. v. Henry Colin Gray Matthew,
in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf: 28.08.2007):
<http://www.oxforddnb.com/view/article/18540>
Ferner: [Anon.], “Melville, Henry,” in: Charles Knight/[Alexander Ramsay/James Thorne], The
English Cyclopaedia, Div. 1ll: Biography, Bd. 4 (London 1856), 187; Samuel Austin Allibone,
“Melvill, Henry,” in: Allibone, A Critical Dictionary of English Literature, Bd. 2 (London/Philadelphia
1870), 1262-3; und Blanch, Parish of Camerwell, 209. Ruskin brachte in Praeterita (1885-89), Works,
35.386 den Wechsel zu Melvill in Zusammenhang mit dem Umzug der Familie nach Denmark Hill
1842, doch die Bekanntschaft und Wertschiatzung Melvills im Familienkreis geht bereits aus fritheren
Briefen hervor, bes.: Margaret an John James Ruskin, Oxford, 28.5.1839, Family Letters, 2.620-3, hier:
621; und John James an Margaret Ruskin, Leeds/Sheffield, 23.-25.2.1840, ibid., 2.652-5, hier: 653.
Vgl. auch Margaret an John James Ruskin, Denmark Hill, 13.6.1843, ibid., 2.743-6, hier: 744. Zur
Architektur und Geschichte der 1795 von der Countess of Huntingdon Connexion errichteten Camden
Chapel: Stell, Inventory of Nonconformist Chapels, 116, Nr. 230.

227 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.1-21, hier: 6 und 1.

228 [Anon.], Rez. v. Melvills Sermons (1833), The British Critic, Quarterly Theological Review, and
Ecclesiastical Record 15 (Jan./Apr. 1834), 192-209, hier: 195.

229 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.3-7.

230 William Ewart Gladstone, Tagebuch, 0.0., 30.06.1833; in: ders., The Gladstone Diaries, Bd. 2: 1833-
1839, hg. v. M. R. D. Foot (Oxford 1968), 37-38, hier: 38. Vgl. Praeterita, Works, 35.386 FN4.

231 Hood, Lamps of the Temple, 125.

232 [Anon.], Rez. v. Melvills Sermons (1833), 196; Grant, Metropolitan Pulpit, 2.11-12, Hood, Lamps of
the Temple, 102.



186

auch Vorbehalte gegen seine Theologie laut: Der Calvinist Grant vermisste bei Melvill
den moralischen Rigorismus Thomas Dales; dem theologisch liberaleren Hood missfiel
“the want of rivetting, salient points, land-marks of discourse, mile-stones and finger-
posts” 233

Wie Howells und Dale nahm Melvill eine moderat-calvinistische Haltung im Hinblick
auf Erwdhlung und Rechtfertigung ein: Auch Melvill postulierte “the Redeemer risen
from the grave, and effecting the thorough justification of all who should believe on his
name”?3* und sprach damit die Uberzeugung aus, dass Christi alle zu ihm Bekehrten
gerechtmachen konne. Melvills Ndhe zu Howells zeigt sich iibrigens darin, dass er die
Trauerrede anldBlich Howells Beerdigung hielt.235

Melvill zéhlte neben Thomas Dale zu den gefragtesten Rednern bei Wohltétigkeits-
veranstaltungen und anderen offentlichen Ereignissen, was dem moderat-calvinistischen,
moralistischen Geist beider Prediger sicherlich entsprach.236 Melvills konservative
Haltung wurde dabei offenkundig, unter anderem anldBlich einer 1838 veranstalteten
Spendenaktion zugunsten des Charing Cross Hospitals.237 Theologisch orthodox auf das
Dogma der Glaubensgerechtigkeit und der aus der Heiligung resultierenden guten Werke
gestiitzt,238 forderte er die Wohlhabenden im Auditorium zur tatkrédftigen Unterstiitzung
der Armen und Kranken auf. Vier Jahre nach Verabschiedung des Poor Law Amendment
Acts 1834, der die Bedingungen fiir den Empfang sozialer Unterstiitzungsleistungen
drastisch verscharft hatte, war dies auch als ein Bekenntnis zum Paternalismus und der
sozialpolitischen Verantwortung der Oberschichten zu verstehen und als Kritik gegen den
utilitaristischen und liberalistischen Geist des Gesetzes. Dies deckt sich mit den
(allerdings tibertriebenen) Kommentaren Grants, der Melvill sogar als “violent politician™

bezeichnete, “who occasionally carries his politics into the pulpit”:

233 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.7-8; Hood, Lamps of the Temple, 126.

234 Henry Melvill, “Sermon I: The Young Man in the Linen Cloth” [iiber Mk 14,51-52], in: ders., Sermons
by Henry Melvill, hg. v. Charles Pettit Mcllvaine, 2 Bde. (New York 1853), 2.135-43, hier: 140 (mit
Bezug auf 3.Mose 16,7-10).

235 Melvill, A4 Sermon Preached at Long Acre Episcopal Chapel on Sunday, Nov 25 1832, on Occasion of
the Death of the Rev. William Howels ([London]: Seeley, 1832).

236 Beriicksichtigt wurden Melvills Sermons, 2 Bde. (London 1833-38); ders., Sermons, Preached on
Public Occasions (London 1846), und ders., Sermons by Henry Melvill.

237 Henry Melvill, “The Final Test” [iiber Mt 25,34-6] (1838), in: ders., Sermons, Preached on Public
Occasions, 180-204 [Wiederabdruck in Sermons by Henry Melvill, 2.324-35]. Die Datierung entnehme
ich Benjamin Golding, The Origin, Plan, and Operations of the Charing Cross Hospital, hg. v. George
Benjamin Golding (London 1867), 84.

238 Melvill, “Final Test”, 182.



187

I have heard him [=Melvill] deliver sermons in which there were passages of so ultra political a character,
that had a stranger been conducted blind-folded into the place in which he was preaching, and it had been
at a time when Parliament was sitting, he would have been in danger of mistaking the sermon of the
reverend gentleman, for the speech of the Earl of Winchilsea in the Lords, or of Sir Robert Inglis in the
Commons.2%

Grant verglich Melvill also mit dem (kirchenpolitisch ultra-konservativen) Tory und
evangelikalen Philanthropen Robert Harry Inglis (1786-1855), einem zeitweiligen
Protégé des Earl of Roden und spéter langjahrigen M.P. fiir die Universitit Oxford, sowie
mit dem Ultra-Tory George William Finch-Hatton, 10th earl of Winchilsea and 5th earl of
Nottingham (1791-1858).

Melvill reiht sich demnach bruchlos ein in die Reihe martialisch antikatholischer,
entschieden toryistischer, aktivistischer und moderat-calvinistischer Recordites, die John
James und Margaret Ruskin mindestens seit 1832/33 bevorzugt horten. Allerdings sorgte
Melvills kdmpferische Loyalitdt zur Staatskirche um 1839 offenbar fiir (nicht fundierte)
Geriichte, er neige dem Oxford Movement zu.2*© Wie Howells und andere Recordites
zdhlte Melvill vielmehr zu jenen Calvinisten, die die British and Foreign Bible Society
1831 sprengten und die Trinitarische Bibelgesellschaft begriindeten, um Unitarier und
auch Katholiken auszugrenzen und keine Ubersetzungen der Apokryphen oder der
Vulgata zu fordern.4!

Ruskin, der Melvills Predigten horte, wihrend er an Modern Painters 1 (1843)
arbeitete, erinnerte sich am Lebensende sehr genau an Melvills orthodoxe Theologie und
opulente Rhetorik: “Henry Melvill, afterwards Principal of Haileybury, was the only
preacher I ever knew whose sermons were at once sincere, orthodox, and oratorical on
Ciceronian principles. He wrote them from end to end with polished art, and read them
admirably, in his own manner; by which, though the congregation affectionately expected
it, they were always deeply impressed.”**? Bemerkenswert erschienen ihm im Riickblick

zudem Melvills Exegeseprinzipien, die er scharf von den Grundsétzen der liberalisierten

239 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.15.

240 Ibid., 2.17.

241 Browne, History of the British and Foreign Bible Society, 1.122-35; Brown, Word of God among all
Nations, 7-35. Die Konfliktparteien und —linien werden noch deutlicher in John Scott, Trinitarian Bible
Society: A Letter Addressed to the Editor of “The Record” Newspaper on the Proceedings on the
Formation of the above Institution as Reported by him (London *1832). Zu Melvill ibid., 3-5, 9-10; zu
Howells: ibid., 4, 12.

242 Praeterita (1885-89), Works, 35.386.



188

anglikanischen Theologie der Jahrhundertmitte abgrenzt:

Henry Melvill, [...] dutifully forbidding himself any dangerous fields of inquiry, explained with accuracy all
that was explicable in his text, and argued the inexplicable into the plausible with great zeal and feeling;—
always thoroughly convincing himself before he attempted to convince his congregation.

(It may be noted in passing that Dean Stanley, on the other hand, used his plausibility to convince his
congregation without convincing himself, or committing himself to anything in particular; while Frederic
Maurice secured his audiences’ religious comfort, by turning their too thorny convictions the other side
up, like railroad cushions.)

[...] [I] owe to him [=Melvill] all sorts of good help in close analysis, but especially, my habit of always
looking, in every quotation from the Bible, what goes before it and after. 243

Melvills von jeglicher neuerer Methodik unbeeinflusster Biblizismus erschien Ruskin im
Riickblick zwar mutlos und unkritisch, aber letztlich schriftgetreuer als die Bibelaus-
legungen spéterer, liberaler Theologen wie Arthur Penrhyn Stanley (1815-81) und
Frederic Denison Maurice (1805-72). Obwohl Ruskin um 1850 mit Maurice engen
Kontakt pflegte, konnte er sich in dieser Zeit offenkundig nicht mehr mit ‘liberalisierten’
Deutungen der Bibel identifizieren. Theologisch Liberalen wie Stanley und Maurice
unterstellte Ruskin — wie die zitierte AuBerung demonstriert —, das Bibelwort auf spitz-
findige Weise zu entstellen, um zu den gewiinschten Ergebnissen zu gelangen. Dies
bildete ab etwa 1840 offenkundig das entscheidende Hindernis fiir eine Anndherung
Ruskins an die ‘liberalisierte’ Theologie der frithviktorianischen Zeit: Eine Bibelexegese,
die nicht dem reinen Literalsinn folgte, sondern auf menschlicher Spekulation griindete,
bot Ruskins Uberzeugungen nach keine Gewihr fiir eine ‘objektive’, von individuellen

Projektionen freie Auslegung.

5.9 Nach 1843

Nach 1843 blieb die Familie offenbar der Camden Church treu und besuchte die
Gottesdienste des ebenfalls moderat-calvinistischen Nachfolgers Daniel Moore (1809-

99), der Ruskin sogar auf einer Italienreise 1851 begleitete.?44 Spéter scheint die Familie

243 Ibid., Works, 35.388.

244 7y Moore: Blanch, Parish of Camerwell, 210; Frederic Boase, “Moore, Daniel,” in: Boase, Modern
English Biography, Bd. 6 (1921) (London *1965), 238; und “Moore, Rev. Daniel,” in: Who was Who,
Bd. 1: 1897-1916 (1920) (London °1988), 369. Seine moderat-calvinistische Haltung wird deutlich in
Moores Thoughts on Preaching, Specially in Relation to the Requirements of the Age (London 1861),
bes. in seinen Gedanken zur Pradestination (ibid., 194-200) und iber gute Werke (ibid., 201-8). Mit
Bezug auf das Sithneopfer Christi betonte Moore “the ‘full, perfect, and sufficient sacrifice, oblation
and satisfaction for the sins of the whole world ™ (ibid., 187). Anders als Melvill lehnte Moore es ab, in



189

auch die Stadtpfarrkirche St. Paul’s, Herne Hill, frequentiert zu haben, an der Matthew
Anderson (1800-93) ministrierte.24> Seit Ruskins Studienjahren erweiterte sich sein
Bekanntenkreis deutlich, seine Kontakte mit Nicht-Evangelikalen nahmen zu. Dennoch
nahm Ruskin bevorzugt Gelegenheiten wahr, die Ansprachen evangelikaler Beriihmt-
heiten anzuhdren. Um 1850 besuchte er die presbyterianische Crown Court Church und
horte die Ansprachen des Pramillenaristen John Cumming (1807-81);24¢ von seiner
Wohnung in Park Street, Mayfair, Westminster, aus ging er zudem héufiger in die St.
Mary’s Chapel, an der der Evangelikale John David Glennie (1795-1874) predigte.24” In
den 1860er Jahren fand er sich in den Gottesdiensten und Versammlungen des strikt-
calvinistischen Baptisten Charles Haddon Spurgeon (1834-92) ein. Anglikaner mit hoch-
kirchlicher Einstellung oder nicht-evangelikalen Uberzeugungen gehdrten seit seiner
Studienzeit zu seinem religiosen Umfeld, doch diese Kontakte kamen in auffilliger Weise
um 1850 zum Erliegen: Die Briefwechsel mit seinem Kommilitonen Edward Clayton

(c.1817-95) und seinen Lehrern Osborne Gordon und Walter Lucas Brown verebbten

Predigten parteipolitische Tone anzuschlagen, sah es aber als notwendig an, auf soziale Zustinde sowie
politische und wissenschaftliche Anschauungen einzugehen (ibid., 210-13). Ruskin &uBlerte sich iiber
Moore in Briefen an John James Ruskin, [Herne Hill, Sept. 1852], Works, 36.141-2, hier: 141; an Dante
Gabriel Rossetti, [Denmark Hill?, Mai 1855], ibid., 36.201; und schlieBlich mit massiver Kritik, die
Ruskins Abwendung vom strikt-calvinistischen Evangelikalismus demonstriert, an John James Ruskin,
Luzern, 13.[12.1861], ibid., 36.396-7, hier: 396.

245 Tagebuch, [Denmark Hill?], 22.[1.] und 5.[2.1854], Diaries, 2.489-90. Zu Anderson siehe Alumni
Cantabrigienses, P. 2, Bd. 1 (Cambridge 1940), 53; Blanch, Parish of Camerwell, 222, und Edward
Wedlake Brayley, Gideon Mantell und Thomas Allom, 4 Topographical History of Surrey, Bd. 3
(London 1850), 244. Anderson predigte von 1827 bis 1845 an der anglikanischen East Dulwich Chapel,
Camberwell, bevor er die Pfarrerei von St. Paul’s, Herne Hill, iibernahm und bis 1869 behielt.
Andersons Ten Discourses on the Principal Events in the Life and Character of Moses (London 1834),
124, 215, legen in ihrer soteriologischen Haltung eine Einordnung als moderat-calvinistischer
Evangelikaler nahe (er spricht von Christi “his perfect and all sufficient sacrifice and atonement”, “all-
sufficient intercession and efficacious atonement”).

246 7y Cummming siehe: R. Buick Knox, “Dr John Cumming and the Crown Court Church, London”,
Records of the Scottish Church History Society, 22 (1984-6), 57-84, Cameron, Scots Kirk, 131-46, Fasti
Ecclesiae Scoticanae, Bd. 7 (Edinburgh 1928), 468-9.

247 Zum Anglikaner Glennie: Frederic Boase, Modern English Biography: Containing Many Thousand
Concise Memoirs of Persons who Have Died Since the Year 1850, with an Index of the most Interesting
Matter, 6 Bde. (Truro 1892-1921, Band 5 (1912), 162; Alumni Cantabrigienses, Teil 2, Bd. 3
(Cambridge 1947), 65. Glennie war u.a Sekretdr der S.P.C.K. 1843-69 und Schatzmeister des French
Protestant Ecclesiasical Committee (gegr. 1739), das urspriinglich der Anglikanisierung der Huge-
notten und spéter der Hilfe und Versorgung franzosischer Protestanten diente. Glennie wird zudem in
der Autobiographie des englisch-amerikanischen Temperance-Predigers John Bartholomew Gough
(1817-86) erwiahnt: Autobiography and Personal Recollections of John B. Gough: With twenty-six
Years Experience as a Public Speaker. (Boston 1848), 8-9. Gough erhielt von Glennies Ehefrau Biicher
evangelikaler Autoren wie Philip Doddridge (1702-51) und John Todd (1800-73). Glennies Sohn
gleichen Namens (1825-1903) war Di6zesan- und Schulinspektor und korrespondierte ausgiebig mit
Darwin: Alumni Cantabrigienses, Teil 2, Bd. 3 (Cambridge 1947), 65. Zum French Committee: Robert
Ingram, “Archbishop Thomas Secker (1693-1768), Anglican Identity and Relations with Foreign
Protestants in the Mid-18th Century”, in: Randolph Vigne und Charles Littleton (Hg.), From Strangers
to Citizens: The Integration of Immigrant Communities in Britain, Ireland, and Colonial America,
1550-1750 (London / Brighton 2001), 527-38.



190

oder brachen ganz ab.248 In den 1850er Jahren machte er die Bekanntschaft von Broad
Churchians wie Frederick Denison Maurice (1805-72) — wie beschrieben, blieb das Ver-
hiltnis zu den theologisch liberaleren Anglikanern allerdings von Streit geprégt. Seit den
1860er Jahren trat Ruskin schlieBlich in engen Kontakt mit Spiritisten, auch zu Katho-
liken wie Kardinal Manning nahm er verstirkt Kontakt auf. Im Alter von 60 Jahren
rechnete er seinen Lesern vor, 5000 Predigten und religidse Vortrdge in seinem Leben

gehort zu haben.24?

5.10 Zwischenresiimee

Mit der Zugehorigkeit zu einer Kirchengemeinde demonstrierte eine Familie des 19. Jahr-
hunderts nicht nur ihren religidsen, sondern dariiber hinaus gleichzeitig ihren politischen
Standpunkt und die Stellung, die sie im Ranggefiige der Gesellschaft fiir sich bean-
spruchte. Grofle und soziale Schichtung der Kirchengemeinden wurden genau inspiziert;
MutmaBungen iiber das Einkommen ihrer Pastoren gehorten zum biirgerlichen Stadt-
klatsch. James Grants Kirchen-Cicerone Metropolitan Pulpit etwa stellte jede Kirchen-
gemeinde mit Angaben liber den Wohlstand der Gemeindeangehorigen und iiber das
geschitzte Gehalt ihres Pastors vor.230

Ruskin hat die soziale Selbstpositionierung, die mit der Wahl der Kirchengemeinden
verbunden war, scharf beobachtet und mit leichter Ironie kommentiert: In der vom
Kleinbiirgertum der vorstadtischen Geschéftsinhaber dominierten Dissentergemeinde von
Edward Andrews etwa galt die Familie des wohlhabenden Importkaufmannes John James

Ruskin seinem Sohn zufolge als “grandest people in the congregation”?! Mit dem

248 7y Clayton: Die ausfiihrlichsten Angaben zu ihm macht Harold Shapiro in seiner Edition von Ruskins
Briefen: Ruskin in Italy: Letters to His Parents, 1845, hg. v. Shapiro (Oxford 1972), 168 FN; zu
Gordon siehe: George Marshall, Osborne Gordon: A Memoir, With a Selection of his Writings (Oxford
1885), 1-72.

249 Letters to the Clergy on the Lord’s Prayer and the Church (1879/80[-83]), in: On the Old Road (1885-
86), Works, 34.175-243, hier: 204,217 FN *,

250 Grant, Metropolitan Pulpit, 1.228; inflationierte zum Beispiel das geschitzte Einkommen Thomas
Dales in der traditionsreichen, von Christopher Wren erbauten und zentral in der Fleet Street gelegenen
Stadtpfarrkirche von St. Bride’s auf opulente 700 Pfund im Jahr. Dafiir erhielt er allerdings sofort
bissige Kritiken in der Presse, in der Dales Einkommen auf weniger als die Hilfte des Wertes taxiert
wurde: [Pundit], “Book of Blunders”, 463.

251 Praeterita (1885-89), Works, 35.72 (Zitat), vgl. 132.



191

Umzug nach Denmark Hill und dem Wechsel in die anglikanische Gemeinde Henry
Melvills war daher der Sprung in ein sozial besser gestelltes Milieu verbunden: “7The
transition to Denmark Hill had [...] an advantage also in giving our family Puritanism
promotion to a distinguished pew in Camden Chapel, quite near the pulpit’ 32

Dennoch war das Sozialprestige einer Gemeinde fiir Margaret und John James Ruskin
sicherlich ein nachrangiges Kriterium bei der Wahl ihrer Kirche. Dies demonstriert ihr
Eintritt und ihre lange Zugehorigkeit zur vergleichsweise kleinbiirgerlichen Gemeinde
von Edward Andrews, dessen Gottesdienste sie immerhin wohl rund acht Jahre lang
besuchten. Vor dem Wechsel in die anglikanische Gemeinde Dales horten sie zudem
kurzzeitig den Radikalen John Burnet, dessen Gemeinde von Grant zwar als “respectable
both in point of numbers and wealth” beschrieben wurde, aber sich mit hoher Wahr-
scheinlichkeit ebenfalls aus dem mittleren und Kleinbiirgertum rekrutierte.253

Uber den Eintritt in eine Gemeinde entschieden John James und Margaret Ruskin
demnach vor allem aufgrund des theologisch-dogmatischen Standpunktes des Predigers,
seiner rhetorischen Féahigkeiten und seiner politischen Ansichten. Eine streng am Literal-
sinn orientierte Bibelexegese, die vor allem Margaret Ruskin wiederholt einforderte, und
ein auf den Gesetzesgehorsam ausgerichtetes praxisnah-ethisches Verstindnis der
Glaubensbotschaft, wie es fiir den Evangelikalismus kennzeichnend war, bildeten die
unerldssliche Voraussetzung fiir die Miete eines Kirchenstuhls.23* Zudem waren ihre
Prediger mit Ausnahme Burnets einheitlich anti-katholisch eingestellt.255 Die rhetorischen
Féhigkeiten der Prediger waren fiir Ruskins Eltern ein weiteres wichtiges Motiv ihrer
Wahl: John James Ruskin lieB3 es sich beispielsweise auf Geschiftsreisen nicht nehmen,
die Predigten des Hochkirchlers und spéteren koniglichen Hofkaplans Walter Farquhar
Hook (1798-1875) zu horen, deren gerichtsrhetorischer Stil ihn stark beeindruckte, ob-
gleich er sich mit Hooks hochanglikanischen Gottesdienstpraktiken nicht einverstanden

erklirte.256 Selbst Margaret Ruskin lobte die Predigten des whiggistischen Hoch-

252 Jpid., 35.386. Grant schitzte die GroBe der Gottesdienst besuchenden Gemeinde auf 2500 und Melvills
Jahreseinkommen auf 1200 Pfund; [Pundit], “Book of Blunders”, 465, hielt auch diese Zahlen fiir
iibertrieben und gibt die Zahl der Gemeindeangehorigen mit 1200 an.

253 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.226.

254 Margaret Ruskin an John, Denmark Hill, 12.6.1843, Family Letters, 2.740-3, hier: 740; und Margaret
an John James Ruskin, Denmark Hill, 13.6.1843, ibid., 2.743-6, hier: 744. Vgl. Bible of Amiens (1880-
85), Works, 33.119; und Praeterita (1885-89), Works, 35.128.

255 Zum vor- und frithviktorischen Antikatholizismus siche: John Wolffe, The Protestant Crusade in Great
Britain, 1829-1860 (Oxford 1991). Zur Kampagne gegen die Staatskirche William H. Mackintosh,
Disestablishment and Liberation: The Movement for the Separation of the Anglican Church from State
Control (London 1972).

256 John James an Margaret Ruskin, Manchester, 21.2.1840, Family Letters, 2.650-2, hier: 651; Leeds,



192

anglikaners und spéteren Bischofs Walter Kerr Hamilton (1808-69) in Oxford.237

Aufschlussreich fiir den Gedankenhaushalt im Elternhaus Ruskin sind jedoch
besonders die Verschiebungen im Auswahlverhalten der Eltern iiber den Zeitraum von
1819 bis 1850 hinweg. Anfinglich bevorzugten sie einen Evangelikalen, der in seinen
Predigten noch die dogmatischen Kontroversen des 18. Jahrhunderts zwischen den
Lagern des Evangelikalismus austrug, der dann auf recht verschlungenen Wegen im
soteriologisch moderaten Calvinismus des frithen 19. Jahrhunderts angelangt war, und zu
den frithen Protagonisten des ‘Recorditischen’ Evangelikalismus zéhlte.

Von der Mitte der 1820er bis Anfang der 1830er Jahre gab die Familie dann sehr viel
whiggistischer eingestellten Dissentern aus dem Kongregationalismus den Vorzug und
wihlte in Edward Andrews zudem einen Prediger, der mit seiner liberalisierten Dogmatik
und seinem ‘hochcalvinistischen’ Antinomianismus eine relativ exponierte Position im
Evangelikalismus vertrat. Auch politisch schlugen Andrews und Burnet aus der Reihe der
sonst geschétzten toryistischen Prediger: Der Kongregationalismus galt eine der
Bastionen des Whiggismus und Radikalismus und beide Prediger tendierten zum
Whiggismus bzw. sogar Radikalismus.?>8 Die Wahl durch Ruskins Eltern korrespondierte
aber mit den religiosen Verdnderungen in dieser Zeit, die fiir den Evangelikalismus ins-
gesamt nicht weniger eine Phase der Des- und Neuorientierung war: Das bis 1825 relativ
befriedete, durch interdenominelle Kooperation gepriagte Milieu wurde Mitte der 1820er
Jahre durch das Auftreten ,radikalevangelikaler’ Dissidenten wie Irving, Erskine und
Scott aufgeriittelt, spaltete sich in verschiedene ‘Lager’, die sich dann zum Teil von-
einander entfernten. John James und Margaret suchten in diesen Jahren offenkundig
selbst Orientierung und scheinen sich dabei einerseits moglicherweise zum Calvinismus
zurlick orientiert zu haben (presbyterianische Gemeinden in England gingen weithin im
Kongregationalismus auf), zeigten sich andererseits in diesen Jahren aber auch offen fiir
die romantisch-liberalisierten Aspekte von Edward Andrews’ Religiositit.

Um 1833 énderten sich die Priaferenzen der Familie noch ein letztes Mal schlagartig:

23.2.1840, 2.652-5, hier: 653. Auch Margaret Ruskin interessierte sich offenbar fiir Hooks Predigten:
Margaret an John James Ruskin, Oxford, 4.3.1838, ibid., 2.496-502, hier: 499. Hook war in diesen
Jahren Vikar, spiter Dechant in Leeds. Moglicherweise erwarb John James Ruskin Hooks Call to
Union on the Principles of the English Reformation: A Sermon (London/Oxford/Leeds 1838), oder die
kurze Predigt Hear the Church: A Sermon (London/Oxford/Leeds 1838), beides hochkirchliche
Apologien der Staatskirche mit der Idealvorstellung einer Einheitskirche. Gegen eine dieser
Publikationen scheint sich z.T. Ruskins Notes on the Construction of Sheepfolds (1851) gerichtet zu
haben: Tagebuch, [Denmark Hill/London?, Ende 1850/Anfang 1851], Ruskin Library, University of
Lancaster MS 10a, fol. 51¥-54".

257 Margaret an John James Ruskin, Oxford, 22.4.1837, Family Letters, 2.459-65, hier: 463.

258 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.256.



193

Ruskins Eltern wechselten in die Staatskirche und gaben von da an streng staatskirchlich
loyalen, toryistischen, aggressiv anti-katholischen Predigern den Vorzug. Diese Tendenz
verstérkte sich noch, als John James und Margaret Ruskin vom konzilianteren Dale zum
vehementeren Recordite Melvill wechselten. Dieser Wechsel korrespondierte besonders
deutlich mit den zeitgendssischen Entwicklungen im Evangelikalismus der Reformara.
Unter dem Eindruck der Abschaffung der Test und Corporation Acts, der Katholiken-
emanzipation und der Parlamentsreform, besonders aber auch der Verhéltnisse in Irland
und der nationalistischen Agitation der irischen Abgeordneten in Westminster verlor das
Lager der Moderaten an Zustimmung und riickte weit nach rechts, wahrend die ultra-
toryistischen Recordites zur tonangebenden Gruppierung im Evangelikalismus avan-
cierten. Die Préiferenzen, die Margaret und John James Ruskin in dieser Zeit pflegten,
entsprachen fast vollkommen dem Stimmungsbild der Evangelikalen, denn um die Mitte
des 19. Jahrhunderts musste ein um Prominenz bemiihter evangelikaler Prediger, wie

Edwin Paxton Hood leicht sarkastisch feststellte, folgende Bedingungen erfiillen:

The Preacher should be a Conservative—a minister of the Church of England or Scotland, eloquent,
floridly so, a commanding and attractive figure, a full and sonorous voice; he should be anti-Romanist,
strongly attached to the order of things as by law established, a slight spice of eccentricity of opinion or
manner, a respectable (all the better if an aristocratic) standing in society.2>

Vom “aristocratic standing” abgesehen, entsprachen die Pastoren, die John James und
Margaret Ruskin ab 1833/34 horten, in allen wichtigen Punkten Hoods Kriterienkatalog.
Ihre Entscheidung wurde dabei gewiss maBgeblich durch die Verdnderungen im Staats-
geflige ausgeldst. Insbesondere die Katholikenemanzipation 1829, die Parlamentsreform
1832 und die Agitation des irischen, katholischen und radikalen MPs Daniel O’Connell
(1775-1847) in den 1830er Jahren trugen zum konservativen Umschwung der Familie
bei.2®0 Es waren daher gerade die Debatten um Reformen in der irischen Verwaltung in
den spéten 1830er Jahren, die John James Ruskin 1839 zu einer seiner wenigen offent-
lichen (anonymen) politischen AuBerungen veranlaBten. In einem Leserbrief an ein nicht
namentlich bekanntes Journal, den Ruskin 1851 noch einmal in Stones of Venice (1851-

53) abdruckte, bekannte sich John James Ruskin ausdriicklich zu den politischen Vor-

259 Hood, Lamps of the Temple, 97.

260 Dass solche politische Differenzen im Verhiltnis zur Kirche eine Rolle spielten, demonstrieren John
James Ruskins AuBerungen iiber den Oxforder Anglikaner Walter Kerr Hamilton (1808-69): John
James an Margaret Ruskin, Preston/Kendal, 14./15.2.1840; Family Letters, 2.644-6, hier: 645.



194

rechten des Protestantismus im Staat und begriindete dies mit der aus seiner Sicht

evidenten soziokulturellen Uberlegenheit des Protestantismus:

[A] Roman Catholic is wholly incapable of being safely connected with the British constitution, as it now
exists, i any near relation. The present constitution |...] is a creature essentially Protestant, growing with the
growth, and strengthening with the strength, of Protestantism. [...] I take my stand on this, against all
agitators in existence, that the Roman religion is totally incompatible with the British constitution. [...] It
is idle to talk of municipal reform or popular Lords Lieutenant. The mild sway of a constitutional
monarchy is not strong enough for a Roman Catholic population. [...] It was only by throwing off the
yoke of that slavish religion that we attained to the freedom of thought which has advanced us in the scale
of society.20!

Die Umwilzungen im Gefolge des Roman Catholic Relief Act 1829 und des Parlia-
mentary Reform Act 1832 betrachtete John James Ruskin demnach als so bedrohlich, dass
er und Margaret Ruskin einen engeren ‘Schulterschluss’ mit der Staatskirche suchten.
Gleichzeitig mit dem Wechsel in die Staatskirche scheint die Haltung von Margaret und
John James Ruskin im Laufe der 1830er Jahre eine Wende zum Fundamentalistischeren
genommen zu haben. Die spéteren Prediger der Familie, Burnet, Dale, Melvill und Moore
vertraten eine stirker am richtenden Gott und am Gesetzesgehorsam orientierte Religio-
sitdt als Edward Andrews, mit dessen ,antinomianischer® Soteriologie Ruskin positivere
Erinnerungen verband.

Die hédufigen Wechsel der Gemeinden und Denominationen entkriften die vielfach
geduflerte Ansicht, die Religiositit in Ruskins Elternhaus sei “sektiererisch” oder “eng-
stirnig” gewesen.262 Wenngleich sich Ruskins Eltern auf religios und politisch kon-
servativere Positionen zubewegten, gaben sie ihre aufgekldrt-tolerante Haltung gegeniiber
anderen protestantischen Gruppierungen offenbar nicht auf. Thr verstirkter staatskirch-
licher Loyalismus und theologisch orthodoxere Position erleichterte ihnen sicherlich die
Entscheidung, Ruskin in Oxford studieren zu lassen, wo mindestens Ruskin begann, sich
mit den hochkirchlichen und nichtevangelikalen Traditionen der anglikanischen Kirche
auseinanderzusetzen. Auch der Antikatholizismus Margaret und John James Ruskins ging
nie so weit, dass sie katholische Gottesdienste im Ausland gemieden hitten, wenn
protestantische nicht angeboten wurden.

Fiir die folgende Untersuchung von Ruskins religidsen Uberzeugungen bedeutet dies,

dass man von der Annahme abriicken muss, er sei von Beginn seines Lebens an mit

261 Leserbrief an ein nicht genanntes Journal von John James Ruskin (1839), zitiert in: Stones of Venice 1
(1851), Works, 9.423-4.
262 Cook, “Introduction L,” in: Ruskin, Works, 1.iv; Batchelor, Ruskin, 2, 232.



195

fundamentalistisch-evangelikalen Prinzipien aufgewachsen. Ganz in Ubereinstimmung
mit Ruskins Autobiographie, in der er die Meinung seiner Leser, er schon im Kindesalter
»vitally and evangelically religious* geworden, ausdriicklich abwehrt, ist vielmehr davon
auszugehen, dass Ruskin im Jugendalter moglicherweise eine moderate, eventuell aber
auch hochcalvinistische oder romantisch-liberalisierte Form des Evangelikalismus aus-
bildete und erst um 1840 in das Lager seiner Eltern, den ,Recorditischen® Evangelikalis-

mus umschwenkte.263

263 Praeterita (1885-89), Works, 35.42 FN *.



‘Take nothing for granted [,] think and
search for yourself’

______________________________________________________________ Ruskins religidse Uberzeugungen bis Ende der 1830er
Jahre

Die Prediger, deren Gottesdienste John James, Margaret und John Ruskin besuchten,
gehorten, wie die vorangegangenen Untersuchungsschritte demonstrierten, unterschied-
lichen Lagern und Traditionslinien des Evangelikalismus an. Mit allen Hauptgruppie-
rungen des Evangelikalismus, die in den von zunehmenden Kontroversen, Spaltungen
und Differenzierungen gezeichneten 1820er und 1830er Jahren den Diskurs prigten,
konnte sich Ruskin mindestens oberflachlich vertraut machen: Bei John Burnet lernte er
kurzzeitig einen moderaten Calvinismus politisch radikaler, nonkonformistischer Pragung
kennen. Von Howells und Melvill, und auch vom weniger polemischen Dale, wurde
Ruskin ein forciert toryistisch-antikatholischer Evangelikalismus nahegebracht, der
soteriologisch von moderat-calvinistischem Zuschnitt war, aber seinen ethischen Normen
und Exegeseprinzipien nach als ‘Ultraevangelikalismus’ bezeichnet werden kann.
Margaret Ruskin selbst diirfte ihren Sohn in den Dogmen des strikten Calvinismus der
presbyterianischen Kirche unterrichtet haben. Und bei dem von ithm favorisierten Pastor,
Edward Andrews, kam Ruskin fiir lange Zeit in Kontakt mit einer ‘hochcalvinistischen’,
realiter romantisch liberalisierten Spielart evangelikaler Theologie, die ihm eventuell
auch einen Zugang zum ,radikalevangelikalen® Spiritualismus 6ffnete. An der Universitét
iiberschritt Ruskin schlieflich den Horizont der evangelikalen Dogmatik und wurde
sowohl mit den fiir die Lehre mafBigeblichen anglikanischen Theologen des 17. und
18. Jahrhunderts vertraut gemacht als auch in grundlegende Denkmuster des autbrechen-
den Oxford Movement eingefiihrt. Die einzige Theologie des evangelikalen Milieus, die
ihm offenbar verschlossen blieb, war die Theologie des wesleyanischen Methodismus.
Angesichts dieser heterogenen Inspirationsquellen dréngt sich die Frage auf, welche
religiosen Denkmuster und Glaubensiiberzeugungen Ruskin tatsdchlich {ibernommen
bzw. selbststindig durchgebildet hat. Die religiose Gedankenwelt seines Elternhauses und
Bekanntenkreises ldsst die Annahme zu, dass Ruskin bei der Durchbildung seiner eigenen

religiosen Uberzeugungen grundsitzlich mindestens vier Mdoglichkeiten offenstanden:



197

erstens natlirlich die Prinzipien und Lehren eines mutmaBlich strikten Calvinismus, dem
seine Mutter hochstwahrscheinlich anhing. Zweitens rezipierte er sicherlich viele
Anschauungen seiner Prediger um 1820 bzw. in den spdteren 1830er und 1840er Jahren,
die einen moderaten Calvinismus bzw. den schérfer biblizistischen und ‘forensischen’
Glauben der Recordites vertraten. Drittens schlieflich lernte Ruskin in den 1820er Jahren
die hochcalvinistisch geprégte, tatsdchlich aber dogmatisch ‘liberalisierte’ Religiositét der
Beresford Chapel unter Edward Andrews kennen, und zuletzt wurde er in Oxford auch
mit den nicht-calvinistischen Uberzeugungen der Hochkirche und der nichtcalvinistischen
anglikanischen ‘Mitte’ vertraut gemacht. Fiir welche dieser Orientierungen Ruskin
optierte, ist eine der Fragen, auf die im vorliegenden Kapitel eine Antwort gesucht wird,
denn natiirlich konnte Ruskin von den religiosen Uberzeugungen seiner Zeitgenossen
nicht unberiihrt bleiben. Dieser Sachverhalt war fiir die Rezeption seiner Werke vermut-
lich sogar von grofiter Bedeutung, denn viele seiner Leser fanden den Zugang zu Ruskins
Denken durch die religiose Dimension seiner Schriften: “The religious character of Mr.
Ruskin’s mind is one of its most distinguishing features,; and it has been one secret of his
most powerful influence”, bemerkte etwa der Dekan von Canterbury, Frederic William
Farrar (1831-1903).!

Dariiber hinaus ist es ein wichtiges Ziel der folgenden Kapitel, ausfindig zu machen,
warum die Religion fiir Ruskin ein so wesentlicher Bestandteil seines Werkes wurde. Es
geht also darum, die Problemstellung zu identifizieren, auf die Ruskin mit seinem “course
of religious effort and speculation” und seinen Schriften reagierte,2 und aufzuzeigen, wie
Ruskin aus den ,Versatzstiicken® seiner religidsen Erziehung eigene religiose Uberzeu-
gungen, Denk- und Argumentationsmuster formte, mit denen er sich in den religidsen
Diskurs seiner Epoche einschrieb. Dazu wird insbesondere der ideen- und wissens-
geschichtliche Kontext rekonstruiert, in dessen Bann Ruskin in den 1830er und 1840er
Jahren stand, als er seine publizistische Téatigkeit aufnahm. Neben Briefen und Tage-
biichern bildet das frithe Hauptwerk Modern Painters (1843-60) eine wesentliche Quelle
fiir die Untersuchung von Ruskins friihen religidsen Uberzeugungen. Diese Schriften
miissen mit Ruskins Autobiographie Praeterita (1885-89) abgeglichen werden, weil
Ruskins Selbstdeutung seiner intellektuellen Entwicklung wesentliche Erkenntnisse {iber
seine Glaubensprinzipien und Glaubenszweifel eroffnet. Zu einem grof3en Teil beleuchten

sich diese Texte gegenseitig und liefern somit die Belege fiir ein differenzierteres Bild

Frederic William Farrar, Ruskin as a Religious Teacher (1898/1904) (London 1907), 1.(+)
2 Geplantes Vorwort (1881) fiir Proserpina (1875-86), Works, 35.xxxv-xxxviii, 628-29, hier: 628.



198

von Ruskins religiser Entwicklung, als es allein den in der Forschungsdiskussion bislang
vordringlich erorterten Kapiteln von Modern Painters 111 und IV (1856) entnommen

werden kann.

6.1  Ruskins religiose Uberzeugungen bis Ende der 1830er Jahre

Welche der religiosen Uberzeugungen und Glaubensprinzipien seines Umfeldes sich
Ruskin tatséchlich zu eigen machte, ist fiir die Zeit vor 1840 schwer zu bestimmen. Dies
gilt auch dann, wenn zu diesem Zweck seine Briefe, Tagebiicher und autobiographischen
Schriften analysiert werden. Ruskins friihe Tagebiicher etwa verzeichnen hdchst
unregelméBig Gottesdienstbesuche oder Bibelstudien, und dies zudem in meist nur
beildufigen Notizen: “We went to the church on Sunday & had a very comfortable seat.
there was nothing uncommon to be seen” ist beispielsweise ein flir Ruskins Tagebuch-
aufzeichnungen nicht untypischer Eintrag (aus Ruskins zwolftem Lebensjahr).3 Auch
seine Poesie — zwischen seinem Debiit im Jahre 1829 mit Lines Written at the Lakes in
Cumberland und seiner letzten Gedichtverdffentlichung 1846 erschienen rund vierzig
lyrische und versepische Arbeiten — geht in religioser Hinsicht kaum tiber konventionelle
Evokationen der Macht und GroBe Gottes hinaus.* In der Forschung wird zumeist
angenommen, dass sich Ruskin uneingeschriankt auf den strikten presbyterianischen
Calvinismus Margaret Ruskins einlieB bzw. einlassen musste, weil ihr Bibelunterricht
Ruskin nachdriicklich préigte.> Ruskins Erinnerung ldsst diese Schlussfolgerung zu-

mindest stellenweise zu:

I recall the long morning hours of toil, as regular as sunrise,—toil on both sides equal—by which, year
after year, my mother forced me to learn these paraphrases, and [bible] chapters, [...] allowing not so
much as a syllable to be missed or misplaced; while every sentence was required to be said over and over
again till she was satisfied with the accent of it. [...] But had it taken three years she would have done it,
having once undertaken to do it.0

3 Tagebuch, [Leamington, 26.-31.5.1830], in: Ruskin und Mary Richardson, 4 Tour to the Lakes in
Cumberland: John Ruskin’s Diary for 1830 (Aldershot 1990), 30-1, hier: 31. Dieses offenbar unter
gewisser Anleitung von John James Ruskin verfasste Reisetagebuch Ruskins und seiner Cousine
verzeichnet Kirchenbesuche noch relativ haufig.

4 Poems (hauptsichlich aus den Jahren 1826-45), Works, Bd. 2.

5 Van Akin Burd, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in: Robert
Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16, hier: 2. Ahnlich
argumentieren auch einige jiingere Biographen wie John Batchelor, John Ruskin: No Wealth but Life; A
Biography (London 2001), 13-4, 16, 232.

6 Praeterita (1885-89), Works, 35.41-2.



199

Zweifel an den generalisierenden Schlussfolgerungen aus solchen Passagen werden
freilich durch verschiedene andere Riickblicke Ruskins geweckt, da Ruskin selbst durch
die Leserreaktion auf seine erschreckenden Schilderungen aufgeschreckt wurde.
Spétviktorianische Leser, denen die von Ruskin in Fors Clavigera und Praeterita
geschilderten Bibellektiirestunden mit Margaret Ruskin lingst als ,Torturpraktik® einer
versunkenen Ara erschienen, wies Ruskin daher an anderer Stelle mit deutlichen Worten
darauf hin, dass er wéhrend seiner Jugend keineswegs einer vermeintlichen religidsen
Indoktrination seines Elternhauses und seiner ,Recorditischen® Prediger erlegen war:
»[My]| expression in Fors [that Margaret Ruskin’s selection of Bible chapters
»established my soul in life*] has naturally been supposed by some readers to mean that
my mother at this time made me vitally and evangelically religious. The fact was far
otherwise. I meant only that she gave me secure ground for all future life, practical or
spiritual 7

Ruskins zitierte Aussage ist weniger leicht versténdlich, als es auf den ersten Blick
scheint. Mit der Trennung von ,,vita[[] religio[n]* und ,,secure ground for all [practical or
spiritual] life* spielte Ruskin auf eine fiir den Evangelikalismus charakteristische
Unterscheidung an: die Unterscheidung zwischen einem durch Bufle, Suche, Erweckung,
Bekehrung, Heiligung und Glaubensgewissheit emotional und lebenspraktisch erfiillten
»vitalen® Glauben einerseits und einem ,abstrakten‘ Kodex theologischer Dogmen und
ethischer Normen auf der anderen Seite, der durch ,,vital religion* gleichsam erst zum
Leben erweckt werden musste.® Ruskin brachte damit zum Ausdruck, dass er seiner
religiosen Erziehung nicht viel mehr als ein Grundraster religioser Anschauungen und
sittlicher Verhaltensregeln verdankte. Die (nach protestantischem Verstéindnis durch den
Heiligen Geist bewirkte) ,Vitalisierung® des Glaubens durch innere Glaubensgewissheit

fehlte seiner Religiositét in Jugendtagen demzufolge.’

7 Praeterita (1885-89), Works, 35.42 FN *. Vergleichbare Aussagen finden sich auch in: Fors Clavigera
(1871-84), Works, 27.167-8, 617; 28.15, 101-2, 317-8; sowie Bible of Amiens (1880-85), Works,
33.118-9; und den Epilog von 1883 zu Modern Painters 11 (11846), Works, 4.349. Siehe auch Praeterita
(1885-89), Works, 35.13-4, 43-8, 128,258 FN 1 (MS-Passage).

8  Exemplarisch fiir die evangelikale Entfaltung des Begriffs der ,,vital religion* bzw. ,vital Christianity™

gegeniiber der bloB ,nominellen Religion® ist u.a. William Wilberforce, A Practical View of the

Prevailing Religious System of Professed Christians, in the Higher and Middle Classes in this Country,

Contrasted with Real Christianity (1797) (London *1797), IIl/ii, S. 80-98 und IV/iv, S. 246-84 [“On the

Admission of the Passions into Religion” und “The generally Prevailing Error, of Substituting Amiable

Tempers and Useful Lives in the Place of Religion, Stated and Confuted: With Hints to Real

Christians™].

In dem betreffenden Fors-Brief von 1874 verstand Ruskin unter ,,secure ground*, also dem Fundament

seiner Ethik, ein das gerechte Richtertum Gottes hervorhebendes Gottesverstidndnis. Aus theologischer

Perspektive entsprach Ruskins ‘Richtergott’ in den 1870er Jahren den altevangelikalen Positionen

spéter Recordites, deren Ansichten im Biirgertum des spétviktorianischen Englands und in Teilen der

neueren evangelikalen Heiligungsbewegung weithin als obsolet betrachtet wurden. Ruskin positionierte
sich damit gegen die Vertreter der liberalen Theologie, die seiner Meinung nach die Vorstellung eines



200

Diese sehr niichterne Darstellung seiner Jugendreligiositét bekréftigte Ruskin vielfach
in seinen Werken, manchmal nur in subtilen Andeutungen, aber ohne offensichtliche
Widerspriiche.1% Auch in einigen spéater verfassten Kapiteln von Praeterita sprach Ruskin
das Thema mit diesem Tenor an. Darin bemiihte er sich zugleich um eine detailreichere
Darstellung des ,,state of mind I had got into during the [...] progress of my education,

touching religious matters*:1!

As far as I recollect, the steady Bible reading with my mother ended with our first continental journey, when I
was fourteen [=1833]; [...] For this lesson was substituted my own private reading of a chapter, morning and
evening, and, of course, saying the Lord’s Prayer after it, and asking for everything that was nice for myself and
my family; after which I waked or slept, without much thought of anything but my earthly affairs, whether by
night or day.

It had never entered into my head to doubt a word of the Bible, though I saw well enough already that its
words were to be unterstood otherwise than I had been taught; but the more I believed it, the less it did me any
good. [...]

[...] Without much reasoning on the matter, I had virtually concluded from my general Bible reading that,
never having meant or done any harm that I knew of, I could not be in danger of hell: while I saw also that
even the créme de la créme of religious people seemed to be in no hurry to go to heaven. On the whole, it
seemed to me, all that was required of me was to say my prayers, go to church, learn my lessons, obey my
parents, and enjoy my dinner.12

Ruskin erlduterte mit der Passage, was es hieB, nicht ,,vitally and evangelically religious*
geworden zu sein: Denn obwohl seine Darstellung zweifelsohne ironisch iiberzeichnet
und in Teilen vielleicht sogar entstellend ist, l14sst sich ihr mindestens entnehmen, dass
Ruskin nicht bereits in Kindertagen mit charakteristischen evangelikalen Praktiken der
Bufle, Bekehrung zum Glauben, ‘Wiedergeburt’ und Mission belastet war. Dariiber
hinaus betonte er, einen relativ pragmatischen Zugang zur Bibel besessen zu haben, den
er erst spiter zugunsten eines forcierten Biblizismus aufgab (Z. 5-6). Und schlieBlich
scheint auch fiir die Pridestination, einen strengen Richtergott und das zentrale soterio-
logische Dogma des erlésenden Siihneopfers Christi in der religiosen Gedankenwelt

seiner Kindheit wenig Platz gewesen zu sein (Z. 7-10).

zu indifferent verzeihenden Gottes verbreiteten. Auch liberale Sozialreformer wie George Woodyatt
Hastings (1825-1917) und Thomas Joseph Dunning (1799-1873) nahm Ruskin ins Visier. Denn ihre
Zukunftsvisionen fullten aus Ruskins Sicht auf der Akzeptanz der in der menschlichen Natur liegenden
Siinde, statt auf ihre Uberwindung zu zielen. Anders als konservative Evangelikale richtete Ruskin
jedoch seine Kritik dabei auch auf die Arbeits- und Konsumverhdltnisse im Zeitalter der
Hochindustrialisierung. Siehe Fors Clavigera, Letter 42: “Misericordia” (Juni 1874), Works, 28.90-105,
hier bes.: 99-103. Zum spétviktorianischen Evangelikalismus knapp: Bebbington, Evangelicalism in
Modern England, 144-6, 152.

10 vgl. Fors Clavigera, Letter 10 (Oktober 1871), 27.167-8; Letter 33 (September 1873), 27.617; Letter
37 (Januar 1874), 28.14-5; Letter 42 (Juni 1874), 28.101-2, Letter 53 (Mai 1875), 28.317-9; sowie Bible
of Amiens (1880-85), Works, 33.118-9; und den “Epilogue” von 1883 zu Modern Painters 11 ('1846),
Works, 4.349-50. Vgl. auch Praeterita (1885-89), Works, 35.13-4, 43-8, 128-9, 189-90, sowie 258 FN1
und 612 (letztere beide gestrichene MS-Passagen).

11 Praeterita (1885-89), Works, 35.189.

12° praeterita (1885-89), Works, 35.189-90.



201

Sicherlich darf man Ruskins lapidare Erinnerung nicht tiberbewerten und als restlos
verldssliche Charakterisierung seiner religiosen Uberzeugungen in der Kindheit lesen.
Dennoch sprechen seine Memoiren bei genauer Lektiire sehr deutlich dafiir, dass sich
Ruskin vor Ende der 1830er Jahre zwar grundlegende evangelikale Anschauungen und
Praktiken zu eigen machte, aber nicht zu einem eifernden Missionar und Aktivisten
wurde. Seinen AuBerungen nach scheinen dabei das evangelikale Prinzip des Biblizismus,
die Dogmatik von Ethos und Rechtfertigung sowie Soteriologie und Gottesverstindnis die
zentralen Schliisselbereiche evangelikaler Theologie gewesen zu sein, die Ruskins
religioses Denken prigten, an denen gleichzeitig aber auch seine offenkundige
Ambivalenz zum Evangelikalismus aufbrach. Wie Ruskin sich mit diesen Bereichen der
evangelikalen Theologie auseinandersetzte, wird daher im Folgenden eingehender

untersucht.

6.2 Biblizismus auf der Grundlage einer aufgekidrt-moderaten Inspirationslehre

Die Exegeseprinzipien, die Ruskin in seiner Jugend vertrat, lassen sich vielleicht am
besten an einem Essay von 1838 untersuchen. In diesem Text griff Ruskin die
humanistische Frage der Paragone-Literatur auf, welcher Rang der Malerei im Verhiltnis
zur Musik zukomme. Ruskin argumentierte darin fiir den Vorrang der Malerei.!3 Damit
setzte er sich in Widerspruch zur ,Rangordnung’ der Kiinste in der Bibel und musste sich
deshalb eingehender mit der Schrift auseinandersetzen. Ruskin deutete die Vorrang-
stellung der Musik in der Bibel zum einen (nach dem wortlich-historischen Literalsinn)
als ein geschichtliches Phidnomen, und zwar als Resultat der Abwendung des Volkes
Israel von der Bilderverehrung in Agypten. Im Anschluss daran wendete er sich noch der
Offenbarung des Johannes zu, und dabei bestritt er explizit den Wert einer Auslegung

dieses Buches nach dem Literalsinn:

Musicians affirm, in the first place, that there is mention made of music in the Bible, but none of painting.
Now, among the Jews, music was used as a stimulus to devotion,— painting never; in fact it might have been
viewed by the more scrupulous as a violation of the second commandment; and again, it may be doubted if
painting, at least painting in any perfection, was practised among the Jews. The Egyptians, at the time of the
Jewish captivity, painted in a barbarous and harsh style, of which we have now specimens; and these paintings
were, perhaps, like their sculptures, objects of worship. Painting would therefore be discountenanced among
the Jews as tending to idolatry, and when the commandments were delivered on Sinai, it may be supposed
either to have been included in the interdiction of the second commandment, or not to have been in usage
among the Jews, since, though the Greeks had at that period carried painting to a high degree of perfection,
there was no communication between the two nations. Its non-mention in Scriptute, therefore, must not be
interpreted to its disparagement.

13 “Essay on the Relative Dignity of the Studies of Painting and Music, and the Advantages to be Derived
from their Pursuit” (1838), Works, 1.265-85.



202

Again, we are told that there will be music in heaven, but no painting; but, as the persons who tell us so
have hitherto never been there, and perhaps are still far enough from it, their authority is not altogether to be

depended upon, and if they refer us to Revelations,!# we reply, that this part of Scripture is not always to be

literally understood, any more than we are to believe that God under an actual form can or will actually sit upon
a throne, when he is omnipresent. If there is music, it will certainly be of a very different and more elevated
kind than that with which we are at present acquainted. [...] At any rate, as it is certain that the eternity of
glorified saints will not be spent in the mixture of colours, or the tinting of canvass, so I do not at present see
any farther reason for believing that it will be frittered away in the composition of crotchets, or the execution of
quavers.!

Ruskins Auslegung ist erkennbar das Resultat einer moderaten Inspirationslehre, wie
sie autoritativ vom Independenten Philip Doddridge (1702-51) formuliert worden war:
Die einzelnen Biicher, Psalmen und Briefe der Bibel waren nach Doddridges
Uberzeugung in ungleichem Mafe géttlich inspiriert, sodass manchen Passagen ein
hoherer Erkenntniswert zukam als anderen.!® Diese Position unterschied sich stark von
der in den 1820er Jahren unter Recordites und extremen Evangelikalen aufkommenden
Inspirationslehre Robert Haldanes (1764-1842), der die Bibel in allen Teilen und in jedem
einzelnen Wort als vollgiltig  gottlich  inspiriert  betrachtete.!”  Haldanes
fundamentalistische Inspirationslehre trug im tumultuarischen zweiten Viertel des
19. Jahrhunderts zwar wesentlich zur Festigung des ultraevangelikalen Lagers bei, entzog
aber dem vor 1820 im Evangelikalismus vorherrschenden Geist der Irenik, Moderation
und Kooperation den Boden und trug damit in erheblichem Maf3e zu den Spaltungen der
British and Foreign Bible Society 1826 und 1831 bei.!3

Deutlich wird also, dass Ruskin in seiner Exegetik zumindest bis in die 1830er Jahre
noch viel stirker vom moderaten Geist des 18. und frithen 19. Jahrhunderts als von den
ultraevangelikalen Positionen unter seinen ,Recorditischen‘ Zeitgenossen beeinflusst war.
Damit unterschied er sich merklich von den entschiedensten Orthodoxen unter seinen
Pastoren, Howells und Melvill, die an der Abspaltung der Trinitarian Bible Society 1831
wesentlichen Anteil hatten. Ruskins offenkundig verhéltnismédfig rationalistisches
Bibelverstindnis und seine moderate Exegetik sind mithin weitere Indizien dafiir, dass

sein Elternhaus und vor allem Ruskin selbst das antimetaphysische und empiristische

14 Vor allem natiirlich die sieben Posaunen, Offb 8-11. Ferner: Offb 4,1; 5,9; 14,2-3; 15,3-4.

15 “Essay on the Relative Dignity of the Studies of Painting and Music, and the Advantages to be Derived

from their Pursuit” (1838), Works, 1.265-85, hier: 275-6.

Philip Doddridge, “A Dissertation on the Inspiration of the New Testament, as Proved from the Facts

Recorded in the Historical Books of it” (1748), in: ders., The Works of the Rev. P. Doddridge, D.D.,

Bd. 3 (Leeds u.a. 1805), 319-44, hier bes.: 320-4.

17 Robert Haldane, The Evidence and Authority of Divine Revelation: Being a View of the Testimony of
the Law and the Prophets to the Messiah, with Subsequent Testimonies (1816), 2 Bde.
(London/Edinburgh/Dublin *1834). Vgl. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 86-89.

I8 Noch keinen Einfluss auf Ruskin hatte zu dieser Zeit die Historische Bibelkritik. Zu deren Stand in
England 1800-80: John William Rogerson, Old-Testament Criticism in the Nineteenth Century:
England and Germany (London 1985), hier: 180-96.

16



203

Erbe der Aufklirung und des schottischen Moderatismus zu wesentlichen Teilen
akzeptiert hatten. Einige Briefe und Tagebiicher aus der Zeit seiner Jugend demonstrieren
dies noch deutlicher. So richtete Ruskin beispielsweise 1845 einen Brief an Margaret
Ruskin, in dem er seiner Kritik an der religiosen Erfahrungswelt und moralischen
Einstellung John Bunyans (ca. 1628-1688), einer Identifikationfigur der Evangelikalen,
Ausdruck gab:

What made you put that funny book of John Bunyan’s in the bag? You know it is not at all a thing in my
way. It is very cutious as an example of the way in which the Deity works on certain minds, but as a type
of his general dealings it is a miserable one indeed. For it is physically impossible that such working should
take place, except in a mind of extreme ignorance and ill training, as well as of undisciplined & vigorous
imagination. A man who has general knowledge has always too many subjects of thought & interest to
admit of his noticing every time that a text comes jingling into his head—and a man of disciplined mind
would not suffer any such morbid fancies as Bunyan desctibes to take possession of him or occupy his
attention for a moment. Much of Bunyan’s feeling amounts to pure insanity, i.e. the unreined state of a
strong imagination, watched & dwelt & acted upon as if its promptings were truth. His lying in bed in the
morning to listen to the devil saying—Sell him. Sell him (of Christ)—is of this character. No man in his
right senses, but would have got out of his bed & gone to work, and no man of common power of self-
discipline but would have employed his mind at once in a reasonable way had he been even obliged to lie
still.1?

Margaret Ruskin hatte ihm Bunyans Grace Abounding to the Chief of Sinners (1666)
ins Reisegepidck gelegt — Bunyans autobiographischer Riickblick auf seine inneren
Kéampfe um Glaubensgewissheit und Selbstbestdtigung, die er in seiner Haftzeit nach
1660/61 durchlebt hatte. Ruskins ablehnende Reaktion auf das Buch griindete sich
weniger auf dogmatische Einwiinde gegen die baptistischen Uberzeugungen Bunyans.
Vielmehr richtete sich seine Kritik gegen Bunyans Denkweise und Ethos. Ruskin
vermisste dabei genau die Eigenschaften, die die Heuristik und das Ethos der
spataufklirerischen Evangelikalen auszeichneten — zum einen die disziplinierte
Konzentration auf das eigene Beschiftigungsfeld und die Empirie, zum anderen die
systematische Aufarbeitung der Empirie mittels Common Sense. Ruskin betrachtete
Bunyans Bewusstseinsprozesse sogar als “physically impossible” (Z.3). Damit meinte
Ruskin, dass die Strukturen der Wahrnehmung und Erkenntnis — ganz im Sinne der
Common-Sense-Philosophie — im Normalfall durch die Strukturen der kosmischen Ord-
nung vorgegegen und damit gleichsam ,geeicht* waren. Gottes allgemeine Vorsehung, im
Bereich der Natur wie im Bereich der Erkenntnis und Moral, operierte nach Auffassung
moderater Evangelikaler im Rahmen der newtonisch imaginierten Ordnung des Kosmos.
Die vermeintlich kruden Gedankenstrukturen Bunyans musste Ruskin daher geradezu als

das Resultat der besonderen Vorsehung interpretieren, und als solches waren sie lediglich

19 An Margaret Ruskin, Annecy, [13.4.1845], in: Ruskin in Italy, 16-18, hier: 17.



204

,very curious as an example of the way in which the Deity works on certain minds* (Z. 2).
Wie in seinem Bibelverstindnis war der jugendliche Ruskin auch in seinem Weltbild der
empiristischen Heuristik und dem Evangelikalismus moderater, spitautklédrerischer

Pragung mit mechanistischem Kern verpflichtet.

6.3 Fehlender Aktivismus

Ahnliches lisst sich fiir Ruskins moralphilosophische Position feststellen, die in seinen
Aussagen “I waked or slept, without much thought of anything but my earthly affairs” und
“all that was required of me was to say my prayers, go to church, learn my lessons, obey

my parents, and enjoy my dinner” teilweise impliziert ist.

Without much reasoning on the matter, I had virtually concluded from my general Bible reading that,
never having meant or done any harm that I knew of, I could not be in danger of hell: while I saw also
that even the créme de la créme of religious people seemed to be in no hurry to go to heaven. On the
whole, it seemed to me, all that was required of e was to say my prayers, go to church, learn my lessons,
obey my parents, and enjoy my dinner.20

Dass Ruskin 1886 den dinner table zum Zentrum seiner in Kindertagen geiibten
“practical divinity” erklirte, ist sicherlich weniger als schonungslos bekenntnishafte
Offenlegung seiner Vergangenheit zu verstehen. Vielmehr liegt Ruskins Formulierungen
wohl ein ironisch-polemischer Kunstgriff zugrunde, der der Zielsetzung seiner spéten
Kulturkritik verpflichtet war. In den 1870er und 1880er Jahren, und entsprechend daher
auch beim Schreiben des betreffenden Kapitels seiner Erinnerungen 1886, griff Ruskin
den evangelikalen “duty faith” grundsitzlich an, weil er den Problemen sozialer
Desintegration im spédten 19. Jahrhundert aus seiner Sicht nicht gerecht wurde.?! Als
Kritik am “duty faith” gelesen, exponierte Ruskin die dem evangelikalen Aktivismus
vermeintlich inhdrenten egoistischen Motive. Mit seinem spottischen Ton signalisierte er,
was er im Riickblick als Unzuldnglichkeiten dieser ‘utilitaristischen’ Ethik empfand:
Selbstfixiertheit statt Altruismus, Wirklichkeitsverhaftung statt hochgesteckten welt-
verbessernden Zukunftsvisionen und festen Werten, mangelnde Empathie und Solidaritit
mit anderen.

Ungeachtet dieser polemisch-ironischen Untertone zeichnete Ruskin dabei jedoch

auch ein durchaus aussagekriftiges Bild vom ethischen Standpunkt seines Elternhauses.

20 praeterita (1885-89), Works, 35.189-90.
21 Vergleiche etwa seine korrigierenden Anmerkungen von 1883 zum Dogma der Glaubensgerechtigkeit
in Modern Painters 11 (1846), Works, 4.217 FN *,



205

Dieses teilte offenkundig die Moralvorstellungen der ‘Zweiten Generation’ der
Evangelikalen, die zwischen 1790 und 1820 tonangebend war: Denn im Einklang mit
dem antimetaphysischen Geist der Aufklarung, dem Empirismus in der Nachfolge
Lockes, der Common-Sense-Philosophie Thomas Reids und den konservativ-
whiggistischen Rechtstraditionen lehnten die Evangelikalen in ihrer iibergrolen Mehrheit
umfassendere Dogmatiken, philosophische Systeme und Theorien ab. Charles Simeons
zeitgenOssisch vielzitierter Appell “Be Bible Christians, not system Christians”, mit dem
vor irrefiihrenden Theologien und Theorien gewarnt und Evangelikale auf die (quasi
‘empirische’) Grundlage der Bibel verpflichtet wurden, kann als programmatische Leit-
linie der Evangelikalen vor den 1820er Jahren betrachtet werden.22 Moralphilosophisches
Résonnement blieb auf die biblischen Grundlagen, den Erfahrungs- und Handlungsradius
des Individuums und auf die im Modell der Newtonschen Mechanik reprisentierte
Ordnung des Kosmos konzentriert. Allumfassende Weltdeutungen wurden dagegen als
idiosynkratische Versponnenheiten abgetan.?3 Aktivistischere Evangelikale machten dann
zumeist die Missions- und Erziehungsarbeit zu ihrem Hauptanliegen.?* Ein allzu starkes
politisches Engagement lehnte die Mehrheit ab, obgleich der sozialreformerische Aktivis-
mus der Clapham Sect nachtriglich zu einem der Markenzeichen dieser Generation
stilisiert wurde.23

Soweit Ruskin in seiner Beschreibung des evangelikalen Ethos im Elternhauses auch
seine eigenen kindheitlichen religiosen Uberzeugungen zur Sprache brachte,
charakterisierte er die moralische Haltung seiner Jugend recht gezielt als “utilitaristisch’.26
I waked or slept, without much thought of anything but my earthly affairs® ist aus diesem
Blickwinkel nicht mehr nur als ironische Formulierung zu verstehen, sondern brachte
auch zum Ausdruck, dass Ruskin die Erfiillung der normalen Lebens- bzw. Berufs-
aufgaben bzw. die Nutzung der dem Menschen gegebenen Begabungen im Dienst an der
Kirche Christi/Gesellschaft als Kern eines ethisch einwandfreien Lebenswandels

betrachtete, der mit dem Gesetz Gottes iibereinstimmte.

22 Abner William Brown, Recollections of the Conversation Parties of the Rev. Charles Simeon, M.A.,

Senior Fellow of King’s College, and Perpetual Curate of Trinity Church, Cambridge (London 1840),
269.Vgl. William Reginald Ward, Early Evangelicalism: A Global Intellectual History, 1670-1789
(Cambridge 2006), 188.

23 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 50-60.

24 [bid., 40-2.

25 Ibid., 10-2, 72.

26 Mit ‘utilitaristisch’ ist im diesem Zusammenhang allgemein eine ‘nutzenorientierte’ Ethik gemeint,
nicht eine speziell auf Jeremy Bentham (1748-1832) oder andere Autoren des Utilitarismus
(Benthamismus, Philosophical Radicalism) zuriickgehende Idee oder Theorie. Der Philosophical
Radicalism war aufgrund seiner atheistischen bzw. agnostischen Haltung unter Evangelikalen nicht
akzeptiert.



206

Dieses Ethos fand bei Ruskin unter anderem zu der Zeit Ausdruck, als er sich gegen
eine Laufbahn in der Kirche entschied, um sich den Wissenschaften und Kiinsten zu
widmen. Seinem damaligen Pastor Thomas Dale gegeniiber verteidigte Ruskin seine Ent-

scheidung mit dem Hinweis, dass sein Talent auf einem anderem Terrain lage:

[I]s not the character and kind of intellect which is likely to be drawn into these occupations [in the arts
and sciences], employed in the fullest measure and to the best advantage in them? Would not great part of
it be useless and inactive if otherwise ditected? Do not the results of its labour remain, exercising an
influence, if not directly spiritual, yet ennobling and purifying, on all humanity to all time? Was not the
energy of Galileo, Newton, Davy, Michael Angelo, Raphael, Handel, employed more effectively to the
glory of God in the results and lessons it has left, than if it had been occupied all their lifetime in direct
priestly exertion for which, in all probability, it was less adapted and in which it would have been
comparatively less effectual? [...] I myself have little pleasure in the idea of entering the Church, and have
been attached to the pursuits of art and science, not by a flying fancy, but as long as I can remember, with
settled and steady desire. How far am I justified in following them up??’

Soweit in Ruskins Argumentation ein besonders auf den eigenen Lebenshorizont und
die Gottesverehrung gerichtetes religidoses Ethos zum Tragen kam, belegt sein Schreiben,
dass Ruskin vor allem dem Ethos des alten Dissentertums und damit den Wurzeln der
reformierten Tradition verpflichtet war oder zumindest fiir eine konservativere Variante
des evangelikalen Aktivismus eintrat. Dies lédsst auf starke Einfliisse von Seiten Margaret
Ruskins und Thomas Dales schlieBen. Die als Signum des Evangelikalismus seiner Ara
betrachtete, auf Mission, Bildungsarbeit, irenische Kooperation und (teilweise) auch auf
politische Reformen gerichtete, extrovertiertere Auffassung der Heiligung spielte in
Ruskins Schriften vor 1840 hingegen nur keine oder nur eine untergeordnete Rolle. Im
Prinzip akzeptierte er die theologischen Grundlagen des evangelikalen Heiligungsstreben
wohl zu groBen Teilen. Wie wenig ithm aber die fiir den Evangelikalismus maBgebliche
Heiligungstheologie etwa Wesleys offenbar vertraut war, ldsst sich seinen Pentateuch-
Exzerpten ebenso entnehmen. Die Heiligung betrachtete er darin — wie Thomas Dale in
seinem Sabbath Companion?® — als eine Folge der Indienststellung aller Kréfte in den
Dienst Gottes, nicht als freie Gnade Gottes. Gute Werke hielt Ruskin demnach mehr fiir
eine Ursache denn fiir eine Folge der Heiligung: “[T|he mind of man is sanctified, when
all its powers, all its thoughts, all its talents are set aside for the one purpose of the right
service of God. This is sanctification, and it is thus applied to God.”?® Das mit der
Erbsiinde verbundene Problem der Freiheit des Menschen zu guten Taten scheint Ruskin

dabei — mehr im Einklang mit den theologischen Positionen im Zeitalter der Aufkldrung

27 An Thomas Dale, Leamington, 22.09.[1841], Works, 1.395-8, hier: 397-8.

28 Dale, Sabbath Companion, 415.

29 Sogenannte ‘Childhood Sermons’ (um 1832-34), Nr. 12: “Sacrificial Ceremonies,” Pierpont Morgan
Library, New York, MS, zitiert nach: Finley, Nature’s Covenant, 69-70.



207

als mit der reformatorischen Tradition — zugunsten der Willensfreiheit entschieden zu
haben.30

Erst um 1840 herum scheint Ruskin den evangelikalen Impuls zur Missions- und
Bildungsarbeit voll aufgenommen zu haben. Im zitierten Brief an Thomas Dale von 1841
bildete sie bereits einen Grundstein seiner Argumentation — nicht zuletzt bedingt durch
die zur Entscheidung stehende Frage, ob sich Ruskin in Zukunft dem Predigen ver-

schreiben sollte:

[Al]s long as we are doubtful of the state of oze human soul of those among whom we dwell, the duty of
love claims that every effort of our existence should be directed to save that soul, and that in the present
circumstances of humanity, under which we have every reason for supposing that the far greater part of
those who die daily in our sight depart into eternal torment, any direction of our energies to any one end
or object whatsoever except the saving of souls, is a merciless and execrable crime.’!

In Dokumenten aus der Zeit vor 1840 ist hingegen sehr wenig von diesem Impuls zu
spliren. Dies hat sicherlich mit Ruskins Arbeitsbelastung durch das Studium zu tun,
moglicherweise stand Ruskin darin aber auch unter dem Einfluss von Andrews’ hoch-
calvinistischer Indifferenz gegeniiber guten Werken — wie zitiert, hatte Ruskin, Praeterita
zufolge, in seiner Kindheit stark mit Andrews’ Theologie sympathisiert.32 Aus dogma-
tischen Griinden verschloss sich Ruskin dem evangelikalen Aktivismus wohl kaum.
Ruskin stimmte mit der “practical divinity” der zeitgendssischen Evangelikalen im
Grundsatz {iberein, betonte aber, dass das iiberragende Ziel der Ethik in der Gottes-

verehrung bestand, nicht in der Philanthropie oder den sichtbaren Werken per se.

6.4  Rechtfertigung, Erlosung — fehlende Kreuzestheologie und Anklinge an das

unitaristische Gottesverstindnis

Der evangelikale Aktivismus leitete sich aus dem reformierten und evangelikalen
Verstidndnis der Rechtfertigung und des Erlosungswerkes Christi ab: Der durch Buf3e und
Umkehr zum Glauben an Christi bekehrte Siinder empfing nach evangelikaler Vor-
stellung mit der Rechtfertigung durch den Glauben auch die Heiligung, das heiflt die
Befdhigung, als Instrument Gottes gute Werke zu tun. Gerecht gemacht und erldst wurde
der Glaubige aber nicht aufgrund seiner Werke, sondern allein durch durch das Werk

Christi, der mit seinem Kreuzestod stellvertretend fiir die gefallene Menschheit die

30 An John James Ruskin, [Venedig], 24.[=25.].01.1852, Letters from Venice, 148-151, hier: 149;
Praeterita (1885-89), Works, 35.128-9.

31 An Thomas Dale, Leamington, 22.9.[1841], Works, 1.395-398, hier: 395.

32 Praeterita (1885-89), Works, 35.382.



208

notwendige Siihneleistung gegeniiber Gott erbracht hatte. An diesem Punkt traten, wie in
Kapitel 4 erwédhnt, die Differenzen zwischen den unterschiedlichen evangelikalen Grup-
pierungen auf: Heilsuniversalisten wie die Wesleyanischen Methodisten waren {liberzeugt,
dass das Werk Christi potentiell der gesamten (gldubigen) Menschheit die Erlosung
sichere; auch die meisten moderaten Calvinisten akzeptierten diese Uberzeugung im
Kern. Strikte Calvinisten und Ultraevangelikale betonten die Partikularitit des Heils-
angebotes, das sich ihrem Credo nach nur an die erwihlten Gldubigen richtete. Fiir
Hochcalvinisten spielte nicht einmal der Glaube eine Rolle, sie vertrauten allein auf die
Erwéhlung — auch die Theologie der Heiligung hatte in ihren Reihen wenig Riickhalt, da
sie menschlichen Entscheidungen und Taten (Glauben und Werken) prinzipiell keine
Bedeutung einrdumten. In radikalevangelikalen Kreisen bildeten sich dagegen offenbar
keine im Detail festgelegten Uberzeugungen aus: Edward Irving war in seiner Soterio-
logie strikt calvinistisch, die schottischen Presbyterianer tendierten zum Heilsuniversalis-
mus, Coleridge und andere iibernahmen ebenfalls heilsuniversalistische Vorstellungen aus
dem Unitarismus und lehnten wie die Anhdnger des Unitarismus oft auch die calvini-
stische Konzeption der Gerechtmachung als forensischen Akt ab.

Welche Uberzeugungen Ruskin zu diesem dogmatischen Komplex vertrat, ist
zumindest fiir die Zeit vor 1840 nur aus wenigen Quellen zu erschlieBen. Das
aussagekriftigste Dokument stellen die erwédhnten, von Stephen Finley untersuchten
Pentateuch-Exzerpte aus den Jahren 1832-34 dar, die lange als Nachschriften von
Predigten bzw. eigene Predigtentwiirfe galten.33 Als AuBerungen iiber das Alte Testament
geben diese Exzerpte freilich nur beschrinkt Einblick in Ruskins religioses Denken:
Immerhin geht aus ihnen hervor, dass Ruskin in der fiir die Spaltungen zwischen den
evangelikalen Lagern zentralen Problematik der Soteriologie offenkundig die heils-
universalistische Position vertrat, wie sie fiir Arminianer, moderate Calvinisten und viele

,Radikalevangelike‘, aber auch nichtcalvinistische Anglikaner charakteristisch war:

[TThe dispensation after [the Flood; 1.Mose 12,3] was quite universal in its character, the promise of
salvation was equally extended to all the human race, it shut out none, and there was no benefit given to
one individual, which was not attainable by all, it was universal in its efficacy.>*

33 Die iltere Deutung dieser Texte als Predigtnachschriften und personliche Glaubenszeugnisse, bes.

durch Van Akin Burd, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in:
Robert Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16; wird durch
Hanson, “Psychology of Fragmentation”, und David C. Hanson, “Precocity and the Economy of the
Evangelical Self in John Ruskin’s Juvenilia”, in: Christine Alexander und Juliet McMaster (Hg.), The
Child Writer from Austen to Woolf (Cambridge 2005), 200-21, korrigiert. Hanson, “Precocity and
Evangelical Self”, 200 FN55 gelangt zur Datierung 1832-34.

34 Sogenannte ‘Childhood Sermons’ (um 1832-34), Nr. 4: “The Calling of Abraham”, Pierpont Morgan



209

Die ausgelegte Bibelstelle mit der Botschaft Gottes an Abraham (“in thee shall all
families of the earth be blessed”) verstand Ruskin dabei offenbar als eine Aussage liber
den grundsitzlichen Versohnungswillen Gottes — fiir eine soteriologische Aussage im
engeren Sinne hétte sich Ruskin streng genommen auf das Dogma des Siihneopfers
Christi stilitzen miissen, wie dies von Evangelikalen zu erwarten wére. Dieses Dogma
formulierte er allerdings an einer anderen Stelle seiner Pentateuch-Exzerpte in orthodox-
evangelikaler Weise: “[W]e are [...] shut up to the doctrine of salvation through the
blood of Christ, and the great question must then suggest itself, have we indeed come to
this all powerful Redeemer”.33

Ausgehend von diesen zwei Notizen ldsst sich der Schluss ziehen, dass Ruskin die fiir
die reformierte und evangelikale typische Vorstellung der Rechtfertigung als eines
forensischen Aktes vertrat und diese Uberzeugung mit einem moderat-calvinistischen
Heilsuniversalismus verband.3¢ Ruskins spitere Erinnerung in Praeterita: ,,I had virtually
concluded from my general Bible reading that, never having meant or done any harm that
I knew of, I could not be in danger of hell*, gibt diesem Eindruck weitere Plausibilitit
(und testiert seinen Lebenserinnerungen ein gewisses Mal an Verldsslichkeit, wenn
zwischen dem situativen und historischen Kontext seiner Aussagen unterschieden wird).
Ruskins moderat-calvinistische Haltung entsprach zu Anfang der 1830er Jahre der
Position seines damaligen Pastors, Thomas Dale, nicht aber der Orthodoxie des Pres-
byterianismus, die Margaret Ruskins Uberzeugungen zugrunde lag.

Allerdings bleiben Ruskins AuBerungen weithin vieldeutig. Selbst der Schlussteil der
oben zitierten Aussage: ,,the great question must then suggest itself, have we indeed come
to this all powerful Redeemer signalisiert, dass sich Ruskin unsicher war, welche
moralischen Qualititen (Glaube und/oder Werke) dem Menschen letztlich den Empfang
der Rechtfertigung ermoglichten. Zudem schwieg sich Ruskin zu den Details der Soterio-
logie in seinen publizierten Werken weitgehend aus. So findet sich offenkundig nur eine
einzige umfassendere Ausfithrung zum Siihnetod Christi, die 1856 verdffentlicht wurde.3”

Darin bekriftigte Ruskin die Lehre vom Stellvertretertod Christi, d&ulerte sich aber nicht

Library, New York, MS 3451; zitiert nach Finley, Nature’s Covenant, 63. Finley, ibid., 61-70, deutet
die “Predigten” als Beleg dafiir, dass Ruskin eine wesleyanisch-methodistisch geprigte Kreuzes-
theologie und einen arminianischen Heilsuniversalismus vertreten habe. Der Titel ‘Childhood Sermons’
stammt nicht von Ruskin, sondern wurde von Helen G. Viljoen geprigt.

35 Sogenannte ‘Childhood Sermons’ (um 1832-34), Nr. 13: “The Annual Atonement”, MS Pierpont
Morgan Library, zit. nach Finley, Nature’s Covenant, 65.

36 Ahnlich Finley, Nature’s Covenant, 63-5, der allerdings iiberzeugt ist, dass Ruskin durch metho-
distische Einfliisse gepriagt wurde: ibid., 41-84. Finley betrachtet die Theologie des anglikanischen
Evangelikalismus als im Kern wesleyanisch geprégt, und schlieit auch Ruskin darin ein: “the Arminian
cast of Ruskin’s Evangelicalism was crucial” (ibid., 58-65, Zitat: 64).

37 Modern Painters IV (1856), Works, 6.463-6.



210

dazu, welchem Kreis von Menschen das Erlosungsangebot Christi aus Ruskins Sicht
gemacht worden war. Auch in einem Brief an den liberalen Theologen und theologischen
Kontrahenten, Frederick Denison Maurice, den Ruskin wenige Jahre vor dem Erscheinen
von Modern Painters VI schrieb, vertrat er eine heilsuniversalistische Position: “[ Christ]
proved His infinite Mercy and the all-atoning power of His Death in the very fact of His
being willing to associate with—ready to hear, and able to save—the most degraded of
mankind”’ 38 Doch gerade in diesem Briefwechsel mit Maurice wird deutlich, dass Ruskin
trotz seiner heilsuniversalistischen Haltung keine Gewissheit in der Frage hatte, welche
Glaubenshaltung oder welche Werke dem Gldubigen ein ‘Anrecht’ auf die Erlosung
sicherten.??

Besonders eklatant fdllt Ruskins ausnehmendes Schweigen iiber Christus und das
Dogma des Siihneopfers auf, die fiir gewohnlich im Mittelpunkt evangelikaler Erlosungs-
hoffnung und Meditation standen.*® Die Frage, warum Ruskin in den Jahren vor 1850 —
dem ,,Age of Atonement“ — in seinen Texten so selten auf die Kreuzestheologie zu
sprechen kommt, ist nur in Ansdtzen zu erkldren, und dies nur auf dem Umweg speku-
lativer Riickschliisse aus seinen Briefen der 1840er Jahre. Die Lektiire dieser Briefe
fordert bemerkenswerte Argumentationsmuster zutage. So erkldrte Ruskin seine Ent-
scheidung gegen die Ordination in der anglikanischen Kirche seinem Oxforder Tutor
Osborne Gordon 1844 unter anderem mit seinem fehlenden Verstindnis fiir ,,a system of
salvation of which I know nothing.“4! Als Begriindung gab er an, dass seine soterio-
logischen Auffassungen nicht mit den Ansichten der anglikanischen Kirche {iber-
einstimmten: ,,[My mind] is slightly heretical as to the possibility of anybody’s being
damned (Qluery), an immoral state of feeling in a clergyman).“*> So formuliert, vertrat
Ruskin eine unitaristische Position, die weder innerhalb des Evangelikalismus noch im
nichtcalvinistischen Anglikanismus Akzeptanz genoss. Auch wenn in diesem Fall der in-
formelle Ton unter Freunden Ruskin dazu bewegt haben konnte, etwas zu iibertreiben,
notigt sein Schreiben doch zu dem Schluss, dass Ruskin die Soteriologie der Evange-
likalen in weiten Teilen nicht akzeptierte bzw. sich keine genaue Uberzeugung vom

Prozess der Gerechtmachung verschaftte.

38 An Frederick Denison Maurice, 30.03.[1851], Works, 12.562-5, hier: 563.

39 Briefe an Frederick Denison Maurice und Frederick James Furnivall (1825-1910), Marz-April 1851,
Works, 12.561-72.

40 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 14-17.

41 An Osborne Gordon, 0.0. [Denmark Hill], 10.03.1844, Works, 3.665-7, hier: 666.

42 Ibid., Works, 3.665-7, hier: 667.



211

Einige Jahre spdter brachte Ruskin seine Divergenz von der evangelikalen Soterio-
logie seinem Vater gegeniiber zum Ausdruck, und lie dabei seine religiose Entwicklung

in den zurtickliegenden Jahren Revue passieren:

I have never had much difficulty in accepting any Scriptural statement, in consequence of those abstract
reasonings which seem always to have disturbed you. That the doctrine of the Trinity is incomprehensible,
or the scheme of Redemption marvellous, never seemed to me any objection against one or the other. I
cannot understand what sort of unity there is between my fingers that move this pen, and the brain that
moves them: so it is no trouble to me that I cannot understand the Trinity; and for the scheme of
Redemption, I feel that I cannot reason respecting that unless I had the power of understanding God’s
nature and all His plans. I am perfectly willing to take both on trust. [...] Nothing of mysterious or
strange, so that it be plainly revealed, is any trouble to me.*3

Zu dieser Zeit fiihlte sich Ruskin bereits ,,on the very edge of total infidelity—and
utterly incapable of writing in the religious temper in which I used to do*“.** Sein Brief
belegt jedoch, dass er schon seit ldangerem das Dogma der Dreifaltigkeit und die Lehre der
Soteriologie ohne innere Uberzeugung mit sich herumgetragen hatte. Leider gab er keine
Griinde fiir seine Zweifel an diesen zentralen evangelikalen Glaubensprinzipien an.
Offenkundig spielten sein Antidogmatismus, Empirismus und Rationalismus auch dabei
eine groffe Rolle, denn Ruskin bezeichnete das Dogma der Trinitdt als
mincomprehensible* und @uBerte Unverstindnis fiir die ,,abstract reasonings® seines
Vaters, d.h. die im Kern scholastischen theologischen Argumentationsstrukturen, auf
denen die genannten Dogmen griindeten. Gerade mit den theologisch-scholastischen Auf-
fassungen tiber das Bose konnte Ruskin nichts anfangen: ,,Reasonings touching the good
which is wrought out of all evil betrachtete er als ,,vain sophistry** bzw. als ,,none of
our business*.46

Vor allem aber fligte sich das Dogma des Siihnetodes offenbar nicht in Ruskins
Gottesverstidndnis und seine Auffassung von der moralischen Ordnung der Natur und dem
Wirken der Providenz ein. Im Einklang mit seinem Antischolastizismus und ‘manichi-
ischen’ Dualismus von Gut und Bose riickte in Ruskins religidsem Denken ein allgemein

das Gute fiir den Menschen intendierender Gott an die Stelle von Siihnetod, Satisfaktion

43 An John James Ruskin, [Venedig], 24.[=25.]1.01.1852, Letters from Venice, 148-151, hier: 149.

44 An John James Ruskin, [Venedig, 9.-10.04.1852], Letters from Venice, 242-246, hier: 244.

45 Stones of Venice 111 (1853), Works, 11.165; vgl. Modern Painters IV (1856), Works, 6.482.

46 An Walter Lucas Brown, Venedig, 08.01.[1850], in: John Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford
Tutor: An Unpublished Letter from Venice,” The Review of English Studies N.S. 27, Nr. 105 (Feb.
1976), 46-54, hier: 49. Ruskins Ansichten widersprachen in diesem Punkt den orthodoxeren Uber-
zeugungen seiner Eltern: Margaret an John James Ruskin, London, 2.4.1821, Family Letters, 1.99-102,
hier: 99; Margaret Ruskin an Ruskin, Herne Hill, 7.-8.10.1841, ibid., 2.691-6, hier: 694; John James
Ruskin an Ruskin, London, 18.4.1842, ibid., 2.730-1, hier: 730; Margaret an John James Ruskin,
Denmark Hill, 13.6.1843, ibid., 2.743-6, hier: 743-4.



212

und Richtergott. An dieser Haltung — Ruskin sprach von seinem “habit of viewing the
Deity under one light only—as abstractedly desirous of the happiness of animated
existence” — hielt er wohl auch noch iiber das Jahr 1840 hinaus fest.#” Zumindest gegen-
iiber Walter Lucas Brown verteidigte Ruskin seine Ansichten zur Gottesliebe in einem
langeren Brief und begriindete sie mit Belegstellen aus der Schrift und einem Verweis auf
die Grundstrukturen der moralischen Ordnung in der Natur und der menschlichen

Wahrnehmung:

[...] You deprecated the [=my] habit of viewing the Deity under one light only—as abstractedly desirous
of the happiness of animated existence. Sutely we cannot—consistently with any conception of holiness—
suppose less than this. For, although there is much force in the texts you bring forward, they only prove
that God allows or causes evil—not that he desires it—and though with respect to part of his nature, it is
indeed said that Vengeance belongeth unto bhim [Ps 94,1], and that all bis ways are judgment [5.Mose 32,4] yet
surely it is with respect to his whole essence that it is twice told us “God IS Love” [1.Joh 4,8. 16]. But you
will say, that though it would be blasphemy to say that the Deity desires the pazn of his creatures, it is not
as an ultimate end that he desires their happiness but that there is some state or mode of life which he does
desire in them, and that he has set pleasure and pain to be inducement and obligation to continue in, or
aim at, that state. I will not ask you what that state is—for I not only feel that it is unnecessary for us to
know what it is—but I am #ear)y certain—that we cannot have the slightest vestige of an idea of any
definite quality in a course of action, expressible by the words “right”—*“pure”—"“holy”—&ec.—except
that it tends to happiness—or the contrary. [...] We can conceive of no quality in action, except in regard
of the matter in which and by which it works—the time of its operation and its tendency to produce
happiness or pain.*

Diese Konzeption von Gott und providentieller Ordnung stand in uniiberbriickbarem
Widerspruch zur traditionellen reformierten Auffassung, wonach der Mensch der Autor
des Bosen ist und Gott die Fahigkeit besitzt, auch durch das Bose des Menschen Gutes
wirken zu konnen.4? Solche Uberzeugungen, wie sie Ruskin vorbrachte, dominierten zeit-
genossisch allein im Unitarismus, wurden aber um 1800 von vielen Naturwissenschaftlern
und Literaten der Romantik rezipiert. Ruskins Ausfiihrungen hétten gleichsam direkt von

Priestley ibernommen worden sein kdnnen:

In the Deity, justice can be nothing more than a modification of goodness, ot benevolence, which is his sole
governing principle, the object and end of which is the happiness of his creatures and subjects. This
happiness being of a moral nature, must be chiefly promoted by such a constitution of the moral
government we are under, as shall afford the most effectual motives to induce men to regulate their lives
well. Every degree of severity therefore, that is so circumstanced as not to have this tendency, viz. to
promote repentance and the practice of virtue, must be inconsistent with the fundamental principle of the
moral government of God, and even with justice itself, if it have the same end with divine goodness, the

47 An Walter Lucas Brown, Herne Hill, 21.1 1.[1841], in: John Hayman (Hg.), “John Ruskin’s
Unpublished Letters to his Oxford Tutor on Theology,” Etudes Anglaises 30 (1977), 194-206, hier: 196.

48 Ibid., 196-7.

49 Rohls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften, 73-75.



213

happiness of God’s creatures. [...] In the all-perfect government of God, therefore, there is no occasion
to exercise any severity, even on penitents themselves. How absurd then it would be to exercise it on
others, which yet the doctrine of atonement supposes.”’

Wie Priestley und die von Unitarismus beeinflussten Romantiker gelangte Ruskin zu
dem Schluss, dass die Providenz sich nur solcher Instrumente bediene, die dem christlich
fundierten Gerechtigkeitsempfinden des Menschen entsprachen, seine Wohlfahrt forder-
ten und fir den Menschen als gerechter Lohn oder gerechte Strafe erfahrbar waren.
Moglicherweise bildeten diese providenztheologischen Uberzeugungen die Grundlage
dafiir, dass fiir Ruskin die Vorstellung eines durch den Siihnetod Christi zu befriedi-
genden Vergeltungsanspruches Gottes nicht akzeptabel war, denn auch Priestley lehnte

das Dogma des Sithneopfers Christi rundweg ab:

[]n all the books of sctipture, we no whete find the principle on which the doctrine of atonement is founded.
For though the sacred writers often speak of the malignant nature of sin, they never go a single step farther, and
assert that, “it is of so henious a nature, that God cannot pardon is without an adequate satisfaction being made
to his justice, and the honour of his laws and government.” Nay, the contrary sentiment occurs every where,
viz. that repentance and a good life are, of #hemselves, sufficient to recommend us to the divine favout. [...]

All the declarations of divine mercy are made without reserve or limitation to the truly penitent, through all

the books of scripture, without the most distant hint of any regard being had to the sufferings or merit of any

being whatever.5!

Wenn Ruskin in seinem Gottesverstindnis unitaristisch beeinflusst war, ist dieser
Einfluss sicherlich durch die romantische Dichtung und Naturforschung oder durch den
romantisch-,liberalen’ Edward Andrews vermittelt worden. Der Beriihrungspunkt zum
Unitarismus ergab sich dabei nicht zuletzt daraus, dass Ruskin wie auch sein Vater vom
Trinitdtsdogma und dem Dogma des Siihneopfers Christi nicht voll {iberzeugt waren.>2
Durch die Erziehung im Elternhaus wurde Ruskin hingegen sicherlich nicht konsequent
mit unitaristischen Uberzeugungen vertraut gemacht. Anders als fiir die Unitaristen blieb
fiir Ruskin allerdings die Gottheit Christi aus einem Grunde wichtig: Er betrachtete sie als
ein Indiz dafiir, dass auch dem Menschen ein Teil der Eigenschaften erhalten geblieben
waren, die dem Menschen in seinem Dasein vor dem Fall eigen gewesen waren: ,,He who
would humanize Christ—will at all events succeed in blighting something of what is

divine in himself.*>3 Damit distanzierte sich Ruskin zwar teilweise wieder von unitari-

50 Joseph Priestley, An History of the Corruptions of Christianity ('1782), 2 Bde. (Birmingham/London
?1793), 1.159-61.

51 Joseph Priestley, An History of the Corruptions of Christianity, 2 Bde. (Birmingham: Piercy & Jones /
London: Johnson, 1782), 155-6.

52 Wohl aus diesem Grunde schrieb die Mutter von John James Ruskin einen Brief an ihn, in dem sie das
Dogma der Trinitdt ausfiihrlich erlduterte: Catherine an John James Ruskin, Edinburgh, 30.10.1807,
Family Letters, 1.8-11.

53 An John James Ruskin, [Venedig,] 26.4.[1852]; Letters from Venice, 261-3, hier: 262.



214

stischen Gotteskonzeptionen, relativierte aber gleichzeitig das im Evangelikalismus
zumeist in hoher Achtung gehaltene Erbsiindendogma. Eine solche kritische Haltung zum
Erbsiindendogma war im GroBbritannien zu Beginn des 19. Jahrhunderts zumeist eben-
falls auf unitaristische und in der Romantik verbreitete Vorstellungen zuriickzufiihren.>*
Wie fiir seine Exegetik und sein religioses Ethos gilt also auch fiir sein Rechtfertigungs-
verstdndnis und seine Soteriologie, dass Ruskin in seiner Kindheit und Jugend iiber ein
relativ offenes und keineswegs sektiererisch verengtes Cluster religidser Uberzeugungen
verfiigte und sich offenbar erst in spéteren Jahren auf dezidiert orthodoxe Positionen

einliel3.

6.5 Zwischenresiimee

Zusammengenommen rechtfertigen die hier untersuchten Riickblicke, Briefpassagen und
Tagebucheintrige Ruskins das Schreckensbild, das viele Forscher von Ruskins Jugend
gezeichnet haben, in wesentlichen Punkten zu korrigieren. Die Ansicht, dass Ruskin
einem zermiirbend fundamentalistischen Evangelikalismus ausgesetzt war und mit reli-
gioser Indoktrination iiberfrachtet wurde, erscheint deutlich iibertrieben. Die Erziehung
durch seine Eltern war vermutlich weniger auf die Schulung und Perfektionierung dogma-
tischen Wissens ausgerichtet als vielmehr auf die Durchbildung jener spirituell-hand-
lungsleitenden ,,moral culture*, die von evangelikalen Péddagogen als notwendige Vor-
aussetzung fiir die prospektive conversion betrachtet wurde.>> Die Fihigkeit zum selbst-
stindigen Urteil zihlte dabei sicherlich mehr als eine nicht von innerer Uberzeugung
getragene Loyalitdt zu tiberkommenen Lehren: ,,/ beseech you to take nothing for granted
that you hear, but think and search for yourself, lautete die Empfehlung Margaret
Ruskins, als sie befiirchtete, dass das Oxford Movement Einfluss auf Ruskins Uber-
zeugungen gewinnen konne. Thr Appell an Ruskin, selbststindig zu denken, war mog-

licherweise aber schon lange vor seiner Studienzeit die Leitlinie ihrer religiosen Didaktik

54 Joseph Priestley, An Appeal to the Serious and Candid Professors of Christianity, on the Following
Subjects, viz. I. The Use of Reason in Matters of Religion, II. The Power of Man to do the Will of God,
11I. Original Sin, IV. Election and Reprobation, V. The Divinity of Christ, and VI. Atonement for Sin by
the Death of Christ; By a Lover of the Gospel (London °1775), 9-10. Priestleys Einwénde richtete sich
weniger gegen die Idee des Siindenfalls oder die der ‘Gefallenheit’ der Natur als vielmehr gegen die
Vorstellung der Erblichkeit moralischer Schuld.

35 “In a few weeks after its birth, a child’s reason begins to dawn; and with the first dawn of reason ought
to commence the moral culture which may be best suited to counteract the evils of its nature, and to
prepare the way for that radical change, that new birth, promised in baptism, and the darling object of
the hopes of every parent who looks on the covenants in that holy rite, not as forms but as realities.”
Babington, Practical View on Christian Education, 24.



215

gewesen.>® Dogmatische Instruktion diente in der evangelikalen Erziehung héufig primir
dazu, das evangelikale Erweckungs- bzw. Bekehrungserlebnis vorzubereiten; sie griff
diesem Ereignis aber nicht durch ein Ubermall an Dogmatik voraus. Erst das der elter-
lichen Erziehung entzogene, individuelle Bekehrungserlebnis schloss (im Idealfall) die
evangelikale Glaubensauspragung ab. Wenn Ruskin in seinen Lebenserinnerungen also
darum bemiiht war, den Eindruck zu zerstéren, von Kindesbeinen an einer rigiden
Variante des Evangelikalismus unterworfen gewesen zu sein, muss seine Einschitzung
wohl als zu guten Teilen zutreffend gelten und erklart moglicherweise auch, weshalb
Ruskin seine religiose Erziehung trotz spéterer Glaubenskrisen als ,.the most precious,
and, on the whole, the one essential part of all my education* charakterisierte.>’

In theologisch-dogmatischer Hinsicht rezipierte Ruskin daher aller Wahrscheinlichkeit
nach weniger die Glaubensprinzipien eines strikten Calvinismus presbyterianischer Pro-
venienz oder des forcierten Evangelikalismus der Recordites als vielmehr die Grundsétze
des moderaten Calvinismus aus der Zeit um 1800, der in seiner ehedem breiten Aus-
strahlung um 1830 stark gefdhrdet war. Dariiber hinaus ist es recht wahrscheinlich, dass
Ruskin dazu tendierte, Gott als ein nichttrinitarisches Wesen zu betrachten, das im
Verhiltnis zur orthodox-calvinistischen Sichtweise stark anthropologisiert und privatisiert
war und nahezu ausschlieBlich als ,giitiger Vater® erschien.

Von den vier Grundprinzipien, die David Bebbington als Kennzeichen evangelikaler
Religiositét betrachtete, ,,biblicism®, ,activism,” ,,conversionism* und ,,crucicentrism,8
akzeptierte Ruskin als Jugendlicher anscheinend nur den Biblizismus (ohne die
‘Recorditische’ Inspirationslehre) in vollem Umfang. Seine Auffassung der Bibel als
Gesetzeswerk entsprach zwar im Prinzip dem evangelikalen Glauben, doch Aktivismus
und Bekehrungsglaube spielten bei Ruskin bis um 1840 wahrscheinlich eine relativ unter-
geordnete Rolle. In diesem Punkte dominierte bei ihm eine mehr introvertierte
Auffassung als in der evangelikalen Offentlichkeit vorzuherrschen schien — der Einfluss
des alten Dissentertums, des konservativeren Evangelikalismus und des Hochcalvinismus
konnte in dieser Weise seine Spuren in Ruskins Denken hinterlassen haben. In Ruskins
Erbsiindendenken war, im Einklang mit aufgeklérten, insbesondere unitaristischen Uber-
zeugungen, fir die Vorstellung Platz, dass weite Teile der Natur vom Siindenfall

unberiihrt geblieben waren — und auch im Menschen noch Reste gottlicher Gaben

56 Margaret Ruskin an Ruskin, Denmark Hill, 12.06.1843, Family Letters, 2.740-743, hier: 740.

37 Praeterita (1885-89), Works, 35.43; als typographisch veriindertes Selbstzitat aus Fors Clavigera (Nr.
42 v. Juni 1874), Works, 28.90-105, hier: 102.

David W. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain (London 1989), 2-3; im Zusammenhang mit
1-23. Ahnlich: Toon, Evangelical Theology, 74, zum anglikanischen Evangelikalismus. Andere Klassi-
fizierungsansitze etwa bei Rupp, Religion in England, 416; Jay, Religion of the Heart, 51-105.

58



216

wirksam waren. In seiner Soteriologie und speziell seiner Kreuzestheologie blieb Ruskin
ambivalent. Einerseits demonstrieren seine AuBerungen hiufig eine Vertrautheit und
nicht einmal vorsichtige Unterstiitzung fiir heterodoxe, unitaristische Gottesvorstellungen
gegen die evangelikalen Glaubenselemente Siihneopfer, Satisfaktion und Richtergott.
Andererseits hielt Ruskin — in publizierten Werken und im Umgang mit ihm weniger
Nahestehenden ebenso wie in seinen Bibelexzerpten — an der orthodoxen Soteriologie des
Evangelikalismus fest. Es hat also den Anschein, dass Ruskin im Hinblick auf diesen
extrem schwierigen Komplex christlicher Dogmatik, zumindest bis in die 1850er Jahre,
zu keiner abschlieBenden Uberzeugung gelangt ist. Vermutlich blieb die Unsicherheit
iiber die Rechtfertigungstheologie fiir ihn ein bohrendes Problem und eine wesentliche
Ursache dafiir, dass Ruskin in spdteren Jahren einen fast werkgerechtlichen, strikt-

evangelikalen Moralismus verbreitete.



Reading the Lineaments of Nature

Ruskins religioses Naturverstandnis von den 1820er
Jahren bis 1856

Ruskins frithe Texte und stellenweise auch seine Lebenserinnerungen, demonstrieren
deutlich die ,liberalisierte’ Offenheit seiner Religiositdt. Sicherlich relativierte er die
Ernsthaftigkeit seines Glaubens retrospektiv zu stark, wenn er schrieb: : If [...] [the
reader]| will look back to what I have told of the chapter-learning, he will not find it
spoken of as immediately delightful or resultful. The effect up to this time [=1840] had
been merely literary and imaginative, forming my taste, and securing my belief in the
supernatural—or quasi-belief*.! Die Priifung der religidsen Uberzeugungen der Religio-
sitdt seiner Kindheit im vorangegangenen Kapitel bekréftigt aber den Kern von Ruskins
Aussage: den Befund, dass seine Religiositit nicht an das feste dogmatische Grundgertist
einer spezifischen Richtung des Evangelikalismus gebunden war.

Praeterita macht dariiber hinaus deutlich, dass Ruskins Religiositit die Wahrnehmung
der Umwelt einschloss. Seine Religiositit wurde also auch durch eine religiose Welt-
erfahrung geprégt, die ihm moglicherweise liberhaupt erst den Anstof3 dazu gab, religids
motivierte Schriften zu verfassen. In einem, nicht zuletzt durch sein frithes Erscheinungs-
jahr (1856) bemerkenswerten, bislang wenig thematisierten Riickblick auf seine Jugend-
zeit, hat sich Ruskin noch intensiver mit der Frage befasst, was den Kern seiner
Religiositét in den 1820er und 1830er Jahren bildete. Er kam dabei zu dem Schluss, dass
seine Natureindriicke zu den wesentlichsten seiner religiosen Erfahrungen zihlten. Sie
waren aus seiner Sicht ,,in a sort, beginnings of life” (damit sind auch Anfangsgriinde

»vitalen Glaubens* gemeint):

The first thing which I remember, as an event in life, was being taken by my nurse to the brow of Friat’s
Crag on Derwent Water; the intense joy, mingled with awe, that I had in looking through the hollows in
the mossy roots, over the crag, into the dark lake, has associated itself more or less with all twining roots
of trees ever since. Two other things I remember as, in a sort, beginnings of life;—crossing Shapfells
(being let out of the chaise to run up the hills), and going through Glenfarg, near Kinross, in a winter’s

I Nicht in das verdffentlichte Werk eingeschlossene Passage eines ersten Entwurfes fiir ein Kapitel von
Praeterita (1885-89), Works, 35.258.



218

morning, when the rocks were hung with icicles; these being culminating points in an eatly life of more
travelling than is usually indulged to a child. In such journeyings, whenever they brought me near hills, and
in all mountain ground and scenery, I had a pleasure, as eatly as I can remember, and continuing till I was
eighteen or twenty, infinitely greater than any which has been since possible to me in anything; comparable
for intensity only to the joy of a lover in being near a noble and kind mistress, but no more explicable or
definable than that feeling of love itself.?

Die zitierte Passage, in der Ruskin seine Empfindsamkeit fiir Naturphdnomene auf die
vielen Reisen mit seinen Eltern, insbesondere in den Lake District 1824, 1826 und 1830
zurlickfiihrte,> wird in der Forschung oft als Indiz dafiir betrachtet, dass Ruskin die
Tradition der natural theology bzw. Physikotheologie* zum Zentrum seiner Religiositét
machte.> Zudem gibt es eine dogmengeschichtliche Deutung von Ruskins Natur-
erfahrung.® Diesen Deutungen wird im Folgenden nachgegangen, um den religiosen Kern

seiner Naturerfahrung zu identifizieren.

7.1 Evangelikalismus und Naturverstdndnis

Naturerfahrungen erscheinen nicht auf Anhieb komplementir zur evangelikalen Religio-
sitdt mit ihrem kreuzestheologischen Zentrum, tatsdchlich aber fehlte ein religios
fundiertes Naturkonzept nur selten im evangelikalen Weltverstindnis. Die Forschungs-
arbeiten Boyd Hiltons haben nachdriicklich darauf hingewiesen, dass der Evangelikalis-
mus in betrdchtlichem Mafle an der Beobachtung der Natur und den Naturwissenschaften
des frithen 19. Jahrhunderts Anteil hatte. Das Universum und die Natur wurden, ganz im
Sinne der aufklirerischen Physikotheologie, in ihrer ,,vollkommenen, zweckmafigen und

schonen Ordnung® wahrgenommen, die ,,auf einen allmichtigen und allweisen Weltbau-

2 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.365.

3 Zu den Reisen siehe Hilton, Early Years, 18-9, und Ruskins Tagebuch: Ruskin und Mary Richardson, 4
Tour to the Lakes in Cumberland: John Ruskin’s Diary for 1830 (Aldershot 1990), mit Van Akin Burds
“Introduction”, ibid., 1-22.

Die englischsprachige Literatur verwendet fast durchgehend den Begriff der natural theology, dessen
deutsche Entsprechung ‘“Natiirliche Theologie” in der deutschen Theologiegeschichte jedoch zwei bzw.
drei unterschiedene Auspriagungen bezeichnet: die theologia naturalis vor Raimund von Sabunde (gest.
1436), die natiirliche bzw. verniinftige Theologie und die Physikotheologie. Zur Unterscheidung der
einzelnen Formen: Winfried Schréder, “Religion/Theologie, natiirliche/verniinftige”, in: Historisches
Waorterbuch der Philosophie, Bd. 8 (Darmstadt 1992), 713-27.

Zu Ruskins Providenzvorstellungen: John Beer, Providence and Love: Studies in Wordsworth,
Channing, Myers, George Eliot, and Ruskin (Oxford 1998), bes. 41-43. Jonathan Bate, “Wordsworth,
Ruskin, and the Moral of Landscape,” Literature and Belief 10 (1990), 1-23; und ders., Romantic
Ecology: Wordsworth and the Environmental Tradition (London 1991), 62-84; interpretiert das Kapitel
als eine Art Manifest einer neuartigen, aus der Tradition des romantischen Naturverstindnisses
stammenden 6kologischen Ethik. Batchelor, Ruskin, 167, fiihrt einen Absatz fiir Ruskins psychische
Fehlentwicklung an.

Finley, Nature’s Covenant, 85-134.



219

meister schliefen lieB.” Viele Evangelikale nahmen an der Physikotheologie reges
Interesse und begriiflten es, dass die Naturforschung immer neue Seiten der Grofe und
Macht Gottes zu offenbaren schien. Die aus dieser Haltung betriebene Naturforschung
entwickelte sich auch in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts weiter, obgleich sich neue
Erkenntnisse nicht immer in das Bild eines zum Nutzen des Menschen sinnreich ein-
gerichteten Kosmos integrieren lieBen. Auch die Verzahnung der naturwissenschaftlichen
Forschungen und Erkenntnisse mit sozialpolitischen Problemlagen, Konzepten und Zielen
fiihrte dazu, dass mehr und mehr Differenzen um das physikotheologisch gerahmte natur-
wissenschaftliche Weltbild auf- und in den Mittelpunkt evangelikaler Kontroversen
traten.

Wie Hilton demonstriert hat, spielten die providenztheologischen Vorstellungen der
evangelikalen Fliigel eine wichtige Rolle sowohl fiir das Verstdndnis der Natur als auch
fiir die Begriindung politischer Positionen.® Wer die gottliche Providenz vor allem in der
Einsetzung der naturgesetzlich regelhaften Weltmaschine verwirklicht sah, betonte die
“allgemeine Vorsehung”,’ tendierte zu einem mechanistischen Weltbild und vertrat in der
Regel eher liberale politische Positionen. Solche Evangelikale, die hingegen die Allmacht
Gottes betonten und die “besondere Vorsehung” als Interpretament ihrer Naturerkundung
einsetzten, filhrten das Weltgeschehen zum Teil auf die direkte, irreguldre Intervention
Gottes zurlick. Sie tendierten zu antimechanistischen, oft vitalistischen Deutungen des
Kosmos. Auch ein dlteres, pessimistisches Konzept der Welt kam in der Epoche der
Revolutionen, Kriege, Epidemien und Wirtschaftskrisen zu neuen Ehren: Ein nicht
unwesentlicher Teil der Evangelikalen betrachtete die Natur nurmehr abfillig oder
indifferent als den gefallenen ‘Rest’ der Schopfung Gottes. !0

Ruskins Prediger blieben nicht unberiihrt von diesen Diskussionen und setzten sich
ebenfalls mit Natur und physikotheologischen Naturbetrachtungen in ihren Predigten
auseinander. Ob sie auf Ruskins religioser Naturerfahrung wesentlich eingewirkt haben,
ist allerdings fraglich. Dass Ruskin durch die Predigten von William Howells zu seiner
Form der Naturbewunderung gelangte, ist unwahrscheinlich. Denn Howells akzeptierte

zwar, dass die Phanomene der Natur zur Verehrung Gottes Anlass gaben, mahnte aber in

Walter Sparn, Art. “Physikotheologie”, in: Evangelisches Kirchenlexikon: Internationale theologische
Enzyklopddie, hg. v. Erwin Fahlbusch u.a., Bd. 3 (Géttingen 1992), Sp. 1211-5, hier: 1211.

Hilton, Age of Atonement, 13-17.

9 Fir die zwei ,Pole‘ der Providenztheologie hier noch einmal der Hinweis auf Calvin, Institutio, 1/16/4-
7

10 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 50-62.



220

orthodoxer Weise, die Schriftoffenbarung zur alleinigen Leitlinie des Glaubens zu
machen, und warnte davor, aus den Werken der Schopfung deistische Gottes-

vorstellungen zu entwickeln:

Natural religion has no existence whatever. There cannot possibly be any such thing; the sky, the stars, all the
beauties of nature, and all the glories of created space, could never teach redemption; the words of the
poet are therefore not strictly true, that “Nature leads us up to Nature’s God.” Deism, which by many is
called natural religion, is stolen from Revelation. I deny that nature unassisted could give us any definite
idea of the infinite God. Deism retains some of the form and appearance of Christianity, but wholly
rejects all that is glorious in it; but let it not be said that I reject the testimony of nature altogether—far
from it; everything we see, everything our eyes behold, everything which exists, has a voice to declare that
there is a God, and to magnify His glorious name; but, unaided by the Book of Revelation, they are
mute—they declare nothing.!!

Die gleiche Position wurde von Thomas Dale vertreten, wenngleich er im Rahmen
seines an junge Leser gerichteten Sabbath Companions deutlicher als Howells die
Schopfungsoffenbarung, d.h. die durch die Betrachtung der Schopfung gewonnene
Gottesvorstellung, als einen ersten Schritt der Glaubensentwicklung akzeptierte. Diesem
Schritt musste aber die Hinwendung zur Schriftoffenbarung folgen, und erst in der Suche

nach Heiligung erreiche der Mensch sein Ziel:

We would not, however, confine our attention to the wonderful works of God, which are developed in
the natural creation, in order to exclaim, How great they are! There is another, and a yet more wonderful
work which He is continually accomplishing among ourselves. We mean the great moral change which is
operated upon the nature of man, whereby he receives into his heart the seed, or germ, or principle of
spiritual life.!?

Ruskins spédterer Prediger Henry Melvill akzeptierte den Blick auf die Schopfung
ebenfalls als eine legitime Art und Weise, sich Attribute Gottes zu vergegenwartigen.
Melvill, der als Recordite freilich den Gesetzescharakter der Schrift und die richterliche
Hoheit Gottes (und daher auch die direkte Intervention Gottes in die Welt) besonders
stark herausstrich, hielt dem optimistischen Weltbild der Physikotheologie gleichzeitig
die abschreckenden Seiten der Natur entgegen, die er als die Folgen des Siindenfalls und

als warnenden Hinweis auf das bevorstehende Strafgericht deutete:

William Howells, Remains of the Rev. William Howels: Late Minister of the Episcopal Chapel, Long-
acre, London; Being a Collection of Extracts from his Sermons, Taken down when Preached, hg. v.
William Prior Moore (London/Dublin *1852), 73-4.

12° Thomas Dale, The Sabbath Companion: Being Essays on the First Principles of Christian Faith and
Practice, Designed especially for the Use of Young Persons (1844) (London *1853), 60.



221

[I]t must be want of consideration which makes us read only God’s love in the works of creation. We say
of the man who infers nothing but the benevolence of Deity from the firmament and the landscape, just
as though no other attribute were graven on the encompassing scenery, that he contents himself with a
superficial glance, or blinds himself to the trace’s of wrath and devastation. That we live in a disorganized
section of the universe; that our globe has been the scene and subject of mighty convulsions; we hold
these facts to be as legible in the lineaments of nature, as that “the Lord is good to all, and his tender
mercies are over all his works [Ps 145,8].” There is a vast deal in the appearances of the earth, and in the
phenomena of the elements, to assure us that evil has been introduced amongst us, and has already
provoked the vengeance of God. So that a considering man, if he make the visible creation the object of
his reflection, will reach the conclusion, that, whatever may be the compassions of his Maker, he can
interfere for the punishment of iniquity—a conclusion which at once dissipates the hope, that the love of
God will mitigate, if not remove, deserved penalties, and which therefore strengthens our proof that, when
we consider, we shall be afraid of God [Hiob 23,15].13

Melvill gab damit offenkundig jenes dualistische Naturbild vor, das auch Ruskin nach
1840 mehr und mehr durchbildete, denn liber seine Italienreise 1840-41 berichtete Ruskin

in Praeterita:

The first sight of the Alps had been to me as a direct revelation of the benevolent will in creation. Long
since, in the volcanic powers of destruction, I had been taught by Homer, and further forced by my own
reason, to see, if not the personality of an Evil Spirit, at all events the permitted symbol of evil,
unredeemed; wholly distinct from the conditions of storm, or heat, or frost, on which the healthy courses
of organic life depended. In the same literal way in which the snows and Alpine roses of Lauterbrunnen
were visible Paradise, here [=am Vesuv], in the valley of ashes and throat of lava, were visible Hell. If thus
in the natural, how else should it be in the spiritual world?!*

Eine Ausnahmeerscheinung unter Ruskins Predigern, auch im Hinblick auf die
Haltung zur Natur, scheint wiederum der theologisch ‘liberalere’, romantisch-spiri-
tualistisch beeinflusste ,Hochcalvinist* Edward Andrews gewesen zu sein, der von Natur-
metaphorik und physikotheologischen Denkmustern in seinen Predigten reichlichen
Gebrauch machte. Bemerkenswert ist zudem, dass er, anders als viele physikotheologisch
motivierte Naturforscher der Zeit, nicht primir funktionelle Physiologien, Gleich-
gewichte, Stoffwechselkreisldufe und &hnliche ,utilitaristische® bzw. ,newtonische*
Phidnomene in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen riickte, sondern auch solche
Phinomene als Zeugen der Grofle, Macht und Giite Gottes bei der Schopfung und in ihrer
providentiellen Erhaltung betrachtete, die keinen materiellen Zweck erfiillten und in ihrer

Ungeziigeltheit keine unmittelbaren Stiitzen der Ordnung in der Natur waren:

13" Henry Melvill, “Sermon I: On the Effects of Consideration” [iiber Hiob 23,15] (1836), in: ders.,
Sermons by Henry Melvill, hg. v. Charles Pettit Mcllvaine, 2 Bde. (New York 1853), 1.187-98, hier:
195.

14 Praeterita (1885-89), Works, 35.288.



222

It is evident, then, of the Holy Spirit, that the whole earth is full of his glory; that meteors illustrate the
nocturnal sky at his command; and grateful roses, perfumed by his breath, blush deep beneath his fiery
touch; that he pours the waters through the vast expanse, and uplifts the mighty conflict of their surges;
that every banner appended to the vault of Creation, streams broad in honour of him. Resistless tornadoes
and sighing summer-gales are alike his voice; the far-rolling storm, and the crashing volcano, clouds
congregated within the dome of heaven, and a thousand nameless beauties which glitter and enchant in
the vast temple of the universe, waving cedars which shake out their fragrance, undulating harvests swept
by the playful air, the red and rapid lightnings now glaring terrific and then absorbed in tenfold gloom, and
the momentary vapour which lights up the solitary glen, or discovers the fringing outline of the forest
unseen before—all are his work who answers by fire, or pervades the huge mass of being as the principle
of diversified and mysterious life. We will not forget the co-operating Spirit of the Elohim in these the
works of God, in common with the Father and the Son. The diverse season, the burning mountain, the
harmonious constellation or the waning moon, the wild flower on the ruined wall, or “the appearance of
the bow that is in the cloud in the day of rain,” [Hes 1,28] the eatlier and the latter shower, and the gently-
descending dew, shall henceforth not only remind us of him, but typify his spiritual work. Thus will
heaven and earth indeed be full of his glory.!>

Es waren also nicht etwa die Anatomie der Hand oder die Physiologie der Tiere und
Pflanzen, die Andrews fiir seine physikotheologischen Reflexionen als Beispiele fiir das
Wirken und die Wirkungen des Heiligen Geistes auffiihrte — Themen, wie sie in der
wenige Jahre spiter erschienenen Serie der physikotheologischen Bridgewater Treatises
(1833-40) aufgegriffen wurden und den Stand etablierter, unkontroverser Forschung und
Diskussion um 1835 dokumentieren.!® Vielmehr veranschaulichte Andrews seine An-
sichten mit &sthetisch wahrnehmbaren Phénomenen, die fir ein Lebewesen oder den
Menschen in seinen materiellen Lebensfunktionen gerade nicht unmittelbar niitzlich
waren. Darunter waren insbesondere Phdnomene des Erhabenen: “[r]esistless tornadoes
and sighing summer-gales |[...]; the far-rolling storm, and the crashing volcano” — Wind,
Wasser, Feuer u.d. entsprachen dabei zum einen der tradierten Symbolik des Heiligen
Geistes; zum anderen bildeten Feuer, Licht und Luft/Geist auch die Elementarkrafte und
“Typi” des dreieinigen Gottes in der ,Physikotheologie‘ John Hutchinsons (1674-1737).17

Eine panenteistische, untergriindige spiritualistische Tendenz deutet sich bei Andrews

15" Andrews, “Lecture XI” [iiber Sach 4,6], in ders.: Lectures on the Doctrine of the Holy Trinity (1828),
320-49, hier: 322.

16 Charles Bell, The Hand: Its Mechanism and Vital Endowments as Evincing Design (London 1833)
(=Bridgewater Treatises on the Power, Wisdom, and Goodness of God, as Manifested in the Creation,
4.); Peter Mark Roget, Animal and Vegetable Physiology, Considered with Reference to Natural
Theology, 2 Bde. (London 1834) (=Bridgewater Treatises, 5). Zu den Bridgewater Treatises siche:
Jonathan R. Topham, “Beyond the ‘Common Context’: The Production and Reading of the Bridgewater
Treatises”, Isis 89 (1998), 233-62; ders., “Science and Popular Education in the 1830s: The Role of the
Bridgewater Treatises”, British Journal for the History of Science 25 (1992), 397-430; und John
Robson, “The Fiat and Finger of God: The Bridgewater Treatises”, in: Richard J. Helmstadter (Hg.),
Victorian Faith in Crisis: Essays on Continuity and Change in Nineteenth-Century Religious Belief
(Stanford, Ca. 1990), 71-125.

17" Albert J. Kuhn, “Glory or Gravity: Hutchinson vs. Newton”, Journal of the History of Ideas 22 (1961),
303-22, hier: 308. Hutchinson war dabei u.a durch die mystische Theologie Jacob Béhmes (ca. 1575-
1624) beeinflusst.



223

in dem Verweis auf die Elohim an und kommt in der Formulierung zum Ausruck: “[The
Spirit] pervades the huge mass of being as the principle of diversified and mysterious
life”, d.h. die organischen Werke der Schopfung seien durchwirkt vom Heiligen Geist.
Doch als Ziel seiner Naturbetrachtung benannte Andrews einzig die Vergegenwértigung
des Heiligen Geistes, dessen Wirken die Natur versinnbildlichte und vorzeichenhaft
antizipierte (“[Nature] shall [...] not only remind us of him, but typify his spiritual
work”). Dies entsprach der ,Physikotheologie‘ in der Tradition John Hutchinsons, die
nach ihrem Verfall um die Mitte des 18. Jahrhunderts nach der Jahrhundertwende zwar
keine Renaissance im strengeren Sinne erfuhr, aber doch in solchen Kreisen Konjunktur
hatte, in denen nach einer Neubestimmung des Verhiltnisses von Mensch, Natur und Gott
jenseits mechanistischer Konzeptionen gesucht wurde:!® So nahmen etwa Edward Irving
und Samuel Taylor Coleridge (1772-1834) Hutchinsons Theologie zur Kenntnis, wenn-
gleich sie die Exegetik Hutchinsons und seiner Anhénger als “Cabbala of [...] a few
weak-minded individuals” ablehnten.!® Und selbst ein nicht-calvinistischer Anglikaner
wie der Entymologe William Kirby (1759-1850) begriifite den Ansatz der Hutchin-
sonianer, aus der Bibel (natur-)wissenschaftliche Aussagen abzuleiten, obwohl sie
“vielleicht etwas zu weit” gegangen seien.?’ Auf Hutchinson ist daher im Zusammenhang

mit Ruskins Naturempfinden noch genauer einzugehen.

18 7u Hutchinsons Denken allgemein siche John C. English, “John Hutchinson’s Critique of Newtonian
Heterodoxy”, Church History 68 (1999), 581-97, und Albert J. Kuhn, “Glory or Gravity: Hutchinson
vs. Newton”, Journal of the History of Ideas 22 (1961), 303-22. Seine Wiederentdeckung im
19. Jahrhundert ist bislang kaum erforscht: Siehe aber Cadoc Douglas A. Leighton, “‘Knowledge of
Divine Things’: A Study of Hutchinsonianism”, History of European Ideas 26 (2000), 159-75, hier:
167-70; George P. Landow, Victorian Types, Victorian Shadows: Biblical Typology in Victorian Litera-
ture, Art, and Thought (London 1980), ch.1; Kuhn, “Glory or Gravity”, 316-21; Maria Poggi Johnson,
“Probability the Guide of Life. The Influence of Butler’s Analogy on Keble and Newman,” Anglican
and Episcopal History 70 (2001), 302-23.

19 Trving, “Homilies on Baptism” (1828), in ders., Collected Writings of Edward Irving, hg. v. Gavin
Carlyle, Bd. 2 (London 1864), 245-432, hier: 254, Zitat: Samuel Taylor Coleridge, Confessions of an
Inquiring Spirit , hg. v. Henry Nelson Coleridge (London 1840), 49.

20 William Kirby, On the Power, Wisdom and Goodness of God, as Manifested in the Creation of Animals
and in their History, Habits, and Instincts, Bd. 1 (London *1835) (=Bridgewater Treatises on the
Power, Wisdom, and Goodness of God, as Manifested in the Creation, 7), xlix.



224

7.2 Religidoses Naturerleben bei Ruskin in den 1830er Jahren

Ruskin hat 1844-45 den Versuch einer Schilderung und Deutung einer seiner religios
konnotierten Naturerfahrungen unternommen. Bezugspunkt war ein reales oder ima-
gindres Erlebnis in den Alpen, das vermutlich auf eine von zwei Reisen in die Schweiz in

den Jahren 1833 oder 1835 zuriickging:

It is now—no matter how long—since I was lying, one dark July evening, on a mossy rock beside the fountain
of the Brevent, in the valley of Chamonix [...]—on a dark evening of July, dark not with night, but with storm.
The precipice above me lost itself in the air within fifty feet of my head—not in cloud—but in the dark,
motionless atmosphere. [...] So it had been throughout the day—no rain—no motion—no light. One roof—
one level veil, as of God’s Holy Place [2.Mose 26,31-33], and the voices of the mountains from behind it and
above. [...] It was as if the sun had been taken away from the world, and the life of the earth were ebbing away,
groan by groan.

Suddenly, there came in the direction of Dome du Gouter a crash—of prolonged thunder; and when I
looked up, I saw the cloud cloven, as it were by the avalanche itself, whose white stream came bounding down
the eastern slope of the mountain, like slow lightning. The vapour parted before its fall, pierced by the
whirlwind of its motion; the gap widened, the dark shade melted away on either side; and, like a risen spirit
casting off its garment of corruption, and flushed with eternity of life, the Aiguilles of the south broke through
the black foam of the storm clouds. One by one, pyramid above pyramid, the mighty range of its companions
shot off their shrouds, and took to themselves their glory—all fire—no shade—no dimness. Spire of ice—
dome of snow—wedge of rock—all fire in the light of the sunset, sank into the hollows of the crags—and
pierced through the prisms of the glaciers, and dwelt within them—as it does in clouds. The ponderous storm
writhed and moaned beneath them, the forests wailed and waved in the evening wind, the steep river flashed
and leaped along the valley; but the mighty pyramids stood calmly—in the very heart of the high heaven—a
celestial city with walls of amethyst and gates of gold—filled with the light and clothed with the Peace of
God.?!

Die beschriebene Epiphanie ist, typisch fiir die Epoche von Spitklassizismus und
Romantik, als eine Erfahrung des Erhabenen beschrieben. Die visuellen Phinomene fasst
Ruskin dhnlich wie Andrews als eine Versinnbildlichung der providentiellen Handlungen
Gottes und als Vorausdeutung auf das Reich Gottes auf. Ruskin selbst nahm eine noch

weitergehende Deutung vor:

With all that I had ever seen before—there had come mingled the associations of humanity—the exertion
of human power—the action of human mind. The image of self had not been effaced in that of God. It
was then only beneath those glorious hills that I learned how thought itself may become ignoble and
energy itself become base—when compared with the absorption of soul and spirit—the prostration of all
power—and the cessation of all will— before, and in the Presence of, the manifested Deity. It was then
only that I understood that to become nothing might be to become more than Man;—how without
desire—without memory—without sense even of existence—the very sense of its own lost in the
petception of a mightier—the immortal soul might be held for ever—impotent as a leaf—yet greater than
tongue can tell—wrapt in the one contemplation of the Infinite God. It was then that I understood that all
which is the type of God’s attributes—which in any way or in any degree—can turn the human soul from
gazing upon itself—can quench in it pride—and fear—and annihilate—be it in ever so small a degree, the

21 Nicht in das verdffentlichte Werk aufgenommene Passage des Manuskriptes von Modern Painters 11
(1846), Works, 4.363-4.



225

thoughts and feelings which have to do with this present world, and fix the spirit—in all humility—on the
types of that which is to be its food for eternity [...].%2

Die fiir den asthetischen Genuss des Erhabenen prigende Erfahrung des Staunens, des
Schreckens und der Ehrfurcht vor der erblickten Gefahr und des durch den Schock
bewirkten Wohlgefiihls nach durchschauter Fiktivitit der Gefahr?? ist in Ruskins Be-
schreibung also gesteigert zur Erfahrung einer fiktiven Ausléschung des Ego vor der
Grofle und Macht der Gottheit. Diese manifestiert sich in einem Szenenwandel, der von
der wiisten, verdunkelten Erde zum Neuen Jerusalem gleichsam die ganze Heils-
geschichte in einem Schritt durchquert (parallel dazu wird das Offnen des Vorhangs im
Tabernakel bzw. Tempel evoziert). Die Natur leitet dabei den Blick weg vom Selbst24 und
hin auf die von Gott eingesetzten ,,Typi®, die ihrerseits eine Vorausdeutung auf die
Attribute und Handlungen Gottes enthalten: ,,[A]ll which is the type of God’s attributes
[...] can turn the human soul from gazing upon itself |...] and annihilate—be it in ever so
small a degree, the thoughts and feelings which have to do with this present world, and
fix the spirit—in all humility—on the types of that which is to be its food for eternity™.

Es gibt unterschiedliche Ansétze, um diese Naturerfahrung als religioses Phdnomen zu
verstehen. Dabei muss zuerst darauf hingewiesen werden, dass es sich nicht um eine
Erfahrung handelt, die im engeren Sinne der aufgekldrten Physikotheologie zugerechnet
werden kann, da die Erfahrung nicht an eine wissenschaftliche Betrachtung des provi-
denziell wohleingerichteten Kosmos gekniipft ist. Zwar scheint der Heilsplan Gottes in
der visuellen Erfahrung auf, aber es is nicht die naturgesetzlich sinnhaft geregelte, auf den

Nutzen des Menschen gerichtete Naturordnung, die Ruskin wahrnimmt: Ruskin

22 Ibid., 4.364-5.

23 Edmund Burke, 4 Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful:
With an Introductory Discourse Concerning Taste, and several other Additions (1757f), new edition
(London 1798), I/vii, 58-60; 11/i-ii, 95-8; IV/vi-vii, 254-8.

24 Dieses Selbst des modernen Menschen (=des Lesers) wird in langen Passagen, die das Zitat einleiten
und vorbereiten, charakterisiert. Ruskin entwirft es als das Selbst des auf ausgetretenen Pfaden
wandelnden ‘Massentouristen’: “It is not every one who has been at Chamonix—nor every one who, in
the travellers’ phrase, has “done” Chamonix—who will know what I mean by “the fountain of the
Brevent”; for the road to it has not yet become one of the beaten ways of the valley. The access to it is
too easy to be boasted of as an achievement, and the thing itself too beautiful to be sought for as a
show. There is here no point de vue—no peril of approach—nothing by which the guide can justify his
charge, or the guided their enthusiasm,; there are here no vendors of spas or spoons, no ranges of
nicknackers or costume—no miniature farms to let—with the agricultural economy of Switzerland
typified by a cock at the door and a cat on the window sill. And therefore are there here no apparitions
of shawl or knapsack—basket or bottle—ringlet—or moustachio—no combinations of appetite and
sentiment—of poetry and perspiration.” Verworfener Vorentwurf fiir Modern Painters 11 (1846),
Works, 4.363.



226

beschreibt vielmehr eine dsthetische Erfahrung, die, losgeldost vom ,normalen‘ Welt-
mechanismus, die (in der Schrift) prophezeite Zukunft zur Anschauung bringt.

Stephen Finley betrachtet Ruskins Alpenerlebnisse als Variation der evangelikalen
Heiligungserfahrung: “[Ruskin] transforms nature into the divinely guided process that
generates those signs for humankind’s spiritual encouragement and sanctification”?>
Doch es ist zumindest fraglich, ob es sich bei dem Ddéme-du-Gotter-Erlebnis Ruskins
tatsdchlich um ein evangelikales Heiligungserlebnis handelt, d.h. um die Erfahrung der
Gerechtmachung und ,Wiedergeburt® als ein zu guten Werken befidhigter, ‘erneuerter’
Mensch. Ein Vergleich kann dies veranschaulichen: Als prototypisches Beispiel eines
Heiligungserlebnisses gilt seit Matthew Arnolds Essay St. Paul and Protestantism (1870)
die “conversion” des Soldaten und Methodistenpredigers Sampson Staniforth (1720-99).26
Staniforth erlebte seine Heiligung, als er mit seiner Einheit in den Niederlanden wihrend

des Osterreichischen Erbfolgekrieges 1745 auf Vorposten lag:

As soon as I was alone, I kneeled down, and determined not to rise, but to continue crying and wrestling
with God, till He had mercy on me. How long I was in that agony I cannot tell; but as I looked up to
heaven, I saw the clouds open exceeding bright, and I saw Jesus hanging on the cross. At the same
moment these words were applied to my heart, “Thy sins are forgiven thee.” My chains fell off; my heart
was free. All guilt was gone, and my soul was filled with unutterable peace.?’

Staniforth’ “conversion” ist offenkundig nicht die einer Bekehrung zum Glauben, die
er zwei Jahre zuvor erfahren hatte, sondern die der Gerechtmachung und Heiligung. Sein
(im Ganzen léngerer) Bericht von dem Ereignis und dessen Einbettung in sein Leben ent-
falten sich zu groflen Teilen nach dem Grundmuster evangelikaler Umkehr-Narrationen,
die, wie Bruce Hindmarsh und andere feststellen, sich am Muster der heilsgeschichtlichen
Phasen von Schopfung, Fall, Erlosung und Wiedergeburt orientieren.?® Staniforth’ Bericht
setzt, so gesehen, mit der gefallenen Welt ein und entfaltet sich dann {iber Bufle und
Bekehrung zu hin zur Erldsung (Gerechtmachung) und Wiedergeburt (Heiligung), wie sie

im zitierten Passus angesprochen werden.

25 Finley, Nature’s Covenant, 188; dhnlich auch: ibid., 134 und 198.

26 7Zu Staniforth’ Leben siehe neben seinem autobiographischen Bericht knapp: Isabel Rivers, “Staniforth,
Sampson”, in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004, letzter Zugriff:
09.09.2008): <http://www.oxforddnb.com/view/article/40214>

27 Sampson Staniforth, “The Life of Mr. Sampson Staniforth, Written by Himself” (1783), in: Thomas
Jackson (Hg.), The Lives of Early Methodist Preachers: Chiefly Written by themselves, Bd. 4 (London
31866), 109-48, hier: 122. Vgl. Matthew Arnold, St. Paul and Protestantism: With an Essay on
Puritanism and the Church of England (London *1870), 54-5.

28 D. Bruce Hindmarsh, ““My Chains Fell off, my Heart was Free’: Early Methodist Conversion Narrative
in England”, Church History 68 (1999), 910-29.



227

Ruskins Narration vom Lawinenabgang am Dome du Godter setzt hingegen bei der
Finsternis iiber den Wassern ein, der wiisten und leeren Welt vor der Schépfung, und
bricht dann schlagartig um zum Neuen Jerusalem am Ende der Apokalypse. Das Ich des
Erzdhlenden entwickelt sich dabei so gut wie gar nicht — im Gegenteil: Es erlebt den Ich-
Verlust, bis an den Rand der Bewusstseinsaufgabe (“I learned how thought itself may
become ignoble and energy itself become base). Zwar erklart Ruskin gegen Ende des
Fragmentes, ausgelost durch die tiberwiltigende Erfahrung den Begriff der Schonheit
verstanden zu haben (“And then I learned—what till then I had not known—the real
meaning of the word Beautiful”),?® um damit zum Thema des zweiten Bandes von
Modern Painters iiberzuleiten. Doch auch als Bekehrungsereignis betrachtet, entsprach
Ruskins Narration natiirlich nicht den Grundmustern evangelikaler Glaubenspraxis: Es
fehlen die vorausgehende Bulle, die Erkenntnis der Glaubenswahrheiten und die durch
den Heiligen Geist bewirkte Glaubensgewissheit. Ruskins Naturerlebnisse unterschieden
sich also deutlich von evangelikalen Bekehrungs- und Heiligungserlebnissen, denn trotz
aller Erlosungsmetaphorik waren ihnen keine dogmatisch fassbaren Erkenntnisse, Fest-
legungen oder Verpflichtungen eigen.

Dies konstatierte Ruskin selbst, als er sich nur 10 Jahre spéter, 1856, in einer
Retrospektive iiber die Phdnomenologie seiner jugendlichen Naturerfahrungen Klarheit

zu verschaffen suchte:

[TThere was no definite religious feeling mingled with it [=pleasure in scenery]. I partly believed in ghosts
and fairies; but supposed that angels belonged entirely to the Mosaic dispensation, and cannot remember
any single thought or feeling connected with them. I believed that God was in heaven, and could hear me
and see me; but this gave me neither pleasure nor pain, and I seldom thought of it at all. I never thought
of nature as God’s work, but as a separate fact or existence. |[...]

[Allthough there was no definite religious sentiment mingled with it, there was a continual perception
of Sanctity in the whole of nature, from the slightest thing to the vastest;—an instinctive awe, mixed with
delight; an indefinable thrill, such as we sometimes imagine to indicate the presence of a disembodied
spirit. I could only feel this perfectly when I was alone; and then it would often make me shiver from head
to foot with the joy and fear of it, when after being some time away from hills, I first got to the shore of a
mountain river, where the brown water circled among the pebbles, or when I first saw the swell of distant
land against the sunset, or the first low broken wall, covered with mountain moss. 1 cannot in the least
describe the feeling; but I do not think this is my fault, nor that of the English language, for I am afraid, no
feeling 7s describable. If we had to explain even the sense of bodily hunger to a person who had never felt
it, we should be hard put to it for words; and the joy in nature seemed to me to come of a sort of heart-
hunger, satisfied with the presence of a Great and Holy Spirit. These feelings remained in their full
intensity till I was eighteen or twenty, and then, as the reflective and practical power increased, and the
“cares of this world” [Mk 4,19] gained upon me, faded gradually away [.]>

29 Aus dem Blockzitat oben getilgt: Sieche Modern Painters 11 (1846), Works, 4.364.
30 Modern Painters 111 (1856), Works, 5. 365, 367-8.



228

Sicherlich ist Ruskins Selbsterkundung von 1856, als sich seine Glaubenszweifel
bereits erheblich verstirkt hatten, durch den Wandel seiner Uberzeugungen, nachtrigliche
Umgewichtungen und neue Aussageabsichten tiberformt. Dennoch geht aus Ruskins sehr
differenzierter Darstellung klar hervor, dass er selbst seine Naturerlebnisse nur durch
unbestimmte religiose Merkmale gekennzeichnet sah: Denn seine Aussage “[T]here was
no definite religious feeling mingled with it” ist sicherlich so zu verstehen, dass Ruskins
Naturerfahrung zwar einen religidsen Charakter hatte, aber nicht in dogmatischen
Begriffen bzw. in Form dogmatisch vorgepriagter Glaubenserfahrungen wie Bulle,
Bekehrung oder Wiedergeburt erfasst werden konnte.

Ruskin trieb diesen Einsicht noch weiter: Nach seinen Angaben fehlte ein direkter
personaler Bezug zu Gott (“I believed that God was in heaven [...] but [...] I seldom
thought of it at all”’). Dennoch empfand Ruskin “a continual perception of Sanctity in the
whole of nature [...], such as we sometimes imagine to indicate the presence of a
disembodied spirit” und fiihrte sein Erleben auf “a sort of heart-hunger” zuriick, der
durch die Gegenwart “of a Great and Holy Spirit” gestillt worden sei. Ruskin beschrieb
also nicht etwa eine pantheistische Gotteserfahrung, sondern fasste Gott als ein aufer-
weltliches Wesen auf, das aber inmitten der Werke der Schopfung pridsent war
(“disembodied spirit”).

Bemerkenswert sind auch Ruskins Feststellungen zur Wirkung seiner religiosen
Naturerlebnisse: Er verband damit keine Heiligung und ‘Wiedergeburt’ im evangelikalen
Sinne, aber doch einen Teil der kathartischen Wirkungen einer regemeratio: “[My
pleasure in scenery]| was, according to its strength, inconsistent with every evil feeling,
with spite, anger, covetousness, discontent, and every other hateful passion; but would
associate itself deeply with every just and noble sorrow, joy, or affection”.3! Dies verweist
auch zuriick auf Ruskins ,Essay” von 1836, in dem er die Wirkung &sthetischer
Erfahrungen beschrieb.

Finlay greift fiir seine These, dass es sich bei Ruskins Naturerfahrung um Heiligungs-
erfahrung handelt, auf den Begriff des “natural methodism™ zuriick, den Charles Lambs
1815 auf Wordsworth anwandte und der in jlingerer Zeit von Richard Brantley als
literaturwissenschaftlicher Forschungsbegriff verwendet wird.32 Finley selbst bezeichnet

Ruskins Haltung noch spezifischer als “naturalized methodism”, d.h. als einen in die

31 Ibid., Works, 5.367.
32 Richard E. Brantley, Wordsworth’s “Natural Methodism” (New Haven 1975).



229

Natur projizierten Methodismus.33 Beide, Finlay wie Brantley, grenzen sich damit gegen
einen weiteren kontroversen Terminus ab, den Begriff des “natural sacramentalism”, mit
dem der Literaturwissenschaftler Harold Bloom die Religiositidt der Gedichte William
Wordsworth’s beschreibt.34 Tatsdchlich suchte Ruskin bis in die 1850er Jahre nach einer
zu biblischen Grundlage fiir seine religiosen Naturerfahrungen,’> und er operierte in
diesem Zusammenhang zumindest in einer Tagebucheintragung von 1849 auch mit dem
Begriff des Sakramentes.’¢ Letztlich verfehlt jedoch auch der Begriff des ,Natursakra-
mentalismus‘Ruskins religiose Naturwahrnehmung, da dieser Wahrnehmung die wesent-
lichen Merkmale des Sakraments abgehen: die Einsetzung durch Christus, die (im refor-
mierten Verstindnis nur zeichenhafte) Gnadenwirkung, eventuell die sittliche Vorberei-
tung des Sakramentenempfangs und, nach katholischer Theologie, die Vollmacht des
Spenders, der formrichtige Vollzug, die Wirkungsweise des ex opere operato.

Daher sollten Ruskins religiose Naturerlebnisse vielleicht ,schlichter® als ,Natur-
epiphanien’ charakterisiert werden: als panentheistische Erfahrungen vermeintlicher
Erscheinungen Gottes, die verbunden waren mit der Erfahrung von Heilsgewissheit,
Katharsis und Bekriftigung im Glauben.

Ruskins ,Naturkult® stand auf diese Weise auerdem im Widerspruch zu der anderer
romantischer Naturverehrer,?” die die Entfachung ihrer Intuition und Kreativitidt in der
Natur betonten.3® Denn seine literarisch-kiinstlerische Produktivitidt empfing nach seinen

Worten keinen Impuls aus dem Affekt der Natureindriicke:

33 Finley, Nature’s Covenant, 54.

34 Knapp u.a. in Harold Bloom, The Visionary Company: A Reading of English Romantic Poetry (New
York 21971), 265.

35 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.378-9.

36 Tagebuch, 0.0., [Dez. 1848/ Jan. 1849], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c, fol. 137".

37 Aus der umfangreichen Literatur zum Themenkomplex Romantiker und Religion: John Robert Barth,
Romanticism and Transcendence: Wordsworth, Coleridge, and the Religious Imagination (Columbia,
Mo. 2003); Donald G. Marshall, “Religion and Literature after Enlightenment: Schleiermacher and
Wordsworth”, Christianity and Literature 50:1 (2000 Autumn), 53-68; Nancy Easterlin, Wordsworth
and the Question of “Romantic Religion” (Lewisburg, Pa. 1996); Stephen Prickett, “On Reading
Nature as a Romantic”, in: David Jasper (Hg.), The Interpretation of Belief: Coleridge, Schleiermacher
and Romanticism (London 1986), 126-142; Stephen Prickett, “The Religious Context”, in ders. (Hg.),
The Romantics (New York 1981), 115-163; Terry J. Diffey, “The Roots of Imagination: The
Philosophical Context”, in Prickett (Hg.), The Romantics (New York 1981), 164-201; John Richard
Watson, Wordsworth’s Vital Soul: The Sacred and Profane in Wordsworth’s Poetry (Atlantic
Highlands, NJ: Humanities, 1982); Stephen Prickett, Romanticism and Religion: The tradition of
Goleridge and Wordsworth in the Victorian Church (Cambridge 1976); David M. Roger,
“Wordsworth’s Rediscovery of Religion, 1797-1798”, Universitas 1 (1963), 79-93.

38 David J. Leigh, “Cowper, Wordsworth, and the Sacred Moment of Perception”, in: John Robert Barth
(Hg.). The Fountain Light: Studies in Romanticism and Religion in Honor of John L. Mahoney (New
York, 2002), 54-72.



230

[I]t was entirely unaccompanied by powers of reflection or invention. Every fancy that I had about nature
was put into my head by some book; and I never reflected about anything till I grew older; and then, the
more I reflected, the less nature was precious to me: I could then make myself happy, by thinking, in the
dark, or in the dullest scenery; and the beautiful scenery became less essential to my pleasure.>”

Dieser Widerspruch begriindete offenbar auch eine gewisse Ambivalenz, die Ruskin
zu den Romantikern empfand, deren Werke er gleichwohl als geistesverwandt rezipiert
hatte: So setzte sich Ruskin 1843 noch stark fiir Wordsworth ein: “Wordsworth may be
trusted as a guide in everything, he feels nothing but what we ought all to feel—what
every mind in pure moral health must feel, he says nothing but what we all ought to
believe—what all strong intellects must believe” *° Ruskin wurde deshalb auch von der
Forschung iiberwiegend als einer von vielen Wordsworthianern betrachtet.#! Doch der
Subjektivismus der bekanntesten romantischen Dichter in ihrer Naturbetrachtung war fiir
Ruskin offenkundig nicht mit seiner Erfahrung der Ich-Ausloschung und eines passiven
Empfangs der Natureindriicke zu vereinbaren, wie er spétestens ab 1856 zum Ausdruck

brachte. ,,Selfishness* war im Moment einer ,Naturepiphanie‘ ausgeschlossen:

Keats drinks the beauty of nature violently; but has no more real sympathy with her than he has with a bottle of
claret. His palate is fine; but he “bursts joy’s grape against it” [Keats, “In Memoriam”], gets nothing but misery,
and a bitter taste of dregs, out of his desperate draught.

Byron and Shelley are nearly the same, only with less truth of perception, and even more troublesome
selfishness. Wordsworth is more like Scott, and understands how to be happy, but yet cannot altogether rid
himself of the sense that he is a philosopher, and ought always to be saying something wise. He has also a vague
notion that nature would not be able to get on well without Wordsworth; and finds a considerable part of his
pleasure in looking at himself as well as at her. But with Scott the love is entirely humble and unselfish.*?

Wie sich Ruskin 1856 einerseits von den Romantikern absetzte, indem er die
subjektivistische Naturbeobachtung und -schilderung als Angriff auf Gottes Grofle, Macht
und Giite betrachtete, grenzte er sich andererseits auch von der reinen Physikotheologie
ab, die das Mysterium der Beziehung zwischen Schopfer und Schopfung zu sehr auf den
‘handwerklichen’ Aspekt reduzierte: “I never thought of nature as God’s work, but as a

separate fact or existence”.*3

39 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.367.

40 An Walter Lucas Brown, [0.0.], 20.12.1843, Works, 4.390-3, hier: 343.

41 So bemerkt etwa Rosenberg, The Darkening Glass, 6: “Wordsworth’s moralization and deification of
nature became, in Ruskin’s hands, an ambitious programme for the moralization and deification of art’
und auch George P. Landow betrachet Wordsworth as “the most important source of his [=Ruskin’s]
critical theory.” Landow, The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin, 53.

42 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.343.

43 bid., Works, 5.366.



231

7.3 ,Exemplaristische Offenbarungen ‘ Gottes in der Natur

Einen weiteren Schliissel zur Decodierung von Ruskins Déme-du-Gotter-Narration gibt
der Begriff “#ype”, in dem sich gleichsam die Wahrnehmung des Autors biindelt. In dem
spezifischen Sprachgebrauch, in dem Ruskin und Andrews den Begriff “fpe”
verwendeten, entlehnten sie ihn wahrscheinlich der ‘Typologie’ John Hutchinsons oder
eines seiner Anhdnger, die an der Universitdit Oxford im 18. Jahrhundert eine starke
Stellung und dort noch im 19. Jahrhundert einen Vertreter in dem Hebraisten Alexander
Nicoll (1793—-1828) hatten.** Die Hutchinsonische ‘Typologie’ ist dabei nicht identisch
mit der allegorischen Exegesemethode der frithchristlich-patristischen Typologie, die
einen alttestamentarischen Typos als Priafiguration eines neutestamentarischen Antitypos
deutete. Obgleich Hutchinsons Typologie sich auch an diese Exegesemethoden anlehnt,
leitete sie sich zudem auch aus dem antik-mittelalterlichen Exemplarismus ab,
demzufolge das Seiende als Abbild (imago, imago ectypa, ideatum) durch ein spirituelles
Urbild (exemplar, imago archetypa, idea, forma omnium formatorum) gepragt wurde und
auf dieses Urbild zuriickverweist.#> Hutchinson entwickelte daraus ein komplexes System
der Bibelexegese, bei dem Worte sowohl als Trager spiritueller Bedeutung wie als
Zeichen fiir materielle Objekte verstanden wurden, die ihrerseits wiederum Riickschliisse
auf Gottes Wille, Attribute und Wirken ermdglichten. Die meisten Rezipienten im
spéteren 18. und 19. Jahrhundert griffen Hutchinsons Ideen und seinen Typus-Begriff als
eine Variante des exemplaristischen Analogisierens zwischen materieller Schopfung und
moralisch-spiritueller Welt auf4¢ Edward Irving, der Hutchinsons mangelnden
exegetischen Literalismus scharf kritisierte (aber die Grundidee des Exemplarismus
eingeschrinkt akzeptierte), charakterisierte das Verfahren dementsprechend vereinfacht

wie folgt:

44 Derya Gurses, “Academic Hutchinsonians and their Quest for Relevance, 1734-1790”, History of
European Ideas 31 (2005), 408-27; Kuhn, “Glory or Gravity”, 310. Hutchinsons Name findet sich
meines Wissens ein Mal im Tagebuch, ndmlich 1849 im Zusammenhang mit der Lektiire von Irvings
Schriften: “Emblems. Hutchinsonian Theory? that everything in the world is a type, like a sacrament
spoken of by Irving”. Die Textstelle deutet wohl darauf hin, dass zwar der Name Hutchinsons Ruskin
nicht vertraut war, Ruskin aber die Grundprinzipien von Hutchinsons typologischer und exemplari-
stischer Weltsicht akzeptierte und nicht fiir eine blofe Theorie hielt. Zudem demonstriert der Eintrag,
dass Ruskin das Zeichenhafte der Natur (“Emblems”) sakramental auffasste. Tagebuch, 0.0., [Dez.
1848/ Jan. 1849], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c, fol. 137".

45 Einfiihrend hierzu: Helmut Meinhardt, “Urbild — Abbild”, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 8 (Miinchen
1997), Sp. 1289-91; oder die klarer strukturierten dlteren Artikel von Geoffrey Ernest Richard Lloyd,
“Analogy in Early Greek Thought”, und Armand Maurer, “Analogy in Patristic and Medieval
Thought”, in: Philip P. Wiener (Hg.), Dictionary of the History of Ideas: Studies of Selected Pivotal
Ideas, Bd. 1 (New York 1973), Sp. 60-64, 64-67.

46 So bereits Earl R. Wasserman, “Nature Spiritualized: The Divine Analogy in the Eighteenth Century,”
ELH 20 (1953), 39-76, hier. bes. 53-63.



232

And herein lieth the Hutchinsonian doctrine, which is the mother of all mystery, that, not content with
what emblems God hath served Himself withal for the manifestation of what truth was necessary to man’s
redemption [=Heilige Schrift, Taufe und Abendmahl], it taketh a bolder wing, and holdeth that all visible
things and philosophical [=(natur)wissenschaftlich’] truths are but emblems of spiritual truth, which it is
the purpose of man’s life to discover: thus extending the fact, that religion is truth discovered by natural
emblems, into a universal system, that all nature is but, as it were, a visible impression of the spiritual truth
which is behind: and as the day hideth the stars, so the vision of things hideth the spiritual meaning of
things.*’

Andrews und Ruskin wendeten diese Betrachtungsweise nicht (oder nicht allein) auf
die Bibel an, sondern insbesondere auf Objekte der sichtbaren Welt. Dadurch erhielten
Gegenstinde und Erscheinungen der Welt den Charakter gottlicher Zeichen, die auf Gott
zuriickverwiesen. Anders als Symbole, die nur auf menschlicher Vereinbarung beruhen
und keinen wesenseigenen inneren Bezug zum Symbolisierten haben, implizierte der
Begriff des ‘Typus’ im Hutchinsonischen Sinne eine Setzung durch Gott und eine Abbild-
oder gar Wesensédhnlichkeit des natiirlichen Gegenstandes mit dem gottlichen Arche-
typus: In der Naturerscheinung, dem Abbild, dem ‘geprigten’ Objekt, waren die gott-
lichen Attribute in abgeschwichter Form (quasi als ‘Negativ’) bewahrt.

Werke der Schopfung erhielten dadurch einen geradezu numinosen Charakter als
Phidnomene einer gegenwirtigen Offenbarung. Irving erkannte Hutchinsons Typi sogar
einen nahezu sakramentalen Charakter zu (und diskutierte die Ideen Hutchinsons daher in
einer Schrift iiber Sakramente). Ruskins Naturerfahrung fehlte, wie diskutiert, die Ein-
setzung, Form und Wirkung eines Sakraments.*® Doch Evangelikalen, die in calvini-
stischer Tradition bereits gewohnt waren, Tauf- und Abendmahlssakrament als Zeichen
und Verweise auf das in der Schrift verkiindete Heil aufzufassen, bot die typologische
Deutung von Phidnomenen, wie sie Hutchinson vorschlug — vorausgesetzt sie akzeptierten
die typologisch-exemplaristischen Grundlagen Hutchinsons — sicherlich sinnféllige und
dhnlich numinose Erfahrungen wie die tiberlieferten Sakramente.

Irvings Schrift tiber die Sakramente fiigt sich in gewisser Weise sogar ein in eine
zeitgenossisch kleine aber signifikante sakramentalistische Bewegung innerhalb des
Evangelikalismus. Viele Evangelikale, die auf die Krise der 1820er und 1830er Jahre
reagierten, legten zunehmend Gewicht auf die (traditionellen) Sakramente.#® In vorderster

Linie zdhlten dazu einige der ,Radikalevangelikalen® sowie die spiter zum Oxford

47 Trving, “Homilies on Baptism” (1828), in ders., Collected Writings of Edward Irving, hg. v. Gavin

Carlyle, Bd. 2 (London 1864), 245-432, hier: 254.

48 Spiter fand Ruskin eine Begriindung fiir seine Naturbewunderung in der Bergpredigt: Modern Painters
III (1856), Works, 5.378-9.

49 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 95-7.



233

Movement tibertretenden Dissidenten. Beide Gruppierungen kombinierten dies mit einer
neuen Wertschitzung fiir éltere Formen der Liturgie, fiir aufwendigere Kirchen-
ausstattungen, liturgische Gerédte und Gewénder, Raumgliederung sowie Bauschmuck.>0
Irving selbst blieb wie die meisten Recordites zwar ein scharfer Kritiker jeder Form von
Hldolatry“ 1 doch der GroBbankier, unabhéngige Tory-M.P., Irvingianer und spétere
wApostle® Henry Drummond (1786-1860) forderte bereits 1828 die Revitalisierung
katholischer Formen der Liturgie: ,,[T|he Popish practice of praying from a liturgy |[...]
without preaching, is nearer being a proper ceremonial for God’s house, than
making it a mere preaching house without prayer .52 Zudem war es sein Ziel, zum
Bilderschmuck in den Kirchen zuriickzukehren: ,,[[]¢ is to be hoped that we may see again
the places of worship adorned, as in early times, with paintings recording the triumphs of
Christianity, whether in the actings, death, and speedily approaching return of its Divine
Founder Himself, or in those of His most eminent servants*.>3

Die Aufwertung &duBlerer Formen der Glaubenspraxis in den Kreisen der
,Radikalevangelikalen® und der traktarianischen Hochanglikaner war allerdings zumeist
begleitet von einer Abwertung des aufgekldrten Erbes der Evangelikalen: der Physiko-
theologie. Sie wurde mehr und mehr als sdkularistisch, unbiblisch und moralisch

indifferent diskreditiert:

[Hume has] shewn what a bare and comfortless view reason, justly exercised, must take of God’s character
and providence, proving what a nonentity natural theology is, and how to any theology revelation is
absolutely necessary. But, granting the principles of [...] natural religion, that there is one God who made
the heavens and the earth, and the soul of man, who ruleth over all things after the pleasure of His will—
what, I ask, is there here to produce love or obedience in the mind ? [...] Dominion begetteth fear not
love,—awe, and perhaps timorous slavery, but never hearty and willing obedience.][...] For this world hath
such mixed fates, and the men in it such various fortunes, that nothing regular can be brought out of its
confusion. And though I allow there is a tendency of things to run right, they are so marred by natural and
moral accidents, by storms and revolutions, by contentions and wars, that it is beyond the power of any
skill to reduce them into justice, or draw from them a character of mercy. [...] To what, therefore, serveth
this God of reason, out of whose government reason can bring no principles of good order? Not certainly
to generate such an attachment as should bind upon the heart the rules of morals.>*

50 Zu der als Ritualismus bezeichneten hochkirchlichen Praxis siche Nigel Yates, Anglican Ritualism in
Victorian Britain, 1830-1910 (Oxford 1999).

51 Siehe die Predigten zum Thema in Edward Irving, The Collected Writings of Edward Irving, Bd. 4, hg.
v. Gavin Carlyle (London 1865), 3-99.

52 Henry Drummond, 4 Defence of the Students of Prophecy: In Answer to the Attack of the Rev. Dr.
Hamilton, of Strathblane (London 1828), 58.

53 Drummond, 4 Letter to Thomas Phillips, Esq., R.A., on the Connection Between the Fine Arts and
Religion, and the Means of their Revival (London 1840), 34-5.

54 Edward Irving, “XIII: On Moral Life”, in ders., The Collected Writings of Edward Irving, Bd. 4, hg. v.
Gavin Carlyle (London 1865), 161-177, hier: 170-1. Vgl. auch ders. “XXXVI: The Theology of the



234

Fast mit dem gleichen Wortlaut wie Irving griff auch Coleridge die tradierte
Physikotheologie an, weil sie das Verhidltnis von Mensch und Natur/Gott als das einer
bloBen Diktatur von Ursache und Wirkung definiere.>> Diese von der mechanistischen
Philosophie getragene Physikotheologie war eine aus seiner Sicht iiberholte Religiositit,

weil sie nicht in der Subjektivitit des Individuums wurzelte:

Hence, I more than fear, the prevailing taste for books of natural theology, physico-theology,
demonstrations of God from nature, evidences of Christianity, and the like. Evidences of Christianity! 1
am weary of the word. Make a man feel the want of it; rouse him, if you can, to the self-knowledge of his
need of it; and you may safely trust it to its own evidencel[.]>

Ruskin hat Coleridges Schritt, die Religion aus dem Subjekt heraus zu begriinden, wie
die meisten seiner Zeitgenossen (incl. Irving) nicht nachvollzogen. Er ist darin dem
aufgekliarten Empirismus treu geblieben. Aus seiner Sicht wurde durch ein philosophisch
idealistisches Verhiltnis zu Natur und Religion, wie es Coleridge postulierte, die Natur
entweiht: Das in der Natur gleichsam antizipierte Reich Gottes wurde von denen, die
Natur- und Glaubenserfahrungen nur als subjektive Konstruktion des Menschen
auffassten, Ruskins Meinung nach missachtet. Statt die Zeichen Gottes in der Natur zu
achten, ignorierten Idealisten sie und ersetzten sie mit den vom Heil wegfiihrenden
Irrtimern des Menschen (Ruskin kritisierte diese, seiner Ansicht nach fiir die Moderne
charakteristische, Haltung mit einem in der Literaturwissenschaft populidr gewordenen
Schlagwort als ,pathetic fallacy*).”” Nichts trieb Ruskin zu heftigeren Ausfillen gegen
Zeitgenossen, als Naturverehrer, die sich Ruskins Ansicht nach gleichsam selbst ,iiber die

Natur stellten‘:

[TThe right, which every man unquestionably possesses, to be an ass, is extended only, in public, to those
who are innocent in idiotism, not to the more malicious clowns, who thrust their degraded motley
conspicuously forth amidst the fair colours of earth, and mix their incoherent cries with the melodies of
eternity, break with their inane laugh upon the silence which Creation keeps where Omnipotence passes
most visibly, and scrabble over with the characters of idiocy the pages that have been written by the finger
of God.>8

Natural Man”, ibid., 504-14.

55 Sehr breit diskutiert in Samuel Taylor Coleridge, Aids to Reflection [in the Formation of a manly
Character on the several Grounds of Prudence, Morality, and Religion, Illustrated by Select Passages
from our Elder Divines, Especially from Archbishop Leighton ('1825)], 4th ed., hg. v. Henry Nelson
Coleridge (London 1839).

56 Jbid., 308-9. Zu Coleridge siehe: Douglas Hedley, Coleridge, Philosophy and Religion: Aids to
Reflection and the Mirror of the Spirit (Cambridge 2000).

5T Modern Painters 111 (1856), Works, 5.201-20.

58 “The Poetry of Architecture: Or, the Architecture of the Nations of Europe Considered in its Associa-



235

Anders als im Idealismus, der das heutige Bild der Romantik weithin prédgt, war
Ruskin {iberzeugt, dass der Mensch nicht aufgefordert war, der Natur seinen ,Stempel
aufzudriicken‘, indem er sie mit seinen Emotionen und Theorien anthropomorphisierte.
Vielmehr war Ruskins Ansicht nach der Mensch bestimmt, die in der Naturordnung an-
gelegten sichtbaren Zeichen und nicht sichtbaren religiésen ,Wahrheiten‘ vermeintlich
theorielos und empiristisch zu deuten. Das Denken des Menschen hatte sich in Ab-
héngigkeit von der Natur zu entwickeln und die Bestimmung des Menschen war es dabei,
seine Wahrnehmung und sein Handeln in Harmonie mit der Naturordnung zu bringen —
dieses Leitbild iibernahm Ruskin aus der britischen Moralphilosophie der Aufkldrung.

Gleichzeitig aber teilte Ruskin mit Irving, Coleridge und anderen Romantikern und
,Radikalevangelikalen® die Ablehnung einer blofl mechanistischen Konzeption der Natur.
Die ,Typologie‘ Hutchinsons scheint ihm dabei die Mdglichkeit geboten zu haben, die
Schopfung als ein System kommunizierender Zeichenstrukturen zu deuten, die alle auf
Gott verwiesen. Damit wurde die Natur zu einer Bithne der Epiphanie und gewann aus
Ruskins Sicht eine hochgradig religiose Bedeutung.>?

nINature-worship will be found to bring with it such a sense of the presence and power
of a Great Spirit as no mere reasoning can either induce or controvert” — dieses Diktum
fasst mithin prdgnant zusammen, was die religiose Erfahrung in Ruskins Natur-
betrachtung begriindete und Ruskin weiterzuvermitteln versuchte.®® Ein Grofteil seiner
Publizistik tiber Natur, Naturstudium und Kunst baut auf diesem Grundgedanken oder
dessen Variationen auf. Auch Freunden und Bekannten brachte er diese Idee immer
wieder nahe. So schrieb er etwa seinem Studienfreund Edward Clayton bereits einige
Jahre vor Erscheinen von Modern Painters iliber das Zeichnen in der Natur: ,,[T)he end of
study [of nature] in us [...] [is] to receive, what I am persuaded God means to be the

second source of happiness to man—the impression of that mystery which, in our total

tion with Natural Scenery and National Character” (1837-38), Works, 1.1-188, hier: 132. Die Passage
bezog sich direkt zundchst einmal auf Bauherren, die das Landschaftsbild durch unangemessene
Gebdude zerstorten, doch in der Schrift nahm Ruskin insbesondere die charakterlich-intellektuelle
Haltung aufs Korn, die zur Selbstiiberhebung iiber die Natur fiihrte.

59 Ein sakramententheologisches Fundament in Ruskins Kunsttheorie erkennt auch Malcolm Mackenzie
Ross, “Ruskin, Hooker and ‘the Christian Theoria’”, in: Millar MacLure/F. W. Watt (Hg.), Essays in
English Literature from the Renaissance to the Victorian Age (Toronto 1964), 283-303, hier: 284: Ross
nimmt an, dass der Einfluss Richard Hookers (1554—1600), dessen Laws of Ecclesiastical Polity (verf.
um 1590, publ. 1593-97, 1648, 1662) Ruskin 1844 oder 1845 von Osborne Gordon erhielt, dabei
priagend war. Siche Praeterita (1885-89), Works, 35.414

60 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.379.



236

13

ignorance of its nature, we call ‘beauty’ * (,,second source of happiness* meint dabei: die

zweite ,Heilsquelle‘ nach der Schriftoffenbarung).6!

7.4 Naturverehrung im Widerspruch zum Heiligungsstreben der Evangelikalen

Ruskins Verhiltnis zur Naturverehrung war oder blieb nicht ambivalenzfrei; ab den
1840er Jahren scheinen Ruskin zunehmend Zweifel an seiner Naturerfahrung heim-
gesucht zu haben. Die Erfahrung der Ich-Ausléschung im Dome-du-Gotter-Erlebnis, die
er im Entwurf zu Modern Painters 11 noch beschrieben hatte, gab Ruskin beispielsweise
schon nicht mehr zur Publikation frei. Der Grund dafiir scheint evident: Die ganz passivi-
sche Erfahrung der Heilsgewissheit, die mit Ruskins religioser Naturverehrung verbunden
war, stand in diametralem Gegensatz zur Heiligungserfahrung seiner evangelikalen Zeit-
genossen, beriihrte daher die moralischen Empfindlichkeiten seiner evangelikalen Leser-
schaft und brachte Ruskin offenkundig selbst in Argumentationsnot. Seine moralischen

Skrupel belegt 1856 der bereits zitierte Riickblick auf seine Epiphanieerfahrungen:

[My pleasure in scenery], though it had much power in moulding the character, it had hardly any in
strengthening it; it formed temperament but never instilled principle; it kept me generally good-humoured
and kindly, but could not teach me perseverance or self-denial: what firmness or principle I had was quite
independent of it; and it came itself neatly as often in the form of a temptation as of a safeguard, leading
me to ramble over hills when I should have been learning lessons, and lose days in reveries which I might
have spent in doing kindnesses.?

Dies weist auf ein ethisches Dilemma hin, in das Ruskin durch seine Naturverehrung
offenkundig ab den 1840er Jahren geriet. Gerade in dieser Krisenzeit vor 1848 scheint
thm selbst aus dem engsten Freundeskreise wenig Zustimmung zuteil geworden zu sein.
Osborne Gordon gegeniiber musste er sich beispielsweise erkldren, warum er liber Natur
und Kunst schrieb, statt ,ernsthafter Arbeit im kirchlichen Amt nachzugehen. Ruskin
verteidigte sich mit dem Argument, dass seine Begabung zur Naturbeschreibung eine
gottgegebene Veranlagung sei und Natur- und Kunstdeutung deshalb die ihm {ibertragene

Aufgabe seien:

61  An Edward Clayton, Rom, 03.12.1840, Works, 1.424-33, hier: 424-5.
62 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.367.



237

[Y]ou ask me if the cultivation of taste be the proper “ergon” of a man’s life [...]. First, then, [...] I am not
engaged in selfish cultivation of critical acumen, but in ardent endeavour to spread [...] the love and
knowledge [...] not of technicalities and fancies of men, but of the universal system of nature [...].
[Clonsider whether the years from four to seven and twenty could be, on the whole, much better
employed [...] than in [...] in exhibiting the perfection, desirableness, and instructiveness of all features,
small or great, of external nature [...].

But you will say that I am not yet capable of doing this. Possibly not; yet I think I am quite as capable
of Preaching on the beauty of the creation, of which I know something, as of preaching on the beauty of a
system of salvation of which I know nothing. If I have not power of converting men to an earnest feeling
for nature, I should have still less of turning them to earnestness in religion. The one is surely a lighter task
than the other [...].93

Die Kritik lief Ruskin dennoch nicht unberiihrt. Im verdffentlichten Text von Modern
Painters 11 nahm Ruskin den Leitgedanken seiner Naturbegeisterung wieder auf, ent-
wickelte ihn aber bereits aus einer Defensivhaltung heraus. Ruskins nahm damit ganz
offenkundig Bezug auf die ablehnenden Reaktionen, mit denen der erste Band von
Modern Painters (1843) unter den Geistlichen seines Freundeskreises aufgenommen
worden war.%* Ruskin musste sich fragen, ob seine Naturverehrung, die leicht als eine
schwiarmerisch iiberspannte Form von &sthetischem Genuss abgewertet werden konnte,
ethisch zu verantworten war — zumal in einer Zeit, in der sich seine ehemaligen Tutoren
und Studienkollegen gleichzeitig tatkriftig fiir die Verbesserung der sozialen und
religiosen Zustinde im Lande einsetzten. Noch Mitte der 1840er Jahre beanspruchte
Ruskin fiir seine Naturverehrung aber den gleichen moralisch-religiosen Stellenwert wie
fiir die pastorale Arbeit und stellte daher der evangelikalen ,,duty of self-denial* eine

natursakramentale ,,duty of delight* gegeniiber:

[Tlhere are few so uttetly lost but that they receive, and know that they receive, at certain moments
strength of some kind, or rebuke, from the appealings of outward things; and that it is not possible for a
Christian man to walk across so much as a rood of the natural earth, with mind unagitated and rightly
poised, without receiving strength and hope from some stone, flower, leaf, or sound, nor without a sense
of a dew falling upon him out of the sky; though, I say, this falsity is not wholly and in terms admitted, yet
it seems to be partly and practically so in much of the doing and teaching even of holy men, who in the
recommending of the love of God to us, refer but seldom to those things in which it is most abundantly
and immediately shown: though they insist much on His giving of bread, and raiment, and health (which
He gives to all inferior creatures), they require us not to thank Him for that glory of His works which He
has permitted us alone to perceive: they tell us often to meditate in the closet, but they send us not, like
Isaac, into the fields at even [1.Mose 24,63]; they dwell on the duty of self-denial, but they exhibit not the
duty of delight.®>

63 An Osborne Gordon, 0.0., 10.03.1844, Works, 3.665-7, hier: 665-6.

64 Zwischen Walter Lucas Brown und Ruskin blieb dies bis in die 1850er Jahre ein Streitgegenstand.
Siehe etwa Ruskins Brief, Venedig, 08.01.[1850], in: Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor”,
48-54; und [0.0.], 09.01.1858, in: O’Gorman (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas Brown”, 59-60, hier:
59.

65 Modern Painters 11 (1846), Works, 4.215-6. Zitiert ohne die Korrekturen Ruskins in spiteren Ausgaben.



238

Ruskin forderte, zumindest Ruhephasen zu nutzen, um sich von der gefallenen Welt so
weit wie moglich zu 16sen. Nur wer sich dem durch den Siindenfall ,,nicht zerstérten*
Rest der Schopfung zuwandte, konnte die notwendige ‘Energie’ fiir andere Téatigkeiten
beziehen. Diese Bekriftigung nicht entgegenzunehmen und nur im Orbit der gefallenen
Natur zu arbeiten, betrachtete Ruskin als religids schédlich und als Versto3 gegen die
providentielle Einrichtung des Kosmos. Er verdichtigte die evangelikalen Verdchter der

,Naturverehrung* zudem, letztlich nur dem Egoismus zu erliegen:

[A]n earnest mind, which, in its efforts at the raising of men from utter loss and misery, has often but little
time or disposition to take heed of anything more than the mere life, and of those so occupied it is not for
us to judge; but I think that of the weaknesses, distresses, vanities, schisms, and sins, which often, even in
the holiest men, diminish their usefulness, and mar their happiness, there would be fewer if, in their
struggle with nature fallen, they sought for more aid from nature undestroyed. It seems to me that the real
sources of bluntness in the feelings towards the splendour of the grass and glory of the flower, atre less to
be found in ardour of occupation, in setiousness of compassion, or heavenliness of desire, than in the
turning of the eye at intervals of rest too selfishly within; the want of power to shake off the anxieties of
actual and near interest, and to leave results in God’s hands; the scorn of all that does not seem
immediately apt for our purposes, or open to our understanding, and perhaps something of pride, which
desires rather to investigate than to feel.%¢

Ruskin hielt den missionarisch und karitativ titigen Aktivisten im Evangelikalismus sogar

vor, das katholische Dogma der Werkgerechtigkeit zu vertreten:

I believe that the root of almost every schism and heresy from which the Christian church has ever
suffered, has been the effort of men to earn, rather than to receive, their salvation; and that the reason that
preaching is so commonly ineffectual is, that it calls on men oftener to work for God, than to behold God
working for them. If, for every rebuke that we utter of men’s vices, we put forth a claim upon their hearts;
if, for every assertion of God’s demands from them, we could substitute a display of His kindness to
them; if side by side, with every warning of death, we could exhibit proofs and promises of immortalitys; if,
in fine, instead of assuming the being of an awful Deity, which men, though they cannot and dare not
deny, are always unwilling, sometimes unable, to conceive, we were to show them a near, visible,
inevitable, but all beneficent Deity, whose presence makes the earth itself a heaven, I think there would be
fewer deaf children sitting in the market—place [Lk 7,32].67

Ruskin rdumte freilich ein, sich nicht sicher zu sein, wie das Verhéltnis von titigem
Wirken und passivem Empfangen auszutarieren sei. Er schloss aber mit einem letzten
Argument und stiitzte seine Position auf der Offenbarung des Johannes ab — die Pflicht
zur verehrenden Naturbetrachtung ergab sich, seiner Meinung nach, aus der in der

Apokalypse verheilenen Zukunft:

66 Ibid., 4.216-7.
67 Ibid., 4.217 (zitiert ohne Ruskins Eingriffe fiir die Edition 1883).



239

We cannot say how far it is right or agreeable with God’s will, while men are perishing round about us;
while grief and pain, and wrath, and impiety, and death, and all the powers of the air, are working wildly
and evermore, and the cry of blood going up to heaven, that any of us should take hand from the plough;
but this we know, that there will come a time when the service of God shall be the beholding of Him; and
though in these stormy seas where we are now driven up and down, His Spirit is dimly seen on the face of
the waters, and we are left to cast anchors out of the stern, and wish for the day, that day will come, when,
with the evangelists on the crystal and stable sea [Offb 4,6], all the creatures of God shall be full of eyes
within [Offb 4,8], and there shall be “no more curse, but His servants shall serve Him, and shall see His
face” [Offb 22,3-4].98

Die ethische Haltung, die in Ruskins Verteidigung zum Ausdruck kommt, ist
bemerkenswert weit entfernt vom politischen Reformkdmpfertum seines ehemaligen
Pastors John Burnet oder dem unbeugsamen sozialkonservativen Aktionismus der Tories
Dale und Melvill. Auch in anderer Hinsicht entfernte sich Ruskins Konzept der Naturver-
ehrung weit von den dogmatischen Grundlagen evangelikaler Religiositit: Ruskins
optimistisches Weltbild nahm die Natur (bis auf einzelne Facetten) — anders als den
Menschen — aus der Erbsiinde und ihren Folgen weithin heraus: Sie trug nach Ruskins
Auffassung zu groflen Teilen noch die Wesensmerkmale des Paradieses: ,,/ believe the
whole creation was in Eden what it is now, only so subjected to man as only to minister to
him—never to hurt him*.%° Gott betrachtete Ruskin als eine ,,all benificent deity*, und so,
wie sich bei Dome-du-Golter-Erlebnis ganz unvermittelt das Himmlische Jerusalem auf
den Alpengipfeln 6ffnete, verlor Ruskin beim Vorgriff auf das Ende der Apokalypse kein
Wort iiber Gericht und Weltenende. Wieder signalisiert Ruskins Text Ablehnung gegen-
iiber dem aktivischen ,,duty faith* seiner Zeitgenossen und der Soteriologie des Evange-
likalismus; Ruskins Auffassung Gottes ist nahezu frei von forensischen Aspekten und
sein Naturverstindnis vom Erbsiindendogma weitgehend entlastet.

Damit dringt sich erneut die bereits im vorangegangenen Kapitel thematisierte Ver-
mutung auf, dass die Grundlagen von Ruskins dogmatisch ungebundenen Glaubensiiber-
zeugungen, wie sie in seinem Konzept der Naturverehrung zum Ausdruck kommen, aus
dem Unitarismus entlehnte: ,./n the Deity, justice can be nothing more than a
modification of goodness, or benevolence, which is his sole governing principle, the
object and end of which is the happiness of his creatures and subjects, fasste Priestley

etwa sein Gotteskonzept zusammen.”® Im evangelikalen Milieu waren solche Uber-

68 Modern Painters 11 (1846), Works, 4.217-8.
69  An Edward Clayton, 0.0. [Denmark Hill], Postst. 08.01.1843, Works, 1.475-9, hier: 478.
70 Joseph Priestley, An History of the Corruptions of Christianity ('1782), 2 Bde. (Birmingham/London
2
1793), 1.159.



240

zeugungen hingegen weitgehend auf ,Radikalevangelikale‘ und romantische Dissidenten
wie Coleridge und Erskine beschrinkt.

Vor der evangelikalen Offentlichkeit berief sich Ruskin freilich nicht auf diese,
sondern verwies zu seiner Verteidigung auf die Autoritdt der Bergpredigt — in seiner

aullergewohnlichen Deutung:

[Legitimation for the love of nature] comes to us at once from the highest of all authority. [...] [TThe
Sermon on the Mount [...] consists only in the inculcation of three things: 1st, right conduct; 2nd, looking
for eternal life; 3rd, trusting God, through watchfulness of His dealings with His creation; and the entire
contents of the book of Job, and of the Sermon on the Mount, will be found resolvable simply into these
three requirements from all men,—that they should act rightly, hope for heaven, and watch God’s
wonders and work in the earth; the right conduct being always summed up under the three heads of
justice, mercy, and truth, and no mention of any doctrinal point whatsoever occurring in either piece of
divine teaching.’!

Wie sehr sich Ruskin aber mit der entdogmatisierten Religiositit der romantischen
Naturverehrung identifizierte, wird in einem Brief an seine spitere Frau Euphemia
Chalmers Gray (1828-97) deutlich, in dem Ruskin 1847 seine Distanz von der
evangelikalen Soteriologie erkldrte und die Griinde fiir seine Hingabe an die Natur-
bewunderung auf den Punkt brachte. Aus Unsicherheit tiber Erwéhlung und Heiligung
und aus Distanz zu den apokalyptischen Visionen der Bibel akzeptierte er die im Abbild
der Natur zu erfassenden Vorzeichen auf die Attribute Gottes als den eigentlichen Anker

seiner Glaubenshoffnungen:

[I]f we felt that God has chosen us—and given us strength to do his will—we should acquiesce in that
will—not without doubt and sorrow indeed—but with a conquering trust and gladness. But—I do not
know how it is with others, but with me the great obstacle is not so much Unbelief of Heaven—as the
want of desire for Heaven. [...] [T]he Joys of Heaven are only feebly to be comprehended—and, even
feebly, only by those who have already begun to look to them. And—for me—I have no heavenly
desires—I do not want to leave this world. I have had too much good in it, perhaps, but I believe with
many others the root of irreligion is the same—they do not want heaven. I find no promise in the Bible
that excites my longing—All the happiness I have here is in exertion—in progressive knowledge—
accompanied by pain—I cannot conceive an unlaborious happiness—a state of perfect knowledge as
being happy—AIll the mystic descriptions of clouds and golden streets and glorified creatures have no
charms for me—1I had rather have an immortality among the snowy mountains and sweet vallies of this
wotld—And then when one’s doubtful ideas of happiness are mixed with all the hotrors of cerfain
death,—and with the artful motives of disbelief which Satan sets before one continually, it is a /ard thing
to believe—Well might our Lotd say “this is #6¢ work of God, that ye believe on him whom he hath sent”
[Joh 6,29].72

71 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.378-9.
72 An Euphemia Chalmers Gray, Folkestone, 21.11.1847, Order of Release, 56-7.



241

Die Passage demonstriert deutlich, dass Ruskin sowohl in die Pradestination wie in gute
Werke wenig Vertrauen setzte. Die Natur aber enthielt — nach Ruskins Ansicht kein
ganzlich gefallener Teil der Schopfung — als ,Abbild‘ des gottlichen Urbildes die an-
schaulichsten und zentralen ,Wahrheiten® iiber den Heilsplan Gottes. Dem ,,pure land-
scape-instinct,’ das heiit dem gottgegebenen Instinkt zur religidsen Naturerfahrung
nachzugeben und durch Naturforschung (,,laborious happiness* und ,progressive
knowledge*) den Heilsplan Gottes zu entdecken, erschien Ruskin als priméire Pflicht und
Hoftnung. Aus dieser Haltung erklért sich daher vermutlich auch, warum Ruskin in den
zwei Jahrzehnten von der Mitte der 1830er Jahre bis etwa 1856 schwerpunktméBig
LHhatural beauty, and [...] such art and science as interpreted it“ zum Thema seiner

Werke machte.”4

7.5 Aufkommende Zweifel an der religiésen Naturerfahrung

Im Verlaufe der rund zwanzig Jahre zwischen Ruskins ,,Essay* von 1836 und dem
Riickblick auf seine ,Jugendreligiositit’ in Modern Painters 1856 scheint die Natur-
verehrung ihre Wirkung auf Ruskin immer mehr eingebii3t zu haben — in den 1830er und
1840er Jahren noch der Mittelpunkt seiner religidsen Erfahrung und Grundlage seiner
Kunsttheorie, stellten sich bei thm offenbar immer mehr Zweifel daran ein. Vermutlich
war dieser graduelle Verlust seiner religiosen Naturerfahrungen auch einer der tieferen
Grinde, warum Ruskin die Arbeit an den Binden von Modern Painters zwischen 1846
und 1856 einstellte und ruhen lie. Denn er begann, ausgehend von der deutlichen Kritik
aus dem Freundeskreis am vermeintlichen Hedonismus von Modern Painters, zunehmend
iber den ethischen Wert der Naturbetrachtung nachzudenken. Die Antwort auf die Frage,
ob Naturverehrung moralisch und religios legitim sei, entschied flir ihn auch iiber die
Frage, ob die Landschaftsmalerei Unterstiitzung verdiene: ,,[The likelihoods of good or
evil resulting from [...] [the landscape-instinct] may be reasoned upon as generally
indicating the usefulness or danger of the modern love and study of landscape*.”

Doch mehr als nur Zweifel an den moraltheoretischen Grundlagen, auf denen seine
Naturverehrung beruhte, trieben Ruskin um. Viel grundlegender noch, scheint Ruskin die

Uberzeugung verloren zu haben, dass die Natur weitgehend im prilapsaraischen Stand

73 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.368.
74 Praeterita (1885-89), Works, 35.224, iiber sein Frithwerk “Poetry of Architecture” (1837-38).
75 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.368.



242

paradiesischer Vollkommenheit erhalten geblieben sei. 1856 betrachtete er den ,naiven’

Naturkult seiner Jugend daher bereits als ein fragwiirdiges Phanomen der Vergangenheit:

On the journey of 1837, when I was eighteen, I felt, for the last time, the pure childish love of nature which
Wordsworth so idly takes for an intimation of immortality. We went down by the North Road [London-
Edinburgh], as usual; and on the fourth day arrived at Catterick Bridge [Yorkshire], where there is a clear
pebble-bedded stream, and both west and east some rising of hills, foretelling the moorlands and dells of
upland Yorkshire; and there the feeling came back to me—as it could never return more.

It is a feeling only possible to youth, for all care, regret, or knowledge of evil destroys it; and it requires also
the full sensibility of nerve and blood, the conscious strength of heart, and hope; not but that I suppose the
purity of youth may feel what is best of it even through sickness and the waiting for death; but only in thinking
death itself God’s sending.76

Bemerkenswert ist weniger die scharfe Schnittlinie, die Ruskin immerhin relativ kon-
sequent auf 1837 datierte: Realiter schwanden seine Erlebnisse gewiss nur ,,gradually®,”
und noch einige Zeit nach 1837 finden sich in seinen Tagebiichern Eintrdge positiver
Natureindriicke. So notierte er etwa in Chamonix 1854: ,,Thank God, here once more;
and feeling it more deeply than ever. I have been up to my stone upon the Bréven, all
unchanged, and happy“.’® Doch seine Tagebucheintrige dokumentieren, dass Ruskin
seine Erfahrungen zunehmend misstrauisch tiberpriifte: ,,a strange and mighty scene; and
1 felt it almost as I used to do, more deeply in a sort, though less rapturously; yet, I fear,
with even less effect on my general temper than of old“, heiit es etwa 1849 zu einem
Alpenerlebnis.” Selbst in der Wahrnehmung der Alpen stellten sich bei Ruskin immer

mehr zwiespéltige Beobachtungen und Affekte ein:

Yesterday was spent in drawing from glacier; ran for exercise over the stones up to the source, when I had
done. Felt that it was like Rouen cathedral and I could not fathom it; returned to it in the evening to try to
write a detailed description. [...] Truly it is a gate of heaven to me. [...] Yet I could not write—the sky was
lifeless and grey, the size of the ice unfelt, the Dru unseen. I walked home by the Praz road, staying to
gaze on an awful scene of grisly cloud foaming in darkness among the crests of the Aiguilles Rouges above
the Flégere. I saw lines, too, in the valley, of piny slope, that I had never seen before—but I do this every

day and get more in despair with my work.8

Einer der wesentlichen Griinde dafiir, dass die Faszination der Naturerlebnisse auf ihn
nachlie3, war dabei moglicherweise der Wandel seiner Naturvorstellung. Auffillig ist in

dem Zusammenhang der oben zitierte Passus, in dem Ruskin deutlich macht, welchen

76 Praeterita (1885-89), Works, 35.218-9. Ruskin bezicht sich auf Wordsworths “Ode: Intimations of
Immortality from Recollections of Early Childhood” (1807).

7T Modern Painters 111 (1856), Works, 5.368.

78 Tagebuch, Chamonix, 10.07.[1854], Diaries, 2.498.

79 Tagebuch, Chamonix, 16.06.[1849], Diaries, 2.388.

80 Tagebuch, Chamonix, 01.07.[1849], Diaries, 2.400-1, hier: 400.



243

ambivalenten Eindruck er 1856 vom ,Naturkult® seiner Jugendtage hatte: ,,I suppose the
purity of youth may feel what is best of it [not just] through sickness and the waiting for
death; but only in thinking death itself God’s sending. 8!

Offenkundig gewann bei Ruskin die Ansicht iiberhand, dass die Natur ein vom
Dualismus von Leben und Tod, und nach seinem Verstindnis damit auch von Heil und
Verderben, gepragter Raum war, in dem eine vorbehaltloses ,Aufgehen‘ im Naturerlebnis
auch die Akzeptanz von Tod und Verderben implizierte. In einer an Melvills Predigten
erinnernden AuBerung zog er 1853 daraus den Schluss, dass auch die abschreckende Seite
der Natur und die in der Natur angelegten Zeichen des bevorstehenden Gerichts als

Elemente der Naturwahrnehmung zu akzeptieren seien:

Two great and principal passions are evidently appointed by the Deity to rule the life of man; namely, the love
of God, and the fear of sin, and of its companion—Death. How many motives we have for Love, how much
there is in the universe to kindle our admiration and to claim our gratitude, there are, happily, multitudes among
us who both feel and teach. But it has not, I think, been sufficiently considered how evident, throughout the
system of creation, is the purpose of God that we should often be affected by Fear; not the sudden, selfish, and
contemptible fear of immediate danger, but the fear which arises out of the contemplation of great powers in
destructive operation, and generally from the perception of the presence of death.

[...] T understand not the most dangerous, because most attractive form of modern infidelity, which,
pretending to exalt the beneficence of the Deity, degrades it into a reckless infinitude of mercy, and blind
obliteration of the work of sin: and which does this chiefly by dwelling on the manifold appearances of God’s
kindness on the face of creation. Such kindness is indeed everywhere and always visible; but not alone. Wrath
and threatening are invariably mingled with the love; and in the utmost solitudes of nature, the existence of Hell

seems to me as legibly declared by a thousand spiritual utterances, as that of Heaven.82

Demnach war es nicht allein der vermeintliche Hedonismus, sondern mehr noch die
Erkenntnis der moralischen Doppeldeutigkeit oder sogar Indifferenz der Natur, die
Ruskin zum Uberdenken seiner Naturverehrung zwangen. Ruskin musste nun seine
Naturbetrachtung darauf einstellen, dass das Abbild Natur und eventuell auch das Urbild
Gottheit sowohl Heil wie Verderben bringende Zeichen und Strukturen in sich bargen. “If
[ambivalence of good and evil reigns] in the natural, how else should it be in the spiritual
world?” charakterisierte Ruskin das neue Bild der Natur, wie es sich ihm auf seiner
Italienreise 1840/41 in Betrachtung des Vesuv aufgedriangt haben soll.83 Die ungetriibte,
naive, ,untriigliche® Naturverehrung, wie sie Ruskin in den Jahren vor 1840 erfahren

konnte, verlor in Ruskins Augen damit ihre Plausibilitit.

81 Praeterita (1885-89), Works, 35.219.
82 Stones of Venice 111 (1853), Works, 11.163-4.
83 Uber seine Naturerfahrung in Italien 1840-41: Praeterita (1885-89), Works, 35.288.



244

7.6 Zwischenresiimee

Das vorliegende Kapitel stellt den, neben Ruskins Kulturkritik, wohl populérsten Aspekt
seines (Frith-)Werkes dar, die religiose Naturverehrung. Sie bildete die Grundlage bereits
fiir einen Teil des ,,Essays* von 1836 und blieb eines der Kernthemen Ruskins bis in die
frithen 1850er Jahre.

Durch eine eingehendere Untersuchung der dogmengeschichtlichen Grundlagen von
Ruskins religiose Naturerfahrung wird demonstriert, dass Ruskin weder an die Haupt-
linien der aufgekldrten Physikotheologie mit ihrem mechanistischen Kern anschloss, noch
an die Sakramententheologie oder spezifisch evangelikale Narrative wie Heiligung oder
Bekehrung. Vielmehr revitalisierte er, moglicherweise in Einklang mit der Theologie
seines Pfarrers und Lehrers Edward Andrews, das Erbe von John Hutchinsons Typologie.
Naturerfarhungen konstruierte Ruskin auf typologischer Grundlage als Abbilder des Ur-
bildes Gott, sodass die Natur ihm nicht allein allegorische Versinnbildlichungen gottlicher
Attribute bot (wie in der Physikotheologie), sondern die Erfahrung von Epiphanien ver-
mittelte, die mit Heilsgewissheit und Katharsis verbunden waren. Eine solche Gottes-
erfahrung fligt sich ein in das Aufbruchsspektakel der ,Radikalevangelikalen®, die in den
Krisenjahren ab Mitte der 1820er Jahre die dlteren Formen evangelikaler Religiositét zu
tiberwinden suchten.

Allerdings verdnderte sich Ruskins Naturverstdndnis ab den 1830er Jahren, und auch
die evangelikale Kritik an der fehlenden moraltheologischen Grundlage seiner Natur-
verehrung machte Ruskin zu schaffen. In den folgenden Abschnitten ist deshalb nachzu-
zeichnen, welche Erkenntnisse und Ideen Ruskin zur Verdnderung seines Naturbildes
veranlassten: Dabei spielt offenkundig die Wissenschaft der Geologie und der von ihr

bestimmte Diskurs {iber die Erdgeschichte eine herausragende Rolle.



Auf den Klippen der Historischen Geologie

Die neuere geologische und palaontologische Natur-
forschung als Quelle religioser Zweifel

Ruskins Vertrauen in ein planvoll eingerichtetes, auf den finalen Triumph des Guten
gerichtetes Universum, blieb nicht unerschiittert. Die epochentypische, viele Viktorianer
heimsuchende ,,Crisis of Faith® machte auch vor ihm nicht halt. Doch unterschied sich
Ruskins Krise von der (spéter) einsetzenden Krise der ,Radikalevangelikalen‘. Es war
auch nicht der Glaube an die Inspiration und literale Wahrheit der Schrift, die Ruskin
verlor — er hatte ja selbststindig ein viel ,liberaleres® Bibelverstdndnis ausgebildet. Seine
individuelle Krise ldsst sich nur verstehen, wenn man die Uberlappung aufgeklirter und
religidser Uberzeugungen in seinem Denken, wie im Vorkapitel erldutert, zur Kenntnis
nimmt. Dass er den Kampf um sein sdkulares Weltbild aufnehmen musste und im
Medium einer Glaubenskrise verhandelte, ldsst sich nur daraus verstehen, dass die
moralische FEinrichtung des Kosmos fiir ihn als eine religidse wie auch als eine
naturwissenschaftliche Gegebenheit annahm. Auch die weitreichenden Folgen und seine
individuelle Reaktion ldsst sich nur daraus erkldren.

Ruskins Zweifel an seiner teleologischen Sicht der Natur setzten offenkundig im
Zusammenhang mit wissenschaftlichen Entwicklungen ein, die ihn dazu nétigten, sein
Bild der Natur zu tiberdenken: ,,Every fancy that I had about nature was put into my head
by some book; and I never reflected about anything till I grew older; and then, the more I
reflected, the less nature was precious to me*.! Dabei scheint die Geologie, die Ruskin
seit der Kindheit selbst intensiv studierte und zu der er in Oxford Vorlesungen horte, eine
gewichtige Rolle gespielt zu haben. Dies wird in einem der Briefe deutlich, in denen
Ruskin seine Glaubenszweifel gegeniiber John James Ruskin erlduterte. Dabei unterteilte

Ruskin seine Glaubenszweifel in ,,moralisch® und in ,,wissenschaftlich begriindete:

L' Modern Painters 111 (1856), Works, 5.367.



246

[...] I have chosen to believe under as strong and overwhelming a sense of the difficulties of believing as it
is, I think, possible ever to occur to me again. No scientific difficulty can ever be cast in my teeth greater
than at this moment. I feel the geological difficulty; no moral difficulty greater than that which I now feel
in the case of prophecies so obscure that they may mean azything, like the oracles of old.?

Zu den ,,moralischen Ursachen seiner Glaubenskrise zdhlte Ruskin 1852 seine Studien
zur Apokalypse — zu diesem Zeitpunkt hatte er rund vier Jahre lang die Debatte des
zeitgenossischen Evangelikalismus iiber die bevorstehende Wiederkehr Christi verfolgt
und klagte dariiber, dass er in der Bibel weder sichere Angaben iiber Geschichte und
Zukunft, noch ein klares ethisches Normensystem fand, an dem er sich orientieren konnte

(das Ereignis wurde von Cumming fiir die Zeit zwischen 1848 und 1867 angekiindigt):

[T]his is the great question with me—whether indeed the Revelation be clear, and Men are blind, according
to that “He hath blinded their eyes and hardened their hearts” [Joh 12,40]; or whether there be not also
some strange darkness in the manner of Revelation itself. [...] [A]t the close of these 2000 years after
Christ, we should be able 7ndisputably to attach a meaning to a considerable portion, and to show, to the
conviction of every thinking man, that such and such events were foreshown and none others. the book
which is especially called the Revelation of Jesus Christ [Off 1,1], and is said to be a Revelation of things
which must shortly come to pass, remains altogether sealed; and the most important parts of the prophecies
of Daniel and Ezekiel, and 4/ our Saviour’s prophecies except those respecting Jerusalem, remain subjects
of continual dispute.®

Die ,,wissenschaftlichen* Ursachen seiner religiosen Zweifel identifizierte Ruskin
hingegen vordringlich in Entwicklungen innerhalb der Geologie. In seinem zitierten Brief
machte Ruskin leider nicht deutlich, worin die ,.,geological difficulty bestand, welche
religidsen Fragen sie aufwarf und weshalb sie seine religidsen Uberzeugungen ins
Wanken brachte — anscheinend hatten Ruskin und sein Vater bereits lange vor Ruskins
Venedigreise von 1851-52 und dem damit verbundenen Briefwechsel dariiber Gespriche
gefiihrt. Nur ein Riickblick auf den Entwicklungsstand der Geologie im frithen 19.
Jahrhundert sowie auf Ruskins Beschiftigung mit dieser Wissenschaft und ihren
Forschungsergebnissen kann deshalb dariiber Aufklarung bringen, warum Ruskin an den

religiésen Prinzipien seiner Jugend zu zweifeln begann.

2 An John James Ruskin, [Venedig, 11.4.1852], Letters from Venice, 246-8, hier: 247.
3 An John James Ruskin, [Venedig], [25.].01.[1852], Letters from Venice, 148-51 [auch in: Works,
36.126-9, 127].



247

8.1 Ruskins geologisches Interesse und die Konkurrenz von Physiogeographie und Strati-

graphie

Ruskin entdeckte die Geologie und Mineralogie als Interessen- und Studiengebiet noch
im Kindesalter, um 1830, fiir sich: ,,From Boyhood he has been an artist, but he has been
a geologist from Infancy*, schrieb sein Vater 1858.4 Wohl auf einer Reise in den Lake
District 1830 kaufte John James Ruskin eine Sammlung von 50 Mineralien, die Ruskin
sofort in den Bann zogen und die fiir ihn in den Folgejahren ein zentraler Gegenstand
seines wissenschaftlichen Denkens blieb: ,,No subsequent possession has had so much
influence on my life*> Wie iiblich, brachte er sich die notwendigen Kenntnisse
autodidaktisch bei.6 1832 kaufte John James Ruskin das System of Mineralogy (*1820)
des schottischen Geologen Robert Jameson (1774-1854), dessen Illustrationen und
Beschreibungen Ruskin mit den Exponaten in der Mineraliensammlung des British
Museum abglich; er begann darauf, ein eigenes Mineralienlexikon anzulegen.” 1840
wurde er zu einem Fellow der Geological Society (gegr. 1807) gewéhlt, einer in dieser
Zeit rund 800 Mitglieder zdhlenden Gesellschaft, deren Veranstaltungen Ruskin bereits
seit Mitte der 1830er Jahre hiufig besucht hatte.® Mehr noch als Kunst und Literatur

bildete die Geologie in den 1830er Jahren seine Hauptbeschiftigung:

4 John James Ruskin an Jane O’Meara Simon (1816-1901) [Frau des Amtsarztes und Beamten im
Gesundheitswesen John Simon (1816-1904, knighted 1887)], London, 19.02.1858, in: Ruskin, Works,
26.xxvi.

5 Deucalion: Collected Studies of the Lapse of Waves, and Life of Stones (1875-83), Works, 26.87-370,
hier: 294.

6 Unter den neueren Studien thematisiert Anthony Lacy Gully, “Sermons in Stone: Ruskin and Geology”,
in: Susan Phelps Gordon und Gully (Hg.), John Ruskin and the Victorian Eye (Kat. Ausst. New York:
Phoenix Museum of Art, 1993), 158-183, Ruskins geologische Interessen. Zur Rezeption siche Virginia
L. Wagner, “John Ruskin and Artistic Geology in America”, Winterthur Portfolio 23 (1988), 151-67.
Unverzichtbar bleibt daher: Edward Tyas Cooks “Introduction to Vol. Xxv1” (1906), in: Ruskin, Works,
26.xvi-Ixviii. Vgl. auch Hilton, Early Years, 17, 49-50

7 Praeterita (1885-89), Works, 35.121; Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 97. Robert Jame-
sons A System of Mineralogy: Comprehending Oryctognosie, Geognosie, Mineralogical Chemistry,
Mineralogical Geography, and Oeconomical Mineralogy (Edinburgh 1804-08, *1820) Den Erwerb von
Jamesons System verzeichnete John James Ruskin in seinen Biichererwerbslisten 1832: Family Letters,
1.260 FN 2. Zu Jamesons politischem Profil siche James Burns, “James Headrick, Robert Jameson, and
the Edinburgh Review,” Scottish Historical Review 84 (2005), 88-95.

8  Die offizielle Darstellung der Geschichte der Geological Society ist Horace Bolingbroke Woodward,
The History of the Geological Society of London (London: Geological Society, 1907) (New York: Arno
Press, 1978).



248

[H]ad it not been for grave mischance in earlier life (pattly consisting in the unlucky gift, from an
affectionate friend, of Rogers’s poems [...]), my natural disposition to these sciences would certainly long
ago have made me a leading member of the British Association for the Advancement of Science; or—who
knows?—even raised me to the position which it was always the summit of my earthly ambition to attain,
that of President of the Geological Society.’

Priagend fiir Ruskins geologische Interessen wurde die Erfahrung der Savoyer Alpen
und speziell des Mont-Blanc-Massivs, die er mit seinen Eltern wéhrend zweier
Aufenthalte auf dem Kontinent 1833 und 1835 bereiste: ,,[My] unabated, never to be
abated, geological instinct, now fastened on the Alps“.!° Zu seinem fiinfzehnten
Geburtstag 1834 erhielt er auf eigenen Wunsch die Voyages dans les Alpes (1779-96) des
Schweizer Naturforschers Horace Bénédict de Saussure (1740-99) zu Geschenk, die er
sich zum Lehrmodell seiner Naturbetrachtung und geologischen Forschung erkor.!!
Referenzen auf Saussures Reiseberichte finden sich daher von Ruskins frithen Gedichten
und Aufsétzen fiir Loudon’s Natural Magazine bis zu Spéatwerken wie der Storm Cloud of
the Nineteenth Century (1884), in dem Saussure als ,,most observant and descriptive of
scientific men* gelobt wird.!? In Modern Painters 1V erklirte Ruskin sogar knapp: ,.De
Saussure [is] the only writer whose help [ did not refuse in the course of these
inquiries*.13

Saussures Voyages hatten allerdings zu dem Zeitpunkt, als Ruskin sie zu lesen begann,
mit dem Stand der Forschungsdebatten in der Geologie nur noch wenig zu tun. Bereits zu
Lebzeiten war Saussure ein konservativer Vertreter des neptunischen Modells der
Erdgeschichte gewesen, wie es im 18. Jahrhundert von den meisten Gelehrten vertreten
wurde.!* Allerdings hatte er sich mit der Besteigung des Mont Blanc und seinen
ausfiihrlichen Feldforschungen in den Alpen einen legenddren Ruf erworben. Seine
Reiseberichte waren daher fast bereits eine Art Denkmal einer versunkenen Epoche der
Geologie. In der Entwicklung der geologischen Forschung spielte Saussure nach 1800
hingegen keine bedeutende Rolle mehr, denn vom Beginn der Karriere Georges Cuviers

(1769-1832) an wurden die Forschungskonzepte, Leitfragen und Hypothesen der

9 Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 97.

10 Praeterita (1885-89), Works, 35.120-1.

I Horace Bénédict de Saussure, Voyages dans les Alpes: Précédes d’un Essai sur 'Histoire Naturelle des
Environs de Geneve (Genéve 1779-1796). Ruskin erwahnt die Arbeit in Praeterita (1885-89), Works,
35.121.

12° The Storm Cloud of the Nineteenth Century: Two Lectures Delivered at the London Institution,
February 4th and 11th, 1884 (1884), Works, 34.9.

13" Modern Painters IV (1856), Works, 6.476.
14 Zur Geologie vor 1820 siehe Martin J. S. Rudwick, Bursting the Limits of Time: The Reconstruction of
Geohistory in the Age of Revolution (Chicago 2005), zu Saussure ibid., 342-6.



249

Geologie des 18. Jahrhunderts zunehmend durch neue Forschungsansétze verdringt.
Cuvier deutete, noch bevor das Jahrhundert endete, zwei Fossilienfunde als extinkte
Tierarten (Megatherium 1795/96 und Mammut 1796). Dies machte Geologen bewusst,
dass sich die Erdoberfliche nicht einfach nur vor unvordenklichen Zeiten gebildet hatte
und danach einer Katastrophe oder punktuellen Ereignissen ausgesetzt gewesen war —
dies war Geologen im 18. Jahrhundert lingst vertraut. Cuviers Erkenntnisse machten
deutlich, dass die Erde mitsamt aller darauf existierenden Lebensformen unterschiedliche
Stadien der Entwicklung durchlaufen hatte.!> Diese Einsicht hatte zur Folge, dass sich in
den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts eine neue Forschungslandschaft etablierte, in
der die bis 1800 dominierende Feldforschung der Physiogeographen ihre Vorherrschaft
einbiiffte.'® Neuere Forschungsstrategien verdringten die Physische Geographie zwar
nicht, traten ihr aber zur Seite und bestimmten zunehmend die Agenda und Resultate von
Feldforschungen. Zu diesen neuen Wissenschaften =zdhlten die der Anatomie
nahestehende Paldontologie (Fossilienforschung) und die der Archédologie verwandte
Geostratigraphie (Erdschichtenforschung), die nach dem Ende der Napoleonischen Kriege
zur Bliite aufstiegen.!” Wihrend die physiogeographische Feldforschung nun vermehrt
zum Betitigungsfeld einer wachsenden, aber nicht professionell vernetzten Schar von
Amateurs, also ,Laiengeologen‘, in den aufblithenden Natural Societies der Provinz
wurde, besetzten anatomisch und mathematisch versierte Geologen unter den Fach-
geologen zunehmend die vordersten Rénge.!8 Aus den um 1800 aufkommenden neuen
Forschungskonzepten und -impulsen ging im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts dann

allméhlich das Bild der Erdgeschichte hervor, wie es heute weithin vertraut ist: das Bild

15" Zur Entwicklung der Geologie zwischen den Napoleonischen Kriegen und der Jahrhundertmitte siehe
Martin J. S. Rudwick, Worlds before Adam: The Reconstruction of Geohistory in the Age of Reform
(Chicago 2008), hier: 1-23.

Dorinda Outram, “New Spaces in Natural History”, in: Nicholas Jardine, Emma C. Spary und James A.

Secord (Hg.), Cultures of Natural History (Cambridge 1996), 249-65, zum unterschiedlichen Selbst-

und Wissenschaftsverstindnis des Laborforschers Cuvier im Vergleich zum Feldforscher Humboldt.

17 Rudwick, Bursting the Limits, bes. 83-4, ders., Worlds before Adam, 35-58. Zur Trennung
physiogeographischer Feldforschung und mathematischer Physiogeographie am Beispiel der
Glazialgeologen James David Forbes (1809-68) [ein Freund Ruskins] und William Hopkins (1793-
1866) siehe Bruce Hevly, “The Heroic Science of Glacier Motion,” in Henrika Kuklick und Robert E.
Kohler (Hg.), Science in the Field (Chicago 1996) (=Osiris 2nd ser. 11 [1996]), 66-86, bes. 71.

I8 Hierzu und zu den politisch-sozialen Implikationen der Feldforschung im 19. Jahrhundert u.a. Charles
W. J. Withers und Diarmid A Finnegan, “Natural History Societies, Fieldwork and Local Knowledge in
Nineteenth-Century Scotland: Towards a Historical Geography of Civic Science”, Cultural
Geographies 10 (2003), 334-353. Fir die spitere Feldforschung: Crosbie Smith, “Geologists and
Mathematicians: The Rise of Physical Geology”, in Peter Michael Harman (Hg.), Wranglers and
Physicists: Studies on Cambridge Mathematical Physics in the Nineteenth Century (Manchester: 1989),
49-83; David Kushner, “Sir George Darwin and a British School of Geophysics”, Osiris 2nd ser. 8
(1993), 196-224.

16



250

einer mehrstufigen Entwicklung, deren einzelne Phasen durch je unterschiedliche
Gesteine sowie zoologische und botanische Lebensgemeinschaften gepragt waren.!® Die
genaue Gewichtung der unterschiedlichen geologischen Krifte (Fliisse, Fluten, Gletscher,
Vulkanismus) in der Entwicklung der Erdgeschichte blieb dabei weithin umstritten.
Aonen umspannende Spekulationen, wie sie im spiten 18. Jahrhundert Furore machten,
kamen jedoch schon aufgrund der immer sichtbarer werdenden Komplexitét
geographischer Prozesse aus der Mode.20

Ruskin wihlte sich demnach Saussure zu einem Zeitpunkt zum ,Lehrmeister, als
dessen Forschungsmethoden zwar noch zum Instrumentarium aller Geologen zéhlten,
aber von anderen Forschungstrends bereits bedrdngt wurden und immer mehr nur noch
dazu dienten, Erkenntnisse aus den anatomischen Laboren, Mineraliensammlungen,
Vortragssdlen und Schreibstuben zu bekréftigen bzw. zu widerlegen. Zwar bemiihte sich
Ruskin darum, auf dem Stand der neuesten Forschungen informiert zu sein: ,,[Y]ear by
vear [I] have endeavoured, until very lately, to keep abreast with the rising tide of
geological knowledge*.?! Ohne Zweifel nahm er auch die Werke der Koryphéen seiner
Tage zur Kenntnis: Charles Lyells Principles of Geology (1830-33) las Ruskin gewiss
lange vor 1843,%2 und einen Teil der fiinf Bande von Louis Agassiz’ Recherches sur les
poissons fossiles (Neuchatel 1833-44) erwarb Ruskins Vater bereits 1841.23 Auf der
Italienreise Ruskins und seiner Eltern 1840-41 waren sogar einige Tage fiir Forschungen
in der Auvergne reserviert.2* Die dortigen Gebirgsformationen des Zentralmassivs waren

in den 1820er Jahren erneut in den Mittelpunkt der geologischen Forschung geriickt,

19 Knapp zusammenfassend: Rudwick, Worlds before Adam, 1-8, 553-66.

20 Stattdessen beschiftigten etwa die Great Devonian Controversy 1835-39 und die Glazialtheorie ab 1835
die Forscher und Interessierten. Vgl. Anthony Hallam, Great Geological Controversies (Oxford 1983);
M. T. Greene, Geology in the Nineteenth Century (London 1983); James A. Secord, Controversy in
Victorian Geology: The Cambrian-Silurain Dispute (Princeton, N.J. 1986). Zu Buckland bes.: Jan M. L.
Klaver, Geology and Religious Sentiment: The Effect of Geological Discoveries on English Society and
Literature between 1829 and 1859 (Leiden 1997); Hugh S. Torrens,, “Geology and the Natural
Sciences: Some Contributions to Archaelogy in Britain, 1780-1850,” in: Vanessa Brand (Hg.), The
Study of the Past in the Victorian Age (Oxford/Oakville, Conn. 1998), 35-59; Hugh Miller, The Testi-
mony of the Rocks: Or, Geology in its Bearings on the Two Theologies, Natural and Revealed
(Edinburgh/London 1857).

21 Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 97.

22 Den ersten mir bekannten Brief, aus dem Ruskins Lektiire des Werkes hervorgeht, richtete er an
Edward Clayton, 0.0., Postst. 08.01.1843, Works, 1.475-9, hier: 478.

23 Siehe Van Akin Burds Anmerkungen in: Ruskin, Family Letters, 685, in FN 4 von S. 683.

24 Tagebuch, [Oktober 1840], Diaries, 1.83-7; und der Brief an Henry W. Acland, Herne Hill, 01.09.
[1840], Works, 36.21-3, hier: 23. Schon vor 1834 die Geologie der Auvergne war ihm schon 1834
durch Robert Bakewells (1767-1843) Reisebericht Travels, Comprising Observations Made during a
Residence in the Tarentaise, and Various Parts of the Grecian and Pennine Alps, and in Switzerland
and Auvergne, in the Years 1820, 1821, 1822 (London 1823), bekannt geworden: “The Strata of Mont
Blanc” (Dez. 1834), 1.196. Bakewell zdhlte zu den Kritikern der Stratigraphie.



251

woriiber das britische Publikum unter anderem durch Lyell in der Quarterly Review 1827
und in seinen Principles informiert wurde.?> Auch in der Theorie glazialer Bewegungen,
die in den 1840er und 1850er Jahren heftig umkampft war, orientierte sich Ruskin an den
avancierteren schottischen Forschungen statt an den englischen, und zwar insbesondere
den Travels through the Alps of Savoy (1843) des schottischen Physiogeographen James
David Forbes (1809-68) ,,as closing all question respecting the nature and cause of
glacier movement.“*¢ Als geologischer Dilettant im negativen Sinne des Wortes ist
Ruskin daher sicherlich unzureichend charakterisiert.

Doch zum MaBstab fiir den eigenen Umgang mit geologischen Methoden und
Erkenntnissen setzte sich Ruskin tatsdchlich primér die Autorititen der Zeit um 1800, und
dies blieb ein Kennzeichen seiner Werke bis in die letzte Schaffensphase der 1880er
Jahre. Bereits mit dem Mineralienlexikon, das Ruskin 1832 anlegte, wollte er nach
eigener Erinnung Abraham Gottlob Werner (1750-1817) und Carl Friedrich Christian
Mohs (1773-1839) iibertreffen.2’” Ganz gegen den Trend der Epoche, der zur Klassifi-
zierung der Mineralien nach ihren chemischen Eigenschaften dréngte, orientierte sich
Ruskin also an dufleren Formen und physikalischen Eigenschaften.2® Und noch Mitte der
1880er Jahre forderte er, die alte Terminologie des Dichters, Historikers und spét-
berufenen Gentleman-Geographen John Pinkerton (1758-1826) wieder einzufiihren und
warb fiir Pinkertons Werk als ,,[a] quite invaluable book for clearness of description,
usefulness of suggestion, and extent of geognostic reference*.?° Auch Jamesons System of
Mineralogy von 1820 charakterisierte Ruskin noch 1885 als ,,an entirely clear and
serviceable book*.30

Damit setzte sich Ruskin natiirlich dem Vorwurf des Dilettantismus aus. Obwohl er
sehr viel Zeit aufwendete, um geologische Angaben in seinen Schriften abzusichern und

so zu korrigieren, dass sie seinen Auffassungen gesicherter Erkenntnis entsprachen,

25 Rudwick, Worlds before Adam, 209-24, 253-70.

26 Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 134. Frank F. Cunningham, James David Forbes:
pioneer Scottish glaciologist (1990), J. Morrell and A. Thackray, Gentlemen of Science: Early Years of
the British Association for the Advancement of Science (1981) Zum Streit: J. S. Rowlinson, “The
Theory of Glaciers”, Notes and Records of the Royal Society 26 (1971), 189-200. B. Hevly, “The
Heroic Science of Glacier Motion’, Osiris 2nd ser. 11 (1996), 66-86.

27T Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 97.

28 Hans-Jiirgen Rosler, “Friedrich Mohs: Leben und Wirken”, in: Carl Friedrich Christian Mohs (1773-
1839): Wissenschaftliches Kolloquium anldflich des 150. Todestages von Mohs (Freiberg 1989), 5-30.

29 «Of the Distinction of Forms in Silica: Read before the Mineralogical Society, July 24th, 1884” (1884),
Works, 26.371-91, hier: 387. Ruskin lobte John Pinkerton, Petralogy: A Treatise on Rocks, 2 Bde.
(London 1811).

30 Praeterita (1885-89), Works, 35.121.



252

wurde Ruskins Geologie in Fachkreisen nicht ernst genommen: ,,[T]hough an old member
of the Geological Society, my geological observations have always been as completely
ignored by that Society, as my remarks on political economy by the Directors of the Bank
of England”, stellte Ruskin selbst 1884 fest.3! Und tatsdchlich nahmen Kritiker Ruskins
gern seine vermeintliche wissenschaftliche Inkompetenz ins Visier und beméngelten seine
reaktiondren Methoden sowie seine zum Teil idiosynkratischen Nomenklaturen. Die
Edinburgh Review etwa, die 1888 einen Rundumschlag gegen die ,,Sekte” der
Ruskinianer veroffentlichte, lieB dabei unter anderem kein gutes Haar an Ruskins
Geologie: ,,His geology is not, of course, up to date now; but it is not up to date to the
date of publication. His guide and authority seems to be De Saussure, and he was
apparently not acquainted with Lyell’s ‘Principles of Geology’ when these chapters [of
Modern Painters| were written, or read it to no purpose*.3?

Doch Ruskin entschied sich nicht ohne Griinde, die Forscher der Spétaufklarung ihren
moderneren Nachfolgern vorzuziehen. Denn Ruskin rekurrierte auf die Ergebnisse der
Geologie, um daraus Anregungen fiir die Betrachtung der duBerlich wahrnehmbaren
Naturerscheinungen und fiir ihre Darstellung im Medium der Malerei abzuleiten. So
begriindete er etwa seine Missachtung bestimmter geologischer Hypothesen zur

Spaltenbildung in Felsen 1856 wie folgt:

[...] I had several reasons, good or bad as they may be, for treating the subject [...] [of rocks without
going into geological details]. The first was, that considering the science of the artist as eminently the
science of aspects |...], I kept myself, in all my investigations of natural objects, as much as possible in the
state of an uninformed spectator of the outside of things, receiving simply what impressions the external
phenomena first induce. For the natural tendency of accurate science is to make the possessor of it look
for, and eminently see, the things connected with his special pieces of knowledge; and as all accurate
science must be sternly limited, his sight of nature gets limited accordingly. I observe that all our young
figure-painters were rendered, to all intents and purposes, b/nd by their knowledge of anatomy. They saw
only certain muscles and bones, of which they had learned the positions by rote, but could not, on account
of the very prominence in their minds of these bits of fragmentary knowledge, see the real movement,
colour, rounding, or any other subtle quality of the human form. And I was quite sure that if I examined
the mountain anatomy scientifically, I should go wrong, in like manner, touching the external aspects.
Therefore in beginning the inquiries of which the results are given in the preceding pages, I closed all
geological books, and set myself, as far as I could, to see the Alps in a simple, thoughtless, and
untheorising manner; but to see them, if it might be, thoroughly. If I am wrong in any of the statements

31 “Of the Distinction of Forms in Silica: Read before the Mineralogical Society, July 24th, 1884” (1884),
Works, 26.371-91, hier: 373.

32 [Henry Heathcote Statham], “The Works of Mr. Ruskin,” Edinburgh Review 167 (Jan./Apr. 1888), 198-
234, hier: 214-5.



253

made after this kind of examination, the very fact of this error is an interesting one, as showing the kind of
deception which the external aspects of hills are calculated to induce in an unprejudiced observer; but,
whether wrong or right, I believe the results I have given are those which naturally would strike an artist,
and ought to strike him [...].33

Der Passus demonstriert, dass Ruskin begann, die Wahrnehmung und Darstellung
sichtbarer Naturerscheinungen vom Wissen der neueren geologischen Leitdisziplinen
Stratigraphie, Mineralogie und Montangeologie zu trennen. Dieses Wissen erschien ihm
zu selektiv, partikular, detailfixiert und spekulativ. Mit diesem neuartigen Wissen
verstellte die neuere Geologie aus seiner Sicht den Blick auf die ,Totale‘, d.h. eine
,Gesamtvision‘ der Berge, von der er annahm, dass sie providentiell eingerichtet sei, um
der ,normalen‘ menschlichen Wahrnehmung und dem religiosen Empfinden bestimmte
Eindriicke zu vermitteln (,,the external aspects of hills are calculated to induce in an
unprejudiced observer [...] [certain deceptions]). Statt die moderne ,,Anatomie* der
Berge zu beachten, beriicksichtigte Ruskin daher mehr und mehr nur noch die élteren
physiogeographischen Forschungen des 18. Jahrhunderts, in denen er die dem normalen
(dh. im Sinne der Common-Sense-Philosophie: dem providentiell eingerichteten)
menschlichen Wahrnehmungsapparat gemédfe Darstellung der Berge realisiert glaubte.
Am Physiogeographen Saussure schitzte Ruskin — ganz im FEinklang mit seiner
theoriekritisch-empiristischen Haltung — insbesondere dessen vermeintlich theoriefreien,
empiristischen, an dufleren Formen orientierten Blick, der alle Erscheinungen einer

Landschaft erschloss:

De Saussure [is] the only writer whose help I did not refuse in the course of these inquities [into mountain
beauty for Modern Painters IV)]. His I received, for this reason—all other geological writers whose works 1
had examined were engaged in the maintenance of some theory or other, and always gathering materials to
support it. But I found Saussure had gone to the Alps, as I desired to go myself, only to look at them, and
describe them as they were, loving them heartily—Iloving them, the positive Alps, more than himself, or
than science, or than any theories of science; and I found his descriptions, therefore, clear and
trustworthy; and that when I had not visited any place myself, Saussure’s report upon it might always be
received without question.?*

Dies entsprach durchaus Saussures Selbstverstindnis, wie er es im Prolog zu seinen
Voyages deutlich machte. Darin grenzte er sich von den aus seiner Sicht nicht hinreichend
empirisch arbeitenden Naturforschern der Antike ab wund charakterisierte die

Physiogeographie als eine ganz auf die Sammlung von Fakten spezialisierte

33 Modern Painters IV (1856), Works, 6.475.
34 Modern Painters IV (1856), Works, 6.476.



254

Wissenschaft, aus deren Erkenntnissen erst in ferner Zukunft einmal eine Theorie der

Erdgeschichte gebildet werden konne:

[P]lus empressés de deviner la Nature, que patiens a Pétudier, [...] [les Philosophes de lantiquité]
s’appuyerent sur des observations imparfaites, & sur des traditions défigurées par la poésie & par la
superstition; & ils forgerent des cosmogonies, ou des systémes sur l'origine du monde, plus faits pour
plaire a I'imagination, que pour satisfaire 'esprit par une fidelle interprétation de la Nature. [...] La science
qui rassemble les faits qui seuls peuvent servir de base a la théorie de la tetre, ou a la géolygie, C’est la
géographie physique, ou la description de notre Globe; de ses divisions naturelles, de la nature, de la
structure & de la situation de ses différentes parties; des corps qui se montrent a sa surface, & de ceux qu’il
renferme dans toutes les profondeurs ot nos foibles moyens nous ont permis de pénétrer.3

Wenngleich Saussure als Neptunist gelegentlich die Ideen der Vulkanisten angriff,3¢
verstand er sich doch primdr als ein Beobachter und Registrator groBer Natur-
zusammenhdnge (von Antiquaren und Detailforschern grenzte er sich ebenfalls ab37),
enthielt sich umfassender geohistorischer Spekulationen und konzentrierte sich auf die
Feldforschung. Damit entsprach er dem Idealbild eines Physiogeographen der Aufklirung
und des frithen 19. Jahrhunderts. Denn diese Forschungsrichtung stand und fiel, wie u.a.
Martin Rudwick anmerkt, mit der Feldforschung.3® Ihre Ergebnisse blieben weithin auf
die sichtbare Erdoberfliche beschrinkt, die unterteilt, klassifiziert und von anderen
Regionen abgegrenzt wurde. Erdgeschichtliche Theorien und Ursachenerkldrungen
flossen gelegentlich in die Reiseberichte liber untersuchte Regionen ein (,,it is only when
he [=Saussure] gets home and arranges his papers that he puts in the little aqueously
inclined paragraphs*3°), wurden aber weitgehend anderen Forschern, Diskussionsforen
bzw. der Zukunft iiberlassen. Selbstverstindnis und ,Berufsehre‘ der Physiogeographen

griindeten auf der Beobachtungsgabe, der unmittelbaren Augenzeugenschaft und der

35 Horace-Bénedict de Saussure, Voyages dans les Alpes, precédés d’un essai sur [’histoire naturelle des

environs de Genéve, Bd. 1 (1779) (Neuchatel: Fauche-Borel, 1803), v-vi.

James Hutton, Abstract of a Dissertation Concerning the System of the Earth, its Duration and Stability
(Edinburgh 1785); Hutton, “Theory of the Earth: Or an Investigation of the Laws Observable in the
Composition, Dissolution, and Restoration of Land upon the Globe” (1785), Transactions of the Royal
Society of Edinburgh 1 (1788), 209-304; Hutton, Theory of the Earth with Proofs and Illustrations, 3
Bde. (I+II: 1795, III: London 1899). Zu Hutton: V. A. Eyles, “Hutton, James,” in: Dictionary of
Scientific Biography, Bd. 6 (New York 1972); Jean Jones, “James Hutton,” in: David Daiches/Peter und
Jean Jones (Hg.), The Scottish Enlightenment, 1730-1790: A Hotbed of Genius (1986) (Edinburgh
1996), 116-36. Zur Rezeption durch Playfair auch: G.Y. Craig (Hg.), James Hutton’s Theory of the
Earth: The Lost Drawings (Edinburgh 1978); Andrew Pyle, “Playfair, John,” in: Dictionary of
Eighteenth-Century British Philosophers, 2.696-700; Dennis R. Dean, James Hutton and the History of
Geology (Ithaca, N.Y. 1992), Patsy A. Gerstner, “James Hutton’s Theory of the Earth and his Theory of
Matter,” Isis 59 (1968), 26-31.

37 Saussure, Voyages dans les Alpes, 1.viii.

38 Rudwick, Bursting the Limits, 71-84.

39 Modern Painters IV (1856), Works, 6.477.

36



255

empiristischen Analyse der Materialien, auf der Uberpriifbarkeit ihrer Aussagen durch
andere Reisende, und einer im Idealfall lebendigen Prosa, die ein Landschaftsbild fiir den
ortsfremden Leser ,iibersetzte’ und durch die sich Physiogeographen als verlédssliche
Autorititen auswiesen.*! Ruskin machte sich dieses Ethos der Physiogeographie von
Anfang an zu eigen und suchte eher die Anlehnung an die (um 1840 noch junge)
Wissenschaft der Meteorologie als an die Laborwissenschaften oder die Hohlenforschung

(=Stratigraphie, Montangeologie, Paldontologie), denn:

[Meteorology| is not calculated to harden the mind which it strengthens, and bind it down to the
measurement of magnitudes, and estimation of quantities, destroying all higher feelings, all finer
sensibilities: it is not to be learned among the gaseous exhalations of the deathful laboratory; it has no
dwelling in the cold caves of the dark earth; it is not to be followed up among the charnel houses of

creation.*?

Die Anerkennung dieser konstitutiven Grundsétze der Physiogeographie durch Ruskin
war natiirlich eng mit seiner Religiositdit und den Idealen seines Panentheismus
verbunden. Dies macht insbesondere eine Stellungnahme Ruskins von 1883 deutlich, in
der er seine theologisch ,inspirierte‘ Naturbetrachtung gegen die, wie er meinte, vom

,Urbild* abstrahierenden und sdkularistischen modernen Wissenschaften verteidigte:

[{]n the earlier and happier days of Linnzus, de Saussure, von Humboldt, and the multitude of quiet
workers on whose secure foundation the fantastic expatiations of modern science depend for whatever
good or stability there is in them, natural religion was always a part of natural science; it becomes with
Linnaeus a part of his definitions; it undetlies, in serene modesty, the courage and enthusiasm of the great
travellers and discoverers, from Columbus and Hudson to Livingstone; and it has saved the lives, or
solaced the deaths, of myriads of men whose nobleness asked for no memorial but in the gradual
enlargement of the realm of manhood, in habitation, and in social virtue.

And it is perhaps, of all the tests of difference between the majestic science of those days, and the wild
theories or foul curiosities of our own, the most strange and the most distinct, that the practical
suggestions which are scattered through the writings of the older naturalists tend always directly to the
benefit of the general body of mankind; while the discoverers of modern science have, almost without
exception, provoked new furies of avarice, and new tyrannies of individual interest; or else have directly
contributed to the means of violent and sudden destruction, already incalculably too potent in the hands
of the idle and the wicked.*3

40 7um Unterschied von Labor-, Museum-, Feld- , und Gartenforschung: David N Livingstone, “Making
Space for Science”, Erdkunde 54 (2000), 285-96, hier bes. 290; Dorinda Outram, “New Spaces in
Natural History”, in: Nicholas Jardine, Emma C. Spary und James A. Secord (Hg.), Cultures of Natural
History (Cambridge 1996), 249-65.

41 David Allan, Naturalists and Society: The Culture of Natural History in Britain, 1700-1900 (Aldershot
2001).

42 “State of Meteorological Science” (1839), Works, 1.207-8.

43 Deucalion (1875-83), Works, 26.338-9 [eine Nachbemerkung unter dem Titel “Revision” von 1883].



256

Im Vergleich der physikotheologisch gestiitzten, empiristischen Wissenschaften der
Zeit um 1800 mit den von der Theologie geldsten, theoriegeleiteten Wissenschaften des
spiteren 19. Jahrhunderts stellte sich Ruskin demnach ganz auf die Seite der
erstgenannten. Doch bevor Ruskin die abgeklart-resignative Wissenschaftskritik seiner
Alterswerke formulierte, stellte er sich der Konfrontation mit der modernen Geologie und
reagierte auf ihre Erkenntnisse mit einer Neukonfiguration seiner religidsen Ansichten zur

Natur.

8.2 “No scientific difficulty can ever be cast in my teeth greater than at this moment 1
feel the geological difficulty”’: Zweifel an der providentiellen Einrichtung des Kosmos
durch die Auseinandersetzung mit der neueren Geologie ab ca. 1836/39

Dieser Prozess setzte hochstwahrscheinlich in der Zeit von Ruskins Studium bei William

Buckland (1784-1856) in Oxford ein. Buckland hatte noch 1819 in seiner

Antrittsvorlesung als Reader der Mineralogie und Geologie die neptunische Vorstellung

von der Gesteinsbildung durch einen Urozean vertreten und diesen Ozean mit der

alttestamentarischen Sintflut gleichgesetzt.#* Seit den 1820er Jahren aber stand Buckland
bei der paldontologischen und stratigraphischen Rekonstruktion der Erdgeschichte an
vorderer Stelle in GroBbritannien, zumal er als Dozent, anders als andere Geologen seiner

Zeit, fest im anglikanischen Milieu verankert war und liber gute Kontakte zu den sozialen

und politischen Eliten verfiigte.4
Diese Verankerung erklirt auch das enorme Aufsehen, das eine Predigt Bucklands am

27. Januar 1839 erregte.#6 Buckland verkiindete darin seine Uberzeugung, dass die von

der jiingsten Wissenschaft als Fossilien ausgegrabenen und rekonstruierten Lebewesen

fritherer Erdzeitalter vor dem Auftreten des Menschen gelebt hitten und vor dem

Stindenfall gestorben seien: ,,[T)he inferior animals [...] [were not] included in the

44 William Buckland, Vindicie Geologicee: Or, the Connexion of Geology with Religion; Explained in an

Inaugural Lecture (Oxford / London 1820). Hierzu: J. M. Edmonds, “Vindiciae Geologicae, Published
1820; the inaugural lecture of William Buckland”, Archives of Natural History 18 (1991), 255-68.
Spatestens in den 1830er Jahren setzte keiner der Fachgeologen die geologischen Flutereignisse mit der
alttestamentarischen gleich: Rudwick, Worlds before Adam, 502.

45 Zu Buckland siehe: Nicolaas A. Rupke, The Great Chain of History: William Buckland and the English
School of Geology, 1814-1849 (Oxford 1986). Das Verhiltnis von Ruskin zu Buckland beschreibt Van
Akin Burd, “Ruskin and his ‘Good Master’, William Buckland”, Victorian Literature and Culture 36
(2008), 299-315.

46 William Buckland, 4n Inquiry whether the Sentence of Death Pronounced at the Fall of Man Included
the whole Animal Creation or was Restricted to the Human Race: A Sermon, Preached in the Cathedral
of Christ-Church, before the University of Oxford, Jan. 27, 1839 (London 1839).



257

sentence of death pronounced upon the Fall of Man, [...] this sentence was exclusively
restricted to our first progenitors and their posterity”.#7 Dies bedeutete, dass von allen
Schopfungen Gottes einzig der Mensch im Garten Eden unsterblich gewesen sei und die
von Gott nach dem Siindenfall verhdngte Strafe der Sterblichkeit folglich nur {iber das
Menschengeschlecht verhingt worden sei. Fiir groBe Teile der religiosen Offentlichkeit
war dies eine provozierende Behauptung.#8 Populdr-konservativen Auffassungen nach,
die in Kreisen der Geologen seit langem nahezu keine Unterstiitzung mehr erhielten,
mussten diese Lebewesen (sofern ihre Existenz nicht bezweifelt wurde) bei der
Mosaischen Sintflut umgekommen sein.

Buckland selbst hatte seinen alten Neptunismus allerdings bereits drei Jahre zuvor in
seinem ebenfalls Furore machenden Bridgewater Treatise widerrufen.4® Darin hatte er
seine Erkldrung allerdings auf eine Fullnote reduziert, die nichtsdestoweniger auflerhalb
der geologisch kundigen Offentlichkeit heftige Reaktionen ausldste.3? Seine neuen
Ansichten von der Kanzel zu verkiinden und theologische Schliisse aus geologischen
Erkenntnissen bzw. Hypothesen zu ziehen, war aber auch danach immer noch ein
gewagter Schritt.

Bestlirzt reagierte auch Margaret Ruskin, die den Gottesdienst, sicherlich gemeinsam
mit Ruskin, besucht hatte: Margaret fasste die fiir sie zentrale Aussage noch am gleichen
Tag in einem Brief an John James Ruskin in einer kurzen Zeile zusammen: ,,Dr. Buckland
attempted to prove, this morning, in his sermon at Ch[rist] Chlurch] that animals had
died before the fall of man.“5! Nicht die Infragestellung des Mosaischen Schopfungs-
berichtes durch Bucklands Predigt irritierte Margaret Ruskin primédr. Der Grund ihres
Erschreckens und des Aufsehens, das Buckland erregte, war ein anderer: Seiner Horern
(und spiteren Lesern) notigte Bucklands Vortrag die Schlussfolgerung ab, dass Gott keine

vollkommene Welt geschaffen hatte und der Tod nicht erst durch den Siindenfall in die

47 Buckland, The Sentence of Death Pronounced at the Fall of Man, 2.

48 Zur Kontroverse knapp auch: Nicolaas A. Rupke, “Oxford’s Scientific Awakening and the Role of
Geology”, in: Michael G. Brock und Mark C. Curthoys (Hg.), The History of the University of Oxford,
Bd. 6: Nineteenth-Century Oxford, Pt. 1 (Oxford 1984), 543-562, hier: 555-8.

49 William Buckland, Geology and Mineralogy, Considered with Reference to Natural Theology, 2 Bde.
(London 1836) (=Bridgewater Treatise, Nr.6), 1.33 FN.

50 Zu den Gegenverdffentlichungen zihlen Samuel Best, After Thoughts on Reading Dr. Buckland’s
Bridgewater Treatise (London 1837); William Cockburn, 4 Letter to Professor Buckland, Concerning
the Origin of the World; In Reply to his Geology and Mineralogy, Considered with Reference to
Natural Theology, 2nd ed. (London 1838); Fowler De Johnsone, Truth, in Defence of the Word of God,
Vanquishing Infidelity: A Vindication of the Book of Genesis, Addressed to W. Buckland, wherein his
Objections to the First Chapter of Genesis in his Book Geology and Mineralogy Considered with
Reference to Natural Theology are Met (London 1838).

51 Margaret an John James Ruskin, Oxford, 26./27.01.1839, Family Letters, 2.570-3, hier: 572.



258

Schopfung getreten sei.

Wenige Tage spiter meldete sich John James Ruskin mit der besorgten Anfrage
zuriick, wie Buckland seine Ansichten mit den Aussagen des Alten Testaments
vereinbare: ,,That subject of Dr Buckland’s Sermon wants a help & you do not say how he
gets over it. If Sin brought Death how was Death previously there*?3? Obwohl, wie
friihere Briefe demonstrieren, John James Ruskin selbst Glaubenszweifel hatte, die
moglicherweise auf die Lektiire von John Playfairs (1748-1819) deistischen lllustrations
of the Huttonian Theory of the Earth (1803) zuriickzufiihren waren,> bekriftigte er

unmissverstindlich, dass er Ruskins Studien bei Buckland gutheife:

I can only say — The monsters as we must let them live by Geologists Chronology—ceased to live by the
power of Deity but in a way yet not called dying. It was not what we understand by Death—& these few
required an accountable moral Being. I don’t think those monsters that John has crawling & sprawling on
a sheet of paper look like unaccountable Beings.

I approve of Johns singing twice & going to Bucklands Lectures.>*

Margaret Ruskin war sich nicht sicher, wie Buckland Schopfungsbericht, Erbsiindenlehre
und seine erdgeschichtlichen Uberzeugungen zur Deckung brachte. Sie zog sich auf die

Position zuriick, dass es sich bei der Frage um ein fiir das eigene Seelenheil irrelevantes

Problem handele:

John must explain to you how Dr. Buckland got over his difficulties without impugning the Scripture
account. he, Dr. B proves at least to his own satisfaction that these antedated animals (if one may so term
them) eat, and were eaten by each other so that if they did not die naturally, they were killed. The question
is a very puzzling one — it is a great mercy that neither our welfare here nor our happiness hereafter
depend on our solving it — it would I think be wise in the Dr. and his compeers I think if they would let
the Bible alone, until they had gained sure knowledge on the subject.>®

52 John James an Margaret Ruskin, Manchester, 30./31.1.1839, Family Letters, 2.575-7, hier: 576.

53 In einem Brief an Ruskin, London, 13./14.4.1852, Ruskin Library, University of Lancaster, L 4, o.fol,
erklarte John James Ruskin, dass er in seiner Jugend John Playfairs Geologie akzeptiert und bewundert
hatte. Playfairs lllustrations of the Huttonian Theory of the Earth (Edinburgh: Creech / London: Cadell
& Davies, 1802), postulierten ein deistisches Weltbild, das John James Ruskin unter Umstédnden von
einem antitrinitarischen Verstindnis Gottes liberzeugten. Ein Brief seiner Mutter, Catherine, an John
James Ruskin, Edinburgh, 30.10.1807, Family Letters, 1.8-11, lasst den Schluss zu, dass John James
Ruskin bereits 1807 vom Trinitdtsdogma nicht mehr iiberzeugt war.

54 John James an Margaret Ruskin, Manchester, 30./31.1.1839, Family Letters, 2.575-7, hier: 576. John
James Ruskin bekriéftigte seine Sympathie fiir Ruskins Studien bei Buckland nach einem Treffen mit
diesem, den er als anregender als Coleridge, Hazlitt, und Wordsworth bezeichnete: John James an
Margaret Ruskin, Derby, 25.-26.02.1840, Family Letters, 2.655-6, hier: 655.

55 Margaret an John James Ruskin, Oxford, 2./3.2.1839, Family Letters, 2.582-6, hier: 583-4.



259

Margaret Ruskins Zusammenfassung gibt Bucklands Argumentation, wie er sie
ausfithrlicher im Bridgewater Treatise erlduterte,’® nur verkiirzt wieder: Buckland
argumentierte, dass der Tod von Tieren, und insbesondere der durch Karnivoren bewirkte
Tod, kein dem Schopfungsplan widersprechendes Element gewesen sei: Zwar sei der von
Karnivoren zugefiigte Tod ,,seem[ingly] inconsistent with the dispensations of a creation
founded in benevolence*, sei aber dabei doch relativ schonungsvoll gewesen: ,,7he law of
universal mortality being the established condition, on which it has pleased the Creator
to give being to every creature upon earth, it is a dispensation of kindness to make the
end of life to each individual as easy as possible.S7 Allein der Tod der niederen
Schépfung habe Ubervolkerungen und Malthusianische Krisen vermeiden kénnen und so

zum Besten der Lebensgemeinschaften in den jeweiligen Erdzeitaltern beigetragen:

Life to each individual is a scene of continued feasting, in a region of plenty; and when unexpected death
arrests its course, it repays with small interest the large debt, which it has contracted to the common fund
of animal nutrition, from whence the materials of its body have been deprived. Thus the great drama of
universal life is perpetually sustained; and though the individual actors undergo continual change, the same
parts are ever filled by another and another generation; renewing the face of the earth, and the bosom of
the deep, with endless succession of life and happiness.>®

In der Summe demonstrierte die funktionale Anatomie auch der ausgestorbenen, nurmehr
fossilen Lebewesen, die ihren jeweiligen Lebensfunktionen und den Lebenszyklen der
jeweiligen Okosysteme hervorragend angepasst gewesen seien, aus Bucklands Sicht

providentielles Design:

In all the numerous examples of Design which we have selected from the various animal and vegetable
remains, that occur in a fossile state, there is such a never failing Identity in the fundamental principles of
their construction, and such uniform adoption of analogous means, to produce various ends, with so
much only of departure from one common type of mechanism, as was requisite to adapt each instrument
to its own especial function, and to fit each Species to its peculiar place and office in the scale of created
Beings, that we can scarcely fail to acknowledge in all these facts, a Demonstration of the Unity of the
Intelligence, in which such transcendant Harmony originated; and we almost datre to assert that neither
Atheism nor Polytheism would ever have found acceptance in the World, had the evidences of high
Intelligence and of Unity of Design, which atre disclosed by modern discoveries in physical science, been
fully known to the Authors, or the Abettors of Systems to which they are so diametrically opposed.”®

56 Buckland, Geology and Mineralogy, 1.128-134.

5T Ibid., 1.130.

58 Jbid., 1.134. Zum Prinzip Richard R. Yeo, “The Principle of Plenitude and Natural Theology in
Nineteenth-Century Britain’, British Journal for the History of Science 19 (1986), 263-82.

59 Buckland, Geology and Mineralogy, 1.584.



260

Leider sind keine direkten Reaktionen Ruskins auf Bucklands Predigt oder Bucklands
Ansichten iiberliefert, die ihm schon einige Zeit vor der Predigt aus Gespriachen mit
Buckland oder aus dem Bridgewater Treatise von 1836 bekannt gewesen sein konnten.
Timothy Hilton deutet das Schweigen der Quellen als Indiz dafiir, dass Ruskin keine
Schwierigkeiten hatte, Bucklands Argumentation zu akzeptieren.®® Allerdings lassen
Margaret Ruskins Briefe aus den letzten Monaten seines Studiums erkennen, dass Ruskin
in dieser Zeit bereits mit Glaubenszweifeln kdmpfte und sowohl Kontakt mit Thomas
Dale aufnahm als das Gespriach mit Osborne Gordon suchte, um seine religidsen Zweifel

zu liiberwinden:

I am sorry Mr. Dale did not afford you more satisfaction. I am certain if you read that you may know the
truth and what you ought to do you will find all necessaty direction for every part of conduct in your bible.
I have great comfort in knowing you read and explain it to George [Ruskins Diener| in teaching you will
learn—Your first duty is to ascertain by all means in your power whether there is not more evidence that
the Bible is a direct Revelation from God than that it is not—and then, if you come to the former
conclusion—choose whether you will have the Being so revealed as a friend or enemy—and surely you
may leave without doubt or trouble to the God revealed in Scripture the management of the creatures he
had framed and sustains—firmly persuaded that all we know of evil must be productive in the end of the
greatest possible proportion of good and happiness—because God is love I hope you will find
something in Gregory®! to help you.

I am delighted to find your regard for Gordon unabated and that he has done something toward
Removal of your difficulties—we would try and find means of accomodating him [...] if he would pay us a
visit—you will see him when you go to Oxford][.]°2

Erste Aufschliisse tiber Ruskins Haltung zu Buckland ermoglicht ein Briefwechsel
Ruskins mit seinem ehemaligen Studienkollegen Edward Clayton (1817?-95). Anfang des
Jahres 1843 tauschten sie Briefe tiber die Thematik des ,Todes vor Adam‘ aus. Zwei
Schreiben Ruskins sind erhalten, in denen er sich klar zugunsten von Bucklands

Argumentation aussprach:

[M]an in Eden was a growing and perfectible animal; [...] when perfected he was to have been translated
or changed, and to leave the earth to his successors, without pain. In the doom of death he received what
before was the lot of lower animals—corruption of the body—and, far worse, death of the soul. I believe
the whole creation was in Eden what it is now, only so subjected to man as only to minister to him—
never to hurt him.03

60  Hilton, Early Years, 50.

61 Der Herausgeber der Ruskinschen Familienkorrespondenz, Van Akin Burd, deutet dies als einen
Hinweis auf ein Werk Papst Gregors des GroBlen (c.540-604), Family Letters, 2.694 FN 4. Fiir
wahrscheinlicher halte ich, dass z.B. Olinthus Gregory, Letters on the Evidences, Doctrines, and
Duties, of the Christian Religion, Addressed to a Friend (1815) (London °1836) gemeint war, das zu
den zeitgendssisch bekanntesten apologetischen Schriften zihlte.

62 Margaret Ruskin an Ruskin, Herne Hill, 07./08.10.1841, Family Letters, 2.691-6, hier: 694-5.

63 An Edward Clayton, [0.0.], Postst. 08.01.1843, Works, 1.475-9, hier: 478.



261

Biblische Angaben standen dieser Argumentation aus Ruskins Sicht nicht entgegen,
denn den Mosaischen Schopfungsbericht verstand Ruskin nicht im literalen,
‘wortwortlichen’ Sinn. Vielmehr deutete er ihn in seinem Schreiben als eine Oster-

Allegorie, die keine wissenschaftlich korrekten Aussagen zur Erdgeschichte enthielt:

I think it is better always to read it [=Genesis| without reference to matters of physical enquiry, to take the
broad, simple statements of creation—innocence, disobedience, and guilt—and then to take in equal
simplicity of heart such revelations as God may deign to give us of His former creations, and so to pass
back through age before age of preparatory economy, without troubling ourselves about the little
discrepancies which may appear to start up in things and statements which we cannot understand.®*

Auch andere Bibelverse, die in der Kontroverse um den Tod vor Adams Fall von
Bucklands Gegnern als Belege dafiir angefiihrt worden waren, dass der Urteilsspruch
Gottes die gesamte Schopfung nach dem Siindenfall betroffen habe, liel Ruskin nicht als
Argumente gelten: Rom 8,21-22 (,,[T]he creature itself also shall be delivered from the
bondage of corruption [...] For we know that the whole creation groaneth and travaileth
in pain together until now*) etwa lief sich nach Ruskins Deutung nicht auf die Frage des
Todes vor Adams Fall beziehen und schloss nicht die gesamte Schopfung ein.%5 Vielmehr
folgerte Ruskin aus den Angaben {iber Saaten und Friichte im Schopfungsbericht, dass die
Schopfung zu dem Zeitpunkt Fortpflanzungsorgane besessen habe und mithin auch dem
Zyklus von Leben und Sterben unterworfen gewesen war: ,,[S|uppose death impossible.
In two centuries after the creation the earth would have been packed tight with animals,
and the only question remaining for determination would have been— which should be
uppermost. Long before the flood the sea would have been one solid mass of potted
fish, the air of wedged birds, and the earth of impenetrable foliage.“66 Uber die Art des
Todes im Garten Eden machte sich Ruskin keine Illusionen: ,,The green herb was to be
for meat. This was destruction. Was it less destruction because violent and sudden? or
did it less imply capability of decay, than if we had been told that the trees died
themselves? We might as well say that the death of Abel did not imply capability of death
in man.”67 Und auch Bucklands utilitaristisches Argument, dass Karnivoren zu einem
kréftigeren Zustand des gesamten Bestandes anderer Lebewesen fiihrten, akzeptierte

Ruskin.®

64 Ibid., Works, 1.480-7, hier: 485-6.

65 Jbid., [0.0., nach 08.01.1843], Works, 1.480-1.

66 An Edward Clayton, [0.0., nach 08.01.1843], Works, 1.482-4.
67 Ibid., Works, 1.483.

68  Jbid., Works, 1.484-5.



262

Von besonderem Gewicht sind natiirlich solche Aussagen, in denen Ruskin eine
Einordnung dieser Ansichten in seine Glaubensiiberzeugungen vornahm. Er folgte
Buckland darin, die unterschiedlichen Epochen der Erdgeschichte nicht als isolierte, von
Gott verworfene Schopfungssysteme zu betrachten, sondern als Emanationen des
gleichen, einheitlichen Schopfungs- und Heilsplanes, der auch die Menschheit als ,,letztes

Glied* einschloss:

[L]et us not suppose for a moment that geology has opened to us worlds different in organisation or
system from our own. It has but expanded before us the vast unity of system, the oze great plan of
progressive existence, of which we form, probably, the last link. The plants of past ages have the same
organs, the same structure and development, as those growing now; none but the practised botanist can
tell the leaves from each other. The animals played precisely the same part in relation to them; their
organisation was the same as now, their ranks of destructive existence appointed in the same order.%”

Ruskin fasste die Lebensgemeinschaften der unterschiedlichen Erdzeitalter, den
Garten Eden, die postlapsarische Konfiguration der Natur (d.i. die Naturordnung nach
dem Siindenfall) und das in der Schrift offenbarte gottliche Handeln also ungebrochen als
Elemente einer einzigen providentiell eingerichteten Realitit auf. Dies erinnert an
Buckland, der ebenfalls Zeichen providentiellen Designs in den Ereignissen der
Vorgeschichte erblickte: Einem herkommlich mechanistisch denkenden Geologen wie
Buckland bereitete es — anders als Ruskin — allerdings keine Schwierigkeiten, seine
Darstellung mit einem konventionellen physikotheologischen Gotteslob fiir die

funktionale Einrichtung des Kosmos zu schlief3en:

By the exercise of our Reason, we discover abundant evidences of the Existence, and of some of the
Attributes of a supreme Creator, and apprehend the operations of many of the second causes or
instrumental agents, by which He upholds the mechanism of the material World [...] [T]The physical
history of our globe, in which some have seen only Waste, Disorder, and Confusion, teems with endless
examples of Economy, and Otrder, and Design |...]."°

Der romantisch-exemplaristisch denkende Naturverehrer Ruskin tat sich hingegen
erheblich schwerer als der nichtevangelikale Anglikaner Buckland, seine Naturverehrung
mit dem Weltbild der neueren Geologie zu verbinden. Die Einsicht, dass der Tod vor dem
Stindenfall eingetreten sein musste, zerstorte zu diesem Zeitpunkt, um 1840, zwar nicht
unmittelbar Ruskins Naturbild. Doch eine naive Gleichsetzung von ,Abbild‘ Schopfung

und ,Urbild* Gott war nach dem neuen geohistorischen Weltbild nicht mehr mdglich, da

69 Ibid., Works, 1.484.
70 Buckland, Geology and Mineralogy, 1.588, 595.



263

der Tod als ein fester Bestandteil der Naturordnung seit Beginn der Schopfung aufgefasst
werden musste: Sterblichkeit war jedoch ein Phinomen, mit dem das gottliche Urbild
nicht attributiert werden konnte. AuBlerdem bildete die postlapsarische Natur des nach-
eiszeitlichen Holozdn — der Zustand der Natur, so wie Ruskin sie kannte — nach dem
neuen geologischen Weltbild nur noch eine von vielen mdglichen Formationen des
Lebens auf der Welt.”! Sie bildete demnach nur gleichsam ,kleinmaBstdblich® die Herr-

lichkeit und GroBe eines gottlichen Urbildes ab.

8.3 Ruskins Reaktionen auf die neuere Geohistorie: Anndherung an den ,Recorditischen

Evangelikalismus und Distanzierung von der spekulativen Geologie

Das Studium bei William Buckland brachte Ruskin in Kontakt mit einem Forscher,
dessen Karriere sich genau einem jener “charnel houses of creation” verdankte, die der
physiogeographischen Wissenschaftskultur der vor-Cuvierschen Geologie fremd waren
und die von Ruskin nicht zuletzt aus diesem Grunde mit Argwohn betrachtet wurden.”?
Buckland hatte ndmlich mit den Knochenfunden aus der 1821 entdeckten Kirkdale Cave
in Yorkshire, einer mit fossilen Knochen angefiillten Hohle, und seinen Rekonstruktionen
des vorgeschichtlichen Lebens in dieser Hohle den Grundstein fiir seine wissenschaftliche
Laufbahn gelegt. Solche ‘Beinhduser der Schopfung’ und andere paldontologische Funde
wilzten das Bild der Erdgeschichte nach 1800 grundlegend um, da sie die Existenz
Aonen umspannender Schopfungsformationen nachwiesen, die die Epoche menschlichen
Lebens auf der Erde drastisch kurz und zufallsbedingt erscheinen lieen. Die Inkompa-
tibilitdt dieses neuen Weltbildes mit einem literalen Verstindnis des Mosaischen
Schopfungsberichtes und der daraus abgeleiteten, nur etwa 6000-jdahrigen Geschichte der
Erde, war in den 1830er und 1840er Jahren nur noch fiir konservative Theologen und
Glaubige ein Problem. Deren in eine enorme publizistische Aktivitdt umgesetzte Streitlust

fiihrte aber dazu, dass die Forschung das Problem des Verhiltnisses von Wissenschaft

71" Die allmihliche Entfaltung des geologischen Bildes der unterschiedlichen Erdzeitalter bildete einen
unter mehreren Vorldufern zu der viktorianischen Variante der “Plurality-of-Worlds”-Debatte, die der
Philosoph William Whewell (1794-1866) 1853 anstieB: Siehe zu Wewells religidsen Uberzeugungen in
dieser Debatte: Laura J. Snyder, ““Lord only of the Ruffians and Fiends’? William Whewell and the
Plurality of Worlds Debate”, Studies in History and Philosophy of Science, Part A, 38 (2007), 584-92;
und John Hedley Brooke, ‘Natural Theology and the Plurality of Worlds: Observations on the
Brewster-Whewell Debate’, Annals of Science 34 (1977), 221-86. Fiir einen iibergreifenden Uberblick:
Plurality of Worlds: The Origins of the Extraterrestrial Life Debate from Democritus to Kant
(Cambridge 1982).

72 Zitat Ruskins aus: “State of Meteorological Science” (1839), Works, 1.207-8; zur Kirkdale Cave und
Buckland siche Rudwick, Bursting the Limits, 622-38; ders., Worlds before Adam, 73-87.



264

und Religion im 19. Jahrhundert weithin auf den Widerspruch von Schopfungsbericht
versus Erdgeschichte bzw. Evolutionstheorie reduzierte.”?

John James Ruskin und vor allem Ruskin selbst akzeptierten dagegen die Grund-
annahmen der neueren Geohistorie, wenngleich sie der ins anatomische Labor verlegten,
mehr spekulativ-theoriegeleiteten paldontologischen Geologie gegeniiber skeptisch
blieben. Die geistig-religiose Herausforderung, die fiir sie mit dem neuen Weltbild ver-
bunden war, bestand nicht in dessen Widerspruch zum Schopfungsbericht. Diesen deutete
zumindest Ruskin ausschlieBlich allegorisch. Die Herausforderung durch die Annahmen
der neueren Geohistorie bestanden fiir Ruskin offenbar vielmehr in dem Bewusstsein,
dass der Tod bereits vor dem Siindenfall ein Bestandteil der Schopfung gewesen sein
muss, und in der Verunsicherung iiber die Stellung des Menschen und der postlapsa-
rischen Schopfung im Heilsplan. Dieses Wissen um die prilapsarische Existenz des
Todes und die immer neuen ,,spots of blackness in creation®, die die Paldontologie an das
Tageslicht forderte, waren fiir Ruskin offenbar nur schwer mit einer die ganze Schopfung
umfassenden, religidsen Naturverehrung zu vereinbaren.’

Dass Ruskin von dieser nicht nur oberfldchlichen ,Entzauberung® der Natur unberiihrt
geblieben sein soll, ist nahezu ausgeschlossen. Zum einen war er nun offenbar genotigt,
deutlicher zu unterscheiden zwischen jenen zeichenhaften Aspekten der postlapsarischen
Naturordnung, die unmittelbar auf Gottes providentielle Giite verwiesen und jenen
Relikten der Vorgeschichte, deren Sinn im Heilsplan fraglich war. Den konventionellen
evangelikalen Standpunkt, dass die Natur nichtgdttliche Komponenten haben konne, wie
sie Ruskin spéter der ,,personality of an Evil Spirit, at all events the permitted symbol of
evil, unredeemed* zuschrieb,”> scheint Ruskin hingegen um 1840 noch nicht vertreten zu

haben.

73 John M. Robson, “The Fiat and Finger of God: The Bridgewater Treatises,” in: Richard J. Helmstadter
(Hg.), Victorian Faith in Crisis: Essays on Continuity and Change in Nineteenth-Century Religious
Belief (Stanford, Ca., 1990), 71-125; und John Hedley Brooke, Science and Religion: Some Historical
Perspectives (Cambridge 1991), 192-225, bes. 212-3, 220. Jan M. 1. Klaver, Geology and Religious
Sentiment: The Effect of Geological Discoveries on English Society and Literature between 1829 and
1859 (Leiden 1997) (=Studies in Intellectual History, 80). Siche auch Richard M. Young, “The
Historiographical and Ideological Contexts of the Nineteenth-Century Debate on Man’s Place in
Nature. In: M. Teich and Young (Hg.): Changing Perspectives in the History of Science. Essays in
Honour of Joseph Needham (London: Heinemann, 1973), 344-438, ders., “Natural Theology, Victorian
Periodicals and the Fragmentation of a Common Context,” In: Colin Chant and J. Fauvel (Hg.): Darwin
to Einstein. Historical Studies on Science and Belief (London 1980), 69-107; ders., “Malthus and the
Evolutionists: The Common Context of Biological and Social Theory,” Past and Present 43 (1969),
109-145.

74 Modern Painters I (1843), Works, 3.111.

75 Praeterita (1885-89), Works, 35.288.



265

Zum anderen war Ruskin herausgefordert, den religiosen Sinn der vorgeschichtlichen
Erdzeitalter im gottlichen Heilsplan zu ergriinden. Der Weg, den er dazu einschlug,
unterschied sich dabei deutlich von Bucklands Theologie. Anders als Buckland deutete
Ruskin die geohistorischen Aonen teleologisch. Er fasste sie nicht als einen heils-
geschichtlich irrelevanten ,Probevorlauf* auf dem Weg zur gegenwértigen Naturordnung
auf, sondern betrachtete sie als providentielle Vorbereitungsphasen, die die Schopfung

des Menschen und die Mdoglichkeit seiner behiiteten Existenz vorbereitet hatten.

[...] Two questions arise of the deepest interest. From what first created forms were the mountains
brought into their present condition? into what forms will they change in the course of ages? Was the
world anciently in a more or less perfect state than it is now? was it less or more fitted for the habitation of
the human race? and are the changes which it is now undergoing favourable to that race or not? The
present confirmation of the earth appears dictated, as has been shown in the preceding chapters, by
supreme wisdom and kindness. And yet its former state must have been different from what it is now; as
its present one from that which it must assume hereafter. Is this, therefore, the earth’s prime into which
we are born: or is it, with all its beauty, only the wreck of Paradise? [...] [W]ere [...] [the readet] to engage
in such inquiries, their result would be his strong conviction of the earth’s having been brought from a
state in which it was utterly uninhabitable into one fitted for man 7

Die von deistischen Geologen wie Hutton, Playfair und Lyell postulierte
uniformitaristische bzw. aktualistische Deutung der Erdgeschichte als ein richtungslos
dynamisches System war mit Ruskins Verstindnis der Vorgeschichte als providentiellen

Vorbereitungsphasen dagegen nicht vereinbar:

It has, indeed, been the endeavour of some geologists to prove that destruction and renovation are
continually proceeding simultaneously in mountains as well as in organic creatures; that while existing
eminences are being slowly lowered, others, in order to supply their place, are being slowly elevated; and
that what is lost in beauty or healthiness in one spot is gained in another. But I cannot assent to such a
conclusion. Evidence altogether incontrovertible points to a state of the earth in which it could be
tenanted only by lower animals, fitted for the circumstances under which they lived by peculiar
organizations. From this state it is admitted gradually to have been brought into that in which we now see
it; and the circumstances of the existing dispensation, whatever may be the date of its endurance, seem to
me to point not less clearly to an end than to an origin; to a creation, when “the earth was without form
and void,” [1.Mose 1,2] and to a close, when it must either be renovated or destroyed.”’

Auch die vergangenen Schopfungsformationen besaBlen also noch einen Bezug zum
‘Urbild’, weil sie ausersehen worden waren, die fiir den Menschen funktional an-
gemessenste Schopfungsformation vorzubereiten (die Ruskins Verstindnis nach die letzte

vor dem jilingsten Tag war).

76 Modern Painters IV (1856), Works, 6.177.
7T Modern Painters IV (1856), Works, 6.177-8. Spiter forderte Ruskin, geologische Untersuchungen auf

die Gegenwart einzuschrianken: Deucalion: Collected Studies of the Lapse of Waves, and Life of Stones
(1875-83), Works, 26.87-370, hier: 112-3.



266

Diese beiden grundlegenden Verdnderungen in Ruskins Naturbetrachtung zogen im
Verlaufe der ndchsten etwa zehn Jahre weitere einschneidende Verdnderungen in seinem
Denken nach sich. Zunéchst einmal passte Ruskin seine Ideen zur Naturbetrachtung und
Naturbewunderung den von der Geologie postulierten neuen Sachverhalten an. Die
exemplaristische Pragung der Natur durch das Urbild Gottes grenzte Ruskin mehr und
mehr auf die dsthetische Erscheinungsform der Natur ein: Dies war vermutlich einer der
wesentlichen Griinde dafiir, dass Ruskin in den Jahren nach Ende seines Studiums, von
1842 bis 1856, seine bedeutendsten Kunstschriften verfasste. Die ,,nicht erlosten bzw.
sogar gottabgewandten Seiten der Natur beriicksichtigte Ruskin im Laufe dieser
Schaffensphase allerdings auch zunehmend innerhalb seiner &dsthetischen Vision der
Natur. So erklirte er beispielsweise in Modern Painters 1 (1843) diese Aspekte der Natur
als notwendige Kontrastfolien fiir die Schonheiten der Natur, die der Mensch genieflen

solle:

Ideas of beauty are among the noblest which can be presented to the human mind, invariably exalting and
purifying it according to their degree; and it would appear that we are intended by the Deity to be
constantly under their influence, because there is not one single object in nature which is not capable of
conveying them, and which, to the rightly perceiving mind, does not present an incalculably greater
number of beautiful than of deformed parts; there being in fact scarcely anything, in pure undiseased
nature, like positive deformity, but only degrees of beauty, or such slight and rare points of permitted
contrast as may render all around them more valuable by their opposition—spots of blackness in creation,
to make its colours felt.”®

Doch eine dauerhafte Stabilisierung dieses Denkmusters scheint Ruskin auf diese
Weise nicht gegliickt zu sein. Seine Reisenotizen lassen zunehmend Verunsicherungen
iiber seine Naturbeobachtungen erkennen. Obgleich er sehr oft auch noch positive Natur-
eindriicke festhielt, nahm die Zahl und die Bedeutung skeptischer Beobachtungen seit
etwa 1840 deutlich zu. Dies soll ein Beispiel seiner Schweizreise 1849 demonstrieren,
denn insbesondere in Ruskins Gebirgserlebnisse flossen seine geologischen Erkenntnisse
und Uberzeugungen immer wieder ein.

Kurz vor Erscheinen von Seven Lamps of Architecture (1849) war Ruskin mit seinen
Eltern in die Schweiz aufgebrochen, die sie nach wenigen Tagen Eisenbahn- und Kutsch-
fahrten noch im April erreichten. Von den ersten Tagen seines Aufenthaltes an versuchte
Ruskin, seine religiose Naturerfahrung wiederzubeleben, Glaubensgewissheit zu finden

und Riickschliisse daraus fiir die kiinstlerische und religiése Deutung der Natur allgemein

78 Modern Painters 1 (1843), Works, 3.111.



267

zu ziehen. Ganz dem Denken des Assoziationismus folgend, rief er sich daher zu Beginn
seines Aufenthalts im Hochgebirge die Erinnerung fritherer Aufenthalte in Erinnerung: “/
repeated ‘I am in Switzerland’ over and over again, till the name brought back the
true group of associations—and I felt I had a soul, like my boy’s soul, once again.”"®
Doch trotz vielfdltiger positiver Eindriicke stellte sich keine dauerhafte Zufriedenheit ein.
Der Blick aus dem Fenster bot “a strange and mighty scene; and I felt it almost as I used
to do, more deeply in a sort, though less rapturously, yet, I fear, with even less effect on
my general temper than of old” .80

Ruskins Eindriicke blieben gemischt, und dazu trugen offenbar geologische
Beobachtungen bei. Ende Juni traf eine Ausgabe des Londoner Athenaeum (1828-1921)
in Chamonix ein, die das ausfiihrliche Protokoll eines Vortrags des Geologen Roderick
Impey Murchison (1792-1871) zum Problem der Findlinge enthielt.8! Monolithe und
Gesteinsschutt, die hunderte von Kilometern jenseits des Ursprungsorts aufgefunden
wurden, erklirten sich Geologen seit Anfang der 1830er Jahre zunehmend mit diluvialen,
fluvialen oder glazialen Transporten, wenngleich sich die Theorie der Eiszeit/en noch
nicht sicher etablieren konnte.82 Murchison, ein konservativer Geologe, der die von Jean
de Charpentier und Louis Agassiz postulierte Existenz eines eiszeitlichen Rhone-
gletschers bestritt,83 erklarte die Schotterablagerungen und erratischen Blocke im
Genevois und dem Schweizer Mittelland zwischen Jura und Alpen mit ungleichméBigen
Auffaltungen und fluvialen Transporten.®* Ruskin, der die Vorstellung eines ungeord-
neten Absprengens groBer Felsblocke weder é&sthetisch befriedigend fand noch mit

providentiellem Wirken assoziieren konnte, empfand sofort schwindende Begeisterung

79 Tagebuch, 0.0. [Vevey?], 03.06.[1849], Diaries, 2.381-2, hier: 381.

80 Tagebuch,Chamonix, 16.06.[1849], Diaries, 2.388.

81 [Anon.], “Societies: Geological”, Athenaeum (Nr. 1128 vom 09.06.1849), 599-600.

82 7ur Glazialgeologie bes. David R. Oldroyd, “Early Ideas about Glaciation in the English Lake District:
The Problem of Making Sense of Glaciation in a Glaciated Region”, Annals of Science 56 (1999), 175-
203, und ders., Thinking about the Earth: A History of Ideas in Geology (London 1996), 145-66. Knapp
zum Kontext: Rudwick, Worlds before Adam, 501-66.

83 Zu der Problematik der Geschiebe und Erratika im Rhonetal anhand des ebenfalls ‘antiglazialen’
Geologen Christian Leopold von Buch (1774-1853) knapp: Eugen und Ilse Seibold, “Erratische Blocke
— erratische Folgerungen: Ein unbekannter Brief von Leopold von Buch von 1818”, International
Journal of Earth Sciences 92 (2003), 426-39.

84 [Anon.], “Societies: Geological”, 600: “[N]one of the upper longitudinal and flanking valleys around
Mont Blanc were ever filled with general ice-streams, |...| [therefore,] the Arve, the Doire and the
Rhone offer no vestiges of what he [=Murchison] calls true moraine; [...] the whole of the phenomena
[of detritus and erratic blocks in the Plateau Suisse] can be explained by supposing that the Alps, the
Jura, and all the surrounding tracts have undergone great and unequal elevation since the period of the
formation of the earliest glaciers; elevations which, disloging vast portions of those bodies, floated
away many huge blocks down straits then occupied by water and hurled on vast turbid accumulations
of boulders, sand and gravel.”



268

selbst fiir das Panorama des Mont-Blanc-Massivs:

I am beginning to be in doubt whether the Mont Blanc is a pretty thing, after all. I have been reading a
paper of Murchison’s on erratic detritus—in Athenann—denying extended glacial action, attributing all to
a great and unequal elevation sustained by the Alps and Jura, since the period of the formation of their
earliest glaciers.®>

Seine Eintrdge positiver und enttduschender Erfahrungen wechselten sich in den
folgenden Tagen weiterhin ab: ,,/ cannot endure the feeling of the mountains dying
away,8¢ findet sich neben: ,/ have had a divine day“?®7 Spéter hielt Ruskin seine
Verunsicherung iiber den Einfluss des stratigraphischen Wissens auf seine

Naturbeobachtung fest:

[I am] much struck by the diminution which my knowledge of the Alps had made in my sublime
impressions of them, and by the way in which the investigation of strata and structure reduces all
mountain sublimity to mere detritus and wall building, so that one looks on a great mountain only as a

‘group of beds’.88

Im Tagebuch wiedergegebene Stimmungsschwankungen sollten sicherlich nicht
iiberwertet werden: Der von Jugend an unter Tuberkuloseverdacht stehende, tiberbehiitete
und zur Hypochondrie neigende Ruskin meditierte hdufig iliber seinen gesundheitlichen
Zustand. Andererseits aber ist zu unterstreichen, dass Ruskin seine Natureindriicke nicht
lediglich als private Stimmungsbilder festhielt. Vielmehr war das Festhalten visueller
Natureindriicke und ihre moglichst genaue analytische Beschreibung das empirische
Arbeitsinstrument der Physikalischen Geographie. Dementsprechend genau halten sich
daher auch die entsprechenden Passagen seiner Werke an sein Tagebuch/Arbeitsjournal.

Seine Notizen zu den Alpen von 1849 bildeten das Ausgangsmaterial, mit dem Ruskin
Modern Painters 111 und IV (1856) verfasste — gerade in diesen Bénden aber sprach er
sich gegen die neuere Geologie und fiir Saussure und die Traditionen der dlteren
Physikalischen Geographie aus® und weitete dies zum Ansatz einer allgemeinen
Wissenschaftskritik aus: ,./t is in raising us from the first state of inactive reverie to the

second of useful thought, that scientific pursuits are to be chiefly praised. But in

85 Tagebuch, Chamonix, 20.6.[1849], Diaries, 2.392-4, hier: 392.

86 Tagebuch, Genf, 18.07.[1849], Diaries, 2.411-2, hier: 411.

87 Tagebuch, Chapiu, 26.07.[1849], Diaries, 2.412-3, hier: 413. Zur Kontroverse, in die sich Ruskin ein-
schaltete siche Gordon L. Davies, The Earth in Decay: A History of British Geomorphology, 1578-1878
(Amsterdam 1969), 304-9.

88 Tagebuch, Courmayeur, 29.07.1849, Diaries, 2.416.

89 Modern Painters IV (1856), Works, 6.476-7.



269

restraining us at this second stage, and checking the impulses towards higher contem-
plation, they are to be feared or blamed. |...] For most men, an ignorant enjoyment is
better than an informed one*.%0

Das oben angefiihrte Beipiel von Ruskins Reaktion auf den Vortrag Murchisons
demonstriert dabei in besonders anschaulicher Weise, wie in Ruskins Wahrnehmung
geologische Lektiire und Natureindruck unmittelbar aufeinander stieBen. Seine Notizen
dieser Zeit schweigen sich iliber Fossilien und andere verunsichernde Ergebnisse der
Naturforschung weithin aus. Dennoch lésst sich aus seinen Eintrdgen der Schluss ziehen,
dass es Ruskin auf Dauer offenbar nicht gelang, seine Naturverehrung von zunehmend
ambivalenten Naturerfahrungen abzuschirmen. Nur so ist ndmlich auch zu erkléren,
warum Ruskin um 1850 schlielich dazu iiberging, die Natur (dhnlich wie sein Prediger
der 1840er Jahre, Henry Melvill) insgesamt als ein ambivalentes Phinomen zu deuten,
das sowohl als warnendes Menetekel wie als Gegenstand der Verehrung aufgefasst

werden misse:

Two great and principal passions ate evidently appointed by the Deity to rule the life of man; namely, the
love of God, and the fear of sin, and of its companion—Death. How many motives we have for Love,
how much there is in the universe to kindle our admiration and to claim our gratitude, there are, happily,
multitudes among us who both feel and teach. But it has not, I think, been sufficiently considered how
evident, throughout the system of creation, is the purpose of God that we should often be affected by
Fear; not the sudden, selfish, and contemptible fear of immediate danger, but the fear which arises out of
the contemplation of great powers in destructive operation, and generally from the perception of the
presence of death. [...]

And this is equally the case with respect to all the other destructive phenomena of the universe. From
the mightiest of them to the gentlest, from the earthquake to the summer shower, it will be found that
they are attended by certain aspects of threatening, which strike terror into the hearts of multitudes more
numerous a thousandfold than those who actually suffer from the ministries of judgment; and that,
besides the fearfulness of these immediately dangerous phenomena, there is an occult and subtle horror
belonging to many aspects of the creation around us, calculated often to fill us with serious thought, even
in our times of quietness and peace. I understand not the most dangerous, because most attractive form of
modern infidelity, which, pretending to exalt the beneficence of the Deity, degrades it into a reckless
infinitude of mercy, and blind obliteration of the work of sin: and which does this chiefly by dwelling on
the manifold appearances of God’s kindness on the face of creation. Such kindness is indeed everywhere
and always visible; but not alone. Wrath and threatening are invariably mingled with the love; and in the
utmost solitudes of nature, the existence of Hell seems to me as legibly declared by a thousand spiritual
utterances, as that of Heaven.9!

Damit hielt der zornige Richtergott der ‘Recorditischen’ Evangelikalen — ,,Wrath and
theatening [...] and [...] Hell (Z. 17-18) — Einzug in Ruskin Denken; allerdings mit der

nicht unerheblichen Einschrinkung, dass der Schrecken der Natur grofer erschiene als

90 Modern Painters 111 (1856), Works, 5.386.
91 Stones of Venice 111 (1853), Works, 11.163-4.



270

der Zorn Gottes wirklich sei: ,,[the] destructive phenomena of the universe [...] strike
terror into the hearts of multitudes more numerous a thousandfold than those who
actually suffer from the ministries of judgment* (Z. 8-11).

Diese Evangelikalisierung scheint die zweite signifikante Verdnderung gewesen zu
sein, die in Ruskins Bewusstsein im Gefolge der ,geohistorischen Revolution® eintrat.
Nicht allein seine Naturwahrnehmung, auch die mit seinem ,Naturkult® untrennbar
verbundenen religiosen Uberzeugungen wandelten sich. Nicht also in seiner Kindheit,
sondern erst in den spdten 1830er und 1840er Jahren nahm Ruskin die fiir Recordite
Evangelicals kennzeichnende Haltung eines extremen moralischen Rigorismus’ an. Dies
belegt auch ein Brief Ruskins an seinen engen Freund Henry W. Acland, aus dem
hervorgeht, dass Ruskin gerade durch die religiosen Zweifel, die ihn in den 1840er und
1850er Jahren heimsuchten, dazu motiviert wurde, die ,,0ld Evangelical formulae* zu

akzeptieren:

You speak of the Flimsiness of your own faith. Mine, which was never strong, is being beaten into mere
gold leaf, and flutters in weak rags from the letter of its old forms; but the only letters it can hold by at all
are the old Evangelical formulae. If only the Geologists would let me alone, I could do very well, but those
dreadful Hammers! I hear the clink of them at the end of every cadence of the Bible verses—and on the
other side, these unhappy, blinking Puseyisms; men trying to do right and losing their very Humanity.??

Ruskins Verweis auf die ,,unhappy, blinking Puseyisms®, also das Oxford Movement
und die von ihm ausgehende ritualistische Bewegung in der anglikanischen Kirche, macht
dabei deutlich, dass Ruskin der Wind nicht allein von Seiten der Geohistoriker entgegen-
schlug. Je weniger religiose Unterstlitzung Ruskin in der Natur erfuhr, desto mehr richtete
sich sein Blick auch auf die Zusténde der Gesellschaft.

Einige seiner Glaubenskrisen gehen daher sicherlich auch auf soziale Umstdnde
zurlick. So berichtete Ruskin seinem Vater in einem wenig beachteten Brief von 1852, in
Nyon 1845, Courmayeur 1849 und Venedig 1852 seine stirksten religiosen Zweifel
gehabt zu haben.93 Uber die ersten beiden Vorfille liegen keine zeitgendssischen Aus-
sagen Ruskins vor, doch ein Riickblick Ruskins aus dem Jahre 1846 legt nahe, dass er
1845 durch die Erfahrung der vielen Zerstérungen alter Gebdude und die mangelnde
Unterstiitzung durch seine Eltern fiir seine ,antiquarischen® Arbeiten verunsichert worden

war.”* Aus der Zeit in Courmayeur 1849 stammt der oben zitierte Tagebucheintrag zu

92 An Henry Acland, Cheltenham, 24.05.[1851], Works, 36.114-5, hier: 115.
93 An John James Ruskin, [Venedig, 9./10.4.1852]; Letters from Venice, 242-6, hier: 245.
94 Tagebuch, [0.0.], 04.01.1846/19.01.1847, Diaries, 2.312-2.



271

Murchisons Vortrag und dem niichternen Blick auf den Mont Blanc. Neben der
schwindenden Kraft seiner Natureindriicke stand Ruskin in dieser Zeit, nach dem
Schreiben seiner Architekturschrift Seven Lamps of Architecture (1849), sicherlich auch
immer noch unter dem Eindruck der jlingsten Zerstorungen vieler Bauwerke, die er im
Text beschrieb. 1852 schlieBlich verfasste er den oben zitierten Brief an John James
Ruskin, in dem er nicht nur seine Ratlosigkeit {iber die Forschungsmeinungen in der
modernen Geologie, sondern auch sein fruchtloses Studium der apokalyptischen kano-
nischen Schriften fiir seine religidsen Zweifel verantwortlich machte.

Es waren also nicht nur, aber doch an vorderster Stelle, das durch die moderne
Geologie geformte Bild der Natur, das Ruskins Zweifel begriindete und immer stirker
vertiefte — die Geologie war neben den Problemen der Bibelexegese sicherlich die
Hauptursache seiner Krise. Ruskins Reaktion bis Ende der 1850er Jahre bestand jedoch
nicht darin, Agnostiker oder Atheist zu werden. Das Gegenteil trifft zu: Als Konsequenz
aus seinen Zweifeln bezog Ruskin immer stirker evangelikale Positionen, die er in seiner
Jugend nicht so stark betont hatte. Diesen Eindruck hinterlassen jedenfalls Ruskins
Schriften.

Noch wihrend der Glaubenskrise im Juli 1849 begann Ruskin etwa, einen religiésen
Essay zu verfassen, den er ,,Principia Vitae, or some such* betitelte.”> Ruskins Plan war
es offenbar, aus beiden Testamenten einen umfassenden Kodex von Verhaltensregeln und
Gesetzen zu erstellen: Ruskin rubrizierte im Anschluss an den Entwurf ein enges System
von ethischen Regeln und biblischen Belegstellen unter Stichworten wie ,,Cleanness of
Heart“, ,Slavery*, ,,Sabbath Keeping*, ,,Parental authority®, ,,Punishments®, ,,Laws of
Theft“, ,,Of Presentation of Tithe; or First Fruits* etc.% Uber ein ,Introductory: Of Belief
in the Bible* wuchs der Essay selbst hingegen nicht hinaus. Dieser Einleitungsteil aber
demonstriert, dass Ruskin einen rigoros ,legalistischen‘, also den Gesetzescharakter der
Schrift betonenden ,Ultraevangelikalismus‘ zu entwickeln begann. Ruskins Essay beginnt
entsprechend mit einer Klage iiber die mangelnde Bestindigkeit und Einheitlichkeit der
herrschenden moralischen Normen — deren Festigkeit sei aber notwendig, um iiber Zeiten
hinwegzukommen, in denen die durch Natureindriicke vermittelte Glaubens- und

Heilsgewissheit ausbleibe:

95 Tagebuch, Chamonix, 01.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, fol. 219", S. 238
(Mehrfachpaginierung durch Ruskin; der Text ist vom Ende des Tagebuches her, ‘liber Kopf®, verfasst).

96 Tagebuch, nach: Courmayeur, 29.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, von: o. fol.,
0.S., Bez. “e” [in der Reihenfolge der Hauptpaginierung wire die Paginierung: fol. 214", S. 229] bis:
fol. 2117, 0.S., Bez. “h” [in der Reihenfolge der Seitenzahlung: S. 224].



272

[In moral science it is] necessary, to have some certain truths acknowledged and stated, and to follow up
from then their consequences in a cold and considerate temper: than ¢ (by) the urgency of excitement to
impress any group of them upon our minds: (at a particular time) In natural scenery it is better to feel than
to know what is beautiful: but of the two, in moral matters (subjects), better to know than to feel what is
right: When we know what is right — our doing it becomes a matter of conscience at once: when we only
feel it, the feeling may fail us just when it (is) most wanted.”’

Im Anschluss daran erlduterte Ruskin sein Exegeseprinzip, nach dem er die Bibel auf
thre Gesetzesbestimmungen durchforschte: Ruskin bekannte sich dabei klar zu einer
streng am Literalsinn ausgerichteten Deutung, mit der ein hermeneutisches Verfahren
oder andere ,liberale’ Deutungen kategorisch ausgeschlossen wurden.”® Damit sicherte

sich Ruskin zugleich gegen jeden prospektiven Widerspruch ab:

[...] I consider as postulates or axioms whatsoever may without contradiction or doubt be understood of
Scriptute precepts: and therefore I would ask (pray) the reader at first to ask himself whether he is willing
to accept this condition; and receive such precepts as requiring no proof nor argument concerning them
Whether in fact he believes the Bible or not: (And he must feat [?] bear in mind) for I have found not
many people except very simple Christians who believe it in the only way in which belief is of use — 1. e.
altogether and implicitly: [...] I mean by believing: receiving both the old & New Testaments as all true
and as applicable (in what they generally command) to all time: and as meaning what they say, as it may be
most simply understood: And wha (te from those) readers who thus believe them I have nothing to ask
but a patient consideration of what may follow from them. Of other readers I would ask that they would
be content, as a matter of mere curious enquity, to see what would follow from an acceptance of the Bible
for true; and not to stay at every result with a denial of the premises; but to receive it contingently: and on
the mere supposition and concession of the premises ef being true: and then, when they see the results in
order and form, choosing whether they will kawe accept — or reject, them and their postulates together.
[...] if the Bible be Gods word, and he is in the outset — supposed to believe this, it cannot give an
uncertain sound; its Being truth implies its being (also) comprehensible and available as truth by all who
will candidly consider it: a Revelation which might conscientiously be understood two or more ways would
be no Revelation at all.??

Ein Jahr spdter entwarf Ruskin einen theologisch-dogmatischen Essay, der sich mehr
noch als Bekenntnisschrift verstehen lisst. Diese ,,Principia of Religion* iiberschriebene
Essayskizze demonstriert endlich, dass Ruskin im Wesentlichen einen moderat-

calvinistischen Heilsuniversalismus beibehielt bzw. vertrat:

97 Tagebuch, Chamonix, 01.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, fol. 219", S. 238.

98 Nach einem aus der Mesotes-Lehre des Aristoteles abgeleiteten Verfahren, bei dem aus zwei
Extrempositionen der Bibel eine Mittelposition als Norm deduziert wurde. Tagebuch, Chamonix,
01.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, von: o. fol., 0.S., Bez. “b” [217, S. 235]
bis: o. fol., 0.S., Bez. “c” [fol. 216", S. 233]. Die Arbitraritit dieses Verfahrens scheint Ruskin spéter
bewusst geworden zu sein: In Modern Painters 111 (1856) nahm er darauf in einer Fulnote Bezug: “If a
man were disposed to system-making, he could easily throw together a counter-system to Aristotle’s,
showing that in all things there were two extremes which exactly resembled each other, but of which
one was bad, the other good,; and a mean, resembling neither, but better than the one, and worse than
the other.” Modern Painters 111 (1856), Works, 5.385 FN*.

99 Tagebuch, Chamonix, 01.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, von: fol. 219", S.
238, bis: o. fol., 0.S., Bez. “b” [fol, 217", S. 235].



273

I. God desires that no man should perish. But wills and appoints some men to destruction.

H [?] (In) those who are so appointed to death: two causes of death must meet to bring about their
destruction: The first Gods appointment.; in consequence of which he withdraws from them his Saving
grace; and other instruments of Conversion to him; and so suffers them to perish.

The Second. A wilful rejection of such means of grace as are offered to them: So that no man perishes but
by his own fault. This is the second principium ie

1. No man perishes but by his own fault & causation.!%

Unter Berufung auf das in Oxford verwendete Lehrbuch Elements of Christian Theology
(1799) des anglikanischen Bischofs, Anti-Calvinisten und Anti-Katholiken George
Pretyman Tomline (1750-1827) argumentierte Ruskin, dass auch Heiden, die das

Evangelium nicht vernommen hatten, die Chance der Erlosung offenstand:

That there is safety for those who have not heard of Christ, who try to please God; I conclude from,
Coloss. 1. 19. 20.[,] Rom. 2. 12. 14[,] Acts X. 34. And I see that Tomline so interprets the 18% Article [der
39 Artikel der Anglikanischen Kirche]. Far different this from the Intolerance of the Scotch church.19!

Doch ins Zentrum seiner Schrift stellte Ruskin nunmehr das evangelikale Prinzip des
»Aktivismus®. Das heiflit Ruskin betonte nunmehr die Bedeutung guter Werke, wobei er
sich heiligungstheologische oder soteriologische Details weiterhin ersparte: ,,The faith
may be strong & vast; although in simple & few truths;, The Great faith is that which
acts.“192 Dabei ndherte sich Ruskin synergistischen, werkgerechtlichen Vorstellungen an,
wie sie unter Arminianern kursierten, und sprach sogar von ,,Self Salvation* durch gute

Werke:

The Means of Self Salvation is Action.

Then comes the promise. If any man will do his [=God’s| will.

[...] A man has no right to any happiness. He has no right to be more than as stone; His creation might
have left him a stone.

But He has a right not to suffer; He will never suffer but by his own fault.!93

100 Tagebuch, [0.0., London?, Sep./Okt. 1850], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c¢, fol. 153'-
158" hier: fol. 153",

101 Tagebuch, [0.0., London?, Sep./Okt. 1850], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 3¢, fol. 156".
Unter Riickgriff auf Gilbert Burnets latitudinarische Exposition of the Thirty-Nine Articles (1699)
vertrat Tomline ein universalistisches Verstidndnis der Erlosung unter Berufung auf Apg 10,34: George
P. Tomline, Elements of Christian Theology (1799), 2 Bde. (London '*'?1826), 2.321-6, bes. 322. Die
Heidenerlosung war seiner Ansicht nach dennoch mit Nachteilen bei der Verteilung des Gliicks im
Paradies verbunden (ibid., 326). Der 18. Artikel der Church of England erklért nicht schriftkonforme
Glaubenshaltungen realiter fiir verdammt.

102 Tagebuch, [London?, Sep./Okt. 1850], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c¢, fol. 157"

103 7pid., fol. 155".



274

Auch auf dem Hohepunkt seiner Zweifel 1852 bekréftigte und intensivierte Ruskin seine
evangelikalen Prinzipien noch einmal. In seinem Biblizismus und seiner ,legalistischen*
Betonung von Ethik und Gesetzeserfiillung ging Ruskin nun sogar so weit, im Schreiben
an John James Ruskin, sich selbst auf die Erfiillung der ethischen Bestimmungen der
Bibel zu verpflichten, ohne iiberhaupt noch von der Inspiration der Schrift iiberzeugt zu

sein;

So after thinking a little more about it, I resolved that at any rate I would act as if the Bible were true; that if
it were not, at all events I should be no worse off than I was before: that I should believe in Christ, and
take Him for my Master; in whatever I did; that assuredly to disbelieve the Bible was quite as difficult as to
believe it—that there were mysteries either way; and that the best mystery was that which gave me Christ
for a master. And when I had done this, I fell asleep directly. When I rose in the morning the cold and
cough were gone, and though I was still unwell, I felt a peace and spirit in me I had never known before,
at least to the same extent: and the next day I was quite well, and everything has seemed to go right with
me ever since—all discouragements and difficulties vanishing, even in the smallest things.!04

In der biblizistischen Fundierung, in der iiber die fehlende Glaubensgewissheit hinaus
erhaltenen Loyalitdt zu Christus und Schrift sowie in der extrem kdmpferischen Haltung
gegen die erbslindige Natur des Menschen war dies apodiktischer ‘Recorditischer’
Evangelikalismus par excellence (wenngleich dieser Haltung aufgrund des fehlenden
Glaubens fast etwas Bigotterie anhaftet). Doch der Handlungsradius, auf den sich Ruskins
forcierter evangelikaler Moralismus richtete, blieb dabei bestimmt durch sein aus der
,Naturverehrung‘ iibernommenen Weltbild: An wenigen Stellen wird dies so deutlich wie
in Ruskins direkter Auseinandersetzung mit dem moderaten, mit der Niederkirche ver-
mutlich sympathisierenden, aber sehr wahrscheinlich nicht-calvinistischen Anglikaner
Walter Lucas Brown, der sich trotz seiner universitiren Bildung ganz seinem Kirch-
sprengel widmete und Ruskins religios ‘verbrdmtes’ Engagement fiir britische und
italienische Kunst, Denkmalschutz und Wirtschaftsreformen als Hybris angriff.195 Ruskin
betrachtete den Standpunkt Browns hingegen als zutiefst unmoralisch, weil Browns
Haltung keine religidse Vision einer erstrebenswerten Zukunft (im Jenseits als auch in der
realen Welt) beinhaltete, sondern auf einer indifferenten Akzeptanz der Gegenwart

beruhte:

104 An John James Ruskin, [Venedig, 9./10.4.1852]; Letters from Venice, 242-6, hier: 244-5.

105 In Praeterita erinnerte sich Ruskin an seinen ehemaligen Tutor: “Walter Brown, Rector now of
Wendlebury, a village [...] of twelve or fifteen thatched cottages, and the Rectory |...] settled himself
down, with all his scholarship and good gifts, to promote the spiritual welfare of Wendlebury.”
Praeterita (1885-89), Works, 35.308.



275

Now your Philosophy is that we have attained [...] [such perfection as in the state of this world it seems
possible for Man to attain]—that things if they are wrong in one way are right in another—that there is a
balance here and an equivalent there—that there is a Natural course of things which has always its purpose
and necessity—&c—: Mine is—or has lately begun more distinctly to be—that we are a// wrong—wring even
as Sinful men—far more sunk in Sin than our nature necessitates—mistaken in our management of things
in this world—and advancing as fast as we can to a condition of misery which may make us a spectacle and
a warning to all other Spiritual Creatures looking on—and that God’s language to us at the Judgment will
be—TIt was a small thing for you to lose your Salvation—you abandoned all thought of Futurity—you
forgot Me—you considered yourselves only and your own World—but this was not enough for you—you
had not the sense to manage your own Erth in an Earthly way—you lived as Fools with respect to it as
much as with respect to heaven—and your whole existence has only been to show that to lose the Hope of
an Heavenly world is to lose the Reason of an Earthly one.’106

Die (in Ruskins Fall) romantische Idee der moglichen Perfektionierung des Menschen
und des durch Kunst und Natur moglichen Utopias auf Erden ist dabei deutlicher Beleg
fiir den Sachverhalt, dass Ruskin nicht einfach zum Recordite ,konvertierte‘, sondern
vielmehr versuchte, seine Physikotheologie und seine ,Naturverehrung® zu retten. Die
religiosen Natureindriicke blieben das Ziel seiner religiosen Spekulationen und Be-
strebungen — von den erlebten und erlebbaren Erfahrungen blieb zumindest die Hoffnung
auf weitere, in der Zukunft mogliche Erlebnisse. Seinen evangelikalen Aktionismus
forcierte Ruskin also nicht als Selbstzweck, sondern in erster Linie als ein Instrument, um
einen Zustand herzustellen, in dem sich die Erfahrungen seiner ,Naturepiphanien®
wiederholen liefen.

Gleichwohl hinterliel die zunehmende Evangelikalisierung Ruskins deutliche Spuren
in seinen publizierten Texten. 1844 hatte Ruskin sich, wie zitiert, noch fiir die Duldung
einer Reihe katholischer Dogmen ausgesprochen und sogar Constable wegen seiner
mangelnden Vertrautheit mit den Heiligenviten kritisiert. Beim Entwurf von Modern
Painters 11 (1846) war sich Ruskin auch immer noch sicher, mit ein paar Andeutungen
zur Dreieinigkeit und Hinweisen auf Gottes Attribute auszukommen, wie er seinem Tutor

Liddell schrieb:

I think I shall be pretty sure not to use the language of any particular Church, for I don’t know exactly
which one I belong to. A Romanist priest, after a long talk under a tree in a shower at St. Martin’s, assured
me I was quite as good a Catholic as he. However, the religious language I shall use in what references 1
may have to make will be simply that of the Bible; and a few allusions to the doctrine of the Trinity and
the general attributes of the Deity will be all I shall require.!"”

106 An Walter Lucas Brown, Venedig, 08.01.[1850], in: Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor,” 49.
107 An Henry George Liddell, 0.0., 15.10.1844, Works, 3.671-4, hier: 673-4.



276

Vor allem in den spéten 1840er Jahren schlug sich sein verschirfter Evangelikalismus
dann jedoch u.a. in einem entschiedenerem Antikatholizismus nieder. In Modern Painters
IT (1846) duBerte er sich zwar ablehnend zur Werkgerechtigkeit, meinte damit aber den
evangelikalen Aktionismus.!® Eine Auflistung seiner Kritikpunkte an der katholischen
Kirche von 1848 aber umfasst dann bereits wieder eine Vielzahl theologischer Aspekte:
»IThe doctrines of purgatory and bought absolution, of Mariolatry and of the vicarianism
of the Pope—above all, [...] dishonesty and doing evil that good might come, and
doctrines of salvation by works, [must be] [...] cast out of the Church, and the Bible made
free to the people**.10

Die Ruskin-Forschung hat sich bislang stark konzentriert auf Ruskins vermeintliche
Hunconversion 1858 in Turin, mit der Ruskin angeblich seine Trennung vom
evangelikalen Glauben erreichte. Ausgehend von diesem in Praeterita so stark betontem
Ereignis gelangten viele Forscher zu dem Schluss, Ruskin sei anfinglich zu einem
strikten evangelikalen Glauben erzogen worden, und dann durch Zweifel am Evangeli-
kalismus zum Agnostiker geworden. Steven Finley und Michael Wheeler merken
allerdings an, dass sich gerade im Spatwerk auch ,,grimmige* evangelikale Anschauungen
offenbaren. Wheeler deutet die ,,unconversion* sogar als eine Passage vom dogmatisch
gebundenen Evangelikalismus zu einer freien Hinwendung zur Figur Salomons. Die hier
nachgezeichnete Entwicklung seines Verhiltnisses zur Geologie macht eine ganz andere
Annahme wahrscheinlich: Ruskin wurde durch die geologische ,Entzauberung® der Natur
erst zu dem ,Ultraevangelikalen‘, als der er beriichtigt ist. Er war dies aber offenbar nur
fiir eine kurze Phase in den 1840er und 1850er Jahren und blieb auch selbst in dieser Zeit
ein moderat-calvinistischer Heilsuniversalist. In spiteren Jahren behielt er anscheinend
nur noch den moralischen Rigorismus seiner evangelikalen Herkunft bei, seine
Gotteskonzeption nahm dagegen offenbar zunehmend deistische und spiritistische Ziige

an.

108 AModern Painters 11 (1846/48/51/83/88[75]), Works, 4.217. In einer FuBnote von 1883 milderte Ruskin
seine Invektive wieder deutlich ab: “The [...] clause [...] should be at once cancelled, if in this reprint I
cancelled anything: but becomes pardonable to me, when I see the general fervour of belief in God’s
goodness, and man’s possible happiness, which runs throughout all the theology in this volume.” Ibid.,
4.217 FN*,

109 Tagebuch, Rouen, 15.10.[1848], Diaries, 2.369-70, hier: 369.



277

Schluss:

Das vorliegende Kapitel schlieft die Neudeutung von Ruskins intellektueller und
religioser Entwicklung vor 1840 ab. Um mit der religiésen Entwicklung zu beginnen:
Nach bislang vorherrschender Ansicht ist Ruskin als strikt-calvinistischer Evangelikaler
aufgewachsen, entwickelte in den 1840er und 1850er Jahren erste Glaubenszweifel und
wurde nach einer Krise 1858 zu einem Agnostiker, der im Spiritismus und in den
Artefakten verschiedener Hochkulturen nach Antworten auf seine religiosen Zweifel
suchte, obgleich er an manchen evangelikalen Argumentationsmustern festhielt. Den
vorliegenden Ergebnissen nach ist hingegen der Umkehrschluss wahrscheinlicher:
Offenbar begann Ruskin liberhaupt erst im frithen Erwachsenenalter (ab Mitte der 1840er
Jahre) — und ausgeldst durch eine in den 1830er Jahren einsetzende Glaubenskrise —,
evangelikale Positionen so pointiert herauszustellen.

Ruskin wurde offenkundig als ein moderater Calvinist mit dem aufgeklért-
moralistischen Bildungshorizont spidthannoveranischer Evangelikaler aufgezogen. Ein
moderater Biblizismus und Gesetzesglaube bildeten in den Jahren seiner Kindheit und
Jugend die Kernelemente seiner Religiositdt; die evangelikalen Auffassungen zur
Erbsiinde, Trinitét, Rechtfertigung und Soteriologie akzeptierte Ruskin in abgemilderten
Varianten, die sich auf einen latenten unitaristischen bzw. nichtcalvinistischen Einfluss
zurlickfiihren lassen. Im Mittelpunkt seiner religiosen Erfahrungen stand ein unaus-
gesprochen wohl unitarisch verstandener Gott und die Erfahrung der Natur.

Die Natur war fiir Ruskin zum einen — wie in der Physikotheologie des 18. Jahr-
hunderts — der Ort, an dem die Attribute Gottes sichtbar wurden und Verehrung
evozierten. Das Diktum George Berkeleys (1685-1753): ,,[T]hough I cannot with Eyes of
Flesh behold the Invisible God, yet I do in the strictest Sense behold and perceive by all
my Senses such Signs and Tokens, such Effects and Operations, as suggest, indicate, and
demonstrate an invisible God*, wurde auch von Ruskins Lehrer William Buckland noch
als Maxime seiner Forschung zitiert.!! Ruskins panentheistische ,Naturverehrung’

tiberschritt jedoch den Rahmen dieser aufgeklarten, zum groBen Teil mit der mechani-

110" George Berkeley, Alciphron: Or, the Minute Philosopher; In Seven Dialogues, Containing an Apology
for the Christian Religion, aginst those who Are Called Free-Thinkers, 2 Bde. (London 1732), Dial
IV/v, 1.217-8. Ruskins Lehrer William Buckland fiihrte das Zitat an in Geology and Mineralogy,
Considered with Reference to Natural Theology, 2 Bde. (London 1836) (=Bridgewater Treatise, 6),
1.596 FN*.



278

stischen Philosophie verbundenen Tradition. Aus diesem Grunde deutet Stephen Finley
Ruskins Naturerleben als eine Variante der evangelikalen Heiligungserfahrung. Im
Gegensatz dazu gelangt das vorliegende Kapitel zu der Feststellung, dass das evan-
gelikale Streben nach Heiligung — und mehr noch: Bulle, Bekehrung und Rechtfertigung,
die im evangelikalen Verstindnis der Heiligung vorausgingen — fiir Ruskins ‘Naturkult’
kaum Bedeutung hatten.

Die Natur bildete fiir Ruskin offenbar vielmehr eine Art Schattentheater, auf dessen
Biihne die spirituelle Welt im Abbild erschien und sich auf diese Weise in unmittelbarer
Gegenwart offenbarte. Die Erfahrung Gott in der Natur bekriftigte den Menschen in
seinem Glauben und regenerierte ihn zum Teil in seinen gottgegebenen moralischen
Qualitéiten.!!

Grundlage dieses romantisch-spiritualistisch geprdgten Naturverstindnisses bildete
eine Variante der Hutchinsonischen ,Typologie‘, die Analogieschliisse vom Abbild
,Natur® auf das Urbild Gott zog. Die Anlehung an Hutchinson, aber auch die Indifferenz
zur Schriftoffenbarung einerseits und der mechanistischen Physikotheologie andererseits,
lassen Ruskin dabei in die Ndhe ,radikalevangelikaler’ Theologen wie Irving riicken, die
auf die Krisen der 1820er und 1830er Jahre reagierten, indem sie neue, spiritualistischere
Gotteserfahrungen suchten. Auch Ruskin hoffte, die Einheit unter den Evangelikalen
durch Verbreitung seiner Epiphanieerfahrungen zu férdern.

Die Naturerfahrung stellte jedoch auch eine Form &sthetischer Erfahrung dar, und als
solche lehnten viele Evangelikale sie, im Unterschied zu Ruskin, als Grundlage von
(religioser) Erkenntnis ab, weil sie sich blof auf eine fiir Irrtiimer anféllige menschliche
Imagination stiitzte. Ruskin gelang es, diese Form visueller und dsthetischer Erfahrung
durch die schottische Moralphilosophie und Rhetorik zu legitimieren. Auch die die
Common-Sense-Philosophie, derzufolge der Sinneseindruck nicht allein eine “Idee”, d.h.
einen Bewusstseinszustand, generierte, sondern eine providentiell eingerichtete not-
wendige Erkenntnis ausloste, konnte Ruskin Argumentationshilfe geleistet haben. Das
Wahrnehmungs- und Erkenntnisvermdgen und die moralischen Fiahigkeiten des
Menschen betrachtete Ruskin jedenfalls als ein verldssliches Bindeglied zu Gott und der

Natur, die der Meinung Ruskins nach in weithin prélapsarisch urspriinglicher Kreatiir-

1T Die Regeneration moralischer Fihigkeiten bildete nach evangelikaler Uberzeugung auch ein Wesens-
merkmal der Heiligung; insofern liegt eine gewisse Uberschneidung von der Naturverehrung zum
Heiligungsdenken vor. Im Unterschied zum Panentheismus war die Heiligung dem evangelikalen
Verstiandnis nach aber das Endergebnis von Bufle, Bekehrung und Glaubensrechtfertigung und kniipfte
sich an Christus und die Schriftoffenbarung.



279

lichkeit verblieben war. Diese Naturerfahrung war es auch, die Ruskin in seinen
Hauptwerken der 1840er Jahre zu popularisieren versuchte und deren Vermittlung fiir ihn
die wichtigste Aufgabe der Landschaftsmalerei war.

Mehr als die internen Querelen des Evangelikalismus und die politisch-sozialen
Kontroversen der 1820er und 1830er Jahre scheint Ruskin das Weltbild der neueren
Geohistorie als Bedrohung seines Panentheismus wahrgenommen zu haben. Zwar arran-
gierte sich Ruskin offenbar mit Bucklands Ansicht, dass der Tod von Flora und Fauna
vom Zeitpunkt der Schopfung an Bestandteil der Natur war. Dennoch stellten die
Forschungsergebnisse und Hypothesen der Geologie Ruskins Panentheismus vor grof3e
Herausforderungen. Die scheinbare Richtungslosigkeit der erdgeschichtlichen Entwick-
lung stellte die Position des Menschen im Heilsplan in Frage. Dariiber hinaus war die
Natur nicht mehr unreflektiert als providentiell eingerichtete, dem Menschen dienliche
Ordnung zu begreifen. Die exemplaristische Betrachtung der Natur als Medium gottlicher
Zeichen verlor aus diesem Grunde allmihlich ihre Plausibilitit fiir Ruskin, denn er sah
sich offenbar immer weniger dazu in der Lage, die Natur als Urzustand der Schopfung
und Offenbarung eines unzweideutig giitigen Gottes zu deuten. Sein zuvor rein intuitives
Erfassen der exemplaristisch-zeichenhaften Aspekte der Natur wurde zunehmend
reflexiv.

Ab etwa Mitte der 1840er Jahre wurde Ruskin daher verstérkt zuriickgeworfen auf die
Schriftoffenbarung und die evangelikalen dogmatischen Wurzeln seiner Erziehung. Statt
vom Evangelikalen zum Agnostiker, wie dies die éltere Forschung sieht, entwickelte sich
Ruskin demnach von einem dogmatisch weitgehend ‘liberalisierten’ Evangelikalen auf
die strikt-evangelikalen Recordites zu. An die Stelle des unitaristischen Gottes-
verstdndnisses trat ein zunehmend als Richter gedachter Gott, an die Stelle des
Panentheismus ein biblizistischer, rigoroser Legalismus und Aktivismus. Gleichzeitig
verschirfte Ruskin seine Kritik an den neueren Naturwissenschaften und begann, sich
mehr und mehr den sozialen, kulturellen, wissenschaftlichen und politischen
Verhiltnissen im Lande zuzuwenden.

Ruskins ‘verspitete’ Evangelikalisierung ist ein nur auf den ersten Blick erstaunliches
Phianomen, denn es ist bekannt, dass die Frequenz der regionalen, wellenartig um sich
greifenden Erweckungen und Glaubenskrisen im Zeitraum bis zum Ersten Weltkrieg nur
wenig abnahm. Die seit den 1840er Jahren verhéltnisméfBig geringeren politischen und
institutionellen Auswirkungen solcher Ereignisse haben jedoch dazu gefiihrt, dass sie in

der Forschung zumeist nur als Randphdnomene wahrgenommen wurden. Auch wenn



280

Ruskins eigene Entwicklung nicht direkt einer dieser Erweckungswellen zugerechnet
werden kann (freilich gab es eine Koinzidenz mit der Welle evangelikaler Reaktionen auf
das Oxford Movement), wird deutlich, dass die Reevangelikalisierung zumindest in
seinem Fall eine rationale Reaktion auf die Krise der romantisch-spiritualistischen
Aspekte seiner Religiositdt bildete (einer Krise, wohlgemerkt, der relativ “modernsten”
Elemente seines Glaubens). Dass diese Krise offenkundig seine Wende zum Sozial- und
Kulturkritiker einleitete, demonstriert die potentiell erhebliche Bedeutung auch intellek-
tueller Riickbesinnungsbewegungen wie der von Ruskins Reevangelikalisierung.

Ruskins Wende zum Sozial- und Kulturkritiker setzte freilich erst in den 1850er
Jahren ein, nachdem sich seine religiose Naturverehrung in den Jahren von etwa 1840 bis
etwa 1856 allmihlich verfliichtigte. Zuvor hatte Ruskin jedoch noch eine Schaffensphase,
in der seine Naturverehrung zwar schon der Kritik seines Freundeskreises ausgesetzt und
der fortwéhrenden Priifung durch Ruskin selbst unterworfen war, in der es ihm aber noch
erfolgversprechend schien, sie zu verteidigen — und durch seine Kunstkritik womoglich
auf ein neues Fundament zu stellen. Die Untersuchung seiner Hauptwerke der 1840er und
1850er Jahre kann auf der Grundlage der in der vorliegenden Arbeit gewonnenen
Ergebnisse liber Ruskins Wahrnehmungstheorie und Naturkonzeption im Frithwerk nun

ebenfalls neu aufgerollt werden.



Literaturverzeichnis

1. Quellen

1.1 Archivalische Quellen
Ruskin Library, University of Lancaster:
Ruskins Tagebiicher ca. 1835-59: MS 1-11.
Korrespondenz von John James 1812-62: L 2-4.
Annotierte Biicher aus Ruskins Bibliothek. Verwendet wurden die Signaturen:

25780: Edward Gibbon, History of the Decline and Fall of the Roman Empire, 12 Bde.
(London 1838).

26220: Alexander William Crawford, Lord Lindsay, Skezhes of the History of Christian Art, 3
Bde. (London 1847).

27400: Jean Charles Léonard Simonde de Sismondi, Histoire des Républiques Italiennes du
Moyen Age (1807-18), 3 Bde. (Bruxelles *1838).

27440: Sydney Smith, Elementary Sketches of Moral Philosophy: Delivered at the Royal Institution
in the Years 1804, 1805, & 1806 (London 1850).

1.2 Gedruckte Quellen

1.2.1  Werkausgaben und Einzelwerke Ruskins

Ruskin, John, The Works of John Ruskin, hg. v. Edwatrd Tyas Cook/Alexander Wedderburn, 39
Bde. (London/New York 1903-1912).

——, The Works of John Ruskin on CD-ROM: The Library Edition, hg. v. Edward Tyas
Cook/Alexander Wedderburn (1903-12), Einl v. Michael Wheeler/James S. Dearden
(Cambridge 1996).

——, The Electronic Edition of John Ruskin’s ‘Modern Painters’ I (1843, 1846, 1851, 1873, 1888
und MS), hg. v. Lawrence Woof/Roger Garside/Ray Haslam/Keith Hanley/Michael
Wheeler. Online unter der URL (Seite datiert: Version 1.0 vom 01.07.2002; last visit:
15.8.2012):

<http://www.lancs.ac.uk/fass/ruskin/empi/index.htm>.



282

1.2.2  Briefiwechsel und Tagebiicher Ruskins

Catlyle, Thomas/John Ruskin, The Correspondence of Thomas Carlyle and John Ruskin [1851-79],
hg. v. George Allan Cate (Stanford, CA. 1982).

Hayman, John (Hg.), “John Ruskin’s Unpublished Letters to his Oxford Tutor on Theo-
logy,” Etudes Anglaises 30 (1977), 194-206.

—— (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor: An Unpublished Letter from Venice,” The Review
of English Studies N.S. 27, Nr. 105 (Feb. 1976), 46-54.

James, David A. (Hg.), “Unpublished Letter by John Ruskin to the Reverend Walter L.
Brown”, Notes & Queries 44 (1997), 345.

O’Gorman, Francis (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas Brown: Two New Letters”, Notes ¢
Queries 46 (1999), 57-60.

Ruskin, Euphemia Chalmers Gray, Effie in Venice: Unpublished Letters of Mrs. John Ruskin,
Written from 1 enice between 1849-1852, hg. v. Mary Lutyens (London 1965).

Ruskin, John, Ruskin’s Letters from 1 enice, 1851-1852, hg. v. John Lewis Bradley (New Haven,
Conn. 1955).

——, The Diaries of John Ruskin, hg. v. Joan Evans/John Howard Whitehouse, 3 Bde.
(Oxford 1956-1959).

——, The Winnington Letters: Jobn Ruskin’s Correspondence with Margaret Alexis Bell and the Children
at Winnington Hall [1858-1900], hg. v. Van Akin Burd (London 1969).

——, The Brantwood Diary of John Ruskin: Together with Selected and Related 1 etters and Sketches of
Persons Mentioned [1876-83], hg. v. Helen Gill Viljoen (New Haven, Conn. 1971).

——, Ruskin in Italy: Letters to his Parents, 1845, hg. v. Harold I. Shapiro (Oxford 1972).
——, Letters from the Continent, 1858, hg. v. John Hayman (Toronto 1982).

Ruskin, John/Chatles Eliot Notton, The Correspondence of John Ruskin and Charles Eliot Norton
[1855-96], hg. v. John Lewis Bradley/Ian Ousby (Cambridge 1987).

Ruskin, John/Mary Richardson, A Tour to the Lakes in Cumberland: John Ruskin’s Diary for 1830,
hg. v. James S. Dearden/Van Akin Burd (Aldershot1990).

Ruskin, John James, Margaret und John, The Ruskin Family Letters: The Correspondence of John
James Ruskin, his Wife, and their Son, Jobn, 1801-1843, hg. v. Van Akin Burd, 2 Bde. (Ithaca,
N.Y., 1973).



283

1.2.1  Zeitschriften

Baptist Magazine

Congregational Magazine

Evangelical Magazine and Missionary Chronicle
Presbyterian Review

Spiritual Magazine

1.2.4  Monographien, Pamphlete, Einzelaufsitze aus Zeitschriften und Journalen

Alison, Archibald, History of Europe from the Commencement of the French Revolution in
M.DCCIXXXIX. to the Restoration of the Bourbons in M.DCCC.XV., 10 Bde. (Edinburgh 1833-
42).

Anderson, Matthew, Ten Disconrses on the Principal Events in the Life and Character of Moses
(London 1834).

Andrews, Edward, Sermmons Delivered at Beresford Chapel, Walworth (London 1827).
———, Lectures on the Doctrine of the Holy Trinity (London *1828).
——, Spiritual Lethargy: A Sermon, Delivered at Beresford Chapel, Wahvorth (London 1829).

[Anon.|, A Brief Statement of the Proceedings of the London Presbytery, in Commmunion with the
Established Church of Scotland, in the Case of The Rev. Edward Irving, and of a Book, Written by
him, and Entitled “T'he Orthodox and Catholic Doctrine of onr Lord’s Human Nature”; Published
by Authority of the Presbytery (London/Edinburgh/Glasgow/Aberdeen 1831).

——, Rez. von Edward Andrews’ Sermmons (1827), Magazine of the Reformed Dutch Church 1
(1827), 370-2.

——, “The Angel in the House”, Bookman 3 (1892), 12-4.

——, “Biography: Rev. John Burnet”, Christian Witness, and Church Members’ Magazine [19]
(1862), 316-20.

——, “Burnet, John, Camberwell,” Congregational Y earbook (1863), 214-6.

——, Rez. von George Greig, The British Jubilee (1809), Critical Review, or, Annals of Literature
3rd Ser. 18 (1809/10), 437.

—, Rez. von William Howells, Sermons (1833-34), The British Critic, Quarterly Theological
Review, and Ecclesiastical Record 17 (1835), 145-57.

——, Rez. von William Howells, Rewains of the Rev. William Howels (1833), Christian Examiner
and Church of Ireland Magazine n.s. 2 (1833), 649-58.

——, “London and Provincial News”, Cambrian and Caledonian Quarterly Magazine and Celtic
Repertory 5 (1833), 151-2.



284

——, Rez. v. Henry Melvill, Sermons (1833), The British Critic, Quarterly Theological Review, and
Ecclesiastical Record 15 (Jan./ Apr. 1834), 192-209.

——, “News Notes”, The Bookman 2 (1892).

———, “The Oldest of Religious Periodicals”, Wesleyan-Methodist Magazine 5th ser. 1 (1855), 1-
14.

——, “Preachers and Preaching in London”, London Saturday Journal 1 (1838-39), 369-71
[=(Nt. 24 vom 15.06.1839)].

———, “The Prospects of British Theology: Melvill, Dale, Eden, Blunt”, The British Criti,
Quarterly Theological Review, and Ecclesiastical Record 20 (Juli/Okt. 18306), 113-34.

———, A Sketch of the History and Proceedings of the Deputies Appointed to Protect the Civil Rights of the
Protestant Dissenters: To which is Annexed A Summary of the Laws Affecting Protestant Dissenters;
With an Appendix of Statutes and Precedents of Legal Instruments (London 1814).

——, “Societies: Geological”, Athenaeun (Nr. 1128 vom 09.06.1849), 599-600.

[Anon. (Benjamin Flower?)], Rez. von George Greig, The British Jubilee (1809), Flower’s Political
Review and Monthly Register 6 (Juli-Dez. 1809), 453-4.

Aristoteles, Rbetorik, tibers. v. Franz G. Sieveke (Miinchen °1995).

Arnold, Matthew, 8% Paul and Protestantism: With an Essay on Puritanism and the Church of England
(London *1870).

Attlee, Clement Richard, As it Happened (London 1954).
———, The Labour Party in Perspective (London 1937).

Aveling, Thomas, Memwrials of the Clayton Family: With Unpublished Correspondence of the Countess
of Huntingdon, Lady Glenorchy, The Revs. John Newton, A. Toplady (London 1867).

Babington, Thomas, A Practical V'iew on Christian Edncation in its Early Stages: To which is Added,
a Letter to a Son soon after the Close of his Education, on the Subject of not Conforming to the World
(1814) (London *1817).

Bell, Chatles, The Hand: Its Mechanism and 1V ital Endowments as Evincing Design (London 1833)
(=Bridgewater Treatises on the Power, Wisdom, and Goodness of God, as Manifested
in the Creation, 4).

Best, Samuel, After Thoughts on Reading Dr. Buckland’s Bridgewater Treatise (LLondon: Hatchard,
1837).

Berkeley, George, Alkiphron: Or, the Minute Philosopher; In Seven Dialogues, Containing an Apology
for the Christian Religion, aginst those who Are Called Free-Thinkers, 2 Bde. (London 1732).

Bingley, William, Natural History of Animals: Illustrated by Short Stories and Anecdotes, and Intended
to Afford a Popular View of the Linnaean System of Arrangement; For the Use of Schools (1802)
(London 1842).



285

Blair, Hugh, Lectures on Rbetoric and Belles Lettres (vorgetr. ab 1759/60, publ. 1783), 3 Bde.
(London/Edinburgh 1818).

——, Sermons, 5 Bde. (1777-1801) (London/Edinburgh 1814-15).

Blanchard, Samuel Laman, The Poetical Works of Laman Blanchard, hg. v. William Blanchard
Jerrold (London 18706).

Brayley, Edward Wedlake, Gideon Mantell und Thomas Allom, A Topographical History of
Surrey, Bd. 3 (London 1850).

Brown, Abner William, Recollections of the Conversation Parties of the Rev. Charles Simeon, M.A.,
Senior Fellow of King's College, and Perpetual Curate of Trinity Church, Cambridge (London 1840).

Brown, David, Christ’s Second Coming: Will it be Premillennial? (1846) (Edinbutgh/ London
1850).

Brown, Thomas, Lectures on the Philosophy of the Mind (1820), 4 Bde. (Edinburgh/London
1851).

Brown, Andrew J., The Word of God among all Nations: A Brief History of the Trinitarian Bible
Society, 1831-1981 (London 1981).

Browne, George, The History of the British and Foreign Bible Society, from its Institution in 1804, to
the Close of its Jubilee in 1854, Compiled at the Request of the Jubilee Committee by the Rev. George
Browne, during Twenty Years one of the Secretaries of the Society, 2 Bde. (London 1859).

Buckland, William, An Inquiry whether the Sentence of Death Pronounced at the Fall of Man Included
the whole Animal Creation or was Restricted to the Human Race: A Sermon, Preached in the
Cathedral of Christ-Church, before the University of Oxford, Jan. 27, 1839 (London 1839).

——, Geology and Mineralogy, Considered with Reference to Natural Theology, 2 Bde. (London 1830)
(=Bridgewater Treatise, Nr. 0).

——, Vindicie Geologice: Or, the Connexion of Geology with Religion; Explained in an Inangural
Lecture (Oxford/London 1820).

Bunting, Jabez, Early Victorian Methodism: The Correspondence of Jabez Bunting, 1830—1858, ed.
William Reginald Ward (Oxford 1976).

Burke, Edmund, Reflections on the Revolution in France [and on the Proceedings in Certain Societies in
London Relative to that Event: In a Letter Intended to have been Sent to a Gentleman in Paris|
(1790), hg. v. Jonathan C. D. Clark (Stanford, Ca., 2001).

——, A Philosophical Enquiry into the Origin of our ldeas of the Sublime and Beantiful: With an
Introductory Discourse Concerning Taste, and several other Additions (1757), new edition (London
1798).

Burnet, John, The Endowment of All Religions Sects (London 1848).

——, “The Reasonableness of the Doctrine of Future and Eternal Rewards and

Punishments”, in: .4 Course of Thirteen Lectures to Socialists and others, Delivered at Eagle Street



286

Chapel, Red Lion Square by Ministers in Connection with the Christian Instruction Society, 1839-40
(London [1840]).

— “A Renovation of Heart Essential to a State of Salvation,” in: Twelve L ectures, Delivered
at Hoxton-Academry Chapel, in the Year 1839, by Ministers in Connection with the Christian
Instruction Society (London [1840]).

——, An Essay on the Deity of Christ Viewed in Connexion with the Economy of Redemption (Cork
1821).

Calvin, Jean, Unterricht in der christlichen Religion: Institutio Christianae Religionis (1530, #1559),
tbers. u. bearb. v. Otto Weber (1955) (Neukirchen-Vluyn 1997).

[Campbell, Alexander], “A. Campbell’s Opening Address on the Influence of the Holy
Spirit”, Christian Messenger and Reformer 9 (1844-45), 55-76.

Champneys, Basil, Memoirs and Correspondence of Coventry Patmore, 2 Bde. (London 1900).

Cockburn, Henry, Life of Lord Jeffrey: With a Selection from bis Correspondence, 2 Bde. (Edinburgh
1852).

Cockburn, Robert und Harry A., The Records of the Cockburn Family (Edinburgh 1913).

Cockburn, William, .4 Letter to Professor Buckland, Concerning the Origin of the World; In Reply to his
Geology and Mineralogy, Considered with Reference to Natural Theology, 2nd ed. (London 1838).

Coleridge, Samuel Taylor, Confessions of an Inguiring Spirit, hg. v. Henry Nelson Coleridge
(London 1840).

———, Aids to Reflection |in the Formation of a manly Character on the several Grounds of Prudence,
Morality, and Religion, Illustrated by Select Passages from our Elder Divines, Especially from
Archbishop 1eighton (1825)], 4th ed., hg. v. Henry Nelson Coleridge (London 1839).

Combe, George, On the Relation between Science and Religion (1847), 4. erw. Aufl. (Edinburgh/
London 1857).

Croly, George, A Memoir of the Political Life of the Right Hononrable Edmund Burke; With Extracts
from his Writings, 2 Bde. (Edinburgh 1840).

Cumming, John, Apocahptic Sketches: Or, Lectures on the Book of Revelation: Delivered in the Large
Room, Exeter Hall, in 184748 (London 1848).

Cumming, John, The Comforter [Or, Thoughts on the influence of the Holy Spirif] (1854)
(Philadelphia 1856) (=Cumming’s Minor Works, 1st ser., 3. Teil).

Dale, Thomas, The Sabbath Companion: Being Essays on the First Principles of Christian Faith and
Practice, Designed especially for the Use of Young Persons (1844) (London *1853).

———, An Introductory Lecture, Delivered in the University of London, on Friday, October 24, 1829
(London *1829).

Darwin, Francis (Hg.), The Life and Letters of Charles Darwin: Including an Autobiographical
Chapter, 3 Bde. (London 1887).



287

Doddridge, Philip, “A Dissertation on the Inspiration of the New Testament, as Proved
from the Facts Recorded in the Historical Books of it” (1748), in: ders., The Works of the
Rev. P. Doddridge, D.D., Bd. 3 (Leeds 1805), 319-44.

———, Lectures on Preaching, and the Several Branches of the Ministerial Office; Including, the Characters
of the most Celebrated Ministers among Dissenters and in the Establishment (1804) (London 1807).

Drummond, Henry, A Letter to Thomas Phillips, Esq., R.A., on the Connection Between the Fine Arts
and Religion, and the Means of their Revival (London 1840).

———, A Defence of the Students of Prophecy: In Answer to the Attack of the Rev. Dr. Hamilton, of
Strathblane (L.ondon 1828).

Drysdale, John, Sermons, 2 Bde. (Edinburgh/London 1793).
Dury, John, The Reformed Schoo/ London [16497]).

Elliott, Edward Bishop, Horae Apocalypticae: Or, a Commentary on the Apocalypse, Critical and
Historical, 2nd rev. ed., 4 Bde. (London 1846).

[Empson, William Empson]|, “Pretended Miracles: Irving, Scott, and Erskine”, Edinburgh
Review 53 (Mirz/Juni 1831), 216-305.

Erskine, Thomas, The Doctrine of Election, and its Connection with the General Tenor of Christianity,
Llustrated  from many Parts of Scripture, and especially from the Epistle to the Romans
(London/Edinburgh/Glasgow 1837).

—— The Brazgen Serpent; Or, Life Coming through Death (Edinburgh/Glasgow/Dublin/
London 1831).

Fuller, Andrew Gunton “Memoirs of the Rev. Andrew Fullet”, in: Andrew Fuller, The
Complete Works of the Rev. Andrew Fuller: With a Memoir (London 18406).

Gilly, Willam Stephen, Waldensian Researches during a Second 1 isit to the 1 andois of Piedmont: With
an Introductory Inquiry into the Antiquity and Purity of the Waldensian Church, and some Account of
the Compacts with the Ancient Princes of Piemont, and the Treaties between the English Government
and the House of Savoy, in Virtue of which this Sole Relic of the Primitive Church in Italy has
Continned to Assert its Religions Independence (London 1831).

——, Narrative of an Excursion to the Mountains of Piemont in the Year MDCCCXXIII, and Researches
among the Vandois, or Waldenses, Protestant Inhabitants of the Cottian Alps: With Maps, Plates,
and an Appendix, Containing Copies of Ancient Manuscripts, and other Interesting Documents, in
Ulustration of the History and Manners of that Extraordinary People (.ondon *1827).

——, Narrative of an Excursion to the Mountains of Piemont, and Researches among the V andois, or
Waldenses, Protestant Inhabitants of the Cottian Alps: With Maps, Plates, and an Appendix,
Containing Copies of Ancient Manuscripts, and other Interesting Documents, in lllustration of the
History and Manners of that Extraordinary Pegple (London 1824).

Gladstone, William Ewart, The Gladstone Diaries, Bd. 2: 1833-1839, hg. v. M. R. D. Foot
(Oxford 1968).



288

Golding, Benjamin, The Origin, Plan, and Operations of the Charing Cross Hospital, hg. v. George
Benjamin Golding (London 1867).

(Gompertz, Lewis|, Objects and Address of the Society for the Prevention of Cruelty to Animals,
Established in June 1824 (London 1829).

Gordon, Osborne, “Sermons”, in: Marshall (Hg.), Osborne Gordon: A Memoir, 76-363.

Gough, John Bartholomew, Autobiography and Personal Recollections of John B. Gough: With twenty-
six Years Experience as a Public Speaker (Boston 1848).

Grant, James, The Metropolitan Pulpit: Or, Sketches of the most Popular Preachers in London, 2 Bde.
(London 1839).

Gregory, George, The Economy of Nature Explained and Illustrated on the Principles of Modern
Philosaphy, 3 Bde. (London *1804).

Haldane, Alexander, Menwirs of the Lives of Robert Haldane of Airthrey, and of his Brother, James
Alexcander Haldane (New York 1853).

Haldane, Robert, The Evidence and Authority of Divine Revelation: Being a View of the Testimony of
the Law and the Prophets to the Messiah, with Subsequent Testimonies (1816), 2 Bde.
(London/Edinburgh/Dublin *1834).

A History of the Society of Writers to Her Mayesty’s Signet: With a List of the Members of the Society from
1594 1o 1890 and an Abstract of the Minutes, [hg. v. James Stuart Fraser Tytler u.a.]
(Edinburgh 1890).

Hood, Edwin Paxton [“M. L’Agneau Noit™|, The Lamps of the Temple: Shadows from the Lights of
the Modern Pulpit (London 1852).

Howells, William, Fifty-Two Sermons by the Late William Howels, Minister of Long-Acre Episcopal
Church, hg. v. Henry Hopley White (London 1830).

——, Remains of the Rev. William Howels: Late Minister of the Episcopal Chapel, Longacre, London;
Being a Collection of Extracts from his Sermons, Taken down when Preached, hg. v. William Prior
Moore (London/Dublin 1852).

——, Sermons, &, &, by the Late Rev. William Howels, Minister of Long Acre Episcopal Chapel:
With a Memoir, hg. v. Chatles Bowdler, 2 Bde. (London 1833-34).

——, Twenty Sermons by the Late William Howels, Minister of 1ong Acre Episcopal Church, hg. v.
William Bruce (London 1835).

Hume, David, A Treatise of Human Nature (1739-41), hg. v. David Fate Norton und Mary J.
Norton (Oxford 2000).

Hutton, James, Abstract of a Dissertation Concerning the System of the Earth, its Duration and Stability
(Edinburgh 1785).

——, “Theory of the Earth: Or an Investigation of the Laws Observable in the

Composition, Dissolution, and Restoration of Land upon the Globe” (1785), Transactions



289

of the Royal Society of Edinburgh 1 (1788), 209-304.
——, Theory of the Earth with Proofs and Illustrations, 3 Bde. (I+11: 1795, I1I: London 1899).

[Inglis, Robert Harry], ““The Vaudois Chutch,” Quarterly Review 73 (Dez. 1843/Mirz 1844), 1-
27.

Irby, Charles Leonard und James Mangles, Travels in Egypt and Nubia, Syria, and Asia Minor
during the Years 1817 & 1818 (London 1823).

Irving, Edward, The Collected Writings of Edward Irving, hg. v. Gavin Catrlyle, 5 Bde. (London
1864-65).

———, Christ’s Holiness in Flesh: The Form, Fountain Head, and Assurance to us of Holiness in Flesh;
In three Parts: 1. The Fact and Form of Our Lord’s Holiness; 1I. Scripture Proofs and lllustrations
thereof; 111. Conclusions of Doctrine and of Practical Holiness (Edinburgh 1831).

——, Homilies on the Sacraments, Bd. 1: On Baptism (London 1828).

——, Sermons, Lectures, and Occasional Discourses, BA. 1: The Doctrine of the of Incarnation Opened in
Sixe Sermons (London 1828).

———, For Missionaries after the Apostolical School: A Series of Orations; In Four Parts, 1. The Doctrine,
IL. The Experiment, 111. The Argument, I1”. The Duty (London 1825).

Jameson, Robert, A Systens of Mineralogy: Comprebending Oryctognosie, Geognosie, Mineralogical
Chemistry, Mineralggical Geagraphy, and Oeconomical Mineralogy (Edinburgh 1804-08, *1820).

Jardine, George, Synopsis of Lectures on Logic and Belles Lettres: Read in the University, Glasgow
(1797) Glasgow °1820).

Jennings, John, “Of Particular and Experimental Preaching” (1723, *1736), in: Edward

Williams (Hg.), The Christian Preacher: Or, Disconrses on Preaching, by several Eminent Divines,
English and Foreign (London *1820), 43-58.

Jerrold, William Blanchard, The Life and Remains of Donglas Jerrold (London 1859).

Johnsone, Fowler De, Truth, in Defence of the Word of God, 1 anquishing Infidelity: A 1 indication of
the Book of Genesis, Addressed to W. Buckland, wherein his Objections to the First Chapter of
Genesis in his Book Geology and Mineralogy Considered with Reference to Natural Theology are Met
(London 1838).

Jones, John Andrews (Hg.), Bunhill Memorials: Sacred Reminiscences of Three Hundred Ministers and
other Persons of Note, who are Buried in Bunbill Fields, of every Denomination (London 1849).

Kames, Henry Home Lord, Loose Hints upon Education: Chiefly Concerning the Culture of the Heart
(1781) (Edinburgh/London *1782).

Kirby, William, Oz the Power, Wisdom and Goodness of God, as Manifested in the Creation of Animals
and in their History, Habits, and Instincts, Bd. 1 (London *1835) (=Bridgewater Treatises on
the Power, Wisdom, and Goodness of God, as Manifested in the Creation, 7).



290

Luther, Martin, D. Martin Luthers Werke: Kritische Gesamtansgabe; Abt. 4: Briefivechsel, Bd. 2: Briefe
1520-22, hg. v. Gustav Bebermeyer und Otto Clemen (Weimar 1931).

Macready, William Charles, The Journal of William Charles Macready, 1832-1851, gek. und hg. v.
John Courtenay Trewin (London 1967).

Melvill, Henry, A Sermon Preached at Long Acre Episcopal Chapel on Sunday, Nov 25 1832, on
Occasion of the Death of the Rev. William Howels ([London] 1832).

———, Sermons, 2 Bde. (London 1833-38).
———, Sermons by Henry Melvill, hg. v. Charles Pettit Mcllvaine, 2 Bde. New York 1853).
——, Sermons, Preached on Public Occasions (London 1840).

Miller, Hugh, The Testimony of the Rocks: Or, Geology in its Bearings on the Two Theologies, Natural
and Revealed (Edinburgh/London 1857).

Moit, George/William Spalding, Treatises on Poetry, Modern Romance and Rhetoric (1839), hg. v. J.
V. Price (Bristol 1995).

More, Hannah, Practical Piety, or, The Influence of the Religion of the Heart on the Conduct of the Life
(1811, 1821), in: The Works of Hannah More, new ed., Bd. 8 (London 1830).

Moorte, Daniel, Thoughts on Preaching, Specially in Relation to the Requirements of the Age (London
1861).

Morgan, Edward, A Brief Memoir of the Late Rev. W. Howels (London 1854).

Morrison, Eliza Armstrong, Memoirs of the Life and Labours of Robert Morrison, 2 Bde. (London
1839).

Murray, John, A System of Chemistry, Practical and Applied (1806) (Edinburgh *1819).

Newman, John Henry, “Essay on the Miracles Recorded in Ecclesiastical History”, in: Claude
Fleury, The Ecclesiastial History from the Second Ecumenical Council to the End of the Fourth
Century; Translated, with Notes, and an Essay on the Miracles of the Period (Oxford/London
1842), xi-ccxvi.

New Statistical Account of Scotland, Bd. 1: List of Parishes; Edinburgh; By the Ministers of the
Respective Parishes, under the Superintendence of a Committee of the Society for the
Benefit of the Sons and Daughters of the Clergy (Edinburgh 1845).

Oliphant, Margaret, The Life of Edward Irving, Minister of the National Scotch Church, London:
Ulustrated by his Journals and Correspondence, 2 Bde. (London *1862).

Pinkerton, John, Petralogy: A Treatise on Rocks, 2 Bde. (London 1811).
Playfait, John, I//ustrations of the Huttonian Theory of the Earth (Edinburgh/London 1802).

——, “Dissertation Exhibiting a General View of the Progress of Mathematical and
Physical Science since the Revival of Letters in BEurope,” in: Encyclopaedia Britannica,
Suppl. zur 4.-6. Aufl. (Edinburgh 1824).



291

[Priestley, Joseph]|, An Appeal to the Serious and Candid Professors of Christianity, on the Following
Subyects, viz. 1. The Use of Reason in Matters of Religion, I1. The Power of Man to do the Will of
God, 1II. Original Sin, IV'. Election and Reprobation, 1. The Divinity of Christ, and 11
Atonement for Sin by the Death of Christ; By a Lover of the Gospel (1771) (London 1775).

——, An Appeal to the Serions and Candid Professors of Christianity, on the Following Subjects, vig. 1.
The Use of Reason in Matters of Religion, 1I. The Power of Man to do the Will of God, I1I. Original
Sin, IV Election and Reprobation, V. The Divinity of Christ, and V1. Atonement for Sin by the
Death of Christ; By a Lover of the Gospel (London *1775).

———, An History of the Corruptions of Christianity (1782), 2 Bde. (Birmingham/London *1793).
[Pundit], “Another Book of Blunders”, Fraser’s Magazine 21 (1839-40), 461-72.
Purcell, Edmund Sheridan, Lzfe of Cardinal Manning, Archbishop of Westminster london 1895).

Quintilian [=Marcus Fabius Quintilianus], Ausbildung des Redners: Zwilf Biicher |=Institutio
oratoria], hg. u. Gibers. v. Helmut Rahn, 2 Bde. (1972-75, *1988) (Darmstadt *1995).

Redford, George, A Sermon, Preached at the Independent Chapel, Uxbridge, January 4th, 1818:
Occasioned by the Decease of the Rev. Robert Simpson, D.D., Late Resident and Theological Tutor of
the Hoxcton Academy; With a Short Sketch of his Life and Character (London [1818]).

Robinson, Henry Crabb, Diary, Reminiscences, and Correspondence of Henry Crabb Robinson,
Barvister-at-Law, F.S.A., hg. v. Thomas Sadler, 3 Bde. (London *1869).

Roget, Peter Mark, Animal and 1V egetable Physiology, Considered with Reference to Natural Theology, 2
Bde. (London 1834) (=Bridgewater Treatises, 5).

Saussure, Horace Bénédict de, 1oyages dans les Alpes: Précédes d’un Essai sur I'Histoire Naturelle
des Environs de Geneve (Geneve 1779-17906).

Scott, Alexander John, The Social Systems of the Present Day Compared with Christianity; In Five
Lectures (London [1841]).

———, Three Disconrses: On the Divine Will, On Acquaintance with God, On Revelation (LLondon
1842).

Scott, John, Trinitarian Bible Society: A Letter Addressed to the Editor of “The Record” Newspaper on
the Proceedings on the Formation of the above Institution as Reported by him (London *1832).

Scott, Walter, The Monastery: A Romance, 3 Bde. (Edinburgh/London 1820).
Simpson, Robert, Plan of the Evangelical Academy, Hoxton ([London 1794]).
Smith, Adam, The Theory of Moral Sentiments (1759, “1790), hg. v. John C. Bryce (Oxford 1976).

——, Lectures on Rhetoric and Belles 1ettres (anon. Mitschrift 1762/63), hg. v. John C. Bryce
(Oxford 1983).

———, An Inguiry into the Nature and Canses of the Wealth of Nations (1776, *1784), hg. v. Roy
Hutcheson Campbell/Andrew Stewart Skinner/William Burton Todd, 2 Bde. (Oxford
1976).



292

Staniforth, Sampson, “The Life of Mr. Sampson Staniforth, Written by Himself” (1783), in:
Thomas Jackson (Hg.), The Lives of Early Methodist Preachers: Chiefly Written by themselpes,
Bd. 4 (London *1866), 109-48.

Stanley, Arthur Penthyn, The Life and Correspondence of Thomas Armold (London *1844).

——, Supplement to the First Five Editions of The Life and Correspondence of Thomas Arnold
(London 1847).

[Statham, Henry Heathcote], “The Works of Mr. Ruskin,” Edinburgh Review 167 (Jan./Apt.
1888), 198-234.

Stewart, Dugald, The Collected Works of Dugald Stewart, hg. v. William Hamilton
(Edinburgh/London 1858).

Styles, John, Memoirs and Remains of the Late Rev. Charles Buck (Philadelphia 1817).
Taylor, Isaac, Natural History of Enthusiasm (1829) (London °1832).

Thackeray, William Makepeace, The Letters and Private Papers, 4 Bde., hg. v. Gordon N. Ray
(London 1945-40).

Todd, John, The Student’s Guide: Designed, by Specific Directions, to Aid in Forming and Strengthening
the Intellectnal and Moral Character and Habits of Students in Every Profession, hg. u. rev. v.
Thomas Dale (London 1830).

Tomline, George P., Elements of Christian Theology (1799), 2 Bde. (London 1820).

Wesley, John, Minutes of Several Conversations, between the Rev. John Wesley, A.M., and the Preachers
in Connexcion with himy; Containing the Form of Discipline Established among the Preachers and
Peaple in the Methodist Societies (London 1797; Repr. London 1850).

Wesley, Samuel, The Letters of Samuel Wesley: Professional and Social Correspondence, 1797-1837, hg.
v. Philip Olleson (Oxford 2001).

Wilberforce, William, A Practical 1 iew of the Prevailing Religions System of Professed Christians, in the
Higher and Middle Classes in this Country, Contrasted with Real Christianity (1797) (London
1797).

Wilson, William Rae, Travels in Egypt and the Holy Land (London 1823).



293

2. Sekundirliteratur

Addison, William Innes, The Matriculation Albums of the University of Glasgow: From 1728 to 1858
(Glasgow 1913).

Allan, David, Scotland in the Eighteenth Century (Hatlow 2002).

——, Naturalists and Society: The Culture of Natural History in Britain, 1700-1900 (Aldershot
2001).

Allibone, Samuel Austin, A Critical Dictionary of English Literature and British and American
Authors Living and Deceased, 3 Bde. (London/Philadelphia 1856-71).

Alumni Cantabrigienses: A Biographical List of all Known Students, Graduates, and Holders of Office at
the University of Cambridge, from the Earliest Times to 1900, hg. v. John und John Archibald 1 enn,
10 Bde. (Cambridge 1922-54).

Alummni Oxonienses: The Members of the University of Oxford, 1715-1886; Their Parentage, Birthplace,
and Year of Birth, with a Record of their Degrees; Being the Matriculation Register of the University,
Alphabetically Arranged, Revised, and Annotated, hg. v. Joseph Foster, [2. Serie], 4 Bde.
(Oxford 1887-88 — Repr. Nendeln, LI 1968).

Altholz, Joseph L., The Religious Press in Britain, 1760-1900 (New York 1989).

——, “Alexander Haldane, The Record, and Religious Journalism”, [ ctorian Periodicals
Review 20 (1987), 23-31.

Anderson, James, Sir Walter Scott and History (Edinburgh 1981).

Anderson, Robert Geoftrey William, The Playfair Collection and the Teaching of Chemistry at the
Unaversity of Edinburgh, 1713-1858 (Edinburgh 1978).

Anstey, Roger, The Atlantic Slave Trade and British Abolition (L,ondon 1975).

Anstruther, lan, Coventry Patmore’s Angel: A Study of Coventry Patmore, his Wife Emily, and ‘The
Angel in the House’ (London 1992).

Anthony, Peter D., John Ruskin’s Labour: A Study of Ruskin’s Social Theory (Cambridge 1983).

Armstrong, Anthony, The Church of England, the Methodists and Society 1700-1850 (London
1973).

Arnstein, Walter L., Protestant versus Catholic in Mid-V ictorian England: Mr. Newdegate and the
Nuns New York 1982).

Austin, Linda M., The Practical Ruskin: Economics and Audience in the Late Work (Baltimore, Md.
1991).

Bamford, Thomas Waldegrave, The Rise of the Public Schools: A Study of Boys’ Public Boarding
Schools in England and Wales from 1837 to the Present Day (London 1967).

——, “Public Schools and Social Class, 1801-18507, British Journal of Sociology 12 (1961), 224-
35.



294

Barrell, John, The Political Theory of Painting from Reynolds to Hazlitt: “The Body of the Public’ (New
Haven, Conn., 21995).

Barth, John Robert, Romanticism and Transcendence: Wordsworth, Coleridge, and the Religions
Imagination (Columbia, Mo. 2003).

Batchelor, John, John Ruskin, No Wealth but Life; A Biggraphy (London 2001).
Bate, Jonathan, Romantic Ecology: Wordsworth and the Environmental Tradition (London 1991).

——, “Wordsworth, Ruskin, and the Moral of Landscape”, Literature and Belief 10 (1990), 1-
23.

Bebbington, David William, The Dominance of Evangelicalism: The Age of Spurgeon and Moody
(Downet’s Grove 1989).

——, Evangelicalism in Modern Britain: A History from the 1730s to the 1980s (London 1989).

Becker, Marvin B., ““Thinking’ Civil Society in Scotland from Adam Smith to the Edin-
burgh Review, 1750-1832,” in: Joseph Marino/Melinda W. Schlitt (Hg.), Perspectives on
Early Modern and Modern Intellectual History: Essays in Honor of Nancy S. Struever (Rochester,
N.Y., 2001), 472-91.

Beer, John, Providence and Love: Studies in Wordsworth, Channing, Myers, George Eliot, and Ruskin
(Oxford 1998).

——, “Ruskin and Wordsworth”, The Wordsworth Circle 28 (1997), 41-8.

Bellamy, Richard (Hg.), Victorian Liberalism: Nineteenth-Century Political Thought and Practice
(London 1990).

Benedict, Philip, Christ’s Churches Purely Reformed: A Social History of Calvinism (New Haven,
Conn. 2002).

Berry, Christopher J., “Sociality and Socialization,” in: Alexander Broadie (Hg.), The
Cambridge Companion to the Scottish Enlightenment (Cambridge 2003), 234 — 257.

Bevilacqua, Vincent M., “Adam Smith and some Philosophical Origins of Eighteenth-
Century Rhetorical Theory,” Modern Language Review 63 (1968), 559-68.

—— “Adam Smith’s Lectures on Rhetoric and Belles Lettres,” Studies in Scottish Literature

3 (1965/66), 41-60.
Bevir, Mark, The Logic of the History of Ideas (Cambridge 1999).

Birch, Dinah, ““Who Wants Authority?” Ruskin as a Dissenter,” Yearbook of English Studies
36,2 (2000), 65-77.

—— (Hg.), Ruskin and the Dawn of the Modern (Oxtord 1999).

——, “Ruskin and the Science of Proserpina,” in: Robert Hewison (Hg.), New Approaches to
Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 142-156.



295

The Blackwell Dictionary of Evangelical Biography, 1730-1860, hg. v. Donald M. Lewis, 2 Bde.
(Oxford 1995).

Blainley, Ann, The Farthing Poet: A Biography of Richard Hengist Horne, 1802-84; A Lesser Literary
Lion (London 1968).

Boase, Frederic, Modern English Biography: Containing Many Thousand Concise Memoirs of Persons
who Have Died Since the Year 1850, with an Index of the most Interesting Matter, 6 Bde. (Truro,
1892-1921) (Repr. London 1965).

Bourke, Richard, “Edmund Burke and Enlightenment Sociability: Justice, Honour, and the
Principles of Government,” History of Political Thought 21 (2000), 632-56.

Bowen, Desmond, The Protestant Crusade in Ireland, 1800-1870 (Dublin 1978).

Bradley, Alexander, “Ruskin at Oxford: Pupil and Master”, Studies in English Literature, 1500-
71900 32 (1992), 747-764.

Brantley, Richard E., Locke, Wesley, and the Method of English Romanticism (Gainsville, Flo. 1984).
——, Wordsworth’s ‘Natural Methodism’ New Haven 1975).

Bratton, Jacqueline. S., The Impact of Victorian Children’s Fiction (London 1981).

Bricke, John, Mind and Morality: An Examination of Hume's Moral Psychology (Oxtord 1996).
Brilioth, Yngve, Evangelicalisn and the Oxford Movement (Oxford 1934).

——, The Anglican Revival: Studies in the Oxford Movement (London 1925).

Brooke, John Hedley, Science and Religion: Some Historical Perspectives (Cambridge 1991).

——, “Natural Theology and the Plurality of Worlds: Observations on the Brewster-
Whewell Debate,” Annals of Science 34 (1977), 221-86.

Brown, Andrew J., The Word of God among all Nations: A Brief History of the Trinitarian Bible
Society, 1831-1981 (London 1981).

Brown, Frank Burch, Good Taste, Bad Taste and Christian Taste: Aesthetics in Religious Life
(Oxford 2000).

Brown, Ralph S., “Victorian Anglican Evangelicalism: The Radical Legacy of Edward
Irving”, Journal of Ecclesiastical History 58 (2007), 675-704.

Brown, Stewart |., The National Churches of England, Ireland, and Scotland, 1801-1846 (Oxford
2001).

Brown-Lawson, Albert, Jobn Wesley and the Anglican Evangelicals of the Eighteentl Century: A Study
in Cooperation and Separation; With Special Reference to the Calvinistic Controversies (Edinburgh
1994).

Burd, Van Akin, “Ruskin and his ‘Good Mastet’, William Buckland”, Victorian Literature and
Culture 36 (2008), 299-315.



296

——, “Ruskin’s Inquiry into Spiritualism”, in: John Ruskin, Christmas Story: John Ruskin’s
Venetian 1etters of 1876-1877 (Newatk, Del./London 1990), 30-68.

—, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in: Robert
Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16.

——, “Introduction”, in: John Ruskin, The Winnington Letters: John Ruskin’s Correspondence with
Margaret Alexis Bell and the Children at Winnington Hall, hg. v. Burd (London 1969).

Burdon, Christopher, The Apocalypse in England: Revelation Unravelling, 1700-1834 (Basingstoke
1997).

Burgess, Glenn, “From the Common Law Mind to the Discovery of Islands: J.G.A.
Pocock’s Journey,” History of Political Thought 29 (2008), 543-61.

Burgess, Glenn/Michael Festenstein (Hg.), English Radicalism, 1550-1850 (Cambridge 2007).
Burn, William Laurence, The Age of Equipoise (London 1964).

Burns, James, “James Headrick, Robert Jameson, and the Edinburgh Review,” Scottish
Historical Review 84 (2005), 88-95.

Burns, James H./Mark Goldie (Hg.), The Cambridge History of Political Thought 1450-1700
(Cambridge 1991).

Burrow, John Wyon, A Liberal Descent: 1Victorian Historians and the English Past (Cambridge
1981).

——, Evolution and Society: A Study in Victorian Social Theory (Cambridge 1960).
Cameron, George G., The Scots Kirk in London (Oxford 1979).

Cameron, Nigel M. de S. vw.a. (Hg.), Dictionary of Scottish Church History and Theology (Edinburgh
1993).

Camic, Chatles, Experience and Enlightenment. Socialization for Cultural Change in Eighteenth Century
Scotland (Chicago, I1l. 1983).

Campbell, Thomas Douglas, Adam Smith’s Science of Morals (London 1971).

Carter, Grayson, Anglican Evangelicals: Protestant Secessions from the 1'ia Media, ¢.1800-1850
(Oxford 2001).

Carver, Stephen James, The Life and Works of the Lancashire Novelist William Harrison Ainsworth,
1805-1882 (Lewiston, N.Y., 2003).

Chadwick, Owen (Hg.), The Mind of the Oxford Movement (London 1960).

Chien-Hui Li, “A Union of Christianity, Humanity, and Philanthropy: The Christian
Tradition and the Prevention of Cruelty to Animals in Nineteenth-Century England”,
Society & Animals 8 (2000), 265-85.

Church, Roy A., The Great Victorian Boom, 1850-1873 (London 1975).



297

Church, Richard William, The Oxford Movement: Twelve Years, 1833-1845 (1891), hg. v.
Geoftrey Best (Chicago 1970).

Church, Richard William, The Oxford Movement: Twelve Years, 1833-1845 (1891), hg. v.
Geoffrey Best (Chicago 1970).

Claeys, Gregory, “Political Thought,” in: Chris Williams (Hg.), A Companion to Nineteenth-
Century Britain (Oxford 2004), 189-202.

Clark, Ian D. L., “From Protest to Reaction: The Moderate Regime in the Church of
Scotland, 1752-1805,” in: Nicholas T. Phillipson und Rosalind Mitchison (Hg.), Scotland
in the Age of Improvement: Essays in Scottish History in the Eighteenth Century (Edinburgh 1970),
200-24.

——, “The Leslie Controversy, 1805, Records of the Scottish Church Historical Society 14 (1963),
179-97.

Clark, Kenneth (Hg.), Ruskin Today (London 1964).

Clark, Peter, British Clubs and Societies, 1580-1800: The Origins of an Associational World (Oxford
2000).

Clarke, Karen, “Public and Private Children: Infant Education in the 1820s and 1830s”, in:
Carolyn Steedman, Cathy Urwin, Valerie Walkerdine (Hg.), Language, Gender and Childhood
(London 1985), 74-87.

Cleal, Edward E. und Thomas George Crippen, The Story of Congregationalism in Surrey
(London 1908).

Cliff, Philip B., The Rise and Development of the Sunday School Movement in England, 1780-1980
(Redhill 1986).

Clifford, Alan C., Atonement and [ustification: English Evangelical Theology, 1640-1790; An
Evaluation (Oxftord 1990).

Cockram, Gill G., Ruskin and Social Reform: Ethics and Economics in the 1 ictorian Age (London
2007).

Collingwood, William Gershom, The Life and Work of John Ruskin, 2 Bde. (London 1893).

Collini, Stefan, Donald Winch, John W. Burrow, That Noble Science of Politics: A Study in
Nineteenth-Century Intellectual History (Cambridge 1983).

Cook, Edward Tyas, The Life of John Ruskin, 2 Bde. (London 1911).

[Corsbie, Anne Hardcastle|, A Biographical Sketch of Alexander Haldane, of the Inner Temple,
Barrister-at-Law, |.P.; Communicated to “The Record” of July 28, 1882 (London 1882).

Cosslett, Tess (Hg.), Science and Religion in the Nineteenth Century (Cambridge 1984).
Couling, Samuel, Hzstory of the Temperance Movement in Great Britain and Ireland (London 1862).
Craig, David Melville, John Ruskin and the Ethics of Consumption (Charlottesville, Va., 2000).



298

Craig, Edward (Hg.), Routledge Encyclopaedia of Philosophy, 10 Bde. (London 1998).

Craig, Gordon Younger (Hg.), James Hutton’s Theory of the Earth: The Lost Drawings (Edinburgh
1978).

Cunningham, Frank F., James David Forbes: Pioneer Scottish Glaciologist (Edinburgh 1990).
Cutt, M. Nancy, Mrs. Sherwood and her Books for Children (London 1974).

Daiches, David / Peter und Jean Jones (Hg.), The Scottish Enlightenment, 1730-1790: A Hotbed
of Genius (1986) (Edinburgh 1996).

Darwall, Stephen. L., The British Moralists and the Internal ‘Ought’ (Cambridge 1995).

Davie, George Eldet, The Democratic Intellect: Scotland and her Universities in the Nineteenth Century
(1961) (Edinburgh 1999).

Davies, Gordon L., The Earth in Decay: A History of British Geomorphology, 1578-1878
(Amsterdam 1969).

Davies, Horton, Worship and Theology in England, Bd. 2 (Princeton, N.J. 1961).

Davies, Rupert E./A. Raymond George/Gorden Rupp (Hg.), A History of the Methodist Church
in Great Britain, 2 Bde. (London 1978).

Davis, J. Ronnie, “Adam Smith on the Providential Reconciliation of Individual and Social
Interests: Is Man Led by an Invisible Hand?,” History of Political Economy 22 (1990), 341-
52.

Davis, J., ““Epic Years The English Revolution and J.G.A. Pocock’s Approach to the
History of Political Thought,” History of Political Thought 29 (2008) 519-42.

Dean, Dennis R., James Hutton and the History of Geology (Ithaca, N.Y. 1992).

Demata, Massimiliano /Wu, Duncan (Hg.), British Romanticism and the Edinburgh Review:
Bicentenary Essays (Basingstoke 2002).

Desmond, Adrian J. und James Moore, Darwin, ibers. v. Brigitte Stein (Reinbek 1994).

Devine, Thomas M./John R. Young (Hg.), Eighteenth-Century Scotland: New Perspectives (East
Linton 1999).

Dick, Steven ., Plurality of Worlds: The Origins of the Extraterrestrial Life Debate from Democritus to
Kant (Cambridge 1982).

The Dictionary of Eighteenth-Century British Philosgphers, hg. v. John W. Yolton/John Valdimir
Price/John Stephens, 2 Bde. (Bristol 1999).

Dictionary of National Biography, hg. v. Leslie Stephen/Sidney Lee u.a., 63 Bde. (1885-1901);
Suppl.,, 3 Bde. (1901); Errata (1904); 2nd Suppl., 4 Bde. (1912-3); 9 Forts.bde. u. div.
Zusatzbde. (London 1885-1913/Oxford 1927-1996).

The Dictionary of Nineteenth-Century British Philosophers, hg. v. W. J. Mander/Alan P. F. Sell v.a., 2
Bde. (Bristol 2002).



299

Dictionary of Scottish Church History and Theology, hg. v. Nigel M. de S. Cameron/ David F.
Wright/David C. Lachman/Donald E. Meek (Edinburgh 1993).

The Dictionary of Welsh Biography down to 1940: Under the Auspices of the Honourable Society of
Cymmrodorion, London, hg. v. John Edward ILloyd/Robert Thomas Jenkins/William
Llewelyn Davies/Matgaret Beatrice Davies, tbers. z.T. v. Leonard Owen (Oxford 1959).

Diffey, Terry J., “The Roots of Imagination: The Philosophical Context”, in Prickett,
Stephen (Hg.), The Romantics (New York 1981), 164-201.

Dinwiddy, John Rowland, Radicalisnz and Reform in Britain, 1780-1850 (London 1992).

Donovan, Arthur L., “James Hutton, Joseph Black and the Chemical Theory of Heat,”
Ambix 25 (1978), 176-90.

——, Philosophical Chemistry in the Scottish Enlightenment: The Doctrines and Discoveries of William
Cullen and Joseph Black (Edinburgh 1975).

Dowling, Linda, The VVulgarization of Art: The Victorians and Aesthetic Democracy (Chatlottesville,
Va., 1996).

Downes, David Anthony, Ruskin’s Landscape of Beatitude (New York 1984).

Drummond, Andrew Landale/Bulloch, James, The Scottish Church, 1688-1843: The Age of the
Moderates (Edinburgh 1973).

Dyos, Harold James, Iictorian Suburb: A Study of the Growth of Camberwell (Leicester 1980).

Eagles, Stuart, “The ‘Insinuating Touch of Influence’ Aspects of Ruskin’s Political Legacy”,
in: Carmen Casaliggi/Paul March-Russell (Hg.), Ruskin in Perspective: Contemporary Essays
(Newecastle 2007), 83-100.

Earland, Ada, Ruskin and bis Circle (1910) (New York 1971).
Easterlin, Nancy, Wordsworth and the Question of “Romantic Religion” (Lewisburg, Pa. 1990).

Edmonds, James Marmaduke, “Vindiciae Geologicae, Published 1820: The Inaugural Lecture
of William Buckland”, Archives of Natural History 18 (1991), 255-68.

Edwards, Frederick George, “A Celebrated Nonconformist Organist: Benjamin Jacob, of
Surrey Chapel”, Nonconformist Musical Journal 3 (1890), 57-8, 71-4.

English, John C., “John Hutchinson’s Critique of Newtonian Heterodoxy”, Church History 68
(1999), 581-97.

Evangelisches Kirchenlexikon: Internationale theologische Engyklopddie, hg. v. Erwin Fahlbusch u.a., 5
Bde. (Géttingen °1986-97).

Evans, Joseph, Biographical Dictionary of Ministers and Preachers of the Welsh Calvinistic Methodist
Body or Presbyterians of Wales (Carnavon 1907).

Eyles, V. A., “Hutton, James,” in: Dictionary of Scientific Biography, Bd. 6 (New York 1972).
Farrar, Frederic William, Ruskin as a Religions Teacher (1898/1904) (London 1907), 1.



300

Farrugia, Jean Young, The Letter Box: A History of Post Office Pillar and Wall Boxes (Fontwell,
Sussex, 1969).

Fasti Ecclesiae Scoticanae: The Succession of Ministers in the Church of Scotland from the Reformation, hg.
v. Hew Scott u.a., 11 Bde. (Edinburgh *1915-2000).

Ferreira-Buckley, Linda, “Hugh Blair,” in: Moran, Michael G. (Hg.), Eighteenth-Century British
and American Rhetorics and Rhetoricians (Westport, Conn. 1994), 21-35.

——, The Influence of Hugh Blair’s Lectures on Rhbetoric and Belles Lettres’ on Victorian Education:
Ruskin and Arnold on Cultural Literacy (Masch. Diss. University Park, Pa. 1990 — Mikrofilm
Ann Arbor, Mich. 1990).

Finley, Clyde Stephen, Nature’s Covenant: Figures of Landscape in Ruskin (University Park, Pa.
1992).

Finn, Margot C., “Scotch Drapers and the Politics of Modernity: Gender, Class and National
Identity in the Victorian Tally Trade”, in: Martin J. Daunton und Matthew Hilton(Hg.),
The Politics of Consumption: Material Culture and Citizenship in Britain and America (Oxford
2001), 89-107.

Flegg, Columba Graham, Gathered under Apostles: A Study of the Catholic Apostolic Church
(Oxford 1992).

Flynn, Philip, “Francis Jeffrey and the Scottish Critical Tradition,” in: Massimiliano
Demata/Duncan Wu (Hg.), British Romanticism and the Edinburgh Review: Bicentenary Essays
(Basingstoke 2002), 13-32.

Follett, Richard R., Evangelicalism, Penal Theory and the Politics of Criminal Law Reform in England,
1808-1830 (Basingstoke 2001).

Fontana, Biancamaria, “Whigs and Liberals: The Edinburgh Review and the ‘Liberal
Movement’ in Nineteenth-Century Britain”, in: Bellamy, Richard (Hg.), Victorian
Liberalism: Nineteenth-Century Political Thonght and Practice (London 1990), 42-57.

——, Rethinking the Politics of a Commercial Society: The Edinburgh Review, 1802-1832 (Cambridge
1985).

Francis, Mark/John Morrow, A History of English Political Thought in the Nineteenth Century
(London 1994).

Fraser, Hilary, Beanty and Belief: Aesthetics and Religion in Victorian Literature (Cambridge 1986).

Froom, Leroy Edwin, The Prophetic Faith of our Fathers: The Historical Development of Prophetic
Interpretation, 3 Bde. (Washington 1948-54).

Fuchs, Eckhardt, Henry Thomas Buckle: Geschichtsschreibung und Positivismus in England nnd
Dentschland (Leipzig 1994).

Fuhrmann, Manfred, Die antike Rhetorik (Minchen ‘1 995).

Fyte, Aileen, Science and Salvation: Evangelical Popular Science Publishing in 1ictorian Britain



301

(Chicago 2004).

Garrett, Clarke, Respectable Folly: Millenarians and the French Revolution in France and England
(Baltimore, Md. 1975).

Garside, Peter D., “Scott and the ‘Philosophical’ Historians,” Journal of the History of deas 36
(1975), 497-512.

Gerstner, Patsy A., “James Hutton’s Theory of the Earth and his Theory of Matter,” Isis 59
(1968), 26-31.

Gilley, Sheridan, “Edward Irving: Prophet of the Millennium”, in: Garnett, Jane/ Gray
Matthew, Henry Colin (Hg.), Revival and Religion since 1700: Essays for John Walsh (London
1993), 95-110.

Gillispie, Chatles Coulston, Genesis and Geology: A Study in the Relations of Scientific Thonght,
Natural Theology, and Social Opinion in Great Britain, 1790-1850 (Cambridge, Mass., 1990).

Glancey, Jonathan, Pi/lar Boxes (London 1989).

Golden, James L., ““The Rhetorical Theory of Adam Smith,” Southern Speech Jonrnal 33 (1968),
200-15.

Golden, James L./Cotbett, Edward P. ., The Rbetoric of Blair, Campbell, and Whately (1968)
(Carbondale, I1l. 1990).

Goldie, Mark/Robert Wokler (Hg.), The Cambridge History of Eighteenth-Century Political
Thought (Cambridge 2000).

Goldman, Lawrence, “Ruskin, Oxford, and the British Labour Movement, 1880-1914.” in:
Dinah Birch (Hg.), Ruskin and the Dawn of the Modern (Oxtord 1999), 57-86.

Goldsmith, Maurice M., Private V'ices, Public Benefits: Bernard Mandeville’s Social and Political
Thonght (Cambridge 1985).

Gowland, David, A., Methodist Secessions: The Origins of Free Methodism in three Lancashire Towns
(Manchester 1979).

Grant, Francis James (Hg.), The Faculty of Advocates in Scotland, 1532-1943: With Genealogical
Notes (Edinburgh 1944).

Grave, Selwyn Alfred, The Scottish Philosophy of Common Sense (Oxford 1960).
Greene, Mott T., Geology in the Nineteenth Century (London 1983).

Gribben, Crawford/Timothy C. F. Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? Aspects of Evangelical
Millennialism in Britain and Ireland, 1800-1880 (Catlisle 2004).

Grigg, John, The Young Lloyd George (London 1973).
Griswold, Chatles L., Adam Smith and the 1V irtues of the Enlightenment (Cambridge 1999).

——, “Rhetorics and Ethics: Adam Smith on Theorizing about the Moral Sentiments,”
Philosophy and Rbhetoric 24 (1991), 213-37 [Repr. in: Gavroglou, Koéstas/Stachel, John J./



302

Wartofsky, Marx W. (Hg.), Science, Politics, and Social Practice (Dordrecht 1995), 293-318].

Gully, Anthony Lacy, “Sermons in Stone: Ruskin and Geology”, in: Phelps Gordon, Susan/
Gully, Anthony Lacy (Hg.), John Ruskin and the Victorian Eye (Kat. Ausst. New York
1993), 158-183.

Gurses, Derya, “Academic Hutchinsonians and their Quest for Relevance, 1734-17907,
History of European Ideas 31 (2005), 408-27.

——, “The Hutchinsonian Defence of an Old Testament Trinitarian Christianity: The
Controversy over Elahim, 1735-1773”, History of European Ideas 29 (2003), 393-409.

Haakonssen, Knut, “Moral Philosophy and Natural Law: From the Cambridge Platonists to
the Scottish Enlightenment,” Political Science 40 (1988), 97-110.

Haley, Bruce, The Healthy Body and Victorian Culture (Cambridge, Mass., 1978).
Hallam, Anthony, Great Geological Controversies (Oxford 1983).
Holloway, Christopher John, The Victorian Sage: Studies in Argument (1953) (London 1962).

Hamowy, Ronald, The Scottish Enlightenment and the Theory of Spontaneous Order (Carbondale, 1L
1987).

Hampsher-Monk, Iain, “From Virtue to Politeness,” in: Van Gelderen, Martin/ Skinner,
Quentin (Hg.), Republicanism: A Shared European Heritage, BA. 2: The 1 alues of Republicanism
in Early Modern Eurgpe (Cambridge 2002), 85-105.

—, “Neuere angloamerikanische Ideengeschichte,” in: Joachim Eibach/Giunther
Lottes (Hg.), Kompass der Geschichtswissenschaft: Ein Handbuch (Gottingen 2002), 293-306.

Hanson, David C., “Precocity and the Economy of the Evangelical Self in John Ruskin’s
Juvenilia”, in: Alexander, Christine/ McMaster, Juliet (Hg.), The Child Writer from Austen to
Woolf (Cambridge 2005), 200-21.

——, “The Psychology of Fragmentation: A Bibliographic and Psychoanalytic
Reconsideration of the Ruskin Juvenilia”; Texz 10 (1997), 237-58.

Harris, Jose, “Ruskin and Social Reform,” in: Dinah Birch (Hg.), Ruskin and the Dawn of the
Modern (Oxford 1999), 7-33.

Harris, Khim, Evangelicals and Education: Evangelical Anglicans and Middle-Class Education in Nine-
teenth-Century England (Milton Keynes 2004).

Harrison, Brian, “Animals and the State in Nineteenth-Century England”, English Historical
Review 88 (1973), 786-820.

———, Drink and the Victorians: The Temperance Question in England, 1815-1872 (London 1971).

Harrison, John F. C., The Second Coming: Popular Millenarianism, 1780-1850 (New Brunswick,
N.J. 1979).



303

Harvie, Christopher, “John Ruskin, 1819-1900,” in: Bernd-Peter Lange (Hg.), Classics in
Cultural Criticism, Bd. 1: Britain (Frankfurt 1990), 149-67.

Hedley, Douglas, Coleridge, Philosophy and Religion: Aids to Reflection and the Mirror of the Spirit
(Cambridge 2000).

Heise, Paul A., “Stoicism in the Essays on Philosophical Subjects: The Foundation of Adam
Smith’s Moral Philosophy,” in: Ingird H. Rima (Hg.), The Classical Tradition in Economic
Thonght, BA.11: Perspectives on the History of Economic Thounght (Hants 1995), 17-30.

Hellmuth, Eckhart/Martin Schmidt, “John G.A. Pocock (*¥1924)/Quentin Skinner
(*1940),” in: Lutz Raphael (Hg.), Kiassiker der Geschichtswissenschaft, Bd. 2: 1Von Fernand
Brandel bis Natalie Z. Davis (Munchen 20006), 261-79.

Hellmuth, Eckhart/Christoph v. Ehrenstein, “Intellectual History Made in Britain: Die
Cambridge School und ihre Kritiker,” Geschichte und Gesellschaft 27 (2001), 149-72.

Hempton, David, Religion and Political Culture in Britain and Ireland: From the Glorious Revolution to
the Decline of the Empire (Cambridge 1990).

——, “Evangelicals and Eschatology”, Journal of Ecclesiastical History 31 (1980), 179-94.
Henderson, Willie, John Ruskin’s Political Economy (I.ondon 2000).

Hevly, Bruce, “The Heroic Science of Glacier Motion,” in: Kuklick, Henrika/ Kohler,
Robert E. (Hg.), Science in the Field (Chicago 1996) (=Osiris 2nd ser. 11 [1996]), 66-86.

Hewitt, Martin (Hg.), An Age of Equipoise? Reassessing Mid-V ictorian Britain (Aldershot 2000).

Hewison, Robert, “Paradise Lost: Ruskin and Science,” in: Michael Wheeler (Hg.), Time and
Tide: Ruskin Studies 1996 (London 1996), 29-44.

—, “Notes on the Construction of the Stones of Venice,” in: Rhodes, Robert/Janik, Del
Ivan (Hg.), Studies in Ruskin: Essays in Honour of Van Akin Burd (Athens, O. 1982), 131-
52.

Hiller, Mary Ruth, “The Eclectic Review, 1805-1868, 1 ictorian Periodicals Review 27 (1994),
179-278.

Hilton, Boyd, A Mad, Bad and Dangerous People? England, 1783-1846 (Oxtord 2000).

——, “The Politics of Anatomy and the Anatomy of Politics, ¢.1825-1850”, in: Collini,
Stefan/Whatmore, Richard/Young, Brian (Hg.): History, Religion, and Culture: British
Intellectnal History, 1750-1950 (Cambridge 2000), 179-97.

——, The Age of Atonement: The Influence of Evangelicalism on Social and Economic Thonght, 1795-
1865 (Oxford 1988).

Hilton, Tim, John Ruskin: The Later Years New Haven, Conn. 2000).

, Jobn Ruskin: The Early Years, 1819-1859 (1985) (New Haven, Conn. 2000).
Hindmarsh, D. Bruce, ““My Chains Fell off, my Heart was Free FEarly Methodist



304

Conversion Narrative in England”, Church History 68 (1999), 910-29.

——, Jobn Newton and the English Evangelical Tradition. Between the Conversions of Wesley and
Wilberforce (Oxford 1996).

Hogan, J. Michael, “Historiography and Ethics in Adam Smith’s Lectures on Rhetoric, 1762-
1763,” Rhetorica 2. (1984), 75-91.

Holladay, J. Douglas, “Nineteenth-century Evangelical Activism: From Private Charity to
State Intervention, 1830-18507, Historical Magazine of the Protestant Episcopal Church 51
(1982), 53-79.

Holloway, Christopher John, The VVictorian Sage: Studies in Argument (1953) (London 1962).

Holmes, Janice, “Irish Evangelicals and the British Evangelical Community, 1820s-1870s”,
in: Murphy, James H. (Hg.), Evangelicals and Catholics in Nineteenth-Century Ireland (Dublin
2005).

Holtgen, Karl Josef, Francis Quarles 1592-1644: Meditativer Dichter, Emblematiker, Royalist; Eine
biographische und kritische Studie mit einer englischen Zusammenfassung (Tibingen 1978).

Honey, John Raymond de Symons, Toz Brown’s Universe: The Development of the 1 ictorian Public
School (Llondon 1977), 47-103.

Hont, Istvan, “Introduction”, in: ders., Jealousy of Trade: Interpreting Competition and the Nation-
State in Historical Perspective (Cambridge, Mass., 2005), 1-156.

Hope, Vincent, Iirtue by Consensus: The Moral Philosophy of Hutcheson, Hume, and Adam Smith
(Oxford 1989).

—— (Hg.), Philosophers of the Scottish Enlightenment (Edinburgh 1984).

Hopkins, Mark Thomas Eugene, Nonconformity’s Romantic Generation: Evangelical and 1iberal
Theologies in Victorian England (Carlisle 2004).

Horn, David, A Short History of the University of Edinburgh, 1556-1889 (Edinburgh 1967)

Horner, Winifred Bryan (Hg.), The Present State of Scolarship in Historical and Contemporary
Rbetoric (Columbia 1983).

Horton, Peter, Samuel Sebastian Wesley: A Life (Oxford 2004).

Howe, Anthony C., “Free Trade and the City of London, ¢.1820-18707, History 77 (1992),
391-410.

Howell, Wilbur Samuel, Ezghteenth-Century British 1ogic and Rhetoric (Princeton 1971).

Howsam, Leslie, Cheap Bibles: Nineteenth-century Publishing and the British and Foreign Bible Society
(Cambridge 1991).

Humphrey, Stephen, Camberwell, Dulwich and Peckham (Stroud, Gloucs. 1990).

Hundert, Edward J., “Bernard Mandeville and the Enlightenment’s Maxims of Modernity,”
Journal of the History of Ideas 56 (1995), 577-93.



305

——, The Enlightenment’s Fable: Bernard Mandeville and the Disconrse of Society (Cambridge 1994).
Hunt, John Dixon, The Wider Sea: A Life of John Ruskin (1982) (London 1998).
Hylson-Smith, Kenneth, Evangelicals in the Church of England, 1734-1984 (Edinburgh 1989).
James, Norman G. Brett, The History of Mill Hill School, 1807-1907 (.,ondon 1909).

Jay, Elisabeth, The Religion of the Heart (Oxford 1979).

Jerrold, William Blanchard, “Memoir”, in: Samuel Laman Blanchard, The Poetical Works of
Laman Blanchard, hg. v. Jerrold (London 1876), 1-83.

Johnson, Mark D., The Dissolution of Dissent, 1850-1980 (New York 1987).

Johnson, Maria Poggi, “Probability the Guide of Life. The Influence of Butler’s Analogy on
Keble and Newman,” Anglican and Episcopal History 70 (2001), 302-23.

Johnston, Anna, “British Missionary Publishing, Missionary Celebrity, and Empire”
Nineteenth-Century Prose 32,2 (2005), 20-47.

Jones, Christine Kenyon, ““I was Bred a Moderate Presbyterian Byron, Thomas Chalmers,
and the Scottish Religious Heritage”, in: Hopps, Gavin/Stabler, Jane (Hg.), Romanticism
and Religion from William Cowper to Wallace Stevens (Aldershot 2006), 107-19.

Jones, Greta, Social Darwinism and English Thought: The Interaction between Biological and Social
Theory (Brighton/Atlantic Highland, N.J., 1980).

Jones, Hugh Stuart, Victorian Political Thonght (Basingstoke 2000).
Jones, Peter (Hg.), Philosophy and Science in the Scottish Enlightenment (Edinburgh 1988).

—, “The Aesthetics of Adam Smith,” in: Jones,Peter/Skinner, Andrew Stewart (Hg.),
Adam Smith Reviewed (Edinburgh 1992).

Jones, Peter, “Swing, Speenhamland and Rural Social Relations: The ‘Moral Economy’ of the
English Crowd in the Nineteenth Century,” Socia/ History 32 (2007), 271-90.

Jones, Robert Tudur, Congregationalism in England, 1662—1962 (LLondon 1962).

Jones, William, The Jubilee Memorial of the Religions Tract Society; Containing, a Record of its Origin,
Proceedings, and Results; A.D. 1799 to A.D. 1849 (London 1850).

Kemp, Wolfgang, John Ruskin, 1819-1900: Leben und Werk (Munchen 1983).

Kerr, Donald A., Peel, Priests, and Politics: Sir Robert Peel’s Administration and the Roman Catholic
Church in Ireland, 1841-1846 (Oxford 1980).

Kerr, John, Scottish Education: School and University (Cambridge 1910).

Klaver, Jan, Geology and Religions Sentiment: The Effect of Geological Discoveries on English Society and
Literature between 1829 and 1859 (Leiden 1997) (=Studies in Intellectual History, 80).

Klein, Lawrence E., Shaftesbury and the Culture of Politeness: Moral Disconrse and Cultural Politics in
Early Eighteenth-Century England (Cambridge 1994).



306

Knight, Charles/[Alexander Ramsay/James Thorne|, The English Cyclopaedia, Div. III:
Biography (London 1856).

Knox, R. Buick, “Dr John Cumming and the Crown Court Church, London”, Records of the
Scottish Church History Society 22 (1984-6), 57-84.

Kuhn, Albert J., “Glory or Gravity: Hutchinson vs. Newton”, Journal of the History of ldeas 22
(1961), 303-22.

Kushner, David, “Sir George Darwin and a British School of Geophysics”, Osiris 2nd ser. 8
(1993), 196-224.

LaBossiere, Camille R. , The Victorian Fol Sage: Comparative Readings on Carlyle, Emerson, Melville,
and Conrad (Lewisburg, Pa./London 1989);

Landow, George P., “How to Read Ruskin: The Art Critic as Victorian Sage,” in: Susan
Phelps Gordon und Anthony Lacy Gully (Hg.), John Ruskin and the 1 ictorian Eye (New
York 1993), 52-79.

——, “Elegant Jeremiahs: The Genre of the Victorian Sage,” in: John Clubbe und Jerome
Meckier (Hg.), Victorian Perspectives: Six Essays (Newark, Del./Cranbury, N.J. 1989), 21-
41.

——, Elegant Jeremiabs: The Sage from Carlyle to Mailer (Ithaca, N.Y. 19806);

——, “Ruskin as Victorian Sage: The Example of Traffic;” in: Robert Hewison (Hg.), New
Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 89-110.

——, Viictorian Types, Victorian Shadows: Biblical Typology in Victorian Literature, Art and Thought
(Boston 1980).

———, The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin (Princeton, N.J 1971).

Laqueur, Thomas Walter, Religion and Respectability: Sunday Schools and Working Class Culture,
1780-1850 (New Haven, Conn. 1976).

Larg, David, Jobn Ruskin (New York 1933).
Latour, Bruno, Pandora’s Hope (1999).
Law, Alexander, Education in Edinburgh in the Eighteenth Century (London 1965).

Leigh, David J., “Cowper, Wordsworth, and the Sacred Moment of Perception”, in: John
Robert Barth (Hg.), The Fountain Light: Studies in Romanticism and Religion in Honor of Jobn L.
Mahoney New York, NY. 2002), 54-72.

Leighton, Cadoc Douglas A., “Antichrist’s Revolution: Some Anglican Apocalypticists in the
Age of the French Wars”, Journal of Religions History 25 (2000), 125-42.

——, ““Knowledge of Divine Things A Study of Hutchinsonianism”, History of European
Ideas 26 (2000), 159-75.

Livingstone, David N, “Making Space for Science”, Erdkunde 54 (2000), 285-96.



307

Lloyd, Geoffrey Ernest Richard, “Analogy in Early Greek Thought”, in: Philip P. Wiener
(Hg.), Dictionary of the History of Ideas: Studies of Selected Pivotal Ideas, Bd. 1 (New York 1973),
Sp. 60-64.

Lottes, Gunther, ““The State of the Art’ Stand und Perspektiven der ‘Insellectnal History',”
in: Frank-Lothar Kroll (Hg.), Newe Wege der 1deengeschichte: Festschrift fiir Kurt Kluxen zum
85. Geburtstag (Paderborn 1996), 27-45.

Lovett, Richard, The History of the London Missionary Society, 1795-1895, 2 Bde. (London 1899).

Lynam, Shevaun, ‘Humanity Dick’: A Biography of Richard Martin, MP, 1754-1834 (L.ondon
1975).

Mackie, John, Hume's Moral Theory (London 1980).

Mackintosh, William H., Disestablishment and Liberation: The Movement for the Separation of the
Anglican Church from State Control (London 1972).

Maidment, Brian, “Interpreting Ruskin 1870-1914,” in: John Dixon Hunt und Faith M.
Holland (eds.), The Ruskin Pobygon: Essays on the Imagination of Jobn Ruskin (Manchester
1982), 159-171.

——, “Ruskin, Fors Clavigera and Ruskinism, 1870-1900,” in Robert Hewison (Hg.), New
Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 194-213.

Manning, Susan, “Walter Scott, Antiquarianism, and the Political Discourse of the Edin-
burgh Review, 1802-11,” in: Massimiliano Demata/Duncan Wu (Hg.), British Romanticism
and the Edinburgh Review: Bicentenary Essays (Basingstoke 2002), 102-23.

Marshall, Donald G., “Religion and Literature after Enlightenment: Schleiermacher and
Wordsworth”, Christianity and Literature 50 (2000), 53-68.

Marshall, George (Hg.), Osborne Gordon: A Memoir; With a Selection of his Writings (Oxford
1885).

Martin, Josef, Antike Rbhetorik: Technik wund Methode (Minchen 1974) (= Handbuch der
Altertumswissenschaft, 2,3).

Martin, Roger H., Evangelicals United: Ecumenical Stirrings in Pre-1ictorian Britain, 1795-1830
(Metuchen, N.J. 1983) (=Studies in Evangelicalism, 4).

Maurer, Armand, “Analogy in Patristic and Medieval Thought”, in: Philip P. Wiener (Hg.),
Dictionary of the History of ldeas: Studies of Selected Pivotal 1deas, Bd. 1 (New York 1973), 64-
67.

Mayer, Jed, “Ruskin, Vivisection, and Scientific Knowledge,” Nineteenth-Century Prose 35
(2008), 200-22.

McCall, Hardy Bertram, Memoirs of my Ancestors: A Collection of Genealogical Memoranda
(Birmingham 1884).

McCann, Phillip/Francis A. Young, Samuel Wilderspin and the Infant School Movement (London



308

1982).

McElroy, Davis Dunbar, Scotland’s Age of Improvement: A Survey of Eighteenth-Century Literary
Clubs and Societies (Pullman 1969).

Mclntosh, John R., Church and Theology in Enlightenment Scotland: The Popular Party, 1740—1800
(East Linton 1998).

McKenna, Stephen J., Adam Smith: The Rhetoric of Propriety New York 2000).

McLachlan, Herbert, English Education under the Test Acts: Being the History of Nonconfornzist
Academies 1660-1820 (Manchester 1931).

Meinhardt, Helmut, “Urbild — Abbild”, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 8 (Munchen 1997), Sp.
1289-91.

Men of the Time: Biographical Sketches of Eminent Living Characters, hg. v. Alaric Alexander Watts
(London 1850).

Mercer, Matthew, “Dissenting Academies and the Education of the Laity, 1750-18507,
History of Edncation 30 (2001), 35-58.

Merikoski, Ingrid A., “The Challenge of Material Progress: The Scottish Enlightenment and
Christian Stoicism,” Journal of the Historical Society 2 (2002), 55-76.

Michie, Michael, An Enlightenment Tory in Victorian Scotland: The Career of Sir Archibald Alison
(Montreal 1997).

Milburn, Geoftrey, Exploring Methodism: Primitive Methodism (Peterborough 2002).

Miller, Edward, The History and Doctrines of Irvingism: Or, of the So-called Catholic and Apostolic
Church, 2 Bde. (London 1878).

Moran, Michael G., “Introduction,” in: Moran, Micheal G. (Hg.), Eidghteenth-Century British and
American Rhetories and Rhetoricians: Critical Studies and Sonrces (Westport 1994), 1-10.

Morrell, Jack B., “The Leslie Affair: Careers, Kirk, and Politics in Edinburgh in 18057,
Scottish Historical Review 54 (1975), 63-82.

——, “Science and Scottish University Reform: Edinburgh in 18206,” British Journal for the
History of Science 6 (1972), 39-56.

——, “Thomas Thomson: Professor of Chemistry and University Reformer,” British Journal
Jor the History of Science 4 (1969), 245-65.

Morrell, Jack B./Arnold Thackray, Gentlemen of Science: Early Years of the British Association for the
Adpancement of Science (Oxford 1981).

Mortis, Roger J., Cholera 1832: The Social Response to an Epidemic (London 1976).

——, “Clubs, Societies, and Associations,” in: Francis M. L. Thompson (Hg.), The Canbridge
Social History of Britain, 1750-1950, Bd. 3: Social Agencies and Institutions (Cambridge 1990),
395-443.



309

Mortensen, Preben, “Shaftesbury and the Morality of Art Appreciation,” Journal of the History
of Ideas 55 (1994), 631-650.

Mould, Richard W., Southwark Men of Mark, Past and Present: A Contribution Towards a Dictionary
of Southwark Biography, hg. v. Robert Woodger Bowers (London 1905), 6-15.

Needham, Nicholas R., Thomas Erskine of Linlathen: His Life and Theology, 1788-1837 (Edin-
burgh 1990).

Ian Newbould, “Sir Robert Peel and the Conservative Party, 1832-1841: A Study in Failure?,”
English Historical Review 98 (1983), 529-57.

Newell, J. Philip, “Scottish Intimations of Modern Pentecostalism: A. J. Scott and the 1830
Clydeside Charismatics”, Preuma: The Journal of the Society for Pentecostal Studies 4,2 (Herbst
1982), 1-18.

Newsome, David, The Parting of Friends: A Study of the Wilberforces and Henry Manning (LLondon
1960).

Nixon, Jude V., “Framing Victorian Religious Discourse: An Introduction”, in: dies. (Hg.),
Victorian Religions Disconrse: New Directions in Criticism (New York 2004), 1-24.

Nockles, Peter Benedict, “John Foxe’s Book of Martyrs: The Nineteenth-Century Recep-
tion”. In: Foxe’s Book of Martyrs 1V ariorum Edition Online. Betreut von The John Foxe
Project, Humanities Research Institute, University of Sheffield. URL (Seite datiert:
Version 1.1. Sommer 2000; letzter Abruf: 25.06.2008):
< http://www.htionline.ac.uk/johnfoxe/apparatus/nocklesessay.html >

——, ““Lost Causes and ... Impossible Loyalties™ The Oxford Movement and the Uni-
vetsity,” in: Michael G. Brock/Mark C. Curthoys (Hg.), The History of the University of
Oxford, Bd. 6 (Oxford 1997), 195-267.

——, The Oxford Movement in Context: Anglican High Churchmanship, 1760-1857 (Cambridge
1994).

Norton, David Fate (Hg.), The Cambridge Companion to Hume (Cambridge 1993).

Norton, Robert E., The Beautiful Soul: Aesthetic Morality in the Eighteenth Century (Ithaca, N.Y.
1995).

O’Gorman, Francis, ““To See the Finger of God in the Dimensions of the Pyramid™ A New
Context for Ruskin’s Ethics of the Dust”, Modern Langnage Review 98 (2003), 563-573.

—, “Ruskin’s Science of the 1870s: Science, Education, and the Nation,” in: Dinah Birch
(Hg.), Ruskin and the Dawn of the Modern (Oxford 1999), 35-55.

Oldroyd, David R., “Early Ideas about Glaciation in the English Lake District: The Problem
of Making Sense of Glaciation in a Glaciated Region”, Annals of Science 56 (1999), 175-
203.

——, Thinking about the Earth: A History of Ideas in Geology (LLondon 1996).



310

Olleson, Philip, Samuel Wesley: The Man and his Music (Woodbridge 2003).
Osbourn, R. V., “The British Quarterly Review”, Review of English Studies 1 (1950), 147-153.

Outram, Dorinda, “New Spaces in Natural History”, in: Nicholas Jardine, Emma C. Spary
und James A. Secord (Hg.), Cultures of Natural History (Cambridge 1996), 249-65.

Oxford Dictionary of National Biography. Hg. v. Colin Matthew (1992-99), Brian Harrison (2000-
04) und Lawrence Goldman (seit 2004). Betreut von Oxford University Press. URL:
<http://www.oxforddnb.com>

Parker, Irene, Dissenting Academies in England. Their Rise and Progress and their Place among the
Educational Systems of this Country (Cambridge 1914).

Parry, Jonathan, The Rise and Fall of Liberal Government in 1 ictorian Britain (New Haven, Conn.
1993).

Paz, Denis G. (Hg.), Nineteenth-Century English Religions Traditions: Retrospect and Prospect
(Westport, Conn., 1995).

——, Popular Anti-Catholicism in Mid-V ictorian England (Stanford, Ca. 1992).
Pelling, Margaret, Cholera, Fever, and English Medicine, 1825-1865 (Oxford 1979).

Peterson, Linda H., “Sage Writing,” in: Herbert F. Tucker (Hg.), A Companion to VVictorian
Literature and Culture (Malden, Mass. 1999), 373-87.

Phillips, Mark Salber, Society and Sentiment: Genres of Historical Writing in Britain, 1740-1820
(Princeton, NJ, 2000).

Phillipson, Nicholas T., “Virtue, Commerce, and the Sciences of Man in Early Eighteenth-
Century Scotland,” Studies on V'oltaire and the Eighteenth Century 191 (1980), 750-3.

———, Adam Smith: An Enlightened 1ife (London 2010).

Pickering, William Stuart Frederick, What the British Found when they Discovered the French
Vaudois in the Nineteenth Century (Bristol 1995).

Pocock, John G. A., “The Concept of a Language and the métier d’historien: Some
Considerations on Practice,” in: Anthony Pagden (Hg.), The Langnages of Political Theory
in Early-Modern Eurogpe (Cambridge 1987), 19-38.

——, “The Political Economy of Burke’s Analysis of the French Revolution,” Historical
Journal 25 (1982), 331-49.

——, “The Reconstruction of Discourse: Towards the Historiography of Political
Thought,” MILN 96 (1981), 959-80.

——, “Languages and their Implications: The Transformation of the Study of Political
Thought,” in: ders., Politics, Language and Time: Essays on Political Thought and History (New
York 1971), 3-41.



311

———, “The History of Political Thought: A Methodological Enquiry,” in: Peter Laslett/
Walter Garrison Runciman (Hg.), Philosophy, Politics and Society, 2nd ser. (1962) (Oxford
>1972), 183-202.

Poole, Robert, “By the Law or the Sword’: Petetloo Revisited”, History 91 (2000), 254-76.

Prickett, Stephen, “On Reading Nature as a Romantic”, in: David Jasper (Hg.), The
Interpretation of Belief: Coleridge, Schleiermacher and Romanticism (London 19806), 126-142.

——, “The Religious Context”, in: ders. (Hg.), The Romantics New York 1981), 115-163.

——, Romanticism and Religion: The Tradition of Goleridge and Wordsworth in the Victorian Church
(Cambridge 1970).

Ralls, Walter, “The Papal Agression of 1850: A Study in Victorian Anti-Catholicism” (1974),
in: Gerald Parsons (Hg.), Religion in Britain, Bd. 4: Interpretations (Manchester 1988), 115-
34.

Raphael, David Daiches (Hg.), Adam Smith (Oxford 1985).
——, British Moralists, 1660-1800, 2 Bde. (Oxford 1969).

Raphael, David Daiches/Alec Lawrence Macfie, “Introduction,” in: Smith, Theory of Moral
Sentiments, 1-52.

Rashid, Salim, “Adam Smith’s Rise to Fame: A Reconsideration of the Evidence,”
Eighteenth Century 23 (1982), 64-85.

Read, Donald, Peterlvo: The ‘Massacre’ and its Background (Manchester 1973).
Reid, Robert, The Peterloo Massacre (London 1989).
Reid, William (Hg.), History of the Juridical Society of Edinburgh (Edinburgh 1875).

Rendall, Jane, “Scottish Orientalism: From Robertson to James Mill,”  Historical Journal 25
(1982), 43-69.

Reynolds, James A., The Catholic Emancipation Crisis in Ireland, 1823-1829 (New Haven, Conn.,
1954).

Riches, John, “Heiligung,” in: Theologische Realenzyklopddie, Bd. 14 (Berlin 1985), 718-37.
Rivers, Isabel, “The First Evangelical Tract Society”, Historical Journal 50 (2007), 1-22.

——, Reason, Grace, and Sentiment, A Study of the Langnage of Religion and Ethics in England, 1660-
1780, 2 Bde. (Cambridge 1991-2000).

Robertson, J. Charles, “A Bacon-Facing Generation: Scottish Philosophy in the Early
Nineteenth Century,” Journal of the History of Philosophy 14 (1976), 37-49

Robertson, John, “The Scottish Contribution to the Enlightenment,” in: Paul B. Wood (Hg.),
The Scottish Enlightenment: Essays in Reinterpretation (Rochester, N.Y. 2000), 37-62.



312

Robson, John M., “The Fiat and Finger of God: The Bridgewater Treatises”, in: Helmstadter,
Richard J. (Hg.), Victorian Faith in Crisis: Essays on Continuity and Change in Nineteenth-
Century Religions Belief (Stanford, Calif. 1990), 71-125.

Roger, David M., “Wordsworth’s Rediscovery of Religion, 1797-1798”, Universitas 1 (1963),
79-93.

Rohls, Jan, Theologie reformierter Bekenntnisschriften: VV'on Ziirich bis Barmen (Gottingen 1987).

Rosenberg, John D., The Darkening Glass: A Portrait of Ruskin’s Genius (1961) (New York
1980).

Rosler, Hans-Jurgen, “Friedrich Mohs: Leben und Witken”, in: Car/ Friedrich Christian Mobs
(1773-1839): Wissenschaftliches Kolloguinm anliflich des 150. Todestages von Mohs (Freiberg
1989), 5-30.

Ross, Ian Simpson, “Aesthetic Philosophy: Hutcheson and Hume to Alison,” in: Cairns
Craig v.a (Hg.), The History of Scottish Literature, Bd. 2: 1660-1800 (Aberdeen 1987), 239-

57.
——, “Adam Smith and Education,” Studies in Eighteenth-Century Culture 13 (1984), 173-87.

—, “Adam Smith as Rhetorician,” in: Roger L. Emerson/W. Kinsley/W. Moser (Hg.),
Man and Nature (Montreal 1984), 61-74.

Ross, Malcolm Mackenzie, “Ruskin, Hooker and ‘the Christian Theoria™, in: Millar
MacLure/F. W. Watt (Hg.), Essays in English Literature from the Renaissance to the 1 ictorian
Age (Toronto 1964), 283-303.

Rothschild, Emma, “Condorcet and Adam Smith on Education and Instruction,” in: Amelie
Oksenberg Rorty (Hg.), Philosophers on Education: Historical Perspectives (London 1998), 209-
26.

——, “Adam Smith and Conservative Economics,” Econonic History Review 45 (1992), 74-96.

Rowe, Christopher/Malcolm Schofield (Hg.), The Canbridge History of Greek and Roman Political
Thonght (Cambridge 2000).

Rowlinson, J. S., “The Theory of Glaciers”, Notes and Records of the Royal Society 26 (1971),
189-200.

Rudwick, Martin J. S., Worlds before Adam: The Reconstruction of Geobistory in the Age of Reform
(Chicago 2008).

——, Bursting the Limits of Time: The Reconstruction of Geohistory in the Age of Revolution (Chicago
2005).

Rupke, Nicolaas A., The Great Chain of History: William Buckland and the English School of Geology,
1814-1849 (Oxford 1986).

——, “Oxford’s Scientific Awakening and the Role of Geology”, in: Michael G.
Brock/Mark C. Curthoys (Hg.), The History of the University of Oxford, Bd. 6: Nineteenth-



313

Century Oxford, Pt. 1 (Oxford 1984), 543-562.
Rupp, Ernest G., Religion in England:1688-1791 (Oxford 1986).

Rutz, Michael A., “The Politicizing of Evangelical Dissent, 1811-1813,” Parliamentary History
20 (2001), 187-207.

Ryle, John Charles, Knots Untied: Being Plain Statements on Disputed Points in Religion, from the
Standpoint of an Evangelical Churchman (London 1874).

Saenger, Samuel, “John Ruskin als Sozialreformer,” Die Zukunft 28 (Juli-Sep. 1899), 503-12.

Samuel, Raphael, “The Discovery of Puritanism, 1820-1914: A Preliminary Sketch”, in: Jane
Garnett und Colin Matthew (Hg.), Revival and Religion since 1700: Essays for John Walsh
(London 1993), 201-47.

Sawyer, Paul L., Ruskin’s Poetic Argument: The Design of the Major Works (Ithaca, N.Y. 1985).

Schmidt, Martin, “Sagen, was ... schon verschwiegen artikuliert war: Die Diskurskonzepte
Michel Foucaults und John Pococks im Vergleich,” in: Schleifspuren: Lesarten des 18.
Jabrbunderts; Festschrift fiir Eckbart Hellmuth, hg.v. Anke Fischer-Kattner u.a. (Munchen
2011), 85-104.

-, “Dugald Stewart, ‘Conjectural History,” and the Decline of Enlightenment Historical
Writing in the 1790s,” in: Ulrich Broich v.a. (Hg.), Reactions to Revolutions: The 1790s and
their Aftermath (Berlin 2007), 231-62.

——, “From the Picturesque to the Genuine Vernacular: Nature and Nationhood in
Ruskin’s Architectural Thought, 1830-1860,” in: Carmen Casaliggi/Paul March-Russell
(Hg.), Ruskin in Perspective: Contemporary Essays (Newcastle 2007), 132-53.

Schroder, Winfried, “Religion/Theologie, natirtliche/vernunftige”, in: Historisches Warterbuch
der Philosophie, Bd. 8 (Darmstadt 1992), 713-27.

Scotland, James, The History of Scottish Education, bes. Bd. 1: From the Beginning to 1872 (London
1969).

Sebastiani, Silvia, “Conjectural History vs. the Bible: Eighteenth-Century Scottish Historians
and the Idea of History in the Encyclopaedia Britannica,” Stria della storiografia 39
(2001), 51-61.

Secord, James A., Controversy in 1 ictorian Geology: The Cambrian-Silurain Dispute (Princeton, N.J.
1980).

Seibold, Eugen und Ilse, “Erratische Blocke — erratische Folgerungen: Ein unbekannter Brief
von Leopold von Buch von 18187, International Journal of Earth Sciences 92 (2003), 426-39.

Shantz, Douglas H., “Millennialism and Apocalypticism in Recent Historical Scholarship”, in:
Crawford Gribben und Timothy C. F. Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? Aspects of Evangelical
Millennialism in Britain and Ireland, 1800-1880 (Catlisle 2004), 18-43.



314

Shapin, Steven, “Nibbling at the Teats of Science: Edinburgh and the Diffusion of Science in
the 1830s,” in: lan Inkster/David Daiches (Hg.), Metropolis and Province: Science in British
Culture (London 1983), 151-78.

Shaw, lan J., High Calvinists in Action: Calvinism and the City; Manchester and 1ondon, ¢.1810-1860
(Oxford 2002).

Shaw, Plato Ernest Oliver, The Catholic Apostolic Church, sometimes called Irvingite: A Historical
Study (1946) New York 1972).

Sheppard, Francis Henry Wollaston (Hg.), Survey of London, Bd. 26,2: The Parish of St. Mary,
Lambeth: Southern Area (London 19506).

Sher, Richard B. und Alexander Murdoch, “Patronage and Party in the Church of Scotland,
1750-18007, in Norman MacDougall (Hg.), Church, Politics and Society: Scotland, 1408-1929
(Edinburgh 1983), 197-220.

Sher, Richard B., Church and University in the Scottish Enlightenment: The Moderate Literati of
Edinburgh (Princeton, N.J. 1985).

Sherburne, James Clark, John Ruskin or the Ambignities of Abundance: A Study in Social and
Economic Criticism (Cambridge, Mass. 1972).

Skinner, Andrew S., “Language, Rhetoric and the Communication of Ideas,” History of
Economic 1deas 2,2 (1994), 1-22.

—, “Adam Smith: Rhetoric and the Communication of Ideas,” in: Alfred William Coats
(Hg.), Methodological Controversy in Economics: Historical Essays in Honor of T. W. Hutchison
(Greenwich, Conn. 1983), 71-88.

——, “Adam Smith, Science, and the Role of the Imagination,” in: William Burton Todd
(Hg.), Hume and the Enlightenment (Edinburgh 1974), 164-88.

——, “Bconomy and History: The Scottish Enlightenment,” Scottish Journal of Political
Economy 12 (1965), 1-22.

Slater, Michael, Douglas Jerrold, 1803-1857 (London 2002).

Smith, Crosbie, “Geologists and Mathematicians: The Rise of Physical Geology”, in: Peter
Michael Harman (Hg.), Wranglers and Physicists: Studies on Cambridge Mathematical Physics in
the Nineteenth Century (Manchester 1989), 49-83.

Smith, J. B., “Manners, Morals, and Mentalities: Reflections on the Popular Enlightenment of
Early Nineteenth Century Scotland,” in: Walter M. Humes und Hamish M. Paterson
(Hg.), Scottish Culture and Scottish Education, 1800-1980 (Edinburgh 1983), 25-54.

Smith, Jonathan, Charles Darwin and Victorian Visual Culture (Cambridge 20006).

Smith, Orianne. ““Unlearned & ill-qualified Pokers into Prophecy’ Hester Lynch Piozzi and
the Female Prophetic Tradition”, Eijghteenth-Century Life 28 (2004), 87-112.



315

Snell, K. D. M., “The Sunday-School Movement in England and Wales: Child Labour,
Denominational Control and Working-Class Culture”, Past and Present 164 (Aug. 1999),
122-168.

Snell, K. D. M./Paul S. Ell, Rival Jerusalems: The Geography of VVictorian Religion (Cambridge
2000).

Snyder, Laura J., “Lord only of the Ruffians and Fiends’® William Whewell and the Plurality
of Worlds Debate”, Studies in History and Philosophy of Science, Part A, 38 (2007), 584-92.

Solkin, David H., Painting for Money: The Visual Arts and the Public Sphere in Eighteenth-Century
England (London/New Haven, Conn., 1993).

Spear, Jeftrey L., Dreams of an English Eden: Ruskin and bis Tradition in Social Criticism (New
York 1984).

Spence, Patricia R., “Sympathy and Propriety in Adam Smith’s Rhetoric,” Quarterly Journal of
Speech 60 (1974), 92-9.

[William Thomas Stead], “Character Sketches I: The Labour Party and the Books that
Helped to Make it,” Review of Reviews 33 (19006), 568-82.

Stalley, R. F., “Common Sense and Enlightenment: The Philosophy of Thomas Reid,” in:
Peter Gilmour (Hg.), Philosophers of the Enlightenment (Edinburgh 1989), 74-90.

Stell, Christopher, An Inventory of Nonconformist Chapels and Meeting-Houses in Eastern England
(Swindon 2002).

Stewart, Kenneth |., Restoring the Reformation: British Evangelicalism and the Francophone Reveil,
1816—1849 (Catlisle 2000).

——, “A Millennial Maelstrom: Controversy in the Continental Society in the 1820s”, in:
Crawford Gribben und Timothy C. F. Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? Aspects of Evangelical
Millennialism in Britain and Ireland, 1800-1880 (Catlisle 2004), 122-49.

Stewart, Michael Alexander, “The Stoic Legacy in the Early Scottish Enlightenment,” in:
Margaret J. Osler (Hg.), Atoms, Pneuma’, and Tranquillity: Epicurean and Stoic Subject Themes
in European Thought (Cambridge 1991), 273-96.

Stewart-Robertson, J. Charles, “The Well-Principled Savage, or the Child of the Scottish
Enlightenment,” Journal of the History of Ideas 42 (1981), 503-25.

Stoddart, Judith, Ruskin’s Culture Wars: Fors Clavigera and the Crisis of Victorian Liberalism
(Charlottesville 1998).

Strachan, Charles Gordon, The Pentecostal Theology of Edward Irving London 1973).

Stunt, Timothy C. F., From Awakening to Secession: Radical Evangelicals in Switzerland and Britain,
1815-35 (Edinburgh 2000).

Tames, Richard, Dulwich and Camberwell Past with Peckham (London 1997).



316

Taylor, William Leslie, Francis Hutcheson and David Hume as Predecessors of Adam Smith (Durham,
N.C. 1965).

Teichgraeber, Richard F., “Adam Smith and Tradition: The Wealth of Nations before
Malthus,” in: Stefan Collini, Richard Whatmore, and Brian Young (Hg.), Economy, Polity,
and Society: British Intellectual History, 1750-1950 (Cambridge 2000), 85-104.

——, ““Less Abused than I had Reason to Expect The Reception of the Wealth of Nations
in Britain, 1776-90,” Historical Jonrnal 30 (1987), 337-60.

———, ‘Free Trade’ and Moral Philosophy: Rethinking the Sources of Adam Smith’s “Wealth
of Nations’ (Durham, N.C. 1980).

——, “Rethinking the ‘Adam Smith Problemy’)” Journal of British Studies 20 (1981), 106-23.

Tholfsen, Trygve Rainone, “’The Intellectual Origins of Mid-Victorian Stability”, Po/itical
Science Quarterly 86 (1971), 57-91.

Thomas, William, The Philosophic Radicals: Nine Studies in Theory and Practice, 1817-1841
(Oxtord 1979).

Thompson, David M., Denominationalism and Dissent, 1795-1835: A Question of Identity (London
1985).

Tierney, David J., “The Catholic Apostolic Church: A Study in Tory Millenarianism”,
Historical Research 63 (1990), 289-313.

Toon, Peter, Sanctification and Justification (Westchester, I11. 1983).
——, Evangelical Theology, 1833—1856: A Response to Tractarianism (Atlanta 1979).
——, The Emergence of Hyper-Calvinism in English Nonconformity, 1689-1765 (London 1967).

Topham, Jonathan R., “Beyond the ‘Common Context’ The Production and Reading of the
Bridgewater Treatises”, Isis 89 (1998), 233-62.

——, “Science and Popular Education in the 1830s: The Role of the Bridgewater Treatises”,
British Journal for the History of Science 25 (1992), 397-430.

———, “Periodicals and the Development of Reading Audiences for Science in FEarly
Nineteenth-Century Britain: The Youth’s Magazine, 1828-37”, in: Louise Henson u.a.
(Hg.), Culture and Science in the Nineteenth-Century Media (Aldershot 2004), 57—69.

——, “The Wesleyan-Methodist Magazine and Religious Monthlies in Early Nineteenth-
Century Britain”, in: Geoffrey Cantor u.a. (Hg.), Reading the Magazine of Nature: Science in
the Nineteenth-Century Periodical (Cambridge 2004), 67-90.

Torrens, Hugh S., “Geology and the Natural Sciences: Some Contributions to Archaelogy in
Britain, 1780-1850,” in: Vanessa Brand (Hg.), The Study of the Past in the Victorian Age
(Oxford/Oakville, Conn. 1998), 35-59.



317

Traill, Thomas Stewart, “Memoir of Dr Thomas Charles Hope, Late Professor of Chemistry
in the University of Edinburgh™ (1847), Transactions of the Royal Society of Edinburgh 16
(1849), 419-34.

Tulloch, John, Re/igions Thought in Britain during the Nineteenth Century (London 1885).
Ueding, Gert und Bernd Steinbrink, Grundriss der Rhetorik (Stuttgart 21994).

Ulman, H. Lewis, “Adam Smith,” in: Moran, Michael G. (Hg.), Eighteenth-Century Rhbetorics and
Rbetoricians (Westport, Conn. 1994), 207-18.

—, “Discerning Readers: British Reviewers’ Responses to Campbell’s Rbezoric and Related
Works, Rhetorica 8 (1990), 65-90.

———, Things, Thoughts, Words, and Actions (Carbondale, Ill. 1994).

Vakil, Cyrus, “Walter Scott and the Historicism of Scottish Enlightenment Philosophical
History,” in: Jeffrey H. Alexander/David Hewitt (Hg.), Sco#t in Carnival: Selected Papers of
the Fourth International Scott Conference, Edinburgh 1991 (Aberdeen 1993).

Veitch, John, “Memoir of Dugald Stewart” (1858), in: Stewart, The Collected Works of Dugald
Stewart, hg. v. William Hamilton, 11 Bde. (Edinburgh/London 1854-60), 10.vii-clxxvii.

Verburg, Rudolf Mattijs, The Two Faces of Interest: The Problem of Order and the Origins of Political
Economy and Sociology as Distinctive Fields of Inquiry in the Scottish Enlightenment (Diss.
Rotterdam 1991).

Vigne, Randolph , ““The Sower Will again Cast his Seed”: Vaudois and British Interaction in
the Nineteenth Century,” in: Albert de Lange (Hg.), Dall’'Europa alle 1 alli valdesi: Atti del
XXIX Convegno storico internagionale: «Il Glorioso Rimpatrio (1686-1989). Contesto, significato,
immagine». Torre Pellice (To), 3-7 settembre 1989 (Torino 1990), 439-63.

Viljoen, Helen Gill, Ruskin’s Scottish Heritage: A Prelude (Urbana, Ill. 1956).
Vinten-Johansen, Peter, u.a., Cholera, Chloroform, and the Science of Medicine (Oxford 2003).

Voges, Friedhelm, “Moderate and Evangelical Theology in the Later Eighteenth Century,”
in: Records of the Scottish Church History Society 32 (1985), 141-57.

Waddington, John, Congregational History, Bd. 4: Continuation to 1850; With Special Reference to the
Rise, Growth, and Influence of Institutions, Representative Men, and the Inner Life of the Churches
(London 1878).

Wagner, Falk, “Bekehrung,” Teil II: “16. bis 20. Jahrhundert,” in: Theologische Realengyklopddie,
Bd. 5 (Berlin 1980), 459-69.

Wagner, Tamara, Longing: Narratives of Nostalgia in the British Nowvel, 1740-1890 (New York
2004).

Wagner, Virginia L., “John Ruskin and Artistic Geology in America”, Winterthur Portfolio 23
(1988), 151-67.



318

Walsh, John, “Methodism at the End of the Eighteenth-Century”, in: Rupert Eric Davies, A
Raymond George, Gordon Rupp (Hg.), A History of the Methodist Church in Great Britain, 3
Bde. (London 1965-83), 293-98.

——, “The Origins of Evangelicalism”, in: Mark A. Noll, David W. Bebbington, G. A
Rawlyk (Hg.), Evangelicalism: Comparative Studies of Popular Protestantism in North America, the
British Isles, and beyond, 1700-1900 (Oxford 1994).

Walsh, John w.a. (Hg.), The Church of England, ¢.1689-¢.1833: From Toleration to Tractarianism
(Cambridge 1993).

Walzer, Arthur E., “Campbell on the Passions: A Rereading of the Philosophy of Rhetoric,”
Quarterly Journal of Speech 85 (1999), 72-85.

Ward, William Reginald, Religion and Society in England, 1790-1850 (London 1972).
——, Early Evangelicalism: A Global Intellectual History, 1670-1789 (Cambridge 20006).

Warnick, Barbara, “Charles Rollin’s Traité and the Rhetorical Theories of Smith, Campbell,
and Blair,” Rbetorica 3 (1985), 45-65.

——, The Sixth Canon: Belletristic Rhetorical Theory and its French Antecedents (Columbia, S.C.
1993).

Waszek, Norbert, “Two Concepts of Morality: Adam Smith’s Ethics and its Stoic Origin,”
Journal of the History of Ideas 45 (1984), 591-606.

Watson, John Richard, Wordsworth’s 1ital Soul: The Sacred and Profane in Wordsworth'’s Poetry
(Atlantic Highlands, NJ 1982).

Watson, John R., The English Hymn (London 1997).

Watts, Michael R., The Dissenters, Bd. 2: The Expansion of Evangelical Nonconformity (Oxford
1995).

Welsh, David, Account of the Life and Writings of Thomas Brown (Edinburgh/TLondon 1825).

Wheeler, Michael, “The Light of the World as “True Sacred Art’: Ruskin and William Holman
Hunt,” in: Robert Hewison (Hg.), Ruskin’s Artists: Studies in the Victorian 1V isual Economy
(Aldershot 2000), 111-29.

——, Ruskin’s God (Cambridge 1999).
——, “Introduction,” Nineteenth-Century Contexts 18 (1994), 113-23.

Wiener, Martin J., English Culture and the Decline of the Industrial Spirit, 1850-1980 (1981),
new ed. (Cambridge 2004).

Wilenski, Reginald Howard, John Ruskin: An Introduction to Further Study of his Life and Work
(1933) (New York 1967).

Williams-Ellis, Amabel, The Tragedy of John Ruskin (London 1928).



319

Willis, Kirk “The Role in Parliament of the Economic Ideas of Adam Smith, 1776-1860,”
History of Political Economy 11 (1979), 505-44.

Winch, Donald, Riches and Poverty: An Intellectual History of Political Economy in Britain, 1750-1834
(Cambridge 1996

Withers, Charles W. J. und Diarmid A. Finnegan, “Natural History Societies, Fieldwork and
Local Knowledge in Nineteenth-Century Scotland: Towards a Historical Geography of
Civic Science”, Cultural Geggraphies 10 (2003), 334-353.

Woltte, John, Expansion of Evangelicalism: The Age of Wilberforce, More, Chalmers, and Finney
(Downers Grove, Ill., 2007).

———, The Protestant Crusade in Great Britain, 1829-1860 (Oxford 1991).

Woodward, Horace Bolingbroke, The History of the Geological Society of London (London 1907)
(New York 1978).

Wykes, David L. Wykes, “The Contribution of the Dissenting Academy to the Emergence of
Rational Dissent”, in: Knud Haakonssen (Hg.), Enlightenment and Religion: Rational Dissent
in Eighteenth-Century Britain (Cambridge 1996), 99-139.

Yates, Nigel, Anglican Ritualism in Victorian Britain, 1830-1910 (Oxford 1999).

Yeo, Richard R., “The Principle of Plenitude and Natural Theology in Nineteenth-Century
Britain™’, British Journal for the History of Science 19 (1986), 263-82.

Young, Robert M., “Malthus and the Evolutionists: The Common Context of Biological and
Social Theory”, Past and Present 43 (1969), 109-145.

——, “The Historiographical and Ideological Contexts of the Nineteenth-Century Debate
on Man’s Place in Nature”, in: Mikulas Teich and Robert Young (Hg.): Changing
Perspectives in the History of Science. Essays in Honour of Joseph Needbam (London 1973), 344-
438.

——, “Natural Theology, Victorian Periodicals and the Fragmentation of a Common
Context”, in: Colin Chant and ]. Fauvel (Hg.): Darwin to Einstein: Historical Studies on
Science and Belief (London 1980), 69-107.



