




Inhalt 

 Einleitung  1

1 ‘Times of which I humbly formed an atom’: John James Ruskin und der 
Bildungshorizont der schottischen Aufklärung im Elternhaus John Ruskins 11

 1.1 Forschungsstand  17

 1.2 Zum schottischen Bildungshorizont John James Ruskins  25

 1.3 John James Ruskin und die Wende der Spätaufklärung von der 
‘philosophical history’ zur empiristischen Naturforschung 29

 1.4 Politische Implikationen der schottischen Aufklärungsphilosophie: 
John James Ruskins politische Haltung 38

 1.5 Zwischenresümee  48

2 ‘You may be doomed to enlighten a People by your Wisdom’: John Ruskins 
Curriculum schottischer Moralphilosophie und Rhetorik 51

 2.1 Adam Smith’ Moralphilosophie  52

 2.2 Moralphilosophie und Rhetorik bei Adam Smith und in der 
Spätaufklärung 57

 2.3 Die moralphilosophisch begründete Wahl der Erziehung im Elternhaus 
Ruskins 

 64

 2.4 Ruskins Unterweisung in schottischer Moralphilosophie und Rhetorik  70

 2.5 Zwischenresümee  76

3 ‘The mightiness of the influence that overshadows us’: Schottische 
Moralphilosophie und Rhetorik in Ruskins Essay on Literature (1836) 77

 3.1 Evangelikale Romankritik versus schottische Rhetorik  78

 3.2 Die moralphilosophische Legitimation narrativer Prosa (Scott)  84

 3.3 Die moralphilosophische Legitimation deskriptiver Prosa (Bulwer-
Lytton) 90

 3.4 Zwischenresümee  94

  



4 Evangelikalismus in der Reformära: Positionen und Kontroversen in der 
dominierenden Glaubensrichtung des Bürgertums ca. 1820-1850 97

 4.1 Die Forschung zur Religiosität Ruskins  98

 4.2 Der Evangelikalismus in England 1820-1850  103

 4.2.1 Ursprünge und Aufstieg des Evangelikalismus ca. 1730-1830  107

 4.2.2 Die Krise des Evangelikalismus 1825-40: Spaltung und 
Radikalisierung 113

 4.2.3 Krise des Evangelikalismus: Aufbruch der ‚radikalevangelikalen‘ 
Spiritualisten 123

 4.3 Zwischenresümee  136

5 ‘The most popular preachers of the metropolis’: Evangelikale Positionen im 
Elternhaus und Ruskins Kirchengemeinden 138

 5.1 Der Presbyterianismus im Elternhaus Ruskins  140

 5.2 Schottische Gemeinden in London  150

 5.3 William Howells  155

 5.4 Edward Andrews  159

 5.5 John Burnet  172

 5.6 Thomas Dale  174

 5.7 Oxford  177

 5.8 Henry Melvill  184

 5.9 Nach 1843  188

 5.10 Zwischenresümee  190

6 ‘Take nothing for granted [,] think and search for yourself’: Ruskins religiöse 
Überzeugungen bis Ende der 1830er Jahre 196

 6.1 Ruskins religiöse Überzeugungen bis Ende der 1830er Jahre  198

 6.2 Biblizismus auf der Grundlage einer aufgeklärt-moderaten 
Inspirationslehre 201

 6.3 Fehlender Aktivismus  204

 6.4 Rechtfertigung, Erlösung – fehlende Kreuzestheologie und Anklänge 
an das unitaristische Gottesverständnis 207

 6.5 Zwischenresümee  214



7 Reading the Lineaments of Nature: Ruskins religiöses Naturverständnis von 
den 1820er Jahren bis 1856 217

 7.1 Evangelikalismus und Naturverständnis  218

 7.2 Religiöses Naturerleben bei Ruskin in den 1830er Jahren  224

 7.3 ‚Exemplaristische Offenbarungen‘ Gottes in der Natur  231

 7.4 Naturverehrung im Widerspruch zum Heiligungsstreben der 
Evangelikalen 

 236

 7.5 Aufkommende Zweifel an der religiösen Naturerfahrung  241

 7.6 Zwischenresümee  244

8 Auf den Klippen der Historischen Geologie: Die neuere geologische und 
paläontologische Naturforschung als Quelle religiöser Zweifel 245

 8.1 Ruskin geologisches Interesse und die Konkurrenz von 
Physiogeographie und Stratigraphie 247

 8.2 “No scientific difficulty can ever be cast in my teeth greater than at 
this moment I feel the geological difficulty”: Zweifel an der 
providentiellen Einrichtung des Kosmos durch die 
Auseinandersetzung mit der neueren Geologie ab ca. 1836/39 256

 8.3 Ruskins Reaktionen auf die neuere Geohistorie: Annäherung an den 
‚Recorditischen‘ Evangelikalismus und Distanzierung von der 
spekulativen Geologie 263

Schluss 277

Literaturverzeichnis 281



Einleitung

Das viktorianische Zeitalter war reich an politischen Denkern und Autoren, die sich nur 

schwerlich in die Schablonen der großen Ismen – Liberalismus, Konservatismus, Sozia-

lismus – zwingen lassen. Zu diesen oszillierenden Figuren zählt auch der Sozialreformer 

und Kulturkritker John Ruskin (1819-1900). Soweit Ruskin in Deutschland bekannt ist, 

ist er es vor allem in seiner Rolle als Vorkämpfer der Malerei William Turners (1775-

1851) und der Präraffaeliten sowie als Kunsttheoretiker der Neugotik und des Arts and 

Crafts Movement.1 Als Kunstkritiker trat er seit Beginn der 1840er Jahre vor die 

Öffentlichkeit und erlangte für seine Bildbeschreibungen schnell Berühmtheit. Später 

waren es hingegen politische Streitschriften, die ihm Ruhm und Ruch eintrugen – Texte, 

in denen er seit 1860 die sozialen Verhältnisse des Zeitalters schärfster Kritik unterzog. 

‚Sozialreformer‘, ‚Kulturkritiker‘, ‚Visionär‘ – diese und andere Bezeichnungen für 

Ruskins Wirken im 19. Jahrhundert suggerieren, dass Ruskin eine beobachtende oder 

intervenierende Stellung am Rand der Gesellschaft eingenommen und seine politische 

Programmatik kaum Unterstützung in der Gesellschaft seiner Epoche gefunden habe. 

Dieser Eindruck täuscht jedoch. Selbst lange nach dem Ende seiner aktiven Karriere 

entdeckten beispielsweise ausländische Korrespondenten immer noch viele Hinweise 

dafür, dass Ruskins Werke die Menschen der Belle Époque in ihren Bann schlugen. So 

informierte etwa der liberale Publizist und Englandkenner Samuel Saenger (1864-1944) 

die Leserschaft von Maximilian Hardens Zukunft 1899: 

1 Wolfgang Kemp, John Ruskin, 1819-1900: Leben und Werk (München 1983), ist die maßgebliche 
deutschsprachige Biographie.  



Saenger trifft damit nicht nur sehr gut die historische Wirkungsmacht des 

Ruskinschen Oeuvres, sondern auch den amorphen Charakter dieses Werks, das 

anders als zeitgenössische natur- oder sozialwissenschaftliche Werke nicht aus einem 

geschlossenen theoretischen Ansatz und dessen empirischer Verifikation besteht, 

sondern aus einem Konvolut von Prinzipien, Kritiken und utopischen Idealen, das die 

Grenzen wissenschaftlicher Disziplinen und politischer Grundorientierungen durch-

brach. 

Tatsächlich erstreckte sich der Einfluss Ruskins über ein breites Spektrum politisch 

Aktiver: die Christlichen Sozialisten, William Morris und die Labour Party bis hin zu 

Mahatma Gandhi. Für sie war Ruskin ein universal denkender Gesellschaftsreformer 

und politischer Denker, der die sozialen Verhältnisse durchgreifend humanisieren 

wollte. Aus diesem Grunde bekannte noch der Labour-Vorsitzende und spätere 

Premierminister Clement Attlee (1883-1967), Ruskin sehr geschätzt zu haben, und 

erklärte ihn gleichsam zum geistigen Gründer der Labour Party.3 Ein Meinungsbild 

unter den ersten Labour-Abgeordneten von 1906 demonstriert, dass die neuen 

Volksvertreter tatsächlich in ihrer Mehrheit Ruskin als die prägende literarische 

Erscheinung ihrer Laufbahn und politischen Karriere betrachteten, knapp gefolgt von 

der Bibel und mit deutlichem Abstand vor Thomas Carlyle (1795-1881) und Charles 

Dickens (1812-70).4

Nach dem Ersten Weltkrieg und mehr noch nach 1945 blieb von dieser Popularität 

nicht viel. Ruskins Werk geriet in Vergessenheit. Für den wissenschaftlichen Diskurs war 

lange Zeit nur seine Biographie von Interesse. Kenneth Clark resümierte diese Situation 

1964 mit den Worten: „Now, in the middle of the twentieth century, what is left of this 

towering reputation? Practically nothing but a malicious interest in the story of his 

private life.“ 5 Doch anders als noch in den 1960er und 1970er Jahren ist Ruskin heute 

2 Samuel Saenger, “John Ruskin als Sozialreformer,” Die Zukunft 28 (Juli-Sep. 1899), 503-12, hier 504. 
3 Clement Richard Attlee, The Labour Party in Perspective (London 1937), 39; Attlee, As it Happened 

(London 1954), u.a. 21, 31. 
4 [William Thomas Stead], “Character Sketches I: The Labour Party and the Books that Helped to Make 

it,” Review of Reviews 33 (1906), 568-82; zuletzt analysiert von Lawrence Goldman, “Ruskin, Oxford, 
and the British Labour Movement, 1880-1914,” in: Dinah Birch (Hg.), Ruskin and the Dawn of the 
Modern (Oxford 1999), 57-86, hier: 58-9. 

5 Kenneth Clark (Hg.), Ruskin Today (London 1964), xiv. 



keine unbekannte Größe mehr. Der große Boom der literaturwissenschaftlichen 

Ruskin-Forschung seit den 1970er Jahren hat eine Fülle von Publikationen angeregt, 

die, wie von John Dixon Hunt prognostiziert, sich fast zu einer “storm cloud of the 

twentieth century” zusammengebraut haben.6 Die Literaturwissenschaft hat nicht 

zuletzt deshalb der Ruskin-Forschung so viele Impulse geben können, weil sie die 

literarisch-formalen Aspekte seiner Schriften untersucht und die publizistischen 

Strategien Ruskins wiederentdeckt. Darüber wird allerdings häufig aus den Augen 

verloren, dass Ruskins Werk einen historischen Entstehungs- und Wirkungskontext 

hatte, der in der Werkanalyse reflektiert werden muss, um diese Werke angemessen 

zu entschlüsseln. Aus diesem Grunde sieht sich Michael Wheeler zu der Bemerkung 

veranlasst: 

Ruskin schuf nicht aus dem Nichts, sondern stand im Austausch mit anderen Denkern, 

wurde durch die Ideen und Diskurse seines Zeitalters geprägt, griff mit seinen 

Schriften in bestimmte historische Debatten ein und musste sich auf die 

Problemdeutungen, Theorien und Schlagworte seiner Zeitgenossen einlassen. 

Dementsprechend muss die heutige Forschung mit einem kontextualisierenden 

Forschungsansatz an Ruskins Werke herangehen. 

Der Versuch, Ruskin “gezielter in seiner Zeit zu verorten” ist erst in den 1990er 

Jahren innerhalb der Literaturgeschichte verstärkt ins Visier genommen worden und 

hat nur zögerlich auch andere Disziplinen erfasst. Erheblich erschwert wurde dieser 

Ansatz durch die mangelnde Erforschung der frühviktorianischen Diskursgeschichte. 

Während politisch-sozialen Bewegungen wie dem Chartismus und der Anti-Corn-Law-

League ausführliche Untersuchungen gewidmet worden sind, sind andere im frühen 

19. Jahrhundert zirkulierende Ideen oft nur punktuell erforscht und selten in ihrer 

6 John Dixon Hunt, The Wider Sea: A Life of John Ruskin (1982) (London 1998), ix. Zu den Anfängen 
der “Ruskin industry” siehe Elizabeth Helsinger, Rez. “The Ruskin Renaissance”, Modern Philology 73 
(1975/76), 166-77. 

7 Michael Wheeler, “Introduction,” Nineteenth-Century Contexts 18 (1994), 113-23, hier: 116.



diskursiven Stellung zueinander analysiert worden. Mindestens die Erforschung der 

religiösen Diskurse der ersten Jahrhunderthälfte und ihrer politischen Implikationen 

erreicht aber die Komplexität, die in der Ideenhistoriographie zum 18. Jahrhundert seit 

langem die Norm ist.8 Im Hinblick auf Ruskin wandte sich Michael Wheeler selbst 

dem religiösen Umfeld Ruskins zu, das aus anderem Blickwinkel zuvor von Stephen 

Finley untersucht worden ist.9 An diese und weitere Arbeiten schließen auch die 

folgenden Ausführungen an. 

Fragestellung 

Die vorliegende Arbeit hat zum Ziel, Ruskin “präziser in seiner Zeit zu verorten”. Sie 

nähert sich dem Werk Ruskins jedoch von einem anderen Blickwinkel, und zwar 

indem sie die intellektuellen Ursprünge seines Schaffens untersucht. Sie fragt also, aus 

welchem intellektuellen Horizont Ruskin seine Anregungen und Ideen bezogen hat 

und wie er mit den geistigen Traditionen, aus denen er schöpfte, umgegangen ist. Ziel 

ist es zu rekonstruieren, in welchem intellektuellen Umfeld Ruskin aufgewachsen ist, 

mit welchen Ideen er dort vertraut gemacht wurde, welche dieser Ideen er über-

nommen hat und welche er verworfen oder modifiziert hat. Hinter diesem Ansatz steht 

die Überlegung, dass erst eine genaue Lokalisierung Ruskins im Ideenhaushalt seiner 

ursprünglichen Sozialisation deutlich machen kann, in welchem soziokulturellen und 

intellektuellen Milieu Ruskin ‘zu Hause war’. Erst daraus lässt sich dann auch 

nachvollziehen, welcher Teil der britischen Öffentlichkeit prädisponiert war, seine 

Ideen zu goutieren – und welcher ihm aufgrund fundamentaler Differenzen mit 

Ressentiments begegnete. Auch im Hinblick auf die Deutung von Ruskins Schaffen 

selbst lässt sich erst auf diesem Wege, über die genaue Lokalisierung seines geistigen 

‘Urspungsortes’, evaluieren, welchen Ideentraditionen der Epochenwende um 1800 

Ruskin ‘entstammte’ und treu blieb, von welchen Denkmustern er sich absetzte, 

welche Neuansätze er verfolgte und worauf er damit abzielte. Im weitesten Sinne kann 

dieser Ansatz folglich auch zu einer Klärung der Frage beitragen, wie sich die 

8 An dieser Stelle erfolgt nur der Hinweis auf die Studien Boyd Hiltons, der einen Großteil dieser 
Forschungen angeregt hat. Zuletzt: Boyd Hilton, A Mad, Bad and Dangerous People? England, 1783-
1846 (Oxford 2006); ders., “The Politics of Anatomy and the Anatomy of Politics, c.1825-1850”, in: 
Stefan Collini/Richard Whatmore/Brian Young (Hg.), History, Religion, and Culture: British 
Intellectual History, 1750-1950 (Cambridge 2000), 179-97; ders., The Age of Atonement: The Influence 
of Evangelicalism on Social and Economic Thought, 1795-1865 (Oxford 1988). 

9 Michael Wheeler, Ruskin’s God (Cambridge 1999); Clyde Stephen Finley, Nature’s Covenant: Figures 
of Landscape in Ruskin (University Park, Pa. 1992). 



Ideenlandschaft in der ausgedehnten ‘sattelzeitlichen’ Schwelle von der Frühneuzeit 

zur Moderne verändert hat und woher das Bedürfnis nach der ‘Antimoderne’ rührt, die 

in Großbritannien maßgeblich durch Ruskin geprägt wurde.10

Zu diesem Zweck konzentriert sich die Arbeit vordringlich auf das Frühwerk 

Ruskins. Das sind die von ihm vor 1840 verfassten Schriften, die bislang kaum einer 

Untersuchung unterzogen worden sind.11 Sie werden allerdings, wo es sich anbietet 

oder aufdrängt, in vergleichender Lektüre mit späteren Schriften und Ruskins 

Selbstdeutungen und autobiographischen Rückblicken interpretiert, die die Sicht-

weisen der Forschung maßgeblich geprägt haben. Archivalien haben sich dagegen oft 

als verhältnismäßig wenig ergiebig erwiesen. Zwar sind die unzureichend edierten, 

archivierten Originaltagebücher bzw. Arbeitsjournale Ruskins und der Briefwechsel 

seines Vaters stellenweise mit Gewinn eingesehen worden. Dennoch trifft die Ansicht 

John Dixon Hunts zu: “[I]t soon became clear to me that the magical ‘open sesame’ of 

academic research, ‘hitherto unpublished’, would not reveal any new Ruskin. If such 

could be discovered at all, it would come from a serious scrutiny of the masses of 

publications that we already have from and about him, occasionally supported by extracts 

from those rich archival resources”.12 Erst in den publizierten Werken kommt zum 

Ausdruck, wogegen und wofür sich Ruskin in den Debatten seiner Ära engagierte, 

denn erst die Veröffentlichung zwang den Autor dazu, die Interessenlagen seines 

Publikums klar anzusprechen und zentrale Ideen, Denkmuster sowie Signalworte 

seiner Anhängerschaft zu bekräftigen bzw. Abgrenzung gegenüber den Begriffen und 

Konzepten der Gegnerschaft zu demonstrieren. 

Methodik und Aufbau 

In der Konsequenz dieser Fragestellung liegt es, für die vorliegende Arbeit einen 

kontextualisierenden Forschungsansatz zu wählen. Hierzu bietet sich insbesondere die 

Methode der linguistischen Kontextualisierung der Cambridge School of the History of 

10 Vgl. u.a. Christopher Harvie, “John Ruskin, 1819-1900,” in: Bernd-Peter Lange (Hg.), Classics in 
Cultural Criticism, Bd. 1: Britain (Frankfurt 1990), 149-67. Eine besonders vehemente Kritik an 
Ruskins Antimodernismus findet sich in Martin Wieners Klassiker der beginnenden Thatcher-Ära: 
Martin J. Wiener, English Culture and the Decline of the Industrial Spirit, 1850-1980 (1981) 
(Cambridge 2004), u.a. 27-40, 90-4. 

11 Es findet sich in den ersten zwei Bänden von Ruskins Werkausgabe: The Works of John Ruskin, hg. v. 
Edward Tyas Cook/Alexander Wedderburn, 39 Bde. (London/New York 1903-1912) [im folgenden: 
Works]. 

12 Hunt, Wider Sea, ix. 



Political Thought an. Die unter diesem Signet firmierenden Forschungsstrategien 

wurden beginnend ab Ende der 1950er Jahre von dem in Cambridge promovierten, 

hauptsächlich jedoch in Neuseeland und den USA tätigen John Pocock sowie, mit teil-

weise anderer Gewichtung, ab Ende der 1960er Jahre durch den Cambridger 

Politikwissenschaftler Quentin Skinner entwickelt und revolutionierten seitdem die 

ideenhistorische Forschungslandschaft der englischsprachigen Welt.13

Pocock wandte sich gegen die in der Nachkriegszeit vorherrschende Tendenz, sich 

in der Geschichte politischer Ideen ausschließlich auf die ‘großen’ Autoren politischer 

Philosophie zu konzentrieren und davon divergierende Formen politischen Denkens 

und Kommunizierens – wie “‘Propaganda’, ‘Ausreden’, ‘Mythen’ usw.” – als philo-

sophisch unseriös und belanglos zu verwerfen.14 Zudem bekämpft er die Tendenz, 

politische Ideen primär als formallogisch kohärente Theorien mit vermeintlich zeitlos 

gültigen Kategorien zu erfassen.15 In Abgrenzung von der herkömmlichen Form der 

Ideenhistoriographie stützt sich Pococks Forschungsstrategie auf den Grundsatz, 

politische Ideen nicht als geschlossene philosophische Systeme aufzufassen, sondern 

als ‘Sprachen’. Darunter versteht er modulierbare, erweiterungsfähige und flexibel 

einsetzbare Repertoires von Deutungs- und Argumentationsmustern. Diese Sprachen 

umfassen als kleinste Elemente Schlagworte, Normen und Parolen, die jedoch zu 

umfassenderen Argumenten, Narrationen und Theorien verkettet werden können: 

“Any stable and articulate society possesses concepts with which to discuss its political 

affairs, and associates these to form groups or languages.”16

Nach Pococks Auffassung müssen sich Teilnehmer politischer Diskurse, wenn sie 

ihre politischen Standpunkte formulieren, dieser tradierten Vokabulare bedienen: 

13 Die Methodik der Cambridge School wird inzwischen auch in einer Reihe deutschsprachiger Aufsätze 
beschrieben: Dazu zählen Eckhart Hellmuth/Martin Schmidt, “John G.A. Pocock (*1924) / Quentin 
Skinner (*1940),” in: Lutz Raphael (Hg.); Klassiker der Geschichtswissenschaft, Bd. 2: Von Fernand 
Braudel bis Natalie Z. Davis (München 2006), 261-79; Iain Hampsher-Monk, “Neuere 
angloamerikanische Ideengeschichte,” in: Joachim Eibach/Günther Lottes (Hg.), Kompass der 
Geschichtswissenschaft: Ein Handbuch (Göttingen 2002), 293-306; Eckhart Hellmuth/Christoph v. 
Ehrenstein, “Intellectual History Made in Britain: Die Cambridge School und ihre Kritiker,” Geschichte 
und Gesellschaft 27 (2001), 149-72; Lottes, Günther, “‘The State of the Art’: Stand und Perspektiven 
der ‘Intellectual History’,” in: Frank-Lothar Kroll (Hg.), Neue Wege der Ideengeschichte: Festschrift 
für Kurt Kluxen zum 85. Geburtstag (Paderborn 1996), 27-45. 

14 John G.A. Pocock, “The History of Political Thought: A Methodological Enquiry,” in: Peter Laslett / 
Walter Garrison Runciman (Hg.), Philosophy, Politics and Society, 2nd ser. (1962) (Oxford 51972), 
183-202, hier: 183-4, 186, 190-2; Zitat: 192. Jüngst zu Pococks Werk: J. Davis, “‘Epic Years’: The 
English Revolution and J.G.A. Pocock’s Approach to the History of Political Thought,” History of 
Political Thought 29 (2008) 519-42; Glenn Burgess, “From the Common Law Mind to the Discovery of 
Islands: J.G.A. Pocock’s Journey,” History of Political Thought 29 (2008), 543-61. 

15 Pocock, “History of Political Thought,” 188-91. 
16 Ibid., 195. 



“[E]very thinker operates within a tradition.”17 Um für das Publikum verständlich zu 

sein und dessen Sympathie zu wecken, muss sich der Sprecher/Autor dieser vorhan-

denen politischen Sprachtraditionen bedienen. Denn sein argumentativer Erfolg ist 

nach Ansicht Pococks weniger von der Einlösung formallogischer Rationalitäts-

kriterien abhängig als von der Evokation traditionaler Sprach- und Denkmuster, die 

dem Publikum vertraut sind.18

Die Methodik Pococks ist nicht kritiklos akzeptiert worden. Gerade gegen seine 

Grundprämissen sind fundamentale Einwände erhoben worden. So wird beispiels-

weise kritiert, dass Pocock Denker und Autoren zu “mouthpieces of the script-writing 

paradigms which constitute their conceptual frameworks” marginalisiere.19 Doch 

Autoren sind auch nach dem Cambridger Modell keine bloßen Wasserträger im 

Flussbett der Sprachströme, die die Diskurse antreiben. Autoren haben nach dem 

Verständnis Pococks vielmehr die Funktion, geeignete Argumentationsmuster aus den 

Pools tradierter Sprachen auszuwählen, diese Muster nach den Erfordernissen der 

politischen Situation abzuwandeln und zu neuen Sprachen zusammenzusetzen: “For 

anything to be said or written or printed, there must be a language to say it in; the 

language deetermines what can be said in it, but is capable of being modified by what is 

said in it”.20 In der Tat birgt das Pococksche Verfahren die Gefahr, einzelne Sprachen 

zu verabsolutieren. So bezeichnete Pocock sein frühes Hauptwerk The Machiavellian 

Moment (1975) später selbstkritisch als “tunnel history”, weil dort der nachantike 

klassische Republikanismus als eine gleichsam wie verselbstständigt durch die Jahr-

hunderte schreitende Sprachtradition rekonstruiert wird.21 Auch Pococks Termino-

logie der 1970er Jahre – die Sprachen benannte er in dieser Zeit als ‘Paradigmen’ und 

‘Ideologien’ – leistete der Auffassung Vorschub, es handele sich bei den Sprachen um 

kohärente, inflexible und streng autoritative Denkstrukturen.22  

17 Ibid., 201. 
18 Ibid., 200-1. 
19 Mark Bevir, The Logic of the History of Ideas (Cambridge 1999), 34-5. 
20 Pocock, “The Concept of a Language and the métier d’historien: Some Considerations on Practice,” in: 

Anthony Pagden (Hg.), The Languages of Political Theory in Early-Modern Europe (Cambridge 1987), 
19-38, hier: 20. 

21 Pocock, The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and the Atlantic Republican 
Tradition (Princeton, N.J. 1975). Dazu Pococks selbstkritische Anmerkungen in: Pocock, “The 
Machiavellian Moment Revisited: A Study in History and Ideology,” Journal of Modern History 53 
(1981), 49-72. 

22 Den Begriff führt Pocock mit Vorbehalten ein in: “Languages and their Implications, hier: 13-8. Zur 
Abkehr von diesem Begriff siehe u.a. Pocock, '”The Reconstruction of Discourse: Towards the 
Historiography of Political Thought,” MLN 96 (1981), 959-980, hier: 969-70; und ders., “Concept of a 
Language,” 19-38, hier: 21. 



Demgegenüber macht Pocock jedoch bereits in frühen Aufsätzen sehr deutlich, 

dass er von der Pluralität und Modulationsfähigkeit der politischen Vokabulare aus-

geht. Sie sind nach seiner Überzeugung auch nicht der ‘realen’ Welt und dem histo-

rischen Wandel enthoben, sondern werden zum Teil erst aus ‘technischen’ Sprachen 

abstrahiert, mit denen über Praktiken des sozialen Lebens kommuniziert wird: 

In weitaus stärkerem Maße als in dem Alternativmodell der Foucaultschen Diskurs-

analyse werden nach dem Cambridger Modell Ideenrepertoires und Diskurse folglich 

als mehrstimmig, widersprüchlich, modulations- und entwicklungsfähig begriffen.24

Die Aufgabe des Historikers ist es nach Pocock nun, diese Vorbedingungen, unter 

denen Redner und Autoren in öffentliche Debatten eingriffen, für die Interpretation 

der Texte nutzbar zu machen: Historiker sollten sich zunächst mit den vorhandenen 

Sprachen vertraut machen und dann analysieren, welche Sprach- und Denkmuster ein 

Autor aus dem Kontext verfügbarer politischer Sprachen abrief.25 Ausgehend davon 

kann er dann weiter danach forschen, welche argumentative Strategie der Autor 

einschlug, welche Assoziationen seine Sprache möglicherweise beim Publikum 

weckte, in welche sozialen und politischen Formationen er sich damit einordnete, wie 

er auf eine spezifische Problemsituation reagierte und wie er zur Weiterentwicklung 

der von ihm genutzten politischen Sprachen beitrug.

Entsprechend dem Vorgehen der Cambridger Ideenhistoriker werden im 

Folgenden zunächst die ‚Sprachen‘ (oder, wie es des öfteren heißen wird: Ideen, 

Denkmuster, Ideenrepertoires, Vokabulare), die Diskurse und Milieus vorgestellt, aus 

denen Ruskin die grundlegenden Argumentationsmuster seines Denkens bezogen hat. 

23 Pocock, “History of Political Thought,” 195. 
24 Zum Vergleich mit Foucault genauer: Martin Schmidt, “Sagen, was … schon verschwiegen artikuliert 

war“: Die Diskurskonzepte Michel Foucaults und John Pococks im Vergleich,” in: Schleifspuren: 
Lesarten des 18. Jahrhunderts; Festschrift für Eckhart Hellmuth, hg.v. Anke Fischer-Kattner u.a. 
(München 2011), 85-104. 

25 Pocock, “History of Political Thought,” 200-1; vgl. ders., “Languages and their Implications,” 25, 29: 
“The historian’s first problem, then, is to identify the ‘language’ or ‘vocabulary’ with and within which 
the author operated, and to show how it functioned paradigmatically to prescribe what he might say 
and how he might say it. […] At any given moment, […] the ‘meanings (one cannot avoid the plural) of 
a given utterance must be found by locating it in a paradigmatic texture […].” 



Die Korrespondenz der Familie Ruskin und die Tagebücher Ruskins belegen, dass bei 

diesen ‚Sprachen‘ zu allererst an die Moralphilosophie der schottischen Hochauf-

klärung zu denken ist, und an die religiösen Überzeugungen, mit denen Ruskin im 

Elternhaus vertraut gemacht wurde. Insbesondere die religiösen Dogmen bildeten für 

jeden, der im evangelikal geprägten Bürgertum der ersten Jahrhunderthälfte groß 

wurde, einen elementaren Schlüssel zu allen Diskursen in Politik, Kultur und 

Wissenschaft. 

Die ersten drei Kapitel blenden die religiöse Welt der Familie Ruskin weithin aus. 

Thema sind die säkularen Denkmuster, die den Bildungshorizont im Elternhaus 

prägten. Dieser Bildungshorizont wird zu rekonstruieren versucht, indem zum einen 

die Persönlichkeit seines Vater John James Ruskin genauer beleuchtet wird (Kap. 1), 

zum anderen der Unterrichtsstoff und die Pädagogik im Elternhaus untersucht werden, 

mit denen Ruskin vertraut gemacht wurde. Die Schwerpunktthemen von Ruskins 

Unterricht um 1830 – Moralphilosophie und Rhetorik – werden dabei zu ihren 

‚Quellen‘ in der schottischen Aufklärung zurückverfolgt, und zwar indem die für 

Ruskins Erziehung prägenden Ideen der Moralphilosophie und Rhetorik aus dem 

Werk von Adam Smith (1723-1790) ausführlich vorgestellt werden (Kap. 2). 

Abschließend zeichnet das Kapitel 3 nach, wie Ruskin die Ideen rezipierte, wie er sie 

modifizierte und in seinem “Essay on Literature” von 1836 erstmalig in einem 

literaturtheoretischen und religionskritischen Text applizierte. 

Die darauf folgenden vier Kapitel nehmen dann vor allem die religiösen Ideen der 

Epoche, sowohl im England der ersten Jahrhunderthälfte (Kap. 4) als auch im engeren 

Umfeld der Familie Ruskin (Kap. 5), in den Blick. Aus diesen Kontexten leitet 

Kapitel 6 zu Ruskins religiösen Überzeugungen über, die sowohl in ihrem orthodox-

dogmatischen Kern (Kap. 6) als auch in der für Ruskin spezifischen ‚naturtheo-

logischen‘ Ausprägung erörtert werden (Kap. 7). 

Im vierten Kapitel wird daher ein knapper Abriss der theologischen Dogmen und 

wissenschaftlichen bzw. religiösen Überzeugungen im Evangelikalismus gegeben und 

die Entwicklung des Evangelikalismus bis in die für Ruskins religiöse Sozialisation 

prägenden Jahrzehnte von 1820 bis 1840 nachgezeichnet. Hauptschwerpunkt des 

Kapitels sind der Diskurs und die Krise des Evangelikalismus in den 1820er und 

1830er Jahren, die in Auseinandersetzung mit den maßgeblichen Studien insbesondere 

Boyd Hiltons analysiert und dargestellt werden. 



Das Kapitel 5 nimmt sich des unmittelbaren Umfeldes Ruskins an, um zu über-

prüfen, welche der im evangelikalen Milieu kursierenden Überzeugungen und Ideen 

Ruskin überhaupt erreichten. In seinen Lebenserinnerungen deutet Ruskin an, dass 

neben seinen Eltern vor allem die Prediger, deren Gottesdienste die Familie regel-

mäßig aufsuchte, stark auf seine religiöse Vorstellungswelt eingewirkt haben, sodass 

er sich selbst noch im hohen Alter an Einzelheiten der Persönlichkeit und Theologie 

seiner Pfarrer sowie ihre Gottesdienste erinnern konnte. Das Kapitel stellt dabei auch 

die Frage nach den Motiven und religiösen Anschauungen, die die Wahl der Kirchen-

gemeinde im Elternhaus beeinflusst haben. 

Im Anschluss daran rekonstruiert das Kapitel 6, welche Überzeugungen Ruskin 

unter Einwirkung seiner Eltern und Prediger übernommen bzw. modifiziert hat. Das 

Kapitel 7 versucht zudem, den religiösen Hintergründen seiner eigentümlichen 

religiösen Naturverehrung auf die Spur zu kommen. Im Zusammenhang damit wird 

schließlich untersucht, wie sich Ruskins Glaubenshaltung im Laufe der 1830er und 

1840er Jahre veränderte und welche Folgen dies für seine Religiosität, aber auch für 

seine Erfahrung der Welt und seine Selbstpositionierung darin, hatte. 

Dies wirft die Frage nach den Einflüssen der neueren Naturwissenschaften auf 

Ruskins Denken aus, die im abschließenden Kapitel 8 zur Sprache kommen. Für 

Ruskin war insbesondere die Geologie von großer Bedeutung, und diese wirkte auch 

auf seine religiösen Überzeugungen ein. Auch von Ruskins Reaktionen und seinem 

intellektuellen Standort um 1840 wird daher noch ein knappes Bild entworfen. Das 

Kapitel schließt jedoch die Arbeit, weil mit dem graduellen Verlust seiner ‚natur-

verehrenden‘ Religiosität auch die intellektuelle Grundlage schwand, auf der Ruskin 

die Kunstkritik der 1840er und frühen 1850er Jahre verfasste. 



‘Times of which I humbly formed an atom’ 
John James Ruskin und der Bildungshorizont der 
schottischen Aufklärung im Elternhaus John Ruskins

Wer Anfang des 19. Jahrhunderts, aus London kommend, durch die Tiefebene des 

Themsebeckens in die ländlichen Regionen Surreys oder Kents reiste, dem kündigte eine 

erste Anhöhe nach dem Dorf Camberwell das südliche Hügelland der North Surrey 

Downs an. In einem weit ausgreifenden Bogen führte die unbefestigte parish road über 

den Denmark Hill auf den Herne Hill. Die kleine Kuppe war zwar nur knapp über 40 

Meter hoch, überragte das Flachland aber weithin sichtbar. Auffallend war sie zudem 

durch ihre Bebauung, die sich deutlich von den Dörfern in der Umgebung abhob. 

Während die Hangseiten des Hügels noch von Gemüseäckern, Getreidefeldern und 

Gärten bedeckt waren, reihten sich auf dem Kamm, beiderseits der Straße, in dichter 

Folge imposante Villen und Stadthäuser. Sie waren ab den 1780er Jahren errichtet worden 

und glichen in ihrer äußeren Erscheinung vielen Bürgerhäusern in den „besseren“ 

Vierteln der Hauptstadt und im Westen Londons. Die palladianischen bzw. im weitesten 

Sinne antikisierenden Formen dieser „suburban villas, most of which are in the Italian 

style“, werden teilweise namhaften Architekten wie William Blackburn (1750-90) zu-

geschrieben und entsprachen um 1800 ganz den vorherrschenden elitär-großbürgerlichen 

Ansprüchen.1 Zeitgenössische Architekturkritiker wie Richard Brown (fl. 1793-1845) 

stellten den Herne Hill daher fast auf eine Stufe mit Hampstead und mit Richmond, dem 

„Italy of England“, wie Brown schrieb.2 Durch Subskription finanzierten die Anlieger 

sogar eine Straßenbeleuchtung.3

Exakt auf der Kuppe des Herne Hill befand sich das Elternhaus John Ruskins. Es 

stand in einer Gruppe von zwei Doppelhäusern, die drei Geschosse hoch aufragten und 

mit Mansarddächern abschlossen. Eine Zeichnung Ruskins und ein Foto lassen einen 

1 Zitat von Richard Brown, Domestic Architecture: Containing a History of the Science, and the 
Principles of Designing Public Buildings, Private Dwelling-Houses, Country Mansions, and Suburban 
Villas; from the Choice of the Spot to the Completion of the Appendages; With Observations on Rural 
Residences, their Situations and Scenery; and Instructions on the Art of Laying out and Embellishing 
Grounds (London: Virtue, 1841), 131; für die heute fast vollkommen verschwundene Architektur siehe 
Francis Henry Wollaston Sheppard (Hg.), Survey of London, Bd. 26,2: The Parish of St. Mary, Lam-
beth: Southern Area (London 1956), 146-154. 

2 Brown, Domestic Architecture, 131. 
3 Sheppard (Hg.), Survey of London, 26.3. 



massigen Treppenaufgang erkennen, der zu einer großen, breit gerahmten und von einem 

Rundbogen mit Oberlicht überfangenen Tür führte. Das Geschoss darüber war durch eine 

schmiedeeisernen Balustrade gleichsam als ‚Beletage‘ markiert.4 Ein Flügelbau nahm 

ebenerdig die Wagenremise auf, denn wer am Herne Hill wohnte, ließ sich mit Pferd und 

Wagen zu seinem Arbeitsplatz in die Metropole bringen.5 Da die Häuser weit von der 

Straße zurückgesetzt waren, boten die Vorgärten Platz für große Sträucher und Bäume. 

Wie bei den Nachbarhäusern erstreckte sich auf der Rückseite des Ruskinschen Eltern-

hauses ein ummauerter, rund 60 Meter langer und leicht abschüssiger Garten, in dem 

Ruskins Erinnerungen nach Mandelsträuche und Obstbäume wuchsen.6 Die exponierte 

Lage auf dem Scheitelpunkt des Herne Hills eröffnete einen weiten Panoramablick über 

die ganze Breite des Themsebeckens: „[T]he house […] commanded, in those com-

paratively smokeless days, a very notable view from its garret windows, of the Norwood 

hills on one side, and the winter sunrise over them; and of the valley of the Thames on the 

other, with Windsor telescopically clear in the distance, and Harrow, conspicuous always 

in fine weather to open vision against the summer sunset.“7

Mit der Inbesitznahme eines solchen hervorgehobenen Ortes wie des Herne Hill, der 

großzügigen Dimensionierung und klassizistischen Gestaltung ihrer Villen demonstrierten 

die Bauherren und Eigner, dass sie sich mit den Eliten der Hauptstadt auf Augenhöhe 

wähnten und für sich den Anspruch erhoben, Habitus und Normen der „guten Gesell-

schaft“ verinnerlicht zu haben. 

Doch die Vorführung eines großbürgerlichen Lebensstils bzw. die Anpassung an die 

kulturellen Standards der trendsetzenden Gesellschaftskreise bildeten nur ein Merkmal 

der Siedlung auf dem Herne Hill. Genauso ausgeprägt war unter den Hauseignern 

offenbar das Bedürfnis, die pulsierende Hauptstadt und mit ihr die Belastungen durch das 

moderne Geschäftsleben hinter sich zu lassen. Wer nach Herne Hill zog, suchte bewusst 

nach einer ländlichen Umgebung und Distanz zur Metropole: „Herne Hill [is] the Elysium 

of many of our merchants and traders, […] seeking, in retirement from the busy world, to 

repay themselves for the anxieties and fatigues of life with peace and competence“, hieß 

es etwa in einem zeitgenössischen Almanach, der die Zersiedelung der Landschaft 

beklagte.8 Die zunehmende Urbanisierung des Londoner Südens bedrohte nicht allein die 

4 So eine Zeichnung Ruskins, vgl. Abbildung und Beschreibung in Hilton, Early Years, 8-11. 
5 Komfort, auf den die Eltern nach Ruskins Angaben verzichteten: Praeterita: Outlines of Scenes and 

Thoughts Perhaps Worthy of Memory in my Past Life (1885-89), in: The Works of John Ruskin, hg. v. 
Edward Tyas Cook und Alexander Wedderburn, Bd.35: Praeterita and Dilecta (London/New York 
1908), 1-562, hier 131. 

6 Praeterita (1885-89), Works, 35.34-36. 
7 Ibid., 35.35. 
8 Anon. [gez. J.], „A Spring Walk on the Surrey Hills“, The Every-Day Book 2,2 (1827), Sp. 557-561, 



Dörfer Surreys, sondern auch das idyllische Refugium am Herne Hill, das als eine Alter-

native zu den verdichteten Vierteln der Großstadt errichtet worden war. Bis ins frühe 20. 

Jahrhundert blieb die charakteristische Mischung von Großbürgerlichkeit und Welt-

abgewandtheit am Herne Hill allerdings weithin erhalten.9 John Ruskin konnte daher 

noch in den 1880er Jahren schreiben: „When I was about four years old my father found 

himself able to buy the lease of a house on Herne Hill, a rustic eminence […] of which the 

leafy seclusion remains, in all essential points of character, unchanged to this day […] 

and I can still walk up and down the piece of road between the Fox tavern and the Herne 

Hill station, imagining myself four years old.“10 Nach 20 Jahren verließ die Familie 1843 

das Haus, in dem Ruskin seine Jugend bis zum Ende des Studiums verbrachte, um in ein 

größeres Anwesen auf dem nahegelegenen Denmark Hill zu ziehen. Ruskin behielt 

jedoch auch danach noch, als seine Cousine das Haus bewohnte, in seinem Kinderzimmer 

ein Studio, in dem er u.a. noch Teile seiner Autobiographie verfasste.11

Ganz im Einklang mit der gediegen-ländlichen Idylle, die die Villenkolonie am Herne 

Hill prominent gemacht hatte, dürfte auch das Haus der Familie Ruskin von John James 

Ruskin (1785-1864) gekauft worden sein, um der Familie ein abgeschirmtes Refugium – 

mit allem modernen Komfort – zu bieten, in das die Probleme der Zeit allenfalls gefiltert 

eindrangen, oder eindringen durften. Das durch Bankrott des elterlichen Geschäfts, durch 

Widerstand und Krankheit der Eltern lange verzögerte Familienleben von John James und 

Margaret Ruskin wurde hier, wie Ruskins Biograph Tim Hilton anmerkt, nachgeholt: „In 

this house Margaret Ruskin had the happiness of youth when she was forty. The long 

years of loneliness and waiting, the madness and the deaths [der Schwiegereltern], could 

all be forgotten.“12 Dies galt ähnlich auch für John James Ruskin, der gegen seine 

akademischen Ambitionen zu einer kaufmännische Ausbildung genötigt worden war.13

Zwar stieg John James Ruskin nach seiner Firmengründung 1815 zu einem erfolgreichen 

Weinimporteur auf.  Seinen Beruf und die Geschäftswelt, mit der er über seine Tätigkeit 

hier: 557-558. 
9 Der Bahnanschluss 1863 und forcierte Urbanisierung führten das Ende der Villenkolonie am Herne Hill 

herbei: Mit dem Verlust des arkadischen Charakters blieben solvente Käufer aus; Abriss, Parzellierung 
und Überbauung mit schlichten Einzel- und Reihenhaussiedlungen waren die Folge. Siehe Sheppard 
(Hg.), Survey of London, 26.146-154; und Harold J. Dyos, Victorian Suburb: A Study of the Growth of 
Camberwell (Leicester 51986), hier: 70-4. 

10 Praeterita (1885-89), Works, 35.34-35. 
11 Ibid., 35.11. 
12 Tim Hilton, John Ruskin: The Early Years, 1819-1859 (1985) (New Haven, Conn. 2000), 10. 
13 John James Ruskin an seine Mutter Catherine, London, 05.10.1812, in: John James, Margaret und John 

Ruskin, The Ruskin Family Letters: The Correspondence of John James Ruskin, his Wife, and his Son, 
1801-1843, hg. v. Van Akin Burd, 2 Bde. (Ithaca, N.Y., 1973), 1.53-60, hier: 57 [im Folgenden Family 
Letters]. 

14 John James Ruskin gründete und führte die Firma Ruskin, Telford & Domecq (gegr. 1815), die den 
Sherrymarkt in Großbritannien zunehmend beherrschte. Sie firmierte nach der Auszahlung Ruskins nur 



verbunden war, verachtete er allerdings gründlich, wie viele seiner Briefe signalisieren: I 

cannot but say I have turned from my profession for moments repeatedly with disgust—

had I my life to lead over again, nothing should make me a Merchant  Jede Minute, die 

John James Ruskin auf Geschäftsreisen statt im eigenen Heim zubrachte, bedauerte er, 

wie seine Nachrichten nach Hause unmissverständlich zeigen: 

Auf dem Herne Hill suchte John James Ruskin demnach genau das von Kommerz und 

Wettbewerb freie ‚Arkadien‘, das nach Ansicht des zeitgenössischen Almanachs die 

Attraktivität der Siedlung ausmachte, und in diesem behüteten Refugium zogen John 

James und Margaret Ruskin ihren Sohn John auf.17

Zur gleichen Zeit vollzogen sich jenseits der Villensiedlung viele der einschneidenden 

Entwicklungen, die das hannoveranische Zeitalter von der beginnenden viktorianischen 

Ära trennen. Die mit der gewachsenen politischen Artikulationsfähigkeit der Mittel-

schichten und den Krisen der Frühindustrialisierung verbundenen Spannungen im Lande 

schaukelten sich immer wieder zu politischen und sozialen Konflikten auf und führten 

nicht selten zu gewaltsamen Konfrontationen.18 Als Ruskin am 8. Februar 1819 – noch in 

der Hunter Street, am zentral gelegenen Brunswick Square in London (seinerzeit 

Middlesex) – zur Welt kam, befand sich das Land gerade auf einem Tiefpunkt der wirt-

noch als Pedro Domecq und bestand unter diesem Label bis ins 20. Jahrhundert fort. 
15 John James Ruskin an seine Mutter Catherine Ruskin, London, 05.10.1812, Family Letters, 1.53-60, 

hier: 56; vgl. ibid., 57. 
16 John James Ruskin an Margaret Ruskin, Ipswich, 15.12.1836; Family Letters, 1.375. 
17 Zur Ruskin-Biographik: Mit Tim Hilton, John Ruskin: The Early Years, 1819-1859 (1985) (New 

Haven, Conn. 2000); und ders., John Ruskin: The Later Years (New Haven, Conn. 2000) liegt eine um-
fangreiche neue Standardbiographie zu Ruskin vor. Grundlegend sind darüber hinaus John D. 
Rosenberg, The Darkening Glass: A Portrait of Ruskin’s Genius (1961) (New York 1986); John Dixon 
Hunt, The Wider Sea: A Life of John Ruskin (1982) (London 1998); und Wolfgang Kemp, John Ruskin, 
1819-1900: Leben und Werk (München 1983); sowie die älteren Arbeiten von William Gershom 
Collingwood, The Life and Work of John Ruskin, 2 Bde. (London 1893); und Edward Tyas Cook, The 
Life of John Ruskin, 2 Bde. (London 1911). Siehe auch den Lexikonartikel von Robert Hewison, 
“Ruskin, John (1819-1900),” in: Oxford Dictionary of National Biography, Redigiert von Oxford 
University Press. Online unter der URL (Seite datiert Okt. 2007; letzter Abruf: 28.09. 2008): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/24291> [im folgenden zitiert: Hewison, “Ruskin”, ODNB] 

18 Eine handlich zusammenfassende Diskussion bei: Edward Royle, Revolutionary Britannia? Reflections 
on the Threat of Revolution in Britain, 1789-1848 (Manchester 2001). 



schaftlichen und politischen Krisen, die dem Ende der Napoleonischen Kriege folgten. 

Das „Peterloo Massacre“, Signum der Ära, ereignete sich ein halbes Jahr später, als das 

Eingreifen des Militärs bei einer Massendemonstration der Radikalen in Manchester 

mehrere hundert Verletzte forderte und zum Tod von fünfzehn Demonstranten führte.19

Die um sich greifende Furcht vor weiteren Unruhen wurde mit der Aufhebung der 

Habeas-Corpus-Akte (1817-18) und der repressiven Gesetzgebung der Six Acts (1819) 

beantwortet. Als “the most horrid period since the days of 1793” behielt selbst ein 

zeitgenössischer Whig wie Henry Lord Cockburn (1779-1854) diese Ära in Erinnerung.20

Obgleich die 1820er Jahre teilweise von wirtschaftlicher Erholung geprägt waren, blieben 

Unruhen und Proteste aufgrund sinkender Realeinkommen in Stadt und Land ein 

Problem. Neue Seuchen wie die Cholera suchten Großbritannien in den 1830er Jahren 

heim.21 Zudem nahmen die politischen Konflikte um die Stellung der religiösen 

Minderheiten und die Irlandpolitik kein Ende. Die Parlamentsreform wurde 1832 zwar 

nach Monaten zähen Ringens durchgewunken, doch Chartisten, irische Radikale oder 

Landrevolten wie die Canterbury Riots 1838 sorgten auch in den Jahren nach der 

‚Jahrhundertreform‘ für Unruhen und hitzige Debatten.22

Ein großer Teil der Auseinandersetzungen, Demonstrationszüge, Wahlkämpfe und 

Kampagnen fand keine 15 Kilometer entfernt vom Ruskinschen Elternhaus, im Zentrum 

der Hauptstadt, statt – und damit gleichsam in Sichtweite eines Blicks aus den Mansard-

fenstern am Herne Hill. Trotzdem finden sich kaum Hinweise, dass die Familie vom 

politischen Tagesgeschehen Notiz nahm. Aus der umfangreichen Familienkorrespondenz 

wie auch aus den frühen Texten Ruskins aus dieser Zeit blieb Politik nahezu vollständig 

ausgeblendet; das private häusliche Familienleben dominierte die Briefthemen in den 

Jahren, bevor Ruskin sein Studium antrat. Auch Ruskin selbst beschrieb sein Elternhaus 

später als ein von der Außenwelt abgeschirmtes Reich, das ganz auf die innere Ökonomie 

der Kleinfamilie ausgerichtet war und selbst zur Nachbarschaft und Verwandtschaft eine 

eigentümliche Distanz hielt.23 Er erinnerte sich zwar daran, mit den religiösen Über-

19 Zum Peterloo Massacre siehe insbes.: Robert Poole, “‘By the Law or the Sword’: Peterloo Revisited,” 
History 91 (2006), 254-76; Donald Read, Peterloo: The ‘Massacre’ and its Background (Manchester 
1973); Robert Reid, The Peterloo Massacre (London 1989). 

20 Henry Cockburn, Life of Lord Jeffrey: With a Selection from his Correspondence, 2 Bde. (Edinburgh 
1852), 1.246. 

21 Roger J. Morris, Cholera 1832: The Social Response to an Epidemic (London 1976); Margaret Pelling, 
Cholera, Fever, and English Medicine, 1825-1865 (Oxford 1979); für spätere Ausbrüche auch: Peter 
Vinten-Johansen u.a., Cholera, Chloroform, and the Science of Medicine (Oxford 2003). 

22 Für die Problemlage der 1830er Jahre siehe die superbe Darstellung von Boyd Hilton, A Mad, Bad and 
Dangerous People? England, 1783-1846 (Oxford 2006), 493-565. 

23 Praeterita (1885-89), Works, 35.130-131. 



zeugungen seiner Eltern gehadert zu haben, will davon abgesehen jedoch ein von äußeren 

Erschütterungen völlig ungetrübtes Leben familiärer Intimität genossen haben: „[T]he 

restrictions of the Sunday, and the doctrines of the Pilgrim’s Progress, the Holy War, and 

Quarles’s Emblems, [were] useful to me as the only form of vexation which I was called 

on to endure; and redeemed by the otherwise uninterrupted cheerfulness and tranquility 

of a household wherein the common ways were all of pleasantness and its single and 

strait path, of perfect peace.“24

Man muss sich das von beiden Eltern Ruskins aus ähnlichen Motiven geschaffene und 

sorgfältig eingehegte Familienidyll auf dem Herne Hill nicht unbedingt als einen 

goldenen Käfig vorstellen, um doch die eigentümlichen Spannungen festzustellen, die 

zwischen den äußeren Umständen von Ruskins Kindheit und seiner späteren ‚Karriere‘ 

als Sozialkritiker bestehen: Das vermögende Elternhaus, der ländlich-abgeschiedene 

Wohnort und die zumindest oberflächliche Distanz der Familie zur Tagespolitik25 –solche 

Lebensumstände machen es aus heutiger Sicht erklärungsbedürftig, warum sich Ruskin 

ausgerechnet in den konfliktarmen Boomjahren des hochviktorianischen “Age of 

Equipoise” (1850-1873) vom liberalen Grundkonsens abwandte und Kontroversen um die 

Gestaltung der politischen und sozialen Zukunft Großbritanniens anfachte.26 Wie wurde 

aus einem von Handels- und Finanzgeschäften bewusst ferngehaltenen, für eine Karriere 

in der „besseren Gesellschaft“ vorbereiteten Kaufmannssohn der vielleicht radikalste 

viktorianische Gesellschaftskritiker? 

24 Praeterita (1885-89), Works, 35.128-129; Ruskin führt Francis Quarles Emblemes (1635) und John 
Bunyans Werke Pilgrim’s Progress (1678) und Holy War (1682) als Beispiele evangelikaler 
Hausbücher auf; sein Satzschluss nimmt Bezug auf Spr. 3,17. 

25 Dass politische Themen in der Korrespondenz nicht zur Sprache kommen, war vermutlich genauso 
durch politisches Desinteresse von Seiten John Ruskins veranlasst wie durch Erziehungsmaßnahmen 
seiner Eltern. Vgl. Praeterita (1885-89), Works, 35.620, eine in die Originalausgabe nicht aufgenom-
mene Passage des Manuskripts, in der Ruskin sein politisches Desinteresse bekennt. Sein Vater war 
dagegen, wie die Arbeiten Robert Hewisons demonstrieren, ein sehr politisch denkender Mensch. 

26 Der Begriff stammt von William Laurence Burn, The Age of Equipoise (London 1964). Vgl. zur 
Forschung: Martin Hewitt (Hg.), An Age of Equipoise? Reassessing Mid-Victorian Britain (Aldershot 
2000); Roy A. Church, The Great Victorian Boom, 1850-1873 (London 1975); Trygve Rainone 
Tholfsen, “‘The Intellectual Origins of Mid-Victorian Stability,” Political Science Quarterly 86 (1971), 
57-91. 



1.1 Forschungsstand 

Diese Frage hat viele Ruskin-Forscher beschäftigt und zu Versuchen angeregt, die 

Inspirationsquellen Ruskins zu identifizieren und seine intellektuelle Entwicklung 

genauer in den Blick zu nehmen. Besonderes Interesse richtet sich dabei naturgemäß 

zunächst auf Ruskins Elternhaus, und dies aber nicht allein, weil Ruskins Eltern seine 

Entwicklung von Anfang an prägten und begleiteten, sondern auch, weil Ruskin selbst 

den intellektuellen Einfluss seiner Eltern sehr stark betont hat: „[T]he influence of [both 

my parents] […] was more important upon me, then [=1834], and far on into life, than 

any external conditions, either of friendship or tutorship, whether at the University, or in 

the world.“27 Jede Biographie der intellektuellen Entwicklung Ruskins sollte daher den 

Bildungshorizont des Elternhauses rekonstruieren, in dem Ruskin heranwuchs, um die 

Grundlagen seines Schaffens und seiner Wendung zum Sozialkritiker zu verstehen. 

Durch Ruskins Autobiographie Praeterita (1885-89) ist es zu einem unverrückbaren 

Eckpunkt der Ruskin-Literatur geworden, dass Ruskin vom Vater seine literarischen 

Neigungen, von der Mutter seine religiöse Überzeugungen bezog: “From his father he 

learned his Romanticism: the tory medievalism of Scott, the self-dramatization of Byron, 

and the nature worship of Wordsworth. From his mother he learned his religion”, fasst 

etwa Robert Hewison diese Betrachtungsweise bündig zusammen.28 Dabei darf jedoch 

nicht übersehen werden, dass Ruskin auch in Praeterita häufig umgekehrt argumentiert 

und von seiner Mutter Sprache und Emotionalität, von seinem Vater hingegen dessen 

religiösen Skeptizismus geerbt haben will.29 Wichtig ist daher, Ruskins Religiosität und 

literarische Bildung nicht von vornherein als zusammenhanglos zu betrachten. 

Jenseits der Grundeinsicht über den Einfluss der unterschiedlichen Elternteile auf 

Ruskins literarische Interessen und religiöse Überzeugungen weichen die Forschungs-

meinungen über Ruskins Bildungsweg und jugendliche Entwicklung jedoch deutlich 

voneinander ab. Im Kern lassen sich dabei drei Positionen in der Forschung unter-

scheiden. 

Anhänger der ersten und forschungsgeschichtlich ältesten Position betonen die proble-

matischen Folgen der Erziehung im Elternhaus für Ruskin, und besonders die Folgen der 

als narzisstisch qualifizierten Zuwendung von Seiten der Eltern sowie der vermeintlichen 

27 Praeterita (1885-89), Works, 35.121. Ähnlich: ibid., 42-3. Vgl. Helen Gill Viljoen, Ruskin’s Scottish 
Heritage: A Prelude (Urbana, Ill., 1956), 26-8.  

28 Hewison, “Ruskin”, ODNB. 
29 Praeterita (1885-89), Works, 35.95 und 258 FN1: „The effect [… der Bibelstunden] had been merely 

literary and imaginative, forming my taste, and securing my belief in the supernatural—or quasi-
belief“. 



Abschirmung Ruskins von äußeren Einflüssen.30 Dabei wird zuerst an Ruskins Persön-

lichkeitsentwicklung und die Probleme gedacht, die Ruskins lebenslange Bindung an 

seine Eltern für seine Eigenständigkeit nach sich zogen. Paul Sawyer bringt dies in wohl 

pointiertester Form auf den Punkt: „Overencouraged for every effort yet overregulated by 

an anxious watchfulness, Ruskin was both prematurely an adult and too long a child, 

bred up to be at once a great man and the instrument of his parents’ wishes. […] 

Throughout life he remained haunted by his primal relationship with parents to whom he 

could not entirely submit and from whom he could never free himself [.]“31

Darüber hinaus werden auch die Inhalte der elterlichen Erziehung von vielen Ver-

tretern der Position als problematisch betrachtet. Verallgemeinert formuliert, wird John 

James und Margaret Ruskin vorgeworfen, dass sie ihrem Sohn keine fundierte humani-

stische oder modern-wissenschaftliche Bildung zukommen ließen, wie sie an public 

schools (bzw. dissenting academies) zu erwerben gewesen wäre. Stattdessen ließen sie 

Ruskin eklektische und wissenschaftlich ‚dilettierende‘ Autoren lesen. “The more formal 

part of Ruskin’s education was not altogether fortunate,” urteilt daher der liberale 

Journalist, Ruskin-Biograph und -Herausgeber Edward Cook (1857-1919) bereits 1901;32

und bis in die jüngste Zeit schließen sich Forscher und Biographen Cooks Auffassung an: 

“John’s education […] was extraordinarily patchy […] and undisciplined in any but 

minor ways [.] […] [His] exposure to a dizzy range of literature […] begins to explain the 

eclectic range of references in his own later writings”, kommentiert John Dixon Hunt in 

den 1980er Jahren;33 und ähnlich resümiert jüngst auch Robert Hewison: “The domestic 

intensity of Ruskin’s early life developed, but was not the source of a distinctive talent.”34  

Solche Urteile sind nicht ohne Begründung formuliert worden. Tatsächlich leisten 

Ruskins eigene Lebenserinnerungen kritischen Einschätzungen seiner Erziehung und 

seines Bildungshintergrundes erheblich Vorschub. In Praeterita beschrieb er beispiels-

weise den Unterricht zu Hause als wenig fordernd: Im Alter von etwa 7 bis 9 Jahren hatte 

er, wenn seine im Ungefähren gehaltenen Angaben zutreffen, nur etwa vier Stunden 

Unterricht am Vormittag: “[L]essons began at half-past nine, with the Bible readings 

[…], and the two or three verses to be learned by heart, with a verse of paraphrase;—

then a Latin declension or a bit of verb, and eight words of vocabulary from [Alexander] 

30 Paul L. Sawyer, Ruskin’s Poetic Argument: The Design of the Major Works (Ithaca, N.Y. 1985), 20. 
31 Sawyer, Ruskin’s Poetic Argument, 20.
32 Edward Tyas Cook, “Ruskin, John,” Dictionary of National Biography, Suppl. Bd. 3 (London 1901), 

305-27, hier: 307; bekräftigt in Cook, “Introduction to Vol. 1” (1903), in: Ruskin, Works, 1.xxiii-lvii, 
hier: xxxii. 

33 Hunt, Wider Sea, 38, 32; ferner 8.  
34 Hewison, “Ruskin,” ODNB.  



Adam’s Latin Grammar, (the best that ever was,) and the rest of the day was my own. 

[…] [B]y noon I was in the garden on fine days, or left to my own amusements on wet 

ones”.35 Angesichts solcher Passagen ist es nachvollziehbar, dass sich die Ansicht 

verbreitete, Ruskins Bildung sei oberflächlich und inkohärent geblieben. 

Übersehen wird dabei freilich, dass das evangelikale Bürgertum im frühen 19. Jahr-

hundert die Internatserziehung in seiner Mehrheit nicht in Anspruch nahm. John James 

und Margaret Ruskin, die sich um 1820 zur presbyterianischen Kirche bekannten, in der 

sie auch ihren Sohn taufen ließen, und sich erst Anfang der 1830er Jahre dauerhaft einer 

anglikanisch-evangelikalen Gemeinde anschlossen, folgten in ihrer Entscheidung also nur 

dem Verhaltensmuster ihres religiösen Milieus. Bis weit hinein in den anglikanischen 

Evangelikalismus mieden viele Eltern die public schools und wählten die Erziehung im 

Familienkreis, um auf diesem Wege sicherzustellen, dass den Kindern die von den Eltern 

vertretenen Glaubensprinzipien und ein vermeintlich ‘unverfälschtes’ Bibelverständnis 

vermittelt wurden. Anders als den Kreisen des anglikanischen Großbürgertums und Adels 

war klein- und mittelbürgerlichen Kreisen aber oft auch schon aus sozialen und 

finanziellen Gründen der Weg zu den public schools oft verwehrt. Zudem grenzten die 

großen Internate Nachwuchs mit mittelständischem Hintergrund seit dem Ende der 

Napoleonischen Kriege sogar verstärkt aus.36 Zwar bemühten sich manche Evangelikale 

seit 1800 verstärkt darum, die humanistische Bildung der public schools auch in 

evangelikalen Kreisen populär zu machen. Neu eingerichtete nonkonformistische Schulen 

blieben jedoch von Finanzproblemen und internen Querelen über die Erziehungs-

grundsätze geplagt,37 in größerem Stil wurden evangelikale Internate erst in den 1860er 

Jahren ins Leben gerufen.38 In nonkonformistischen Kreisen insgesamt erlangten Laien 

vor 1850 daher selten eine Schulbildung, die über die Grammar School hinausging.39

35 Praeterita (1885-89), Works, 35.57. Ruskin äußert sich in den Passagen über seine Erziehung 
offenkundig recht allgemein über die Jahre 1826 bis 1829. Alexander Adam (1741-1809) war Schul-
lehrer und Altertumsforscher an der Royal High School in Edinburgh. Zu Adam siehe James Balfour 
Paul, “Adam, Alexander” (1885), rev. v. Susan J. Skedd, in: Oxford Dictionary of National Biography. 
URL (Seite datiert: Oktober 2006; letzter Abruf: 01.11.2008): 
< http://www.oxforddnb.com/ view/article/99 > 

36 Thomas Waldegrave Bamford, “Public Schools and Social Class, 1801-1850”, British Journal of 
Sociology 12 (1961), 224-35, hier bes.: 224, 229-30. Erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
begann die Schulbildung an Public Schools auch in den Mittelschichten stärker Fuß zu fassen: John 
Raymond de Symons Honey, Tom Brown’s Universe: The Development of the Victorian Public School
(London 1977), 47-103; T. W. Bamford, The Rise of the Public Schools: A Study of Boys’ Public 
Boarding Schools in England and Wales from 1837 to the Present Day (London 1967), 49. 

37 So konnte sich etwa die 1807 gegründete nonkonformistische Mill Hill School erst in den 1870er 
Jahren dauerhaft etablieren: Norman G. Brett James, The History of Mill Hill School, 1807-1907
(London [1909]), 3-23 (zur Gründung), 51-118 (zur schwierigen Situation der Schule in den 1820ern 
und 1830ern). 

38 Cheltenham College, 1841 gegründet und anglikanisch-evangelikal bis 1862, lässt sich daher das erste 
dezidiert evangelikale Internat beschreiben, das landesweite Ausstrahlung erzielte. Hierzu Khim Harris, 



Sicherlich hätten public schools eine gründlichere Schulbildung in den altsprachlichen 

Fächern geboten. Aber es gibt keine Indizien, dass Ruskin weniger oder einen qualitativ 

schlechteren Unterricht erhielt, als in den meisten bürgerlichen Haushalten der Epoche 

üblich war, und zudem genoss er sehr viel Freiraum, weil seine Eltern wussten, dass er 

die Zeit für Studien nutzte. Bibellektüre, Privatunterricht in Mathematik und Sprachen 

sowie das Lesen wissenschaftlicher, theologischer und belletristischer Literatur bildeten 

wie in anderen mittelständischen Familien das Rückgrat der Erziehung im Ruskinschen 

Elternhaus.40 Die (natur-)wissenschaftlichen Werke, die Ruskin zu lesen erhielt, 

stammten zwar zu großen Teilen aus der Feder von ‚devoteess‘ und gentleman scientists, 

die heute vergessen sind. Dies ist jedoch nicht zwingend als ein Beleg für Mängel in der 

Erziehung Ruskins zu werten, sondern war um 1800 in bürgerlichen Familien Usus.41

Über diese Literatur diskutierte das interessierte Publikum der späthannoveranischen Ära 

und erwarb es seine Informationen. Im kulturellen und wissenschaftlichen Leben des 18. 

und frühen 19. Jahrhunderts bildeten solche Autoren zudem keineswegs eine unseriöse 

Alternative zu seriösem Akademikertum, wie man ausgehend vom Leitbild des akade-

mischen Spezialisten im 20. Jahrhundert meinen könnte, sondern der respektierte Normal-

fall des Wissenschaftlers – Argwohn richtete sich in dieser Zeit eher gegen Theoretiker 

und Spezialisten, die den Horizont des allgemein zugänglichen Wissens allzu forsch 

überschritten und damit riskierten, als ‚abgehoben‘ und pedantisch abgestempelt zu 

werden, weil sie den Normen der „polite society“ zu wenig Respekt zollten.42

Evangelicals and Education: Evangelical Anglicans and Middle-Class Education in Nineteenth-
Century England (Milton Keynes 2004). 

39 Matthew Mercer, “Dissenting Academies and the Education of the Laity, 1750-1850”, History of 
Education 30 (2001), 35-58, hier u.a. 51. Im 18. Jahrhundert waren eine Reihe von dissenting 
academies gegründet worden, die vor allem den geistlichen Nachwuchs für die nonkonformistischen 
Kirchen ausbildeten und zum Teil auch eine Alternative zur Universitätsbildung in Cambridge und 
Oxford anboten (diese Universitäten waren den Nonkonformisten weitgehend verschlossen). Doch das 
Laienstudium an den dissenting academies fand bis in die 1840er Jahre primär an den Akademien des 
Rational Dissent statt, die nicht die theologische Orthodoxie verfochten und deren Lehrer zum Teil 
durch die Unterstützung der Französischen Revolution in Misskredit geraten waren. Nonkonformisten, 
die ein Studium anstrebten, waren daher auf schottische Universitäten angewiesen. 

40 Hilton, Early Years, 12-37. Zur Popularisierung der Naturwissenschaften u.a. Shapin, “Nibbling at the 
Teats of Science”, 151-78; und Smith, “Manners, Morals, and Mentalities”, 25-54. 

41  Siehe insbes. Jonathan R. Topham, “Beyond the ‘Common Context’: The Production and Reading of 
the Bridgewater Treatises”,  Isis 89 (1998), 233-62; ders., “Science and Popular Education in the 1830s: 
The Role of the Bridgewater Treatises”, British Journal for the History of Science 25 (1992), 397-430, 
und ders., “Periodicals and the Development of Reading Audiences for Science in Early Nineteenth-
Century Britain: The Youth’s Magazine, 1828-37”, in: Louise Henson u.a. (Hg.), Culture and Science 
in the Nineteenth-Century Media (Aldershot 2004), 57–69. 

42 Professionell betriebene, spezialistische Forschung sezte sich in Großbritannien erst in der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts durch. Aus der stark angewachsenen Literatur zur Sozialgeschichte der 
Wissenschaften hier nur der Hinweis auf David Alliston Allen, „The Early Professionals in British 
Natural History“ (1985), in: ders., Naturalists and Society: The Culture of Natural History in Britain, 
1700-1900 (Aldershot 2001), X/1-12. 



Auch dem Bild, das Ruskin selbst von seiner Erziehung in seiner Autobiographie 

zeichnet, und seiner Darstellung des Elternhauses sollten nicht ungeprüft Glauben 

geschenkt werden.43: Praeterita wird viel zu oft als eine Art Generalbeichte und voll-

ständige Offenlegung aller Anfangsgründe und Zusammenhänge von Ruskins Schaffen 

gelesen. Zwar griff Ruskin für Teile der Biographie auf die Familienkorrespondenz und 

Tagebücher zurück, doch insgesamt präsentierte Ruskin momentgebundene Reflexionen, 

nicht gründlich aufgearbeitete Recherchen; und seine Gedanken formulierte er aus der 

Distanz von mehr als 50 Jahren zu den berichteten Ereignissen. Im Fokus der Lebens-

erinnerungen stehen überdies nicht seine eigenen Schriften. Am meisten erfährt der Leser 

über Beziehungen zu Eltern, Freunden und Gegnern; sein eigenes Werk behandelt Ruskin 

hingegen weithin summarisch, reduziert auf Ethos und Sprache. Wenn man dies bei der 

Lektüre von Praeterita mit veranschlagt, wird schnell deutlich, dass diese Autobiographie 

keine detailliertere Darstellung seines Entwicklungsweges anstrebt – über Ruskins 

Unterricht bei seinen Privatlehrern ist daher wenig zu erfahren, und dies gilt insgesamt für 

den Bildungshorizont der Familie: Die Lektüre im Haus, die religiösen Überzeugungen, 

die naturwissenschaftlichen Auffassungen und kunsttheoretischen Prinzipien werden in 

Praeterita kaum mehr als gestreift. 

Akzeptiert man, dass Praeterita nur begrenzt Einblicke in das geistige Leben im 

Elternhaus gewährt, rücken zwei andere Forschungspositionen stärker in den Fokus der 

Aufmerksamkeit. Sie hinterfragen die Selbstbeschreibung Ruskins in Praeterita, indem 

sie aus anderen Schriften und Zusammenhängen Einsichten über den Bildungshorizont 

Ruskins und seiner Eltern zu gewinnen versuchen. Die Vertreter dieser Positionen 

bemühen sich auch verstärkt darum, das intellektuelle Milieu zu identifizieren, in dem 

Ruskin aufwuchs. 

Die wohl folgenreichere der beiden Positionen formulierte Robert Hewison erstmals 

1982.44 Ausgehend von Ruskins antikatholischen Äußerungen in Stones of Venice (1850-

53)45 unternimmt es Hewison, Ruskins Denken als eine Ausprägung der politischen Ideo-

logie des Ultratoryismus zu verstehen. Die Ultratories waren eine parlamentarische 

Fundamentalopposition, die sich gegen die Ausdehnung des Wahlrechts auf Katholiken 

(1829), die Reform der Verfassung (1832) und die Liberalisierung des Außenhandels 

wandten.46 Ruskin wurde Hewison zufolge in den 1830er Jahren durch seinen Vater John 

43 Zur Kritik an Praeterita u.a. Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 16-17; Hilton, Early Years, xii, 13. 
44 Robert Hewison, “Notes on the Construction of the Stones of Venice,” in: Robert Rhodes/Del Ivan 

Janik (Hg.), Studies in Ruskin: Essays in Honour of Van Akin Burd (Athens, O. 1982), 131-52. 
45 Stones of Venice (1851-53), Works, 9.423-424; Ruskin zitiert dort einen Leserbrief seines Vaters von 

1839. 
46 Ein knapper erster Überblick bei James J. Sack, „Ultra Tories (act. 1827-1834)“, in Oxford Dictionary 



James Ruskin und dessen Freundeskreis mit dem ultratoryistischen Denken vertraut 

gemacht. In den vergangenen Jahren hat Hewison diesen Argumentationsstrang immer 

weiter entfaltet: 

Mit dieser Ansicht trug Hewison zu einer tiefgreifenden Revision am Bild Ruskins 

bei, der bis in die 1970er Jahre sehr viel häufiger als ein liberaler oder sozialistischer 

Autor portraitiert als dem Konservatismus zugerechnet wurde.48 Hewison zählte darüber 

hinaus zu den ersten Forschern, die Ruskins religiöses Bekenntnis als einen Grundbau-

stein seines politischen Denkens begriffen. Und er blieb mit der Zuordnung Ruskins zum 

Ultratoryismus nicht allein; so stößt etwa Tim Hilton in das gleiche Horn, wenn er vom 

“provincial ultra-Toryism he [Ruskin] had learnt in the 1830s” spricht.49 Ruskin (und sein 

Vater) erscheinen aus dieser Perspektive als exponierte Konservative, deren politische 

Hoffnungen sich ganz auf eine paternalistische Sozialordnung richteten und die sich 

eventuell sogar die Aufhebung der Katholikenemanzipation von 1829 und eine Annul-

lierung der Wahlrechtsreformen von 1832 erhofften. 

Das Weltbild des Elternhauses, das politische Denken Ruskins und das politische 

Spektrum der Epoche werden durch Hewison in einen schlüssigen Zusammenhang 

gestellt. Seine Deutung ist in der Forschung allerdings nicht ohne Widerspruch geblieben, 

und nicht ohne Alternativen. Andere Autoren teilen die Einschätzung Ruskins als eines 

teilweise politisch konservativ denkenden Autors, verorten Ruskin jedoch nicht im 

Ultratoryismus.50 Gerade Arbeiten, die Ruskins sozial- und wirtschaftspolitische Ideen 

of National Biography. URL (Seite datiert: Jan. 2012; letzter Zugriff 21.09.2012): 
<http://www.oxforddnb.com/view/theme/96357>  
Zur Ideologie der Ultratories vor allem Hilton, Mad, Bad, and Dangerous, 408-411. 

47 Robert Hewison, Ruskin and Venice: ‘The Paradise of Cities’ (New Haven 2009), 48. 
48 James Clark Sherburne, John Ruskin, or the Ambiguities of Abundance (Cambridge, Mass. 1972), 53; 

ähnlich, allerdings zugeschnnitten auf Ruskins Kunstkritik: Linda Dowling, The Vulgarization of Art: 
The Victorians and Aesthetic Democracy (Charlottesville, Va., 1996), 25-30. 

49 Hilton, Later Years, 106. 
50 So besonders Arbeiten, die die Referenz auf das Mittelalter bei Ruskin und anderen als Merkmal einer 

spezifischen Traditionslinie sozialkonservativer politischer Kritik der ersten Jahrhunderthälfte sehen, 
etwa Nick Shrimpton, “Rust and Dust’: Ruskin's Pivotal Work,” in Hewison (Hg.), New Approaches to 
Ruskin, 51-67, hier bes. 51/52, 55, 62. Anders argumentiert Peter D. Anthony, John Ruskin’s Labour: A 
Study of Ruskin’s Social Theory (Cambridge 1983), u.a. 3-4, 44, 163-166, der das Reformpotential der 



detaillierter untersuchen und der Ruskinrezeption in unterschiedlichen Milieu nachspüren, 

wecken Zweifel an einer Einordnung Ruskins in die relativ kleine und isolierte Grup-

pierung der Ultra-Tories.51 Soweit Ruskins Werke interessierte Aufnahme fanden und 

anschließende Arbeiten inspirierten, gehörten sie eben auch den Diskursen des Neuen 

Liberalismus sowie des Christlichen und säkularen Sozialismus an: „[Ruskin] may have 

denied any political affiliation but his influence was far reaching, embracing both new 

liberals and socialists with equal intesity“.52  

Außerdem lässt sich gegen Hewison einwenden, dass John James Ruskins 

antikatholische Äußerungen, wie sie Ruskin zustimmend in Stones of Venice wiedergab,53

nur einen Ausschnitt seines politischen Denkens wiedergeben, zumal Antikatholizismus 

kein Alleinstellungsmerkmal der Ultra-Tories war: Antikatholizismus war im whig-

gistischen und liberal-toryistischen Lager vielmehr ebenso verbreitet, und die Gräben in 

der Frage der Katholikenemanzipation zogen sich quer durch alle politische 

Gruppierungen.54 Drittens darf Ruskins Loyalität zur Staatskirche nicht überschätzt 

werden: In seiner Autobiographie macht Ruskin sehr deutlich, dass seine religiöse 

Erziehung keineswegs bruchlos in die Staatskirche führte, wie Hewison annimmt, 

sondern Ruskin selbst in der Phase seiner hitzigsten evangelikalen Rhetorik in den späten 

1840er Jahren religiöse Zweifel hatte.55 Und viertens muss man auch feststellen, dass der 

Ultratoryismus zwar Anfang der 1830er Jahre eine erkennbare Größe im Parlament war, 

nach 1834 aber sein Profil sehr schnell verlor und 1834-41 kaum mehr bezeichnete als 

eine Fundamentalopposition gegen die (als zu nachgiebig kritisierte) Innenpolitik des 

Premierministers William Lamb, Lord Melbourne (1779-1848) bzw. die Forderung nach 

Protektionismus.56 John James und John Ruskin unterstützten dagegen, wie Hewison 

selbst einräumt,57 den Freihandel, der von Ultra-Tories wie Henry Drummond als eine 

Ruskinschen Kritik an Entfremdung, Konkurrenz und mangelnder Wohlfahrt als gering betrachtet. 
51 Sherburne, Ambiguities of Abundance, betont einerseits die hierarchischen Komponenten in Ruskins 

Gesellschaftsutopie, u.a. 53-54, 83-84; andererseits die wohlfahrts- und interventionsstaatlichen Ideen, 
46-54, die etwa das Gotikkapitel der Stones of Venice zu einem „liberal tract“ (ibid., 53), machten, da 
es ohne klassenkämpferische Perspektive die Rationalisierung kritisiere. 

52 So die führende neue Studie zum politischen Denken Ruskins, Gill G. Cockram, Ruskin and Social 
Reform: Ethics and Economics in the Victorian Age (London 2007), 161, die die Rezeption von Rus-
kins Kritik an der Politischen Ökonomie beim New Liberalism und den Sozialisten nachzeichnet. 

53 Stones of Venice (1851-53), Works, 9.423-424. 
54 Hilton, Mad, Bad and Dangerous, 315; Jonathan Parry, The Rise and Fall of Liberal Government in 

Victorian Britain (New Haven, Conn. 1993), 107. 
55 Ruskin an Henry Acland, Cheltenham, 24.05.[1851], Works, 36.114-115. Vgl. auch Praeterita (1885-

89), Works, 35.42 FN *. 
56 Zum Ultratoryismus nach 1834 knapp Sack, „Ultra Tories“, ODNB. 
57 Ruskin begrüßte die Abschaffung der Corn Laws 1846 explizit in Stones of Venice (1851-53), Works, 

11.198. 



unheilschwangere Folge der „Satanic School of Scotch political economy“ perhorresziert 

wurde.58

Auf Hewisons Darstellung wird im Folgenden wiederholt zurückzukommen sein; es 

gibt jedoch die dritte Forschungsposition zu Ruskins intellektuellem Hintergrund, die sich 

noch entschiedener von der durch Ruskins Autobiographie gelenkten Rezeption löst und 

sich bei der Rekonstruktion des Ruskinschen Bildungshorizontes in erster Linie auf die 

Familienkorrespondenz und den Nachlass von Ruskins Vater, John James Ruskin (1785-

1864), stützt. Diese Forschungsperspektive ist bislang nur in Ansätzen ausgearbeitet 

worden, weil die grundlegende Studie, die Ruskin-Biographie der amerikanischen 

Literaturwissenschaftlerin Helen G. Viljoen, unvollendet blieb und es späteren Forschern 

selten gelang, an die minutiösen Recherchen Viljoens anzuschließen. 

Viljoen suchte die geistigen Wurzeln Ruskins, indem sie den Bildungshorizont der 

Eltern zu rekonstruieren versuchte, und diesen fand sie wesentlich von der Edinburgher 

Heimat der Eltern geprägt. Viljoen zufolge wurde Ruskin durch seine Eltern mit einer 

vorherrschend schottischen Bildung vertraut gemacht. Das persönliche Umfeld von John 

James und Margaret Ruskin (1781-1871) legte aus Viljoens Sicht zudem die Vermutung 

nahe, dass der Bildungshorizont im Elternhaus durch eine stark der Aufklärung ver-

pflichtete Komponente bestimmt war, die Ruskin sicherlich vermittelt worden ist: “[U]ntil 

Ruskin was much older than five, he read the books his parents chose for him and 

followed the interests they instilled, these books and interests being predominantly and 

directly reflective of their Edinburgh backgrounds.”59 Auch Dinah Birch hat diese 

Annahme jüngst bekräftigt: “[T]he persistence of a Scottish cultural identity in the 

Ruskins’ life in Herne Hill was marked. John James Ruskin read to his family from the 

books he had learned to value in Edinburgh”.60

Weder Viljoen, die ihre Biographie nicht abschließen konnte, noch Birch beschreiben 

allerdings genauer, was die „Scottish cultural identity“ der Familie John Ruskins im Kern 

ausmachte. Im Folgenden soll daher solchen Hinweisen auf die kulturelle Identität und 

den Ideenhaushalt der Familie ein Stück weiter nachgegangen werden, um genauere 

Aufschlüsse darüber zu gewinnen, aus welchen intellektuellen Traditionen sich Ruskins 

Denken speiste und welchem Segment der vor- bzw. frühviktorianischen Öffentlichkeit 

die Überzeugungen Ruskins und seines Elternhauses ideengeschichtlich zuzuordnen 

58 Henry Drummond, A Letter to Dr Chalmers, in Reply to his Speech in the Presbytery of Edinburgh
(1829), zitiert nach Hilton, Mad, Bad, and Dangerous, 406. 

59 Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 171 FN2, 253-4. 
60 Dinah Birch, “‘Who Wants Authority?’: Ruskin as a Dissenter,” in: Yearbook of English Studies 36,2 

(Juli 2006), 65-77, hier: 68-9.  



sind.61 Im vorliegenden Kapitel wird deshalb der Versuch unternommen, anhand der 

Familienkorrespondenz den Bildungshorizont des Elternhauses präziser abzustecken, d.h. 

darzustellen, welche ideengeschichtlichen Einflüsse im Elternhaus vorherrschten und 

welche Erwartungen sich an “education” knüpften. Ein Schlüssel dazu ist sicherlich John 

James Ruskin, der nicht allein für den Bücherkauf und die Einstellung von Lehrern zu-

ständig war, sondern Ruskins Dichtung und Schreiben nach Kräften förderte und bis in 

die 1850er Jahre als Ruskins Lektor, Berater und Finanzier fungierte. 

1.2 Zum schottischen Bildungshorizont John James Ruskins 

John James Ruskin (1785-1864) war als Sohn eines mittelständischen Gemüsehändlers in 

Edinburgh geboren worden und hatte dort von 1795 bis 1801 die traditionsreiche Royal 

High School besucht.62 Sein Vater verweigerte ihm nach der Schulzeit jedoch den von 

ihm gewünschten Besuch der Universität und nötigte ihn, eine Lehre bei einem 

Weinhändler in London aufzunehmen. Seit etwa 1801 scheint er in London gewohnt zu 

haben. Lange ohne finanziell einträgliche Stellung und später durch die Insolvenz seines 

Vaters mit Schulden belastet, sicherte erst die Gründung seiner eigenen Firma 1815 ihm 

wachsenden Wohlstand und die Möglichkeit, eine Familie zu gründen. Margaret Ruskin 

(1781-1871), eine Cousine von John James Ruskin, war als Tochter eines Gastwirts in 

Croydon, Surrey, geboren worden, hatte eine lokale evangelikale Mädchenschule 

(“Academy for Ladies”) besucht und war um 1801 in den Haushalt der Ruskins nach 

Edinburgh übergesiedelt, wo sie ihrer Tante, Catherine Ruskin (1763-1817), einer 

Pastorentochter, zur Seite stand.63

Beide Elternteile Ruskins erlebten Edinburgh in einer Zeit, in der die Hauptvertreter 

der Spätaufklärung wie Dugald Stewart (1753-1828), und Archibald Alison (1757-1839) 

im Zenit ihres öffentlichen Ansehens standen und in der sogar noch manche 

Protagonisten der Hochaufklärung (Adam Ferguson, 1723-1816, und John Millar, 1735-

1801) am Leben waren. Die Naturforschung der Spätaufklärung erreichte überhaupt erst 

am Anfang des 19. Jahrhunderts ein breites Publikum (James Hutton, 1726-97, und John 

61 Die Religiosität Ruskins, seines Elternhauses und Umfeldes wird in den nachfolgenden Kapiteln 4-8 
erörtert. 

62 Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 58-70.  
63 Zur Biographie der Eltern ist Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage (1956) die autoritative Studie. Für 

knappe Zusammenfassungen siehe Van Akin Burd, “Biographical Sketches of the Principal Corres-
pondents”, in: John James, Margaret und John Ruskin, The Ruskin Family Letters: The Correspondence 
of John James Ruskin, His Wife, and His Son, 1801-1843, hg.v. Van Akin Burd, 2 Bde. (Ithaca, N.Y., 
1973), 1.li-lvi, hier: lii-lv; und Hilton, Early Years, 1-18.  



Playfair, 1748-1819). Die letzte Generation, die sich unter dem Banner der Spät-

aufklärung zu einem festen sozialen Kreis formierte, die Edinburgh Reviewers, waren nur 

wenige Jahre vor John James und Margaret Ruskin in den 1770er Jahren geboren. Hierzu 

zählten etwa Sydney Smith (1771-1845), Francis Jeffrey (1773-1850), Thomas Brown 

(1778-1810), Henry Peter (später: Lord) Brougham (1778-1868) und Francis Horner 

(1778-1817), von denen die meisten nach 1800, nur wenig später als John James Ruskin, 

nach London übersiedelten. Auch außerhalb dieses Kreises Stehende wie Walter Scott 

(1771-1832) gehörten der gleichen Alterskohorte an und teilten bestimmte aufgeklärte 

Denkmuster mit dieser Gruppierung.64 Die Mehrheit der nachaufgeklärten Intellektuellen 

Schottlands – Thomas Chalmers (1780-1847) und William Hamilton (1788-1856) aus-

genommen – gehörte hingegen einer jüngeren Generation an, wenn man etwa Archibald 

Alison Jr. (1792-1867), Hugh Miller (1802-56), John Stuart Blackie (1809-95) und James 

Frederick Ferrier (1808-64) in Betracht nimmt; selbst diese blieben häufig aber noch von 

der Spätaufklärung geprägt.65 Auch dies legt nahe, dass die intellektuelle Atmosphäre im 

Elternhaus Ruskins noch durch einen spätaufklärerischen Ideenhaushalt geprägt worden 

sein könnte. 

Obwohl der soziale Status von Ruskins Eltern zweifellos eine Hypothek beim Erwerb 

einer “polite education” und der damit verbundenen Bildung darstellte, taten sowohl John 

James als auch Margaret Ruskin das in ihrer Macht Stehende, um über die 

wissenschaftlichen und philosophischen Diskurse ihrer Epoche informiert zu sein. John 

James Ruskin genoss dabei das Privileg, in den Jahren 1795 bis 1801 die renommierte 

public school Edinburghs besucht zu haben. Dort konnte er sich wahrscheinlich mit 

einigen Ideen der späten schottischen Aufklärung66 vertraut machen, denn seit 1768 

wurde die Schule von einem namhaften Vertreter der Aufklärung, dem Altphilologen und 

Altertumsforscher Alexander Adam (1741-1809) als Direktor geleitet (Adam unter-

64 Zu diesem Zirkel zusammenfassend: Biancamaria Fontana, “Whigs and Liberals: The Edinburgh 
Review and the ‘Liberal Movement’ in Nineteenth-Century Britain,” in: Richard Bellamy (Hg.), 
Victorian Liberalism: Nineteenth-Century Political Thought and Practice (London 1990), 42-57; und 
ausführlicher: dies., Rethinking the Politics of a Commercial Society: The Edinburgh Review, 1802-
1832 (Cambridge 1985); sowie, mit Focus auf die Romantik, die Aufsatzsammlung: Massimiliano 
Demata und Duncan Wu (Hg.), British Romanticism and the Edinburgh Review: Bicentenary Essays
(Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2002). 

65 So etwa Archibald Alison, Jr., wie Michael Michie, An Enlightenment Tory in Victorian Scotland: The 
Career of Sir Archibald Alison (Montreal 1997), demonstriert. 

66 Die schottische Aufklärung wird im folgenden nicht in einem geschlossenen Abschnitt dargestellt. Zum 
einen ist die Literaturlandschaft sehr umfassend, zum anderen sollen die im folgenden signifikanten 
Aspekte jeweils im Zusammenhang mit der Entwicklung Ruskins bzw. seines Vaters angesprochen 
werden. Für eine knappe Darstellung lässt sich jedoch zurückgreifen auf: John Robertson, “The 
Scottish Contribution to the Enlightenment,” in: Paul B. Wood (Hg.), The Scottish Enlightenment: 
Essays in Reinterpretation (Rochester, N.Y. 2000), 37-62. David Allan, Scotland in the Eighteenth 
Century (Harlow 2002). 



richtete zudem Griechisch und Latein).67 Viele Schüler der Institution wie Walter Scott 

(1771-1832) und Francis Jeffrey (1773-1850) stiegen später zu bedeutenden Positionen 

im Kulturleben Großbritanniens auf. Auch das für die Aufklärung charakteristische 

Vereinswesen reichte bis in die Schülerschaft der High School, an der sich eine Reihe von 

Assoziationen wie etwa Debattier-Clubs und Rhetorik-Societies bildeten.68 Durch 

familiäre Verbindungen hatte John James Ruskin zudem einen – aufgrund des 

Statusunterschiedes vermutlich eher sporadischen – Kontakt zum Arzt und Philosophen 

Thomas Brown (1778-1820), der ab 1810 den erkrankten Dugald Stewart (1753-1828) 

auf dem Lehrstuhl für Moralphilosophie der Universität vertrat.69 Brown hatte lange in 

der Nachbarschaft seiner Eltern gelebt und war in der Familie gelegentlich zu Gast; der 

Kontakt war zudem so eng, dass John James Ruskin nach dem Tode Browns als 

Andenken ein Vorlesungsskript von Browns Schwester erhielt.70 Aus der Biographie John 

James Ruskins lassen sich aber noch weitergehende Schlüsse über den intellektuellen 

Standort des Elternhauses von John Ruskin ziehen. 

Für die Zeit nach seinem Schulabschluss hatte John James Ruskin den Entschluss 

gefasst, ein Jurastudium anzutreten.71 Noch einige Jahrzehnte später erinnerte er sich, den 

Jurastudenten in den Straßen Edinburghs neidvoll hinterhergeschaut zu haben: “I used to 

envy the family of the Tawses in Edinburgh, my School Companions—Sons of Steady 

Pious Father & good mother—They were all made Lawyers & got on remaining always 

67 Zu Adam siehe Paul/Skedd, “Adam, Alexander”, ODNB.  
68 Davis Dunbar McElroy, Scotland’s Age of Improvement: A Survey of Eighteenth-Century Literary 

Clubs and Societies (Pullman, Wash. 1969), hier u.a. 104-43, bes. 128, 104-5. McElroys Werk ist die 
maßgebliche Studie zum Vereinswesen der schottischen Aufklärung. Knappe Abrisse finden sich in 
Christopher J. Berry, “Sociality and Socialization,” in: Alexander Broadie (Hg.), The Cambridge Com-
panion to the Scottish Enlightenment (Cambridge 2003), 243-57; David Daiches, “The Scottish 
Enlightenment,” in: Daiches/Peter Jones/Jean Jones (Hg.), The Scottish Enlightenment, 1730-1790: A 
Hotbed of Genius (1986) (Edinburgh 21996), 1-41, hier: 34-8. Vgl. auch J. B. Smith, “Manners, Morals, 
and Mentalities: Reflections on the Popular Enlightenment of Early Nineteenth Century Scotland,” in: 
Walter M. Humes/Hamish M. Paterson (Hg.), Scottish Culture and Scottish Education, 1800-1980 
(Edinburgh 1983), 25-54. Zur Aktualität dieser Bewegung in Ruskins Kinderjahren: Steven Shapin, 
“Nibbling at the Teats of Science: Edinburgh and the Diffusion of Science in the 1830s,” in: Ian 
Inkster/David Daiches (Hg.), Metropolis and Province: Science in British Culture (London 1983), 151-
78. Die Vielfalt des britischen Assoziationswesens im 18. Jahrhundert dokumentiert Peter Clark, British 
Clubs and Societies, 1580-1800: The Origins of an Associational World (Oxford 2000). Edinburgh war 
nach London im 18. Jahrhundert das zweitstärkste Zentrum von aufgeklärter Vereinstätigkeit: ibid., 91-
3, 131-3. Clarks Überblick löst ältere Darstellungen ab wie R.J. Morris, “Clubs, Societies, and Asso-
ciations,” in: Francis M. L. Thompson (Hg.), The Cambridge Social History of Britain, 1750-1950, Bd. 
3: Social Agencies and Institutions (Cambridge 1990), 395-443, der in den 1790ern eine erste Welle, in 
den 1820ern eine zweite Welle der Gründungen gelehrter Gesellschaften ausmacht. 

69 Praeterita (1885-89), Works, 35.123-5. Vgl. den Brief seiner Mutter Catherine an John James Ruskin, 
Edinburgh, 18.04.1805, Family Letters, 1.5-8, hier: 7.  

70 John James Ruskins Mutter Catherine an John James Ruskin, Edinburgh, 18.04.1805, Family Letters, 
1.5-8, hier: 7; und Thomas Brown an John James Ruskin, Edinburgh, [01.]02.1807, von Ruskin zitiert 
in Praeterita (1885-89), Works, 35.124-5. Vgl. zudem Ruskins Bemerkungen, ibid., 35.123-4. 

71 John James Ruskin an seine Mutter Catherine, London, 05.10.1812, Family Letters, 1.53-60, hier: 57.  



at home happy & industrious.”72 Durch die Weigerung seines Vaters, ihm das Studium zu 

finanzieren, musste John James Ruskin seine Ambitionen auf einen Platz im kulturellen 

und sozialen Establishment Schottlands freilich aufgeben.73 Dennoch scheint der 

aufgeklärte Bildungshorizont für John James Ruskins Denken weiterhin von großer 

Bedeutung geblieben zu sein. In Briefen an seine Eltern gab John James Ruskin häufig 

seiner Abneigung gegen den Brotberuf Ausdruck und machte deutlich, dass er Erfüllung 

nur in der Literatur, den Wissenschaften und Künsten fand: 

Wo immer sich die Gelegenheit ergab, sein Wissen durch Bücher zu erweitern oder 

öffentliche Vorträge zu besuchen, scheint John James Ruskin die Möglichkeit 

wahrgenommen zu haben: “Had I no resources in it [=my Education] I know not what I 

should have done with even the limited share of time any business in London leaves at my 

disposal”.75 Einige Stellen seiner Korrespondenz lassen darauf schließen, dass er um 1800 

an Vorführungen und Vorträgen zur Chemie von Thomas Charles Hope (1766-1844) 

teilnahm,76 um 1810-11 oder 1818 Samuel Taylor Coleridge (1772-1834) bei Vorträgen 

über Poesie hörte und 1812 oder 1818 Vorlesungen von William Hazlitt (1778-1830) zur 

Literaturgeschichte oder zur modernen Philosophie besuchte.77

72 John James Ruskin an Ruskin, [o.O.], 19.10.1848, Ruskin Library, University of Lancaster, L 3, o. fol. 
John James Ruskin schrieb wohl von den Rechtsanwälten Charles (1785-1826) und Andrew Tawse [of 
Nether Leaston] (1788-1851) und/oder deren Verwandten Charles (†1840) und John Tawse [of 
Stobshiel] (1787-1861/62). Sie waren als Juristen tätig, hatten enge Kontakte zur Gentry und waren 
offenkundig in zahlreichen Vereinen organisiert, u.a. der Society for Propagating Christian [Religious] 
Knowledge, der Highland and Agricultural Society of Scotland, der Society for the Benefit of the Sons 
and Daughters of the Clergy u.a. Siehe: A History of the Society of Writers to Her Majesty’s Signet: 
With a List of the Members of the Society from 1594 to 1890 and an Abstract of the Minutes, [hg. v. 
James Stuart Fraser Tytler u.a.] (Edinburgh 1890), 200. Ferner: New Statistical Account of Scotland, 
Bd. 1: List of Parishes – Edinburgh (Edinburgh 1845), i-iv; William Reid (Hg.), History of the Jurid-
ical Society of Edinburgh (Edinburgh 1875), 125-7; Hardy Bertram McCall, Memoirs of my Ancestors: 
A Collection of Genealogical Memoranda (Birmingham 1884), 87; Francis James Grant (Hg.), The 
Faculty of Advocates in Scotland, 1532-1943: With Genealogical Notes (Edinburgh 1944) , 211. 

73 Auch gegen den Beruf des Juristen entwickelte John James Ruskin in London schließlich Ressen-
timents: “[T]ho’ it would have pleased me to have been a Lawyer I thank God whatever yet happens I 
was rescued from that sink of Iniquity & degradation”. An Catherine Ruskin, London, 05.10.1812, 
Family Letters, 1.53-60, hier: 57. 

74 Ibid., 57.  
75 Ibid. 
76 John James Ruskin an Ruskin, London, 13./14.04.1852, Ruskin Library, University of Lancaster, L 4, 

o. fol.  
77 John James Ruskin an Ruskin, [Herne Hill, wohl 27.02.1840], Family Letters, 1.656-8, hier: 656, mit 

FN2.  



1.3 John James Ruskin und die Wende der Spätaufklärung von der ‘philosophical history’  

 zur empiristischen Naturforschung 

Wenngleich die schottischen und frühen Londoner Lebensjahre von John James Ruskin 

äußerst schlecht dokumentiert sind, finden sich in seinen Briefen einige Indizien, aus 

denen sich eine Vorstellung von seinem intellektuellen Profil formen lässt. Sie werfen 

beispielsweise Licht auf seine Haltung zur Aufklärung und seine Kenntnis ihrer Ideen und 

Diskurse. Dabei ist bereits John James Ruskins Wunsch nach einem Jurastudium von 

Aufschluss. Die Ausbildung zum Juristen löste im Schottland der späten Aufklärung die 

geistliche Laufbahn als den gefragtesten und wohl auch respektiertesten Berufsweg ab.78

Weit mehr noch als finanziellen und politischen Aufstieg versprach das Rechtsstudium in 

Schottland vor allem sozialen Umgang mit den Oberschichten und der Intelligenz. 

Zugleich eröffnete es damit den Zugang zum literarischen Leben und zum Zeitgeist der 

Epoche. Dies demonstrieren beispielsweise die Äußerungen von Henry Lord Cockburn 

(1779-1854) über das schottische Jurastudium. In seiner Biographie des als Juristen 

ausgebildeten, später dann als Publizist und Literaturkritiker der Edinburgh Review

bekannt gewordenen Francis Jeffrey (1773-1850) merkte Cockburn an, dass Jeffrey vor 

allem durch den Wunsch nach sozialer Anerkennung, wegen enger Verbundenheit mit der 

Stadt Edinburgh, aus Pragmatismus und gesundem Menschenverstand, und nicht zuletzt 

aufgrund eines ausgeprägten Interesse für Literatur und Wissenschaften das Studium 

wählte: 

78 Richard B. Sher, Church and University in the Scottish Enlightenment: The Moderate Literati of 
Edinburgh (Princeton, N.J., 1985), 315-21. 



John James Ruskin war Cockburns Biographie nicht fremd. Er las sie 1852 – rund ein 

halbes Jahrhundert nach Antritt seiner Lehre in London – mit großer Anteilnahme, 

nachdem er sie von einem Geschäftsfreund und Neffen Cockburns erhalten hatte.80 Die 

Lektüre des Buches, das auch als eine Art Who is Who der schottischen Spätaufklärung 

betrachtet werden kann, brachte ihm die Erfahrungen, Bildungsansprüche und 

Zukunftserwartungen seiner Jugend wieder in Erinnerung: 

Seine Reaktion auf das Life of Jeffrey demonstriert also deutlich, dass sich John James 

Ruskin stark mit dem Denken der Spätaufklärung identifiziert hat.82 Bereits sein Wunsch 

nach einem Rechtsstudium war, wie erwähnt, weithin repräsentativ für die wissen-

schaftlichen Veränderungen in der Zeit der Spätaufklärung.83 Die Selbsteinschätzung 

John James Ruskins als “[humble] atom” der Epoche signalisiert gleichzeitig, dass er sich, 

wie vermutet, als Jugendlicher lediglich im ‘Dunstkreis’ der schottischen Intellektuellen-

szene bewegt hatte und mit den Vertretern der Spätaufklärung überwiegend nur durch 

79 Henry Cockburn, Life of Lord Jeffrey: With a Selection from his Correspondence, 2 Bde. (Edinburgh 
1852), 1.84-5. 

80 John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.04.1852, Ruskin Library, University of Lancaster, L 4, 
o. fol. Dem Brief zufolge erhielt John James Ruskin das Buch von einem der Söhne Robert Cockburns 
(1781-1844), einem Bruder des Autors, der in Edinburgh als Weinhändler tätig war. Zu den 
Beziehungen von Ruskins Eltern mit den Cockburns vgl. die Anmerkungen Van Akin Burds in Ruskin, 
Family Letters, 1.373 FN 6; sowie Ruskins Rückblick in Praeterita (1885-89), Works, 35.102-3, 248-9. 
Vgl. Ruskins Antwort an John James Ruskin, [Venedig], 24.4.[1852], Letters from Venice, 258-60, 
hier: 259. Zum Stammbaum der Familie vgl. Robert und Harry A. Cockburn, The Records of the 
Cockburn Family (Edinburgh 1913), 216-24, insbes. 222-4.  

81 John James Ruskin an Ruskin, London, 13./14.04.1852, Ruskin Library, University of Lancaster, L 4, 
o. fol.  

82 Den literarischen Wert der Biographie beurteilte er einige Tage später positiver (John James Ruskin an 
Ruskin, London, 16./17.04.1852), nachdem er das Buch zwei Wochen zuvor mit den Worten 
beschrieben hatte: “very unequal aggreeable narrative but preface & every part requiring better 
Language very imperfect & common place of very slovenly [?] construction but a good chatter vein
[?] of humour creeping out” (John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.04.1852 [Postst. Camberwell 
Green. 03.04.1852]) Beide Briefe: Ruskin Library, University of Lancaster, L 4, o. fol.  

83 John James Ruskins Studienwunsch dürfte zudem auf ähnliche Motive zurückzuführen sein, wie sie 
Cockburn als typisch für den Antritt einer juristischen Laufbahn hervorhebt: John James Ruskin an 
Ruskin, [o.O.], 19.10.1848, Ruskin Library, University of Lancaster, L 3, o. fol. Siehe zudem die 
Charakterisierung John James Ruskins durch Ruskin u.a. in Praeterita (1885-89), Works, 35.61, 129, 
171, 264, 379. Zu John James Ruskins Interessen vgl. außerdem verschiedene seiner Briefe, u.a., 
Family Letters, 1.38-9, 40-2, 53-4, 56-7, 60-3, 132-3.  



Lektüre und sporadische Kontakte vertraut war. 

Bemerkenswert ist, dass John James Ruskin in seinem Brief drei der seinerzeit 

angesehensten Akademiker Edinburghs als seine “Teachers” bezeichnete. Der Natur-

historiker John Playfair (1748-1819) und der Moralphilosoph, Dichter und Mediziner 

Thomas Brown (1778-1820) können sogar als die neben Dugald Stewart (1753-1828) 

prominentesten Vertreter der Spätaufklärung im Schottland des frühen 19. Jahrhunderts 

angesehen werden.84 Doch während John James Ruskin mit Thomas Brown mindestens 

sporadisch in direktem Kontakt stand, lassen sich engere Verbindungen zwischen John 

James Ruskin und Playfair sowie dem Chemiker und Mediziner Thomas Charles Hope 

(1766-1844) bislang nicht nachweisen.85 Vermutlich hatte sich John James Ruskin mit 

Playfairs Publikationen auseinandergesetzt – aller Wahrscheinlichkeit nach mit den 

Aufsehen erregenden Illustrations of the Huttonian Theory of the Earth (1802), einem 

Meilenstein in der Publizistik der Geologie. Den um schriftliche Veröffentlichungen nicht 

sehr bekümmerten Hope hatte er dagegen wahrscheinlich bei Vorträgen erlebt. Hope war 

als Dozent der Chemie bis Ende der 1820er Jahre extrem beliebt und machte zwischen 

1798 und 1833 durch öffentliche, rhetorisch gut durchgearbeitete Vorträge von sich 

reden, die von aufwendig inszenierten Vorführungen chemischer Experimente begleitet 

waren und auch zur Popularisierung des Faches außerhalb der Universität beitrugen.86

Wie eng die Kontakte von John James Ruskin zu seinen “Lehrern” waren und welche 

Einsichten er ihnen verdankte, lässt sich daher nicht präzise bestimmen. Falls er 

persönlichen Umgang mit ihnen hatte, blieb sein Austausch mit den drei Wissenschaftlern 

sicherlich auf eine geringe Zahl von Gesprächen, Vortragsbesuchen oder eine kurze 

84 Andrew Pyle, “Playfair, John,” Dictionary of Eighteenth-Century British Philosophers (Bristol 1999), 
2.696-700; und James A. Harris, “Brown, Thomas,” Dictionary of Nineteenth-Century British 
Philosophers (Bristol 2002), 1.154-8; bieten knappe Einstiegsinformationen zu Playfair und Brown. 

85 Zu Hope siehe vor allem: Thomas Stewart Traill, “Memoir of Dr Thomas Charles Hope, Late Professor 
of Chemistry in the University of Edinburgh” (1847), Transactions of the Royal Society of Edinburgh
16 (1849), 419-34; ferner: Jack B. Morrell, “Science and Scottish University Reform: Edinburgh in 
1826,” British Journal for the History of Science 6 (1972), 39-56; Robert Geoffrey William Anderson, 
The Playfair Collection and the Teaching of Chemistry at the University of Edinburgh, 1713-1858 
(Edinburgh 1978), 35-45; Jack B. Morrell, “Hope, Thomas Charles,” in: Oxford Dictionary of National 
Biography, betreut von Oxford University Press. URL (Seite datiert: 2004; letzter Zugriff: 04.10.2008): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/13738> 

86 John James Ruskins Äußerung könnte sich theoretisch auch auf zwei andere von Cockburn erwähnte 
Hopes beziehen: den Juristen, zeitweiligen Tory-MP und späteren Lord Justice General Charles Hope 
(1763-1851) oder den toryistischen Richter John Hope (1794-1858), der allerdings aufgrund seines 
niedrigen Alters ausscheidet. Beide werden von Cockburn zudem nur an untergeordneter Stelle erwähnt 
und sind kaum in Zusammenhang mit Playfair und Brown zu bringen. Thomas Charles Hope stand 
zumindest mit Playfair in engem Kontakt (Traill, “Memoirs of Hope,” 422), dürfte Brown zumindest 
als Mediziner und späteren Kollegen gekannt haben und kam als Chemiker John James Ruskins 
naturwissenschaftlichen Interessen offensichtlich besonders entgegen.  



Korrespondenz beschränkt. Die Lektüre einzelner ihrer Publikationen ersetzte jedenfalls 

kein systematisches Studium. Doch John James Ruskins Zirkel von “Lehrern” erlaubt 

Rückschlüsse auf seine Interessen, Ambitionen und das Spektrum von Fragen, die ihn 

beschäftigten. Auffällig ist dabei, dass er speziell den Naturwissenschaften mit großem 

Interesse begegnete. Dies geht auch aus einem Brief Thomas Browns an John James 

Ruskin aus dem Jahre 1807 hervor. John James Ruskin hatte seinerseits Brown zuvor 

offenkundig um Literaturhinweise gebeten,87 mit denen er sich über den Forschungsstand 

in den Naturwissenschaften informieren könne. Brown reagierte auf dieses Schreiben mit 

einer langen Antwort, in der er die verschiedenen philosophischen und wissenschaftlichen 

Sachgebiete abschritt und ihm Ratschläge für das weitere Selbststudium gab: 

John James Ruskin hatte sich, soweit sich dies aus Browns Antwortbrief erschließen lässt, 

offenkundig unzufrieden über seinen Kenntnissstand auf dem Gebiet der “physical 

sciences” geäußert und beklagt, die Naturforschung gegenüber der Dichtung vernach-

lässigt zu haben. Damit lag er ganz auf der Linie der Spätaufklärung, die die Natur-

wissenschaften gegeüber den Sozialwissenschaften aufwertete. Zudem muss John James 

Ruskin seinen Beruf als ein Handicap für seine intellektuelle Entfaltung und seine 

87 Dieser vorangegangene Brief John James Ruskins ist wahrscheinlich nicht erhalten. 
88 Wortverlust durch Beschädigung des Papiers. 
89 Thomas Brown an John James Ruskin, Edinburgh, [01.]02.1807, zitiert in: Praeterita (1885-89), 

Works, 35.124-5. 



sozialen Ambitionen beschrieben haben. 

Brown, dessen Philosophie in Teilen stark von der Methodik der Naturwissenschaften 

beeinflusst war,90 der sich aber in moralphilosophischen Fragen recht nahe an Adam 

Smith orientierte und damit der Tradition der Hochaufklärung noch nahe stand,91 schärfte 

John James Ruskin ein, sich auf seinen Beruf als Kaufmann zu konzentrieren und sich 

auch intellektuell auf die spezifischen Bedürfnisse dieses Berufs einzustellen. Das Persön-

lichkeitsprofil eines Kaufmanns ließ sich aus Browns Sicht eher durch Belesenheit in 

Poesie und Dichtung verbessern als durch naturwissenschaftliche Kenntnisse. Anders als 

diese trug die Belletristik zur Vervollkommnung der Umgangsformen und zur Pflege der 

Geselligkeit bei und war deshalb Kaufmannskreisen deutlich angemessener: “In the 

society in which you are to mix, the writers in Belles Letters will be mentioned fifty times, 

when more abstract science will not be mentioned once.” 

Damit schwor Brown John James Ruskin zum einen auf das in der schottischen 

Aufklärung verbreitete stoisch fundierte Ethos ein, das der schottischen Moralphilosophie 

zugrunde lag und die whiggistische Tendenz der schottischen Aufklärung wesentlich 

prägte: Diesem Ethos zufolge hat der Mensch bekanntlich sich im Einklang mit dem 

Kosmos zu erhalten, Affekte und Lust zu zähmen und Gehorsam gegenüber den Gesetzen 

der Allnatur zu üben. Er hatte sich nach aufgeklärtem Verständnis daher auch in die 

Ordnung der Gesellschaft einzufügen und den Verkehrsgepflogenheiten der polite society

anzupassen.92 Darüber hinaus betonte Brown – ebenfalls im Einklang mit der Tradition 

der Hochaufklärung – den moralischen und persönlichkeitsbildenden Wert von Poesie 

und Belletristik für die “sittliche Kultur” des Menschen.93

Mit gewissen Vorbehalten legte Brown John James Ruskin abschließend doch die 

Lektüre einiger Chemielehrbücher von Thomas Thomson (1773-1852) und John Murray 

(gest. 1820) nahe und empfahl ihm zudem George Gregorys (1754-1808) populäre 

90 Thomas Brown, Lectures on the Philosophy of the Mind (1820), 4 Bde. (Edinburgh/London 191851), 
bes. 1.156-293. Vgl. Sher, Church and University, 313-4.

91 Smith’s Theory of Moral Sentiments (1759) nannte er “perhaps […] the most interesting work, in moral 
science”; er schränkte aber die herausragende Bedeutung der “sympathy” für die Ethik ein: Brown, 
Lectures on the Philosophy of the Mind, 4.77-108, Zitat: 4.102. Brown zählt zu den unzureichend 
erforschten Philosophen der Spätaufklärung, sodass sich kaum auf Forschungsliteratur zurückgreifen 
lässt: J. Charles Stewart-Robertson, “Brown, Thomas,” in Oxford Dictionary of National Biography. 
URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf 05.07.2012): <http://www.oxforddnb.com/view/article/3655> 

92 Vgl. Sher, Church and University, 151-86. 
93 Die Forschung zur whiggistischen language of manners wurde von John G.A. Pocock, “Virtue, Rights, 

and Manners: A Model for Historians of Political Thought”, in ders., Virtue, Commerce, and History: 
Essays on Political Thought and History, chiefly in the Eighteenth Century (Cambridge 1985), 37-50, 
angestoßen. 



Naturgeschichtsdarstellung Economy of Nature (1796).94 Zusammengenommen erhielt 

John James Ruskin also den Rat, sich in erster Linie weiter um seine literarischen 

Interessen und moralphilosophischen Kenntnisse zu kümmern. Zudem sollte er sich nach 

Browns Vorstellungen tiefer in die politische Theorie und Wirtschaftstheorie sowie ihre 

moralphilosophischen Konsequenzen einarbeiten und sich dann erst in den Natur-

wissenschaften rudimentär sachkundig machen (mit der Politischen Ökonomie war John 

James Ruskin demnach um 1807, ganz auf der Linie seiner spätaufklärerischen, empiri-

stisch-naturkundlichen Interessen, offenbar noch nicht vertraut). 

Es ist zu vermuten, dass John James Ruskin Browns Ratschläge beherzigte. Die 

Buchkäufe John James Ruskins orientierten sich jedenfalls auch noch in späteren Jahren 

an den Interessen, über die er sich im Briefwechsel mit Brown austauschte, und wurden 

damit auch Grundlage für die Lektüre seines Sohnes.95 John James Ruskins lebhaftes 

Interesse an den Naturwissenschaften ist dabei ebenso wie sein Wunsch nach einem 

Rechtsstudium charakteristisch für die Zeit der schottischen Spätaufklärung, während der 

die Popularität der moralphilosophischen Fächer abnahm und die empirischeren, speziell 

die Naturwissenschaften, attraktiver wurden.96 Dieser Wandel resultierte zum einen aus 

dem Bedeutungsverlust des Theologiestudiums, zum anderen aus der zunehmenden 

Verdrängung der sozialwissenschaftlichen Theorien der Hochaufklärung durch die 

Philosophie des Common Sense, die einen deutlichen Spezialisierungsschub förderte und 

wachsendes Interesse für die Naturforschung auslöste.97

94 Praeterita (1885-89), Works, 35.124-5. Bei den vorgeschlagenen Werken handelt es sich um Thomas 
Thomson, A System of Chemistry (Edinburgh 1802, 51817); John Murray, A System of Chemistry, 
Practical and Applied (Edinburgh 1806, 41819); sowie George Gregory, The Economy of Nature Ex-
plained and Illustrated on the Principles of Modern Philosophy (London 1796, 31804). Der bedeutend-
ste Forscher darunter ist sicher Thomson: Siehe Jack B. Morrell, “Thomas Thomson: Professor of 
Chemistry and University Reformer,” British Journal for the History of Science 4 (1969), 245-65. Zu 
Gregory, der als Popularisierer und Systematisierer des naturwissenschaftlichen Wissens im späten 
18. Jahrhundert eine gewisse Bedeutung erlangte, aber keine orignären Forschungen betrieb: John 
Valdimir Price, “Gregory, George,” in: Dictionary of Eighteenth-Century British Philosophers, 1.377-
8. 

95 Ab 1827 lässt sich ein Teil der literarischen Erwerbungen der Familie belegen, da John James Ruskin 
viele Buchkäufe in seinen Rechnungsbüchern verzeichnete. Die Anschaffungen wurden von Van Akin 
Burd im Anmerkungsapparat der Family Letters zu Jahreslisten addiert (Stellennachweis s. ibid., 
2.785). 

96 Sher, Church and University, 308-14. 
97 J. Charles Robertson, “A Bacon-Facing Generation: Scottish Philosophy in the Early Nineteenth 

Century,” Journal of the History of Philosophy 14 (1976), 37-49; Peter Jones (Hg.), Philosophy and 
Science in the Scottish Enlightenment (Edinburgh 1988). Steven Shapin, “Nibbling at the Teats of 
Science: Edinburgh and the Diffusion of Science in the 1830s,” in: Ian Inkster/ Jack B. Morell (Hg.), 
Metropolis and Province: Science in British Culture, 1780-1850 (Philadelphia 1983), 151-78; J. B. 
Smith, “Manners, Morals, and Mentalities: Reflections on the Popular Enlightenment of Early 
Nineteenth Century Scotland,” in: Walter M. Humes/Hamish M. Paterson (Hg.), Scottish Culture and 
Scottish Education, 1800-1980 (Edinburgh 1983), 25-54. 



Bis ins späte 18. Jahrhundert waren, wie angedeutet, vor allem Geistliche, und ins-

besondere die gemäßigten Presbyterianer (die sog. Moderates), im intellektuellen Leben 

Schottlands tonangebend gewesen. Ihre Vertreter, zu denen etwa William Robertson 

(1721-93), Hugh Blair (1718-1800) und Adam Ferguson (1723-1816) gehörten, leisteten 

einen signifikanten Beitrag zum philosophischen Diskurs der Hochaufklärung und traten 

insbesondere mit sozialhistorischen Arbeiten hervor, die im Anschluss an Montesquieu 

(1689-1755), Pufendorf (1632-94) und andere Autoren kausalmechanische Erklärungs-

modelle der Gesellschaft und ihrer historischen Entwicklung entwarfen. In den 1780er 

Jahren veränderte sich das intellektuelle Klima jedoch: Die Umorientierung des auf-

geschlossenen Publikums zur Philosophie des Common Sense, die sich in Edinburgh vor 

allem seit dem Amtsantritt Dugald Stewarts ab 1785 verbreitete, führte zu deutlichen 

Veränderungen im wissenschaftlichen Diskurs. Dem Skeptizismus David Humes setzte 

der Geistliche Thomas Reid die Vorstellung entgegen, dass die Wahrnehmungsstrukturen 

des Menschen providentiell so eingerichtet seien, dass sie zur wahren Erkenntnis von 

Kausalitäten führten. Nicht theoretische Spekulation, sondern vielmehr sorgfältige 

Sinneswahrnehmung sicherte die Verlässlichkeit von Erkenntnissen.98

Mit dieser Grundhaltung verdrängte die Common-Sense-Philosophie um 1790 die 

umfassenderen Philosophien der Hochaufklärung und begünstigte stattdessen die 

Konzentration auf Naturwissenschaften, Rechtswissenschaft und die antiquarische 

Geschichtsforschung; die skeptische Epistemologie der Hochaufklärung wurde durch 

verschiedene wahrnehmungspsychologische Systeme der philosophy of the mind abgelöst, 

in denen für epistemologische Zweifel kein Platz war.99 Dieser Trend verstärkte sich 

insbesondere nach der Eskalation der Gewalt in der Französischen Revolution ab 1792, da 

alle auf ‘abstrakter’ Theorie gründenden, mit Reformbestrebungen assoziierten Wissen-

schaften in den Ruch gerieten, radikalem Denken Vorschub zu leisten und der Unter-

minierung historisch gewachsener Staats- und Sozialstrukturen förderlich zu sein.100 Dies 

98 Für knappe Überblicke: Jerome B. Schneewind, “Scottish Common Sense Philosophy,” in: Cambridge 
Dictionary of Philosophy (Cambridge 21999), 822-823; und Keith Lehrer, “Reid, Thomas,” ibid., 783-
787, hier bes. 786. 

99 Sher, Church and University, 314, 317-8. Vgl. R. F. Stalley, “Common Sense and Enlightenment: The 
Philosophy of Thomas Reid,” in: Peter Gilmour (Hg.), Philosophers of the Enlightenment (Edinburgh 
1989), 74-90. Die klassische Darstellung ist Selwyn Alfred Grave, The Scottish Philosophy of Common 
Sense (Oxford 1960). 

100 Mit besonderem Nachdruck vertrat Edmund Burke diese Ansicht: Burke, Reflections on the Revolution 
in France [and on the Proceedings in Certain Societies in London Relative to that Event: In a Letter 
Intended to have been Sent to a Gentleman in Paris ] (1790), hg. v. Jonathan C. D. Clark (Stanford 
2001), u.a. 219-20. Ich beziehe mich an dieser Stelle z.T. auf eigene Vorarbeiten: “Dugald Stewart, 
‘Conjectural History,’ and the Decline of Enlightenment Historical Writing in the 1790s,” in: Ulrich 
Broich u.a. (Hg.) Reactions to Revolutions: The 1790s and their Aftermath (Berlin 2007), 231-62. 



traf insbesondere auf die Political Economy sowie weite Teile der aufgeklärten 

Historiographie (speziell die histoire philosophique) zu. Das Recht – Cockburn pries das 

schottische Recht, wie zitiert, als frei von “dim mysteries” (im Unterschied zur Theologie 

und wohl auch zur Philosophie) – bot sich in dieser Situation als ein historisch ver-

wurzelter, verhältnismäßig ‘theorieloser’ und damit politisch unverfänglicherer Studien-

inhalt an. 

Außerdem trugen die eskalierenden Kontroversen innerhalb der Staatskirche dazu bei, 

der akademischen Jugend das Theologiestudium zu verleiden und das Rechtsstudium 

attraktiv zu machen. Der Streit zwischen den Moderates und den Evangelicals in der 

Schottischen Kirche führte nämlich zu einer zunehmenden Paralyse der Kirche und zum 

Verfall des Moderatismus.101 Die stoische Moralphilosophie, die als der intellektuelle 

Kern des Moderatismus gilt, verlor nach 1789 überdies an Zustimmung, weil sie den 

zeitgenössischen Bedingungen nicht mehr angemessen schien: Das eher passivische Ethos 

des Duldens, der Anpassung und Selbstlosigkeit war kein geeignetes Leitbild, um in den 

politischen Auseinandersetzungen der Revolutionsära den Auffassungen der Kirche 

offensiv Gehör und Gehorsam zu verschaffen.102 In ähnlicher Weise wurde das vom 

Moderatismus vertretene Toleranzprinzip, das sich in der Praxis etwa auf viele Deisten 

und Skeptizisten wie Hume erstreckt hatte, von Evangelikalen als Ausdruck theologischer 

Prinzipienlosigkeit, Weltlichkeit und Ohnmacht gebrandmarkt. Der vermeintlichen Ir-

religiosität der Epoche durfte die Kirche nach Ansicht der Evangelikalen nicht mit einer 

Beliebigkeit fördernden Toleranz begegnen, wie sie die Moderaten angeblich postulierten. 

Solchen Angriffen der Evangelikalen aber hatten der Moderatismus immer weniger ent-

gegenzusetzen. Der moderate Kirchenflügel verlegte sich darauf, seine kirchlichen und 

akademischen Machtpositionen selbst unter Verletzung der eigenen, ehedem hochgehal-

tenen Prinzipien gegen das erstarkende Lager der Evangelikalen zu verteidigen. Eine zu 

einer öffentlichen Kontroverse ausgewachsene Affäre um die Besetzung des Edinburgher 

Lehrstuhls für Mathematik 1805 läutete jedoch den Verlust dieser Machtpositionen ein, 

da die Moderaten Edinburghs einen Ruf an den whiggistischen Kandidaten John Leslie 

(1766-1832) auf den Lehrstuhl für Mathematik zu hintertreiben versuchten, womit sie ihr 

101 Zum Moderatismus siehe Andrew Landale Drummond/James Bulloch, The Scottish Church, 1688-
1843: The Age of the Moderates (Edinburgh 1973); George Elder Davie, The Democratic Intellect: 
Scotland and her Universities in the Nineteenth Century (1961) (Edinburgh 1999), 3-40; Friedhelm 
Voges, “Moderate and Evangelical Theology in the Later Eighteenth Century,” Records of the Scottish 
Church History Society 32 (1985), 141-57. 

102 Für den Stoizismus im Moderatismus: Ingrid A. Merikoski, “The Challenge of Material Progress: The 
Scottish Enlightenment and Christian Stoicism,” Journal of the Historical Society 2 (2002), 55-76. 



traditionelles Bekenntnis zur wissenschaftlichen Freiheit in Frage stellten und sich zudem 

noch eine Abstimmungsniederlage in der General Assembly einhandelten.103

Mit der schwindenden Integrationskraft des Moderatismus büßte auch die mit diesem 

Flügel aliierte Hochaufklärung einen Großteil ihrer sozialen Basis und ihres Rückhalts in 

der schottischen Öffentlichkeit ein. Das sich im Gegenzug ausbreitende Milieu der 

Juristen und der ebenfalls in den Vordergrund tretenden Naturwissenschaftler und 

Mediziner gab der Spätaufklärung ein weithin neues Gepräge. Eines der ehemaligen 

Flaggschiffe der Aufklärung – die soziologische Geschichtsschreibung in Form der 

philosophical history – wurde weitgehend durch antiquarische Forschungen ersetzt. Auch 

der biblischen Überlieferung wurde wieder mehr Platz in der Historiographie ein-

geräumt.104 In fiktionalisierter Form überdauerten Elemente der philosophical history in 

den historischen Romanen Walter Scotts (1771-1832) und dem whiggistischen Fort-

schrittsoptimismus der Edinburgh Review.105 Andere Elemente der schottischen Hoch-

aufklärung blieben populär, wie etwa die sentimentalistische Moralphilosophie, wurden 

aber oft in neue Zusammenhänge, etwa in die religiöse Pädagogik, integriert.106

John James Ruskins Affinität zur (Hoch-)Aufklärung wird darin kenntlich, dass er 

dem Moderatismus als religiöser Haltung offenkundig treu blieb. Er hörte nicht auf, Hugh 

Blair noch in den 1820er und 1830er Jahren als einen seiner bevorzugten Theologen zu 

103 Ian D. L. Clark, “The Leslie Controversy, 1805,” Records of the Scottish Church Historical Society 14 
(1963), 179-97; und ders., “From Protest to Reaction: The Moderate Regime in the Church of Scotland, 
1752-1805,” in: Nicholas T. Phillipson/Rosalind Mitchison (Hg.), Scotland in the Age of Improvement: 
Essays in Scottish History in the Eighteenth Century (Edinburgh 1970), 200-24. Siehe auch Andrew 
Landale Drummond/James Bulloch, The Scottish Church, 1688-1843: The Age of the Moderates (Edin-
burgh 1973), 154-6, die den Verfall der rationalistischen Theologie sowie den Einbruch der Evange-
likalen in die intellektuelle Welt mit der Affäre um Leslie verbinden. Weniger Bedeutung misst Jack B. 
Morrell, “The Leslie Affair: Careers, Kirk, and Politics in Edinburgh in 1805,” Scottish Historical 
Review 54 (1975), 63-82, dem Ereignis bei, da er weniger die kirchenpolitischen Flügel in den Blick 
nimmt und den Enderfolg Leslies als Stärkung der schottischen Whigs betrachtet. 

104 Sher, Church and University, 316-8; Silvia Sebastiani, “Conjectural History vs. the Bible: Eighteenth-
Century Scottish Historians and the Idea of History in the Encyclopaedia Britannica,” Storia della 
storiografia 39 (2001), 51-61. 

105 Peter D. Garside, “Scott and the ‘Philosophical’ Historians,” Journal of the History of Ideas 36 (1975), 
497-512. Nachfolgemodelle bei Dugald Stewart, Dissertation Exhibiting the Progress of Metaphysical, 
Ethical and Political Philosophy, since the Revival of Letters in Europe (1815-21 mit Erg.), in: ders., 
Collected Works, Bd. 1 (Edinburgh/London 1854), und John Playfair, “Dissertation Exhibiting a 
General View of the Progress of Mathematical and Physical Science since the Revival of Letters in 
Europe” (1816 und 1824), in: ders., Works, Bd. 2 (Edinburgh 1822). Vgl. John Wyon Burrow, Evolu-
tion and Society: A Study in Victorian Social Theory (Cambridge 1966), bes. 42-64; Burrow, A Liberal 
Descent: Victorian Historians and the English Past (Cambridge 1981), 41-7; Biancamaria Fontana, 
Rethinking the Politics of Commericial Society: The ‘Edinburgh Review’ 1802-1832 (Cambridge 1985), 
11-45. Skeptischer u.a.: Jane Rendall, “Scottish Orientalism: From Robertson to James Mill,” Histor-
ical Journal 25 (1982), 43-69, insbes. 44 und 60. 

106 Eine Entwicklung, die durch Blairs Predigten natürlich wesentlich begünstigt wurde. 



verehren und trug dessen Predigten im Familienkreis vor.107 Zudem dämpfte er mit seiner 

moderatistisch-antischwärmerischen Haltung den evangelikalen Eifer seines Sohnes, wie 

Briefe von John James Ruskin gelegentlich sehr deutlich demonstrieren: “It sounds 

paradoxical but […] Heavenly subjects require to be approached in the most worldly 

way. We must hold to the anchor of Rationality, stick to our Humanities.”108 Das 

drängende Interesse John James Ruskins an den neueren Naturwissenschaften und der 

empiristischen Methodologie darf also nicht darüber hinwegtäuschen, dass er der ratio-

nalistischen Theologie der Hochaufklärung verpflichtet blieb, und entsprechend seiner 

religösen Neigung hielt John James Ruskin auch an der Moralphilosophie der schotti-

schen Hochaufklärung fest. Mehr noch: Die Ethik der schottischen Hochaufklärung 

wurde sowohl in ihrer stoischen Grundierung wie in ihrer sentimentalistischen 

Ausgestaltung durch Adam Smith zu einem grundlegenden Fundament der Erziehung 

seines Sohnes, wie im Kapitel 2 gezeigt werden wird. 

1.4 Politische Implikationen der schottischen Aufklärungsphilosophie: John James  

Ruskins politische Haltung 

Betrachtet man John James Ruskin als einen von der schottischen Aufklärung 

beeinflussten, wissenschaftlich Interessierten, fällt auch auf seine politische Haltung ein 

neues Licht, denn wenn er in der schottischen Aufklärung seine geistige Heimat sah, muss 

er sich zumindest mit der whiggistisch-liberalen Orientierung eines Großteils der 

schottischen Aufklärer auseinandergesetzt haben. Zwar ist die im heutigen öffentlichen 

Bewusstsein und speziell unter Ökonomen verbreitete Deutung der schottischen Auf-

klärung als Schule des viktorianischen Freihandelskapitalismus und radikalen 

Liberalismus von der modernen Forschung als eine weithin anachronistische 

Konstruktion des 19. Jahrhunderts zurückgewiesen worden,109 dennoch lässt sich die 

schottische Aufklärung als eine vorsichtig und skeptisch die Moderne verteidigende, 

whiggistische Politik legitimierende Bewegung verstehen. John James Ruskin muss sich 

also mit dem ‚liberalen‘ Erbe der schottischen Aufklärung auseinandergesetzt und in 

Teilen wohl auch identifiziert haben. 

107 Praeterita (1885-89), Works, 35.72. 
108 John James Ruskin an Ruskin, London, 25.8.1841, Family Letters, 2.679-82, hier: 680.  
109 Neuerdings etwa: Istvan Hont, “Introduction”, in: ders., Jealousy of Trade: Interpreting Competition 

and the Nation-State in Historical Perspective (Cambridge, Mass. 2005), 1-156, hier bes. 99-111. 



Tatsächlich waren alle drei der von John James genannten „Lehrer“ prinzipienfeste 

Whigs, die in dem von Hysterie geprägten Klima der Revolutionsära auf ihr Stehver-

mögen geprüft worden waren. Thomas Brown hatte ihm Smith’ Wealth of Nations (1776) 

ans Herz gelegt, und John James Ruskin hat es mit großer Wahrscheinlichkeit daraufhin 

auch gelesen.110 Mit seiner Parteinahme für die Political Economy ergriff Brown Position 

für eine kontroverse Wissenschaft – als ‚theorielastiger‘ Wissenschaft haftete der 

Political Economy in den 1790er Jahren so sehr das Odium des Radikalismus an, dass 

selbst Dugald Stewart später bemerkte: “[I ]t was not unusual [, in 1793 ], even among 

men of some talents and information, to confound, studiously, the speculative doctrines of 

Political Economy, with those discussions concerning the first principles of Government 

which happened unfortunately at that time to agitate the public mind.”111 Brown empfahl 

das Buch freilich nicht als Programmschrift eines radikalen Freihandelsliberalismus, 

sondern bezeichnete Smith’ political economy vielmehr als „the first and greatest of 

sciences to all men“, als eine praktisch-ethisch relevante Wissenschaft also, mit der 

Kaufleute den „narrow habits which that profession is sometimes apt to produce“ 

entgegenwirken könnten.112

Leider lassen sich über John James Ruskins politische Überzeugungen in den ersten 

drei Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts keine gesicherten Aussagen treffen. Soweit er sich 

später, in Briefen der 1830er und 1840er Jahren, zu parteipolitischen Themen äußerte, 

bekannte er sich zum Toryismus, wie Nebenbemerkungen bezeugen. So schrieb er auf 

dem Höhepunkt der wirtschaftlichen und politischen Krisenjahre 1838-41 (vor der 

Rückkehr der Tories an die Regierung 1841): “I like the way the Tories act in all cases be 

they Clergy or Laity better.”113 In dieser Zeit beherrschten die Debatten um die Corn 

110 Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 138.  
111 Dugald Stewart, “Account of the Life and Writings of Adam Smith, LL.D.” (vorgetr. 1793, publ. 1794/ 

1810), in: Stewart, The Collected Works of Dugald Stewart, hg. v. William Hamilton, Bd. 10: Bio-
graphical Memoirs of Adam Smith, LL.D., William Robertson, D.D., Thomas Reid, D.D. (Edinburgh/ 
London 1858), 3-98, hier: 87 FN G. Vgl. Emma Rothschild, “Adam Smith and Conservative Econ-
omics,” Economic History Review 45 (1992), 74-96. Zur Rezeption von Smith ferner bes.: Kirk Willis, 
“The Role in Parliament of the Economic Ideas of Adam Smith, 1776-1860,” History of Political 
Economy 11 (1979), 505-44; Salim Rashid, “Adam Smith’s Rise to Fame: A Reconsideration of the 
Evidence,” Eighteenth Century 23 (1982), 64-85; Richard F. Teichgraeber, “‘Less Abused than I had 
Reason to Expect’: The Reception of the Wealth of Nations in Britain, 1776-90,” Historical Journal 30 
(1987), 337-66; Teichgraeber, “Adam Smith and Tradition: The Wealth of Nations before Malthus,” in: 
Stefan Collini, Richard Whatmore, and Brian Young (Hg.), Economy, Polity, and Society: British Intel-
lectual History, 1750-1950 (Cambridge 2000), 85-104. 

112 Thomas Brown an John James Ruskin, Edinburgh, [01.]02.1807, zitiert in: Praeterita (1885-89), 
Works, 35.124-5.  

113 John James an Margaret Ruskin, Preston/Kendal, 14./15.02.1840, Family Letters, 2.644-6, hier: 645; 
ähnlich toryistisch im Brief, Herne Hill, 18.06.1838, 2.533-4, hier: 533.  



Laws (Importzölle auf Getreide) und die Stellung der anglikanischen Kirche im 

Verhältnis zur irischen katholischen Kirche die Agenda der öffentlichen Diskussion; 

Unruhen in Irland, Landarbeiter- und Chartisten-Demonstrationen verschärften die 

politischen Spannungen.114 Mit seinem Kommentar bezog John James Ruskin folglich 

Stellung gegen die Kirchenreformen der Whigs, die die Vormachtstellung der Staats-

kirche und des Protestantismus gegenüber dem Katholizismus gefährdeten – ein weithin 

populärer Standpunkt, der 1841 zum Wahlerfolg der Tories beitrug.115 Weniger sicher ist, 

ob er sich auch zugunsten der von Peel 1842 eingeführten Einkommenssteuer und für den 

Protektionismus aussprach,116 da die Tory-Partei in diesen Fragen selbst gespalten war.117

John James Ruskin wog offenkundig aber sorgfältig prüfend ab, wie er sich positionierte 

– ein Ultra-Tory bzw. ein “violent Tory of the old school”, als der er mit einem verkürzten 

Zitat Ruskins häufig beschrieben wird, ist schwerlich auszumachen.118 John James Ruskin 

sprach sich mit seiner Aussage wahrscheinlich mehr für Robert Peel (1788-1850, Premier 

u.a. 1841-46) und die Liberal Tories aus als für die Ultra-Tories. Auch nach 1841 scheint 

John James Ruskin die gegen die Tories durchgesetzte, moderat-liberale 

Wirtschaftspolitik Robert Peels (1788-1850) befürwortet zu haben. Zwar bevorzugte er 

Steuern auf Luxusgüter gegenüber Einkommenssteuern, wie sie Peel 1842 einführte,119

aber als Sherry-Importeur profitierte John James Ruskin indirekt von den hohen Steuern 

auf französische Weine und setzte sich für diese auch ein.120 In der Kontroverse um die 

protektionistischen, vom agrarischen Grundbesitz unterstützten Corn Laws, in deren 

114 Knapp: Hilton, Mad, Bad, and Dangerous, 502-508; Parry, Rise and Fall of Liberal Government, 106-
112, 134-141; Ian Newbould, “Sir Robert Peel and the Conservative Party, 1832-1841: A Study in 
Failure?,” English Historical Review 98 (1983), 529-57. 

115 Newbould, “Peel and the Conservative Party”, 549. 
116 Protektionistische Importzölle wurden in dieser Zeit noch auf Zucker, Holz und Getreide erhoben. 

Hohe Steuern gab es auch auf einige Luxusgüter, die in Großbritannien nicht hergestellt wurden. 
117 Hilton, Mad, Bad, and Dangerous People, 502-13; Parry, Rise and Fall of Liberal Government, 141-9.  
118 Der Satz findet sich sowohl in Ruskins Lebenserinnerungen Praeterita (1885-89), Works, 35.13, als 

auch fünfzehn Jahre zuvor in Ruskins politischen Sendbriefen Fors Clavigera, Letter 10 (Okt. 1871), 
Works, 27.165-80, hier: 167. “I AM, and my father was before me, a violent Tory of the old school;—
Walter Scott’s school, that is to say, and Homer’s. I name these two out of the numberless great Tory 
writers, because they were my own two masters”, lautet das volle Zitat, aus dem meist nur der oben 
verkürzt wiedergegebene Passus angeführt wird. Der Verweis auf den schottisch-aufgeklärt geprägten 
Walter Scott und Homer signalisiert, dass Ruskin unter „violent Tory“ prinzipiengeleitete Analysten 
der Gesellschaft und Zeitkritiker verstand, nicht antikatholische Ultra-Tories. In Fors steht Ruskins 
Satz ferner im Zusammenhang mit der von Ruskin kritisierten Ablehnung der Army Regulation Bill 
(1871) im House of Lords (mit dem Gesetz wurde die Praxis des Ämterkaufes in der Armee ab-
geschafft). Ruskin erklärte sich in dem Brief ferner zu einem Anhänger Thomas Carlyles (1795-1881).  

119 A British Merchant [=John James Ruskin], “Letter to the Editor”, Britannia (23.07.1842), 497-8; in 
Ausschnitten zitiert in Family Letters, 2.709 FN 3.  

120 William Goodwine [=John James Ruskin], “Wines: To the Editor of the St. James’s Chronicle,” St. 
James’s Chronicle (26.-29.03.1836), 4. Nachgedruckt und erläutert in Family Letters, 1.367-8 FN 2,  



Streichung Peels Politik 1846 gipfelte und endete, vertrat John James Ruskin überdies 

offenbar die freihändlerische Position Peels.121

Ein solcher abgewogener Standpunkt der gemäßigt-konservativen Mitte war bis in die 

1840er Jahre in der Geschäftswelt nicht ungewöhnlich: Selbst unter ‚liberalen‘ Kauf-

männern und Bankiers war das konsequente ideologische Bekenntnis zum Freihandel, wie 

es die Radikalliberalen mit ihren Wurzeln im nordenglischen Unternehmertum und im 

Nonkonformismus artikulierten, eher die Ausnahme – statt auf Theorien setzten die 

meisten Whigs/‚Liberalen‘ auf pragmatische Einzelfallentscheidungen, um den Ausgleich 

zwischen den unterschiedlichen sozialen Gruppierungen sicherzustellen.122 Und auch 

außerhalb der whiggistischen Parlamentsfraktion stand das Bürgertum keineswegs 

geschlossen hinter den Freihandelszielen der Radikalliberalen: Insbesondere die 

Finanzwelt der City war, anders als die Industriellen im Norden Englands, in dieser Frage 

gespalten: Wer im Finanzwesen den Ton angab, war in einer Welt von Oligopolen auf-

gestiegen und betrachtete Wirtschaftsreformen nicht selten mit Skepsis.123  

Entschiedener hatte sich John James Ruskin ein Jahrzehnt zuvor in der Debatte um die 

heißumstrittene Katholikenemanzipation 1829 und die Parlamentsreform 1832 exponiert. 

Aufgrund seiner kritischen Haltung zu diesen Reformen vertrat Robert Hewison die 

Ansicht, John James sei ein Ultra-Tory gewesen, der die verfassungspolitischen Reform-

maßnahmen der 1820er und 1830er Jahre unnachgiebig ablehnte:124 “Although John 

James Ruskin’s commercial interests made him a free-trader, he belonged to the ultra-

tory school of thought which had not been reconciled to Catholic emancipation or the 

Reform Act of 1832”, kommentiert Hewison dementsprechend John James Ruskins 

politische Haltung.125 Doch obgleich John James Ruskin auch nach 1829 daran festhielt, 

die Katholikenemanzipation als kapitale Fehlentscheidung zu kritisieren, verweigerte er 

sich nicht grundsätzlich jeder Reform. Die kategorisch jeden Wandel ablehnende Rede 

Wellingtons vom 2. November 1830, die den Anlass für das Zerbrechen der letzten Tory-

Regierung vor dem Reform Act (1832) gab, kritisierte er bespielsweise als starrsinnig und 

121 Hewison, “Ruskin,” ODNB. 
122 Parry, Rise and Fall of Liberal Government, 143.  
123 Anthony C. Howe, “Free Trade and the City of London, c.1820-1870”, in: History 77 (1992), 391-410, 

hier: 393-7.  
124 Zur politischen Haltung von John James Ruskin äußern sich bislang vor allem Burd, “Introduction,” 

Family Letters, hier: xl-xli; Robert Hewison, “Notes on the Construction of the Stones of Venice,” in: 
Robert Rhodes/Del Ivan Janik (Hg.), Studies in Ruskin: Essays in Honour of Van Akin Burd (Athens, 
O. 1982), 131-52; Peter D. Anthony, John Ruskin’s Labour: A Study of Ruskin’s Social Theory (Cam-
bridge 1983). 

125 Hewison, “Ruskin,” ODNB.  



kontraproduktiv.126 Der Grund für seine ablehnende Haltung gegen tiefgreifende Refor-

men lag demnach in seinen Vorbehalten gegen den Katholizismus, den er – mit einem 

durchaus whiggistisch gefärbten Argument – als eine Glaubenshaltung charakterisierte, 

die rückständig und für Großbritannien daher politisch gefährlich sei.127 Seine Unter-

stützung für die bestehenden politisch-sozialen Verhältnisse begründete er ausdrücklich 

mit älteren whiggistischen Argumentationsmustern, wie sie sowohl bei Whig-Aristo-

kraten als auch bei Liberal Tories in Ansehen standen: So sah John James Ruskin durch 

die bestehende Staats- und Gesellschaftsordnung beispielsweise den sozialen Ausgleich 

und die soziale Mobilität optimal garantiert: Ruskins freier Umgang mit den Söhnen der 

Aristokratie in Oxford etwa demonstrierte aus seiner Sicht “the power of Talent in 

sustaining its possessor on a Level with Birth or with Wealth & […] the excellence of our 

free Government & Institutions which admit all to the chance of rising by means of one or 

the other—aiding all & repressing none.”128  

Ein starrsinniger Ultra-Tory war John James Ruskin demnach nicht. Möglicherweise 

hatte er in seiner Edinburgher Lebensphase sogar entschiedener whiggistische Ansichten 

vertreten. Wie bei vielen anderen Zeitgenossen, die in den gemäßigteren Gruppierungen 

des Whiggismus verankert waren, leiteten die polarisierenden Umbrüche der Reformära 

dann aber offenbar auch bei John James Ruskin einen Meinungswandel und die festere 

Bindung an einen konservativeren Flügel der Öffentlichkeit ein. Seine Haltung nach 1832 

ist wahrscheinlich am besten als die eines Liberal Tory zu charakterisieren, wobei er in 

religionspolitischen Fragen fraglos rigide antikatholische Positionen vertrat, die unter 

Liberal Tories nicht unbekannt waren. Veränderungen der politisch-religiösen Ordnung 

des Staatswesens durch eine Ausdehnung bürgerlicher Partizipationsrechte und eine 

Aufweichung der protestantischen Vormachtstellung gegenüber dem Katholizismus 

lehnte John James Ruskin sicherlich so lange ab, wie sie nicht aus pragmatischen 

Gründen notwendig waren. Wirtschaftlichen Reformen sowie dem technischen und 

sozialen Fortschritt begegnete er keineswegs mit Vorbehalten. 

126 John James an Margaret Ruskin, Birmingham/Manchester, 13./14.02.1840, Family Letters, 2.639-41, 
hier: 640. 

127 John James an Margaret Ruskin, Birmingham/Manchester, 13./14.02.1840, ibid., 640. Vgl. dazu Walter 
L. Arnstein, Protestant versus Catholic in Mid-Victorian England: Mr. Newdegate and the Nuns (New 
York 1982); Donald A. Kerr, Peel, Priests, and Politics: Sir Robert Peel’s Administration and the 
Roman Catholic Church in Ireland, 1841-1846 (Oxford 1986), 256-87; T. M. Devine/J. R. Young 
(Hg.), Eighteenth-Century Scotland: New Perspectives (East Linton 1999); Walter Ralls, “The Papal 
Agression of 1850: A Study in Victorian Anti-Catholicism,” in: Gerald Parsons (Hg.), Religion in 
Britain, Bd. 4: Interpretations (Manchester 1988), 115-34. 

128 John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.03.1842, Family Letters, 2.712-4, hier: 712. 



John James Ruskins politische Haltung besitzt allerdings noch eine weitere Facette, 

die außerhalb tagespolitischer Kontroversen lag und sein Verhältnis zur Wirtschaft betraf, 

insbesondere zum eigenen Berufsstand, der Handelskaufmannschaft. Nimmt man in 

Betracht, dass John James Ruskin vom moderatistischen Ethos des Stoizismus und dem 

Grundsatz der Anpassung an die Erfordernisse der Gesellschaft erfüllt war, und bedenkt 

man weiter, dass er sich mit der Politischen Ökonomie Adam Smith’ auseinandergesetzt 

hatte, dann fällt um so einschneidender auf, dass er für seinen eigenen Berufsstand kein 

gutes Wort fand: John James Ruskin scheint sich mit seiner sozialen Stellung als 

Kaufmann nie identifiziert zu haben und äußerte immer wieder scharfe Kritik an seinem 

Berufsstand. Selbst nach vielen Jahren im Geschäft legte er seine Abneigung gegen den 

Brotberuf nicht ab, wie Briefe an seine Mutter belegen: “I cannot but say I have turned 

from my profession for moments repeatedly with disgust—had I my life to lead over 

again, nothing should make me a Merchant.”129 Auch nachdem er sich um 1815 mit zwei 

Partnern selbständig gemacht und begonnen hatte, sich in dem neuen Unternehmen ein 

großes Vermögen zu erarbeiten,130 zogen sich Klagen über “the Leaden Slumber of my 

Life” und “my vegetative Existence” wie ein roter Faden weiter durch seine Familien-

korrespondenz.131 Solche Äußerungen waren zum Teil sicherlich Ausdruck persönlicher 

Enttäuschungen und Veranlagung, wie es Ruskins Autobiographie teilweise nahelegt.132

Doch John James Ruskins Lamenti lag mehr zugrunde als temporäre Stimmungstiefs. In 

vielen seiner Briefe stimmte er Klagen über die angebliche Perfidie und Verdorbenheit 

der Geschäftswelt an, die auf grundsätzliche Ressentiments gegen die kommerzielle 

Gesellschaft schließen lassen.133 Besonders deutlich kommt dies in einem Schreiben von 

1841 zu Ausdruck, in dem er sich an den Verleger der Texte seines Sohnes, William 

Henry Harrison (1795-1878), wandte: 

129 John James Ruskin an seine Mutter Catherine Ruskin, London, 05.10.1812, Family Letters, 1.53-60, 
hier: 56; vgl. ibid., 57. 

130 Sein Vermögen erreichte bis zu seinem Tod 1864 einen Wert von weit über 150.000 £. Dieser Wert des 
an Ruskin vererbten Kapitals schloss Sachverwerte noch nicht ein: Hilton, Later Years, 66. 

131 In den verhältnismäßig wenigen erhaltenen Briefen von John James Ruskin kommen diese Stimmungen 
häufig zum Ausdruck: An Margaret Ruskin, London, 15.08.1817, ibid., 1.86-7, hier: 86; Huntingdon, 
21.02.1817, 1.151-3, hier: 152; Norwich, 25.02.1827, 1.153-5, hier: 154-5; Halifax, 22./23.02. 1829, 
1.182-4, hier: 182; Penrith/ Carlisle, 09./10.03.1831, 1.238-42, hier: 238-9; Ipswich, 15.12.1836, ibid., 
1.374-6, hier: 375; Yarmouth, 22.01.1839, 2.558-60; Manchester, 30./31.01.1839, 2.575-7, hier. 576. 
Zitate oben: John James an Margaret Ruskin, Yarmouth, 11.03.1826, Family Letters, 1.135-7, hier: 136. 

132 Praeterita (1885-89), Works, 35.39, 408. 
133 Auch Ruskin bemerkte die starken Ressentiments seines Vaters u.a. gegen Bild- und Buchhändler: 

ibid., 35.257-258. 



John James Ruskin kritisierte demnach, dass zwischen ethischem Verhalten, Empathie 

sowie gepflegten Umgangsformen einerseits und wirtschaftlichem Handeln andererseits 

eine Dichotomie bestand, die er offenkundig als schwer erträglich empfand. 

Mit solchen antikommerziellen Ressentiments stellte sich John James Ruskin in einen 

scharfen Gegensatz zur Politischen Ökonomie Adam Smith’, die unter anderem die 

Überwindung antikommerzieller Affekte zum Ziel hatte. Denn eine der Kernideen der 

schottischen Wirtschaftsauffassung war das Postulat, dass die Verfolgung wirtschaft-

lichen Eigeninteresses nicht im Widerspruch zum Wohlergehen des Gemeinwesens 

stand.135 Diese Überzeugung hatte Smith im bekannten Diktum formuliert: “It is not from 

the benevolence of the butcher, the brewer, or the baker, that we expect our dinner, but 

from their regard to their own interest. We address ourselves, not to their humanity but to 

their self-love, and never talk to them of our own necessities but of their advantages.”136

John James Ruskin fiel es dagegen schwer zu akzeptieren, dass im privaten Mit-

einander der Menschen Empathie, Sittlichkeit und Soziabilität leitend sein sollten (wie es 

die sentimentalistische Moralphilosophie, und insbesondere Smith’ Theory of Moral 

Sentiments postulierten), hingegen aber der Umgang im Wirtschaftsleben nur vom Selbst-

interesse des Einzelnen gesteuert sein sollte.137 Angespannt von aufreibenden Verkaufs-

134 John James Ruskin an William Henry Harrison, [o.O.], 15.09.1841, Family Letters, 2.698 FN 4. 
135 Knappe Zusammenfassungen der bekannten Materie etwa in: Andrew S. Skinner, “Economy and 

History: The Scottish Enlightenment,” Scottish Journal of Political Economy 12 (1965), 1-22; Phillip-
son, Nicholas T., “Virtue, Commerce, and the Sciences of Man in Early Eighteenth-Century Scotland”, 
Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 191 (1980), 750-3. Richard F. Teichgraeber, “Re-
thinking the ‘Adam Smith Problem’,” Journal of British Studies 20 (1981), 106-23; Teichgraeber, ‘Free 
Trade’ and Moral Philosophy: Rethinking the Sources of Adam Smith’s ‘Wealth of Nations’ (Durham, 
N.C. 1986), Ronald Hamowy, The Scottish Enlightenment and the Theory of Spontaneous Order 
(Carbondale, Ill. 1987). J. Ronnie Davis, “Adam Smith on the Providential Reconciliation of Individual 
and Social Interests: Is Man Led by an Invisible Hand?,” History of Political Economy 22 (1990), 341-
52. Rudolf Mattijs Verburg, The Two Faces of Interest: The Problem of Order and the Origins of 
Political Economy and Sociology as Distinctive Fields of Inquiry in the Scottish Enlightenment (Diss. 
Rotterdam 1991; [Rotterdam 1991?]) 

136 Smith, Wealth of Nations, I/ii/2, (S. 1.27). 
137 Diese Unterscheidung ist in der Forschungskontroverse um das sog. ‚Adam-Smith-Problem‘ Ende des 

19. Jahrhunderts als ungelöster Konflikt zwischen Smith’ Werken gedeutet worden. Im Kern berührt 
die Kontroverse das immer wieder auftretende Problem der die Nichtuniversalität des Moralischen, das 
eben auch für Zeitgenossen ein Problem darstellte. David Daiches Raphael/ Alec Lawrence Macfie, 
“Introduction,” in: Smith, Theory of Moral Sentiments, 1-52; neuerdings Maria Pia Paganelli, “The 
Adam Smith Problem in Reverse: Self-Interest in the Wealth of Nations and The Theory of Moral 
Sentiments,” History of Political Economy 40 (2008), 365-382. 



gesprächen und dem Zwang, genügend Absatz zu erzielen, beschrieb er sein Verhältnis 

zur Welt auf einer Geschäftsreise 1836 als das eines komplett Isolierten, der nicht einmal 

das Verhältnis eines Bettlers zur Welt pflegte: 

John James Ruskin bemühte damit den Topos des Bettlers in der gleichen Bedeutung, 

in der ihn Adam Smith im Wealth of Nations verwendet hatte. Smith illustrierte mit dieser 

Figur seine Einsicht, dass selbst Menschen, die durch mangelndes Einkommen scheinbar 

nur vom Wohlwollen ihrer Mitbürger abhängig waren, faktisch auf die Prinzipien des 

Wirtschaftslebens angewiesen waren, und damit wie alle anderen Teile der Gesellschaft 

auch auf den inhärenten menschlichen Trieb zum Eigennutz vertrauten: “Nobody but a 

beggar chuses to depend chiefly upon the benevolence of his fellow-citizens. Even a 

beggar does not depend on it entirely. […] The greater part of his occasional wants are 

supplied in the same manner as those of other people, by treaty, by barter, and by 

purchase.”139 John James Ruskin veranschaulichte mit seinem Schreiben folglich seine 

tief verwurzelte Abneigung und Distanz zu seiner Berufswelt und damit zur Welt des 

Kommerzes und Eigennutzes. 

John James Ruskins Antikommerzialismus entsprang demnach nicht so sehr der 

traditionellen humanistischen (und aristokratischen) Kritik am Kaufmannsstand, die sich 

gegen die mangelnde Autonomie des Händlers von Partialinteressen richtete. Auch die 

radikalliberale Kritik an Privilegien, Monopolen und Korporatismus teilte er nicht, wie 

sich schon aus den Erörterungen über seinen politischen Standpunkt schlussfolgern ließ. 

Vielmehr vermisste John James Ruskin im Wirtschaftsleben offenbar die Orientierung an 

den Grundsätzen und Umgangsformen der politeness und sociability, die zu den 

Kernelementen der sentimentalistischen Moralphilosophie der Aufklärung zählten. John 

James Ruskins Antikommerzialismus stand demnach nicht im Widerspruch zu seiner 

aufgeklärten Haltung, sondern war vielmehr das Resultat aufgeklärten Denkens in der 

Tradition der Ethik der Empfindsamkeit. 

138 John James an Margaret Ruskin, Ipswich, 15.12.1836, Family Letters, 1.374-6, hier. 375. 
139 Adam Smith, An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations (1776, 31784), hg. v. Roy 

Hutcheson Campbell/Andrew Stewart Skinner/William Burton Todd, 2 Bde. (Oxford 1976), I/ii/2 (S. 
1.27). 



Dieser Antikommerzialismus glich im Kern den wirtschaftskritischen Überzeugungen 

Edmund Burkes (1729-97), denen sich John James Ruskin wohl nicht nur anschloss, 

sondern die er offenkundig als Inbegriff politischer Vernunft betrachtete.140 Burke hatte in 

seinen Reflections on the Revolution in France (1791) nicht allein die radikalen 

Philosophen, sondern vor allem auch die ‚Karrieremacher‘ des 18. Jahrhunderts, die 

Unternehmer, Händler und Kapitalgeber, für den Ausbruch der Revolution und ihre 

Folgen verantwortlich gemacht. Ihnen warf er vor, im Bund mit den radikalen men of 

letters den sittlichen Voraussetzungen einer funktionierenden Gesellschaftsordnung den 

Boden entzogen zu haben. Sie hatten seiner Ansicht nach politeness, sociability und 

imagination – also die Fundamente der sentimentalistischen Ethik – sowie die Religion 

zersetzt und damit die französische Gesellschaft in den Abgrund gestoßen:141

Dabei hatte Burke eben nicht nur die Denker und Literaten der radikalen Aufklärung im 

Visier, sondern attackierte insbesondere das aufgestiegene Bürgertum der ‘neureichen’ 

Manufakturbesitzer, Kaufleute und Kapitalgeber.143 Diesem Bürgertum machte Burke den 

Vorwurf, vergessen zu haben, dass menschliche Gesellschaft zwar ohne kapitalistische 

Wirtschaft, die kapitalistische Wirtschaft aber nicht ohne die Umgangsformen der 

aufgeklärten Gesellschaft auskomme: 

140 John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.04.1852 [Postst. Camberwell Green, 03.04.1852], Ruskin 
Library, University of Lancaster, L 4, o. fol. Vgl. die Reaktion Ruskins: An John James Ruskin, 
[Venedig], 24.04.[1852], Letters from Venice, 258-60, hier: 259.  

141 Edmund Burke, Reflections on the Revolution in France [and on the Proceedings in Certain Societies 
in London Relative to that Event: In a Letter Intended to have been Sent to a Gentleman in Paris ] 
(1790), hg. v. Jonathan C. D. Clark (Stanford 2001), u.a. 275-6, 278. Zu diesem Aspekt siehe insbes. 
John G. A. Pocock, “The Political Economy of Burke’s Analysis of the French Revolution,” Historical 
Journal 25 (1982), 331-49. Burkes Prinzipien weisen ihn selbst als einen Erben der Aufklärung aus: 
Vgl. hierzu u.a. Richard Bourke, “Edmund Burke and Enlightenment Sociability: Justice, Honour, and 
the Principles of Government,” History of Political Thought 21 (2000), 632-56. 

142 Burke, Reflections on the Revolution in France, 239-40. 
143 Siehe insbes. Pocock, “Political Economy of Burke’s Analysis,” 331-49. 



Burke verband demnach ein aufklärt-whiggistisches Soziabilitätsideal mit einer eher 

dem Toryismus (bzw. der Country-Ideologie und dem civic humanism) zuzurechnenden 

Abneigung gegen die Vertreter des Kommerzes.145 Dies machte Burkes politisches 

Denken offenkundig zu einem großen Leitbild von John James Ruskin. In Briefen an 

Ruskin sparte er nicht mit Ausdrücken seiner Bewunderung für Burke.146 Er sah sich in 

seiner Meinung auch vom schottischen Whig Francis Jeffrey bestätigt, der Burke 1844 

gelobt hatte. Mit Anerkennung notierte John James Ruskin: “Jeffrey says in his old age of 

Burke—‘The greatest & most accomplished Intellect which England has produced for 

Centuries’”.147 Diese Information, die er wiederum Cockburns Life of Jeffrey ver-

dankte,148 leitete er mit Beifall an Ruskin weiter. 

Insgesamt betrachtet, stand John James Ruskins Rezeption der schottischen Moral-

philosophie also unter konservativen Vorzeichen. Seine Haltung war dabei nicht durch 

einen extremen, starren Ultratoryismus geprägt, sondern durch einen tiefen Antikommer-

zialismus. Dieser leitete sich direkt aus seinem Verständnis der schottischen Moral-

philosophie ab: Aus John James Ruskins Sicht sollten Menschen ihre Empathie und damit 

ihr Gewissen naturgemäß entwickeln können – dann konnte man zuversichtlich sein, dass 

sie zu respektablen und tragenden Mitgliedern der Gesellschaft heranreifen würden. Das 

moderne Wirtschaftsleben forderte und förderte dagegen genau die gegenteiligen Eigen-

schaften: Eigennutz und Kaltschnäuzigkeit. Ruskin, der nach den Wünschen seiner Eltern 

als Dichter oder Geistlicher gleichsam die höchsten Standards moralischer und humaner 

144 Burke, Reflections on the Revolution in France, 242. 
145 John James Ruskins Bekannter George Croly bezeichnete Burke entsprechend als “restorer of ancient 

Whiggism.” Croly, Memoir of Burke, 6. 
146 Wie auch die Reaktion Ruskins demonstriert: An John James, [Venedig], 24.04.[1852], Letters from 

Venice, 258-60, hier: 259. 
147 John James Ruskin an Ruskin, Liverpool, 02.04.1852 [Postst. Camberwell Green, 03.04.1852], Ruskin 

Library, University of Lancaster, L 4, o. fol. Zum Einfluss der Reflections auf die Autoren der 
Edinburgh Review siehe etwa Fontana, Rethinking the Politics, 25-38, bes. 25-30.  

148 Francis Jeffrey in einem Brief an Cockburn, Haileybury, 04.09.1844; zitiert in: Cockburn, Life of 
Jeffrey, 1.397: “[Burke is the] greatest and most accomplished intellect which England has produced 
for centuries, and of a noble and loveable nature.” [Dem Geburtsland und einem Teil seiner Abstam-
mung nach war Burke Ire.]  



Entwicklung in herausragender Position vertreten sollte – „You are blessed with a fine 

Capacity & even Genius & you owe it as a Duty to the author of your Being & the giver 

of your Talents to cultivate your powers & to use them in his Service & for the benefit of 

your fellow Creatures“ schrieb John James Ruskin dem gerade erst zehnjährigen Ruskin – 

wurde dementsprechend von der Berufswelt seines Vaters sorgsam abgeschirmt und an 

den höchsten Modellen literarischer und moralphilosophischer Bildung geschult.149

1.5 Zwischenresümee 

Das vorliegende Kapitel zeichnet den Bildungshorizont des Elternhauses von John Ruskin 

nach und arbeitet dabei vor allem heraus, dass John James Ruskin und Margaret Ruskin in 

hohem Maße von den Ideen der Hoch- und Spätaufklärung geprägt waren: Wie in der 

Spätaufklärung üblich, wandte sich John James Ruskin von den ‘abstrakten Theorien’ der 

Hochaufklärung wie die meisten Angehörigen seiner Generation weithin ab, nicht allein 

weil sie als Nährboden für Radikalismus und revolutionären Fanatismus galten, sondern 

weil das Erfahrungswissen ein tragfähigeres Fundament für den Umgang mit Umwelt, 

Gesellschaft und der Sphäre der Metaphysik bereitzustellen schien als theoriegestützt 

konstruierte Gedankensysteme. Er orientierte sich deshalb offenbar an der Common-

Sense-Philosophie und damit am naturwissenschaftlichen Empirismus.150 Die offenen 

Probleme der Zukunft und die offenen Fragen der Religion ließen sich aus seiner Sicht 

wohl primär durch Erfahrungswissen und Detailuntersuchung am Objekt lösen. Der 

Hochaufklärung fühlten sich Ruskins Eltern in der Moralphilosophie und zum Teil auch 

in der rationalistischen Theologie/Stoizismus verbunden; wobei Margaret Ruskin mit 

ihrer evangelikalen Ader sowohl in moralischer Striktheit als auch in emotionaler 

Hinsicht eine spannende Ergänzung zum moderatistischen John James bildete und eine 

Brücke zwischen Aufklärung und Evangelikalismus schlug  

Ihre Verbundenheit zur Moralphilosophie bildete damit die Grundlage nicht allein für 

die Beziehung John James Ruskins und Margarets, sondern wurde auch zur Grundlage 

ihrer gesamten Erziehungsarbeit: Die Entscheidung gegen eine Internatsschule, für die 

Hauserziehung, für die Kooedukation mit der Cousine, für die evangelikale Kinder-

literatur, die moralanweisenden Bibelstellen, alles war darauf ausgerichtet, Ruskin im 

149 John James Ruskin an John Ruskin, Carlisle, 6.11.1829, Family Letters, 1.209-210, hier: 209. 
150 J. Charles Robertson, “A Bacon-Facing Generation: Scottish Philosophy in the Early Nineteenth 

Century,” Journal of the History of Philosophy 14 (1976), 37-49. 



Sinne der schottischen Moralphilosophie zu einem sentimentalistisch gebildeten 

Gewissensmenschen zu machen – Für Leitbilder vorbildlichen Verhaltens wurden 

Klassiker und Geschichtsschreibung gelesen; ethische Normen wurden anhand der Bibel 

und des Katechismus gelernt.151 Kulminationspunkt der Ausbildung aber war die Lektüre 

Adam Smith’. 

Der politische Kontext, in dem Ruskin mit der Moralphilosophie vertraut gemacht 

wurde, war ein gemäßigt konservativer: Nicht ein starres Festhalten an dem „Ancien 

Regime“ prägte die Haltung, auch der Antikatholizismus überspannte den 

moralphilosophische Haltung nicht, so stark er war. Vielmehr war es die Gegnerschaft 

gegen den Radikalismus und die Antipathie gegen die Welt des Kommerzes, die die 

Bildung unter konservative Vorzeichen stellte. Dennoch trug John James Ruskins 

Toryismus den Stempel der Aufklärung, ja leitete sich aus der differenzierten Position der 

Moralphilosophen ab, die ‚liberale‘ ebenso wie konservative Deutungen ermöglichte. 

Diese zunächst widersprüchlich anmutende Grundeinstellung war im frühen 

19. Jahrhundert kein Einzelfall.152 Die Position John James Ruskins erinnert daran, dass 

die Vision eines unaufhaltsam von Fortschritten und Wachstum geprägten Wirtschafts- 

und Gesellschaftssystems, in dem unterschiedliche moralische Verhaltenskodizes neben-

einander exisitierten, noch nicht zum allseits akzeptierten Grundbestand der Hoch- und 

Spätaufklärung zählte. Ruskins Eltern forderten das Festhalten an einem Moralkodex der 

Empathie und einfühlenden Gewissensbildung, wie ihn Smith postulierte, indem für die 

Nachahmung systemspezifischer Verhaltensweisen kein Platz war. 

Damit liegt jedoch der Schluss nahe, dass Ruskin die schottische Ethik mit einer 

gesellschaftskritischen, gegen die Welt des Kommerzes gerichteten Spitze kennenlernte, 

ohne dass er im engeren Sinne auf einen politischen und insbesondere wirtschaftspoliti-

schen Standpunkt festgelegt wurde. Ruskin musste sich also mit einer konservativen 

Deutung der schottischen Moralphilosophie auseinandersetzen. Im Hinblick auf die 

Entwicklung Ruskins ist nun aber zu fragen, wie er die Ideen der schottischen Aufklärung 

und insbesondere die moralphilosophische Grundhaltung seiner Eltern, aber auch die 

damit verbundenen politischen und wissenschaftlichen Überzeugungen, rezipiert hat. Wie 

151  Dies geschah in evangelikalen Familien üblicherweise anhand etwa des Shorter Westminster Catechism
(1647), der möglicherweise auch von Ruskin durchgearbeitet wurde, wie der Herausgeber von Ruskins 
Werken, Edward Tyas Cook, in einer Anmerkung annimmt: Modern Painters II, Works, 4.28-9 mit 29 
FN 1. 

152 Einen Vertreter mit ähnlichen Positionen untersucht Michael Michie, An Enlightenment Tory in 
Victorian Scotland: The Career of Sir Archibald Alison (Montreal 1997), hier: 4. 



ihr Sohn, John Ruskin, das Werk Adam Smith’ rezipierte, wird daher im folgenden 

Kapitel erläutert; dort wird auch die Theory of Moral Sentiments detailliert dargestellt 

(Kap. 2). An dieser Stelle steht zunächst der Bildungshorizont seiner Eltern im Vorder-

grund, und über diesen lässt sich anhand des Briefes von Margaret Ruskin feststellen, 

dass Ruskins Eltern bei der Vermittlung von Smith’ Philosophie das Ziel deutlich vor 

Augen stand, Smith’ Theorie der menschlichen Wahrnehmung und der Psychologie des 

moralischen Bewusstseins weiterzugeben. 



‘You may be doomed to enlighten a 
People by your Wisdom’ 
John Ruskins Curriculum schottischer Moralphilo-
sophie und Rhetorik

Ruskins Vater, John James Ruskin, verdankte seiner Edinburgher Heimat, wie im voran-

gegangenen Kapitel dargelegt, überraschend tiefe Einblicke in den Diskurs und Ideen-

haushalt der schottischen Aufklärung. Obgleich er nicht studiert hatte, sondern nach der 

High School eine kaufmännische Ausbildung aufnahm, waren etwa seine naturwissen-

schaftlichen Interessen sehr ausgeprägt und deutlich von der Aufklärung beeinflusst. 

Auch seine religöse Neigung zum Moderatismus entsprach der schottischen Form der 

Aufklärung. Im Einklang mit seinen moderatistischen Überzeugungen, war er zudem ein 

Anhänger der schottischen Moralphilosophie. 

Dass John James Ruskins Bildungshorizont – und auch der seiner Frau, Margaret 

Ruskin – von den Ideen der schottischen Aufklärung beeinflusst war, wirft nun aber auch 

ein neues Licht auf die Erziehung und das Denken ihres Sohnes. Denn natürlich nahmen 

Ruskins Eltern bei ihrer Übersiedlung aus Schottland nach London aus ihrer Heimat viele 

der Ideale, Methoden und Ideen mit, die sie in den folgenden Jahren ihrem Sohn 

vermittelten.1 Diese Einflüsse, die bislang in der Ruskin-Forschung selten erwähnt 

werden, dürften keinen unwesentlichen Anteil an der Ausprägung seines Denkens und an 

der Konzeption mindestens seiner frühen Schriften gehabt haben. 

Insbesondere die aufgeklärte Moralphilosophie bildete offenkundig eine grundlegende 

Komponente in der Erziehung John Ruskins, denn mit der Ethik der schottischen Hoch-

aufklärung wurde Ruskin, wie im Folgenden gezeigt werden wird, sehr früh und intensiv 

vertraut gemacht. Dies galt insbesondere für die Ausprägung der Moralphilosophie bei 

Adam Smith (1723-90), mit der Ruskin erstmals in seinem 11. Lebensjahr vertraut 

gemacht wurde. Dieser ‚Lehrstoff‘ wurde im Elternhaus Ruskins zudem um Rhetorik 

ergänzt – und dies ist ein weiteres Indiz dafür, dass Ruskins Eltern ihren Unterricht in der 

Tradition der schottischen Aufklärung anlegten, denn auch Adam Smith stellte 

Moralphilosophie und Rhetorik in einen engen Zusammenhang zueinander.2

1 Zum Umzug nach London: Viljoen, Ruskin’s Scottish Heritage, 170-4.  
2 Dieser Zusammenhang selbst war für die philosophisch-rhetorischen Traditionen seit dem Altertum 



Um zunächst überhaupt einmal einen Überblick über den ‚Lehrstoff‘ zu gewinnen, der 

Ruskin vermittelt wurde, wird nachfolgend in einem ersten Schritt Smith’ Moral-

philosophie dargestellt (2.1). Daran anschließend wird der weit weniger bekannte, auch in 

der Literatur weniger beachtete Zusammenhang von Rhetorik und Moralphilosophie bei 

Adam Smith erörtert (2.2). Soweit rekonstruierbar, wird danach die schottische Prägung 

von Ruskins Unterricht und dessen Verhältnis zur zeitgenössischen Erziehung in England 

beleuchtet (2.3) und Ruskins Unterweisung in der schottischen Moralphilosophie und 

Rhetorik thematisiert (2.4). 

2.1 Adam Smith’ Moralphilosophie 

Die Theory of Moral Sentiments, die Smith 1759 veröffentlichte und bis zur sechsten 

Auflage 1790 mehrfach überarbeitete, ist Smith’ moralphilosophisches Hauptwerk.3

Smith schloss sich in diesem Werk dem zeitgenössischen Trend der schottischen und 

französischen Aufklärer an, das Differenzieren von Gut und Böse sensualistisch, als ein 

Teil der menschlichen Emotionalität, aufzufassen. Damit wandte sich Smith gegen 

verschiedene ältere und populäre Auffassungen – so etwa gegen die im öffentlichen 

Bewusstsein fest verankerte Vorstellung, dass Moralität allein dem Willen Gottes 

entstamme und in seinem Gesetz kodifiziert sei. Smith (1723-90) kritisierte darüber 

hinaus auch die ethischen Rationalisten wie Samuel Clarke (1675-1729) und William 

Wollaston (1660-1724), die das moralische Urteilsvermögen als ein Phänomen der 

Rationalität betrachtet hatten.4 Nach ihrer Überzeugung war eine Handlung gut, wenn sie 

grundlegend und üblich, aber bereits um 1800 nicht überall selbstverständlich. 
3 Zur Moralphilosophie der Theory of Moral Sentiments ist grundlegend: Thomas Douglas Campbell, 

Adam Smith’s Science of Morals (London 1971). Eine knappe Übersicht über die Entstehung, Inhalt 
und Wirkung der Theory geben Nicholas Phillipson, Adam Smith: An Enlightened Life (London 2010), 
138-69; David Daiches Raphael/Alec Lawrence Macfie, “Introduction,” in: Adam Smith, The Theory of 
Moral Sentiments (1759, 41790) (Oxford 1976), 1-52; und Raphael, Adam Smith (Oxford 1985), 29-45. 
Weniger systematisch, aber reich an interessanten Einsichten ist Charles L. Griswold, Adam Smith and 
the Virtues of the Enlightenment (Cambridge 1999). Für den Zusammenhang der Theory mit Hutcheson 
und Hume auch: W. L. Taylor, Francis Hutcheson and David Hume as Prdecessors of Adam Smith 
(Durham, N.C. 1965). 

4 Smith, Theory of Moral Sentiments, insbes. VII/iii/2/7-8 (S. 320). Das Verhältnis der Theory zur zeit-
genössischen Philosophie reflektieren knapp: Phillipson, Enlightened Life, bes. 148-9; Raphael/Macfie, 
“Introduction,” 10-5. Einen Überblick über die verschiedenen Positionen in der britische Moralphilo-
sophie des 18. Jahrhunderts vermitteln die Aufsätze in David Daiches Raphael (Hg.), British Moralists, 
1660-1800, 2 Bde. (Oxford 1969). Weniger umfassend, aber auf aktuellerem Stand sind: The Diction-
ary of Eighteenth-Century British Philosophers, hg. v. John W. Yolton/John Valdimir Price/John 
Stephens, 2 Bde. (Bristol 1999); Stephen L. Darwall, The British Moralists and the Internal ‘Ought’ 
(Cambridge 1995); Knut Haakonssen, “Moral Philosophy and Natural Law: From the Cambridge 
Platonists to the Scottish Enlightenment,” Political Science 40 (1988), 97-110. 



mit den vermeintlich ewigen und unveränderlichen Prinzipien der Weltordnung 

übereinstimmte – der Vernunft wurde dabei die Fähigkeit zugesprochen, diese Über-

einstimmung unabhängig von empirischer Erfahrung sicher bestimmen zu können.5 Mehr 

noch als die Rationalisten nahm Smith jedoch solche Autoren ins Visier, die das 

moralisch Gute als mit dem für das eigene Wohlergehen Nützlichen identifizierten. Diese 

Ansicht war, außer von Hobbes (1588-1679), mit besonderem Nachdruck vom 

niederländischen Arzt Bernard Mandeville (um 1670-1733) in seiner notorischen Fable of 

the Bees (1723) vertreten worden.6

Smith schloss sich dagegen der moral sense theory in der Tradition Francis 

Hutchesons (1694-1746) und David Humes (1711-76) an. Hutcheson charakterisierte das 

moralische Urteil des Menschen als das Resultat eines Gefühls der Zustimmung bzw. 

Ablehnung, das sich beim Menschen einstellte, wenn er die Handlungen seiner 

Mitmenschen interesselos (d.h. gleichsam ‘unbefangen’) beobachtete.7 David Hume nahm 

einige Ideen Hutchesons auf, entfaltete aber im Treatise of Human Nature (1739-40) eine 

erheblich komplexere Theorie.8 Dabei setzte er sich unter anderem in dem Punkte von 

Hutcheson ab, dass er die moralischen Empfindungen (d.h. die Gefühle der Zustimmung 

oder Ablehnung) nicht als angeborene ‘Ideen’ (Bewusstseinsinhalte) betrachtete. 

Vielmehr war Hume überzeugt, dass moralische Empfindungen spezifische 

Ausprägungen von Wohlgefallen bzw. Schmerz waren, die durch äußere Reize ausgelöst 

wurden: Interaktionen zwischen Mitmenschen lösten nach Humes Ansicht bei 

Beobachtern moralische Gefühle aus, weil der Mensch dazu tendiere, die Wirkungen 

solcher Handlungen auf sich selbst zu projizieren. Hume bezeichnete diese menschliche 

Erkenntnisweise als sympathy, womit er nicht ‘Wohlwollen’ meinte, sondern einen 

Modus nonverbalen, imaginativen Verstehens (in der vorliegenden Arbeit wird dafür der 

5 David Fate Norton, “Editor’s Introduction,” in: David Hume, A Treatise of Human Nature (Oxford 
2000), I 9-99, hier: 74-97. 

6 Smith, Theory of Moral Sentiments, VII/ii/4/7-14 (S. 308-14). Zu Mandeville: Maurice M. Goldsmith, 
Private Vices, Public Benefits: Bernard Mandeville's Social and Political Thought (Cambridge 1985). 
Edward J. Hundert, The Enlightenment’s Fable: Bernard Mandeville and the Discourse of Society 
(Cambridge 1994); und ders., “Bernard Mandeville and the Enlightenment’s Maxims of Modernity,” 
Journal of the History of Ideas 56 (1995), 577-93. 

7 Zu Hutcheson knapp: Phillipson, Enlightened Life, 50-52; William Leslie Taylor, Francis Hutcheson 
and David Hume as Predecessors of Adam Smith (Durham, N.C. 1965). 

8 Einen knappen Abriss der Moralphilosophie im Treatise of Human Nature (1739-41) gibt: Norton, 
“Editor’s Introduction,” 74-97. Vgl. Phillipson, Enlightened Life, 138-44; John Bricke, Mind and 
Morality: An Examination of Hume’s Moral Psychology (Oxford 1996); Norton, “Hume, Human 
Nature and the Foundations of Morality,” in: ders. (Hg.), The Cambridge Companion to Hume (Cam-
bridge 1993), 148-81; John Mackie, Hume’s Moral Theory (London 1980). 



Begriff der Empathie bevorzugt).9

Smith nahm diese Idee zwar auf, trieb ihre Modifikation jedoch noch weiter. Er war 

überzeugt, dass moralische Empfindungen nicht allein durch die Wirkungen einer 

Handlung ausgelöst wurden. Seiner Auffassung nach versetzten sich Menschen vielmehr 

in die Rolle sowohl der aktiven wie der passiven Akteure einer Rolle und versuchten, 

nicht nur deren Gefühle, sondern auch deren Motive zu verstehen.10 Daher hatte die 

Imagination in Smith’ Darstellung eine noch zentralere Rolle beim Verstehen moralischer 

Sachverhalte, und diese Signifikanz der Imagination arbeitete Smith um einiges deutlicher 

heraus als Hume. Imagination bildete aus Smith’ Sicht eine Grunddisposition des 

Menschen bzw. einen Trieb, virtuelle Ordnung, Schönheit und Harmonie in nahezu allen 

Phänomenen der externen Welt ausfindig zu machen – insbesondere bei der Erfahrung 

von Werken der verschiedenen Künste und der Durchführung wissenschaftlicher 

Untersuchungen, aber auch beispielsweise beim Umgang mit Alltagsgegenständen. 

Nur durch die Fähigkeit (faculty) zur Imagination war es Smith zufolge möglich, 

Empfindung und Bewusstsein (ideas) von den Gedanken und Emotionen anderer 

Menschen zu erlangen, ohne selbst in ihre Handlungen verwickelt zu sein:  

Als interesselos Beobachtender, meinte Smith, identifiziere sich der Mensch bei der 

Beobachtung der Handlungen seiner Mitmenschen sowohl mit den Initiatoren als auch 

mit den Betroffenen dieser Interaktionen. Empathie und Imagination regten ihn dazu an, 

sich Vorstellungen von ihren Motiven und Gefühlen zu machen. Indem der Mensch diese 

Vorstellungen auf sich selbst bezog, gelangte er nach Smith’ Überzeugung schließlich zur 

Einsicht in die moralische Qualität einer Handlung. Der Maßstab dieser moralischen 

Qualität war aus Smith’ Sicht die Angemessenheit (propriety) eigener und fremder 

Handlungen gegenüber Anderen sowie gegenüber den verschiedenen sozialen 

9 Hume, Treatise of Human Nature, 2/3/6/8 (S. 273); vgl. Norton, “Introduction,” I 55. 
10 Smith, Theory of Moral Sentiments, I/i/3/5-8 (S. 18); II/i/1/1 (S. 67); Raphael/Macfie, “Introduction,” 

13. 
11 Smith, Theory of Moral Sentiments, I/i/1/2 (S. 9). Mit Smith’ Imaginationsbegriff setzt sich ausein-

ander: Andrew S. Skinner, “Adam Smith, Science, and the Role of the Imagination,” in: William 
Burton Todd (Hg.), Hume and the Enlightenment (Edinburgh 1974), 164-88. 



Formationen (bis hin zur Nation bzw. der ganzen Menschheit).12 Die Einsichten, die ein 

Mensch auf diese Weise im Laufe seines Lebens gewann, verdichteten sich Smith’ 

Auffassung nach zunehmend, sodass es Menschen nach geraumer Zeit möglich war, 

moralische Prinzipienfestigkeit und Selbstbeherrschung zu erlangen.13  

Smith erklärte Moralität also durch die Ontogenese des Gewissens beim Menschen, 

d.h. durch eine Anthropologie bzw. Psychologie moralischer Empfindungen und nicht 

durch eine überzeitliche Rationalität oder göttliche Offenbarung. 

Ungeachtet ihrer originellen Aspekte lässt sich Smith’ Moralphilosophie in die 

Tradition ‘stoischer’ Ethik einordnen, die im Moderatismus der schottischen Hoch-

aufklärung in hohen Ansehen stand:14 Wie die Stoa identifizierte Smith das Moralische 

mit dem Angemessenen und betrachtete die Welt als ein dynamisches, aber 

(providentiell) geordnetes System, dem sich jeder in seiner individuellen Rolle ein- und 

unterzuordnen hatte: “All those different orders and societies are dependent upon the 

state to which they owe their security and protection, […] [and] are all subservient to its 

prosperity and preservation.”15 Auch in Smith’ Glauben an den moralischen Fortschritts- 

oder Reifungsprozess des Menschen und in seiner emphatischen Betonung praktischer 

Pflichten kommen stoische Grundideen und Prinzipien deutlich zum Ausdruck.16

Smith’ Moralphilosophie umfasste jedoch nicht nur eine gleichsam ‚psychologische‘ 

Analyse der “Natur des Menschen” und eine sensualistische Theorie der Entstehung des 

moralischen Bewusstseins. Darüber hinaus thematisierte Smith, welchen Beitrag der 

Entwicklungsprozess des Gewissens zum Wohl der Gesellschaft leistete. Smith war 

überzeugt, dass die Gesellschaft durch die moralische Empathie des Menschen, d.h. seine 

12 Smith, Theory of Moral Sentiments, insbes. I (S. 9-66) und VI/ii (S. 218-37). 
13 Ibid., hier bes. III/1/5 (S. 112), III/2/32 (S. 130-1), III/3/22 (S. 145). Vgl. Raphael/Macfie, “Intro-

duction,” 15. 
14 Die stoische Ethik ist für die Moralphilosophie der schottischen Aufklärung weithin vorbildlich 

gewesen: Sher, Church and University, 315-19; Phillipson, Enlightened Life, u.a. 19-23, 149-50. Vgl. 
Michael Alexander Stewart, “The Stoic Legacy in the Early Scottish Enlightenment,” in: M. J. Osler 
(Hg.), Atoms, ‘pneuma’, and Tranquillity: Epicurean and Stoic Subject Themes in European Thought 
(Cambridge 1991), 273-96; Ingrid Merikoski, “The Challenge of Material Progress: The Scottish En-
lightenment and Christian Stoicism,” Journal of the Historical Society 2 (2002), 55-76. 

15 Smith, Theory of Moral Sentiments, VI/ii/2/10 (S. 231); das Buch VI wurde für die sechste Auflage 
1790 als Ergänzung verfasst und dokumentiert damit auch Smith’s Reaktion auf die Revolution in 
Frankreich. Vgl. das ebenfalls erst 1790 hinzugekommene Kapitel I/iii/3 (S. 61-6). Einige whig-
konservativ grundierte Passagen waren bereits in den Auflagen vor 1789 enthalten: So diskutierte 
Smith etwa die Thematik der sozialen Schichtung ausführlich: u.a. I/iii/2 (S. 50-61).  

16 Dies wird auch deutlich in Smith’ Erörterung des Stoizismus: Theory of Moral Sentiments, bes. 
VII/ii/1/15-50 (S.272-94). Dazu: P. A. Heise, “Stoicism in the Essays on Philosophical Subjects: The 
Foundation of Adam Smith’s Moral Philosophy,” in: I. H. Rima, The Classical Tradition in Economic 
Thought, Bd.11: Perspectives on the History of Economic Thought (Hants 1995), 17-30; Norbert Was-
zek, “Two Concepts of Morality: Adam Smith’s Ethics and its Stoic Origin,” Journal of the History of 
Ideas 45 (1984), 591-606; Raphael/Macfie, “Introduction,” 5-10. 



sich fast autopoietisch konstituierende moralische Empfindungsfähigkeit, über einen 

natürlichen und flexiblen Mechanismus der Selbststabilisierung verfügte: 

Die Theory of Moral Sentiments wurde deshalb von Smith selbst und von seinen 

zeitgenössischen Lesern auch als eine Stellungnahme zu den Problemen sozialer Ordnung 

begriffen.18

Um noch einen Bogen zu John James Ruskins politischer Haltung zu schlagen: Smith’ 

Moralphilosophie bildete möglicherweise auch eine Inspirationsquelle für die politisch 

konservativ orientierte Moralphilosophie von Burkes Reflections on the Revolution in 

France. Denn ähnlich wie Smith gelangte Burke zu der Auffassung, dass sich die 

Stabilität der Gesellschaft den “pleasing illusions” (bei Smith: der “sympathetic imagina-

tion”) verdankte, “which made power gentle, and obedience liberal, which harmonized 

the different shades of life, and which, by a bland assimilation, incorporated into politics 

the sentiments which beautify and soften private society.”19 Burkes Ansichten basierten 

also auf moralphilosophischen Anschauungen, wie sie ähnlich von Smith’ und seinen 

Zeitgenossen vertreten wurden.20 Smith’ Theory of Moral Sentiments war, wie erörter, aus 

diesem Grunde sicherlich auch eine Quelle für John James Ruskins sentimentalistischen 

Antikommerzialismus; und die Übereinstimmung in den grundlegenden moralphilosophi-

schen Prinzipien machten ihn vielleicht auch zu einem Verehrer Burkes: So wie sich 

Burke gegen “sophisters, œconomists, and calculators” aussprach, weil sie die Welt 

moralischer Imagination zerstörten, kritisierte John James Ruskin das moderne Geschäfts-

leben, weil es sich dem Ethos moralischer Empathie entzog.21

Dass John James und Margaret Ruskin peinlichst darauf achteten, Ruskin vom 

Sherryhandel, von Rechnungskontor, Hafenspeichern, Lagerkellern, Banken und 

Geschäftsterminen fernzuhalten – für den späteren ‘political economist’ Ruskin eine gar 

17 Smith, Theory of Moral Sentiments, II/ii/3/1 (S. 85). 
18 Phillipson, Enlightened Life, 138-69. 
19 Burke, Reflections on the Revolution in France, 239.  
20 Zu dieser Problematik, John G.A. Pocock, “The Political Economy of Burke’s Analysis of the French 

Revolution,” Historical Journal 25 (1982), 331-49; neuerdings Iain Hampsher-Monk, “From Virtue to 
Politeness,” in: Martin van Gelderen/Quentin Skinner (Hg.), Republicanism: A Shared European 
Heritage, Bd. 2: The Values of Republicanism in Early Modern Europe (Cambridge 2002), 85-105. 

21 Burke, Reflections on the Revolution in France, 238.  



nicht so leicht erklärliche Entscheidung22 – ist daher vermutlich auch als Resultat des 

sentimentalistischen Denkens im Elternhaus zu verstehen.  

2.2 Moralphilosophie und Rhetorik bei Adam Smith und in der Spätaufklärung 

Smith selbst beobachtete mit Sorge in der zeitgenössischen Gesellschaft und Kultur 

Großbritanniens einige Entwicklungen und Phänomene, die seines Erachtens der 

ungehinderten Entfaltung der moralischen Kräfte des Menschen entgegenwirkten. Da 

Beobachtung und Imagination in Smith’ Moralpsychologie eine zentrale Position 

einnahmen, bereiteten ihm vor allem solche Entwicklungen Sorge, die zu moralisch 

irreführenden Vorstellungen und Urteilen führten (self-deception). Hierzu zählte er etwa 

bestimmte Moden und die bewundernde Nachahmung der sozial und wirtschaftlich 

Bessergestellten: “It is from our disposition to admire, and consequently to imitate, the 

rich and the great, that they are enabled to set, or to lead what is called the fashion. […] 

Even their vices and follies are fashionable”.23 Smith schärfte seinen Lesern deshalb ein, 

dass die Kommunikation zwischen den Akteuren einer Handlung und ihren Beobachtern 

von beiden Seiten sehr konzentrierte Reflexion, wechselseitige Einfühlung und 

Kooperation erforderte: “In order to produce this concord [of sentiments between persons 

affected by an action and spectators], as nature teaches the spectators to assume the 

circumstances of the person principally concerned, so she teaches […] [the person 

concerned] in some measure to assume those of the spectators”.24

Dieser von Smith festgestellte Bedarf an prägnanter Kommunikation zwischen den 

Akteuren/Betroffenen einer Handlung und den interesselosen Beobachtern über die 

ethisch relevanten Aspekte des sie umspannenden Geschehens lässt vermuten, dass Smith 

die Kernthemen seiner Moralphilosophie auch in seiner Rhetorik berücksichtigte: 

Vorlesungen zur Rhetorik hielt Smith – nach einer ersten Vortragsreihe in Edinburgh 

1748-1751 – im Rahmen seiner Lehrtätigkeit an der Universität Glasgow (1751-63), d.h. 

im gleichen Zeitraum, in dem er an der Theory of Moral Sentiments arbeitete.25 Dass er 

22 Ruskin erklärte, Margaret Ruskin habe ihn “withdrawn from the sherry trade as an unclean thing”, weil 
sie eine Laufbahn in der Kirche für ihn anvisiert habe: Praeterita (1885-89), Works, 35.25.  

23 Smith, Theory of Moral Sentiments, I/iii/3/7 (S. 64). 
24 Ibid., I/i/4/8 (S. 22). 
25 Zu Smith’ Rhetorik siehe James L. Golden, “The Rhetorical Theory of Adam Smith,” Southern Speech 

Journal 33 (1968), 200-15; Vincent M. Bevilacqua, “Adam Smith’s Lectures on Rhetoric and Belles 
Lettres,” Studies in Scottish Literature 3 (1965/66), 41-60; Bevilacqua, “Adam Smith and some Philos-
ophical Origins of Eighteenth-Century Rhetorical Theory,” Modern Language Review 63 (1968), 559-



dabei einen Zusammenhang zwischen Rhetorik und Ethik hergestellt haben könnte, legt 

die Erinnerung eines Studenten von Adam Smith nahe, die des Philosophen John Millar 

(1735-1801). Millar machte den Biographen Dugald Stewart nach dem Tode von Smith 

darauf aufmerksam, dass dieser seine Rhetorik-Vorlesungen dazu genutzt habe, “[to] 

explai[n] and illustra[te] the various powers of the human mind […] [by way of] an 

examination of the several ways of communicating our thoughts by speech.”26  

Millars Äußerungen haben in der jüngeren Forschung eine recht breite Diskussion 

darüber ausgelöst, welche inhaltlichen Beziehungen zwischen Smith’ Theory of Moral 

Sentiments und den Lectures on Rhetoric and Belles Lettres bestehen. Andrew Skinner 

betrachtet die Verbindungen zwischen der Theory of Moral Sentiments und den Lectures 

on Rhetoric zwar als “incidental.”27 Er stellt jedoch auch fest, dass Smith in den Lectures

für ästhetisch-rhetorische und wissenschaftliche Urteile die Forderung erhob, sie sollten 

Empathie wecken.28 Andere Forscher weisen auf das Interesse für Psychologie hin, das 

sowohl Smith’ Theory wie die Lectures kennzeichnet.29 Zudem wird zum Teil die 

Auffassung vertreten, dass in der Ethik wie in der Rhetorik von Smith ähnliche 

Überzeugungen und Ideen zum Ausdruck kommen: So gelangt etwa Patricia Spence, die 

1974 den Zusammenhang der Theory und der Lectures erstmals ausführlich analysierte, 

zu dem Resultat, dass Moral und “Ästhetik” in Smith’ Werk zwar voneinander getrennt 

blieben, Smith jedoch Analogieschlüsse zog: “To elicit either aesthetic or moral 

approbation, a communication […] must reveal the nature of the speaker.”30 Es ist 

demnach sehr wahrscheinlich, dass Smith seine sentimentalistische Moralphilosophie 

zumindest teilweise in der Rhetorik reflektierte. 

68; Patricia R. Spence, “Sympathy and Propriety in Adam Smith’s Rhetoric,” Quarterly Journal of 
Speech 60 (1974), 92-9; sowie: Andrew S. Skinner, “Adam Smith: Rhetoric and the Communication of 
Ideas,” in: Alfred William Coats (Hg.), Methodological Controversy in Economics: Historical Essays 
in Honor of T. W. Hutchison (Greenwich, Conn. 1983), 71-88; Ian Simpson Ross, “Adam Smith as 
Rhetorician,” in: Roger L. Emerson/W. Kinsley/W. Moser (Hg.), Man and Nature (Montreal 1984), 61-
74; McKenna, Stephen J., Adam Smith: The Rhetoric of Propriety (New York 2006); Andrew S. 
Skinner, “Language, Rhetoric and the Communication of Ideas,” History of Economic Ideas 2,2 (1994), 
1-22. Charles L.Griswold, “Rhetorics and Ethics: Adam Smith on Theorizing about the Moral 
Sentiments,” Philosophy and Rhetoric 24 (1991), 213-37 [Repr. in K. Gavroglu/J. Stachel/M. W. 
Wartofsky (Hg.), Science, Politics, and Social Practice (Dordrecht 1995), 293-318]. 

26 Schreiben John Millars an Dugald Stewart, [o.O, nach 1790]. Zitiert nach: Dugald Stewart, “Account of 
the Life and Writings of Adam Smith, LL.D.” (1793/1810), in: Stewart, The Collected Works of Dugald 
Stewart, hg. v. William Hamilton, Bd. 10: Biographical Memoirs (Edinburgh/London 1858), 3-98, 
Millars Schreiben: 11-3, Zitat: 11. 

27 Skinner, “Rhetoric and Communication,” 82. 
28 Ibid., 81-2. 
29 Michael G. Moran, “Introduction,” in: Moran (Hg.), Eighteenth-Century British and American Rhet-

orics and Rhetoricians: Critical Studies and Sources (Westport, Conn. 1994), 1-10, 5. 
30 Spence, “Sympathy and Propriety,” 98. Vgl. Bryce, “Introduction” zu Smith, Lectures on Rhetoric and 

Belles Lettres (Oxford 1983), 1-37, hier: 18-9.  



Smith’ Vorlesungen zur Rhetorik sind in einer anonymen Mitschrift erhalten, die von 

zwei unbekannten Studenten 1762/63 verfasst und erst 1958 wiederentdeckt wurde.31

Ähnlich wie andere Aufklärer,32 die sich mit der Rhetorik auseinandersetzten, ging auch 

Smith von rhetorik-kritischen Überlegungen aus, die er, der Mitschrift zufolge, recht 

drastisch formulierte: “[The] many systems of retorick both ancient and modern […] are 

generally a very silly set of Books and not at all instructive.”33 Smith kritisierte die 

Rhetorik dabei nicht in der Tradition platonischer und stoischer Autoren, d.h. als eine 

Kunst der Irreführung und unehrlichen Schmeichelei.34 Vielmehr stieß sich Smith an der 

vermeintlichen Formelhaftigkeit älterer Rhetoriken, insbesondere das Redefigurrepertoire 

empfand er als nichtssagend, redundant und in seiner Schablonenhaftigkeit unschicklich: 

“In [figures of speech] […] they [=Quintilian und Cicero] tell us all the beauties of 

language, all that is noble, grand and sublime, all that is passionate, tender and moving 

is to be found. But the case is far otherwise. […] They neither add to nor take from the 

beauty of the expression. When they are more proper than the common forms of speaking 

then they are to be used but not otherwise. They have no intrinsick worth of their own.”35

Aus Sicht der klassischen Rhetoriker diente der von Smith kritisierte Redeschmuck 

einerseits als Mittel der Veranschaulichung und der Unterhaltung. Das Ornat signalisierte 

den Hörern darüber hinaus die Bedeutung des Themas; und die Redner demonstrierten 

damit ihre Leistungsfähigkeit und Beherrschung der Redesituation (Rednertugend). In 

erster Linie aber galt der Schmuck als Mittel der Wirkungs- und Ausdruckssteigerung 

(wobei öfter von ‘Weihe’, ‘Glanz’, ‘Strahlkraft’ als von ‘Schönheit’ gesprochen wurde).36

31 Smith, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (anon. Mitschrift 1762/63), hg. v. John C. Bryce (Ox-
ford 1983). Zur Vorgeschichte: Bryce, “Introduction,” 7-12.  

32 Zur schottischen Rhetorik insgesamt s. Wilbur Samuel Howell, Eighteenth-Century British Logic and 
Rhetoric (Princeton 1971), James L. Golden/Edward P. J. Corbett, The Rhetoric of Blair, Campbell, 
and Whately (1968) (Carbondale, Ill. 1990). H. Lewis Ulman, Things, Thoughts, Words, and Actions 
(Carbondale, Ill. 1994). Arthur E. Walzer, “Campbell on the Passions: A Rereading of the Philosophy 
of Rhetoric,” Quarterly Journal of Speech 85 (1999), 72-85. 

33 Smith, Lectures on Rhetoric, i/v/59, (S.26). Die Forschung hat den Aufbruch der schottischen Rhetorik 
seit der Mitte des 18. Jahrhunderts noch bis in die 1980er Jahre als eine Reaktion auf Newtons Kausal-
mechanik betrachtet: Howell, British Logic and Rhetoric, 536-76 [wiederveröff. u.d.T.: “Adam Smith’s 
Lectures on Rhetoric: An Historical Assessment,” in: Andrew S. Skinner / Thomas Wilson (Hg.), 
Essays on Adam Smith (Oxford 1975), 11-43] sieht Smith als Protagonisten einer newtonischen und 
anti-aristotelischen modernen Rhetorik; John C. Bryce, “Introduction,” in: Smith, Lectures on Rhetoric 
and Belles Lettres (Oxford 1983), 1-37, hier: 36. Winifred Bryan Horner (Hg.), The Present State of 
Scolarship in Historical and Contemporary Rhetoric (Columbia 1983). und Michael G. Moran, “Intro-
duction,” 1-10; Bevilacqua, “Smith’s Lectures on Rhetoric,” 41-60; Bevilacqua, “Smith and Rhetorical 
Theory,” 559-68, deutet Smith’ Ablehnung der alten Rhetoriken als Indiz für Smith’ Missverstehen der 
Tradition. 

34 Gert Ueding, Klassische Rhetorik (München 2000), 24-28; Manfred Fuhrmann, Die antike Rhetorik 
(München 41995). 

35 Smith, Lectures on Rhetoric, i/v/56-57 (S. 25-6).  
36 Quintilian, Ausbildung des Redners, bes. VIII/iii/1-4, 11-6, 61-2, 86-90 (S. 2.150-1, 154-7, 174-7, 186-



Der Stilhöhe und dem Redeschmuck maß Smith nun aber keine eigenständige Funktion 

mehr bei.37 Vielmehr war er überzeugt, dass der Redeschmuck nur dann Schönheit von 

Rede/Text erzeugte (d.h. den Ausdruck steigerte), wenn er als ‘Vehikel’ des empathie-

getragenen moralischen Empfindungsausdrucks verwendet wurde: “[T]he figures of 

speech contribute or can contribute towards [the beauty of language] […] only so far as 

they happen to be the just and naturall forms of Expressing that Sentiment”.38

Smith’ rhetorisches Ideal lässt sich teilweise als eine Rückbesinnung auf die 

aristotelische Rhetorik begreifen, in der die Emotionalität bzw. der Charakter des Redners 

als ein Mittel der Überzeugung verstanden wurde: “Angemessenheit […] wird die 

sprachliche Formulierung besitzen, wenn sie Affekt und Charakter ausdrückt und in der 

rechten Relation zu dem zugrundeliegenden Sachverhalt steht.”39 Im Einklang mit diesem 

nüchternen ‘klassischen’ Stilideal strich Smith den Figurenkatalog des ornatum radikal 

zusammen.40 Perspicuitas und schmucklose Elokution auf der Höhe einfacher bis 

mittlerer Stilart wurde in Smith’ Rhetorik zur Maxime der rednerischen und literarischen 

Stilistik erhoben.41  

Doch Smith ersetzte nicht einfach ein barockes durch ein ‘klassisches’ oder 

‘aufgeklärtes’ Stilideal.42 Es ist vielmehr festzustellen, dass Smith anstelle des Rede-

schmucks vom Redner Introspektion und den Ausdruck eigener Gefühle verlangte. 

Redner und Autoren sollten ihren Hörern oder Lesern den Gegenstand ihrer Mitteilung 

‘schnörkellos’ klar und angemessen nahebringen. Vor allem aber betrachtete er es als ihre 

Aufgabe, sich durch empathisches, imaginatives Verstehen in ihr Publikum hinein-

zudenken und ihre persönlichen Empfindungen zum Gegenstand einfühlsam und 

9). 
37 Zur Ästhetik: Peter Jones, “The Aesthetics of Adam Smith,” in: ders./Andrew Stewart Skinner (Hg.), 

Adam Smith Reviewed (Edinburgh 1992), 56-78. 
38 Smith, Lectures on Rhetoric, i/v/56 (S. 26).  
39 Aristoteles, Rhetorik (München 51995), III/7/1 (1408a). Die Forderung Smith’ an den Redner, seine 

Emotionen zum Ausdruck zu bringen, erscheint demnach nicht als so einschneidender Bruch, wie ihn 
Howell und die Rhetorikforschung darstellen, die die psychologische Rhetorik von der klassischen ab-
trennen. Gegen die ältere Forschung, die Smith’ Philosophie als Newtonsches Modell zu deuten be-
strebt war, führt (anhand der Theory ) auch Griswold, Smith and the Virtues of Enlightenment, 70-5, 
Smith Nähe zur aristotelischer Methodik an. Siehe auch Josef Martin, Antike Rhetorik: Technik und 
Methode (München 1974), und Fuhrmann, Die antike Rhetorik. 

40 Smith, Lectures on Rhetoric, bes. i/v/53-i/97 (S. 25-40). 
41 Zur Forderung nach Klarheit: Smith, Lectures on Rhetoric, i/1-16 (S. 3-8). Smith’ rekurrierte dabei auf 

die klassische Rhetorik, etwa Quintilian, Ausbildung des Redners, VIII/ii (S. 2.138-49). Seine Forde-
rung wurde in Reaktion auf die Barockrhetorik im 18. Jahrhundert häufig erhoben: Zur deutschen 
Aufklärungsrhetorik knapp: Ueding/Steinbrink, Grundriss der Rhetorik, 100-34. 

42 Smith lehnte den Redeschmuck als nahezu unvereinbar mit Klarheit ab, wohingegen die klassische 
Rhetorik argumentierte, dass das “Schmuckvolle das ist, was mehr ist als nur durchsichtig und ein-
leuchtend.” Quintilian, Ausbildung des Redners, VIII/iii/61 (S. 2.174-5). 



emotional nachvollziehbar an ihr Publikum zu vermitteln: 

Für Smith definierte sich der ästhetische Rang einer Rede oder eines Textes also dadurch, 

dass der Redner/Autor achtbare moralische Empfindungen (Z. 5-6) hatte und sie 

möglichst unverstellt und einfühlsam kommunizierte (Z. 1-2). Daher empfahl Smith den 

Rednern/Autoren, ihren (Rede-)Gegenstand nurmehr “neatly and properly” darzustellen 

und vor allem ihre emotionale Einstellung zum Thema mit Empathie und auf die 

Empathie ihres Publikums hin zu vermitteln: “[W]hen the words neatly and properly 

expressed the thing to be described, and conveyed the sentiment the author entertained of 

it and desired to communicate to his hearer by sympathy to his hearers; then the 

expression had all the beauty language was capable of bestowing on it.”44

Damit aber weist Smith’ Rhetorik auf seine Moralphilosophie zurück: Smith 

appellierte an Sprecher und Autoren, sich in ihrem Kommunikationsverhalten auf die 

Bedingungen einzulassen, die Smith für die moralische Lernsituation in der Theory of 

Moral Sentiments postulierte. Redner/Autoren sollten sich als Teilnehmer der empathie-

getragenen Kommunikation von Handelnden und Beobachtenden begreifen und ihre 

Stellungnahmen auf die moralische und rationale Beobachterrolle ihres Publikums 

zuschneiden. Dazu mussten sie sich ihrer moralisch-emotionalen Einstellung zu ihrem 

thematischen Gegenstand bewusst werden, diesen Gegenstand klar beschreiben und 

darüber hinaus ihre Gefühle so kommunizieren, dass sich das Publikum vom Gegenstand 

und dessen ethischer Relevanz ein klares Bild machen konnte. Der aufrichtige Ausdruck 

der individuellen Emotionen des Redners/Autors war also nicht nur dazu ausersehen, 

Stimmigkeit, Glaubwürdigkeit und äußere Angemessenheit in Text und Rede zu 

erzeugen. Vielmehr war der Redner/Autor aufgefordert, empathische Einfühlung zu 

praktizieren und in emotionaler Wortwahl und Vortragsweise so für die moralische 

43 Smith, Lectures on Rhetoric, i/v/56 (S. 25-6). Hervorhebung im Original. Die Textpassage in ge-
schwungenen Klammern ist ein Nachtrag des Schreibers B.  

44 Ibid., i/96, (S. 40). 



Imagination seiner Hörer/Leser aufzubereiten, dass diesen die Herausbildung eines 

Gewissensstandpunktes möglich wurde. 

Damit wurde die moralisch-didaktische Aufgabe von Literatur (und Kunst) auf eine 

teilweise neue Grundlage gestellt. Die Begriffe und Regeln der Rhetorik verloren 

teilweise an Bedeutung und wurden von Smith dementsprechend nur kurz abgehandelt. 

Stattdessen nutzte Smith seine Rhetorik-Vorlesungen hauptsächlich zu einer 

ausführlichen Erörterung der Darstellungsstile und –möglichkeiten der verschiedenen 

“literary compositions which contribute to persuasion or entertainment”,45 d.h. der 

wissenschaftlichen und dichterischen Literaturgattungen.46 Diese Tendenz, die Rhetorik 

zu systematischeren Literatur- und Kunsttheorien bzw. -kritiken auszubauen, teilt Smith’ 

Rhetorik mit den in Frankreich bereits seit dem späten 17. Jahrhundert verbreiteten 

Rhetoriken, wie auch der (vermutlich von Smith selbst stammende) Titel Lectures on 

Rhetoric and Belles Lettres signalisiert.47 Smith versuchte, die rhetorisch-ästhetischen, 

ethischen und wissenschaftlichen Eigenschaften der verschiedenen Rede- und 

Textgattungen klar zu erfassen, um Autoren und Lesern Anleitungen für das Verfassen 

bzw. kritische Lesen solcher Texte zu geben. 

Im Einzelnen nahm sich Smith deskriptive Prosa, narrative Prosa und Historiographie, 

Poesie, Panegyrik, didaktisch-wissenschaftliche Prosa, Debattenbeiträge und Gerichts-

rhetorik vor.48 Im Bereich der deskriptiven Prosa pries Smith die Charakterstudien 

Theophrasts und dessen moderner Nachfolger wie Jean de la Bruyère (1645-96), die 

seiner Ansicht nach musterhaft exemplifizierten, wie persönliche Veranlagungen, Motive, 

ethische Problemsituationen, Entscheidungen, Handlungen und Interaktionen dargestellt 

werden mussten, um dem Leser Personen, Sachverhalte und Handlungssituationen 

45 Millar über Smith’ Rhetorik im Schreiben an Stewart, [o.O, nach 1790]. Zitiert nach: Dugald Stewart, 
“Account of the Life and Writings of Adam Smith, LL.D.” (1793/1810), in: Stewart, The Collected 
Works of Dugald Stewart, hg. v. William Hamilton, Bd. 10: Biographical Memoirs (Edinburgh/London 
1858), 3-98, Millars Brief ibid., 11-3, Zitat: 11.  

46 Smith, Lectures on Rhetoric, ab “Lecture VIII”: i/96-ii/253 (S. 40-200).  
47 Bryce, “Introduction,” 30. Der französischen Tradition entlehnte Smith auch den Begriff der belles 

lettres, der sich beginnend mit den Rhetorik-Vorlesungen Charles Rollins (1661-1741) am Collège 
Royal in Paris durchsetzte: Charles Rollin, De la manière d’enseignier et d’étudier les Belles-Lettres 
par rapport à l’esprit et au coeur (Paris 1726-28). Das Werk wurde 1734 u.d.T. The Method of 
Teaching and Studying the Belles Lettres (1734) ins Englische übertragen, und bis 1810 regelmäßig neu 
aufgelegt. Zu Rollins Bedeutung: Barbara Warnick, “Charles Rollin’s Traité and the Rhetorical Theor-
ies of Smith, Campbell, and Blair,” Rhetorica 3 (1985), 45-65; und Barbara Warnick, The Sixth Canon: 
Belletristic Rhetorical Theory and its French Antecedents (Columbia, S.C., 1993). 

48 Die klassische Rhetorik unterteilte häufig, aber nicht immer übereinstimmend, in die drei genera 
causarum: Lob-, Versammlungs- bzw. Beratungs- und Gerichtsrede: Aristoteles, Rhetorik, I/3 [1358a-
1359a]; Quintilian, Ausbildung des Redners, III/4. Von den Textgattungen abgesehen, fügte Smith also 
noch den didaktisch-wissenschaftlichen Vortrag/Text hinzu: Vgl. Bryce, “Introduction”, 12-4. 



moralisch-emotional nahe zu bringen.49 Auch der narrative Darstellungsstil (besonders 

des Romans) und die Historiographie sollten Smith’ Überzeugung zufolge solche 

Einsichten in die ethisch relevanten Aspekte einer Handlung vermitteln:50

Smith’ Moralphilosophie umfasste also nicht nur eine sensualistische und ‘politsch-

soziologisch’ relevante Theorie der Entstehung des moralischen Bewusstseins, bei der 

Imagination und Empathie eine zentrale Rolle einnahmen. Smith zog überdies aus dieser 

Theorie Konsequenzen für die Produktion und Rezeption aller Arten von Literatur – aber 

auch auf bildende und darstellende Künste ließ sich die sentimentalistische Moral-

philosophie beziehen. Künstlerische und literarische Darstellung sollten neben ihren 

wissenschaftlichen oder sonstigen Funktionen immer auch als Medium der moralisch-

sentimentalistischen Kommunikation fungieren und komplexe Handlungsgefüge 

transparent und emotional nachvollziehbar machen. Aus der Sicht etwa John James 

Ruskins betrachtet, wertete Smith das Feld des literarisch-kulturellen und wissen-

schaftlichen Diskurses im Vergleich etwa zur Geschäftswelt sogar erheblich auf – es 

wurde gleichsam zu einer privilegierten Sphäre moralisch verantwortungsbewussten 

Lebens. 

Das Smithsche Ethos der Kunstproduktion und -rezeption setzte sich aber auch von 

einer älteren literatur- und kunstkritischen Haltung ab, die unter den Zeitgenossen des 

18. Jahrhunderts bis in die 1770er Jahre großes Interesse und Zustimmung genoss – 

insbesondere in den Kreisen englischer Kunstinteressenten, Antiquare, Altertumsforscher 

und Italienreisender – und die noch bis ins 19. Jahrhundert das Selbstbild gebildeter 

Gentlemen in Großbritannien in erheblichen Maße prägte. Grundlage dieser Alternativ-

position waren die Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times (1711, 21714) von 

Anthony Ashley Cooper, third earl of Shaftesbury (1671-1713).52 Obwohl auch 

49 Bryce, “Introduction,” 17. 
50 Hierzu auch J. Michael Hogan, “Historiography and Ethics in Adam Smith’s Lectures on Rhetoric, 

1762-1763”, Rhetorica 2 (1984), 75-91.  
51 Smith, Lectures on Rhetoric, ii/16-7 (S.90). 
52 Preben Mortensen, “Shaftesbury and the Morality of Art Appreciation”, Journal of the History of Ideas



Shaftesburys Characteristicks zur Tradition sensualistischer Philosophie gezählt werden 

können, fehlen ihnen das ‘wahrnehmungspsychologische’ Moment der Smithschen 

Moralphilosophie und Rhetorik. Shaftesburys Ausgangspunkt bildete das Individuum, 

und sein Werk lässt sich durchaus als eine Art Anweisung zur Vervollkommnung des Ichs 

in der Tradition von Castigliones Libro del Cortigiano (1528) lesen.53 Den ethischen Wert 

der Kunstbetrachtung identifizierte Shaftesbury in ihrem Beitrag zur Kultur der 

politeness. Durch interesselosen Genuss der Kunstschönheit emanzipierte sich das 

Individuum von Eigennutz und Parteienstreit, durch Schulung und diskursiven Nachweis 

des Urteilsvermögens (gegebenenfalls auch durch inventio als Auftraggeber) entwickelte 

es seine soziablen Fähigkeiten und gliederte sich in die Gemeinschaft (der Elite) ein. 

Anders als in Smith’ Rhetorik bildeten Literatur und Kunst bei Shaftesbury also nicht im 

gleichen Maße privilegierte Medien ethischer Verständigung, sondern blieben mögliche 

Diskussionsgegenstände neben anderen. Auch fehlte Shaftesburys ‘Bildungsideal’ der 

universalistische Charakter von Smiths Moralpsychologie und die Idee der handlungs- 

bzw. darstellungsbezogenen empathischen Imagination. Shaftesburys Ethos der 

Kunstbetrachtung blieb also erheblich elitärer und selbstbezogener.54

2.3 Die moralphilosophisch begründete Wahl der Erziehung im Elternhaus Ruskins 

Welchen Stellenwert die moralische Erziehung, und damit auch die schottische Moral-

philosophie als Lehrstoff, im Elternhaus Ruskins hatte, lässt sich anhand der erhaltenen 

Äußerungen John James und Margaret Ruskins nur schwerlich nachvollziehen. Sie wird 

nur dann wirklich anschaulich, wenn man sich vergegenwärtigt, wie stark der Unterricht, 

den Ruskin zu Hause genoss, von der aufgeklärten Pädagogik und ihren ethischen 

Prinzipien geprägt war.  

Die häusliche Erziehung im Familienzirkel, die Ruskins Eltern für ihren Sohn 

wählten, ist in der Forschung vielfach als Ausdruck von Kleinbürgerlichkeit und über-

triebener Fürsorge kritisiert worden.55 Von dem aufgeklärten Bildungshorizont der 

55 (1994), 631-650. Ian Simpson Ross, “Aesthetic Philosophy: Hutcheson and Hume to Alison,” in: 
The History of Scottish Literature, hg. v. Cairns Craig u.a., Bd. 2: 1660-1800 (Aberdeen 1987), 239-57; 
Robert E. Norton, The Beautiful Soul: Aesthetic Morality in the Eighteenth Century (Ithaca, N.Y. 
1995); David H. Solkin, Painting for Money: The Visual Arts and the Public Sphere in Eighteenth-
Century England (London/New Haven, Conn., 1993), 1-77. 

53 Lawrence E. Klein, Shaftesbury and the Culture of Politeness: Moral Discourse and Cultural Politics 
in Early Eighteenth-Century England (Cambridge 1994) und Mortensen, “Shaftesbury and Art Appre-
ciation”, 648-9. 

54 Vgl. Mortensen, “Sheftesbury and Art Appreciation”, 649-50, der Shaftesburys Bildungsideal dennoch 
als bürgerlich betrachtet.  

55 Etwa Hunt, Wider Sea, 15; Abse, Ruskin, 33, 43; Batchelor, Ruskin, 27. 



Familie aus betrachtet, stellen sich die Gründe für die Entscheidung John James und 

Margaret Ruskins jedoch grundlegend anders da, denn die häusliche Erziehung kann als 

das Leitbild der Pädagogik in der schottischen Aufklärung angesehen werden.  

Nach der in breiten Kreisen der schottischen Aufklärung vorherrschenden Über-

zeugung war diese Form der Erziehung die naturgemäße, die die moralische Entwicklung 

und Persönlichkeitsbildung am besten fördere. Adam Smith hatte dieser Auffassung in 

der Theory of Moral Sentiments entsprechend Ausdruck gegeben: 

Smith gab der privaten häuslichen Erziehung den Vorzug vor der Internatserziehung, 

weil er die familiäre Bindung als die naturgegebene soziale Grundformation ansah, in der 

sich die dem Menschen inhärenten Fähigkeiten zur Empathie und zum moralisch 

korrekten sozialen Umgang am besten entfalten konnten. Deshalb bildete sie seiner 

Auffassung die beste Voraussetzung, um die Soziabilität zu entfalten und später alle 

Formen der politeness anzueignen:57

Die Privaterziehung im Familienkreis erklärt sich demnach aus dem Festhalten an der 

schottischen Moralphilosophie. Ganz im Einklang mit dieser Tradition begründete auch 

56 Smith, Theory of Moral Sentiments, VI/ii/1/10 (S. 222). Vgl. Henry Home, Lord Kames, Loose Hints 
upon Education: Chiefly Concerning the Culture of the Heart (1781) (Edinburgh/London 21782), 267-
9.  

57 Smith, Theory of Moral Sentiments, VI/ii/1/1-8 (S. 219-20). Vgl. auch John Drysdale, “Sermon II: On 
Education” [über Spr 22,6], in: Drysdale, Sermons, 2 Bde. (Edinburgh/London 1793), 1.27-56, hier: 40-
1. Zur Thematik u.a. Ian Ross, “Adam Smith and Education,” Studies in Eighteenth-Century Culture 13 
(1984), 173-8.; und die knappen Bemerkungen von Charles L. Griswold, Adam Smith and the Virtues of 
the Enlightenment (Cambridge 1999), 210-7; Emma Rothschild, “Condorcet and Adam Smith on 
Education and Instruction,” in: Amelie Oksenberg Rorty (Hg.), Philosophers on Education: Historical 
Perspectives (London 1998), 209-26. 

58 Smith, Theory of Moral Sentiments, VI/ii/1/7 (S. 220).  



Margaret Ruskin ihre Präferenz für diese Erziehungsmethode. Als Ruskin wegen seiner 

mangelnden Kenntnisse in den alten Sprachen in Oxford kritisiert wurde, führte Margaret 

Ruskin noch einmal die Vorteile einer Erziehung im Familienkreis gegen die ihrer 

Ansicht nach zur Verrohung führenden Umgangsformen in englischen Internaten an: 

John James Ruskin stimmte in dieser Haltung sicherlich mit ihr überein – noch lange 

nach Ruskins Studium, im August 1845, schickte er seinem Sohn einen Brief, dem er 

Ausschnitte aus der Biographie des (im Privatschulinternat aufgewachsenen) Erziehungs-

reformers Thomas Arnold (1795-1842) beilegte.60 Arnold hatte u.a. geschrieben: “My 

own school experience has taught me the monstrous evil of a state of low principle 

prevailing amongst those who set the tone to the rest.”61 Offenkundig identifizierte sich 

John James Ruskin mit den Aussagen, in denen sich Arnold und sein Biograph kritisch 

über die mangelnde Qualität des neusprachlichen, historisch-politischen, philosophischen 

und naturwissenschaftlichen Unterrichts an den public schools und die Charaktereigen-

schaften der Internatsschüler äußerten.62 John Ruskin gab seinem Vater zu verstehen, dass 

er sich dieser kritischen Haltung anschloss.63 Zwar hatte John James Ruskin selbst in 

seiner Jugend die Royal High School in Edinburgh besucht. Schottische public schools 

waren im Unterschied zu den meisten ihrer englischen Pendants aber Tagesschulen; auch 

John James Ruskin hatte daher in der Zeit seiner Schulausbildung weiterhin im Eltern-

haus gewohnt.64

59 Margaret Ruskin an John James Ruskin, Oxford, 29.11.1838, Family Letters, 2.543-6, hier: 543-4.  
60 Auf diesen offenbar verlorenen Brief muss wiederum aus Ruskins Antwortbrief auf die ihm gesendeten 

Abschnitte rückgeschlossen werden: An John James Ruskin, Baveno, 24.08.[1845], in: Ruskin, Ruskin 
in Italy: Letters to his Parents, 1845, hg. v. Harold I. Shapiro (Oxford 1972), 183-6, hier: 183. 

61 Zitiert nach Arthur Penrhyn Stanley, The Life and Correspondence of Thomas Arnold (London 31844), 
1.122. 

62 Vgl. ibid., 1.96-9, 122-5, 133-8. 
63 An John James Ruskin, Baveno, 24.08.[1845], Ruskin in Italy, 183-6, hier: 183. 
64 Für institutionelle und verwaltungsgeschichtliche Aspekte des schottischen Erziehungssystems siehe 

John Kerr, Scottish Education: School and University (Cambridge 1910); Alexander Law, Education in 
Edinburgh in the Eighteenth Century (London 1965); J. D. Horn, A Short History of the University of 
Edinburgh, 1556-1889 (Edinburgh 1967); James Scotland, The History of Scottish Education, bes. Bd. 
1: From the Beginning to 1872 (London 1969 T. M. Devine/J. R. Young (Hg.), Eighteenth-Century 
Scotland: New Perspectives (East Linton 1999). 



Interessant ist es zudem, danach zu fragen, ob die Wahl der häuslichen Erziehung, die 

Ruskins Eltern trafen, tatsächlich eine ungewöhnliche Entscheidung war, die die Familie 

und Ruskin unter ihren Zeitgenossen gleichsam isolierte, oder ob diese Wahl nicht sogar 

milieutypischen Verhaltensmustern entsprach. Prüft man die zeitgenössischen Er-

ziehungsideale, zeigt sich rasch, dass die Prinzipien der sentimentalistischen 

Moralphilosophie und die damit verbundenen pädagogischen Leitbilder Anfang des 

19. Jahrhunderts auch weite Kreise des Bürgertums in England erfassten. Dies galt selbst 

für die Schuldidaktik: So setzte etwa das Infant School Movement der 1820er und 1830er 

Jahre auf eine Erziehung durch Empathie, wertete die moralische Erziehung gegenüber 

der rein intellektuellen Bildung auf und versuchte, das Lernen in der Familie in die 

Strukturen der Schulerziehung zu überführen. Die Bewegung war wesentlich durch den in 

Schottland aufgewachsenen Henry Peter Brougham, 1st Baron Brougham and Vaux 

(1778-1868), mitbegründet worden, der dem Kreis um die Edinburgh Review angehörte.65

Mit ihrer Option für die häusliche Erziehung standen Ruskins Eltern demnach nicht 

allein da. Vielmehr eröffnete die sentimentalistische Pädagogik, die John James und 

Margaret bei der Wahl ihrer Erziehungsmethodik anleitete, ihnen offenkundig nicht nur 

die Möglichkeit, die evangelikale Religiosität Margaret Ruskins mit der moderatistisch-

aufgeklärten Bildung John James Ruskins zu verbinden, sondern ermöglichte ihnen sogar, 

zur Erziehungs- und Glaubenskultur des evangelikalen Milieus in England aufzu-

schließen. Denn vor allem unter Evangelikalen und ihren Sympathisanten, den zu-

nehmend tonangebenden Kreisen in England um 1800, setzten sich Grundelemente des 

schottischen Bildungsideals in England durch. So ließ sich etwa der von John James 

Ruskin zitierte Erziehungsreformer Thomas Arnold, der theologisch zwar zu den Liberal 

Anglicans zählte, aber stark mit dem Evangelikalismus sympathisierte, unter anderem von 

den schottischen Aufklärern und ihren späten Vertretern wie Francis Jeffrey (1773-1850) 

anregen: 

65 Vgl. Karen Clarke, “Public and Private Children: Infant Education in the 1820s and 1830s”, in: 
Language, Gender and Childhood, hg. v. Carolyn Steedman, Cathy Urwin, Valerie Walkerdine (Lon-
don 1985), 74-87, hier bes.: 77-83 ; und Phillip McCann und Francis A. Young, Samuel Wilderspin and 
the Infant School Movement (London 1982). 



Zwar blieb dem Evangelikalismus das durch die Erbsündenlehre definierte 

pessimistische Bild der menschlichen Natur eigen und damit auch die viel dirigistischere 

Zielrichtung der Erziehung: Die evangelikalem Verständnis nach zum Bösen tendieren-

den Kräfte der menschlichen Natur sollten mit Diszipin, Gebotsgehorsam, Ordnungsliebe 

u.ä. gezähmt, die Einsicht in die Sündhaftigkeit des Menschen gefördert und die 

Bekehrung zum Glauben vorbereitet werden. Dennoch wandte sich die evangelikal-

spätaufklärerische Erziehung von vielen Elementen der älteren, mehr zum Gehorsam 

anleitenden Moralerziehung ab, wie sie etwa die Nonkonformisten John Dury (1598-

1680) und selbst noch John Wesley (1703-91) gefordert hatten.67 Stattdessen setzte sich 

etwa der anglikanisch-evangelikale Philanthropist Thomas Babington (1758-1837) 

entschieden für die Kindeserziehung durch elterliche Fürsorge ein und betonte die durch 

Empathie zu erzielende Erziehung zur moralischen Selbstverantwortlichkeit, zur “moral 

culture” des Kindes:68

Die von der hochaufgeklärten Moralphilosophie bestimmten Ideale John James Ruskins 

fielen auf dem Gebiet der Erziehung daher auf das Beste mit den evangelikalen Über-

zeugungen Margaret Ruskins zusammen. 

Zwischen den pädagogischen Vorstellungen der schottischen Aufklärer, dem 

vielgelesenen evangelikalen Ratgeber Babingtons (von dem Buch erschienen zwischen 

1814 und 1831 acht Auflagen) und den Erziehungspraktiken von Margaret und John 

66 Brief Thomas Arnolds, 09.08.1826, zitiert in: Arthur Penrhyn Stanley, Supplement to the First Five 
Editions of The Life and Correspondence of Thomas Arnold (London 1847), 67-9, hier: 68.  

67 John Dury, The Reformed School (London [1649?]), 31-38.  
68 Thomas Babington, A Practical View on Christian Education in its Early Stages: To which is Added, a 

Letter to a Son soon after the Close of his Education, on the Subject of not Conforming to the World
(1814) (London 41817), 24. Vgl. Drysdale, “On Education,” 1.32, 35. Zu Babington knapp: Nigel 
Aston, “Babington, Thomas”, in: Oxford Dictionary of National Biography, hg. v. Colin Matthew, 
Brian Harrison und Lawrence Goldman, publ. v. Oxford University Press (Seite datiert Mai 2005; 
letzter Abruf: 22.08.2007): < http://www.oxforddnb.com/view/article/75363 >  

69 Babington, Christian Education, 218. 



James Ruskin finden sich sogar noch einige weitere Übereinstimmungen: Babington 

forderte, Jungen bis zum neunten oder zehnten Lebensjahr durch die Mutter im Eltern-

haus zu erziehen.70 Dies entsprach weitgehend der von anderen Autoren vorgeschlagenen 

Altersgrenze71 und entspricht auch vielen Lebensläufen in der Zeit um 1800: Um das 

zehnte Lebensjahr herum wurde der Unterricht durch Eltern oder Verwandte in der Regel 

beendet: so etwa in der Jugend des schottischen Philosophen Thomas Brown oder des 

schottischen Historikers Archibald Alison Jr. (1792-1867).72 Babington empfahl, Kinder 

anschließend auf eine Tagesschule zu schicken oder durch Hauslehrer unterrichten zu 

lassen. Ganz im Einklang damit erhielt auch Ruskin seit 1829 Unterricht durch Privat-

lehrer und besuchte ab 1833 die Schule Thomas Dales.73 Allerdings hielten Margaret und 

John James Ruskin auch über Ruskins zehnten Geburtstag hinaus daran fest, Bibel- und 

andere Lektürestunden mit Ruskin abzuhalten. Babington machte sich ferner für die 

Koedukation im Kindesalter stark, die ebenfalls im Elternhaus Ruskins praktiziert wurde: 

Ruskins ältere Cousine Mary Richardson (1815-49) wurde in die Familie aufgenommen.74

Sowohl die Entscheidung für eine häuslich-familiäre “private education” durch 

Margaret und John James Ruskin, als auch die Methoden des Unterrichts orientierten sich 

demnach, insgesamt betrachtet, recht genau an den Vorstellungen und Richtlinien der 

Aufklärung und der späten Empfindsamkeit, wie sie um 1800 auch in evangelikal-

bürgerlichen Kreisen Englands Verbreitung gefunden hatten und zu einem zeittypischen 

Muster bürgerlicher Bildung und Familienentwürfe geworden waren. Ausschlaggebendes 

Motiv für die Entscheidung, Ruskin in der Obhut der Eltern zu erziehen, war somit, John 

Ruskin den moralphilosophischen Persönlichkeitsentwurf der Aufklärung ‚einzuprägen‘. 

Die Wahl dieses Erziehungsweges lässt daher weitergehend darauf schließen, dass es 

Ruskins Eltern ein dringliches Anliegen, Ruskin mit den Grundlagen ihrer Erziehung 

vertraut zu machen und die schottisch-aufgeklärte, sentimentalistisch fundierte Moral-

philosophie Adam Smith’ und die schottische Rhetorik zu vermitteln. 

70 Babington, Christian Education, 215.  
71 Etwa bei Kames, Hints upon Education, 5-6. 
72 Zu Brown: David Welsh, Account of the Life and Writings of Thomas Brown (Edinburgh/London 

1825), 3-22; für Alison: Michie, Enlightenment Tory, 24-5. Dugald Stewart kam hingegen schon mit 8 
Jahren auf die High School: John Veitch, “Memoir of Dugald Stewart” (1858), in: Stewart, The 
Collected Works of Dugald Stewart, hg. v. William Hamilton, 11 Bde. (Edinburgh/London 1854-60), 
10.vii-clxxvii, hier: x. 

73 Babington, Christian Education, 217. 
74 Ibid., 219-20. 



2.4 Ruskins Unterweisung in schottischer Moralphilosophie und Rhetorik 

Natürlich wurde Ruskin auch mit anderen aufgeklärten Wissenschaften vertraut gemacht. 

Das von John James Ruskin im Austausch mit Brown abgesteckte Bildungsspektrum 

prägte in den nachfolgenden Jahren offenkundig auch die Erziehung und private Lektüre 

John Ruskins. Die ab 1827 teilweise erhaltenen Rechnungslisten, auf denen John James 

Ruskin viele Buchkäufe für die Familienbibliothek in Herne Hill festhielt, belegen, dass 

er vor allem Belletristik, darüber hinaus aber eine stattliche Zahl von Werken der 

Naturgeschichte (Botanik, Zoologie, Chemie), und darunter besonders der Geologie, für 

die Familienbibliothek anschaffte. Hinzu kamen religiöse Schriften, Kirchengeschichte, 

Historiographie, Reiseliteratur und Lexika; speziell für Ruskins Unterricht waren 

klassische Texte der Antike, Grammatiken und Rhetoriken vorgesehen.75

Der über John James Ruskins Rechnungslisten rekonstruierbare Teil der Familien-

bibliothek lag damit ganz auf der Linie des spätaufklärerischen Bildungshorizont im 

Elternhaus und enthielt dementsprechend ein für zeitgenössische bürgerliche Verhältnisse 

relativ starkes Quantum (natur-)wissenschaftlicher Werke. So wurden für Ruskin schon 

einige Jahre vor Beginn des Studiums, 1832, das System of Mineralogy (31820) des 

schottischen Geologen Robert Jameson (1774-1854) und 1834 die Voyages dans les Alpes 

(1779-1796) des Schweizer Naturforschers Horace Bénédict de Saussure (1740-99) 

angeschafft.76 Wohl im Zusammenhang mit der „vulkanistischen“ Geologie, die Playfair 

popularisiert hatte und die im Gegensatz zur älteren „neptunischen“ Tradition starkes 

Gewicht auf chemische und physikalische Vorgänge in der Erdkruste legte,77 wurden 

auch text books der Chemie angeschafft („Geology […] necessarily leads me into 

chemistry“78). Aus diesem Grund setzte sich Ruskin beispielsweise mit Edward Turners 

Elements of Chemistry (11827) und Thomas Grahams Elements of Chemistry (1842)79

75 Buchkäufe notierte John James Ruskin zum Teil in seinen Rechnungsbüchern. Ab 1827 lassen sich so 
einige der literarischen Erwerbungen der Familie belegen. Die Anschaffungen wurden von Van Akin 
Burd im Anmerkungsapparat der Family Letters zu Jahreslisten addiert (Stellennachweis s. ibid., 
2.785).  

76 Robert Jameson, A System of Mineralogy: Comprehending Oryctognosie, Geognosie, Mineralogical 
Chemistry, Mineralogical Geography, and Oeconomical Mineralogy (Edinburgh 1804-08, 31820); 
Horace Bénédict de Saussure, Voyages dans les Alpes: Précédes d’un Essai sur l’Histoire Naturelle des 
Environs de Genève (Genève 1779-1796). Ruskin erwähnt beide Arbeiten in Praeterita (1885-89), 
Works, 35.121. Den Erwerb von Jamesons System notierte John James Ruskin 1832: Family Letters, 
1.260 FN 2. 

77 Donovan, Arthur L., Philosophical Chemistry in the Scottish Enlightenment: The Doctrines and Dis-
coveries of William Cullen and Joseph Black (Edinburgh 1975), 45-56; Donovan, “James Hutton, 
Joseph Black and the Chemical Theory of Heat,” Ambix 25 (1978), 176-90. 

78 An Edward Clayton, Oxford, 17.6.[1843], Works, 1.493-5, hier: 494. 
79 Edward Turners Standardtextbook Elements of Chemistry: Including the Recent Discoveries and Doc-

trines of the Science (11827), hg. v. Justus Liebig und William Gregory (London 21842), erreichte 1847 



auseinander.  

Unterricht im Lesen, Schreiben, Rechnen und den Grundlagen der Religion erhielt 

Ruskin bis zum zehnten Lebensjahr ausschließlich von seiner Mutter Margaret Ruskin, 

wie es der Tradition calvinistischer Erziehung entsprach.80 Erst danach wurde er durch 

Hauslehrer vor allem in Sprachen und Mathematik unterwiesen. Ab Herbst 1833 besuchte 

er die nahegelegene Schule des evangelikalen Geistlichen und Literaturwissenschaftlers 

Thomas Dale (1797-1870). Dales literaturgeschichtliche Vorlesungen am Londoner 

King’s College hörte Ruskin überdies 1836 zur Vorbereitung auf das Studium. 

Schließlich studierte er von 1837 bis 1842 an Christ Church, Oxford, an dem er auch sein 

Examen ablegte. Nach einem Aufenthalt von einem weiteren halben Jahr am College 

wurde ihm zusätzlich der Magistertitel verliehen. Ruskins Einschätzung, von nichts so 

nachhaltig beeinflusst worden zu sein wie von seinem Elternhaus,81 begründete sich somit 

nicht zuletzt mit dem Sachverhalt, dass er sehr lange im Haus seiner Eltern unterrichtet 

wurde und lebte. 

Entsprechend ihres schottischen Bildungshorizonts waren die Inhalte des Unterrichts, 

wie die Familienkorrespondenz deutlich demonstriert, bereits von frühester Zeit an stark 

von sentimentalistischen Ethik und Rhetorik beeinflusst. Auf einem sehr grundlegenden 

Niveau wurde der sentimentalistische Bildungsprozess bereits mit einigen Jugendbüchern 

angestoßen, die Ruskin als Kind zu lesen erhielt: Zu diesen zählen etwa die Romane von 

Mary Martha Sherwood (1775-1851), die mit simplen didaktischen Erzählungsmustern 

das moralische Verantwortungsgefühl jugendlicher Leser entwickeln sollten.82 Der 

moralphilosophische Ideenkern dieser Romane ist freilich von extremer Simplizität und 

meist von einer penetrant normativen Didaktik ummantelt – entsprechend sarkastisch 

äußerte sich Ruskin später über die Lektüre der Erzählungen Sherwoods und Edgeworths, 

obgleich er sie in den 1830er Jahren noch wertschätzte.83

die achte Auflage. Thomas Grahams Elements of Chemistry: Including the Applications of the Science 
in the Arts; With numerous Illustrations (London 1842) erreichte noch eine zweite Auflage in zwei 
Bänden 1850-58. Die Werke werden in Modern Painters II (1846/48/51/83/88[75]), Works, 4.235; 
Proserpina: Studies of Wayside Flowers, while the Air was yet Pure among the Alps, and in the 
Scotland and England which my Father Knew (1875-86), Works, 25.189-569, hier: 559; sowie in 
Praeterita (1885-89), Works, 35.303, angeführt. 

80 Für die Tradition dieses Unterrichts knapp zusammenfassend: Philip Benedict, Christ’s Churches 
Purely Reformed: A Social History of Calvinism (New Haven, Conn. 2002), bes. 509-11. 

81 Praeterita (1885-89), Works, 35.121. 
82 Ruskin, Praeterita (1885-89), Works, 35.72-3; Zitat: 73. Zu Sherwood und ihrer Jugendliteratur siehe 

M. Nancy Cutt, Mrs. Sherwood and her Books for Children (London: Oxford University Press, 1974). 
83 Zu seine späteren Urteil: Ruskin, Praeterita (1885-89), Works, 35.73; sein positivere Einschätzung in 

den 1830er Jahren hielt er in einem Aufsatz fest: “Essay on Literature” (1836), Works, 1.357-75, hier: 
372. 



Spätestens aber ab dem neunten oder zehnten Lebensjahr, d.h. ab etwa 1828 und 

möglicherweise bis kurz vor Antritt des Studiums, wurde Ruskin aber sehr intensiv mit 

schottischer Moralphilosophie und von ihr beeinflusster Rhetorik vertraut gemacht. 

Gleichzeitig wurden mit ihm solche Werke der Historiographie und Belletristik durch-

gearbeitet, die den Kriterien der moralphilosophisch inspirierten Rhetorik Smith’ vor-

bildlich entsprachen und zu moralphilosophischer Reflexion anleiteten. 

Tatsächlich ist Ruskin von einem frühen Zeitpunkt an (wahrscheinlich noch bevor die 

Auseinandersetzung mit der Rhetorik aufgenommen wurde) mit der schottischen Moral-

philosophie konfrontiert worden. Dieser Stoff hatte für Ruskins Eltern offenkundig einen 

so hohen Stellenwert, dass sie Ruskin direkt mit dem Hauptwerk vertraut machten: 

Bereits 1829, kurz nach Ruskins zehntem Geburtstag, begann Margaret, Smith’ Theory of 

Moral Sentiments mit Ruskin und seiner Cousine zu lesen und zu erörtern.84 So berichtete 

Margaret Ruskin, die diesen Part offenkundig in Absprache mit John James Ruskin 

übernahm:  

Damit signalisiert ihr Brief an John James, dass sie Smith’ Theory of Moral Senti-

ments ebenfalls gut kannte und ganz im Sinne Smith’ und der schottischen Aufklärer als 

ein auf die subjektive Bildung des Gewissens gerichtetes Werk las. Dass sie „small 

portions“ aus der Theory of Moral Sentiments für den Unterricht wählte, entsprach zudem 

vielleicht den Ratschlägen Thomas Browns, der die „excellence of this admirable work“ 

vor allem in Smith’ Illustrationen und Fallstudien, „its minor analyses“, erblickte.86

Anhand von Adam Smith’ Philosophie sollte Ruskin jedenfalls lernen, auf welche Weise 

sich der Mensch zu einem von seinem Gewissen geleiteten, dem allgemeinen Guten 

zuarbeitenden Mitglied der Gesellschaft entwickelte, dessen ‚naturgemäß‘ entwickeltes 

moralisches Bewusstsein Ordnung und Stabilität der Gesellschaft gewährleistete. 

84 Dies geht hervor aus einem Brief Margarets an John James, Herne Hill, 4.3.1829, Family Letters, 
1.184-8, hier: 186. 

85 Margaret an John James, Herne Hill, 4.3.1829, Family Letters, 1.184-8, hier: 186. 
86 Thomas Brown, Lectures on the Philosophy of the Mind (1820), 4 Bde. (Edinburgh/London 191851), 

4.78. 



Etwa zur gleichen Zeit nahmen John James Ruskin und Margaret Ruskin auch den 

Rhetorikunterricht auf. Adam Smith’ Lectures on Rhetoric and Belles Lettres wurden 

zwar im 18. und 19. Jahrhundert nicht veröffentlicht, doch “[they] were widely circulated 

and had the effect of a book”.87 Sie inspirierten deshalb eine Vielzahl von Veröffent-

lichungen. Das Hauptwerk der schottischen Rhetorik waren die Lectures on Rhetoric and 

Belles Lettres (1783) eines Freundes von Adam Smith, nämlich des Edinburgher 

Geistlichen und Rhetorikprofessors Hugh Blair (1718-1800). Diese Vorlesungen waren 

bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts außerordentlich populär.88 Daneben zählen die 

Philosophy of Rhetoric (1776) des Aberdeener Theologen George Campbell (1719-96) 

und die Lectures on Logic and Belles Lettres (1797) des Glasgower Griechisch- und 

Logikprofessors George Jardine (1742-1827) in diese Tradition.89 Anders als Blairs 

Vorlesungen sind von Jardines Vorträgen allerdings nur Kurzauszüge als Erinnerungs-

stütze für die Studenten veröffentlicht worden.90 Auch die Beiträge des Edinburgher 

Literaturkritikers und Rhetorikprofessors George Moir (1800-70) zur siebten Auflage der 

Encyclopaedia Britannica (1842) demonstrieren noch den Einfluss der sentimenta-

listischen Tradition.91  

In Ruskins Elternhaus wurde diese rhetorische Tradition intensiv gepflegt und Ruskin 

zügig vermittelt. Bereits 1830 schrieb Ruskin selbst in Briefen stolz von seiner Kenntnis 

der “learned terms of Rhetoric”.92 Das Hauptwerk der schottischen Rhetorik, Hugh Blairs 

Lectures, wurden bereits zwei Jahre vor der Adam-Smith-Lektüre im April 1827 von John 

James Ruskin angeschafft93 und sicherlich bald darauf durchgearbeitet. Noch in dem 

gleichen Jahr, in dem Margaret Ruskin die Lektüre der Theory of Moral Sentiments

aufnahm, erhielt er schließlich mit seinem Pastor Edward Andrews (1787-1841) zugleich 

einen Hauslehrer, der bei dem erwähnten Glasgower Griechisch- und Logikprofessor 

George Jardine studiert haben soll.94 Cicero und Quintilian gehörten ohnehin zu Ruskins 

87 Bevilacqua, “Smith’s Lectures on Rhetoric and Belles Lettres,” 45.  
88 Hugh Blair, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (vorgetr. ab 1759/60, publ. 1783), 3 Bde. (London: 

Allason, Maynard, 1818). Blairs Lectures wurden bis 1850 regelmäßig neuaufgelegt. Einführend: Linda 
Ferreira-Buckley, “Hugh Blair,” in: Moran (Hg.), Eighteenth-Century British and American Rhetorics 
and Rhetoricians (1994), 21-35.  

89 Zu Campbell siehe u.a. H. Lewis Ulman, “Discerning Readers: British Reviewers’ Responses to 
Campbell’s Rhetoric and Related Works, Rhetorica 8 (1990), 65-90.  

90 George Jardine, Synopsis of Lectures on Logic and Belles Lettres: Read in the University of Glasgow
(1797) (Glasgow 51820). 

91 George Moir und William Spalding, Treatises on Poetry, Modern Romance and Rhetoric: Being the 
Articles under those Heads Contributed to the Encyclopaedia Britannica, Seventh Edition, Einl. v. John 
Valdimir Price (Edinburgh 1839; Repr. Bristol 1995).

92 An John James, Herne Hill, 10.3.1829, Family Letters, 1.191-5, hier: 193 (Zitat); 14.1.1832, ibid., 
1.256-61, hier: 257. 

93 Family Letters, 168 FN1.  
94 Addison, Matriculation Albums of Glasgow, 240, Nr. 7724, weist nur Andrews’ Immatrikulation in der 



Unterrichtsstoff bei seinem Lehrer Andrews, und weitere Rhetoriken, etwa von Charles 

Rollin (1661-1741) und dem Glasgower Geistlichen John Jamieson (1759-1838) könnten 

sich in der Hausbibliothek befunden haben.95

Die Grundgedanken der Moralphilosophie und Rhetorik Adam Smith’ blieben in 

dieser Tradition der schottischen Rhetorik überaus lebendig. So reflektierten etwa Blairs 

Lectures in den Abschnitten über die Historiographie den Gedankengang Adam Smith’: 

Die Geschichtsschreibung sollte das Handlungsgeflecht für das ethische Räsonnement des 

Lesers offenlegen, indem sie Motive und Erfahrungen der Akteure mit Empathie 

schilderte: 

Fraglos fehlte es Smith’ Nachfolgern an seiner begrifflichen Schärfe und kausal-

mechanischen Konsequenz. Gleichzeitig öffnete sich die Tradition damit aber auch für 

die Rezeption durch Milieus, die Smith’ Idee einer rein individuell-psychologischen 

Genese des Gewissens z.B. aus religiösen Gründen ablehnten. So riet Hugh Blair etwa 

dazu, in der moralischen Erziehung die herkömmlichen Normen christlicher Morallehre 

nicht zu vernachlässigen – gleichzeitig betonte er aber auch den Wert der Rhetorik bzw., 

wie es Blair moderner formulierte, der Geschmacksbildung:  

Griechischklasse John Youngs (1746/7-1820) aus. Nach Angaben von Anstruther, Patmore’s Angel, 12, 
studierte Andrews in Glasgow jedoch auch bei Jardine.  

95 Möglicherweise las Ruskin nicht bzw. nicht nur Rollins Histoire ancienne des Egyptiens, des Cartha-
ginois, des Assyriens, des Babyloniens, des Mèdes, et des Perses, des Macédoniens, des Grecs, 13 Bde 
(Paris 1730-38), sondern auch dessen Method of Teaching and Studying the Belles Lettres (1726-28, 
engl. 1734) (London 111810). Ruskins Auseinandersetzung mit Charles Rollin erstreckte sich jedenfalls 
über mindestens ein Jahr (die Lektüre wird erwähnt in Briefen an John James, Herne Hill, 28.2.1831, 
Family Letters, 1.227-30, hier: 228; und 14.1.1832, ibid., 1.256-61, hier: 257). Rollins Rhetorik war um 
1800 veraltet, hatte aber zur ‘literaturkritischen Wende’ in der schottischen Rhetorik beigetragen: 
Howell, Logic and Rhetoric, 529-35; Barbara Warnick, “Charles Rollin’s Traité and the Rhetorical 
Theories of Smith, Campbell, and Blair,” Rhetorica 3 (1985), 45-65. Den Erwerb eines Werkes von 
Jamieson hielt John James Ruskin 1835 fest: Family Letters, 300 FN12.  

96 Blair, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres, 3.45. 
97 Ibid., 1.15. 



Smith hatte in seinen Vorlesungen zahlreiche Autoren, vor allem des Altertums, als 

Lektüreempfehlung und Vorbilder für moderne Schriftsteller angeführt. An diesen 

Autoren explizierte er zudem seine moralphilosophisch und rhetorisch fundierte Literatur-

kritik. Insbesondere die Historiker des Altertums empfahl er als mustergültig: “[T]he 

ancient historians, as Thucydides, […] carry us as it were into the very circumstances of 

the actors, we feel for them as it were for ourselves. {They show us the feelings and 

agitation of Mind in the Actors previous to and during the Event.}”98  

Ganz im Bann dieser Tradition stehend, begann daher auch Ruskin nach dem 

Rhetorikunterricht mit dem Studium der Geschichtsschreibung. Zwar erinnerte sich 

Ruskin im Alter kaum mehr an die Lektüre,99 realiter aber war die Auswahl historio-

graphischer Studien, die Ruskin im Unterricht mit seiner Mutter las oder in der Bibliothek 

finden konnte, nicht unbeträchtlich: 1831 erwarb John James Ruskin die zeitgenössisch 

viel gepriesene History of the Church of Christ (1794-1809) des anglikanisch-evange-

likalen Theologen Joseph Milner (1744-97), vier Jahre später offenbar George Buchanans 

History of Scotland (1582).100 Edward Gibbons History of the Decline and Fall of the 

Roman Empire (1776-88) wurde von John James Ruskin 1838 erworben.101 Mit Robert 

Henrys History of Great Britain (1771-93) erwarb die Familie zudem ein Werk, das die 

Ansätze der schottischen Aufklärungshistoriographie in zeitgenössisch akzeptierterer 

antiquarischer Form fortführte.102 1841 folgte die History of Europe from the Commence-

ment of the French Revolution in M.DCC.LXXXIX. to the Restoration of the Bourbons in 

M.DCCC.XV. (1833-42), die von dem stark durch die schottische Aufklärung geprägten 

Historiker Archibald Alison verfasst wurde.103 Historische Romane ergänzten die 

‚akademische‘ Geschichtsschreibung: Die erste Serie von Scotts Tales of a Grandfather 

(1828-32) wurde von John James Ruskin noch im Jahr des Erscheinens 1828 

98 Smith, Lectures on Rhetoric, ii/28, (S.96). 
99 “[H]istory was never thought of, beyond what I chose to read of Scott’s T a l e s  o f  a  G r a n d -

f a t h e r ”, lautet die entsprechende, vielzitierte Passage in Praeterita (1885-89), Works, 35.57. 
100 Family Letters, 1.229 FN 2; 300 FN 12. 
101 Ibid., 2.563 FN 7. 
102 Robert Henry, The History of Great Britain: From the First Invasion of it by the Romans under Julius 

Caesar; Written on a New Plan (1771-93), erg. v. Malcolm Laing, hg. v. Henry Moncreiff Wellwood, 
William Balderstone, William Finlay, 12 Bde. (London 41805-06). Ruskin dürfte das Werk in der 
Familienbibliothek vorgefunden haben und lobte es in Fors Clavigera [Nr. 25 v. Jan. 1873], 27.447-72, 
hier: 464. 

103 Den Kauf wohl des letzten Teilbandes notierte John James 1843: Family Letters, 2.744 FN 2. Ruskin 
erinnerte sich an die Lektüre in Praeterita (1885-89), Works, 35.303. Sein Urteil schrieb er Edward 
Clayton, Leamington, Postst. 27.9. [1841], Works, 1.455-8, hier: 458. Vgl. Modern Painters II (1846), 
Works, 4.70 FN* (eine 1883 nachträglich eingefügte Anmerkung). 



angeschafft.104

Damit setzten John James und Margaret Ruskin gleichsam das Siegel auf die moral-

philosophisch inspirierte Erziehung John Ruskins, dessen ‚Schullaufbahn‘ damit genau in 

den aufklärerischen Bahnen von der Ethik über die Rhetorik bis zur Historiographie und 

Literatur verlief, die Adam Smith vorgezeichnet hatte. 

2.5 Zwischenresümee 

Herkunft und der Werdegang John James Ruskins, die im ersten Kapitel thematisiert 

wurden, lassen erkennen, dass sich Ruskins Vater vor allem dem naturwissenschaftlichen 

Empirismus der Spätaufklärung und den sensualistisch-moralphilosophischen Ideen der 

schottischen Hochaufklärung verbunden fühlte. Ausgehend von diesem Bildungshorizont 

erschließt das vorliegende Kapitel das Ideenrepertoire der schottischen Moralphilosophie 

und Rhetorik, mit dem Ruskin in seiner Jugend vordringlich vertraut gemacht wurde. Die 

Wahl dieses Unterrichtsstoffs und der Wunsch, Ruskin das von der Aufklärung postu-

lierte Persönlichkeitsprofil zu vermitteln, begründete die Wahl der Mittel, d.h. vor allem 

die Lektüre der Theory of Moral Sentiments von Adam Smith und der Lectures on 

Rhetoric von Hugh Blair – aber auch: die Wahl der in der Forschung bislang etwas 

einseitig abgewerteten Erziehung im häuslichen Familienkreis. 

Ausgehend von Adam Smith’ Theory of Moral Sentiments und Lectures on Rhetoric 

and Belles Lettres wird die schottische Moralphilosophie und Rhetorik dargestellt, wie sie 

in Ruskins Elternhaus zur Grundlage ihres Unterricht gemacht worden sein könnte. Die 

sensualistische Moralphilosophie postulierte die Idee, dass das moralische Bewusstsein 

durch die interesselose empathische Beobachtung menschlicher Handlungen und die 

imaginative Projektion der Folgen dieser Handlungen auf die eigene Wahrnehmung von 

Wohlgefühl und Schmerz entstand. Die Rhetorik nahm diesen Gedanken auf, indem sie 

vom Redner/Autor verlangte, ethisch relevante Begleitumstände eines Gegenstandes 

transparent zu machen und unmissverständlich zu kommunizieren. Insbesondere von der 

Historiographie wurde die stärkere Herausarbeitung von Motiven, Konflikten und 

Empfindungen der Akteure und Betroffenen einer Interaktion verlangt. 

Wie sich Ruskin dieses Wissen aneignete, wird im folgenden Kapitel erörtert. 

104 Family Letters, 1.187 FN 4. 



‘The mightiness of the influence that 
overshadows us’ 
Schottische Moralphilosophie und Rhetorik in Ruskins 
Essay on Literature (1836)

Ruskins Werk wird heute so sehr unter dem Eindruck seiner erklärten glühenden 

Verehrung für Byron und Wordsworth gelesen, dass seine Schriften vor allem mit der 

Romantik assoziiert werden. Es ist deshalb fraglich, ob es sinnvoll ist, Einflüsse und 

Rezeptionsspuren aus der schottischen Aufklärung in Ruskins Schriften ausfindig machen 

zu wollen. Linda Ferreira-Buckley, die die Nachwirkungen von Hugh Blairs Rhetorik in 

der viktorianischen Ära untersucht, findet keine Indizien für einen „direkten Einfluss“ auf 

Ruskins Werk: „I do not claim that Blair directly influenced Ruskin […], I do wish to 

argue that Victorian men of letters, represented here by Ruskin and Arnold, co-opted the 

ways and means of belletristic rhetorics“.1 Immerhin entdeckt sie jedoch Anzeichen 

dafür, dass aufgeklärten Rhetoriker und viktorianischen Literaturkritiker ähnliche Ziele 

verfolgten. Ruskin teilte demnach mit Hugh Blair die Sorge um die allgemeine Lesbarkeit 

kultureller Produktionen: „Like Blair, [Ruskin was] preoccupied, as were other social 

prophets, by questions about what would come to be called cultural literacy—how to 

define it and how to transmit it.“2 Einflüsse aus der Moralphilosophie Adam Smiths auf 

Ruskin untersucht Ferreira-Buckley dagegen nicht. 

Explizite Referenzen auf Autoren der schottischen Aufklärung finden sich in Ruskins 

Schriften tatsächlich meist nur an untergeordneten Stellen. Thomas Brown wird, wie 

erwähnt, in Ruskins Autobiographie prominent als Lehrer seines Vaters erwähnt, „who 

had formed my father’s mind and directed his subsequent reading“;3 doch weitere 

Verweise sind bereits sehr rar: Hugh Blair taucht nur mit einem einzigen Verweis in 

Praeterita auf, und dieser bezieht sich auf Blairs Predigten, die Ruskins Vater im 

Familienkreis vortrug.4 Smith tritt als Autor des Wealth of Nations vereinzelt in kontro-

1 Linda Ferreira-Buckley, The Influence of Hugh Blair’s ‘Lectures on Rhetoric and Belles Lettres’ on 
Victorian Education: Ruskin and Arnold on Cultural Literacy (Masch. Diss. University Park, Pa. 1990; 
Mikrofilm Ann Arbor, Mich. 1990), 8-9.  

2 Ibid., 8. 
3 Praeterita (1885-89), Works, 35.396; der Brief Browns, ibid., 124-5. 
4 Ibid., 35.72.  



versen Diskussionen auf.5 Smith’ Theory of Moral Sentiments wird dagegen nur ein 

einziges Mal von Ruskin zitiert, und dies in einem von ihm nie veröffentlichten Schul-

aufsatz.6 Dies hat sicherlich dazu beigetragen, dass Ruskins Auseinandersetzung mit der 

schottischen Aufklärung bislang kaum Aufmerksamkeit gewidmet worden ist. 

Eine solche Untersuchung muss, wenn sie nicht beim Aufweis zufälliger Kon-

vergenzen, Ähnlichkeiten und Homologien stehenbleiben soll, aus Ruskins Schriften 

heraus den Beleg erbringen, dass er das Vokabular und die Argumentationsstrukturen der 

schottischen Moralphilosophie rezipiert und gegebenenfalls modifiziert hat. Besondere 

Bedeutung für die folgende Untersuchung hat daher der erwähnte Schulaufsatz Ruskins, 

den er 1836 im Vorbereitungskurs für sein Studium bei seinem Lehrer und Pastor Thomas 

Dale (1797-1870) schrieb.7 Dieser in der Forschung bislang kaum thematisierte Essay 

verdient nicht allein aus dem Grunde Aufmerksamkeit, weil Ruskin darin Smith’ Theory 

of Moral Sentiments anführte.8 Bedingt durch die Leitfrage des Aufsatzes – der gewiss 

von Dale vorgegebenen Frage: „Does the Perusal of Works of Fiction act Favourably or 

Unfavourably on the Moral Character?“ – musste sich Ruskin in diesem Text sowohl mit 

moralischen Problemen als auch mit literarischen Bewertungskriterien auseinandersetzen, 

wie er sie im moralphilosophischen und rhetorischen Unterricht im Elternhaus kennen-

gelernt hatte. Der „Essay“ schlägt daher in einzigartiger Weise eine Brücke zwischen 

Ruskins Unterricht im Elternhaus und den späteren Werken des Kunstkritikers. 

3.1 Evangelikale Romankritik versus schottische Rhetorik 

Bevor Ruskins Auseinandersetzung mit der schottischen Moralphilosophie und Rhetorik 

erörtert werden kann, muss der Zusammenhang dargestellt werden, in dem Ruskin den 

Aufsatz verfasste: Zur Vorbereitung auf sein geplantes Studium in Oxford besuchte 

Ruskin 1836 eine Überblicksvorlesung seines Lehrers und Pfarrers, Thomas Dale (1797-

1870), der am King’s College, London, Literaturgeschichte unterrichte und auch selbst 

5 Den Wealth of Nations las Ruskin offenbar erst um 1856: An Henry W. Acland, [o.O.], 27.04.1856, 
Works, 36.237-40, hier: 238. Eine weitere Lektüre notierte er 1875: [Broadlands], 13.10.[1875], 
Diaries, 3.865 Im Vorwort zur Political Economy of Art (1857) schrieb er, er habe vor über zwanzig 
Jahren Smith zu lesen bekommen. Dabei verwechselte er wahrscheinlich die Theory of Moral Senti-
ments mit dem Wealth of Nations: A Joy for ever (and its Price in the Market): Being the Substance 
(with Additions) of two Lectures on the Political Economy of Art Delivered at Manchester, July 10th 
and 13th, 1857 (1857/1880), Works, 16.3-169, hier: 10.  

6 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.357-75, hier: 370.  
7 Ibid., 1.357-75.  
8 In der Forschung findet er primär Erwähnung in Finley, Nature’s Covenenant, 104-5; und Wheeler, 

Ruskin’s God, 12-13 FN38. Finley sieht in dem Essay einen erstaunlichen Beleg dafür, dass sich 
Ruskin für Edward Bulwer-Lytton begeistern konnte; Wheeler führt den „Essay“ als ein frühes Beispiel 
von Ruskins apologetischer Rhetorik an.  



dichtete.9 Ruskin wurde in dieser Vorlesung wohl vor allem noch einmal die Geschichte 

der antiken und die Klassiker der englischen Literatur von Chaucer bis ins 18. Jahr-

hundert vorgestellt. 

Mit der sicherlich von Dale gestellten Leitfrage – “Does the Perusal of Works of 

Fiction Act Favourably or Unfavourably on the Moral Character?” – war Ruskin auf-

gefordert, eine umfassende Beurteilung der modernen Literatur, insbesondere roman-

tischer Romane und Gedichte, unter ethischen Aspekten vorzunehmen. Dieses Urteil 

musste Ruskin im Wissen um Dales Überzeugungen treffen, der sich als Geistlicher und 

Literaturhistoriker zwar für die Literatur der Antike und die englischen Klassiker des 17. 

und 18. Jahrhunderts interessierte, aber die neuere Literatur mit sehr viel mehr Argwohn 

betrachtete. Dies legt jedenfalls ein Ratgeber für Studenten nahe, den Dale im gleichen 

Jahr, in dem Ruskin den Aufsatz schrieb, 1836, in den britischen Markt einführte. 

Dieses Buch war der die gesamte viktorianische Ära hindurch immer wieder neu 

aufgelegte Ratgeber des amerikanischen evangelikalen Kongregationalisten John Todd 

(1800-73), der in den amerikanischen und späteren britischen Auflagen unter dem Titel 

Student’s Manual (1835) erschien. Die studentischen Leser erhielten darin unter anderem 

sehr genaue Anweisungen, welche Literatur sie wählen sollten. Für die neuere Philo-

sophie und Belletristik hatte Todd dabei erkennbar wenig Respekt: 

Hauptkritikpunkt Todds an den neueren Literatur war ihre angeblich antichristliche 

Tendenz: „Those [of Byron and Moore, Hume and Paine, Scott, Bulwer and Cooper] who 

wrote to undermine or to crush the belief of the Christian those who wasted life and 

gigantic powers merely to amuse men have come far short of answering the great end of 

existence on earth. Talents and influence were given for purposes widely different“.11

Nicht allein vermeintlich dezidiert antichristliche Überzeugungen entwerteten große Teile 

der modernen Literatur aus Todds Sicht (der sich damit verbreiteten Vorwürfen gegen 

9 Arthur Burns, “Dale, Thomas”, in: Oxford Dictionary of National Biography, publ. v. Oxford Uni-
versity Press. URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf: 22.08.2007): 
< http://www.oxforddnb.com/view/article/7019 > 

10 John Todd, The Student’s Guide: Designed, by Specific Directions, to Aid in Forming and Strengthen-
ing the Intellectual and Moral Character and Habits of Students in Every Profession, hg. u. rev. v. 
Thomas Dale (London 1836), 121.  

11 Ibid., 121. 



Hume und Paine anschloss), sondern auch die angebliche Tendenz, Unterhaltung ohne 

religiöse Belehrung zu publizieren. 

Negativ beurteilte Todd zudem die große Täuschungskraft der imaginierten Welten 

Walter Scotts (1771-1832): “There is such a magic thrown around […] [Walter Scott], 

that […] the very strength of the spell should warn you that there is danger in putting 

yourself in his power.”12 Dem möglichen Einwand von sentimentalistischer Seite, dass 

gerade die durch Scotts Romane angesprochene Imagination die Fähigkeit des Lesers zur 

Empathie und damit zur moralischen Beurteilung förderte, begegnete Todd dagegen mit 

dem Argument, dass wissenschaftliche und politisch-philosophische Schriften die Ima-

gination und das Ausdrucksvermögen ihrer Leser ebensogut wie fiktionale Literatur 

anregten: 

Todd fand geeignete Gegenmodelle zu den fiktiven Welten der modernen Belletristik in 

den astronomischen Vorlesungen des presbyterianischen Geistlichen Thomas Chalmers 

(1780-1847) und den politischen Schriften Edmund Burkes, die in ihren Schilderungen 

angeblich ohne ‚Fiktion‘ auskamen. 

Obgleich Ruskins Lehrer Thomas Dale in der Beurteilung vieler Autoren sicherlich 

von Todd divergierte, dürfte zwischen beiden in ihrer evangelikalen Haltung zur Poesie 

und Fiktion grundsätzlich Übereinstimmung geherrscht haben.14 Ruskin selbst schrieb 

seinen Eltern, dass Dale sich vor Ruskins Umzug nach Oxford nach dem “light reading” 

erkundigte, das Ruskin mitnehme. In Kenntnis von Dales Vorlieben machte sich Ruskin 

daraus einen Spaß und gab sich als Leser weniger respektabler Literatur aus: “[Dale]

hoped I should not take any light books with me – I said something politely implying that 

his hope would be disappointed – he asked what I called light books – I replied   

Saussure Humboldt and other works on natural philosophy, geological works, &c, &c 

12 Todd, Student’s Guide, 123.  
13 Ibid., 122. 
14 Ruskins Aufsatz wurde erstmals 1893 von einer Enkelin Thomas Dales veröffentlicht. Diese stellte dem 

Bändchen eine Einleitung voran, in der sie Dale vor der Vermutung in Schutz nahm, er habe die litera-
rischen Qualitäten Scotts und Byrons nicht erkannt: Helen Pelham Dale, “Editor’s Preface”, in Ruskin, 
Three Letters and an Essay by John Ruskin, 1836-1841: Found in his Tutor’s Desk, hg. v. Helen 
Pelham Dale (London 1893), vii-xv, hier: xi. Vgl. Ruskin, “Essay on Literature” (1836), Works, 1.357-
358 FN2. 



[…] Then he asked if I ever read any of the modern fashionable novels on this point I 

thought he began to look positive so I gave him a negative with the exception of 

Bulwer’s and now and then a laughable one of Theodore Hooks or Captain Marryat so 

he hem-med and said no more on the subject.”15 Dale teilte die Kritik Todds an 

modernen Romanen demnach zumindest teilweise (Bulwer-Lytton scheint Dale dagegen 

geschätzt zu haben). 

Die Fragestellung für Ruskins Besinnungsaufsatz erklärt sich daher sicherlich aus 

Dales evangelikalen Überzeugungen. Die Verführung zum Imaginären und der Zeit-

vertreib mit Werken, die nicht zu Buße, Glaube und Verehrung Gottes anleiteten, waren 

ihm ein Dorn im Auge. Indirekt griff er auf diese Weise die moralphilosophischen und 

literaturkritischen Überzeugungen der schottischen Aufklärung an,16 da die Bildung des 

Gewissens von Adam Smith gerade auf das Vermögen der Imagination zurückgeführt 

wurde: Moralisch gutes Handeln erwuchs nach Smith aus der, von Imagination und dem 

präziser emotionaler Kommunikation getragenen empathischen Identifikation mit den 

Akteuren einer Interaktion. 

Ruskin, der sich an Dale als „my severest and chiefly antagonist master“ erinnerte, 

nahm diese Herausforderung an und übernahm die Rolle des advocatus diaboli:17  

Ruskin verteidigte die ‘Schönen Literatur’ zum einen mit dem Argument, dass jeder 

Mensch der “mental recreation” bedürfe und zu diesem Zweck gute Belletristik ideal 

geeignet sei – ein weithin populäres Argument, das ebenso von Hugh Blair verwendet 

worden war.19 Ruskin wendete das Argument zudem gegen die pietätvoll-evangelikale 

Erbauungsliteratur der zeitgenössischen Journale und Almanache, denen es – anders als 

der neueren romantischen Literatur – an der Qualität fehle, sinnvoll zur Erholung 

15 An John James Ruskin, Herne Hill, 24.12.1836, Family Letters, 1.386-91, hier: 387-8.  
16 Ruskins Erinnerungen nach blickte Dale mit Verachtung auf die schottische Bildung herab: “Fiction, 

Fair and Foul” (1880-81), Works, 34.365.  
17 Praeterita (1885-89), Works, 35.395.  
18 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.365, dort ist „sapient“ mit verstellten Buchstaben als „spaient“ 

gedruckt. 
19 Hugh Blair, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (1783), 3 Bde. (London 1818), 1.11-13.  



beizutragen.20

Wichtiger war Ruskin jedoch das Argument, dass Angriffe gegen die neuere Literatur 

der Religion mehr schadeten als nützten. Er griff also nicht die evangelikalen Normen 

Dales und Todds an, obwohl er sich über seine Gegner, die Beckmesser der religiösen 

Kritik, und ihr „Gruff, shrill, squeaking, whistling—the voices of multitudinous discord“

lustig machte: „[W]e feel as if we had been uttering nothing but truisms, convicting of 

absurdity objections which no one ever supposed to be reasonable“.21 Ruskin distanzierte 

sich jedoch nicht von den religiösen Prinzipien des Evangelikalismus an, sondern nur von 

den genussfeindlichen Moralvorstellungen, die in der Phobie strenger Evangelikaler 

gegen moderne Romane zum Ausdruck kamen. Ruskin war überzeugt, dass diese 

Literaturfeindlichkeit der Religion Schaden zufügte: 

Beiläufig kommen in diesem Argument Überzeugungen zum Ausdruck, die sowohl von 

dem durch die Erbsündenlehre vorgegebenenen Verständnis der Menschen im zeitgenös-

sischen Evangelikalismus abweichen als auch von dem streng juridischen Verständnis 

Gottes als Richter, das unter Evangelikalen dominierte. Vielmehr klingt ein unitaristisch 

beeinflusstes Gottesverständnis an, in dem die Pflicht zum Genuss ebenso Teil des 

Gesetzesgehorsam war wie die Pflicht zur Nächstenliebe, Arbeit etc. Diesen Gedanken 

entwickelte Ruskin allerdings im „Essay“ nicht weiter. 

Er wandte sich vielmehr dem Hauptargument von Evangelikalen wie Todd zu: dem 

Vorwurf, die moderne Literatur produziere nur irreführende Illusionen. Ruskin unterstrich 

dagegen den Unterschied zwischen Trugbild und Fiktion: 

20 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.358-9.  
21 Ibid., 1.359, 360.  
22 Ibid., 1.358-9.  



Ruskin argumentierte also, dass fiktive Orte, Handlungen und Charaktere, wie sie in der 

Belletristik auftauchten, nicht bloße Phantasmagorien seien, die den Leser von der 

Realität und den Normen moralischen Handelns in der realen Welt entfremdeten. Viel-

mehr dienten sie der Vermittlung von Kontexten und Gefühlseindrücken, die der Leser 

aus seiner eigenen rezipierenden Imagination heraus nachbildete: „[I]t is certain that no 

one can form an idea of sights he has not seen, or feelings he has not felt“. Hierin kommt 

genau das Smithsche Verständnis einer gleichsam nachschöpfenden Rezeption zu Aus-

druck, das in der Moralphilosophie Smiths zur Bildung des Gewissens führt: „[O]ur 

senses […] never did, and never can, carry us beyond our own person, and it is by the 

imagination only that we can form any conception of what are his [=another man’s] 

sensations“.24

Ruskin wies zudem auf die Möglichkeiten besserer Veranschaulichung und Generali-

sierung hin, die sich moderne Autoren durch Verwendung fiktiver Akteure erschlossen: 

„[C]haracters in works of fiction are representatives of men in general, are persons who 

have existed and will exist again, modified only by the manners prevailing at certain 

periods, doing what has been done, feeling what has been felt, thinking what has been 

thought, and will be done, felt, and thought again“. Anhand fiktiver Charaktere ließ sich 

die Darstellung der angeblich überzeitlichen Natur des Menschen in Bezug setzen zu den 

partikularen Begleitumständen der jeweiligen historischen Situation, in die ein Autor 

seine Figuren stellte. Ruskin verwendete damit ein weiteres Denkmuster der Aufklärung – 

die Idee der anthropologischen Konstanz. Diese Idee hatte einen festen Platz im Denken 

der schottischen Aufklärung (war aber nicht auf diese beschränkt). So betonte Hume in 

seinem bekannten Diktum zur Historiographie: 

23 Ibid., 1.359, 372. 
24 Smith, Theory of Moral Sentiments, I/i/1/2 (S. 9). 
25 David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding: A Critical Edition (1748, 1772), hg. v. 

Tom L. Beauchamp (Oxford 2000), 8/I/7, S. 64 [S. 83 in der Auflage 1772].  



Ruskin unterstrich den Wert dieses Denkmuster ganz im Sinne der moralphilosophisch 

inspirierten Literaturkritik: Für sentimentalistische Romane wie die “decidedly and 

professedly moral fictions of the Edgeworth and Sherwood school” bildeten fiktive 

Akteure das probate Instrument, um überzeitliche und historisch bedingte Handlungs-

weisen vorzuführen. 

Der evangelikale Vorwurf gegen die neuere Belletristik, nur Phantasmagorien zu 

erzeugen, war damit für Ruskin ausgeräumt. Aber er hatte noch nicht den positiven 

Nachweis erbracht, dass moderne Romane, Erzählungen und Gedichte der Menschheit 

moralisch nutzten – und, wie Ruskin darüber hinausgehend noch behauptete, auch die 

Religion förderten. Mit diesem zweiten Aspekt seiner Ausführung musste Ruskin auch 

den Argumentationsrahmen Adam Smiths verlassen. 

3.2 Die moralphilosophische Legitimation narrativer Prosa (Scott)

Ruskin versuchte den Nutzen der modernen Literatur durch eine – modern gesprochen – 

wirkungsästhetische Erörterung nachzuweisen, d.h. durch eine Beurteilung der Rezep-

tionsfolgen. Diese Diskussion führte Ruskin nicht abstrakt-theoretisch, sondern am 

Beispiel der Romane Scotts und Edward Bulwer-Lyttons (1803-73): “As Scott, then, has 

been named by our antagonists, we will take him and Bulwer as the heads of two different 

lines of fiction, and to them will we apply in succession, and by their works will we try the 

arguments of our opponents”.26  

Scott und Bulwer-Lytton wählte Ruskin dabei, weil er sie als Hauptexponenten zweier 

verschiedener Romangattungen betrachtete: Scott betrachtete Ruskin als den führenden 

Vertreter des modernen historischen Romans und damit, aus Ruskins Sicht, als führenden 

Autor historiographischer Literatur überhaupt. Bulwer-Lytton wurde von Ruskin weniger 

für den narrativen bzw. historiographischen Gehalt seiner Romane geschätzt, sondern als 

“head of the modern metaphysical and sentimental school of fiction”, d.h. als führender 

Vertreter einer (moral-)philosophisch reflektierenden, Motive und Gefühlslagen durch-

dringenden Prosa klassifiziert.27 Ruskins Aufteilung ähnelt mithin der Unterscheidung, 

die Adam Smith zwischen narrativer Prosa/Historiographie und deskriptiver Prosa traf, 

um von beiden Ausdrucksformen Einblicke in die moralisch relevanten Aspekte einer 

26 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.362. 
27 Ibid., 1.368.  



Handlung bzw. eines Akteurs zu verlangen.28

Im Falle Scotts, den Ruskin zeitlebens als den bzw. einen der besten “Historiker” 

Großbritanniens bezeichnete,29 betonte Ruskin dementsprechend den Wert seiner Romane 

als Medium historischer Information und begründete dies im Sinne der schottischen 

Rhetorik ausdrücklich mit der minutiösen Analyse aller ethisch signifikanten Aspekte der 

jeweiligen Handlungsszenarien: 

Anders als die Haupt- und Staatsaktionen-Chronistik der älteren Historiographie, die 

Geschichtsschreibung des zeitgenössischen Antiquarianismus und die histoire philo-

sophique der Aufklärung verlor sich Scott nach Meinung Ruskins nicht im Abspulen der 

Ereignisketten („detail[ing] the principal events of the time“) und den notwendig immer 

unvollkommenen Charakterstudien realer historischer Personen („imperfect, though 

masterly, sketches of character“), um die die „trockene und umständliche“ akademische 

Geschichtsschreibung nicht herumkomme.  

Scott ließ sich dagegen nicht von Details und Nebensächlichkeiten ablenken, die 

realen Akteuren, Handlungsräumen und Geschehnissen eigneten, sondern kam umstands-

los zum ethischen Kern des Geschehens: Luzide Charakterisierung der Akteure, tiefen-

scharfe Ausleuchtung der Szenerie und die umfassende Schilderung von Handlungs-

motiven, Handlungsgeflechten, Aktionen und ihren Konsequenzen waren die große 

Stärke Scotts und seiner Romane, so wie Ruskin sie deutete: 

28 Für Smith siehe: Bryce, “Introduction”, 12-13; Smith’ Terminologie ist nicht ganz trennscharf und vari-
iert; so spricht er etwa von „description of objects” und „narrative species of writing“, „narrative com-
position“; Smith, Lectures on Rhetorics, i/176 (S. 73), ii/73 (S. 117), ii/74 (S. 117). 

29 “There have been only two real historians (to my thinking) since Herodotus—Shakespeare and Walter 
Scott.” St. Mark’s Rest (1877-84), Works, 24.432 [Passus für eine geplante, aber nicht abgeschlossene 
Neuauflage von St. Mark’s Rest]. Vgl. auch: The Pleasures of England: Lectures Given in Oxford by 
John Ruskin […] during the Second Tenure of the Slade Professorship (1884), Works, 33.411-520, hier: 
512.  

30 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.362-3.  



Ruskins Erwartung an den Historischen Roman und seine Analysekriterien 

entsprachen also ganz den Kriterien, die Adam Smith an die Historiographie anlegte: 

Ruskin betonte in seinem „Essay on Literature“ wiederholt, dass nicht die historische 

Sachinformation allein den moralischen Wert der Romane Scotts begründe, sondern dass 

die Darstellung der Charaktere und Handlungen durch Scott den Leser packe und dessen 

moralische Empfindungen wecke.33 Dieses Argument findet sich übrigens nicht nur in 

Ruskins Aufsatz von 1836, sondern zieht sich auch durch nahezu alle späteren 

Besprechungen von Scotts Werken durch Ruskin: Ruskin blieb sowohl seiner moralphilo-

sophisch begründeten Bewunderung für Scott als auch seiner Haltung zur akademischen 

Historiographie treu: “Remember that no mortal of you is able to write history at all, or 

understand a single event of it, unless he can understand the motives and the movements 

of the strongest minds of men, and has sympathy and passion scarcely less than theirs”, 

fasste er seine Überzeugungen etwa noch 1875 zusammen, als er seinem Publikum in 

Oxford die Gründe für seine Ablehnung der History of Civilization in England (1857-61) 

erläuterte,34 mit der Henry Thomas Buckle (1821-62) um 1860 Furore gemacht hatte (das 

Aufsehen, das Buckles Werk erregte, beruhte auf dem Sachverhalt, dass er die 

Darstellungsmodi der zwischenzeitlich in Vergessenheit geratenen philosophical history

revitalisiert hatte).35

31 Ibid., 1.365. 
32 Adam Smith, Lectures on Rhetoric and Belles Lettres (anon. Mitschrift 1762/63) (Oxford 1983), ii/16-7 

(S.90). 
33 “[T]his advantage of historical novels [=Sachinformation] refers only to their utility, and has nothing to 

do with the question in discussion, namely, their morality”. “Essay on Literature” (1836), Works, 1.363.  
34 “Studies in the Discourses of Sir Joshua Reynolds” [Notizen zu 12 Vorlesungen, Oxford, 1875], Works, 

22.493-507, hier: 500.  
35 Zu Buckle siehe u.a. Eckhardt Fuchs, Henry Thomas Buckle: Geschichtsschreibung und Positivismus in 



Die moralphilosophischen Anforderungen, die gute Historiographie zu erfüllen hatte, 

fand Ruskin daher im historischen Roman Scotts (und den Dramen Shakespeares) 

umfassender erfüllt als in der ‘akademischen’ Geschichtsschreibung. Damit entsprach 

Ruskins Urteil wahrscheinlich auch dem Zeitgeist des frühen 19. Jahrhunderts außerhalb 

des streng evangelikalen Milieus.36  

Den Überzeugungen des evangelikalen Milieus näherte sich Ruskin allerdings wieder an, 

als er ansetzte, den Nutzen historischer Romane für die moralische Urteilsfähigkeit der 

Leser abzuwägen. Erst die wirkungsästhetische Betrachtung des Historischen Romans 

konnte die Ausgangsfrage “Does the Perusal of Works of Fiction Act Favourably or 

Unfavourably on the Moral Character?” beantworten, und diese Antwort fiel bei Ruskin 

anders als bei Adam Smith aus, weil er neben dem Gewissen auch die Religiosität im 

Blick hatte. 

Die moralische Wirkung der Romane Scotts fasste Ruskin im „Essay“ knapp wie folgt 

zusammen: 

Diese Trias der Wirkungen führt unmittelbar zu den moralphilosophischen Elementen, die 

Ruskin aus der schottischen Aufklärung übernahm. Mit “humaniz[ation]” ist sicherlich 

ein Gewinn an Empathie, Benevolenz und sozialer Kompetenz gemeint; “cultiv[ation] 

and polish[ing]” umfasst wohl Erkenntniszuwachs, Selbstdiziplinierung und das Ablegen 

idiosynkratischer Eigenheiten, und mit dem daraus folgenden “improve[ment of] moral 

feelings” ist die Stärkung der moralischen Urteilsfähigkeit des Lesers als die zentrale 

Lektürewirkung benannt, die Ruskin zufolge durch Scotts Romane ausgelöst wurde. 

Ähnlich wie in der sentimentalistischen Rhetorik erfüllte Literatur für Ruskin ihren 

Zweck im Erzeugen moralischer Empfindungen: “[The mind’s] moral principles and 

benevolent feelings have been as much encouraged as its selfishness has been neutralized. 

This effect has been accompanied with a sharpening of intellect and an accession of 

England und Deutschland (Leipzig 1994); und Thomas William Heyck, “Buckle, Henry Thomas”, in: 
Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004, letzter Zugriff: 20.08.2008): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/3861>

36  Zum literarischen Wandel in der britischen Historiographie siehe insbes. Mark Salber Phillips, Society 
and Sentiment: Genres of Historical Writing in Britain, 1740-1820 (Princeton, NJ, 2000). 



ideas”.37  

Smith hatte die Literatur nicht zuletzt deshalb als eine geeignete ‚moralische Anstalt‘ 

gepriesen, weil der Leser besonders leicht die Haltung eines interesselosen Beobachters 

einnehmen konnte - und dem Leser vom Autor die relevanten Aspekte eines Handlungs-

geflechts sowie die Motive und Empfindungen der Akteure und Betroffenen offengelegt 

wurden. Im Hinblick auf literaturtheoretische Beschreibung der Eigenschaften ‚narrativer 

Prosa‘ und ihren moralphilosophischen Wert glichen sich die Kriterien Ruskins und 

Smith’: 

Allerdings muss den genauen Wortlaut von Ruskins wirkungsästhetischer Betrachtung 

zur Kenntnis nehmen, um die Akzentverschiebungen im Vergleich zu Smith zu verstehen. 

Denn Ruskin verlangte vom Autor zudem, die moralische Bewertung des geschilderten 

Geschehens vorzunehmen („Scott is beautifully just in his awards of misfortune and suc-

cess“). Das heißt: An dem Punkt der Lektüre, an dem für Adam Smith der „interesselose 

Beobachter“ ein eigenständiges Urteil fällen sollte, sich dadurch immer klarere Normen 

und Regeln aneignete und seine Einsichten im Verlauf der Zeit zu festen Gewissensregeln 

durchbildete, an dieser Stelle hatte aus Ruskins Sicht der Autor den Leser anzuweisen – 

Scott übernahm dabei gleichsam sogar die Funktion, das gerechte Wirken göttlicher 

Providenz aufzuzeigen: „[W]e see that according to the justice and wisdom of the means 

pursued is the success obtained. [… T]hroughout all his works there is no instance of any 

evil happening to any character which has not been incurred by his own fault or folly“). 

Obgleich Ruskin betonte, dass der Autor das moralische Urteil fällen sollte, erhoffte er 

sich für den Leser durchaus noch größe Lektürewirkungen als die Schärfung seines 

moralischen Urteilsvermögens. Für Smith erfüllte sich der moralische Auftrag der 

Literatur darin, dem Leser als einem interesselosen Beobachter ein auf möglichst 

vollständiger Information basierendes, unbefangenes Urteil über die geschilderten 

37 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.367. 
38 Ibid., 1.365. 



Handlungen zu erlauben. Auch nach Ruskins Auffassung trat der moralisch räsonnierende 

Scott-Leser dem Romangeschehen ‚interesselos‘ gegenüber, fühlte sich empathisch in die 

Akteure ein und lernte durch die Lektüre Tugend zu schätzen und Sünde abzulehnen. 

Doch der moralische Auftrag der Literatur erfüllte sich für ihn weniger im moralischen 

Erkenntnisgewinn. Vielmehr forderte Ruskin Katharsis: Der Leser sollte in seinem 

ganzen moralischen Wesen aufgewühlt und umgebildet werden und sich für kurze Zeit 

von seiner gefallenen Natur lösen und ethische Vervollkommnung erfahren: 

Die Genese eines selbstständigen, individuellen moralischen Bewusstseins aus Lektüre-

eindrücken stand also nicht im Zentrum von Ruskins Wirkungsästhetik. Was als gut und 

was als böse zu gelten hatte, entwickelte der Leser unter Anleitung des Autors. Aber 

durch Literatur erfuhr der Leser eine temporäre Reinigung seines erbsündigen Selbst (eine 

traditionsreiche christliche Umdeutung der aristotelischen Katharsis40): „Have we not for 

the time overcome, or, rather, driven away our great enemy, Self? Have we not become 

more like the angels? Are not our emotions sweeter, our hopes purer, our tears holier, 

when they are felt for others, nourished for others, wept for others?“ 

Dem Autor wuchs auf diese Weise eine religiöse Funktion zu, und dies öffnete 

Ruskins Literaturtheorie für genieästhetische Gedanken. Der Autor konnte und sollte das 

Wirken göttlicher Providenz und Gnade offenbaren und darüber hinaus den Leser 

gleichsam sogar ‚purgieren‘, d.h. ihn zeitweilig aus den Fesseln seiner gefallenen Natur 

befreien. Noch deutlicher als in der Erörterung des Historischen Romans wird dieser 

Zusammenhang in Ruskins Diskussion von Byrons Poesie: 

39 Ibid., 1.365-6.  
40 Knappe Zusammenfassung zur Diskussion um Aristoteles’ Katharsis-Konzept bei Gert Ueding/Bernd 

Steinbrink, Grundriß der Rhetorik: Geschichte, Technik, Methode, 3. Aufl. Stuttgart 1994, 21-22. 



Man könnte in Anlehnung an Novalis fast vom Priestertum des Dichters sprechen, aber 

Ruskin bezeichnet die Mittlerrolle des Autors konsequent mit dem Begriff des Engels. 

Diese Metapher blieb mindestens bis in die 1840er Jahre für Ruskins Genieästhetik 

zentral, wirft aber wiederum Fragen nach Ruskins Religiosität auf: Die Ablehnung des 

Priesterbegriffs ist aus einer radikalprotestantischen Religiosität heraus erklärlich, aber 

Ruskins Wahl der Engelsmetapher steht zum Evangelikalismus in scharfem Widerspruch. 

3.3. Die moralphilosophische Legitimation deskriptiver Prosa (Bulwer-Lytton) 

Neben der narrativen Prosa bzw. Historiographie und der Poesie besprach Ruskin auch, 

um die Klassifikation Adam Smith’ zu verwenden, die deskriptive Prosa („poetical 

prose“ in Ruskins Worten42). Dafür führte Ruskin wiederum Romane, und zwar die 

zeitgenössisch sehr populären Romane Edward George Bulwer-Lyttons (1803-1873), an. 

Nicht Bulwers historiographische Qualitäten stellte Ruskin heraus, obwohl er sie beifällig 

erwähnte,43 sondern die Qualität von Bulwers beschreibender Prosa. Wie im Falle der 

Historischen Romane Walter Scotts schätzte Ruskin aber den strengen Fokus auf die 

ethisch relevanten Aspekte der Handlung in Bulwers Romanen. Bulwers deskriptive 

Prosa drang nach Ansicht Ruskins ebenso tief, wie dies bei Scott der Fall war, in die 

Motive und Emotionen seiner Protagonisten ein – und bei dieser Gelegenheit referierte 

Ruskin dann endlich auch explizit auf Adam Smith:  

41 “Essay on Literature” (1836), Works, 1.374.  
42 Ibid., 1.371. Für Smith’ Einteilung siehe: Bryce, “Introduction”, 12-13. 
43 Ibid., 1.363. 



Ein bemerkenswerter Aspekt dieses Passus ist der Sachverhalt, dass Ruskin Bulwer-

Lyttons psychologischen Analysen noch Vorrang vor den moralphilosophischen Betrach-

tungen zur Genese des Gewissens von Adam Smith einräumte. Ruskin titulierte Bulwer, 

wie zitiert, sogar als “head of the modern metaphysical and sentimental school of fiction” 

und erklärte ihn damit gleichsam zum Weiterentwickler des moralphilosophisch fundier-

ten Sentimentalismus Smithscher Prägung.45 Bulwer ging aus Sicht Ruskin noch über 

Smith hinaus, weil er den unerklärlichen Phänomenen der Psyche und dem Eigenleben 

von Denken und Empfindung nachspürte, wohingegen Smith „nur“ die „general move-

ments of the mind“ erfasse und damit bloß den universellen Mechanismus moralischer 

Empfindungen beschreibe, nicht aber die individuellen oder situativen Abweichungen 

vom allgemeinen Muster. 

Noch auffälliger aber ist, dass Ruskin das Kernthema des Hauptprotagonisten der 

“metaphysisch-sentimentalen Schule” nicht im Handlungsgeflecht menschlicher Akteure, 

sondern im ‘Dialog’ von Mensch und Natur identifizierte: 

Ruskin dehnte damit das Gegenstandsfeld der moralisch-sentimentalistischen Literatur 

bruchlos auf Kosmos und Natur aus. Die von der Tradition der Moralphilosophie 

vorgegebene ethische Dimension des Lesens (das Beobachten und empathische Nach-

empfinden der Gefühlseindrücke von Akteuren und Betroffenen einer Handlung) scheint 

Ruskin, der sich in diesen Abschnitten nur noch in Metaphern ausdrückte, dabei fast 

völlig aus dem Blick zu verlieren: “The language in which […] [Bulwer-Lytton] describes 

is burning, because every word has its own half hinted, deep laid, beautiful thought, 

44 Ibid., 1.370-1. 
45 Ibid., 1.368. 
46 Ibid., 1.370-1. 



which he leaves us, as he floats on amidst the calm but beaming æther of his own 

imagination, to follow, and follow afar, until we are lost in a wilderness of sweet 

dreaming.”47  

Tatsächlich musste Ruskin auch wieder ein Stück weit zurückrudern, um Bulwers 

Naturbetrachtung als moralisch erhebend qualifizieren zu können: 

Ähnlich wie bei Scott betonte Ruskin also wieder die Purifizierung des Fühlens und 

Denkens beim Leser als einen moralisch segensreichen Effekt der Lektüre. Dennoch 

stellte es Ruskin erkennbar vor ein argumentatives Problem, wie er Bulwers Natur-

betrachtungen als Katalysator moralischer Katharsis qualifizieren könne: “Whether the 

increase of our delicacy of feeling [durch die Bulwer-Lektüre] improves the mind in a 

moral point of view, is a difficult question”. Die Ausgangsfrage des Essays – “Does the 

Perusal of Works of Fiction act Favourably or Unfavourably on the Moral Character?” – 

ließ sich im Falle der Bulwerschen Romane nicht auf Anhieb eindeutig beantworten, weil 

der moralische Status der Natur schwer zu bestimmen war, und ebenso auch der Status 

des ‚Dialogs‘ mit der Natur, wie Ruskin ihn ausmalte. In den mehr traditionellen  

Varianten des Evangelikalismus durfte Ruskin kaum auf Verständnis dafür hoffen, dass er 

den ästhetischen Genuss an der (in Sünde gefallenen) Natur in einen so hohen Rang erhob 

und dabei zudem Religion und menschliche Leidenschaft vermischte: 

47 Ibid., 1.370. 
48 Ibid., 1.371. 
49 More wandte sich mit der Passage gegen hochcalvinistische Antinomianer, die Heiligung und ethisches 

Engagement für nicht heilsnotwendig erachteten, weil sie nur der Erwählung vertrauten. Damit 
vertraten sie nach Mores Auffassung ein falsches Verständnis des Sühneopfers Christi: Dieses sei 
erfolgt, um die Sünde jedes Gläubigen nicht erst bei der Erlösung, sondern im Prozess der Heiligung zu 
tilgen. Wer dies verneine, reduziere das Sühneopfer Christi zu einem bloß an die menschliche 
Imagination gerichteten Akt und vermische dabei Religion und menschliche Leidenschaft.  

50 Hannah More, Practical Piety, or, The Influence of the Religion of the Heart on the Conduct of the Life



Umso bemerkenswerter ist es, dass Ruskin im „Essay on Literature“ zumindest einen 

Anlauf unternahm, die Naturbeschreibung als ein unentbehrliches, moralphilosophisch 

sanktioniertes Thema der Literatur zu legitimieren. Die Diskussion führte Ruskin aller-

dings nicht mehr über die Äußerung hinaus, dass das Gefühl für Naturschönheit moralisch 

purifizierend wirke: “[T]he feeling of her beauty is a decidedly moral feeling, and very 

beneficial to the mind.” 

Die Umrisse einer möglichen Argumentation zeichnen sich in seiner Aussage über die 

Wirkungen des Naturerlebnisses ab: “No man knows how lovely Nature is who has not 

entwined her with his heart, and caused parts of her glory to be capable of awakening 

peculiar, associated lines of thought in his own mind”. Im Hinblick auf die Natur-

erfahrung führte er damit eine weitere Wahrnehmungstheorie in seine Erörterung ein – 

die besonders von David Hume (1711-76), David Hartley (ca. 1705-57) und Archibald 

Alison (1757-1839) vertretene Assoziationspsychologie, die wenig Verbindung zur 

Smithschen Moralphilosophie und ihren universalistischen Konzepten der empathischen 

Imagination und der interesselosen Beobachtung hatte: Der Assoziationismus führte 

literarische bzw. visuelle Wirkungen auf individuelle Konnotationen zurück, denen im 

Allgemeinen keine universellere Bedeutung beigemessen wurde.51  

Ruskin deutet damit an, was er zwanzig Jahre später, 1856, nur noch mit ironischem 

Unterton als Kennzeichen seiner jugendlichen Naturerfahrung bezeichnete, nämlich die 

Konnotation der Natur mit literarisch-historischen (d.h. wieder: ethisch relevanten) 

Ereignissen und Figuren. So beschrieb Ruskin in Modern Painters seine Erfahrung der 

schottischen Natur als assoziationistisch geprägt: 

(1811, 121821), in: The Works of Hannah More, new ed., Bd. 8 (London 1830), 42. 
51 Der Assoziationismus wurde insbesondere im whiggistischen Milieu begeistert aufgenommen: Vgl. 

hierzu u.a. Philip Flynn, “Francis Jeffrey and the Scottish Critical Tradition,” in: Massimiliano 
Demata/Duncan Wu (Hg.), British Romanticism and the Edinburgh Review: Bicentenary Essays
(Basingstoke 2002), 13-32. 

52 Modern Painters III (1856), Works, 5.365-6. 



Die Täler des schottischen Hochlandes waren für Ruskin demnach mit Assoziationen 

aus Scotts Roman The Monastery (1820) durchwirkt.53 Ruskins Reaktion auf den Roman 

war, wenn man seiner leicht spöttischen Schilderung Glauben schenken darf, entgegen-

gesetzt zu der der Öffentlichkeit, die Scotts Geisterfigur im Monastery als “unerträglich” 

kritisierte und den fast gleichzeitig erschienenen Roman Ivanhoe bevorzugte.54 Um 

Ruskins Naturerlebnis zu verstehen, wie er es 1836 erlebt haben mag, ist dennoch der 

Grundgedanke seiner Selbstreflexion von großer Bedeutung, denn offenbar nahm Ruskin 

die Natur als einen Raum wahr, in dem sich Gottes providenzielles Wirken abspielte, und 

dies nicht nur im Sinne der „allgemeinen Providenz“ (der Einrichtung der Welt als einer 

naturgesetzlich geregelten Weltmaschine), sondern auch im Sinne der „besonderen 

Providenz“ (zeitlich besonderer Akte göttlichen Eingreifens): Das übernatürliche Wesen 

der White Lady fungiert in Scotts Roman als Schutzengel für das Haus Avenel. 

Zurückprojiziert auf Ruskins Literaturtheorie im „Essay on Literature“ lässt sich aus 

Ruskins Schottland-Erfahrung der Schluss ziehen, dass Naturbeschreibungen für ihn unter 

bestimmten Voraussetzungen moralphilosophisch legitimiert sein konnten: Eine Natur-

beschreibung, die den assoziativen Bezügen einer Landschaft mit realen oder fiktiven 

Geschehnissen nachspürte, trug aus Ruskins Sicht dann zur moralischen Vervollkomm-

nung des Lesers bei, wenn sie die Schilderung des ethisch signifikanten Handlungs-

geschehens um die letztwirkliche Dimension des Geschehens bereicherte, nämlich um das 

Wirken Gottes und das Handeln des Menschen im Wirkungsfeld der Providenz. Dies 

konnte aus Ruskins Sicht offenbar nur in assoziativer Weise geschehen. 

3.4 Zwischenresümee

Ruskins „Essay on Literature“ von 1836 demonstriert, dass Ruskins Literaturkritik auf der 

Grundlage der schottischen Moralphilosophie und Rhetorik der Aufklärung entstanden 

ist, wie sie von Adam Smith formuliert wurde und Ruskin durch seine Eltern vermittelt 

worden war. 

Die sensualistische Moralphilosophie postulierte die Idee, dass das moralische 

Bewusstsein durch die interesselose empathische Beobachtung menschlicher Handlungen 

und die imaginative Projektion der Folgen dieser Handlungen auf die eigene Wahr-

53 Walter Scott, The Monastery: A Romance, 3 Bde. (Edinburgh/London 1820). 
54 Ders., Ivanhoe: A Romance, 3 Bde. (Edinburgh/ London, [1819] 1820). Zu Ruskins Monastery-Lektüre 

siehe Sawyer, Ruskin’s Poetic Argument, 17-19. 



nehmung von Wohlgefühl und Schmerz entstand. Die Rhetorik nahm diesen Gedanken 

auf, indem sie vom Redner/Autor verlangte, ethisch relevante Begleitumstände eines 

Gegenstandes transparent zu machen und unmissverständlich zu kommunizieren. 

Insbesondere von der Historiographie wurde die stärkere Herausarbeitung von Motiven, 

Konflikten und Empfindungen der Akteure und Betroffenen einer Interaktion verlangt. 

Romane, historiographische Werke und Gedichte legitimierten sich dementsprechend 

für Ruskin dadurch, dass sie die ethisch relavanten Aspekte eines Handlungsgeschehens 

offenlegten und damit die moralische Sensibilität des Menschen ansprachen und 

förderten. Ruskin teilte in dieser Frage also den Standpunkt der schottischen Aufklärung, 

konnte sich aber auch des Verständnisses jener Teile des frühviktorianischen Bürgertums 

(inklusive vieler evangelikaler Kreise) sicher sein, die dem Sentimentalismus eine spät-

aufklärerische Heimat boten. 

Ruskin nutzte die Moralphilosophie allerdings vor allem, um den Genuss an Kunst 

und Literatur gegen strikt-evangelikale Vorbehalte zu verteidigen. Viele Evangelikale 

lehnten Unterhaltung ohne Belehrung oder Pflichterfüllung ab. Die Beschäftigung mit 

Fiktivem durfte aus ihrer Sicht nicht an die Stelle der Auseinandersetzung mit der realen 

Welt, im Gehorsam gegen Gott, treten. Gegen diese Überzeugungen brachte Ruskin die 

schottische Moralphilosophie/Rhetorik in Stellung, indem er argumentierte, dass die 

Literatur eine sowohl moralisch wie religiös förderliche Wirkung auf ihre Leser hatte. 

Ruskin passte die Ideen der schottischen Moralphilosophie dabei gleichzeitig seinen 

religiösen Überzeugungen an, indem er die Literatur zur Vermittlerin religiöser Katharsis 

erklärte und, zweitens, der Natur einen ethisch-religiösen Status in der Literatur ein-

räumte. Literatur hatte nicht allein den Auftrag, die ethischen Aspekte einer Handlung 

bzw. Handlungskette auszuleuchten. Sie musste den Leser in seiner moralischen Sensi-

bilität so stark aufrütteln, dass die moralische Läuterung ihn temporär von seiner 

gefallenen Natur befreite. Außerdem musste die Literatur die providenzielle Rahmung des 

Geschehens in die Darstellung der Handlungsszenerie einbeziehen. Dies konnte, wie bei 

Scott, durch die juridische Auflösung der Narration und die “gerechte” Balance “in […] 

awards of misfortune and success” geschehen, die Scotts Romane aus Sicht Ruskins 

auszeichnete. Eine andere Möglichkeit, die Ruskin in den Romanen Bulwers verwirklicht 

fand, waren assoziationsgeleitete Reflexionsspiralen, die die mysteriösen Seiten der Natur 

einschlossen und die Verkettung von Naturgeschehen und menschlichem Schicksal 

umkreisten. 



Die religiöse Legitimierung der Literatur und des (literarisch vermittelten) Naturerleb-

nisses auf der Grundlage der modifizierten schottischen Moralphilosophie sind also die 

zentralen zwei Anliegen des „Essays“ von 1836. Beide wurden zum Nukleus der Ruskin-

schen Kunstkritik. Der „Essay“ demonstriert dabei allerdings deutlich, dass Ruskin nicht 

vorbehaltlos als ‚Evangelikaler‘ eingeordnet werden kann, wie dies in der Biographik bis 

heute geschieht. Daher muss im Folgenden Ruskins Religiosität thematisiert werden. 



Evangelikalismus in der Reformära 
Positionen und Kontroversen in der dominierenden 
Glaubensrichtung des Bürgertums ca. 1820-1850 

In seinem „Essay on Literature“ verteidigte Ruskin die avancierte Literatur seiner Zeit 

gegen evangelikale Kritik an der Dominanz säkularer Themen, säkularer Unterhaltung 

und fiktiver Welten. Die schottische Moralphilosophie half ihm dabei, seine Argumenta-

tion zu stützen, weil sie die Lektüre von Romanen und Gedichten als moralisch besonders 

wertvoll legitimierte: Die vom Lesenden zu vollziehende Analyse erzählten Geschehens, 

unter Anleitung des Autors, betrachteten die schottischen Rhetorikern als besonders 

geeignet für die subjektiven Erkenntnis- und Lernprozesse des Lesers. Obwohl die Lern-

prozesse des Lesers auf säkularen Stoffen aufbauen und mit Genuss verbunden sein 

konnten, ließen sie sich mit Smiths Moralphilosophie als unerlässliche Entwicklungs-

schritte einer sich auch moralisch vervollkommnenden Persönlichkeit begreifen. Und 

schließlich war es Ruskin durch den aufgeklärten Begriff der überzeitlich konstanten 

menschlichen Natur möglich, fiktive Personen und Handlungen – statt sie wie Todd als 

‚Trugbilder‘ abzuwerten – als lehrreiche Exempla darzustellen. 

In religiöser Hinsicht positionierte sich Ruskin in seinem „Essay“ allerdings zwischen 

dem säkularen Denken von Adam Smith und den religiösen Ansprüchen des Evangelika-

lismus. Denn während er gegen die evangelikale Abwertung der menschlichen Natur, des 

Genusses und der Beschäftigung mit säkularen Inhalten Einwände erhob, bekräftigte er 

gleichzeitig doch auch, dass die Literatur die Religiosität befördern müsse. Soweit es 

seine Äußerungen im „Essay“ erkennen lassen, hatte er dabei nicht die evangelikale 

Kultur der Innerlichkeit, der Schriftkenntnis und des Gesetzesgehorsams im Sinn, sondern 

die ‚zweite Offenbarung‘ Gottes in der Natur. 

Dies wirft die Frage auf, welcher Glaubensrichtung sich Ruskin eigentlich zugehörig 

fühlte. Der evangelikale Geistliche Thomas Dale, der mit seiner Frage den Anstoß zu 

Ruskins „Essay“ gegeben hatte, war immerhin nicht nur Ruskins Lehrer, sondern auch 

der Pfarrer der Familie Ruskin. Welche Haltung also nahm Ruskin zum Evangelikalismus 

ein? 



4.1. Die Forschung zur Religiosität Ruskins 

Die Ruskin-Forschung hat sich bislang schwer damit getan, die religösen Überzeugungen 

Ruskins umfassend und präzise zu bestimmen. Ruskins autobiographische Bemerkungen 

über „my extremely orthodox English […] Evangelicalism,“ „our family Puritanism“ oder 

„my old Scotch shepherd Puritanism“ lieferten die wiederkehrenden Formeln, um Ruskin 

schablonenhaft dem ‚Evangelikalismus‘ zuzuordnen, obgleich es sich dabei um ein sehr 

heterogenes Glaubensmilieu handelte.1 Die Einordnung gab zudem Anlass, populäre Res-

sentiments gegen den Evangelikalismus zu revitalisieren: Noch in einigen jüngeren 

Studien wird die um 1900 auftretende Ansicht tradiert, dass Ruskin in einem starr-

doktrinären, moralistisch verengten evangelikalen Glauben erzogen wurde, der ihm keine 

intellektuellen Impulse vermittelte.2  

Obgleich viele jüngere Arbeiten ein komplexeres Bild von Ruskins Religiosität zeich-

neten, wurden Ruskins vermeintliche religiöse “indoctrination” und “sectarian narrow-

ness” bis in die 1970er Jahre kaum je grundsätzlich in Frage gestellt.3 Die Annahme, dass 

die evangelikale Umgebung seiner Kindheit Ruskin lange zu schaffen machte, kann sich 

dabei auf das stellenweise düstere Bild stützen, das Ruskin selbst in Praeterita vom evan-

gelikalen Glaubensleben zeichnete. Nachdem er um 1860 begann, sich von einigen 

1 Zitate aus Praeterita (1885-89), Works, 35.179, 386, 490; für “evangelical” ferner u.a. ibid., 35.13, 18, 
71, 128; und für “Puritan” etwa ibid., 142, 176; 285, 292, 386; 483. 

2 Bereits Ruskins früher Biograph William Gershom Collingwood strich die meisten Passagen zu 
Ruskins Religiosität aus The Life and Work of John Ruskin, 2 Bde. (London 1893) in der Neuausgabe 
seiner Biographie The Life of John Ruskin (London 1900), weil er Ruskins Religiosität als marginal und 
historisch überholt betrachtete (vgl. Life and Work, 1.80). Ruskins Herausgeber Edward Tyas Cook 
nannte Ruskin schließlich einen “bigoted Protestant”. Siehe Works, u.a. 1.xxiii-xxiv; 10.xl; 19.xxxv-
vii; 33.lxi; 35.lxxi; und Cook, The Life of John Ruskin, 2 Bde. (London 1911), 1.7-11, 13-4, 2.25; Zitat: 
ibid., 1.291. Die ablehnende Haltung zum Evangelikalismus Ruskins und seiner Eltern dominierte 
danach sowohl klatschhafte Biographien wie Ada Earlands Ruskin and his Circle (1910) (New York 
1971), v, 3-11, 59-72 und Amabel Williams-Ellis’ The Tragedy of John Ruskin (London 1928), 11-2, 
13-38; als auch seriöse Biographien und Studien wie etwa Arthur Christopher Benson, Ruskin: A Study 
in Personality (London 1911), 7-9, 15-8; und David Larg, John Ruskin (New York 1933), 14-6. Benson 
und der Kunsthistoriker Reginald Wilenski betrachteten den Bibelunterricht im Elternhaus als Ursache 
einer Persönlichkeitsstörung: “Into [Ruskin’s exceptionally mobile] […] brain his mother forced, 
brutally, the text of the Bible day by day; and then his father made him listen to long extracts from the 
poets.” Reginald Howard Wilenski, John Ruskin: An Introduction to Further Study of his Life and Work 
(1933) (New York 1967), zum folgenden s. insbes. 31-2, 38, 42, 70-1, 329-56, bes. 329-33, 341; Zitat: 
42. Ähnlich argumentieren auch einige jüngere Biographen wie John Batchelor, John Ruskin: No 
Wealth but Life; A Biography (London 22001), 13-4, 16, 232.  

3 Zitate: Van Akin Burd, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in: 
Robert Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16, hier: 2 und 
John Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor: An Unpublished Letter from Venice”, Review of 
English Studies n.s. 27, Nr. 105 (Feb. 1976), 46-54, hier: 48. Für weitere Darstellungen siehe Van Akin 
Burd, “Introduction”, in: John Ruskin, The Winnington Letters: John Ruskin’s Correspondence with 
Margaret Alexis Bell and the Children at Winnington Hall (London 1969), 19-88, hier bes.: 55-75; 
ders., “Ruskin’s Inquiry into Spiritualism”, in: John Ruskin, Christmas Story: John Ruskin’s Venetian 
Letters of 1876-1877 (Newark, Del./London 1990), 30-68.  



Glaubensüberzeugungen des Evangelikalismus zu distanzieren, ließ er wenige Gelegen-

heiten aus, sich mit Bitterkeit über die Religiosität seines Elternhauses und der Mehrheit 

seiner Zeitgenossen zu äußern. Der strenge Sabbatarianismus, der angeblich in der 

Familie gepflegt wurde – am Sonntag waren nichtreligiöse Bücher und Beschäftigungen 

Tabu –, war Ruskin im Rückblick beispielsweise nur als “gloom, and even terror, […] 

which […] oppressed the seventh part of my time” erinnerlich: “[T]he horror of Sunday 

used even to cast its prescient gloom as far back in the week as Friday—and all the glory 

of Monday, with church seven days removed again, was no equivalent for it.”4

Erst in den jüngerer Zeit ist die Forschung zunehmend davon abgekommen, die 

Aussagen Ruskins in Praeterita unhinterfragt zu übernehmen, und hat begonnen, sein 

religiöses Denken aus seinen Werken zu rekonstruieren. Dabei sind vor allem Ruskins 

Naturvorstellungen, seine Haltung zu Fragen der Ökologie und Ruskin Symbolsprache 

von der Literaturwissenschaft ins Visier genommen worden.5 Wie vieldeutig und 

schillernd Ruskins religiöse Haltung dabei erscheint, zeigt sich unter anderem daran, dass 

die zwei tiefschürfendsten Studien zu Ruskins Religiosität zu teilweise entgegengesetzten 

Forschungsergebnissen gelangen: Stephen C. Finley macht in Ruskins Naturerfahrung 

methodistische Glaubensprinzipien ausfindig, wohingegen Michael Wheeler Ruskins 

Gottesvorstellungen in die Nähe des hochkirchlichen Anglikanismus rückt.6

4 Praeterita (1885-89), Works, 35.128 und 25 (letzteres ein Selbstzitat Ruskins aus Fors Clavigera
[Nr. 52 v. Apr. 1875], Works, 28.297. Tim Hilton geht davon aus, dass Margaret und John James 
Ruskin die schottische Praxis des Sabbatarianismus nach ihrer Übersiedlung nach London ablegten. 
Hilton, Early Years, 22. 

5 Grundlegende Erörterungen zu den religiösen Überzeugungen Ruskins finden sich insbesondere in 
Malcolm Mackenzie Ross, “Ruskin, Hooker and ‘the Christian Theoria’”, in: Millar MacLure/F. W. 
Watt (Hg.), Essays in English Literature from the Renaissance to the Victorian Age (Toronto 1964), 
283-303; George P. Landow, The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin (Princeton, N.J. 
1971), bes. 90-1; ders., Victorian Types, Victorian Shadows: Biblical Typology in Victorian Literature, 
Art and Thought (Boston 1980); David Anthony Downes, Ruskin’s Landscape of Beatitude (New York 
1984); Hilary Fraser, Beauty and Belief: Aesthetics and Religion in Victorian Literature (Cambridge 
1986); Jonathan Bate, “Wordsworth, Ruskin, and the Moral of Landscape”, Literature and Belief 10 
(1990), 1-23; ders., Romantic Ecology: Wordsworth and the Environmental Tradition (London 1991); 
Clyde Stephen Finley, Nature’s Covenant: Figures of Landscape in Ruskin (University Park, Pa., 
1992); David C. Hanson, “The Psychology of Fragmentation: A Bibliographic and Psychoanalytic Re-
consideration of the Ruskin Juvenilia”, Text 10 (1997), 237-58; John Beer, “Ruskin and Wordsworth”, 
The Wordsworth Circle 28 (1997), 41-8; ders., Providence and Love: Studies in Wordsworth, Chan-
ning, Myers, George Eliot, and Ruskin (Oxford 1998); Michael Wheeler, Ruskin’s God (Cambridge 
1999); Wheeler, “The Light of the World as ‘True Sacred Art’: Ruskin and William Holman Hunt,” in: 
Robert Hewison (Hg.), Ruskin’s Artists: Studies in the Victorian Visual Economy (Aldershot 2000), 
111-29; Frank Burch Brown, Good Taste, Bad Taste and Christian Taste: Aesthetics in Religious Life
(Oxford 2000), 72-93; Francis O’Gorman, “‘To See the Finger of God in the Dimensions of the 
Pyramid’: A New Context for Ruskin’s Ethics of the Dust”, Modern Language Review 98 (2003), 563-
573; und David Melville Craig, John Ruskin and the Ethics of Consumption (Charlottesville, Va., 
2006); Dinah Birch, “‘Who wants Authority?’ Ruskin as a Dissenter”, Yearbook of English Studies 36,2 
(2006), 65-77. 

6 Wheeler, Ruskin’s God, u.a. 236-8, suggeriert eine starke Nähe Ruskins zum Hochanglikanismus; für 



Die folgenden Ausführungen (Kapitel 4-7) nähern sich der Thematik von einem 

anderen Blickwinkel, weil rein textimmanente Forschungsstrategien, wie sie bislang die 

Diskussion beherrschen, bei Ruskin schnell an ihre Grenzen stoßen: „Who could tell from 

my books […], except in the course and common event of the abandonment of a sectarian 

doctrine, what has been the course of religious effort and speculation in me?“ fragte 

Ruskin sich bzw. seine Leser;7 und seine rhetorische Frage demonstriert nicht nur, dass 

seine religiösen Anschauungen fortwährend Modifikationen unterworfen waren, sondern 

insbesondere auch, dass Ruskin seine Überzeugungen nur selektiv und nach sorgfältiger 

Abwägung an die Öffentlichkeit gelangen ließ: Ruskins Abwendung von bestimmten 

Überzeugungen strikt-calvinistischer Evangelikaler in den 1860er Jahren (dies ist mit “the 

abandonment of a sectarian doctrine” gemeint) machte er nach einer gewissen Zeit 

publik. Anderes – seine Schriftexegesen, theologischen Spekulationen, heterodoxen oder 

kontroversen Ansichten, offenen Probleme und Zweifel, aber auch Gemeinplätze – 

thematisierte er, wenn überhaupt, nur indirekt oder nach sorgfältiger Reflexion. Ruskins 

Äußerungen geben daher bestenfalls ein lückenhaftes Bild seiner „Theologie“ bzw. 

religiösen Überzeugungen. Sie waren vielmehr an einen spezifischen Diskussionsstoff 

und Zeitpunkt gebunden und in eine Strategie öffentlicher Selbstpositionierung ein-

gebettet, die ergründet werden müssen, bevor die religiösen Aspekte von Ruskins Werk 

für heutige Leser verständlich werden. 

Um Ruskins Religiosität angemessen zu beschreiben und historisch einzuordnen, ist 

es daher erstens erforderlich, die Ruskin vertrauten religiösen Denk- und Argumentations-

muster klar zu identifizieren – und zwar sowohl solche, auf die er seinen Glauben 

gründete, als auch solche, die seine Ablehnung provozierten oder die ihn dazu nötigten, 

seine religiösen Überzeugungen zu reflektieren und abzuändern. Dazu müssen – wie es 

im Folgenden geschieht, erstens die im Diskurs des Evangelikalismus kursierenden 

theologischen Richtungen vorgestellt werden (vorliegendes Kapitel 4). Im zweiten Schritt 

muss dann ein Überblick über die im Umfeld Ruskins kursierenden Glaubensüberzeu-

gungen gewonnen werden (Kap. 5). Dabei sollte möglichst genau auch das evangelikale 

Milieu identifiziert werden, dem sich Ruskin zumindest vor 1860 zurechnete, und die in 

diesem Milieu debattierten religiösen Dogmen und Ideen möglichst genau angegeben 

werden – zumindest soweit sie für Ruskins religiöses Denken und seine Publizistik 

relevant wurden. Schließlich ist, soweit möglich, zu prüfen, welche Überzeugungen, 

Finley, Nature’s Covennant, 61-70, ist der Methodismus der prägende Einfluss auf Ruskin gewesen. 
7 Geplantes Vorwort (1881) für Proserpina (1875-86), Works, 35.xxxv-xxxviii, 628-29, hier: 628. 



Prinzipien und Ideen Ruskin aus dem evangelikalen Diskurs und dem persönlichen 

Umfeld seiner Kirchengemeinden übernommen hat (Kap. 6). 

Es reicht aber nicht, Ruskins ‘Konfessionszugehörigkeit’ oder seine Glaubens-

prinzipien im Verhältnis zur tradierten Dogmatik zu benennen, um zu entschlüsseln, was 

Ruskin als “[the] natural theology to which my books refer”8 oder diffuser “my theology”9

und “the theology I teach”10 bezeichnete. In einem letzten Schritt müssen Ruskins 

Schriften untersucht werden und rekonstruiert werden, welche religiösen Mitteilungen 

Ruskin seinem Publikum überhaupt machte. Dazu müssen einerseits die Diskurse 

bestimmt werden, in die sich Ruskin einschrieb, und andererseits die Überzeugungen und 

Argumente identifiziert werden, die er aus der Vielzahl ihm zugänglicher Begriffe und 

Dogmen wählte und im Feld der veröffentlichten Meinung durchsetzen wollte. Die von 

ihm kommunizierten Argumentationsmuster harmonierten zum Teil sicherlich mit einigen 

Konzepten anderer Evangelikaler, wohingegen sie zum Denken anderer Kreise in dia-

metralem Gegensatz standen. Aus der Gestaltung seiner religiösen Stellungnahmen lässt 

sich folglich erschließen, gegen welche im öffentlichen Diskurs vertretenen Positionen er 

sich aussprach, wem er zur Seite sprang und welche neuen Ideen und Begriffe er dabei in 

die Diskussion einführte (Kap. 7). 

Dafür muss auch neues empirisches Material herangezogen werden: Wie beschrieben, 

dokumentieren Ruskins Werke nur punktuell, mit welchen religiösen Denkmustern er 

vertraut war. Auch die Adressaten seiner Schriften, Gleichgesinnte wie Gegner, sind nicht 

immer eindeutig zu bestimmen. Ebenso wichtig wie Ruskins Veröffentlichungen sind 

daher seine Briefe und Tagebücher, die für die Darstellung seiner religiösen Über-

zeugungen bislang viel seltener herangezogen werden, obwohl sie streckenweise erheb-

lich tiefgründigere Einblicke in das religiöse Denken Ruskins als seine publizierten 

Schriften gewähren. Gerade die Briefe und Tagebücher lassen zum Teil auch erkennen, 

welche Ideen und Debatten Ruskin als Herausforderung begriff, und dass er die in diesen 

Debatten aufgeworfenen Fragen oft erst bzw. oft noch in späteren Jahren aufgriff und 

diskutierte.11

8 Deucalion (1874/75-83), Works, 26.334.  
9 “Notes for the Lectures Called ‘Readings in Modern Painters’” (Nov. 1877), Works, 22.508-38, hier: 

518.  
10 Leserbrief im Oxford University Herald (12.6.1880), in: Arrows of the Chace (1880), Works, 34.546/7, 

hier: 547.  
11 The Diaries of John Ruskin (1835-89), hg. v. Joan Evans / John Howard Whitehouse, 3 Bde. (Oxford 

1956-1959) sind für die vorliegende Arbeit aufgrund bekannter editorischer Unzulänglichkeiten mit den 
in der Ruskin Library, University of Lancaster, archivierten Originalen abgeglichen worden, und zwar 
für die Jahre 1835-57 (MS 1-10a). Von der Korrespondenz Ruskins sind nur Bruchstücke ediert. Die 



Bei der Analyse seines religiösen Denkens darf zudem nicht vorausgesetzt werden, 

dass Ruskin über eine fest fundierte systematische Theologie verfügte oder sich eine 

solche erarbeitete – vielmehr sind gerade die Unruhe und Bewegung in seinem religiösen 

Denken das Thema der vorliegenden Arbeit. Es soll daher kein Anlauf unternommen 

werden, ein fest fundiertes ‘Credo’ aus einem oder mehreren seiner Werke zu rekon-

struieren. Anders als in den bislang vorliegenden Studien wird daher auch kein 

widerspruchsfreies Bild von Ruskins Religiosität gezeichnet werden – in einer Ära 

ständig neuer wissenschaftlicher Erkenntnisse, religiöser Krisen und Umorientierung war 

es für viele aktive Teilnehmer des religiösen Lebens kaum mehr möglich, puristisch 

einem dogmatischen System der Tradition verhaftet zu bleiben. Widersprüchlichkeit wird 

daher als ein integrales Moment der Religiosität Ruskins begriffen. 

Die Darstellung von Ruskins Religiosität im vorliegenden und den zwei darauf 

folgenden Kapiteln erfolgt daher in drei Schritten: In einem ersten Schritt (vorliegendes 

Kapitel 4) wird ein knapp ein Profil des fundamentalprotestantischen Spektrums in 

Großbritannien gezeichnet, wie es das bürgerliche Denken und das nationale Diskursfeld 

im zweiten Viertel des Jahrhunderts dominierte, als Ruskin heranwuchs. Dazu werden die 

unterschiedlichen Theologien und religiösen Gruppierungen dieses Lagers vorgestellt 

sowie ihre Stellung in den zentralen Diskursen des vorviktorianischen Englands 

beschrieben. Darüber hinaus werden die historische Entwicklung dieser religiösen 

Bewegungen und ihre inneren Friktionen und Spaltungen erläutert. 

Im Kapitel 5 wird die die Ruskin unmittelbar vertraute Umgebung in Blick genommen 

und die religiösen Überzeugungen in diesem Umfeld rekonstruiert. Aufgezeigt wird, mit 

welchen religiösen Denkmustern und Überzeugungen Ruskin in seiner Jugend vertraut 

gemacht wurde. Einleitend wird dazu auf den Presbyterianismus eingegangen, den 

Margaret und John James Ruskin gleichsam als schottisches Erbe nach London 

mitbrachten, wo er nur eine marginale Position innehatte. Daher wird nachfolgend dar-

gestellt, welche religiösen Anschauungen Ruskin durch seine Kirchengemeinden ver-

mittelt wurden und welche davon er akzeptierte. Zugleich wird danach gefragt, wie stark 

diese Überzeugungen in der Öffentlichkeit präsent waren und welchen Status sie dort 

genossen. Als Quellen für die Diskussion müssen insbesondere Zeitschriften und 

aussagekräftigsten Briefe finden sich im Briefwechsel mit den Eltern, der enthalten ist in: John Ruskin, 
Letters from the Continent, 1858, hg. v. John Hayman (Toronto 1982); John James, Margaret und John 
Ruskin, The Ruskin Family Letters: The Correspondence of John James Ruskin, his Wife, and his Son, 
1801-1843, hg. v. Van Akin Burd, 2 Bde. (Ithaca, N.Y., 1973) ; Ruskin in Italy: Letters to His Parents, 
1845, hg. v. Harold I. Shapiro (Oxford 1972); Ruskin’s Letters from Venice, 1851-1852, hg. v. John L. 
Bradley (New Haven, Conn., 1955).  



gedruckte Predigten analysiert werden, die im Elternhaus gelesen wurden bzw. direkt von 

den Pfarrern stammten, deren Predigten Ruskin und seine Eltern hörten. Denn diese 

Pfarrer scheinen einen erheblichen Einfluss auf die religiösen Ansichten des Elternhauses 

und Ruskins ausgeübt zu haben – dies erschließt sich beispielsweise aus dem Sachverhalt, 

dass Ruskin ihnen wichtige Passagen in seinen Lebenserinnerungen Praeterita einräumte. 

In einem abschließenden Schritt wird dann in Kapitel 6 untersucht, welche religiösen 

Überzeugungen sich Ruskin aneignete. Kapitel 7 nimmt dann einen frühen Text Ruskins 

zum Anlass, die von ihm im Frühwerk explizierte Religiosität zu erfassen und in den 

Ideenhaushalt der Evangelikalen einzuordnen. Thema des abschließenden Kapitels ist 

dann die Frage, ob Ruskin auf die neueren naturwissenschaftlichen Forschungen reagierte 

und seine religiösen Ansichten zu überdenken begann, wie es im Zeitalter der „Victorian 

crisis of faith“ immer mehr zur Notwendigkeit wurde. Ruskins religiöse Entwicklung und 

Publizistik werden somit nicht allein als Bestandteil seiner persönlichen intellectual bio-

graphy, sondern gleichzeitig als folgenreiche Momente der vor- und frühviktorianischen 

intellectual history aufgefasst. Es geht also darum, Ruskins religiöse Äußerungen so zu 

entschlüsseln, wie sie ein informierter Leser des frühen 19. Jahrhunderts verstanden 

haben könnte. 

4.2 Der Evangelikalismus in England 1820-1850 

Die im britischen Bürgertum des frühen 19. Jahrhunderts vorherrschende Religiosität des 

Evangelikalismus ist ein schillerndes Phänomen, das nicht ganz identisch ist mit dem 

heutigen Evangelikalismus in den USA oder den Evangelikalen in den evangelischen 

Kirchen Deutschlands. Der Begriff selbst geht auf den reformatorischen Wert- und 

Kampfbegriff „evangelical“ zurück, der in seiner Grundbedeutung dem deutschen 

“evangelisch” entspricht.12 Dieser Terminus wurde in den religiösen Debatten des 18. und 

19. Jahrhunderts weiterhin als Streitbegriff verwendet, mit dem biblizistische, 

vermeintlich “dem Evangelium getreue” Überzeugungen affirmiert und von angeblich 

unbiblischen Ansichten unterschieden wurden. Im Zusammenhang mit diesem 

Sprachgebrauch setzte sich der Begriff dann auch als Bezeichnung aller 

12 Zum dem als Übersetzung des englischen evangelicalism nicht unproblematischen Begriff des Evan-
gelikalismus: Erich Geldbach, “Evangelikale Bewegung,” in: Evangelisches Kirchenlexikon, Bd. 1 
(Göttingen 31986), 1186-91, hier bes. 1188-9. Im Folgenden aber wird er, soweit es um England geht, 
für alle fundamentalprotestantischen Milieus (=jenseits des Anglokatholizismus, der Anglican Liberals
und des Rational Dissent) verwendet. 



fundamentalprotestantischen Gruppierungen durch, die ihre religiösen Überzeugungen 

biblizistisch legitimierten. Dies waren im England des frühen 19. Jahrhunderts: ein 

Großteil der Low Church im Anglikanismus, die meisten Kirchen des alten Dissentertums 

(Independente/Kongregationalisten, Baptisten, Presbyterianer und z.T. Quäker), nicht 

aber rational dissenters sowie die Kirchen des new dissent (die verschiedenen 

Gruppierungen des Methodismus und jüngere Splittergruppen). Als Gegner begriffen 

Evangelikale traditionell den Katholizismus sowie die hochkirchlichen Protestanten in der 

Church of England (z.T. auch Anglo-Katholizismus genannt). Kaum weniger Ablehnung 

zogen die mit den seinerzeit neuen und umstrittenen Ideen des Historismus und der 

Historischen Bibelkritik vertrauten Liberal Anglicans (z.T. auch Broad Church genannt) 

von evangelikaler Seite auf sich. Im protestantischen Nonkonformismus waren zudem 

insbesondere die rational dissenters (bes. Unitarier), die sich von den Kirchen des alten 

Dissentertums abgespalten hatten, vielen Evangelikalen ein Dorn im Auge. Außerdem 

richteten Evangelikale ihre Kritik ganz allgemein gegen die meisten Aufklärungstheo-

logien des vorangangenen Jahrhunderts. 

Was diesen vielen unterschiedlichen Glaubensgruppierungen im frühen 19. Jahr-

hundert für einige Zeit Kohärenz verlieh, war ein Fundament gemeinsamer Überzeu-

gungen in Dogmatik und Glaubenspraxis.13 Diese Glaubensprinzipien stammten aus dem 

Grundbestand der reformierten Theologie; waren jedoch von den dominierenden 

religiösen Tendenzen im 18. Jahrhundert weithin verschüttet worden. Eines der 

grundlegenden Elemente des Evangelikalismus war die Überzeugung von der Sünd-

haftigkeit und Verderbtheit der menschlichen Natur (total depravity).14 Der Sündenfall 

hatte nach reformierter und evangelikaler Vorstellung die Vertreibung aus dem Paradies 

ausgelöst und zu einer vollständigen inneren Veränderung und Korruption des Menschen 

geführt. Dadurch verlor der Mensch, evangelikalem Verständnis nach, auch die Freiheit, 

aus eigener Kraft das Gute zu erkennen, zu wollen oder zu tun. Zur Erlösung bedurfte es 

der Errettung durch Gott, die sich nicht durch gute Werke verdienen ließ, aber dem 

13 Zur Theologie des Evangelikalismus: Alan C. Clifford, Atonement and Justification: English Evan-
gelical Theology, 1640-1790; An Evaluation (Oxford 1990). 

14 David M. Thompson, Denominationalism and Dissent, 1795-1835: A Question of Identity (London 
1985); Mark D. Johnson, The Dissolution of Dissent, 1850-1980 (New York 1987); John Walsh u.a. 
(Hg.), The Church of England, c.1689-c.1833: From Toleration to Tractarianism (Cambridge 1993); 
Denis G. Paz (Hg.), Nineteenth-Century English Religious Traditions: Retrospect and Prospect (West-
port, Conn. 1995); Michael R. Watts, The Dissenters, Bd. 2: The Expansion of Evangelical Noncon-
formity (Oxford 1995); David Hempton, Religion and Political Culture in Britain and Ireland: From 
the Glorious Revolution to the Decline of the Empire (Cambridge: Cambridge University Press, 1996). 
Anglikanische Evs speziell: Kenneth Hylson-Smith, Evangelicals in the Church of England, 1734-1984
(Edinburgh 1989). 



Gläubigen (so die Ansicht der Arminianer), dem erwählten Gläubigen (Calvinisten) oder 

dem Erwählten (Hochcalvinisten) aus freier Gnade Gottes gewährt werden konnte. Der 

Weg dazu war den Gläubigen bzw. Erwählten durch den versöhnenden Opfertod Christi 

geöffnet, der durch seine Gerechtigkeit die Gnade Gottes für alle Menschen (arminiani-

scher und moderat-calvinistischer Heilsuniversalismus) bzw. für die Erwählten (strikt- 

und hochcalvinistischer Heilspartikularismus) erwirken konnte. 

Auf die Erkenntnis der tiefen Verderbtheit der menschlichen Natur musste nach 

evangelikaler Überzeugung mit Buße und der Bekehrung zum Glauben an Christus 

reagiert werden. Buße, die Erkenntnis der Wahrheit der Schrift und das Vertrauen in 

Christi gaben den Impuls, zum Glauben umzukehren (conversion). Diese Bekehrung 

konnte spontan oder auch als Ergebnis eines längeren Reflexionsprozesses erfolgen. Dem 

Verständnis arminianischer und moderat-calvinistischer Evangelikaler nach teilte sich in 

der Konversion und im Glauben die Aufnahme in die Gnade Gottes mit (Rechtfertigung, 

justification). Die dabei unmittelbar auf den Gläubigen einwirkende Kraft des Heiligen 

Geistes führte nach evangelikalem Verständnis zur Wiedergeburt (New Birth) und 

‘Heiligung’ (sanctification).15 In der Sprache des Evangelikalismus formuliert: Der 

Gläubige wurde durch den Heiligen Geist zu einem Ebenbild Christi ‘umgeschaffen’.16

Diese Gerechtmachung befähigte den Gläubigen aus evangelikaler Sicht auch dazu, gute 

Werke zu vollbringen (Christian perfection, holiness) – die er aber nicht seiner eigenen 

Kraft und Leistung zuschrieb, sondern ebenfalls der Gnade Gottes.17

Die evangelikale Theologie stellte also einen engen Zusammenhang von Glaube und 

Werken her, wie er in hohem Maße in der Tradition der reformierten Theologie verankert 

war.18 Diese aktivische Glaubenspraxis nahm jedoch – im Vergleich zum älteren, ‘purita-

15 Siehe auch: Falk Wagner, “Bekehrung,” Teil II: “16. bis 20. Jahrhundert,” in: Theologische 
Realenzyklopädie, Bd. 5 (Berlin 1980), 459-69; und Paul Löffler, “Bekehrung,” in: Evangelisches 
Kirchenlexikon, Bd. 1 (Göttingen 31986), 404-7; sowie Rupp, Religion in England, 419-21; und 
Reinhold Bernhardt, “Wiedergeburt,” in: Evangelisches Kirchenlexikon, Bd. 4 (Göttingen 31996), 
1284-9. 

16 Das evangelikale Vokabular zur Heiligung beinhaltete “quickened, made alive, born again, new 
created, saved, reconciled, friend, converted, illuminated, pardoned, redeemed, &c.”. Zitat aus: 
[Alexander Campbell], “A. Campbell’s Opening Address on the Influence of the Holy Spirit”, 
Christian Messenger and Reformer 9 (1844-45), 55-76, hier: 57. Vorgang und Ablauf der Heiligung 
waren umstritten und ein kontroverser Diskussionsgegenstand z.B. beim zweiwöchigen Rededuell 
zwischen dem Ex-Baptisten Alexander Campbell (1788-1866) und dem Presbyterianer Nathan Lewis 
Rice (1807-77) in Lexington, Ky., 1843. Zu Campbell siehe David M. Thompson, “Campbell, 
Alexander”, Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert 2004; letzter Abruf 
25.09.07):<http://www.oxforddnb.com/view/article/4465>  

17 Peter Toon, Sanctification and Justification (Westchester, Ill. 1983), 102-10, bes. 107. Siehe ferner: 
John Riches, “Heiligung,” in: TRE, Bd. 14 (Berlin 1985), 718-37; und Albrecht Peters, “Heiligung,” 
Teil 3: “Dogmatisch,” in: EKL, Bd. 2 (Göttingen 31989), 454-6.  

18 Die reformierte Tradition beschreibt knapp Rohls, Reformierte Bekenntnisschriften, bes. 155-73; im 



nischen’ Nonkonformismus – im Evangelikalismus ab 1800 teilweise veränderte Formen 

an. Im älteren Dissens hatte die practical divinity der Gesetzeserfüllung, 

Selbstdisziplinierung, Affektbeherrschung, Unterordnung und Abschottung vom 

Heterodoxen einen sehr hohen Stellenwert in der Glaubenspraxis gehabt. Im 

Evangelikalismus nahm das Handeln viel geselligere und integrativere Formen an. So 

verbreiteten Methodisten und spätere Evangelikale ihren Glauben etwa durch Wander-

prediger, Gottesdienste unter freiem Himmel, Laienpredigten und Sonntagsschulen für die 

Unterschichten. Innerhalb der kirchlichen und privaten Sphäre schlug sich evangelikale 

Frömmigkeit mindestens nach 1825 u.a. in emotionaleren Gottesdiensten und der 

Belebung des Kirchengesangs nieder.19 Mehr noch aber wurden privat und kirchlich 

organisierte religiöse Gesellschaften, Zirkel, Konferenzen und Versammlungszentren zu 

Orten, an denen sich der evangelikale Aktionismus entfaltete. Auf evangelikale Initiative 

wurden Schulen, karitative Institutionen, Bibel- und Missionsgesellschaften, Tierschutz-, 

Mäßigungs- und zahllose weitere Vereine gegründet. Zudem kam kaum eine politische 

Kampagne des frühen 19. Jahrhunderts um eine Mobilisierung des evangelikalen 

Bürgertums herum, wenn der Druck der Öffentlichkeit in Parlament und Regierung 

spürbar werden sollte. Insbesondere die langwierige Massenbewegung für die Ab-

schaffung der Sklaverei wurde hauptsächlich vom evangelikalen Milieu getragen. Viele 

kleiner dimensionierte Kampagnen kamen hinzu. 

David Bebbington hat im Evangelikalismus dementsprechend einen gemeinsamen 

Nenner von vier Kardinalprinzipien identifizert, durch den sich der Evangelikalismus 

knapp zusammenfassend definieren läßt: “conversionism,” “activism,” “biblicism” und 

“crucicentrism,” wobei die Kreuzestheologie ihren vor 1800 hohen Stellenwert im 19. 

Jahrhundert zugunsten des Aktivismus einbüßte.20 Bebbingtons Liste stimmt im 

Wesentlichen mit den “[five  leading features of Evangelical Religion” überein, die John 

C. Ryle 1877 formuliert hat – Ryle erklärte zusätzlich noch die Erbsündenlehre zu einem 

Fundamentalprinzip des Evangelikalismus.21 Zu den Kardinalprinzipien des Evangeli-

Vergleich zu anglikanischen Auffassungen auch: Toon, Justification and Sanctification, 75-101.  
19 Horton Davies, Worship and Theology in England, Bd. 2 (Princeton, N.J. 1961). Zum Kirchengesang 

bes. John R. Watson, The English Hymn (London 1997). 
20 David W. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain: A History from the 1730s to the 1980s

(London 1989), 2-3; im Zusammenhang mit 1-23. Ähnlich: Peter Toon, Evangelical Theology, 1833–
1856: A Response to Tractarianism (Atlanta 1979), 147-50, zum anglikanischen Evangelikalismus. 
Andere Klassifizierungsansätze etwa bei Rupp, Religion in England, 416; Jay, Religion of the Heart, 
51-105. 

21 Ryle, John Charles, Knots Untied: Being Plain Statements on Disputed Points in Religion, from the 
Standpoint of an Evangelical Churchman (1874) (London 101885), 3-7, Zitat 7. 



kalismus zählt nach Ansicht Boyd Hiltons zudem etwa noch die Überzeugung vom bevor-

stehenden Gericht Gottes über jeden Einzelnen und dem strafenden oder belohnenden 

Eingreifen Gottes in das Weltgeschehen.22

4.2.1 Ursprünge und Aufstieg des Evangelikalismus ca. 1730-1830 

Historisch liegen die Wurzeln des Evangelikalismus im zweiten Drittel des 18. Jahr-

hunderts, als die Brüder John (1703-91) und Charles Wesley (1707-88) sowie George 

Whitefield (1714-70), die der anglikanischen Kirche angehörten, den Anstoß zur 

Erweckungsbewegung des sogenannten Evangelical Revival gaben.23 Unter dem Eindruck 

der lutherischen und arminianischen Rechtfertigungslehre (Wesley) bzw. der calvini-

stischen Prädestinationslehre (Whitefield) revitalisierten sie viele Elemente traditioneller 

reformatorischer Theologie und akzentuierten speziell Sündenbekenntnis und die 

Bekehrung zum Glauben an Christi, die sie als eine durch den Heiligen Geist bewirkte 

“Wiedergeburt” (New Birth) auffaßten. Nicht selten kam es während evangelikaler 

Gottesdienste zu tumultuarischen Massenbekehrungen. Solche “schwärmerischen” 

Formen des Glaubens lösten unter den mehrheitlich latitudinarisch orientierten Theologen 

des Zeitalters der Aufklärung Befremden aus.24 Denn die in der Staatskirche 

vorherrschende Glaubensrichtung maß Dogmatik, Liturgie und Kirchenordnung wenig 

Bedeutung bei, betrachtete die Kirche vor allem als moralische Lehranstalt und erklärte 

die Vernunft zur Richtschnur des Handelns und des Bibelverständnisses.25 Außerdem war 

sie im Gegensatz zu den Anhängern Whitefields kritisch gegenüber der Prä-

destinationslehre eingestellt. Mit der wachsenden Popularität und Verselbstständigung der 

Evangelikalen trübte sich das Verhältnis zwischen ihnen und dem anglikanischen Klerus 

erheblich ein. 

Auch innerhalb der Erweckungsbewegung brachen Differenzen auf, die in drei, mit 

22 Hilton, Mad, Bad and Dangerous, 174-84, hier: 177. 
23 Zu den Anfängen des Revivals: John Walsh, “The Origins of Evangelicalism”, in: Mark A. Noll, David 

W. Bebbington, G. A Rawlyk (Hg.), Evangelicalism: Comparative Studies of Popular Protestantism in 
North America, the British Isles, and beyond, 1700-1900 (Oxford 1994). Vertiefend zu den Ursprüngen 
der evangelikalen Theologie: Alan C. Clifford, Atonement and Justification: English Evangelical 
Theology, 1640-1790; An Evaluation (Oxford 1990). 

24 Rupp, Religion in England, 472-3; Isabel Rivers, Reason, Grace, and Sentiment: A Study of the 
Language of Religion and Ethics in England, 1660-1780, 2 Bde. (Cambridge 1991-2000), 1.206. 

25 Zum Latitudinarismus: Rupp, Religion in England, 29-39; Isabel Rivers, Reason, Grace, and Senti-
ment: A Study of the Language of Religion and Ethics in England, 1660-1780, 2 Bde. (Cambridge 
1991-2000), hier: 1.25-88, bes. 77-88. Zur Moralphilosophie Shaftesburys, Butlers auch Rupp, Religion 
in England, 278-85. 



Pamphleten, Büchern und Korrespondenzen überregional ausgetragenen Kontroversen 

kulminierten. Eine erste Kontroverse entbrannte zwischen Whitefield und Wesley 1740 

um das Dogma der Prädestination. Wesley lehnte die Vorstellung der Erwählung einiger 

Menschen zum Heil und der Verwerfung aller Anderen ebenso ab wie die Ansicht, dass 

Erwählte die Gnade Gottes nicht verlieren könnten. Whitefield hielt dagegen an der 

calvinistischen Tradition fest.26 Noch bevor dieser Streit erloschen war, entwickelte sich 

1755 eine zweiten Kontroverse. Ein neuer Kontrahent erwuchs Wesley dabei in James 

Hervey (1714-58), der in Theron and Aspasio (1755) sowie den Eleven Letters to John 

Wesley (1765) die reformatorische Lehre der “imputed righteousness” (der Gerecht-

machung des Gläubigen durch Zurechnung von Christi Gerechtigkeit) verteidigte.27

Wesley vertrat im Gegensatz dazu die Auffassung, dass das Heil des Menschen allein mit 

dessen Glauben und Heiligung stand und fiel.28 Eine dritte Kontroverse (1770-78), in die 

neben Wesley vor allem der Anglikaner und strikte Calvinist Augustus Montague 

Toplady (1740-78) verwickelt war, führte schließlich dazu, dass calvinistische und 

arminianische Evangelikale ihre Zusammenarbeit weitgehend einstellten. Wesley ver-

breitete 1770 die Formulierung, dass gute Werke zwar nicht aufgrund ihres Wertes zur 

Erlösung des Gläubigen führten, dennoch aber eine Vorbedingung für die Erlösung seien: 

“Who of us is now accepted of God? He that now believes in Christ with a loving, 

obedient heart. But who among those that never heard of the Gospel? He that, according 

to the light he has, feareth God and worketh righteousness.[…] Is not this ‘salvation by 

works’? Not by the merit of works, but by works as a condition.”29 Toplady trat dagegen 

entschieden für die reformatorische Rechtfertigungslehre ein, derzufolge allein der 

Glaube, nicht aber gute Werke zur Rechtfertigung beitragen. In der durch Wesleys 

Formulierung ausgelösten Debatte wurden aber auch alle anderen dogmatischen 

Differenzen zwischen Arminianern und Calvinisten noch einmal hitzig durchdiskutiert. 

Der Streit vertiefte die Gräben in solchem Maße, dass die calvinistischen Evangelikalen 

in und außerhalb der Church of England die Kooperation mit Wesley weitgehend 

26 Albert Brown-Lawson, John Wesley and the Anglican Evangelicals of the Eighteenth Century: A Study 
in Cooperation and Separation; With Special Reference to the Calvinistic Controversies (Edinburgh 
1994), 161-92. 

27 James Hervey, Eleven Letters from the Late Rev. Mr Hervey, to the Rev. Mr John Wesley … (London 
1765) [späterer Titel: Aspasio Vindicated]. 

28 Brown-Lawson, Wesley and the Anglican Evangelicals, 193-269. 
29 John Wesley, Minutes of Several Conversations, between the Rev. John Wesley, A.M., and the 

Preachers in Connexion with him; Containing the Form of Discipline Established among the Preachers 
and People in the Methodist Societies (London 1797; Repr. London 1850), 26. 



beendeten.30

Mit dem Tod Wesleys starb die Gründergeneration des Evangelical Revivals 1791 aus. 

Die von ihm nicht abschließend geklärten Probleme der Organisation und Führung 

innerhalb des Methodismus führten zu internen Differenzen und einigen Abspaltungen 

von der Church of England. Als eine der ersten Gruppierungen lösten sich die orthdox-

calvinistischen Methodisten von der Staatskirche: 1780-83 trennte sich die Countess of 

Huntingdon’s Connexion, ein kleines Netzwerk strikt-calvinistischer Evangelikaler unter 

Selina Shirley Hastings, countess of Huntingdon (1707-91) von der Kirche. 1811 folgten 

ihr die walisischen Evangelikalen in den Dissent und schlossen sich zur Calvinistic 

Methodist Church of Wales zusammen. Wesleys Anhänger, die arminianischen Metho-

disten, vollzogen ab 1797 die formale Trennung von der Staatskirche, nachdem u.a. die 

Ernennung eigener Bischöfe für die USA 1784 und die Selbstautorisierung zur Ausgabe 

der Sakramente 1795 die Beziehungen zum Episkopat zerrüttet hatten. Nicht wenige 

Mitglieder der Wesleyan Methodist Connexion fühlten sich jedoch selbst noch nach dem 

Austritt aus der Church of England der Mutterkirche verbunden; einige Anhänger nahmen 

dort zum Beispiel noch am Abendmahl teil.31

Die Abspaltung von der etablierten Kirche trug dazu bei, die Präsenz des 

wesleyanischen Methodismus im späthannoveranischen Evangelikalismus zu schwächen. 

Ab 1800 setzte zudem ein lang anhaltender Zerfallsprozess unter den Wesleyanern ein, 

der durch fortdauernde Dispute um die Kirchenordnung angeheizt wurde. Anfänglich 

spalteten sich nur kleinere Gruppen ab, beginnend mit der Loslösung der (politisch 

teilweise mit dem Radikalismus sympathisierenden) Methodist New Connexion 1797 

unter Alexander Kilham (1762-98). Als nächste vollzogen die Primitive Methodists in 

Staffordshire 1810-12 die Abspaltung – auch diese bildeten eine Glaubensgemeinschaft, 

die den Laien und Einzelgemeinden stärkere Rechte einräumen wollten als sie bei den 

ursprünglichen Methodisten genossen. In Konkurrenz zu den Ur-Methodisten gründete 

sich danach in Cornwall und Devon 1815 die Bible Christian Church. Austrittswellen in 

den 1830er und 1840er Jahren trieben die Zersplitterung der Methodisten weiter voran 

(Protestant Methodists 1827-28, Wesleyan Methodist Association, 1834-36, Wesleyan 

Reformers 1849). Alle Schismatiker bildeten neue Kirchen des Nonkonformismus.32

30 Brown-Lawson, Wesley and the Anglican Evangelicals, 268, 329-33. Vgl. Rupp, Religion in England, 
464-8.  

31 Keith D. M. Snell und Paul S. Ell, Rival Jerusalems: The Geography of Victorian Religion (Cambridge 
2000), 123. 

32 Als knapper Überblick über Entwicklung und Verteilung des new dissent ist geeignet: Snell und Ell, 



Der Exodus des Methodismus aus der anglikanischen Kirche veränderte um 1800 

nachhaltig das Erscheinungsbild der evangelikalen Bewegung. Zwar erhielten die 

Methodisten weiterhin extrem starken Zulauf, insbesondere aus den unteren sozialen 

Schichten. Doch das evangelikale Bürgertum gab seine Unterstützung anderen Glaubens-

gemeinschaften: Zum einen gewannen einige Gruppierungen des alten Dissentertums 

(Baptisten und Kongregationalisten), die seit dem Ende des 18. Jahrhunderts viele Im-

pulse von der evangelikalen Erweckungsbewegung aufnahmen, an Bedeutung.33 Zur 

tonangebenden Fraktion innerhalb des Evangelikalismus stiegen jedoch die angli-

kanischen Evangelikalen auf. Bis über die Mitte des 19. Jahrhunderts hinaus verzeich-

neten sie in der etablierten Kirche einen rasch wachsenden Zuspruch und eine deutliche 

Machtzunahme. Im Jahre 1800 zählten etwa 500 Geistliche in der Church of England zu 

den Evangelikalen; 1850 stellten die Evangelikalen mit geschätzten 6500 Geistlichen 

etwa ein Drittel des anglikanischen Klerus.34 Nach der Ernennung John Bird Sumners 

(1780-1862) stellten sie zudem 1848 erstmals den Erzbischof von Canterbury. 

Der anglikanische Evangelikalismus nach 1800 hatte Hauptvertreter u.a. in Charles 

Simeon (1759-1836), Pfarrer in Cambridge, John Venn (1759-1813), Pfarrer von 

Clapham, sowie William Wilberforce (1759–1833), Politiker und wohlhabender Rentier. 

Anders als ihre Vorgänger engagierte sich diese “zweite Generation” der Evangelikalen 

kaum mehr in dogmatischen Kontroversen, sondern bemühte sich um einen weithin 

irenischen Umgang miteinander.35 Kern des Lebensentwurfes der “zweiten Generation” 

waren missionarische, karitative und sozialreformerische Tätigkeiten, die als notwendige 

Konsequenz einer evangelikalen Bekehrung zum Glauben begriffen wurden. Wilberforces 

Rival Jerusalems, 121-72; John Walsh, “Methodism at the End of the Eighteenth-Century”, in: Rupert 
Eric Davies, A Raymond George, Gordon Rupp (Hg.), A History of the Methodist Church in Great 
Britain, Bd. 2 (London 1978), 293-98; Armstrong, Anthony, The Church of England, the Methodists 
and Society 1700-1850 (London 1973); Milburn, Geoffrey, Exploring Methodism: Primitive Methodism
(Peterborough 2002); D. A. Gowland, Methodist Secessions: the Origins of Free Methodism in three 
Lancashire Towns (Manchester 1979); William Reginald Ward, Religion and Society in England, 
1790–1850 (London 1972). 

33  Die Quäker öffneten sich nur in Grenzen der evangelikalen Bewegung; die Presbyterianer gingen seit 
dem 18. Jahrhundert oft in kongregationalistischen oder auch unitaristischen Gemeinden auf. Snell und 
Ell, Rival Jerusalems, 93-114. 

34 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 106-7. Eine vorsichtigere Zählung bei Toon, 
Evangelical Theology, 79, gelangt auf der Basis zeitgenössisch-viktorianischer Einschätzungen zu dem 
Ergebnis, dass Evangelikale bis zur Jahrhundertmitte etwa ein Viertel des anglikanischen Klerus 
stellten. 

35 Roger H. Martin, Evangelicals United: Ecumenical Stirrings in Pre-Victorian Britain, 1795-1830
(Metuchen, N.J. 1983). Knapp ferner: Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 63-5, Carter, 
Anglican Evangelicals, 50.  



Practical View of Christianity (1797) wurde zum religiösen ‘Manifest’ dieser Haltung.36

Wesentlicher Bestandteil evangelikalen Engagements waren politische Aktivitäten. 

Ein Kreis gut situierter und weit vernetzter anglikanischer Evangelikaler, die sog. 

Clapham Sect, stieg sogar zu einer der politisch einflußreichsten Gruppierungen des 

frühen 19. Jahrhunderts auf.37 Die Angehörigen dieses Kreises, zu dem auch Venn und 

Wilberforce zählten, trafen sich in den Jahren 1790-1815 im Landhaus des Bankiers, 

Parlamentsmitgliedes und Philanthropen Henry Thornton (1760-1815) bei Clapham, 

Surrey (heute Südwest-London). Wilberforce und andere initiierten eine Furore machende 

Kampagne für die Abschaffung des Sklavenhandels (1792-1807), die zum ersten großen 

politischen Triumph der evangelikalen Bewegung wurde.38 Gleichzeitig setzten sie sich 

für zahllose weitere humanitäre Anliegen ein, insbesondere für Reformen im Strafrecht, 

in den Gefängnissen sowie im Bildungs- und Gesundheitswesen. Sie traten für die 

Abschaffung von Duellen ein, forderten eine stärkere Beachtung der Sonntagsheiligung 

und die ‘Hebung der Sitten’ in den sozial benachteiligten Bevölkerungsgruppen (den 

materiellen Lebensbedingungen dieser Schichten schenkten viele Evangelikale hingegen 

weniger Interesse). Ihr rastloses Engagement verschaffte den in Parlament und Politik 

aktiven Evangelikalen die halb ironische, halb bewundernde Bezeichnung “Saints”.39

Das soziale und politische Engagement des Evangelikalismus ging über die 

Aktivitäten der parlamentarischen Saints jedoch weit hinaus. Die politisch tätigen 

Evangelikalen waren darauf angewiesen, eine breite, in zahllosen Vereinen und 

Kommittees organisierte Bewegung einzuspannen, um ihren Forderungen Nachdruck zu 

verlieren. Tatsächlich war das evangelikale Bürgertum in den 1820er und 1830er Jahren 

für Veranstaltungen, Petitionskampagnen und Spendenaktionen rasch zu mobilisieren und 

prägte Politik und politischen Diskurs der Epoche in mindestens so starkem Maße wie der 

Londoner und provinzstädtische Radikalismus. Rückgrat der Bewegung waren neben den 

Kirchengemeinden eine Vielzahl von Assoziationen, die zu einem erheblichen Teil inter-

denominationell orientiert waren: Kommittees zur Durchführung von Petitions-

kampagnen, religiöse und missionarische Gesellschaften (u.a. [London] Missionary 

Society, gegr. 1795; Church Missionary Society [anglik.], gegr. 1799; British Society for 

36 William Wilberforce, A Practical View of the Prevailing Religious System of Professed Christians in 
the Higher and Middle Classes of this Country, Contrasted with Real Christianity (1797) (London 
41797). 

37 Hilton, Mad, Bad and Dangerous, 175-76, 314-28. 
38 Roger Anstey, The Atlantic Slave Trade and British Abolition (London 1975). 
39 Ernest Marshall Howse, Saints in Politics: The “Clapham Sect” and the Growth of Freedom, 2. impr. 

(London 1960). 



Promoting the Religious Principles of the Reformation [=Protestant Reformation Society], 

gegr. 1827); Organisationen zum Vertrieb religiöser Schriften (z.B. die Society for 

Promoting Religious Knowledge among the Poor [=Book Society], gegr. 1750; Religious 

Tract Society, gegr. 1799; British and Foreign Bible Society, gegr. 1804)40 sowie 

humanitäre Vereine (Society for Bettering the Condition and Increasing the Comforts of 

the Poor, gegr. 1796; Society for the Mitigation and Gradual Abolition of Slavery 

Throughout the British Dominions [=Anti-Slavery Society], gegr. 1823). 

Der Evangelikalismus besetzte somit eine Schlüsselposition im politischen Leben des 

frühen 19. Jahrhunderts. Dies lag nicht nur am hohen Verbreitungsgrad evangelikaler 

Überzeugungen; vielmehr sind sowohl die Popularität als auch der politische Einfluß des 

Evangelikalismus auf den Sachverhalt zurückzuführen, dass der Evangelikalismus aus 

Sicht vieler Zeitgenossen überzeugende Antworten auf die intellektuellen und politischen 

Herausforderungen der Epoche bot. Diese im zeitgenössischen Horizont modernen 

Elemente des Evangelikalismus werden von der Forschung erst seit etwa den 1980er 

Jahren zunehmend ernst genommen: So scheinen Evangelikale mit vielen wissen-

schaftlichen und intellektuellen Entwicklungen der Epoche wie etwa der Common-Sense-

Philosophie, der philosophy of the mind und dem romantischen Individualismus Schritt 

gehalten zu haben, weil sie selbst im Religiösen der individuellen Erfahrung besonderes 

Gewicht gaben.41 Zudem rückten sie naturwissenschaftliche Hypothesen und 

Erkenntnisse vermehrt ins öffentliche Bewußtsein, da Erkenntnisse über Natur und 

Gesellschaft im Rahmen der evangelikalen Providenztheologie als religiös relevant 

betrachtet wurden. Auch ihre stärker auf die Zusammenarbeit der (protestantischen) 

Kirchen gerichtete Orientierung lässt die Haltung der Evangelikalen verhältnismäßig 

modern erscheinen: Da Evangelikale der Institution Kirche gegenüber der “unsichtbaren 

Kirche” Christi in der Regel eine geringere Bedeutung beimaßen, war ein Teil der 

anglikanischen Evangelikalen dazu bereit, die Gräben zwischen Staatskirche und Non-

konformismus zu überwinden (manche Evangelikale fühlten sich allerdings auch der 

überkommenen “protestantischen Verfassung” und der Staatskirche verpflichtet). Im 

politischen Leben bildeten Evangelikale zudem eine Art Klammer zwischen den Ex-

40 Isabel Rivers, “The First Evangelical Tract Society”, Historical Journal 50 (2007), 1-22; Aileen Fyfe, 
Science and Salvation: Evangelical Popular Science Publishing in Victorian Britain (Chicago 2004); 
Leslie Howsam, Cheap Bibles: Nineteenth-Century Publishing and the British and Foreign Bible 
Society (Cambridge 1991). 

41 Richard E. Brantley, Locke, Wesley, and the Method of English Romanticism (Gainsville, Flo. 1984), 
24. 



tremen des politischen Spektrums: Da sie in einigen Streitfragen flexiblere Positionen ein-

nahmen als andere politische ‘Parteien’ wie etwa die Foxite Whigs, trugen sie in manchen 

Debatten dazu bei, politische Konflike der Reformära nicht in bewegungslose 

Pattsituationen münden zu lassen. In der Revolutionsära und Zeiten starker radikaler 

Aktivitäten unterstützten beispielsweise einige der Evangelikalen ‘toryistische’ Maß-

nahmen, mit denen der Politisierung und Radikalisierung der Unterschichten entgegen-

gewirkt werden sollte. Gleichzeitig waren viele Evangelikale aber auch bereit, gemäßigte 

Reformvorhaben zu unterstützen und z.B. den Nonformisten oder auch den Katholiken 

mehr politische Rechte einzuräumen. 

4.2.2 Die Krise des Evangelikalismus 1825-40: Spaltung und Radikalisierung 

Zu der Zeit, in der sich Ruskin religiös zu orientieren begann, den 1820er und 1830er 

Jahren, zerbrach die Aktionseinheit und Geschlossenheit der Evangelikalen jedoch bereits 

wieder durch theologische und politische Differenzen. Obwohl die Evangelikalen nach 

wie vor politische Erfolge erzielten, wurde ihre Kooperationsfähigkeit zunehmend auf die 

Probe gestellt und in den Kontroversen ab Mitte der 1820er Jahre weithin aufgerieben. 

Dafür waren zum einen politische Streitfragen verantwortlich, die nicht mehr im Konsens 

zu lösen waren: Hierzu zählten insbesondere die Kontroversen um die Privilegien der 

Staatskirche sowie um die Bevorrechtung von Anglikanern gegenüber (protestantischen) 

Dissentern und Katholiken beim passiven Wahlrecht sowie bei der Vergabe höherer 

Ämter. Aber auch über die Frage, welche sozialpolitischen Maßnahmen ergriffen werden 

sollten, um den Problemen der benachteiligten Bevölkerungsschichten abzuhelfen, 

spaltete die Evangelikalen. 

Unter den politischen Ursachen, die zur Spaltung der Fundamentalprotestanten 

beitrugen, hatten die Debatten um die Abschaffung der Test und Corporation Acts 1828 

sowie die Katholikenemanzipation 1829 eine besondere Bedeutung. Die Vorgeschichte 

und der Verlauf dieser Kontroverse zeigen die schleichende Desintegration der 

Evangelikalen auf besonders deutliche Weise. Denn anders als eine vorausgegangene 

Kampagne für die politische Gleichberechtigung der Dissenter (in den Jahren 1786-90), 

die in den frühen Revolutionsjahren nicht zuletzt aufgrund von Ausschreitungen der 

loyalistischen Unterschichten (Priestley Riots u.a.) zum Erliegen gekommen war, basierte 

die neuerliche Kampagne auf der engen Kooperation der Evangelikalen verschiedener 



Glaubensgemeinschaften. Diese entwickelte sich in den Jahren ab 1811: Auslöser war der 

Plan Henry Addingtons, 1st Viscount Sidmouth (1757-1844), die Lizensierung nonkon-

formistischer Prediger einzudämmen. Mit diesem Plan brachte Sidmouth Evangelikale 

aller Couleur gegen sich auf. Auch viele Anglikaner waren angesichts der Loyalität der 

Dissenter in den Kriegsjahren bereit, ihnen Entgegenkommen zu zeigen. Die sich rasch 

entwickelnde Protestbewegung gegen den Sidmouth-Plan wurde daher von Alt-

Dissentern in Kooperation mit Methodisten und anglikanischen Evangelikalen in Gang 

gesetzt.42 Zur interdenominationellen Zusammenarbeit kam es u.a. in der Protestant 

Society for the Protection of Religious Liberty (=Protestant Society, gegr. 1811). Eine 

etwas spätere Debatte um Öffnung Indiens für Missionare ermöglichte den weiteren 

Ausbau der Zusammenarbeit zwischen den Evangelikalen aller Lager. Selbst Unitarier 

wurden in die Reihen der Aktiven aufgenommen, obwohl sie die Trinitätslehre ablehnten, 

die für den Evangelikalismus von großer Bedeutung war.43 Eine Gesetzesmaßnahme, mit 

der Rechte der Toleration Acts 1812 auf die Unitarier ausgehnt wurden, blieb im evange-

likalen Lager ebenfalls weithin unkontrovers. Auch in den Folgejahren funktionierte die 

Zusammenarbeit der verschiedenen Denominationen in den evangelikalen Gesellschaften 

weithin reibungslos. 

Doch als ab Mitte der 1820er Jahre die Aufhebung der Test und Corporation Acts

sowie die Gleichstellung der Katholiken ernstlich zur Debatte standen, brachen 

schwerlich überbrückbare Differenzen zwischen den verschiedenen Gruppierungen unter 

den anglikanischen Evangelikalen und Nonkonformisten auf. Ein Teil der anglikanischen 

Evangelikalen lehnte jede Änderung an den Privilegien der Anglikaner ab, ein anderer 

Teil wollte die Rechtslage nur zugunsten der protestantischen Nonkonformisten ver-

ändern. Auch zwischen den Dissentern ließ sich kein Konsens über die Emanzipation der 

Katholiken finden. Nach den parlamentarischen Entscheidungen zugunsten der Dissenter 

und der Katholiken setzte zudem der politisch radikalere Teil der evangelikalen Dissenter 

ihre Angriffe auf die etablierte Kirche fort und verlangte insbesondere in den Jahren 

1833-34 die Entstaatlichung der anglikanischen Kirche und die Abschaffung finanzieller 

Bevorzugungen der Church of England. Dazu organisierten sich die Radikalen in 

42 Michael A. Rutz, “The Politicizing of Evangelical Dissent, 1811-1813,” Parliamentary History 20 
(2001), 187-207. Vgl. auch [Anon.], A Sketch of the History and Proceedings of the Deputies Appointed 
to Protect the Civil Rights of the Protestant Dissenters: To which is Annexed A Summary of the Laws 
Affecting Protestant Dissenters; With an Appendix of Statutes and Precedents of Legal Instruments 
(London 1814), S. 1-154.  

43 Rutz, “Politicizing of Evangelical Dissent,” 189. 



Vereinen wie der English Voluntary Church Association (gegr. 1834), der Anti-Church 

Rates Conference (1834), der Church Rates Abolition Society (1836), der Religious 

Freedom Society (1839) sowie der British Anti-State Church Society (später: Society for 

the Liberation of Religion from State Patronage and Control, kurz: Liberation Society, 

1844). Diese fortgesetzten Angriffe setzten der Bereitschaft der Anglikaner zur Ver-

tiefung der interdenominationellen Zusammenarbeit vermehrt Grenzen.44 Sie formierten 

sich daher in Gegenorganisationen wie der Christian Influence Society (1832) und der 

Established Church Society (1834).45 Gleichzeitig solidarisierten sich konservativere 

Evangelikale auch unter Dissentern zunehmend mit der Staatskirche und kappten die 

flügelübergreifende Zusammenarbeit mit laizistischen Evangelikalen.46 Angesichts der 

fortgesetzten Auseinandersetzungen in Irland, der stets Kontroversen auslösendenden 

Probleme der Förderung bzw. Behandlung katholischer Organisationen und Ein-

richtungen, der durch irische Zuwanderung wachsenden Bedeutung der katholischen 

Kirche in England und der von den ab 1830 regierenden Whigs diskutierten Ent-

staatlichung der Church of Ireland erschien die Staatskirche einer zunehmenden Zahl von 

Dissentern als ein Bollwerk des Protestantismus. Weitere Gründe, die das Ansehen der 

Church of England in der Niederkirche und im Nonkonformismus förderten, war das 

zunehmende historische Bewusstsein und das verbreitete Unbehagen über die mangelnde 

Geschlossenheit der Dissenter: Die Staatskirche ließ sich als Verkörperung der reforma-

torischen Traditionen und als autoritativer Sammlungspunkt der reformatorischen Theo-

logie betrachten. Das Dissentertum bot hingegen keinen Zusammenhalt und leistete 

scheinbar demokratischen Tendenzen Vorschub. Viele nonkonformistische Prediger 

schienen zudem nicht der ‘reinen Lehre’ zu folgen, sondern der Zahlungswilligkeit und 

damit den Wünschen ihrer Klientel ausgeliefert zu sein. Die seit Jahrhunderten 

schwelende Problematik der staatskirchlichen Privilegien förderte somit teilweise wieder 

die Polarisierung des politischen Spektrums entlang der Demarkationslinien des Whig-

Tory-Gegensatzes. Die Einheit, die den Evangelikalismus seit dem ausgehenden 18. Jahr-

hundert bis etwa 1825 prägte, löste sich in diesem Prozess jedoch auf. 

In geringerem Maße trugen auch die Debatten um die Wirtschafts- und Sozialpolitik 

44 Stewart J. Brown, The National Churches of England, Ireland, and Scotland, 1801-1846 (Oxford 
2001), 168-246; Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 98-100.  

45 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 98. Zur prämillenaristischen, toryistischen Christian 
Influence Society siehe auch J. Douglas Holladay, “Nineteenth-Century Evangelical Activism: From 
Private Charity to State Intervention, 1830–1850”, Historical Magazine of the Protestant Episcopal 
Church 51 (1982), 53-79. 

46 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 99-100.  



dazu bei, die fundamentalprotestantische Geschlossenheit aufzubrechen: Evangelikale 

ließen sich in diesen Debatten, wie Boyd Hilton mehrfach deutlich gemacht hat,47

teilweise von ihren providenztheologischen Überzeugungen leiten: Wer die Überzeugung 

vertrat, dass sich Gottes irdisches Wirken primär auf die in der Schöpfung angelegten, 

regelhaften Prozesse stützte (“allgemeine Vorsehung”),48 tendierte in der Wirtschafts- und 

Sozialpolitik oft dazu, staatliche Eingriffe in das Wirtschaftsleben als Gängelung der 

natur- und gottgemäßen Ordnung der Dinge zu kritisieren. Der Mensch wurde von ihnen 

aber als ein moralisch zu formender Sünder begriffen, der sich an dem von Gott 

eingerichteten Regelwerk der Natur zu orientieren hatte. Eine (nach heutigen Maßstäben 

betrachtet, bevormundende) moralische Intervention in den Lebensstil der Unterschichten 

durch freiwillige Vereinigungen wurde von ‘generalprovidenzialistischen’ Evangelikalen 

deswegen gebilligt. Wer umgekehrt dazu neigte, das Weltgeschehen auf die direkte, in der 

Materie vitalistisch aktive, nicht zwingend naturgesetzlich ablaufende Intervention Gottes 

zurückzuführen (“besondere Vorsehung”), tendierte bei politischen Entscheidungen eher 

dazu, Krisen und Missstände als göttlichen Auftrag zum moralischen Handeln zu 

begreifen: Krisen sollte nach Ansicht der ‘Spezialprovidentialisten’ vordringlich mit 

Mitteln paternalistischer Caritas und staatlicher Intervention begegnet werden. In der 

Armenversorgung zum Beispiel zogen Anhänger der special providence häufig staatliche 

Fürsorgeleistungen und philanthropische Aktivitäten einzelner Grundbesitzer anderen 

Maßnahmen vor. Hilton zufolge gab ein idealtypischer Generalprovidenzialist also bei der 

Bekämpfung des Pauperismus der Internierung der Armen in Arbeitshäusern mit ihrem 

nach strengen bürgerlichen Moralvorstellungen gängelnden Verhaltensreglement den 

Vorzug, wohingegen Spezialprovidenzialisten aus Hiltons Sicht eher dazu tendierten, 

karitative Maßnahmen von Seiten des Staates zu fordern.49

Hiltons Ansicht, dass sich die wirtschafts- und sozialpolitischen Überzeugungen der 

Evangelikalen des frühen 19. Jahrhunderts auf eine feste, zugrundeliegende Providenz-

theologie zurückführen lassen, ist von Ralph Brown jüngst als vereinfachend und 

irreführend kritisiert worden: “Developments in providential theology do not […] appear 

to have had the crucial determining role in Evangelical thought that Hilton has ascribed 

to them”.50 Browns gegenteilige Ansicht, dass die Providenztheologie keine nennenswerte 

47 Hilton, Age of Atonement, 13-17. 
48 Für die Unterscheidung von allgemeiner und besonderer Vorsehung ist im Bereich der reformierten und 

der evangelikalen Theologie natürlich Calvin, Institutio, I/16/4-7 grundlegend.  
49 Hilton, Age of Atonement, 16. 
50 Ralph S. Brown, “Victorian Anglican Evangelicalism: The Radical Legacy of Edward Irving”, Journal 



Rolle bei der sozial- und wirtschaftspolitischen Willensbildung spielte, ist wahrscheinlich 

überzogen. Sein Einwand ist dennoch nicht unberechtigt, da sich die providenz-

theologischen Vorstellungen der Evangelikalen natürlich nicht auf ein polares Whig-

Tory-Schema reduzieren lassen: Evangelikale aller Couleur und politischer Flügel ak-

zeptierten, dass Gott sowohl die “allgemeine” als auch die “besondere Vorsehung” zu 

Gebote stand. Die Frage, welchen Instrumentes sich Gott in einem Ereignis oder Vorgang 

bediente und in welchem Maße er es tat, öffnete den Evangelikalen weite Spielräume der 

Bewertung und führte zu einem breiten Spektrum eher graduell verschiedener 

Meinungen. Der aufkommende Whig-Tory-Gegensatz ist daher sicherlich nicht allein auf 

Gegensätze in der Providenztheologie zurückzuführen, und selbst wo es diese Gegensätze 

gab, darf man sie sich nicht als unüberbrückbare Dichotomie vorstellen. Gewiss aber 

stimmten Evangelikale ihre programmatischen Vorstellungen in vielen politischen Sach-

fragen darauf ab, welches der Instrumente providentieller Intervention ihrer Ansicht nach 

in einer konkreten Problematik (z.B. Epidemie, Hunger, Wohnungsnot, Kriminalität) 

ursächlich war. Dabei verloren sie andere Faktoren und Ziele (z.B. Erhalt des sozialen 

Friedens) aber nicht aus den Augen. Hiltons Erklärungsansatz ist also, wie er selbst an 

anderer Stelle deutlich macht,51 eher als ein idealtypisches Modell aufzufassen, das in 

vielen Fällen erklären hilft, warum Evangelikale bestimmte Haltungen im Hinblick auf 

Wirtschafts- und Sozialpolitik einnahmen. In sehr weitläufiger Weise können die 

Providentialismen sicherlich auch den in den 1820er und 1830er Jahren wieder 

aufbrechenden Whig-Tory-Gegensatz geprägt haben, da sich viele Evangelikale verstärkt 

den Positionen einer eher liberalistischen Sozialpolitik (weniger Staatsintervention in die 

Wirtschaft, “moralische Intervention” ins Leben der Unterschichten, weniger materielle 

Förderung) oder umgekehrt einer eher toryistischen bzw. radikalen Sozialpolitik 

(Paternalismus, Protektionismus, Staatsintervention und mehr materielle Förderung) zu-

ordneten. Für die Zwecke des vorliegenden Kapitels ist es entscheidend festzustellen, dass 

neben den religions- und bürgerrechtspolitischen Debatten der Jahre um 1830 auch die 

wirtschaftspolitischen Differenzen im Lager der Evangelikalen ihrer politischen 

Handlungseinheit zunehmend enge Grenzen setzten. 

‘Weltlich’-politische Differenzen konnten von Evangelikalen in vielen Streitpunkten 

of Ecclesiastical History 58 (2007), 675-704, hier: 685-7.  
51 Boyd Hilton, “The Politics of Anatomy and the Anatomy of Politics, c.1825-1850”, in: Stefan Collini, 

Richard Whatmore, Brian Young (Hg.): History, Religion, and Culture: British Intellectual History, 
1750-1950 (Cambridge 2000), 179-97, hier: 186. 



jedoch noch als ephemere Nebensächlichkeiten ad acta gelegt werden. Für theologische 

Meinungsverschiedenheiten galt dies hingegen in abnehmenden Maße. Es waren daher 

die um 1825 aufkommenden theologischen Kontroversen, die die gemeinsame Basis des 

Evangelikalismus rapide und gründlich zum Abschmelzen brachten. Zwar verzeichneten 

die Evangelikalen auch in der Reformära (1815-1849) immer noch einen erheblichen 

Zulauf. Auch die karitativen, sozialreformerischen und missionarischen Unternehmungen 

der Evangelikalen traten in dieser Zeit ihren Triumphzug gerade erst an. Doch in den 

krisengeschüttelten Jahrzehnten der 1820er und 1830er Jahre brachen eine Reihe 

theologischer Differenzen auf, die innerhalb des Evangelikalismus auch in der Periode 

relativer Geschlossenheit nach 1790 untergründig virulent geblieben waren. Sie wurden 

nach 1825 mit zunehmender Vehemenz ausgefochten und erlangten sogar die Dominanz 

über den Diskurs des evangelikalen Milieus, das seine Einheit dadurch mehr und mehr 

einbüßte. Das Selbstverständnis des Evangelikalismus und der Geltungsanspruch 

evangelikaler Überzeugungen wurden dabei sowohl durch interne Friktionen zwischen 

Evangelikalen wie auch durch aufblühende Alternativströmungen außerhalb des Evan-

gelikalismus grundlegend in Frage gestellt. Sie wirbelten den Ideenhaushalt des Milieus 

in den 1820er und 1830er Jahren – den Jugendjahren Ruskins – zunehmend durch-

einander und spalteten das evangelikale Lager tief.

Die internen theologischen Spannungen, wie sie den Evangelikalismus um 1800 

prägten, lassen sich anhand des Verhältnisses der unterschiedlichen evangelikalen Grup-

pierungen zur calvinistischen Theologie darstellen. Ausgehend von der zeitgenössischen 

Unterteilung der calvinistischen Evangelikalen durch den Baptisten Andrew Fuller (1754-

1815) in moderate, strikte und Hyper-Calvinisten, wie sie in jüngster Zeit von Ian Shaw 

aufgegriffen wurde,52 lässt sich das evangelikale Milieu in fünf verschiedene Richtungen 

gliedern: (1) Arminianer, die am häufigsten unter den Wesleyanischen Methodisten 

vertreten waren;53 (2) moderate Calvinisten, die sich als große Mehrheitsgruppe über alle 

Kirchen verteilten, möglicherweise jedoch am dominantesten im Kongregationalismus 

auftraten, während ihre Zahl im Anglikanismus nach 1825 stark abnahm; sowie (3) strikt 

calvinistische Evangelikale, die sich überproportional stark bei den Anglikanern, 

Presbyterianern und Baptisten organisierten. In den 1820er Jahren machten sich 

52 Ian J. Shaw, High Calvinists in Action: Calvinism and the City; Manchester and London, c.1810-1860
(Oxford 2002), 10-12. Shaw bezieht sich dabei auf einen um 1802 verfassten Brief Fullers aus Andrew 
Gunton Fuller, “Memoirs of the Rev. Andrew Fuller”, in: Andrew Fuller, The Complete Works of the 
Rev. Andrew Fuller: With a Memoir (London 1846), xv-xciii, hier: lxvii.  

53 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 27. 



schließlich verstärkt wieder (4) hyper- bzw. hochcalvinistische Evangelikale bemerkbar, 

die als Randgruppe idealtypisch in den autonomen Gemeinden des Kongregationalismus 

oder im Anglikanismus, aber auch im Baptismus eine Heimat fanden.54 Und schließlich 

traten in den 1820er Jahren (5) spiritualistische und andere dissidentische evangelikale 

Gruppierungen auf, die sich weit von den Grundlagen der reformierten Theologie ent-

fernten. Die Existenz der beiden radikalevangelikalen ‘Lager’, d.h. der Hochcalvinisten 

und der Spiritualisten, war dabei zum Teil bereits eine Reaktion auf die Krise im 

Evangelikalismus, stellte die moderateren Evangelikalen aber auch vor neue Probleme. 

Sie wurden als sektiererisch betrachtet, weithin geschnitten und brachen oft schismatisch 

aus den größeren Religionsgemeinschaften heraus.55

Der Unterschied zwischen den verschiedenen Richtungen des Evangelikalismus liegt 

vor allem in Differenzen über Gotteslehre, Rechtfertigungslehre, Soteriologie und Ethik 

begründet. Vereinfacht formuliert, lehnten die (1) Arminianer insbesondere die Idee eines 

partikularen göttlichen Heilswillens ab, wie er in der calvinistischen Prädestinationslehre 

postuliert wurde, und hielten jeden zum wahren Glauben Bekehrten für errettet. 

Arminianer näherten sich damit dem (für calvinistische Evangelikale nicht akzeptablen) 

Prinzip des Synergismus an, d.h. der Vorstellung, dass der Mensch mit seinem Willen und 

der Entscheidung für den Glauben an seiner Errettung durch Gott (resp. am eigenen 

Verderben) mitwirke. Ähnlich wie die Arminianer waren auch (2) moderate Calvinisten 

überzeugt, dass das Angebot der Erlösung einer großen Zahl von Menschen offenstand, 

da der Versöhnungstod Christi als hinreichend für die Erlösung aller Menschen universal 

wirksam sei. Doch die Idee der Willensfreiheit und der ‘bedingten Erwählung’ (d.h. der 

Ansicht, dass die Erwählung an die freie Entscheidung des Menschen für den Glauben 

geknüpft sei) lehnten sie ab. Ebensowenig akzeptierten sie die Vorstellung, der Mensch 

könne seine Erwählung durch freien Willen verwirken. (3) Orthodox-calvinistische 

Evangelikale vertraten zur Prädestination und Rechtfertigung die calvinistische Position 

in der Form, wie sie in den Dordrechter Canones von 1619 festgelegt worden waren, in 

vollem Umfang (Willensunfreiheit des Menschen, unbedingte Erwählung, beschränkte 

Genugtuung durch das Sühneopfer Christi, Unwiderstehlichkeit der Gnade, ‘Beharr-

54 Shaw, High Calvinists, 16. Noch 1811 soll es, einer zeitgenössischen Schätzung James Harrington 
Evans’ (1785-1849) nach, in der anglikanischen Kirche nur etwa 10 Hochcalvinisten gegeben haben. 
Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 78.  

55 Vgl. Shaw, High Calvinists, 10-36. Zu den Abspaltungen von der anglikanischen Kirche umfassend: 
Grayson Carter, Anglican Evangelicals: Protestant Secessions from the Via Media, c.1800-1850 (Ox-
ford 2001). 



lichkeit der Heiligen’ [d.h. Erwählte bleiben gerettet]). Im Unterschied zu den moderaten 

Evangelikalen glaubten sie also nicht, dass der Tod Christi dazu diente, allen Menschen 

Rettung zu bringen. (4) Hochcalvinisten, im Sprachgebrauch der Epoche meist hyper-

calvinists genannt, trieben die Erwählungslehre so weit, dass sie nach Ansicht 

gegnerischer Evangelikaler potenziell zum Antinomianismus führte: Denn gute Werke 

waren aus hochcalvinistischer Sicht keine essentiellen Kennzeichen des Glaubens, da 

menschliche Verdienste in keinem Bezug zu Erwählung und Heiligung standen.56

Moderatere Evangelikale verdächtigten die Hypercalvinisten daher, Amoral und ethische 

Indifferenz zu sanktionieren. So weit gingen Hochcalvinisten freilich selten. Dem 

Missionarismus und dem organisierten politischen oder karitativen Aktivismus, wie sie 

im moderateren Evangelikalismus verbreitet waren, zogen Hochevangelikale allerdings 

oftmals die Tat im engeren Kreis der ‘Rechtgläubigen’ oder die Vor-Ort-Aktivität in der 

Gemeinde vor.57 Auch eine an den Quietismus erinnernde Ethik der Askese und 

‘Befreiung vom Selbst’ wird oft als ein (allerdings nicht exklusives) Kennzeichen des 

Hochcalvinismus betrachtet.58 In ihrer, unter Zeitgenossen als sektiererisch verschrieenen 

Haltung waren viele (5) Spiritualisten den Hochcalvinisten ähnlich. Sie entfernten sich 

allerdings noch weiter von den Positionen der calvinistischen Dogmatik. Einige von ihnen 

zelebrierten in ihren Gottesdiensten und Versammlungen beispielsweise die Ausschüttung 

des Heiligen Geistes durch charismatische Praktiken, also etwa Zungenreden (Glosso-

lalie), Wunderheilungen und Prophetie. Solche Heterodoxien gaben den Anstoß zu zahl-

reichen Schismen und Neugründungen, etwa zur Gründung der Plymouth Brethren (1827-

31) oder der Catholic Apostolic Church (1835).59

Diese theologischen Differenzen entfalteten ihre volle Sprengkraft erst vor dem 

Hintergrund der sozialen, wirtschaftlichen und politischen Krisen der Jahre 1825 bis 

1849. Die gravierenden Probleme Irlands, das seit 1801 von Westminster aus regiert 

wurde, und die nationalistischen Kampagnen u.a. Daniel O’Connells und der Catholic 

Association (1823-29) sowie die wenig schonungsvolle ‘Besatzungspolitik’ von Armee 

und Verwaltung führten zu anarchischen Zuständen in dem Land.60 Ab 1829 trübte sich 

56 Zu den Anfängen und zur Definition des Hochcalvinismus: Peter Toon, The Emergence of Hyper-
Calvinism in English Nonconformity, 1689-1765 (London 1967), 1-17. Toons bevorzugter Terminus ist 
Hypercalvinismus, da er den Begriff des Hochcalvinismus für die calvinistische Orthodoxie in der 
Nachfolge Bezas verwendet. 

57 Shaw, High Calvinists, 317. 
58 Toon, Emergence of Hyper-Calvinism, 8. 
59 Carter, Anglican Evangelicals, 162-3. 
60 James A. Reynolds, The Catholic Emancipation Crisis in Ireland, 1823-1829 (New Haven, Conn. 

1954). 



die wirtschaftliche Situation zudem in England bedrohlich ein: Insbesondere auf dem 

Land kam es zu Subsistenz- und Bewahrungsprotesten der Unterschichten und extrem 

harten Gegenreaktionen der örtlichen Verwaltungen, der Sicherheitskräfte sowie der 

Justiz (Swing Riots im Herbst 1830).61 Bereits zuvor weckte die Julirevolution in 

Frankreich 1830 und die belgische Revolution im August und September Befürchtungen 

vor der Ausbreitung revolutionärer Verhältnisse. Gleichzeitig traten Probleme ganz neuer 

Natur auf: In den Jahren 1831-32 wurde die Cholera nach England eingeschleppt, breitete 

sich in Windeseile aus und kostete rund 52.000 Menschen das Leben. Von 1833 an 

suchten, im Verlauf der nächsten rund 16 Jahre, acht Grippeepidemien Großbritannien 

heim, deren Wirkungen zum Teil noch durch periodisch auftretende Ausbrüche von 

Typhus verschärft wurden. Auch die Cholera trat 1848-49, 1853 und 1866 erneut auf.62

Solche Umstände lösten tiefe Ängste aus, die durch die teilweise krisenhaft eskalierenden 

Diskussionen um die Aufhebung der Test und Corporation Acts, um die Gleich-

berechtigung für die Katholiken, die Reform der kirchlichen Verhältnisse in Irland und 

die Reform des Wahlrechts nur noch weiter angeheizt wurden. Spätestens ab 1835-36 

erlangte zudem das hochkirchlich orientierte Oxford Movement ein hohes Maß öffent-

licher Aufmerksamkeit und weckte Sorgen vor einer Rekatholisierung der anglikanischen 

Kirche. Evangelikale aller Couleur begannen in dieser Situation der Abgrenzung von 

Anderen und der Durchbildung oder Durchsetzung eigener Grundsätze mehr Gewicht zu 

geben; insbesondere der Graben zwischen Staatskirche und Nonkonformismus vertiefte 

sich wieder.63 Die interdenominelle Kooperation geriet dagegen zunehmend ins Hinter-

treffen. Grundstürzende Neuerungen wagten nur wenige Radikalevangelikale und 

Dissidenten, die sich damit aber heftigster Kritik aussetzten und in der Regel mit durch-

greifenden Disziplinierungsmaßnahmen zu kämpfen hatten. 

Insgesamt rückte der Evangelikalismus durch die Abschaffung der Test und 

Corporation Acts 1828 und die Katholikenemanzipation 1829 politisch nach rechts: 

Anglikanische Evangelikale waren durch ihren Machtzuwachs in der Staatskirche immer 

weniger auf die Zusammenarbeit mit dem Nonkonformismus angewiesen und 

solidarisierten sich verstärkt untereinander zur Abwehr weiterer Angriffe auf die 

61 Peter Jones, “Swing, Speenhamland and Rural Social Relations: The ‘Moral Economy’ of the English 
Crowd in the Nineteenth Century,” Social History [London], 32 (2007), 271-90. 

62 Morris, Cholera 1832; aus wissensgeschichtlicher Perspektive: Pelling, Cholera, Fever, and English 
Medicine, 1825-1865; und Vinten-Johansen u.a., Cholera, Chloroform, and the Science of Medicine. 

63 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 99.  



Staatskirche.64 Konservative Dissenter solidarisierten sich, wie erwähnt, mit ihnen. Das 

lange Zeit dominierende Lager der moderat-calvinistischen, gemäßigt reformerischen 

Liberalevangelikalen mit dem Christian Observer (1802-74) als ihrem Zentralorgan 

schwenkte zu einer liberal-konservativeren Haltung um.65  

Die Fahne der Reform wurde nur noch von einem kleineren Teil der Evangelikalen 

hochgehalten. In erster Linie waren dies, wie vor 1790, entschieden liberale oder radikale 

Dissenter, die vor allem im Kongregationalismus (und, außerhalb des Evangelikalismus, 

bei den Unitariern) beheimatet waren. Sie übernahmen nun das Ruder in vielen reform-

politischen Vereinigungen, wie sie mit dem Versammlungsort der Reformorientierten, der 

Exeter Hall in London (errichtet 1829-31), assoziiert wurden. Innerhalb des Evange-

likalismus gerieten die reformtreibenden Kräfte allerdings verstärkt in die Isolation. Zum 

tonangebenden Lager im Evangelikalismus avancierten nun die antikatholisch-tory-

istischen Recordites (nach ihrem Blatt, dem 1828-1948 erscheinenden Record), deren 

Ansichten in der Regel pessimistischer, strikt-calvinistisch orientiert waren und die 

zudem häufig prämillenaristische Ansichten vertraten.66  

Das vierte größere ‘Lager’, die zum Übernatürlichen und Spiritualismus tendierenden 

extremen Dissidenten vom evangelikalen Mainstream, setzten sich überwiegend aus 

Hochcalvinisten, Spiritualisten und Vertretern eines dogmatisch liberalisierten ‘roman-

tischen’ Evangelikalismus zusammen. Obgleich sie in politischen Angelegenheiten sehr 

oft die konservative Grundhaltung der Mehrheitsevangelikalen teilten, bildeten sie eigene 

Gemeinden und Glaubensgemeinschaften. Auch diese leisteten sich oft eigene 

Presseorgane: Baptistische (und einige anglikanische) Hochcalvinisten etwa fanden ihr 

Sprachrohr im Gospel Standard (seit 1835); charismatische Adventisten scharten sich um 

die kurzlebigere Morning Watch (1829-33). Da sich die Denominationsgrenzen, 

besonders zwischen church und chapel, wieder verstärkt trennend bemerkbar machten, 

gab es oft unzählige Zeitschriften, die jeweils andere Glaubensgemeinschaften bedienten, 

obwohl sie vergleichbare religiöse Grundhaltungen vertraten – so zählte der adven-

tistische Theologe Leroy Edwin Froom (1890–1974) allein zehn Zeitschriften mit 

schwerpunktmäßig prämillenaristischer Ausrichtung.67  

64 Ibid., 97.  
65 Ibid., 99. Für die ‘Lagerbildung’ im Anglikanismus allgemein: Carter, Anglican Evangelicals, 256.  
66 Zu den Recordites knapp: Joseph L. Altholz, “Alexander Haldane, The Record, and Religious Journ-

alism”, Victorian Periodicals Review 20 (1987), 23–31; und John Wolffe, “Recordites”, Oxford 
Dictionary of National Biography, betreut von Oxford University Press. URL (Seite datiert: Mai 2008; 
letzter Abruf: 28.08.2008): < http://www.oxforddnb.com/view/theme/93815 >  

67 Leroy Edwin Froom, The Prophetic Faith of our Fathers: The Historical Development of Prophetic 



Nicht nur Zersplitterung charakterisierte das evangelikale Milieu der Reformära, 

sondern auch der Verlust großer Teile einer möglichen “dritten Generation”: Viele ‘Nach-

wuchstalente’, deren evangelikale Herkunft die Übernahme von Führungspositionen unter 

den Fundamentalprotestanten erwarten ließ, wandten sich vom Evangelikalismus ab und 

schlossen sich dem Oxford Movement oder sogar der katholischen Kirche an, wie etwa 

zwei der Söhne von William Wilberforce, Robert Isaac (1802-57) und Henry William 

(1807-73).68

4.2.3 Krise des Evangelikalismus: Aufbruch der ‚radikalevangelikalen‘ Spiritualisten 

Im Hinblick auf die theologischen Veränderungen in den 1820er und 1830er Jahren und 

ihres möglichen Zusammenhanges mit der religiösen Entwicklung Ruskins verdient das 

Lager der ‚radikalevangelikalen‘ Hochcalvinisten und Spiritualisten eine gesonderte 

Erwähnung. Während die politisch liberalen oder radikaleren Dissenter, die moderaten 

Ex-Claphamites und die strikteren Recordites zwar wieder mehr Eigenständigkeit 

behaupteten, ihre jeweiligen dogmatischen Positionen aber im Kern unverändert ließen,69

machten die Radikalevangelikalen, die epochenprägenden “noisy professors of religion”, 

durch weithin heterodoxe Überzeugungen und Praktiken von sich reden. Obwohl die 

Mehrheit der Evangelikalen diese Prinzipien ablehnte und als abstrus und antichristlich 

stigmatisierte, hatten sie ein weit über die eigenen Ränge hinausreichendes Publikum, das 

zumindest einige ihrer Ideen als bahnbrechend innovativ aufnahm.  

Landesweit bekannt und salonfähig wurden radikalevangelikale Überzeugungen durch 

den Presbyterianer Edward Irving (1792–1834), der 1822 eine Pfarrstelle in London 

übernahm und fast über Nacht mit seinen Predigten und Schriften Furore machte.70 Sein 

kometenhafter Aufstieg zu großer Popularität, auch in Kreisen Bessergestellter, erreichte 

bereits gegen 1826 den Zenit, als seine weltentrückten radikalevangelikalen Über-

zeugungen die polite society allmählich abzuschrecken begannen. Als er 1828 Predigten 

publizierte, in denen er die Ansicht äußerte, dass Christi eine ausschließlich menschliche 

Natur gehabt habe, war Irving in den Augen seiner Zeitgenossen als Häretiker 

Interpretation, 3 Bde. (Washington 1948-54). 
68 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 97. Vgl. David Newsome, The Parting of Friends: A 

Study of the Wilberforces and Henry Manning (London 1966), 54-66. 
69 Vgl. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 143. 
70 Zu Irving s. bes. Charles Gordon Strachan, The Pentecostal Theology of Edward Irving (London 1973). 



abgestempelt,71 und die Zulassung der Zungenrede in seinen Gottesdiensten Ende 1830 

besiegelte schließlich seine Ausgrenzung durch die presbyterianischen Autoritäten und 

die moderateren Evangelikalen. In einem langen Prozess 1831 und abschließend 1833 

seines Amtes in der schottischen Kirche enthoben, starb Irving bereits ein Jahr später. 

Doch in seinem Umfeld gab es zahlreiche Prediger und Laien, die seine Anregungen in 

der einen oder anderen Weise aufgriffen und fortentwickelten. Aus einer Serie religiöser 

Treffen, die mehrheitlich anglikanische Geistliche und Laien mit Kontakt zu Irving seit 

1826 in Albury bei Guildford, Surrey, veranstalteten, ging 1835 schließlich die so-

genannte Catholic Apostolic Church hervor, deren ‘Geistbegabte’ sich in einer (auch für 

viele Zeitgenossen) bizarr anmutenden Kirchenleitung von “Aposteln”, “Propheten”, 

“Evangelisten” und “Pastoren” organisierten und sich einer Pastorenschaft von “Erz-

engeln” und “Engeln” (Bischöfen) sowie “Priestern” und “Diakonen” überordneten.72

Bereits zuvor, in den Jahren 1827-31, hatten sich rund 20 Geistliche um John Nelson 

Darby (1800-82) mit einigen hundert Anhängern in Dublin, Bristol und Plymouth von der 

anglikanischen Kirche getrennt und die Plymouth Brethren gebildet.73  

Darüber hinaus bildeten sich auch innerhalb der britischen Staatskirchen sowie im 

Kongregationalismus und dem Baptismus einige dissidentische, radikalevangelikal be-

einflusste Gemeinden, die sich allerdings meist nicht so weit exponierten wie Irving und 

die Apostoliker oder sich von den charismatischen Praktiken der Apostoliker distan-

zierten. Unter den Geistlichen in diesen Kreisen waren auch hochrangige dissidentische 

Presbyterianer wie der Laientheologe Thomas Erskine of Linlathen (1788-1870) sowie 

die Prediger John McLeod Campbell (1800-72) und Alexander John Scott (1805-66), 

deren heterodoxen Anschauungen von Seiten der Church of Scotland mit Amtsenthebung 

71 Zu den Anfängen dieser Kontroverse Margaret Oliphant, The Life of Edward Irving, Minister of the 
National Scotch Church, London: Illustrated by his Journals and Correspondence, 2 Bde. (London 
21862), 2.1-11; die inkriminierte Schrift war Irvings Sermons, Lectures, and Occasional Discourses, 
Bd. 1: The Doctrine of the Incarnation Opened in Six Sermons (London 1828); seine Auffassungen 
präzisierte Irving noch einmal in Christ’s Holiness in Flesh: The Form, Fountain Head, and Assurance 
to us of Holiness in Flesh; In three Parts: I. The Fact and Form of Our Lord’s Holiness; II. Scripture 
Proofs and Illustrations thereof; III. Conclusions of Doctrine and of Practical Holiness (Edinburgh 
1831). 

72 Zur Catholic Apostolic Church siehe Carter, Anglican Evangelicals, 174; Columba Graham Flegg, 
Gathered under Apostles: A Study of the Catholic Apostolic Church (Oxford 1992); D. J. Tierney, “The 
Catholic Apostolic Church: A Study in Tory Millenarianism”, Historical Research 63 (1990), 289–313; 
Plato Ernest Oliver Shaw, The Catholic Apostolic Church, sometimes called Irvingite: A Historical 
Study (1946) (New York 1972); Edward Miller, The History and Doctrines of Irvingism, or of the so-
called Catholic and Apostolic Church, 2 Bde. (London 1878). Die Kirchenämter leiteten sich partiell 
aus Calvins Institutiones, IV/III/iv, ab und damit aus Calvins Deutung von Eph 4,11. 

73 Für eine umfassende Darstellung dieses Schismas siehe Carter, Anglican Evangelicals, 195-248.  



beantwortet wurden.74

Die Apostoliker wurden vielfach Ziel von Spott und Häme, und auch sonst kamen 

Radikalevangelikale in und jenseits der evangelikalen Presse stark unter Beschuss.75

Forscher neuerer Zeit haben sich lange diese spätaufklärerischen Vorbehalte gegen den 

Radikalevangelikalismus zu eigen gemacht und die Radikalevangelikalen als einen 

isolierten Kreis Irregeleiteter und Ungebildeter dargestellt. Bei aller Kritik, die die 

Zeitgenossen an den Extremen äußerten, stieß ihre Theologie zum Teil jedoch auch in 

Kreisen gemäßigterer Evangelikale auf Resonanz. Für manche theologischen Neuansätze, 

die sich zum Teil erst in den 1840er oder 1850er Jahren auf breiterer Front durchsetzten, 

waren radikalevangelikale Theologien sogar richtungsweisend, wie Ralph Brown jüngst 

deutlich gemacht hat.76  

Daher ist es unabhängig von der numerischen Schwäche des radikalevangelikalen 

Flügels wichtig, Grundzüge seiner Theologie vorzustellen. Dies ist insbesondere auch im 

Hinblick auf Ruskin notwendig, denn es gibt einige Indizien, die darauf hinweisen, dass 

sich Ruskin viel intensiver mit dem Radikalevangelikalismus auseinandergesetzt zu haben 

scheint, als in der Forschung bislang angenommen wird.77 Noch in den 1880er Jahren 

reihte er Irving in einem Brief an den amerikanischen Historiker und Literaten Charles 

Eliot Norton (1827-1908) in die Namensfolge seiner Heroen des 19. Jahrhunderts – neben 

Turner, Blake, Walter Scott und Carlyle. Obgleich Ruskin dabei einschränkte, Irving sei 

in seinem Glauben (wie die anderen Genannten in ihren Beschäftigungsfeldern) “verrückt 

geworden”, so machte Ruskin gleichzeitig doch deutlich, dass er dies als epochen-

typisches Schicksal aller ‘Genies’ betrachtete (– und als sein eigenes Schicksal, denn 

Ruskin nahm mit dem Schreiben Bezug auf eine akute Psychose, die er gerade hinter sich 

gebracht hatte).78 Zu verschiedenen Zeitpunkten in den 1840er und 1850er Jahren und bis 

hinein in die frühen 1860er Jahre, also gerade in den Jahrzehnten, in denen Ruskin an 

74 Siehe u.a. J. Philip Newell, “Scottish Intimations of Modern Pentecostalism: A. J. Scott and the 1830 
Clydeside Charismatics”, Pneuma: The Journal of the Society for Pentecostal Studies 4,2 (Herbst 
1982), 1-18, hier: 10-1, 13; Nicholas R. Needham, Thomas Erskine of Linlathen: His Life and Theo-
logy, 1788-1837 (Edinburgh 1990), 106-37. 

75 Newell, “Scottish Intimations of Modern Pentecostalism”, 14. Selbst die säkulare Presse schenkte den 
‚Radikalevangelikalen‘ große Beachtung und unternahm massive Angriffe gegen sie, so wie etwa die 
Edinburgh Review: [William Empson], “Pretended Miracles: Irving, Scott, and Erskine”, Edinburgh 
Review 53 (März/Juni 1831), 216-305.  

76 Brown, “Victorian Anglican Evangelicalism”, bes. 700-1. Brown hat dabei Irvings Prämillenarismus im 
Blick.  

77 Vgl. Wheeler, Ruskin’s God, u.a. 236-8, und Finley, Nature’s Covennant, 61-70. 
78 Brief an Norton, Brantwood, 28.8.1886, Works, 37.569. 



seinen Hauptwerken schrieb, ließ er sich offenkundig von Irvings Predigten79 anregen. 

Einem von ihm protegierten Künstler empfahl Ruskin den ehemaligen Assistenten 

Irvings, Alexander John Scott (1805-66) sogar als einen “quite infallible guide in 

intellectual matters”.80

Basis der radikalevangelikalen Theologie war eine forcierte Kritik an den starren 

Formen des Glaubenslebens in den etablierten Religionsgemeinschaften, an der 

Hierarchie und Ordnung der Kirchen sowie an der Vernetzung von Kirche, Macht und 

Geld. Irving, seine Anhänger und Nachfolger setzten sich die Befreiung von diesen 

starren Traditionen und Institutionen zum Ziel und verlangten vom Gläubigen 

prinzipientreues Handeln ohne Rücksicht auf ökonomisch-soziale oder andere 

Sachzwänge. Es wurde aus diesem Grunde eine Rückkehr zu primitiven, vermeintlich 

urchristlichen Formen der Kirchenorganisation und Glaubenspraxis gefordert. Wider-

ständen sollte nicht mit Moderation, sondern mit verstärktem Durchsetzungswillen 

begegnet werden; so wurde die Bereitschaft zum Märtyrertum etwa in der Missionsarbeit 

etwa geradezu als Voraussetzung zur Übernahme einer solchen ‘Berufung’ gesehen: 

“[W]hat is a Missionary who shrinketh at it? Can he stand the stake of the cross, who 

cannot bear hunger, thirst, and nakedness? Was any man a martyr who could not be a 

hungered for Christ?”81 Die Zusammenarbeit mit Antitrinitariern, Sozinianern, Katho-

liken, teilweise aber auch mit Evangelikalen marginal divergierender Ansichten wurde 

sehr oft brüsk abgelehnt. Nichts trug vermutlich so empfindlich und nachträglich dazu 

bei, die interdenominelle Zusammenarbeit in den vielen evangelikalen Organisationen zu 

untergraben, wie die Neigung der Hochcalvinisten und Spiritualisten, ihre moderateren 

Glaubensbrüder (auch innerhalb der gleichen Glaubensgemeinschaft) auf Distanz zu 

halten. So wurden etwa zwei der bedeutendsten interdenominell-evangelikalen Buch-

gesellschaften – die British and Foreign Bible Society (gegr. 1804)82 sowie die Religious 

79 Tagebuch, o.O., [Dez. 1848/Jan. 1849], Ruskin Library, University of Lancaster, Ms 5c, fol. 137r. Aus 
der Notiz geht hervor, dass Ruskin zu der Zeit Irvings Homilies on the Sacraments, Bd. 1: On Baptism
(London 1828), las.  

80 So in einem Brief wohl der 1860er Jahre an den Maler Frederic James Shields (1833-1911), Works, 
7.373 FN 4; positiv über Scott äußerte sich Ruskin aber auch öffentlich in Modern Painters V (1860), 
Works, 7.372 FN *. Scott wendete sich von der Charismatik Irvings und der Apostoliker um 1830 ab, 
entwickelte aber Grundpositionen seiner spiritualistisch geprägten Theologie weiter. Wie Irving wurde 
auch Scott wegen Apostasie aus der Schottischen Kirche ausgeschlossen.  

81 Edward Irving, For Missionaries after the Apostolical School: A Series of Orations; In Four Parts, I. 
The Doctrine, II. The Experiment, III. The Argument, IV. The Duty (London 1825), hier: 110.  

82 Zur BFBS siehe George Browne, The History of the British and Foreign Bible Society, from its 
Institution in 1804, to the Close of its Jubilee in 1854, Compiled at the Request of the Jubilee 
Committee by the Rev. George Browne, during Twenty Years one of the Secretaries of the Society, 2 
Bde. (London 1859), und Leslie Howsam, Cheap Bibles: Nineteenth-Century Publishing and the 



Tract Society (1799-1935)83 jahrelang mit Kontroversen (um bestimmte 

Bibelübersetzungen, die Aufnahme von Apokryphen u.Ä.) und kontraproduktiven 

Vorschlägen (um Aufnahme und Ausschluss bestimmter Mitglieder, Gebete, Glaubens-

bekenntnisse etc.) molestiert und zermürbt.84 Um 1830 zerbrachen diese Organisationen 

schließlich: Die Edinburgh Bible Society (gegr. 1809) und die Glasgow Bible Society

(gegr. 1812) sezessionierten 1826 von der BFBS. Etwas später spaltete sich die 

Trinitarian Bible Society (gegr. 1831) ab.85 Der RTS erwuchs zeitweilig Konkurrenz in 

Gestalt der Gospel Tract Society (1824-27). Die Radikalevangelikalen zogen sich 

gleichsam in den Kreis der ‘Rechtgläubigen’ zurück und hinterließen die evangelikalen 

Verbände in geschwächtem Zustand. 

Theologisch richteten die Radikalevangelikalen ihre Hoffnungen insbesondere auf 

intensivierte religiöse Erfahrungen, vor allem auf die Erfahrung von Heilsgewissheit, der 

Nähe Christi und des Heiligen Geistes. Eine Revitalisierung des Glaubens schien vielen 

Radikalevangelikalen nur durch das direkte Wirken des Heiligen Geistes möglich. Aus 

diesem Grunde waren viele Anhänger dieses ‘Lagers’ bereit, charismatische Praktiken – 

Zungenreden, Prophetie, Wunderheilungen – als Wirken des Geistes und als Zeichen 

einer anbrechenden neuen Epoche des Glaubens zu akzeptieren (viele Hochcalvinisten 

unter den Radikalevangelikalen lehnten solche Praktiken allerdings ab). Die Resignation 

über den Zustand der Gegenwart und die spiritualistische Suche nach Epiphanie-

Erfahrungen, dem ‘direkten Draht’ zur Trinität, sorgte zudem dafür, dass die meisten 

Radikalevangelikalen auch Prämillenaristen waren oder wurden. Den ‘duty faith’, d.i. den 

karitativ engagierten Glauben der moderaten Evangelikalen,86 lehnten sie überwiegend als 

Synergismus ab; Pflicht der Stunde war aus ihrer Sicht die Vorbereitung auf die 

Wiederkehr Christi. Irving selbst allerdings hegte für eine längere Zeit Zweifel daran, 

dass Menschen (vor der Wiederkehr Christi) zum Werkzeug des Heiligen Geistes werden 

und über charismatische Gaben verfügen könnten. Erst nach längerem Zögern akzeptierte 

er die vermeintlichen Wunderheilungen und Zungenreden in Schottland und London ab 

British and Foreign Bible Society (Cambridge 1991). 
83 Die umfassendste Darstellung der RTS bleibt: William Jones, The Jubilee Memorial of the Religious 

Tract Society; Containing, a Record of its Origin, Proceedings, and Results; A.D. 1799 to A.D. 1849
(London 1850). Zur Abspaltung der Gospel Tract Society äußert sich Jones allerdings nicht ausführ-
licher. 

84 Zur Spaltung der BFBS: Browne, History of the British and Foreign Bible Society, 1.122-135.  
85 Zur Trinitarian Bible Society und ihren enormen Startschwierigkeiten in der Kontroverse um die 

charismatischen Prinzipien Irvings und seiner Anhänger: Andrew J. Brown, The Word of God among 
all Nations: A Brief History of the Trinitarian Bible Society, 1831-1981 (London 1981), 7-35.  

86 Zum Begriff knapp: Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 64.  



Frühjahr 1830 als authentische, durch den Heiligen Geist bewirkte Phänomene.87

Das spiritualistische Bedürfnis nach unmittelbarer, gleichsam physischer Gottes-

erfahrung fand auch in moderateren evangelikalen Kreisen in den Jahren nach 1830 

durchaus Nachhall – nicht in charismatischen Praktiken, aber beispielsweise in aufwen-

digeren Kirchenausstattungen, einer größeren Bedeutung des Chor- und Gemeinde-

gesanges, der Errichtung von Orgeln oder auch der Verwendung der anglikanischen 

Liturgie bis hinein in nonkonformistische Gottesdienste.88 So wurde etwa in einer der 

kongregationalistischen Gemeinden, die die Familie Ruskin besuchte, eine abgekürzte 

Form der anglikanischen Liturgie verwendet.89 Solche Praktiken signalisieren, dass der 

Spiritualismus in Teilen des Evangelikalismus zu einer stärkeren Anlehnung an die 

Hochanglikaner führen konnte,90 die die Institution der Kirche als eine Werkzeug des 

Heiligen Geistes betrachteten. Daher wurden selbst ehemals als hochanglikanisch 

betrachtete Praktiken wie der frühmorgendliche Abendmahlsgottesdienst von manchen 

Evangelikalen übernommen.91

Auch die ‘Fahndung’ nach urchristlichen Formen der Kirchenorganisation und 

Religionsausübung wurde von moderaten Evangelikalen und Hochkirchlern nicht weniger 

hartnäckig betrieben als von den Radikalevangelikalen. Besondere Hoffnungen weckten 

dabei die Studien des Anglikaner William Stephen Gilly (1789–1855), der 1823 eine 

Reise zu den Waldensern im Auftrag der Society for Promoting Christian Knowledge

(gegr. 1698) unternahm und über seine Erfahrungen einen Reisebericht verfasste.92 Gilly 

brachte die Überzeugung in Umlauf, dass die Waldenser Formen der Kirchenverfassung 

und Glaubenspraxis aus urchristlichen Zeiten bis in die Gegenwart bewahrt hätten: 

“[N]othing can be […] more important to the cause of truth, than the fact, that […] [the 

doctrines of the Reformation] were already established, in their utmost purity, among this 

87 Newell, “Scottish Intimations of Modern Pentecostalism”, 2-3.  
88 Brown, “Victorian Anglican Evangelicalism”, 678; Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 94-

9.  
89 Praeterita (1885-89), Works, 35.72.  
90 Hilton, Mad, Bad, and Dangerous People, 182.  
91 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 147.  
92 Willam Stephen Gilly, Narrative of an Excursion to the Mountains of Piemont, and Researches among 

the Vaudois, or Waldenses, Protestant Inhabitants of the Cottian Alps: With Maps, Plates, and an 
Appendix, Containing Copies of Ancient Manuscripts, and other Interesting Documents, in Illustration 
of the History and Manners of that Extraordinary People (London 1824). Nach einer anderen Reise 
1829 verfasste Gilly zudem Waldensian Researches during a Second Visit to the Vaudois of Piedmont: 
With an Introductory Inquiry into the Antiquity and Purity of the Waldensian Church, and some 
Account of the Compacts with the Ancient Princes of Piemont, and the Treaties between the English 
Government and the House of Savoy, in Virtue of which this Sole Relic of the Primitive Church in Italy 
has Continued to Assert its Religious Independence (London 1831).  



little community of mountaineers, who preserved, in their impregnable fastnesses, the 

faith, and very probably the exact discipline also, of the primitive church of Christ”.93

Obwohl diese Annahme nicht einmal originell war, sondern auf älteren, apologetisch 

gefärbten Schriften des 16. und 17. Jahrhunderts gründete, wurde Gillys Reisebericht in 

der Krise der 1820er Jahre enthusiastisch aufgenommen: “The sensation which that

[=Gilly’s] publication excited […] was certainly unparalleled by any effect arising from 

analogous courses in our own time”, erinnerte sich etwa der evangelikale Tory-M.P. 

Robert Harry Inglis (1786–1855).94 Gilly, der in seinem Antikatholizismus, Sabbatari-

anismus und strengen Moralismus sicherlich evangelikal beeinflusst, aber in seiner 

Ekklesiologie und Soteriologie strikt anticalvinistisch war, gab seiner Darstellung der 

Waldenser dabei eine hochkirchliche Pointe: 

In der Waldenserkirche meinte Gilly also ein der anglikanischen Ecclesiologie ent-

sprechendes Episkopat identifizieren zu können, in dem die apostolische Sukzession 

nahezu unabhängig von Rom tradiert (und im 15./16. Jahrhundert weiter an die 

Mährischen Brüder vermittelt) worden sei. Auch das von Gilly 1825 mitbegründete 

Unterstützerkommittee für die Waldenser (Committee for the Relief of the Vaudois of 

Piedmont), dem der Londoner Bischof und spätere Erzbischof von Canterbury William 

Howley (1766–1848, Erzbischof ab 1828) vorstand, war anglikanisch und großenteils 

93 William Stephen Gilly, Narrative of an Excursion to the Mountains of Piemont in the Year MDCCCXXIII, 
and Researches among the Vaudois, or Waldenses, Protestant Inhabitants of the Cottian Alps: With 
Maps, Plates, and an Appendix, Containing Copies of Ancient Manuscripts, and other Interesting 
Documents, in Illustration of the History and Manners of that Extraordinary People (London 41827), 
App. lv.  

94 [Robert Harry Inglis], “The Vaudois Church,” Quarterly Review 73 (Dez. 1843/März 1844), 1-27, hier: 
3. Die Quarterly Review widmete dem Thema eine Reihe von Aufsätzen. Zur wiederbelebten 
Waldenserbegeisterung in Großbritannien vor allem William Stuart Frederick Pickering, What the 
British Found when they Discovered the French Vaudois in the Nineteenth Century (Bristol 1995) 
[erweiterte Fassung zweier älterer Artikel Pickerings: “Les Vaudois et le Maintien d’une situtation 
barbare pour les motifs religieux,” Bulletin de la Société de l’histoire du Protestantisme Français 139 
(1993), 97-126; und “La Découverte des Vaudois de France par les Anglais au XIX

e siècle,” ibid. 139 
(1993), 653-71.]. Siehe ferner Randolph Vigne, “‘The Sower Will again Cast his Seed’: Vaudois and 
British Interaction in the Nineteenth Century,” in: Albert de Lange (Hg.), Dall’Europa alle Valli 
valdesi: Atti del XXIX Convegno storico internazionale: «Il Glorioso Rimpatrio (1686-1989). Contesto, 
significato, immagine». Torre Pellice (To), 3-7 settembre 1989 (Torino: Claudiana, 1990), 439-63.  

95 Gilly, Narrative of an Excursion to the Mountains of Piemont (41827), 74 FN h.  



hochkirchlich dominiert. Doch Evangelikale ließen nicht lange auf sich warten: Vertreter 

der radikalevangelikalen Continental Society for the Diffusion of Religious Knowledge

(gegr. 1819)96 und der überdenominellen, von moderaten Evangelikalen dominierten 

British and Foreign Bible Society (gegr. 1804) machten sich ebenfalls unverzüglich auf 

die Suche nach dem “Israel in den Alpen”.97 Zumal nachdem sich Gillys Auffassungen 

als falsch erwiesen, setzte eine lang anhaltende, breit-evangelikale Welle der Unter-

stützung für die in Piemont-Sardinien bis 1848 nicht tolerierte Glaubensgemeinschaft 

ein.98 Auch Margaret, John James und John Ruskin ließen sich von dieser Begeisterung 

anstecken und nahmen auf ihren Frankreich- und Italienreisen 1840 und 1858 gezielt 

protestantische Diasporagemeinden, hugenottische Erinnerungsorte in der Auvergne und 

die Waldensergebiete Norditaliens in ihr Besuchsprogramm auf.99

So wie die spiritualistische Suche nach unmittelbarerer Gotteserfahrung und die Suche 

nach apostolisch-urchristlichen Formen religiösen Lebens nicht auf die Radikal-

evangelikalen beschränkt blieben, war auch der Prämillenarismus kein auf diese Kreise 

limitiertes Phänomen, mit dem sich nur die unter wirtschaftlichen Problemen leidenden, 

aufgewühlten Unterschichten der Frühindustrialisierung und einzelne gebildete 

Randexistenzen beschäftigt hätten.100 Das Bekenntnis etwa eines sozialpolitisch 

engagierten Torys und anglikanischen Hocharistokraten wie Anthony Ashley Cooper, 7th 

Earl of Shaftesbury (1801-85) zum Prämillenarismus demonstriert deutlich, dass der Prä-

millenarismus auch ein elitäres Publikum ansprach.101 Im 18. Jahrhundert weithin dis-

kreditiert und teilweise in den Untergrund verdrängt,102 sorgten die Ereignisse der 

96 Zu der spärlich erforschten Continental (später: European Missionary) Society siehe Kenneth J. 
Stewart, “A Millennial Maelstrom: Controversy in the Continental Society in the 1820s”, in: Crawford 
Gribben und Timothy C. F. Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? Aspects of Evangelical Millennialism in 
Britain and Ireland, 1800-1880 (Carlisle 2004), 122-49. Ferner: Bebbington, Evangelicalism in Modern 
Britain, 77; Carter, Anglican Evangelicals, 163-4; Stunt, From Awakening to Secession, 62, 96, 111-2, 
241-2, 244-5, 300-1. 

97 Alexis Muston, L’Israel des Alpes: Première histoire complète des Vaudois du Piémont et de leurs 
colonies, 4 Bde. (Paris 1851).  

98 Zu den britischen Unterstützern siehe Pickering, What the British Found, 3-29.  
99 Siehe unter anderem die Briefe Ruskins an Thomas Dale, Rom, 31.12.1840; Works, 1.378; und an John 

James Ruskin, [Turin], 3.8.[1858]; Letters from the Continent, 114-5. Zu den Missionsaktivitäten strikt-
calvinistischer Evangelikaler auf dem Kontinent siehe u.a. Kenneth J. Stewart, Restoring the 
Reformation: British Evangelicalism and the Francophone 'Reveil', 1816–1849 (Carlisle 2006).  

100 So etwa noch John F. C. Harrison, The Second Coming: Popular Millenarianism, 1780-1850 (New 
Brunswick, N.J. 1979). 5, 207-30. Zur Historiographiegeschichte des Prämillenarismus: Douglas H. 
Shantz, “Millennialism and Apocalypticism in Recent Historical Scholarship”, in: Crawford Gribben 
und Timothy C. F. Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? Aspects of Evangelical Millennialism in Britain and 
Ireland, 1800-1880 (Carlisle 2004), 18-43, bes. 25-32.  

101 Carter, Anglican Evangelicals, 157.  
102 Orianne Smith, “‘Unlearned & ill-qualified Pokers into Prophecy’: Hester Lynch Piozzi and the Female 

Prophetic Tradition”, Eighteenth-Century Life 28 (2004), 87-112. 



Französischen Revolution und die Eintrübung der politischen Atmosphäre in den 1820er 

Jahren dafür, dass die Entschlüsselung der Offenbarung des Johannes und die 

Folgerungen daraus für die Zukunft der Nation zu einem respektierten Geschäft wurden, 

das eine Flut viel diskutierter Schriften erzeugte.103  

Wie andere Phänomene des theologischen Wandels im Evangelikalismus wurde auch 

der Prämillenarismus als ein Weg der Annäherung an Christus begriffen: “Souls that burn 

with love to Christ [...] are ready to catch at a doctrine which seems to promise a much 

earlier appearing of their beloved Lord than the ordinary view”, stellte etwa der 

exponierteste Gegenpublizist, der Theologe, freikirchliche Presbyterianer und Post-

millenarist David Brown (1803-97), fest.104 Mitte der 1820er Jahre im ‚radikal-

evangelikalen‘ Milieu neu belebt, erlangte der Prämillenarismus in den 1830er und 

1840er Jahren breiteste Akzeptanz in allen protestantischen Kirchen und blieb dort bis in 

die 1880er Jahre hinein virulent.105  

Im Anglikanismus setzte sich dabei vor allem die sogenannte ‘historistische’ Variante 

des Prämillenarismus durch, deren Anhänger Symbole aus der Offenbarung des Johannes 

und dem Buch Daniel mit zurückliegenden historischen Ereignissen identifizierten und 

daraus Prognosen für die Zukunft extrapolierten. Im ‚Radikalevangelikalismus‘ der 

Brethren und der Apostoliker fand hingegen der “futurist premillenarianism” mehr 

Anklang, der spekulativ und ohne historische Rückschau aus den prophetischen Büchern 

Zukunftsvisionen entwickelte. Beide Varianten der prämillenaristischen Endzeiterwartung 

ermöglichten es ihren Anhängern aber, den beunruhigenden Entwicklungen im Lande 

einen Sinn abzugewinnen (bzw. ihnen eine andere Zukunft entgegenzuhalten), und 

gleichzeitig, den Glauben aus der Formelhaftigkeit der evangelikalen Traktate und 

Predigten herauszuholen und ihm Lebenswirklichkeit bis hinein in die eigenen akuten 

Lebensumstände zu geben. 

Ruskin setzte sich spätestens ab Mitte 1848, und zwar über eine Zeit von gut vier 

103 Clarke Garrett, Respectable Folly: Millenarians and the French Revolution in France and England
(Baltimore, Md., 1975). 

104 David Brown, Christ’s Second Coming: Will it be Premillennial? (1846) (Edinburgh/London 1856), 8.  
105 Die wichtigste neuere Publikation zum Thema ist sicherlich der erwähnte Sammelband von Gribben 

und Stunt (Hg.), Prisoners of Hope? (2004). Siehe insbesondere die Einleitung der Herausgeber: dies., 
“Introduction”, ibid., 1-17. Zu den einflussreichsten neueren Darstellungen zählen: C. D. A. Leighton, 
“Antichrist’s Revolution: Some Anglican Apocalypticists in the Age of the French Wars, Journal of 
Religious History 25 (2000), 125-42; Christopher Burdon, The Apocalypse in England: Revelation 
Unravelling, 1700-1834 (Basingstoke 1997), Sheridan Gilley, “Edward Irving: Prophet of the Millen-
nium”, in: Jane Garnett und Henry Colin Gray Matthew (Hg.), Revival and Religion since 1700: Essays 
for John Walsh (London 1993), 95-110; David Hempton, “Evangelicals and Eschatology”, Journal of 
Ecclesiastical History 31 (1980), 179-94.  



Jahren, mit dem Hauptwerk des historistischen Prämillenarismus, den Horae Apo-

calypticae (1846) des Cambridger Dozenten Edward Bishop Elliott (1793-1875) aus-

einander.106 Die populäreren Apocalyptic Sketches (1848) des zeitgenössisch bekanntesten 

Protagonisten des historistischen Prämillenarismus, des Londoner Presbyterianerpredigers 

John Cumming (1807-1881), las er parallel dazu.107 Zudem war er in diesen Jahren ein 

regelmäßiger Besucher von Cummings Gottesdiensten in der Zentralkirche der 

schottischen Presbyterianer, der National Scottish Church at Crown Court, Covent 

Garden.108

Neben dem Spiritualismus, der Charismatik, der Suche nach ursprünglichen Glau-

benspraktiken und dem Prämillenarismus kursierten im Kreis der Radikalevangelikalen 

weitere heterodoxe Glaubensüberzeugungen, die heute zum Teil weniger ihnen als dem 

Liberal Anglicanism oder dem Oxford Movement zugeschrieben werden. Zum einen 

gewannen die Sakramente eine neue, hohe Bedeutung, die ihnen im Evangelikalismus 

zuvor nicht beigemessen wurde.109 Auch hierfür dürfte Edward Irving eine wesentlich 

Inspirationsquelle gewesen sein, denn in Abwendung vom traditionellen calvinistischen 

Sakramentsverständnis begriff er die Sakramente nicht als ein auf das Evangelium ver-

weisendes Zeichen,110 sondern als Werkzeuge des Heiligen Geistes (eine in Groß-

britannien stark mit der katholischen Kirche konnotierte Auffassung111):  

106 An Walter Lucas Brown, Dover, 15.06.[1848]; in: Francis O’Gorman (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas 
Brown: Two New Letters”, Notes & Queries 46 (1999), 57-60, hier: 58. Spätere Hinweise auf die 
fortgesetzte Lektüre u.a. im Tagebuch, o.O., 1851 [? nach Juni/August 1850] ; Ruskin Library, 
University of Lancaster, Ms 10a, o. fol. [iiv], fol. 7v, 8v, 11v, und im Brief an John James Ruskin, 
Venedig, 24./[25.].01.1852, Works, 36.126-9, hier: 128. Das gelesene Werk ist Edward Bishop Elliotts 
Horae Apocalypticae: Or, a Commentary on the Apocalypse, Critical and Historical, 2nd rev. ed., 4 
Bde. (London: Seeley, Burnside and Seeley, 1846). 

107 An Walter Lucas Brown, Dover, 15.06.[1848]; in: O’Gorman, “Ruskin and Walter Lucas Brown”, 58. 
Spätere Einträge zur Lektüre finden sich u.a. im Tagebuch, o.O., Februar/März 1849; Ruskin Library, 
University of Lancaster, Ms 5c, fol. 149r und im Brief an John James Ruskin, Venedig, 24./[25.].01. 
1852, Works, 36.126-9, hier: 128. Ruskins Lektüre, John Cummings Apocalyptic Sketches: Or, Lec-
tures on the Book of Revelation. Delivered in the Large Room, Exeter Hall, in 1847-48 (London 1848) 
war bis 1850 in 11 Auflagen verbreitet, danach folgten weitere überarbeitete und auf 3 Bände erweiterte 
Ausgaben.  

108 Siehe Tagebuch, o.O. [London], 20.10.1849, Ruskin Library, University of Lancaster, Ms 5c, fol. 156v; 
o.O. [London], [27?].10.1849, ibid., fol. 158r; o.O. [London], 02.06.[1850]; Ruskin Library Ms 10a, 
fol. 11r.  

109 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 95.  
110 Zum reformierten Sakramentsverständnis knapp: Rohls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften, 

245-81.  
111 Zur Administration des Abendmahls in der Catholic Apostolic Church: Edward Miller, The History and 

Doctrines of Irvingism: Or, of the So-called Catholic and Apostolic Church, 2 Bde. (London 1878), 
2.59.  



Von den Homilies on the Sacraments (1828) lässt sich nachweislich feststellen, dass 

Ruskin sie intensiv gelesen hat, und zwar spätestens Ende 1848, Anfang 1849, offenbar 

also während der Arbeiten an Seven Lamps of Architecture (1849) und Construction of 

Sheepfolds (1851).113

Die Aufwertung des Heiligen Geistes und der ‘Geistesgaben’ gegnüber dem Biblizis-

mus ihrer Zeitgenossen gab einer kleinen Minderheit unter den Radikalevangelikalen und 

ihren (zum Teil moderaten) Rezipienten die Möglichkeit, in der Bibelexegese und der 

practical divinity neue Wege einzuschlagen: “[There is a] literal, or historical, under-

standing of Scripture; and to neglect it, is to despise the wisdom of the Spirit in selecting 

the matter for the record. But in every such manifestation there is a spiritual element, for 

which the other is merely a vehicle; and to meet which is, for the spirit of the man to meet 

the Spirit of God”, äußerte etwa Alexander John Scott, der bis 1830 Irvings Assistant war, 

sich aber dann von den charismatischen Praktiken der Apostoliker abwandte.114 Die 

Auslegung einzelner Verse trat zurück gegenüber einem dogmatisch freieren Verständnis 

der im Evangelium geschilderten Personen und Handlungen. Dies führte insbesondere zu 

einer veränderten Auffassung vom Werk Christi. 

Die für den Evangelikalismus charakteristische Ausrichtung auf den Kreuzestod als 

Sühneopfer Christi und auf die Erlösung des Gläubigen/Erwählten durch Zurechnung des 

Werkes Christi wurde durch Radikalevangelikale wie Irving, Scott und Erskine wenn 

nicht in Frage gestellt, so doch neu ausgedeutet.115 Denn sie betonten nicht mehr das 

strenge Richtertum Gottes, sondern den dem Gericht vorausgehenden Gnadenakt der 

112 Edward Irving, “Homilies on Baptism” (1828), in ders.: The Collected Writings of Edward Irving, hg. 
v. Gavin Carlyle, Bd. 2 (London 1864), 245-432, hier: 260. Irving fügte dem freilich trotzdem eine 
antikatholische Volte hinzu: “On the other hand, no one may connect the Holy Spirit absolutely and 
necessarily with the administration of baptism; for thereby he would take the gift out of the electing will 
of the Father, and the redeeming love of Christ, and fix it in an outward visible act of an ordained 
priest: which act of a man will, in process of time and progress of ignorance, come to usurp the 
attributes of the Almighty Persons from whom the Spirit proceedeth” (ibid.). 

113 Tagebuch, o.O, Dez. 1848/Jan. 1849, Ruskin Library, University of Lancaster, Ms 5c, fol. 137r.  
114 Alexander John Scott, “On Revelation” (1838), in ders., Three Discourses: On the Divine Will, On 

Acquaintance with God, On Revelation (London 1842), 69-108, hier: 106-7.  
115 Needham, Erskine of Linlathen, 138-60.  



‘Selbsterniedrigung’ Gottes durch die Menschwerdung Christi. Irving selbst leitete diesen 

Umbruch noch ein, indem er predigte, Christus sei nicht gleichzeitig Gott und Mensch 

gewesen, sondern habe bei der Inkarnation vollständig die Natur eines Menschen ange-

nommen.116 Christus habe somit Zweifel, Schwächen und Empfindungen eines Menschen 

geteilt und sei nur durch das Wirken des Heiligen Geistes heilig geblieben und davor 

bewahrt worden, Sünden zu begehen: 

Anders als den sozinianisch eingestellten Unitariern der Hochaufklärung wie Joseph 

Priestley (1733–1804)118 ging es Irving also nicht primär darum, die logischen und moral-

philosophischen Probleme des Trinitätsdogmas auszuräumen. Vielmehr begriff Irving die 

Inkarnation als einen Gnadenbeweis Gottes und betrachtete das Hinabsteigen Gottes auf 

die Ebene des Menschen als eine Vorwegnahme und Demonstration der prospektiven 

Erlösung: 

116 Irving verlor aufgrund seiner Überzeugungen von der menschlichen Natur Christi sein Amt in der 
Schottischen Kirche: A Brief Statement of the Proceedings of the London Presbytery, in Communion 
with the Established Church of Scotland, in the Case of The Rev. Edward Irving, and of a Book, Written 
by him, and Entitled “The Orthodox and Catholic Doctrine of our Lord’s Human Nature”; Published 
by Authority of the Presbytery (London/Edinburgh/ Glasgow/Aberdeen 1831), bes. 14.  

117 Edward Irving, “Appendix to the Treatise on the Incarnation” (Ausschnitte aus Texten der Jahre 1830-
31), in: ders., The Collected Writings of Edward Irving, Bd. 5, hg. v. Gavin Carlyle (London 1865), 
563-8, hier: 563-4.  

118 [Joseph Priestley], An Appeal to the Serious and Candid Professors of Christianity, on the Following 
Subjects, viz. I. The Use of Reason in Matters of Religion, II. The Power of Man to do the Will of God, 
III. Original Sin, IV. Election and Reprobation, V. The Divinity of Christ, and VI. Atonement for Sin by 
the Death of Christ; By a Lover of the Gospel (1771) (London 1775), 12-24.  



Die scheinbar geringfügige Deutungsverschiebung führte, als sie sich in den 1840er 

Jahren auf breiterer Front durchzusetzen begann, zu einem scharfen Bruch in der 

Theologie des Evangelikalismus: Das Primat des Sühneopfers und des Gerichts über die 

Menschen, das für den Presbyterianismus in Schottland und calvinistische Evangelikale in 

England grundlegend war, wurde mit der wachsenden Betonung der Humanität Christi 

durch das Primat der Inkarnation und des Versöhnungwilles Gottes ersetzt.120 Erskine 

etwa sah sich durch seine neuen Überzeugungen veranlasst, die Prädestinationslehre der 

Schottischen Kirche anzugreifen und den Heilsuniversalismus an die Stelle der Er-

wählungslehre zu setzen.121 Alexander Scott gelangte, ausgehend vom offeneren Bibel-

verständnis und dem Gedanken der Humanität Christi zu einer christlich-sozialtheore-

tischen Auslegung der Bibel. Er entwickelte Ansätze zu einer neuen Gesellschaftsvision 

auf der Grundlage der ethischen Prinzipien, die er im Handeln Christi angelegt fand.122

Solche Entwicklungen wurden in den 1840er Jahren dann auch außerhalb des Irvingschen 

Umfeldes aufgegriffen, insbesondere vom Kongregationalisten James Baldwin Brown 

(1820-84), einem Anhänger Alexander Scotts und McLeod Campbells, und dem 

Anglikaner (John) Frederick Denison Maurice (1805-72), der zu einem der Begründer des 

Christlichen Sozialismus in England wurde.123

Während die strikt calvinistischen Evangelikalen, und ein Teil der hyper-calvinists ab 

den 1820er Jahren zunehmend stärker die Prädestinationslehre, das unerbittlich gerechte 

Richtertum Gottes und die ewige Verdammnis der Unbekehrten und Unerwählten 

betonten und sich die Moderaten über die dornigen Details der Soteriologie zumeist 

ausschwiegen, wurden in den Dissidentenkreisen der Radikalevangelikalen nachhaltig 

119 Edward Irving, Sermons, Lectures, and Occasional Discourses, Bd. 1: The Doctrine of the of Incarna-
tion Opened in Six Sermons (London 1828), 5-7.  

120 Hierzu knapp Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 92-4; Hilton, Mad, Bad, and Dangerous 
People, 184; ders., Age of Atonement, 96-124. 

121 Thomas Erskine, The Brazen Serpent; Or, Life Coming through Death (Edinburgh/Glasgow/Dub-
lin/London 1831); ders., The Doctrine of Election, and its Connection with the General Tenor of Christ-
ianity, Illustrated from many Parts of Scripture, and especially from the Epistle to the Romans (London 
1837). 

122 Alexander John Scott, The Social Systems of the Present Day Compared with Christianity; In Five 
Lectures (London [1841?]). (1841) Zur wenig erforschten Theologie Scotts siehe J. Philip Newell, 
“Scott, Alexander John”, in: Oxford Dictionary of National Biography (Seite datiert: 2004; letzter 
Zugriff: 26.08.2008): <http://www.oxforddnb.com/view/article/24859> 

123 Zu Brown siehe Mark Thomas Eugene Hopkins, Nonconformity’s Romantic Generation: Evangelical 
and Liberal Theologies in Victorian England (Carlisle 2004), 17-45. 



Anläufe unternommen, den eigenen Spiritualismus von den einengenden Traditionen der 

calvinistischen Dogmatik zu befreien. Irving und die Radikalevangelikalen setzten damit 

einen Teil der Prinzipien in Umlauf, die die spätere dogmatisch ‘liberalisierte’ Theologie 

der Jahrhundertmitte auszeichneten. In den 1840er Jahren wurden ihre Ideen außerhalb 

des radikalevangelikalen Dissidententums aufgegriffen und verbreitet – anfangs, wie 

erwähnt, besonders von James Baldwin Brown und Maurice, nach der Jahrhundertmitte 

etwa von Robert William Dale (1829-85) und John Clifford (1836-1923).124

Ruskin, der über viele Jahre die Bibel immer wieder von neuem sukzessiv von vorne 

bis hinten studierte, hat sich mit ‘Sekundärliteratur’ hingegen vermutlich nie besonders 

systematisch auseinandergesetzt; dennoch griff er immer wieder Ideen anderer auf. Auch 

von ‚radikalevangelikalen‘ Ideen hat sich Ruskin immer wieder anregen lassen. Das 

spiritualistisch-sensuelle Element – Irvings Überzeugung: “God hath always revealed 

Himself through the medium of the sense”125 – muss für Ruskin sogar einige Anziehungs-

kraft besessen haben (s. dazu Kap. 6). Auf der anderen Seite tat sich Ruskin mit nicht 

wenigen der ‚radikalevangelikalen‘ Grundsätze sehr schwer, etwa mit dem Inkarnations-

verständnis und den freieren Exegeseprinzipien. Dies dürfte wesentlich damit zu tun 

haben, dass er vom Elternhaus her an orthodoxeren Anschauungen geschult wurde. Es ist 

daher notwendig, genauer zu analysieren, aus welchen Quellen Ruskin seine religiösen 

Ansichten schöpfte. 

4.3 Zwischenresümee 

Ziel des vorliegenden Kapitels ist es, die unterschiedlichen religiösen Gruppierungen des 

evangelikalen Milieus vorzustellen und ihre Bedeutung für viele der öffentlichen 

Diskurse des vorviktorianischen Großbritanniens zu beschreiben.  

Die Schlüsselstellung des Evangelikalismus für die politischen und religiösen Kontro-

versen in den Jahren zwischen 1810 und 1835 ist spätestens seit den Arbeiten Boyd 

Hiltons ein in der Forschung intensiv beleuchtetes Thema. Den Blick ausschließlich auf 

die ökonomischen Kontroversen der Ära gerichtet, unterscheidet Hilton zwischen 

whiggistisch- oder toryistisch ‘liberalen’ Evangelikalen, die philosophisch zumeist 

Mechanisten und theologische Generalprovidenzler waren, sowie ultratoryistischen Evan-

124 Zu Dale und Clifford siehe Hopkins, Nonconformity’s Romantic Generation, 46-84 und 167-92. 
125 Irving, “Homilies on Baptism”, 251-2.  



gelikalen, die philosophisch Antimechanisten und theologische Spezialprovidenzler 

waren. Dieses Schema ist als reduktionistisch kritisiert worden, und das vorliegende 

Kapitel zieht daraus die Konsequenz und skizziert einen Aufriss des evangelikalen 

Spektrums in seinen unterschiedlichen Flügeln, wie sie sich nach ihrem Verhältnis zum 

reformierten Erbe, d.h. der Theologie Calvins definierten. 

Das breite Zentrum des evangelikalen Milieus bildeten demnach die moderaten 

Calvinisten und die mitgliederschwächeren orthodoxen/strikten Calvinisten. Mit der 

Zäsur der Katholikenemanzipation 1829 und der Wahlrechtsreform 1832 rückte dieses 

Zentrum allerdings erheblich nach ‚rechts‘; innerhalb dieses Lagers übernahm das 

soteriologisch zumeist noch moderat-calvinistische, aber in Fragen der Exegetik, Moral, 

Kirchenzucht etc. strikt orthodox bis hochcalvinistisch orientierte Lager der Recordites

die Führung von den zuvor tonangebenden Claphamites. Am heilsuniversalistischen Rand 

des evangelikalen Spektrums operierten die wesleyanischen Methodisten (Arminianer), 

die besonders in den Unterschichten Großbritanniens Anhänger gewann. Am partiku-

laristischen Ende standen die Hochcalvinisten, die im Grundsatz ganz der Prädestinations-

glauben vertrauten. Allerdings gab es vom orthodoxen Calvinismus der Presbyterianer 

und Hochcalvinismus fließende Übergänge zum einem schmalen und heterogenen Band 

von Dissidenten, die hier als ‘Radikalevangelikale’ bezeichnet werden. Sie intensivierten 

vor allem die spiritualistischen Elemente des Evangelikalismus und stellten dabei andere 

Dogmen und Prinzipien des evangelikalen Glaubens von der Prädestinationslehre über die 

Gottheit Christi oder den Ikonoklasmus in Frage. Ausgehend von diesem Schema wird 

deutlich, dass gerade das extreme Lager der ‚Radikalevangelikalen‘ theologisch die 

größten Innovationen wagte, die die später aufkommende ‘liberale’ Theologie stark 

beeinflusste. 

Im folgenden Kapitel ist zu erörtern, welcher dieser Gruppierungen und theologischen 

Positionen das Umfeld bestimmten, in dem Ruskin aufwuchs, der den Spekulationen der 

‚Radikalevangelikalen‘ offenkundig Sympathie entgegenbrachte. 



‘The most popular preachers of the 
metropolis’
Evangelikale Positionen im Elternhaus und Ruskins 
Kirchengemeinden 

Das um 1830 tonangebende evangelikale Bürgertum – Ruskins soziale und religiöse 

Heimat – war ein empfindlicher Seismograph, der mit heftigen Ausschlägen auf alle poli-

tischen Umbrüche, wirtschaftlichen Turbulenzen und sozialen Spannungen des Zeitalters 

reagierte. Es rief aber durch seine unzähligen internen Querelen und Unruhen, die das 

vorangegangene Kapitel Revue passieren ließ, selbst viele Konflikte herauf, die auf das 

politische Gemeinwesen zurückwirkten. Für dieses Bürgertum ist daher treffend formu-

liert worden “The centre of all Victorian discourse, in which all questions were 

implicated and to which all road led, was religion.”1 Debatten über die Innovationen in 

den zeitgenössischen Natur- und Sozialwissenschaften wurden wesentlich von religiösen 

Standpunkten aus geführt; und so, wie die Natur ein Gegenstand religiöser Betrachtungen 

war, gründete auch die Diskussion über Politik, Gesellschaft und Kultur zu großen Teilen 

auf den Glaubensüberzeugungen der Kontrahenten.2

Um im beginnenden 21. Jahrhundert einen Eindruck von der Bedeutung der 

Religiosität vor 200 Jahren zu gewinnen, muss man sich bewusst machen, wie tief die 

Religion u.a. in die Alltagswelt und die Medienlandschaft der Epoche hineingriff: Nahezu 

jede größere Glaubensrichtung oder religiöse Gruppierung unterhielt eigene Zeitschriften, 

die nicht allein der Verständigung über die inneren Angelegenheiten der Glaubens-

gemeinschaft dienten, sondern zumeist auch wissenschaftliche Neuigkeiten sowie 

politische oder kirchenpolitische Ereignisse erörterten.3 Einige dieser Zeitschriften, wie 

die Eclectic Review (1805-68) oder die British Quarterly Review (1845-86),4 traten sogar 

1 Dorothy Mermin (1993), zitiert nach Jude V. Nixon, “Framing Victorian Religious Discourse: An 
Introduction”, in: dies. (Hg.), Victorian Religious Discourse: New Directions in Criticism (New York: 
Palgrave Macmillan, 2004), 1-24; hier: 1.  

2 Die grundlegende Studie dazu ist bekanntlich Charles Coulston Gillispie, Genesis and Geology: A 
Study in the Relations of Scientific Thought, Natural Theology, and Social Opinion in Great Britain, 
1790-1850 (Cambridge, Mass., 1996). Vgl. für den sozialwissenschaftlichen Kontext: Hilton, Age of 
Atonement, 36-70. 

3 Für die religiöse Presse der Epoche und ihre Ursprünge in bzw. Unterschiede zu der religiösen Presse 
im 18. Jahrhundert siehe: Joseph Altholz, The Religious Press in Britain, 1760-1900 (New York 1989). 

4 Zur Eclectic Review siehe Mary Ruth Hiller, “The Eclectic Review, 1805-1868”, Victorian Periodicals 
Review 27 (1994), 179-278; zur British Quarterly Review: R V. Osbourn, “The British Quarterly 



in Konkurrenz zu den langjährigen Flaggschiffen des Qualitätsjournalismus, der 

Edinburgh Review (1802-1929) und der Quarterly Review (1809-1967), und berichteten 

vordringlich über das wissenschaftliche, kulturelle und politische Leben in 

Großbritannien und der Welt.  

Andere religiöse Zeitschriften konzentrierten sich ausschließlich auf ihr engeres 

Metier. So entsandten evangelikale Wochenzeitungen wie The Preacher (1830-35) und 

The Pulpit (1823-71) ihre Stenographen zum Mitschreiben in die Gottesdienste 

renommierter Pastoren, um ihrem Publikum die neuesten Predigten zu übermitteln: Sie 

waren eine vielgefragte Feiertagslektüre, insbesondere in solchen evangelikalen Haus-

halten, in denen die strenge Sonntagsheiligung (Sabbatarianismus) praktiziert wurde. Um 

herausragende Kanzelredner entwickelte sich im evangelikalen Milieu ein regelrechter 

Starkult: “Reader! have you ever rushed with the crowd to hear a favourite preacher? 

Have you ever endured the annoyance, the wedging, the heat, the bustle, and all the 

miseries of a densely-packed assembly, to listen to the ‘breathing thoughts and burning 

words’ of one of our theological giants, whose commanding eloquence can thrill the 

heart, and rouse even the sleepers from their deathlike lethargy? […] If you have not, 

your religious experience must be limited indeed!”5 Selbst wenn dieser Enthusiasmus 

natürlich nicht von jedem geteilt wurde,6 geben solche Stimmen noch eine Vorstellung 

davon, welche öffentliche Bedeutung die Religion im evangelikalen Bürgertum, und 

speziell auch Predigten, im frühen 19. Jahrhundert hatten.7

Tatsächlich trugen die Zugehörigkeit zu einer Kirchengemeinde und der mindestens 

sonntägliche (nicht selten zweimalige) Predigtbesuch erheblich dazu bei, Zugang zum 

Diskurs des Evangelikalismus zu erlangen. Die Wahl einer Gemeinde und eines Predigers 

bedeutete daher auch eine Entscheidung für „the style of his sermons and purity of his 

doctrine“.8 Wie viele Viktorianer konnte sich Ruskin noch beim Abfassen seiner Auto-

Review”, Review of English Studies 1 (1950), 147-153. Die BQR war kongregationalistisch dominiert 
und politisch whiggistisch geprägt, trat aber stärker als die Eclectic Review mit dem Anspruch auf, 
überdenominationell zu berichten. 

5 [Anon.], Rez. von William Howells, Remains of the Rev. William Howels (1833), Christian Examiner 
and Church of Ireland Magazine n.s. 2 (1833), 649-658, hier: 649. Die Predigten William Howells’ 
hörten auch Ruskin und seine Eltern vor 1823/24.  

6 [Anon.], “Preachers and Preaching in London”, London Saturday Journal 1 (1838-39), 369-71 [=(Nr. 
24 vom 15.06.1839)], schätzte die Zahl wirklich herausragender Prediger in London auf 12-18, aus 
einer Zahl von ca. 800.

7 Daran änderte, wie die jüngere Forschung herausgearbeitet hat, auch der Sachverhalt wenig, dass die 
Historische Geologie und die Evolutionsbiologie viele Aspekte eines biblizistischen Weltbildes in 
Frage stellten. Bis ins späte 19. Jahrhundert blieb das religiöse Denken ein fester Bestandteil im 
Geisteshaushalt der Viktorianer. Gillispie, Genesis and Geology, 1-5; Tess Cosslett, “Introductory 
Essay,” in: dies. (Hg.), Science and Religion in the Nineteenth Century (Cambridge 1984), 1-24, hier 
u.a.: 2.

8 Praeterita (1885-89), Works, 35.73. 



biographie seine Pfarrer und ihre Predigten in Erinnerung rufen. Daher soll im Folgenden 

untersucht werden, mit welchen Richtungen des Evangelikalismus Ruskin im Laufe 

seiner Jugend in Kontakt kam. Dabei wird zunächst auch noch einmal der Religions-

unterricht reflektiert, den Ruskin in Elternhaus zuteil wurde. 

5.1 Der Presbyterianismus im Elternhaus Ruskins 

Ruskins eher assoziative Informationssplitter in Praeterita setzen sich, zumindest für 

heutige Leser, nicht mehr zu einem detailscharfen Bild von der religiösen Vorstel-

lungswelt in Ruskins Elternhaus zusammen. Die Glaubensgrundsätze, die John James und 

Margaret Ruskin vertraten und ihrem Sohn zu vermitteln versuchten, lassen sich jedoch 

indirekt aus der konfessionellen Bindung der Eltern und einem Überblick über die 

theologischen Positionen in ihrer Kirche erschließen. 

Vor ihrer Übersiedlung nach London standen beide Elternteile der Church of Scotland

nahe. John James Ruskin war Sohn presbyterianischer Eltern, seine Mutter war zudem 

Pfarrerstochter.9 Margaret Ruskin, eine Cousine von John James, stammte zwar aus 

Croydon nahe London und war anglikanisch getauft und konfirmiert worden, wuchs aber 

wahrscheinlich in einer nonkonformistisch bzw. evangelikal geprägten Umgebung auf. 

Unter dem Einfluss ihrer schottischen Tante wurde sie nach ihrer Übersiedlung in die 

Stadt Edinburgh um 1804 ebenfalls zu einer überzeugten Presbyterianerin.10 Margaret und 

John James Ruskin heirateten dementsprechend in der Schottischen Kirche, und zwar 

1818 in Perth.11 Die Bindung von Ruskins Eltern an diese Konfession war darüber hinaus 

so ausgeprägt, dass sie auch nach ihrem Umzug nach London ihren Sohn 1819 im 

presbyterianischen Glauben von James Boyd (1787-1865) taufen und als Dissenter 

registrieren ließen.12

Von Seiten der Eltern dürften Ruskin somit die Glaubensgrundsätze der Church of 

Scotland vermittelt worden sein. Diese orientierten sich bekanntlich an der reformierten 

Orthodoxie, wie sie in der Westminster Confession of Faith (1646-47) systematisch 

9 Viljoen, Scottish Heritage, 47-8, 50-2.  
10 Ibid., 84-5, 92-4; Burd, “Introduction,” Winnington Letters, 19-88, hier: 56-8; zur evangelikalen Um-

gebung der Mutter auch Praeterita (1885-89), Works, 35.18; zur Konfirmation Margaret Ruskins: 
Margaret Ruskin an John James Ruskin, Oxford, 22.4.1837, Family Letters, 2.459-65, hier: 460.  

11 Viljoen, Scottish Heritage, Fig. 7 (im Anschluß an S. 56) und S. 166-9, 184. 
12 Ibid., 85, 184-5, 216 FN 10. Biographische Informationen über Boyd sind rar, siehe aber: George G. 

Cameron, The Scots Kirk in London (Oxford 1979), 103-8; und Fasti Ecclesiae Scoticanae, Bd. 3 
(Edinburgh 1920), 476, 4.  



formuliert und 1647/48 zum “subordinate standard” (d.h. einer der Bibel untergeordneten 

Bekenntnisschrift) der Schottischen Kirche erhoben worden war.13 Im Einklang mit der 

orthodoxen calvinistischen Theologie grenzte sich die Westminster Confession besonders 

entschieden von der katholischen Lehre der Werkgerechtigkeit (Kap. 16), aber auch vom 

Heilsuniversalismus lutheranischer bzw. arminianischer Provenienz ab: Festgeschrieben 

wurde stattdessen das Dogma der partikularen Prädestination und Reprobation der nicht 

erwählten Sünder, und dies in einer bekanntlich besonders strengen, supralapsarischen 

Formulierung (Kap. 3). Auf spezifisch puritanische Einflüsse gehen zudem u.a. die Ab-

schnitte zur Bundestheologie (im Kap. 7) und die strengen Bestimmungen zur Glaubens-

praxis, etwa durch Familienandachten und Sonntagsheiligung, zurück (Kap. 21). 

Differierende Glaubensüberzeugungen und gegensätzliche Auslegungen des Bekennt-

nisses hatten sich freilich auch in der Schottischen Kirche seit dem frühen 18. Jahrhundert 

zunehmend bemerkbar gemacht. Insbesondere das ausgehende 18. Jahrhundert und die 

zwei Jahrzehnte vor dem Schisma von 1843 waren vom Streit zweier Flügel geprägt, die 

um die Vorherrschaft in der Church of Scotland kämpften.14 Bis ins 19. Jahrhundert war 

der Moderatismus die vorherrschende Richtung in der Kirche. Seine Hauptvertreter hatten 

– wie etwa William Robertson (1721–1793) und Hugh Blair (1718-1800) – im 18. Jahr-

hundert nicht allein die Gremien der Kirche, sondern zu wesentlichen Teilen auch die 

intellektuellen Debatten im Schottland der Aufklärung beherrscht.15 Die Moderaten der 

Jahrhundertwende und des 19. Jahrhunderts, wie etwa George Hill (1750-1819) und John 

Inglis (1762–1834), erreichten dagegen nur noch selten das Format ihrer Vorgänger. 

Nicht wenige Moderate konservierten einfach das überkommene Newtonsche Weltbild 

und dessen physikotheologische Rahmung, ohne sich auf die avancierteren wissen-

schaftlichen Entwicklungen, etwa die political economy und ihre christlichen Varianten, 

die Common-Sense-Philosophie oder die neuere Naturforschung, einzulassen. Zwar ver-

teidigten die Moderaten ihre Machtstellung in Kirche und Staat – nun häufig in Allianz 

mit den Tories16 – lange erfolgreich gegen die Evangelikalen. Doch ihre in der Zeit der 

13 In Schottland war die 1646 abgeschlossene Westminster Confession nach ihrer Annahme durch die 
General Assembly der presbyterianischen Kirche in Schottland 1647 und dem disestablishment der 
episkopalen Kirche 1689 staatskirchliche Bekenntnisschrift. In England hingegen wurde die 
Verabschiedung im Parlament 1648 durch die Restaurierung der episkopalen Kirche 1660 Makulatur. 
Für einen knappen Überblick: Alan P. F. Sell, “Westminster Synode und Bekenntnis,” in: EKL, Bd. 4 
(Göttingen 31996), 1275-8.  

14 Für knappe Überblicke: Stewart J. Brown, The National Churches of England, Ireland, and Scotland, 
1801-1846 (Oxford 2001), 59-61.  

15 Richard B. Sher, Church and University in the Scottish Enlightenment: The Moderate Literati of 
Edinburgh (Princeton, N.J. 1985), 316-18. 

16 U.a. Brown, National Churches, 61.  



Hochaufklärung vertretenen Prinzipien warfen sie dabei zunehmend über Bord: So gilt 

die Wahl John Leslies (1766–1832) auf den Lehrstuhl für Mathematik 1805 als ein Mark-

stein im Niedergang des Moderatismus, da der ‚aufgeklärte‘ Kirchenflügel ganz von den 

Positionen abrückte, die die Moderaten im späten 18. Jahrhundert vertreten hatten, und 

erstmals eine empfindliche Abstimmungsniederlage erlitt.17

Dem Moderatismus stellte sich in der Church of Scotland die “evangelical party” ent-

gegen, auch “popular party” genannt: eine orthodox-presbyterianische Opposition, zu 

deren Hauptvertretern u.a. John Erskine (1721-1803), Sir Henry Moncreiff Wellwood 

(1750-1827) und Thomas Chalmers (1780–1847) zählten und die – übertragen auf die 

englischen Verhältnisse – mehr dem old dissent (den seit dem 16./17. Jahrhundert 

bestehenden Glaubensgemeinschaften im nonkonformistischen Protestantismus) als den 

Methodisten nahekam.18 Moderate und Evangelikale standen sich allerdings nicht in allen 

Entscheidungslagen in unüberbrückbarer Gegensätzlichkeit gegenüber, sondern konver-

gierten in wesentlichen Fragen der Dogmatik und der Glaubenspraxis.19  

Dennoch gab es Differenzen zwischen den Kirchenparteien. Allgemein formuliert be-

stand der vielleicht signifikanteste Unterschied zwischen den beiden Flügeln darin, dass 

der Moderatismus eine eher rational begründete Religiosität postulierte und säkularen 

Wissensformationen und Handlungsfeldern einen höheren Stellenwert im Verhältnis zu 

den Glaubensüberzeugungen beimaß: Er ließ Wissenschaften und Kultur daher in der 

Regel mehr Spielraum als die evangelical party, die ihre Glaubenshaltung konkur-

rierenden Denkmustern aus Wissenschaften und Kultur tendenziell eher überordnete.20

Moderate wurden aus diesem Grund von presbyterianischen Evangelikalen wiederholt als 

‘rationalistisch’ und ‘verweltlicht’ gebrandmarkt. Gerade im frühen 19. Jahrhundert, als 

der Moderatismus bereits rapide Ansehen und Einfluss verlor, gehörten Ausfälle der 

evangelical party gegen den “state of ignorance and superficial views […] during the age 

of Blair and Robertson” zum Standardrepertoire evangelikaler Autoren.21

17 Der moderate Flügel griff Leslie u.a. wegen seiner Unterstützung für die Humesche Kausalitätstheorie 
als Atheisten an. Siehe Jack B. Morrell, “The Leslie Affair: Careers, Kirk, and Politics in Edinburgh in 
1805”, Scottish Historical Review 54 (1975), 63-82; sowie: Jack B. Morrell, “Leslie, Sir John”, Oxford 
Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004; letzter Zugriff: 13.05.2008): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/16498> 

18 John R. McIntosh, Church and Theology in Enlightenment Scotland: The Popular Party, 1740–1800
(Edinburgh 1998). 

19 Einen Überblick über die Lager im schottischen Presbyterianismus gibt auch: Friedhelm Voges, 
“Moderate and Evangelical Thinking in the Later Eighteenth Century: Differences and Shared 
Attitudes”, Records of the Scottish Church History Society 32 (1985), 141-57. 

20 Voges, “Moderate and Evangelical Thinking”, 142. 
21 [Anon.], Rez. von Mary Grey Lundie Duncans History of Revivals of Religion (1836), Presbyterian 



Der Moderatismus tendierte zudem sehr oft dazu, Religion sozialfunktionalistisch zu 

betrachten und betonte dann, dass die Aufgabe der Kirche vor allem darin liege, Religio-

sität als eine Schule moralischer Lebensführung und der Einordnung des Individuums in 

die Gesellschaft zu verbreiten. In der Sache trennte die Evangelikalen nichts von dieser 

Position, doch die fast säkularistische Betonung der weltlichen Funktionen der Religion 

durch moderate Theologen wurde von Evangelikalen als anstößig empfunden. Die starke 

‚Diesseitigkeit‘ der Moderaten wird etwa in den breit rezipierten Predigten Hugh Blairs, 

des schottischen Aufklärers und zeitweiligen Hauptvertreters des Moderatismus, deutlich. 

Blair predigte etwa: 

Dies führte jedoch nicht zwingend zu Weltoffenheit und Optimismus, sondern war 

vielmehr sehr oft mit einer stoizistischen Ethik und pessimistischen Weltsicht verbunden. 

Blair beispielsweise vertrat diese Haltung in exemplarischer Weise: 

John James Ruskin, der die Predigten Blairs im Familienkreis vortrug,24 stand offen-

kundig dem moderaten Presbyterianismus (wie er sich im 18. Jahrhundert ausgeprägt 

hatte) um einiges näher als dem presbyterianischen Evangelikalismus. Offenkundig kor-

respondierte die skeptisch-resignative Weltsicht der Moderaten sehr gut mit John James 

Ruskins ablehnender und misstrauischer Haltung gegen die Welt des Kommerzes.25

Review 8 (1836), 610-2, hier: 612.  
22 Hugh Blair, Sermon XV: “On the Influence of Religion and Prosperity” [ü. Jes 11,9] (1750), in: Blair, 

Sermons, 5 Bde. (London/Edinburgh 1814-15), 2.397-426, hier: 417-8, 419. 
23 Blair, Sermon III: “On our Lives being in the Hand of God” [ü. Ps 31,15] (1793), Sermons, 4.40-60, 

hier: 44, 45, 51-2. 
24 Praeterita (1885-89), Works, 35.72. Blairs Predigten wurden bis weit ins 19. Jahrhundert immer wieder 

neu aufgelegt: Hugh Blair, Sermons, 5 Bde. (1777-1801) (London/Edinburgh 1814-15).  
25 Ingrid A. Merikoski, “The Challenge of Material Progress: The Scottish Enlightenment and Christian 

Stoicism,” Journal of the Historical Society 2 (2002), 55-76. 



Zudem dürfte die rationalistisch gezähmte Religiosität des Moderatismus seinem Wesen 

entsprochen haben, denn Ruskin charakterisierte seinen Vater mit ironischem Unterton als 

einen (im Vergleich zu Margaret Ruskin) “reprobate and worldly characte[r]”.26 Damit 

ironisierte Ruskin 1888/89 den moralistisch-denunziatorischen Ton vieler Evangelikaler. 

Dennoch ist Ruskins Äußerung auch als Indiz dafür zu werten, dass John James Ruskin 

dem rationalistischeren moderaten Presbyterianismus zuneigte und Religiosität durch 

Rationalität gebändigt sehen wollte. Die Briefe von John James Ruskin demonstrieren 

seine rationalistisch-antischwärmerische Haltung deutlich: “[F]ormed as we are half Body 

& half Spirit our Safety & our necessity is in the middle part. […] It sounds paradoxical 

but these Heavenly subjects require to be approached in the most worldly way. We must 

hold to the anchor of Rationality, stick to our Humanities.”27 Ihm missfiel demnach 

sowohl die spiritualistische Schwärmerei wie auch der Dogmatismus und Missionarismus 

der Evangelikalen. Ruskin, der dem Brief nach zu urteilen, um 1840 offenkundig weniger 

der Linie des Vaters folgte, wurde von diesem daher ermahnt, seinen religiösen 

Enthusiasmus zu dämpfen: “[A]re you, or is any Individual capable of redeeming them

[die Sünder] or even of judging them so far as to attempt it. It rather jars upon my 

notions, & partakes of a presumption that any one doing all you lay down as necessary—

would be intruding on the province of a God. I am for great trust in the influence of the 

unaided Spirit for Salvation […] [T]oo much enthusiasm in Religion ends in Selfishness 

or Madness.”28

Gleichzeitig ist nicht zu übersehen, dass John James Ruskin die Grundsätze des pres-

byterianischen Bekenntnisses weitgehend akzeptierte und dem evangelikalen Flügel nicht 

verständnislos gegenüberstand. Zudem verlor der Gegensatz der Flügel im Hinblick auf 

ihre Affinität zu den Wissenschaften im frühen 19. Jahrhundert teilweise an Schärfe, da 

sich auch die evangelical party mit den neueren Wissenschaften und Philosophien 

arrangierte.29 Gerade die im frühen 19. Jahrhundert populär werdenden Sozial- und 

Wirtschaftswissenschaften und die Common-Sense-Philosophie harmonierten aufgrund 

ihrer Nähe zur Physikotheologie, ihrer Offenheit für moralisch-normative Applikationen 

und ihrer Betonung individueller Erkenntnisprozesse in vielen Fällen besser mit dem 

Moralismus und emotionalen Impetus der Evangelikalen als mit dem mechanistischen 

26 Praeterita (1885-89), Works, 35.479.  
27  John James Ruskin an Ruskin, London, 25.8.1841, Family Letters, 2.679-82, hier: 680.  
28 Ibid., 680-1.  
29 Jack B. Morrell, “The Leslie Affair: Careers, Kirk, and Politics in Edinburgh in 1805”, Scottish 

Historical Review 54 (1975), 63-82.



Denken vieler Moderater. Einige schottische Evangelikale wie etwa Hugh Miller (1780–

1847) und Thomas Chalmers (1780–1847) erlangten daher auch herausgehobene Stel-

lungen im wissenschaftlichen und politischen Leben Schottlands. 

Ruskin erinnerte sich, dass Tod und Gericht für seinen Vater keine nebensächlichen 

Angelegenheiten waren;30 und auch briefliche Aussagen von John James Ruskin lassen 

erkennen, dass sich der presbyterianische Heilspartikularismus (dem zufolge das in der 

Schrift verkündete Angebot der Erlösung nur für Erwählte gilt) wahrscheinlich nahtlos in 

sein verhältnismäßig pessimistisches Weltbild fügte: “[I]t is an awful ground or rather a 

quicksand  of consolation that because compared with this age, so many people of 

former ages deserve to be d d your chance is the greater, admitting very few are to be 

saved.”31

Eine gewisse Affinität von Ruskins Vater zum Evangelikalismus wird interessanter-

weise auch in seinen literarischen Vorlieben deutlich: John James Ruskin nannte die 

beiden Dichter bzw. Dichter-Theologen William Cowper (1731-1800) und John Newton 

(1725-1807) Leitbilder christlicher Lebensführung.32 Sein positives Urteil über diese 

anglikanischen Evangelikalen des 18. Jahrhunderts geht dabei vermutlich nicht allein auf 

den Sachverhalt zurück, dass beide die für den Evangelikalismus kennzeichnenden Buße-, 

Bekehrungs- und ‘Wiedergeburts’-Erfahrungen in Hymnen und Gedichten zum Ausdruck 

brachten. John James Ruskin respektierte offenkundig ebenso ihren auf religiöse (inner-

protestantische) Toleranz gerichteten, Zweifel und Krisen ertragenden und literarisch 

bändigenden Glauben, den er bei den beiden Autoren ausgeprägt fand.33 Byrons Werk, 

die von John James Ruskin wohl am meisten geschätzte Dichtung, wurzelt in religiöser 

Hinsicht teilweise ebenfalls in calvinistischen Überzeugungen, proklamierte aber gleich-

zeitig Skepsis sowie Verzicht auf Apologetik und letztgültige Wahrheiten.34

Die Grundsätze der streng-calvinistischen Dogmatik akzeptierte John James Ruskin 

demnach; Religiosität musste seiner Ansicht nach aber auf einer rationalen und kulturell 

akzeptablen Basis begründet sein: Vernunftgegründete Zweifel sollten nicht verdrängt 

30 Praeterita (1885-89), Works, 35.478-9. Ähnlich auch: ibid., 112 und 389.  
31 John James Ruskin an Ruskin, London, 25.08.1841, Family Letters, 2.679-82, hier: 680.  
32 John James Ruskin an Ruskin, London 16./17.04.1852 [Postst. London 17.04.1852]; Ruskin Library, 

University of Lancaster, L4, o. fol. [1r-1v].  
33 Ibid.  Zu Newton siehe D. Bruce Hindmarsh, John Newton and the English Evangelical Tradition. 

Between the Conversions of Wesley and Wilberforce (Oxford 1996). 
34 Christine Kenyon Jones, “‘I was Bred a Moderate Presbyterian’: Byron, Thomas Chalmers, and the 

Scottish Religious Heritage”, in: Romanticism and Religion from William Cowper to Wallace Stevens, 
hg. v. Gavin Hopps und Jane Stabler (Aldershot 2006), 107-19; ist als Einführung in die kontroverse 
Debatte um Byrons Religiosität geeignet.  



werden und religiöse Ansichten den Prüfungen nach Kriterien säkularer Rationalität 

standhalten. 

Übertragen auf die Verhältnisse in England (wo der Begriff des Evangelikalismus in 

der Regel nicht nur für einen Flügel der Staatskirche steht, sondern alle fundamental-

protestantischen Gruppierungen – inclusive der Presbyterianer und der anglikanischen 

Niederkirche – einschloss) nahm John James Ruskin damit eine Haltung ein, die die 

‚Demarkationslinie‘ zwischen der Staats- und den Freikirchen überschritt: Sein strikter 

Calvinismus brachte ihn in die Nähe zu den Presbyterianern und einem Großteil der 

Kongregationalisten, Baptisten und der niederkirchlichen Anglikaner. Für John James 

Ruskins anti-schwärmerische und aufklärerisch-rationale Position fand sich hingegen im 

Evangelikalismus wohl nur teilweise Pendants: Die moderat-calvinistische Richtung des 

Evangelikalismus trug durchaus viele Züge dieser Haltung, doch ein Großteil derer, die 

dem ‘Moderatismus’ vergleichbare Prinzipien vertraten, waren eher dem Latitudinarismus 

verbunden, wie er im 18. Jahrhundert die anglikanische ‘Mitte’ dominierte, oder gehörten 

den Liberal Anglicans an. Außerhalb des Evangelikalismus waren Rationalisten ins-

besondere im rational dissent (Unitarismus) verankert. 

Im Unterschied zu ihrem Mann unterstützte Margaret Ruskin sehr viel unzweideutiger 

den evangelikalen Flügel der Schottischen Kirche. Anläßlich der Spaltung der Pres-

byterianer 1843 bekundete sie beispielsweise ihre Sympathie für die evangelikale Free 

Church of Scotland, die sich von der moderaten Mehrheit der Schottischen Kirche löste, 

und gab ihrer Hoffnung Ausdruck, dass dieser Schritt zu einer breiten Erneuerung der 

Kirchen im evangelikalen Sinne führe.35  

In der von Margaret Ruskin geschätzten Free Church vereinigte sich ein großer Teil 

des evangelikalen Flügels der Schottischen Kirche. Die Evangelikalen, auch die “popular 

party” der Kirche genannt, vertraten die theologischen Grundprinzipien des Pres-

byterianismus mit mehr Entschiedenheit als der Moderatismus gegen konfligierende 

Denkmuster. Auch die vom Puritanismus übernommene practical divinity eines ganz auf 

Selbstprüfung, Buße, Bekehrung, Wohltätigkeit und Gottesverehrung ausgerichteten 

Lebenswandels wurde von Evangelikalen sicherlich mehr als von Moderaten beachtet und 

gepflegt. Dennoch waren in der Free Church auch viele gemäßigte Evangelikale organi-

siert, die die Mutterkirche primär verließen, weil sie die in Schottland bestehenden 

35 Margaret Ruskin an John James Ruskin, Denmark Hill, 13.6.1843; Family Letters, 2.743-746, hier: 
743-4.  



adligen Patronatsrechte ablehnten und die Rechte der Gemeinden, Presbyterien und 

Synoden stärken wollten (Moderate billigten die adligen Vorrechte im allgemeinen, Evan-

gelikale bevorzugten i.d.R. verschiedene Modelle der Wahl von Pastoren). Diese 

verfassungs- und kirchenpolitische Kontroverse um die Besetzung vieler Pfarreien war es 

letztlich, die 1843 zur Spaltung der Presbyterianer führte.36  

Aus ihrer Unterstützung für den evangelikalen Flügel der Schottischen Kirche lässt 

sich der Schluss ziehen, dass Margaret Ruskin die Glaubensprinzipien der calvinistischen 

Orthodoxie teilte. Sie war um 1820 zudem möglicherweise eine Subskribentin des 

Evangelical Magazine and Missionary Chronicle (1793-1904), eines evangelikal über-

denominationellen, aber kongregationalistisch dominierten und theologisch strikt-

calvinistischen Journals, das vor allem den um die London Missionary Society (1795-

1966) gruppierten, politisch aktivistischen und zum Whiggismus tendierenden Evange-

likalen als Sprachrohr diente.37 Da traditionsgemäß die Mutter für die religiöse Unter-

weisung im Elternhaus zuständig war und John James Ruskin sich bewußt aus dem Unter-

richt heraushielt (“[I am] leaving her [=Margaret Ruskin] & you to go into the Divinity of 

which I know nothing”),38 deutet zunächst alles darauf hin, dass Ruskin mit den Grund-

prinzipien des presbyterianischen Bekenntnisses in einer strikt-calvinistischen Auslegung 

vertraut gemacht wurde. Gleichzeitig aber registrierte Ruskin sicherlich die unter-

schiedlichen Akzente, die John James und Margaret Ruskin setzten. 

In evangelikalen Familien bildeten Bibellektüre und religiöse Unterweisung eine 

zentrale Komponente der Kindeserziehung. Das Elternhaus Ruskins machte darin keine 

Ausnahme. Welche Glaubensgrundsätze im Einzelnen Ruskin während der Unterrichts-

stunden von Margaret Ruskin vermittelt wurden, lässt sich aus Ruskins Werken nur in 

Grenzen rekonstruieren. Bisweilen legt Ruskin nahe, dass er relativ frei in der Deutung 

der Bibel gewesen sei,39 und dies deuten auch weitere Details aus seinen Lebens-

36 John James und Margaret Ruskin gaben den verfassungs- und kirchenpolitischen Differenzen zwischen 
den beiden Flügeln offenbar wenig Bedeutung; der Streit war allerdings auch in den Jahren zwischen 
1785 und 1825, als John James und Margaret Ruskin in Edinburgh lebten, nahezu völlig verebbt. 
Richard B. Sher und Alexander Murdoch, “Patronage and Party in the Church of Scotland, 1750-1800”, 
in Norman MacDougall (Hg.), Church, Politics and Society: Scotland, 1408-1929 (Edinburgh 1983), 
197-220, hier: 197. 

37 Margaret Ruskin an John James Ruskin, London, 03.03.1823, Family Letters, 1.120-1, hier: 121. Zu 
den Zeitschriften der Missionsgesellschaften siehe: Anna Johnston, “British Missionary Publishing, 
Missionary Celebrity, and Empire,” Nineteenth-Century Prose 32,2 (2005), 20-47. Zu Margaret Ruskin 
vgl. Michael Wheeler, Ruskin’s God, 6-8.  

38 John James Ruskin an Ruskin, London, 25.08.1841, Family Letters, 2.679-82, hier: 680.  
39 Margaret Ruskin habe „not by her own sayings or personal authority[,] but simply by compelling me to 

read the book [=die Bibel] thoroughly, for myself“ unterrichtet, so Ruskin in Praeterita (1885-89), 
Works, 35.40. 



schilderungen an. 

So nennt Ruskin beispielsweise die Sonntagslektüre im Haus, die aus den für 

zeitgenössische evangelikale Familien charakteristischen religiös-moralisch instruktiven 

Schriften und Kinderbüchern bestand: “the P i lg r i m ’s  Pro gr e s s , Bunyan’s H o l y  

Wa r , Quarles’s E m b l em s ,40 Foxe’s B o o k  o f  M a r t y r s ,41 Mrs. Sherwood’s Lady  o f  

t h e  M an or , […] and Mrs. Sherwood’s H e n r y  Mi ln er ,42 […] the Y o u th ’ s  

M a ga z i ne ,43 A l f r ed  Ca m pb e l l  t h e  Y ou ng  P i lg r i m ,44 and, though rather as a 

40 Francis Quarles, Emblemes (London 1635; Repr. Hildesheim 1993). Das populärste poetische Werk 
Großbritanniens im 17. Jahrhunderts wurde, nach einem ersten Revival im späteren 18. Jahrhundert, 
insbesondere nach 1800 zu einem evangelikalen ‘Hausbuch’. Siehe Karl Josef Höltgen, Francis 
Quarles 1592-1644: Meditativer Dichter, Emblematiker, Royalist; Eine biographische und kritische 
Studie mit einer englischen Zusammenfassung (Tübingen 1978). 

41 [John Foxe], Actes and Monuments of these Latter and Perillous Dayes, Touching Matters of the 
Church, wherein ar Comprehended and Described the Great Persecutions & Horrible Troubles that 
have bene Wrought and Practised by the Romishe Prelates, speciallye in this Realme of England and 
Scotlande, from the Yeare of our Lorde a thousande, unto the Tyme Nowe Present; Gathered and 
Collected according to the True Copies & Wrytinges certificatorie, as wel of the Parties them selves 
that Suffered, as also out of the Bishops Registers, which wer the Doers therof (London 1563) [rev. 
Aufl.: 1570, 1576, 1583]. Das Buch wurde nach seinem Erscheinen ein Pfeiler anglikanisch-
protestantischer Apologetik gegen den Katholizismus. Im 18. Jahrhundert nur in verkürzten und 
geglätteten Versionen publiziert, wurde den Martyrs nach 1800 erneut großes Interesse zuteil, ins-
besondere in aggressiv-antikatholischen und politisch zunehmend torynahen Gruppierungen im 
Evangelikalismus, die zum Teil eine prämillenaristische Orientierung annahmen. Siehe Peter Nockles, 
“John Foxe’s Book of Martyrs: The Nineteenth-Century Reception”. In: Foxe’s Book of Martyrs 
Variorum Edition Online (Version 1.1. Summer 2006). Betreut von The John Foxe Project, Humanities 
Research Institute, University of Sheffield. URL (Seite datiert 2004; letzter Abruf: 25.06.2008): 
< http://www.hrionline.ac.uk/johnfoxe/apparatus/nocklesessay.html > 

42 Zu Mary Martha Sherwood (1775-1851): M. Nancy Cutt, Mrs. Sherwood and her Books for Children
(London 1974). Ruskin nennt populärste Werke aus der entschieden evangelikalen Phase ihres 
Schaffens. Siehe auch knapp: Hilton, Mad, Bad, and Dangerous People, 180. 

43 The Youth’s Magazine, or Evangelical Miscellany (1805-67) war die erste wirtschaftlich erfolgreiche 
evangelikale Kinderzeitschrift für Kinder des gehobenen Mittelstandes. Sie erschien monatlich, verband 
Prosa und Gedichte von moralisch-religiös instruierendem Charakter mit zum Teil aufwendig illu-
strierten historischen und naturwissenschaftlichen Berichten. Das Journal postulierte strikte moralische 
Maximen, vertrat aber theologisch eine eher moderate, breit-nonkonformistische Position. Kontroverse 
Sujets wurden vermieden. Das Journal wurde anfänglich herausgegeben von William Brodie Gurney, 
William Freeman Lloyd und anderen der Sunday School Union (gegr. 1803) nahestehenden Evangeli-
kalen. J. S. Bratton, The Impact of Victorian Children’s Fiction (London 1981); Thomas Walter 
Laqueur, Religion and Respectability: Sunday Schools and Working Class Culture, 1780–1850 (New 
Haven, Conn. 1976); Philip B. Cliff, The Rise and Development of the Sunday School Movement in 
England, 1780-1980 (Redhill 1986); K. D. M. Snell, “The Sunday-School Movement in England and 
Wales: Child Labour, Denominational Control and Working-Class Culture”, Past and Present 164 
(Aug. 1999), 122-168; Jonathan R. Topham, “Periodicals and the Development of Reading Audiences 
for Science in Early Nineteenth-Century Britain: The Youth’s Magazine, 1828-37”, in: Culture and 
Science in the Nineteenth-Century Media, hg. v. Louise Henson u.a. (Aldershot 2004), 57–69; Jonathan 
R. Topham, “The Wesleyan-Methodist Magazine and Religious Monthlies in Early Nineteenth-Century 
Britain”, in: Reading the Magazine of Nature: Science in the Nineteenth-Century Periodical, hg. v. 
Geoffrey Cantor u.a. (Cambridge 2004), 67–90. 

44 Barbara Wreaks Hofland, Alfred Campbell, the Young Pilgrim: Containing Travels in Egypt and the 
Holy Land (London 1825). Dieses Werk ist ein sich als zeitgenössisch gebender fiktionaler Reise-
bericht, der Kindern Schauplätze und Ereignisse der biblischen Heilsgeschichte aus der Perspektive 
eines religiös und charakterlich heranreifenden Jugendlichen nahebringen sollte. Hofland griff dabei 
u.a. auf William Rae Wilsons Travels in Egypt and the Holy Land (London1823), sowie Charles 
Leonard Irby und James Mangles, Travels in Egypt and Nubia, Syria, and Asia Minor during the Years 



profane indulgence, permitted because of the hardness of our hearts, Bingley’s N a t ur a l  

H i s to r y .”45 Von Bingley abgesehen, fehlten solche Werke in keiner evangelikalen 

Hausbibliothek. Bemerkenswert ist dabei immerhin die Abwesenheit dogmatisch unter-

weisender Schriften wie etwa Katechismen – und wenngleich mit Foxes Book of Martyrs

ein ‘Schlachtross’ antikatholischer Polemik nicht fehlte,46 erhielt Ruskin doch primär 

Schriften zu lesen, die vor allem moralische Instruktionen erteilten, zu religiösen Re-

flexionen anregten und die allgemeine Persönlichkeitsbildung fördern sollten. Ins-

besondere die Wahl des Youth’s Magazine und der Naturgeschichte Bingleys legt den 

Schluss nahe, dass Ruskins Eltern keine rücksichtslose „Indoktrination“ betrieben.47  

Erbsündenlehre, scharfe Abgrenzung vom Katholizismus und aktiver Gehorsam gegen 

Gottes Willen waren zweifellos integrale Bestandteile ihres Lektüreprogramms. Jenseits 

dieser unhintergehbaren Grundfesten dürfte Ruskin aber durchaus die Freiheit gehabt 

haben, sich seine eigene Meinung zu bilden – zumindest gibt Ruskins Jugendlektüre 

keinen Anlass zu der Vermutung, dass ihm in den zahllosen religiösen Kontroversen, die 

von den zeitgenössischen Evangelikalen ausgefochten wurden, vorgefertigte Standpunkte 

aufgenötigt wurden. An solchen Kontroversen herrschte kein Mangel – erbittert gefochten 

wurde, um nur einige der brisantesten Streitpunkte zu nennen, etwa über das Wesen der 

Taufe, die Aufnahme der Apokryphen in die Bibelausgaben, die Inspiration der Heiligen 

Schrift, die Natur Christi, die Bedeutung von Wundern und Prophetie für den Glauben, 

der dogmatische Gehalt der 39 Artikel, die Autorität der Kirche, über Riten, Liturgie und 

Kirchenausstattung und vieles mehr. 

Ähnliche Schlussfolgerungen lassen sich aus der Bibellektüre im Elternhaus ziehen. 

Ruskin musste als Kind, auf Betreiben seiner Mutter, eine Reihe von Bibelkapiteln aus-

wendig lernen, wie er in seinen Erinnerungen festgehalten hat.48 Diese Auswahl bestand 

vor allem aus Kapiteln, die man als Anleitungen für die praktische Lebensgestaltung lesen 

1817 & 1818 (London 1823) zurück. 
45 Ruskin, Praeterita (1885-89), Works, 35.72-3. Bei dem letztgenannten Buch handelt es sich um die 

populäre zoologische Darstellung William Bingleys (1774-1823): Natural History of Animals: Illus-
trated by Short Stories and Anecdotes, and Intended to Afford a Popular View of the Linnaean System 
of Arrangement; For the Use of Schools (1802) (London 1842), die, wie Ruskins Bemerkung andeutet, 
nahezu keine theologischen Äußerungen enthält. 

46 Zur allmählich einsetzenden Wiederentdeckung puritanischer Autoren ab 1820 siehe: Raphael Samuel, 
“The Discovery of Puritanism, 1820-1914: A Preliminary Sketch”, in: Jane Garnett und Colin Matthew 
(Hg.), Revival and Religion since 1700: Essays for John Walsh (London 1993), 201-47.  

47 Vgl. Van Akin Burd, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in: 
Robert Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16, hier: 2 
(Zitat). Drastischer noch Wilenski, Ruskin, 42.  

48 Praeterita (1885-89), Works, 35.14 und 42, und zuvor schon in Fors Clavigera, Letter 10 (Okt. 1871), 
Works, 27.165-80, hier: 168; und Letter 42 (Juni 1874), 28.90-105, hier: 101. 



konnte: Über den Dekalog und die Bergpredigt hinaus enthielt ihre Liste insbesondere 

Abschnitte zum Gesetzesgehorsam und zur Heilserwartung.49 Stephen Finley wies 

zurecht darauf hin, dass diese Kapitel im Kern keine Aussagen zu zentralen evangelikalen 

Überzeugungen wie etwa der Glaubensrechtfertigung oder dem Sühnetod Christi 

enthalten, sondern ganz allgemein als Leitbild einer ethisch-verantwortungsvollen 

Lebensführung dienen sollten.50

5.2. Schottische Gemeinden in London 

Im Bibelunterricht bei Margaret Ruskin wurde Ruskin wohl vor allem mit den strikt-

calvinistischen Grundprinzipien des presbyterianischen Bekenntnisses vertraut gemacht. 

Gleichzeitig nahm er jedoch auch viele Einflüsse aus seiner Umgebung auf. Eine 

besondere Bedeutung kam dabei den Kirchengemeinden zu, denen sich seine Eltern 

anschlossen und den Pfarrern, deren Predigten Ruskin hörte und im Elternhaus zum Teil 

memorieren musste. Die Wahl bevorzugter Prediger und Kirchengemeinden durch 

Margaret und John James Ruskin gibt daher weitere Indizien, aus denen sich Schlüsse 

über Ruskins religiöse Entwicklung und über die Glaubensüberzeugungen seiner Eltern in 

den Jahren nach 1819 ziehen lassen. 

Nach ihrem Umzug nach London mussten sich Margaret und John James Ruskin mit 

einem veränderten Umfeld arrangieren, in dem die presbyterianische Kirche nur noch 

eine Randerscheinung war. Sie standen insbesondere vor der Entscheidung, der Staats-

kirche oder einer Gemeinde des Nonkonformismus beizutreten. Eine Zugehörigkeit zur 

anglikanischen Staatskirche war im sozialen Verkehr mit den anglikanisch geprägten 

Eliten sicherlich noch mit Vorteilen verbunden. Zudem mussten Dissenter vor der 

Zuerkennung gleicher politischer Rechte 1828 auf das passive Wahlrecht und das Recht 

zur Bekleidung mancher öffentlicher Ämter verzichten, die John James Ruskin in Schott-

land noch zugestanden hätten. 

Wer sich die Grundsätze der Westminster Confession zu eigen gemacht hatte und 

zudem womöglich der Presbyterialverfassung der Schottischen Kirche den Vorzug vor 

der episkopalen Verfassung der anglikanischen Kirche gab, war auf eine nonkonformi-

49 Diese Kapitel sind: 2.Mose 15 u. 20; 5.Mose 32; 2.Sam 1; 17-24; 1.Kön 8; Ps 23; 32; 90-1; 103; 112; 
119; 139; Spr 2-3; 8; 12; Jes 58; Mt 5-7; Apg 26; 1.Kor 13; 15; Jak 4; Offb 5-6. Vgl. Finley, Nature’s 
Covenant, 52; und Wheeler, Ruskin’s God, 6-7. 

50 Finley, Nature’s Covenant, 49-52. 



stische Gemeinde angewiesen. Zwischen der evangelical party in der Church of Scotland

und den verschiedenen Kirchen des englischen Nonkonformismus gab es dennoch 

signifikante Differenzen: Als der (zunehmend starke) Flügel einer Staatskirche war die 

schottische evangelical party mit finanziellen, organisatorischen und sozialen Privilegien 

ausgestattet, über die der englische Nonkonformismus nicht verfügte. Zudem waren die 

schottischen Evangelikalen bis ins 19. Jahrhundert nur in Grenzen von der Erweckungs-

bewegung des Evangelical Revival berührt worden.51 Sie blieben deshalb in erheblich 

stärkerem Maße traditionelleren Glaubensauffassungen und Praktiken verhaftet, wohin-

gegen die fundamentalprotestantischen Kirchen des englischen Nonkonformismus unter 

dem Einfluss des Revivals viel von ihrem Sektierertum verloren und, zum Teil unter 

Einschluss der Low Church in der Staatskirche, integrativere Formen der Glaubenspraxis 

entwickelten, die ihnen im frühen 19. Jahrhundert eine achtbare Stellung im Bürgertum 

sicherten. 

Zugereisten aus dem Norden standen in London und Umgebung vor 1843 rund sieben 

schottisch-presbyterianische Kirchengemeinden offen. Überwiegend handelte es sich 

dabei um kleine, finanziell schwache, kurzlebige und versprengte Gemeinden.52 Wer über 

die schottischen ‘Exilgemeinden’ hinaus soziale Kontakte knüpfen, Anschluss an die ton-

angebenden Kreise des Bürgertums suchen oder gefeierte Prediger hören wollte, war 

daher gut beraten, sich der Staatskirche oder einer ‚respektierten‘ Gemeinde des eng-

lischen Nonkonformismus anzuschließen. 

John Ruskin wurde zwar noch in einer presbyterianischen Gemeinde getauft, tat-

sächlich aber blieben Margaret und John James Ruskin den religiösen Zentren der Schot-

ten in London weitgehend fern. Die Kirche von Ruskins Taufpfarrer, die Caledonian 

Chapel, Cross Street, Hatton Garden, wurde auf Betreiben der Highland Society of 

London (gegr. 1787) und der Caledonian Society of London (gegr. 1837) errichtet bzw. 

unterhalten und diente zum Teil der Pflege der Highland-Nostalgie, die im späten 

18. Jahrhundert aufkam.53 Sie genoß daher die Protektion in Schottland begüterter 

Aristokraten. An der Kirche wurde jedoch statutengemäß bis 1822 offenbar primär auf 

Gälisch gepredigt. Dieser Umstand dürfte dem Beitritt von Ruskins Eltern zur Gemeinde 

Vgl. John Walsh, “Methodism at the End of the Eighteenth-Century”, in: Rupert Eric Davies, A 
Raymond George, Gordon Rupp (Hg.), A History of the Methodist Church in Great Britain, 3 Bde. 
(London 1965-83), 293-98; Wolffe, Expansion of Evangelicalism, 35-8.

52 Zur schottischen Gemeinde im London der Prinzregentenzeit siehe George G. Cameron, The Scots Kirk 
in London (Oxford 1979), hier: 103-14. Darunter gab es von 1822 an eine kleine Gemeinde im südlich 
der Themse gelegenen Southwark.  

53 Cameron, Scots Kirk in London, 103-8.  



einen Stein in den Weg gelegt haben. Möglicherweise war John James und Margaret 

Ruskin jedoch auch die “Highlandolatry” (Theodore Hoppen), die in der Kirchen-

gemeinde betrieben wurde – die Glorifizierung und ostentative Zurschaustellung der 

Highland-Kultur – fremd.54 Dies ist ein sehr bemerkenswerter Sachverhalt, denn obwohl 

sich John James Ruskin als Tory verstand, hatte er für die sozialkonservativ-romantische 

Revitalisierung der vermeintlich authentischen Highland-Kultur offenkundig wenig Sym-

pathie. 

Als Ende 1822 der sofort zu großer Popularität aufsteigende evangelikale Millenarist 

Edward Irving (1792-1834) die Gemeinde der Caledonian Chapel nach längeren Querelen 

übernahm, wurde auf die Pflicht zum Gebrauch der gälischen Sprache verzichtet.55 Irving 

avancierte überdies binnen kürzester Zeit zu einem der gefragtesten, aber auch um-

strittensten evangelikalen Prediger der 1820er Jahre.56 Seine Popularität soll besonders 

dadurch gefördert worden sein, dass George Canning (1770-1827), Foreign Secretary und 

Leader of the House of Commons, Irvings Predigten 1823 im Parlament lobte; zudem 

wurde die Predigt zur Amtseinführung Irvings von dem bereits weithin berühmten 

Thomas Chalmers (1780-1847), gehalten.57 Die Caledonian Chapel wurde schlagartig zu 

einem der Mittelpunkte der Londoner ‘besseren Gesellschaft’. Wahrscheinlich aber zog 

Irvings religiös schwärmerische Haltung John James und Margaret Ruskin nicht an. 

Glossolalie (Zungenrede) und andere charismatische Praktiken hielten zwar erst ab 1830 

in Irvings Kirche Einzug. Irvings extremer Evangelikalismus wurde jedoch lange zuvor 

bereits öffentlich. So forderte er beispielsweise in einer – nicht weniger als dreieinhalb 

Stunden langen – Predigt während des Jahrestreffens der einflussreichen London Mission-

ary Society 1824 dazu auf, Missionare nicht mehr materiell zu unterstützen, da die 

Aposteln ebenfalls mittellos in die Welt gezogen seien.58 Dieser die Grundlagen sozialer 

Ordnung kompromisslos in Frage stellende Radikalevangelikalismus war sicherlich nicht 

nach dem Geschmack von John James und Margaret Ruskin. Zudem verhinderte ihr Um-

54 Zum Highland-‘Kult’ in London siehe u.a.: Margot C. Finn, “Scotch Drapers and the Politics of 
Modernity: Gender, Class and National Identity in the Victorian Tally Trade”, in: Martin J. Daunton 
und Matthew Hilton (Hg.), The Politics of Consumption: Material Culture and Citizenship in Britain 
and America (Oxford 2001), 89-107, hier: 101. 

55 Fasti Ecclesiae Scoticanae, Bd. 7 (Edinburgh 1928), 492-4. Vgl. Oliphant, Life of Edward Irving, 
1.130-41; Hilton, Early Years, 20. 

56 Oliphant, Life of Irving, 1.174-5; Timothy C. F. Stunt, From Awakening to Secession: Radical 
Evangelicals in Switzerland and Britain, 1815-35 (Edinburgh 2000), 98-101.  

57 Oliphant, Life of Irving, 1.158-9, 154-6.  
58 Irving, For Missionaries after the Apostolical School (1825). Siehe dazu Oliphant, Life of Irving, 1.195-

207; Stunt, From Awakening to Secession, 100-1.  



zug in die südlichen Vororte Londons 1823/24 eine engere Bindung an Irvings Kirche.59

An der Hauptkirche der Schotten in London am Crown Court, Russell Street, Covent 

Garden, wurde keine so exponierte Theologie vertreten: Doch sie war geographisch un-

günstiger gelegen und ihr Pfarrer George Greig (1778-c.1831), ein Kongregationalist, 

scheint sich als Prediger keinen Namen gemacht zu haben.60 Über eine Predigt Greigs 

zum Thronjubiläum Georgs III. (1738-1820) erregte sich etwa der anonyme Rezensent 

der toryistisch-hochkirchlichen Critical Review (1756-1817) mit den Worten: “The 

ludicrous impropriety of […] [Greig’s] language may not be remarked, when it is 

delivered with oratorical fervour before a mixed audience; but we would advise Mr. 

Greig to avoid it when he prepares another sermon for the press.”61 Ruskins Eltern legten 

hingegen hohen Wert auf eloquente und inhaltlich durchgearbeitete Predigten, wie ihre 

Briefe demonstrieren.62 Zudem könnte die politische Ausrichtung der Gemeinde Ruskins 

Eltern abgeschreckt haben. Zwar griff der anonyme Rezensent der unitaristisch-radikalen 

Political Review and Monthly Register (1807-11) Greig für die erwähnte Thronjubiläums-

Predigt scharf an, weil sich Greig für das Prinzip der Staatskirchlichkeit aussprach und 

William Pitt seine Unterstützung signalisierte.63 Dennoch aber war die Gemeinde mit 

großer Wahrscheinlichkeit politisch whiggistisch dominiert, denn 1811 wurde dort ein 

Kommittee für den Schutz der bürgerlichen Rechte der Dissenter ins Leben gerufen, das 

die Kampagne für die politische Gleichberechtigung der Nonkonformisten mit-

59 Der genaue Zeitpunkt des Umzugs der Familie ist nicht bekannt; der Vertrag wurde nach März 1823 
geschlossen (s. Van Akin Burd in Ruskin Family Letters, 131 FN 1). Welches Verhältnis die Familie zu 
Irving hatte, ist ebenfalls nicht bekannt: Ein leitender Angestellter von John James Ruskin war Ruskins 
Erinnerungen zufolge Anhänger Irvings: Praeterita (1885-89), Works, 35.228. In den 1880er Jahren 
äußerte sich Ruskin selbst in einem Brief an Charles Eliot Norton spöttisch über Irvings “madness”: 
Brantwood, 28.8.1886, Works, 37.569. Um 1860 empfahl Ruskin hingegen den ehemaligen Assistenten 
Irvings, Alexander John Scott (1805-66) als einen “quite unfallible guide in intellectual matters”: 
Modern Painters V (1860), Works, 7.372 FN * und FN 4. 

60 Zu Greig s. Roy Hutcheson Campbell, “Greig, George” in: The Blackwell Dictionary of Evangelical 
Biography, 1730-1860, hg. v. Donald M. Lewis, 2 Bde. (Oxford 1995), 1.474. Schon John Andrews 
Jones (Hg.), Bunhill Memorials: Sacred Reminiscences of Three Hundred Ministers and other Persons 
of Note, who are Buried in Bunhill Fields, of every Denomination (London 1849), 73, wusste kaum 
mehr über Greig zu berichten als: “The editor regrets that he has no materials enabling him to present 
the reader with further particulars.” Greig hatte bei dem schottischen Kongregationalisten Greville 
Ewing (1767-1841) assistiert, der methodistisch beeinflusst war. Zur Crown Court Church allgemein: 
Cameron, Scots Kirk in London, 119-27; und Fasti Ecclesiae Scoticanae, 7.467-70. 

61 [Anon.], Rez. von Greig, The British Jubilee: A Sermon Preached at the Scots Church, Crown Court, 
Russell Street, Covent Garden, London, on the 25th of October, 1809, Being the Fiftieth Anniversary of 
his Majesty's Accession to the Throne (London 1809), Critical Review, or, Annals of Literature 3rd Ser. 
18 (1809/10), 437. 

62 Siehe u.a. Margaret an John James Ruskin, Herne Hill, 15.5.1826, Family Letters, 1.143-7, hier: 146; 
und Margaret an John James Ruskin, Denmark Hill, 13.6.1843, ibid., 2.743-746, hier: 743. Ruskin 
erinnerte sich in Praeterita (1885-89), Works, 35.71-3, 386, an die Erwartungshaltung seiner Eltern. 

63 [Anon. (Benjamin Flower?)], Rez. von Greig, British Jubilee (1809), Flower’s Political Review and 
Monthly Register 6 (Juli-Dez. 1809), 453-4. 



organisierte.64 Um 1849/50, als der Prämillenarist John Cumming (1807-81) an der 

Kirche wirkte, besuchte Ruskin die Crown Court Church allerdings ziemlich regelmäßig, 

wenn er sich während der Sommersaison in seiner Stadtwohnung aufhielt.65

Ungeachtet möglicher Vorbehalte gegen Irving kam zumindest für Margaret Ruskin 

nur eine evangelikale Gemeinde in Frage,66 womit eine Gemeinde des rational dissent

oder des hochkirchlichen Flügels der Church of England ausgeschlossen waren. Im ‘old 

dissent’ des seit dem 16./17. Jahrhundert bestehenden nonkonformistischen Protestantis-

mus vertraten Quäker und Baptisten zur Gottesdienstordnung und Kirchenregiment bzw. 

zur Taufe Überzeugungen, die mit der streng calvinistischen Theologie des Presbyte-

rianismus nicht in Einklang standen. Die Methodisten wiederum, die u.a. durch Straßen-

predigten in unterbürgerlichen Quartiers für Aufsehen sorgten, galten aufgrund ihrer Nähe 

zu den Unterschichten sowie der oft geringen theologischen und weltlichen Bildung ihrer 

Prediger in bürgerlichen und aristokratischen Kreisen als wenig respektabel.67 John James 

Ruskin beschrieb in einem Brief an seine Frau Margaret drei Methodisten unter seinen 

Mitreisenden dementsprechend mit einiger Herablassung als “very tolerable – animals – 

Beasts I really mean”.68  

Nach theologischen Gesichtspunkten war damit eine Gemeinde der Kongregatio-

nalisten oder der anglikanischen Low Church die naheliegendste Wahl für Margaret und 

John James Ruskin. Der Kongregationalismus war in autonomen Gemeinden organisiert, 

was presbyterianischen Idealen der Kirchenverfassung tendenziell entgegenkam.69 Die 

Kongregationalisten waren allerdings in besonders starkem Maße von politischen 

Radikalen und Whigs geprägt, was John James Ruskins politischen Ansichten wider-

sprochen haben könnte. Die Niederkirche wurde seit der Sezession der Methodisten und  

64 Cameron, Scots Kirk in London, 122-3. 
65 Ruskins Kirchenbesuch bei Cumming geht aus seinen Tagebüchern hervor, etwa: [London/Denmark 

Hill?], 2.6.[1850], Ruskin Library, Lancaster, MS 10a, fol. 11r; 11.8.[1850], ibid., fol. 52r; 
[6.?]10.[1850], MS 5c, fol. 158r; 20.10.[1850], ibid., fol. 156v. Die Notizen sind nur teilweise 
abgedruckt in Diaries, 2.478, 480 (beide Male m.E. fehlerhaft auf 1853 datiert) und 467. Zudem setzte 
sich Ruskin um 1850 intensiv mit Cummings chiliastischen Apocalyptical Sketches (1848) auseinander, 
in denen Cumming behauptete, die letzte Schüssel des Zorns Gottes (Offb 15,5-16,21) werde zwischen 
1848 und 1867 ausgeschüttet: [London/Denmark Hill?], Feb./März 1849, und 26.2.1849, Ruskin 
Library, MS 5c, fol. 149r. Siehe darüber hinaus die Briefe an John James Ruskin, Venedig, 7.12.1851, 
Works, 36.122-3, hier: 122; und 24.[25.?]1.1852, Works, 36.126-9, hier: 128. 

66 Praeterita (1885-89), Works, 35.71.  
67 David Hempton, “Methodism”, in: Denis G. Paz (Hg.), Nineteenth-Century Religious Traditions: 

Retrospect and Prospect (Westport, CT., 1995), 121-2. 
68 John James an Margaret Ruskin, Manchester, 30./31.1.1839, Ruskin Family Letters, 2.575-7, hier: 576.  
69 David William Bebbington, The Dominance of Evangelicalism: The Age of Spurgeon and Moody 

(Downer’s Grove, Ill. 1989), 56-7.  



der Whitefield-Anhänger von moderaten Calvinisten dominiert, die ab 1830 eher liberal-

konservativ orientiert waren.70

5.3 William Howells 

Tatsächlich besuchten Ruskins Eltern in den für Ruskins Erziehung prägenden Jahren vor 

1850 bevorzugt Gottesdienste populärer evangelikaler Prediger in kongregationalistischen 

und anglikanischen Gemeinden. Bis 1823/24 in Hunter Street, Brunswick Square, 

wohnend, gingen John James und Margaret Ruskin zunächst in die nahegelegene 

Episcopal Chapel, Long Acre, Middlesex, um den walisischen Evangelikalen William 

Howells (1778-1832) zu hören, “one of the stars of the London pulpit,”71 der zwar der 

anglikanischen Kirche angehörte, doch wegen seiner walisisch-ländlichen Herkunft, 

seines als exzentrisch empfundenen Gebarens und wohl auch aufgrund seiner Nähe zum 

walisischen (moderat-calvinistischen) Methodismus von einer Karriere ausgeschlossen 

blieb. Er predigte daher nicht in einer Pfarrkirche, sondern einer sog. ‘chapel of ease’, 

und war auf die Zahlungsbereitschaft seiner Hörer angewiesen.72 Der Rezensent des 

hochkirchlichen British Critic erging sich aus all diesen Gründen in abwertenden 

Bemerkungen über den Stand von Howells’ Bildung, seine theologische Seriosität und 

Loyalität zur Kirche.73 Howells hatte offenbar Stimmprobleme, sprach ein mundartlich 

gefärbtes Englisch, extemporierte und verwendete dabei manchmal als krude empfundene 

Bilder. Trotz seiner vom Critic als exzentrisch beschriebenen Art wurden Howells’ 

Predigten aber von einer beträchtlichen Zahl namhafter Hörer besucht. Bei Howells fand 

sich u.a. der spätere katholische Kardinal Henry Edward Manning (1808-92) zum Gottes-

dienst ein; ebenso wohl der presbyterianische Prämillenarist John Cumming (1807-81), 

der Howells’ Tod noch um 1850 als “one of the greatest calamities of his day” be-

70 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 78. 
71 Joseph Evans, “Howells, Rev. William, Longacre”, in: Evans, Biographical Dictionary of Ministers 

and Preachers of the Welsh Calvinistic Methodist Body or Presbyterians of Wales (Carnavon 1907), 
124-7, hier: 126.  

72 Das gespannte Verhältnis zur anglikanischen Kirche beschreibt Charles Bowdler, “Memoir”, in: 
William Howells, Sermons, &c., &c., by the Late Rev. William Howels, Minister of Long Acre 
Episcopal Chapel: With a Memoir, hg. v. Bowdler, 2 Bde. (London 1833-34), 1.[ix]-cliv, hier u.a.: 
xxxiv-xl, l-lxiv. Zu Howells ferner: Edward Morgan, A Brief Memoir of the Late Rev. W. Howels 
(London 1854); William Arthur Jobson Archbald, “William Howells”, in: Dictionary of National 
Biography, Bd. 28 (London 1891), 118; Gomer Morgan Roberts, “Howels, William,” in: The 
Dictionary of Welsh Biography down to 1940 (Oxford 1959), 370. Ruskin erinnerte sich an Howells in 
Fors Clavigera (Nr. 52 v. Apr. 1875), Works, 28.297-8; und Praeterita (1885-89), 35.25-6.  

73 [Anon.], Rez. von William Howells’ Sermons (1833-34), The British Critic, Quarterly Theological 
Review, and Ecclesiastical Record 17 (1835), 145-57.  



schrieb.74 Der evangelikale irische Aristokrat, zeitweilige Ultra-Tory-M.P. und spätere 

Führer der irischen Tories im House of Lords, Robert Joycelyn, Earl of Roden (1788–

1870), zählte ebenso zur Zuhörerschaft wie Angehörige des freiberuflich tätigen Mittel-

standes, etwa der Rechtsanwalt Henry Hopley White (1790-1876).75 Zu Howells’ 

Anhängern zählten ferner der aus der Schottischen Kirche zum Baptismus übergetretene 

Theologe James Alexander Haldane (1768-1851), ein Kritiker Irvings,76 und sein Sohn 

Robert Haldane (1800-82), der als anglikanischer Evangelikaler, Rechtsanwalt, Zeitungs-

inhaber und Kopf der zwischen 1828 und 1860 aktiven Recordite Tories mit Howells 

engsten Kontakt pflegte, nachdem er sich 1828 von der Gemeinde Irvings getrennt 

hatte.77

Howells’ scharf gegen Unitarier, Katholiken und die religiöse Emanzipation gerichtete 

Einstellung sicherte ihm demnach, wenigstens ab den späten 1820er Jahren, die Sym-

pathie evangelikaler Tories und Ultratories.78 Dies galt insbesondere, nachdem Irving ab 

etwa 1828 durch seine pfingstkirchlichen Praktiken und seine zunehmend heterodoxen 

Glaubensüberzeugungen für viele Gemeindemitglieder untragbar geworden war und diese 

sich nach einem gleichwertigen Ersatzkandidaten bzw. Gegenspieler umsahen. Von 

diesen abtrünnigen Anhängern wurde Howells als hochrangiger Denker charakterisiert.79

Hervorgehoben wurde dabei, dass Howells die Gnade der Erlösung als ein universell an 

die ganze Menschheit gerichtetes Angebot auffasste, das vom Menschen allerdings durch 

Glauben und Sühne angenommen werden müsse und durch ein Leben in karitativ-tätiger 

“perfection” erhalten werden müsse:  

74 Zu Manning, der Howells’ Gottesdienste später allerdings als “unintelligible” bezeichnete: Edmund 
Sheridan Purcell, Life of Cardinal Manning, Archbishop of Westminster (London 1895), 1.64. Zu 
Cumming: John Cumming, The Comforter [Or, Thoughts on the influence of the Holy Spirit] (1854) 
(Philadelphia 1856) (=Cumming’s Minor Works, 1st ser., 3. Teil), 124. 

75 Dies geht aus der Widmung in William Howells, Twenty Sermons by the Late William Howels, Minister 
of Long Acre Episcopal Church, hg. v. William Bruce (London 1835), [v]-vi, hervor. Zu Roden siehe 
John Wolffe, “Jocelyn, Robert, third earl of Roden”, in: Oxford Dictionary of National Biography. 
URL (Seite datiert 2004; letzer Abruf: 24.08.2007: <http://www.oxforddnb.com/view/article/39661>  

76 Brief James Alexander Haldanes, Edinburgh, 29.10.1832; zit. nach Alexander Haldane, Memoirs of the 
Lives of Robert Haldane of Airthrey, and of his Brother, James Alexander Haldane (New York 1853), 
515.  

77 [Anne Hardcastle Corsbie], A Biographical Sketch of Alexander Haldane, of the Inner Temple, 
Barrister-at-Law, J.P.; Communicated to ‘The Record’ of July 28, 1882 (London 1882), 10, 17, 25.  

78 Bowdler, “Memoir”, hier: 1.xci-ci.  
79 Insbes. Bowdler, “Memoir”, 1.ciii, 1.cxxxv. Vgl.: [Anon.], “London and Provincial News”, Cambrian 

and Caledonian Quarterly Magazine and Celtic Repertory 5 (1833), 151-2; sowie [Anon.], Rez. von 
Howells’ Remains, Christian Examiner and Church of Ireland Magazine n.s. 2 (1833), 649-658, hier: 
654-5.  



Howells’ Predigten stützen diese Darstellung seines Biographen. So äußerte Howell 

etwa: “See the benign aspect of the purpose of God to those even who perish; a gospel is 

preached to them, all its blessings are offered freely, if not, how could they be responsible 

for rejecting it”.81 Und an anderer Stelle betont er, dass ein nicht durch ‘Heiligung’ 

gerechtfertigter Sünder gleichsam ständig in Gefahr stand, seine Erlösung zu verwirken: 

Diese Äußerung entspricht im Wesentlichen dem Standpunkt moderater Calvinisten. 

Gleichzeitig betonte Howells’ allerdings “that we stand in need of the doctrine of pre-

destination.”83 Die Prädestinationslehre formulierte er dabei in Übereinstimmung mit der 

orthodox-calvinistischen Position: “Predestination to death is the sinner’s own work: God 

has nothing to do with it. […] [R]eprobation is an effect, not a cause; election is a 

cause”.84 Den Widerspruch zwischen Heilsuniversalismus und Prädestination versuchte 

Howells’ zumindest in einer Predigt 1829 aufzulösen, indem er auf eher idiosynkratische 

Weise zwischen einer Erwählung durch Gott und einer Erwählung durch Christus 

unterschied: “The predestination of God is absolute; there is but one conditional pre-

80 Bowdler, “Memoir”, 1.lxxi-lxxii.  
81 Howells, “On the Purpose and Plan of Redemption” [über Eph 11,10] (s.d.), in: Fifty-Two Sermons by 

the Late William Howels, Minister of Long-Acre Episcopal Church, hg. v. Henry Hopley White 
(London 1836), 24-33, hier. 33. Vgl. Howells, “On the Lord’s Prayer” [über Mt 6,10], in: ders., 
Sermons, &c., &c., 2.93-112, hier: 101-2; ders., “Sermon XV” [über Eph 1,10], in: Howells, Twenty 
Sermons, 301-26, hier: 302-3.  

82 Howells, “On Justification and Sanctification” [über 1.Kor 6,11] (1820), in: Fifty-Two Sermons, 120-9, 
hier: 125. 

83 Howells, “On Predestination” [über Röm 8,29] (1829), in: Fifty-Two Sermons, 382-9, hier: 385. 
Ähnlich wie Wesleys Gegner Toplady betonte Howells zudem die Bedeutung der “imputed 
righteousness”. 

84 Howells, “On the Divinity of Christ” [über Joh 1,14] (1827), in: ibid., 368-81, hier: 374-5. 



destination that is Christ’s.”85 Auf diese letztere Erwählung gründete Howells seine 

heilsuniversalistische Überzeugung, wohingegen er die Erwählung durch Gott als ein 

rational nicht zu durchdringendes Mysterium charakterisierte: “[In] [t]he predestination of 

God […] there are shades of darkness which we cannot penetrate.”86 Howells mischte 

also auf eigentümliche Weise orthodox-calvinistische und moderate Überzeugungen. 

Nach Ansicht seiner Anhänger gelang es Howells damit, Heilsuniversalismus, 

Glaubensgerechtigkeit und die Forderung nach striktestem Gesetzesgehorsam zu ver-

binden: “[I]f we were to mark out the distinct peculiarities of Mr. Howels’ preaching, we 

should probably find the most striking and decided to have been, the remarkable union, 

which it displayed, of the doctrines of grace in all their fulness, with the most rigid 

inculcation of the claims of practical duty.”87  

Howells trat also, trotz seiner gelegentlichen Rückgriffe auf die calvinistische 

Orthodoxie, für ein im Kern moderat-calvinistisches Verständnis der Erlösung sowie für 

eine emphatisch-moralistische Glaubensauffassung ein. Dies war im Grunde die vor-

herrschende Position unter den Evangelikalen der ‘zweiten Generation’.88 Aus dem 

Rahmen des zeitgenössisch Üblichen fiel die von Howells vertretene moderat-

calvinistische Grundhaltung somit nicht. Unkonventionell war vielmehr der Sachverhalt, 

dass Howells überhaupt noch so stark über dogmatische Fragen predigte und die 

Prädestination dabei nicht aussparte, denn dies war unter den Evangelikalen der ‘zweiten 

Generation’ nicht mehr üblich.89 Typische Stoffe für evangelikale Predigten des frühen 

19. Jahrhunderts waren Fragen der Glaubenspraxis und Lebensführung – theologische 

Dogmen und insbesondere die Prädestinationslehre wurden hingegen nach Möglichkeit 

vermieden.90 Howells’ dogmatisch informierter Predigtstil trug somit gewiss wesentlich 

dazu bei, dass Howells in den 1820er Jahren, als die konservativeren Evangelikalen eine 

stärkere Betonung des dogmatischen Erbes verlangten und eine Renaissance des Calvinis-

mus einleiteten,91 zu einem ‘Kanzelstar’ avancierte. 

Dass Ruskin in seiner religiösen Einstellung wesentlich von Howells geprägt worden 

sein könnte, erscheint auf den ersten Blick nahezu ausgeschlossen, da er Howells 

85 Howells, “On Predestination”, 385. 
86 Howells, “On Predestination”, 387. 
87 Bowdler, “Memoir”, 1.lxxx. 
88 Grayson Carter, Anglican Evangelicals: Protestant Secessions from the Via Media, c.1800-1850

(Oxford 2001), 49-50. 
89 Zum moderaten Calvinismus knapp: Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 63-5.  
90 Carter, Anglican Evangelicals, 50. 
91 Ibid., 24-5; Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 77-8. 



Ansprachen im niedrigen Kindesalter hörte. Allerdings musste er Howells’ Predigten zu 

Hause memorieren und erinnerte sich noch beim Schreiben von Praeterita an Howells’ 

forcierten Moralismus.92 Daher ließe sich umgekehrt argumentieren: Wenn Predigten vor 

1824 überhaupt nachhaltig beeinflusst haben können, waren es sicherlich die dogmatisch 

dozierenden Predigten von Howells. Dieser brachte ihm auf eingängige Weise die 

Grundpositionen des zeitgenössischen moderat-calvinistischen Evangelikalismus nahe. So 

lernte Ruskin einerseits eine universalistische Auffassung der Erlösung kennen, die der 

Tradition der calvinistischen Orthodoxie und wohl auch dem Presbyterianismus seines 

Elternhauses fremd war. Zudem wurde ihm die streng auf ‘Heiligung’ und einen 

christlichen Lebenswandel gerichtete Ethik des moderaten Evangelikalismus nahe 

gebracht. Möglicherweise erhielt Ruskin durch Howells zudem erste Einblicke in den 

Evangelikalismus der Recordite Tories und wurde durch ihn in die Tradition des strikten 

Calvinismus eingeführt, die in den 1820er Jahren gerade erst wieder neu belebt wurde. 

5.4 Edward Andrews 

Nach dem Umzug von John James und Margaret Ruskin nach Herne Hill im Süden 

Londons, wo die Familie von 1823/24 bis 1842 wohnte, wurde der Kongregationalist 

Edward Andrews (1787-1841) von ihnen favorisiert, der an der Beresford Chapel, Beres-

ford Street, Walworth, predigte.93 Diese Kapelle war 1818 für ihn errichtet worden, 

nachdem Andrews bei der Bewerbung um die Stelle von Camden Chapel, Camberwell, 

gegen einen Mitbewerber unterlegen war.94 Zuvor hatte er eine kongregationalistische 

Gemeinde in Romford, Essex (heute Ostrand von London), betreut.95 Vor seiner Ordina-

tion hatte Andrews 1809 zeitweise in Glasgow bei John Young (1746/7-1820) Griechisch 

92 Fors Clavigera, “Letter 52” (Apr. 1875), Works, 28.297-8; und Praeterita (1885-89), Works, 35.25-6.  
93 Biographische Information über Andrews sind rar. Einzig eine Studie über seine mit dem Dichter 

Coventry Patmore verheiratete Tochter Emily enthält auch knappe Angaben zu Andrews, für die 
Familienarchivalien ausgewertet wurden: Ian Anstruther, Coventry Patmore’s Angel: A Study of 
Coventry Patmore, his Wife Emily, and ‘The Angel in the House’ (London 1992), 9-25. Richard W. 
Mould, Southwark Men of Mark, Past and Present: A Contribution Towards a Dictionary of Southwark 
Biography, hg. v. Robert Woodger Bowers (London 1905), 6-15, beschreibt insbes. Andrews Tätigkeit 
als Gefängnispfarrer, wohingegen sich Edward E. Cleal/Thomas George Crippen, The Story of 
Congregationalism in Surrey (London 1908), 104-6, nur knapp über Andrews’ Zeit in Walworth 
äußern. Keines der Werke charakterisiert Andrews’ religöse Haltung.  

94 Zur Chapel siehe: Christopher Stell, An Inventory of Nonconformist Chapels and Meeting-Houses in 
Eastern England (Swindon 2002), 115, Nr. 228.  

95 Anstruther, Patmore’s Angel, 12. William Innes Addison, The Matriculation Albums of the University 
of Glasgow: From 1728 to 1858 (Glasgow 1913), 240, Nr. 7724, verzeichnet Andrews zudem als 
Pfarrer einer Gemeinde in Irland.  



sowie Logik und Rhetorik bei George Jardine (1742-1827) studiert. Von der Glasgower 

Universität wurde ihm 1819 zudem der (Ehren-)Titel eines LL.D. verliehen.96 Aufgrund 

dieser Vorbildung war Andrews recht erfolgreich als Hauslehrer tätig. Seine Dienste 

waren in großbürgerlichen Häusern stark nachgefragt und brachten ihm wohl auch ein 

respektables Einkommen.97  

John James Ruskin engagierte ihn ebenfalls von 1829 an als den Privatlehrer seines 

Sohnes. Dieser erinnerte sich an ihn als einen umgänglichen, angeblich wenig fordernden 

Lehrer sowie als guten Rhetoriker.98 Praeterita zufolge stimmten Ruskins Eltern in ihren 

religiösen Überzeugungen mit Andrews überein, mieden aber dennoch den engeren 

Kontakt: “My father and mother,—though due cheques for charities were of course sent 

to Dr. Andrews, and various civilities at Christmas, in the way of turkeys or boxes of 

raisins, intimated their satisfaction with the style of his sermons and purity of his 

doctrine,—had yet, with their usual shyness, never asked for his acquaintance, or even 

permitted the state of their souls to be inquired after in pastoral visits.”99 Ruskin selbst 

und seine Cousine stellten dem von ihnen bewunderten Pastor hingegen als Kinder 

hartnäckig nach und erwirkten damit Andrews’ Hausbesuch, der auch den Anlass zu 

seinem Engagement als Griechischlehrer gegeben haben soll.100 Zudem entwickelte sich 

eine gewisse Freundschaft zwischen den Familien, sodass Ruskin schließlich auch auf 

Ausflüge der Andrews mitgenommen wurde und Musikabende der Familie Andrews 

besuchte.101 Ruskins persönliche Nähe zu Andrews und der Sachverhalt, dass er und seine 

Eltern der kongregationalistischen Chapel anscheinend rund acht Jahre lang, von ca. 1824 

bis 1832/33, die Treue hielten, lassen vermuten, dass Andrews auf die Entwicklung von 

Ruskins religiösen Überzeugungen erheblich eingewirkt hat.102 Dieser Ansicht ist auch 

96 Addison, Matriculation Albums of Glasgow, 240, Nr. 7724 (Immatrikulation in Youngs Griechisch-
klasse). Nach Angaben von Anstruther, Patmore’s Angel, 12, studierte Andrews in Glasgow auch bei 
Jardine.  

97 Cleal/Crippen, Congregationalism in Surrey, 105.  
98 Ruskins Erinnerungen an Andrews finden sich in Praeterita (1885-89), Works, 35.71-4, 81-2, 132-3 

und 382; hier bes.: 382; vgl. Ruskins Brief an John James Ruskin, Herne Hill, 19.-21.1.1829, Family 
Letters, 1.172-4, hier: 173. Siehe auch Collingwood, Life and Work, 1.60; Hilton, The Early Years, 21-
2; und Finley, Nature’s Covenant, 54-5. 

99 Praeterita (1885-89), Works, 35.73. Den Respekt, den Andrews’ Predigten in der Familie genossen, 
dokumentiert u.a. der Brief Margarets an John James Ruskin, Herne Hill, 15.5.1826, Family Letters, 
1.143-7, hier: 146.  

100 Praeterita (1885-89), Works, 35.71-4, 81, 132, 382; siehe den Brief von Ruskin an John James Ruskin, 
Herne Hill, 19.01.1829, Family Letters, 1.172-3.  

101 Praeterita (1885-89), Works, 35.73-4.  
102 Auch David Hanson ist überzeugt, dass Andrews eine für Ruskin wichtige Bezugsperson war. Hanson 

geht es dabei allerdings nicht um Ruskins religiöse Überzeugungen, sondern um seine 
Persönlichkeitsentwicklung. Mit Begriffen der Psychoanalyse arbeitend, schließt Hanson aus der 
Todesthematik, die in Ruskins Gedichten um 1829 aufkomme, dass Andrews eine Art Vaterrolle für 



Stephen Finley, der die Ansicht vertritt, dass Ruskin bei Andrews einen moderaten 

Calvinismus kennenlernte: “Congregationalists were moderate Calvinists, that is, they 

held to the structure of Calvin’s teaching , while going slowly on such matters as the 

limited Atonement and reprobation”.103

Sicherlich hatte Andrews wenig von dem Schreckensbild eines verhärmten, denun-

ziatorischen und verbissen dogmatischen Recordite, das Ruskin in seinen späteren 

Schaffensjahren sehr häufig von den Vertretern des Evangelikalismus zeichnete.104

Äußerungen von anderer Seite stützen Ruskins von Symapthie getragene Darstellung und 

fügen seinem skizzenhaften Portrait weitere Aspekte hinzu, auf die Ruskin in seinen 

Erinnerungen nicht näher einging. So nannte etwa Edwin Paxton Hood (1820-85), der 

selbst als Vertreter eines dogmatisch ungebundeneren und weniger ‘legalistischen’ Evan-

gelikalismus gilt,105 Andrews eines seiner Vorbilder und beschrieb ihn als einen Geist-

lichen, “[who did not] trim down his soul to the dominions of his sect”.106

Bemerkenswert und ungewöhnlich für einen evangelikalen Geistlichen, war Andrews 

offenbar mit einigen Künstlern, Musikern und Literaten seiner Zeit bekannt. Sowohl er 

selbst wie seine Frau Elizabeth Honor Symons (1792-1831) waren Musiker und Musik-

liebhaber und ließen in der Beresford Chapel eine aufwendige Orgel installieren, die für 

Konzerte genutzt wurde und einige Größen des Londoner Musiklebens in den Vorort zog. 

Eine solche Einrichtung ließ zumindest in presbyterianischen Kreisen für gewöhnlich 

noch bis in die 1860er Jahre Befürchtungen vor schleichender Katholisierung laut 

werden.107 Dem Londoner Bookman zufolge zählten die Musiker, Komponisten und 

Bach-Anhänger Samuel Wesley (1766-1837) und Benjamin Jacob (1788-1829) sowie 

Isaac Nathan (1790-1864) zu Andrews’ Bekanntenkreis.108 Auch der Komponist Thomas 

Ruskin hatte. David C. Hanson, “The Psychology of Fragmentation: A Bibliographic and 
Psychoanalytic Reconsideration of the Ruskin Juvenilia”, Text 10 (1997), 237-58, hier bes. 247-50, 
253-6.  

103 Finley, Nature’s Covenant, 55.  
104 Praeterita (1885-89), Works, 35.382.  
105 James McMullen Rigg / Ian Sellers, “Hood, Edwin Paxton”, in: Oxford Dictionary of National 

Biography. URL (Seite datiert 2004; letzter Abruf: 24.08.2007): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/13673>  

106 Edwin Paxton Hood, “Dr. Edward Andrews”, in: Hood [“M. L’Agneau Noir”], The Lamps of the 
Temple: Shadows from the Lights of the Modern Pulpit (London 1852), 131-43, hier: 137. Hood gibt 
ein anschauliches Portrait von Andrews’ Persönlichkeit und Predigtstil.  

107 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 149.  
108 [Anon.], “News Notes”, The Bookman 2 (1892), 70 [ein Nachruf aus Anlaß des Todes von Andrews’ 

ältester Tochter Eliza Orme (1816-92)]. Möglicherweise verwechselt der Autor Samuel Wesley mit 
dessen Sohn, Samuel Sebastian Wesley (1810-76), der von 1829 bis 1832 an der nahegelegenen 
anglikanischen Pfarrkirche St. Giles, Camberwell, als Organist tätig war. Weder Peter Horton, Samuel 
Sebastian Wesley: A Life (Oxford 2004), noch Philip Olleson, Samuel Wesley: The Man and his Music
(Woodbridge 2003) und Samuel Wesley, The Letters of Samuel Wesley: Professional and Social 



Adams (1785-1858) spielte offenbar die Orgel.109 Darüber hinaus, schrieb der Bookman, 

war Andrews mit dem Dichter und Journalisten Samuel Laman Blanchard (1803-45) “and 

all his literary circle” vertraut.110 Diesem Literatenkreis, in dem unter anderem Bulwer-

Lytton, Thackery und Dickens verkehrten, gehörten zahlreiche Bohemiens und politisch 

aktive Autoren an, die zu einem großen Teil politisch liberale oder radikale Über-

zeugungen vertraten.111 Ein kursorischer Blick durch Biographien und Editionen zu 

Vertretern dieses Kreises läßt zwar Zweifel daran aufkommen, dass Andrews in diesem 

Umfeld eine bedeutsamere Stellung eingenommen hat.112 Einige der literarischen Kon-

takte, die der Bookman aufführt, könnten zudem aus späterer Zeit stammen, als sich seine 

Töchter in literarischen Kreisen bewegten.113 Zumindest verwandtschaftliche Bezie-

Correspondence, 1797-1837, hg. v. Philip Olleson (Oxford 2001) geben allerdings Hinweise auf eine 
Bekanntschaft der Musiker mit Andrews. Benjamin Jacobs war von 1794 bis 1825 Organist an der von 
Andrews oft besuchten Surrey Chapel, Blackfriars, London (einem Zentrum liberaler Evangelikaler). 
Zu Jacobs siehe: F.G. Edwards, “A Celebrated Nonconformist Organist: Benjamin Jacob, of Surrey 
Chapel”, Nonconformist Musical Journal 3 (1890), 57-8, 71-4; und Louisa M. Middleton, “Jacob, 
Benjamin” (1892), rev. Nilanjana Banerji, in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite 
datiert: 2004; letzter Abruf: 06.11.2007):<http://www.oxforddnb.com/view/article/14561> Vom 
Standpunkt frühviktorianischer Bürger aus waren Wesley und Jacobs, die in turbulenten finanziellen 
und privaten Verhältnissen lebten, unbürgerliche Bohemiens (erst ab den 1860er Jahren gelangten 
Musiker in gesichertere beruflich-soziale Positionen). 

109 Anstruther, Patmore’s Angel, 14.  
110 [Anon.], “News Notes”, The Bookman 2 (1892), 70. Die Bekanntschaft mit Blanchard bestätigt 

Anstruther, Patmore’s Angel, 45.  
111 Zu Blanchards literarisch-künstlerischem Umfeld zählten u.a. William Godwin (1756-1836), der 

Journalist William Jerdan (1782-1869), James Henry Leigh Hunt (1784-1859), der Zoologe und 
Radikalliberale Nicholas Aylward Vigors (1785/6-1840), der Dichter, Jurist und lunacy commissioner
Bryan Waller Procter (1787-1874), George Cruikshank (1792-1878), der Schauspieler und Intendant 
William Charles Macready (1793-1873), der Schauspieler Robert Keeley (1793-1869), der Richter und 
Schriftsteller Thomas Noon Talfourd (1795-1854), der Maler Frank Stone (1800-59), der Journalist 
Samuel Carter Hall (1800-89), der Künstler und Dandy Gédéon Gaspard Alfred de Grimaud, ‘Count’ 
D’Orsay (1801-52), der Dichter Richard Hengist Horne (1802-84), Douglas William Jerrold (1803-57), 
der Reisende und Politiker James Emerson Tennent (1804-69), der Romancier William Harrison 
Ainsworth (1805-82), William Makepeace Thackeray (1811-63), Charles Dickens (1812-70), John 
Forster (1812-76), Robert Browning (1812-89) und Edward Bulwer-Lytton (1831-91). Siehe William 
Blanchard Jerrold, “Memoir”, in: Samuel Laman Blanchard, The Poetical Works of Laman Blanchard, 
hg. v. Jerrold (London 1876), 1-83, hier bes. 1-5; und vgl. Andrew Sanders, “Blanchard, (Samuel) 
Laman”, Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf: 
24.10.2007): <http://www.oxforddnb.com/view/article/2603>  

112 Hinweise auf Andrews fehlen zumindest in: William Blanchard Jerrold, The Life and Remains of 
Douglas Jerrold (London 1859); William Blanchard Jerrold, “Memoir”, 1-83; Michael Slater, Douglas 
Jerrold, 1803-1857 (London 2002); William Makepeace Thackeray, The Letters and Private Papers, 
Bd. 1: 1817-1840, hg. v. Gordon N. Ray (London 1945); Stephen James Carver, The Life and Works of 
the Lancashire Novelist William Harrison Ainsworth, 1805-1882 (Lewiston, N.Y., 2003); William 
Charles Macready, The Journal of William Charles Macready, 1832-1851, gek. und hg. v. John 
Courtenay Trewin (London: 1967). Ann Blainley, The Farthing Poet: A Biography of Richard Hengist 
Horne, 1802-84; A Lesser Literary Lion (London 1968), 118, weist darauf hin, dass Eliza Andrews 
Orme bereits vor dem Tode ihres Vaters mit Horne und Elizabeth Barrett Browning Kontakt hatte. 
Gegenüber Margaret Ruskin beklagte sich Andrews 1832 allerdings über seine Frau, die (als Tochter 
eines Brauers?) angeblich seinen sozialen Aufstieg behinderte: Margaret an John James Ruskin, Herne 
Hill, 10.3.1831, Family Letters, 1.242-4, hier: 242-3. 

113 Siehe etwa Anstruther, Patmore’s Angel, 56-7.  



hungen bestanden jedoch zwischen den Andrews und dem liberalen Journalisten Henry 

Crabb Robinson (1775–1867) sowie dem radikalliberalen Richter und Schriftsteller 

Thomas Noon Talfourd (1795-1854).114

Zudem scheint Laman Blanchard zu Andrews eine enge Beziehung gepflegt zu haben, 

denn er verfasste einen Nachruf auf Andrews in Form des Gedichtes The Eloquent 

Preacher Dead (1843), das über Andrews relativ ausführlich Auskunft erteilt.115 In 

Blanchards Versen wird Andrews insbesondere als kunstinteressiert und gebildet 

charakterisiert: “His pleasures were as melodies from reeds  / Sweet books, deep music, 

and unselfish deeds, / Finding immortal flowers in human weeds” – und an anderer Stelle 

heißt es: “Fancy was his, and learning, and fine sense”.116 Zudem stellte Blanchard 

Andrews als einen der Welt zugewandten Theologen dar, der – was bei Ruskins evange-

likalen Prediger sonst nicht zu beobachten ist – in künstlerischen und literarischen 

Werken einen Widerschein der Größe Gottes gesehen haben soll.117 Neben Kunstwerken 

soll die Schöpfung für Andrews eine besondere religiöse Bedeutung besessen haben.118

Es spricht vieles dafür, dass Blanchards Gedicht einige Charaktermerkmale von 

Andrews treffend herausarbeitet. So wie Blanchard Andrews’ Religiosität als “cheerfu[l]” 

und “serene” qualifizierte,119 bezeichnete nämlich auch Ruskin Andrews’ Theologie als 

‘unbeschwert’.120 Andrews’ Einsatz für Schutz und Bewahrung der Schöpfung fand zu-

mindest in einer Predigt Ausdruck, die Ruskin und Margaret Ruskin besucht haben.121

Diese Predigt hielt Andrews zugunsten der zu dieser Zeit finanziell schwer ange-

schlagenen Society for the Prevention of Cruelty to Animals (gegr. 1824).122 Diese 

114 Anstruther, Patmore’s Angel, 9, 18. In Henry Crabb Robinson, Diary, Reminiscences, and 
Correspondence of Henry Crabb Robinson, Barrister-at-Law, F.S.A., hg. v. Thomas Sadler, 3 Bde. 
(London 21869), taucht Andrews allerdings nicht auf.  

115 Samuel Laman Blanchard, “The Eloquent Preacher Dead” (1843), in: The Poetical Works of Laman 
Blanchard, hg. v. William Blanchard Jerrold (London 1876), 225-7. Dass sich dieses Gedicht auf 
Andrews’ bezieht, ist dem Bookman zu entnehmen: [Anon.], “News Notes”, 70. Vgl. auch Anstruther, 
Patmore’s Angel, 48.  

116 Blanchard, “The Eloquent Preacher Dead”, 226, ll. 1-3 und 7.  
117 Ibid., 225, ll. 13-15: „He taught the cheerfulness that still is ours, / The sweetness that still lurks in 

human powers; / If Heaven be full of stars, the earth has flowers!“ Von Widerschein (“mirror’d 
Heaven”) ist ibid., 226, l. 5, in ähnlichem Zusammenhang die Rede.  

118 Ibid., 226, ll. 17-8: „He deemed that love of God was best arrayed / In love of all the things that God 
has made.“  

119 Ibid., 225, l. 13; 226, l. 4.  
120 Bzw. als weniger “düster” als die Theologie anderer Pastoren, die die Familie hörte: Praeterita (1885-

89), Works, 35.382.  
121 Margaret an John James Ruskin, Herne Hill, 20.10.1829; Family Letters, 1.202-4, hier: 203. Die 

Predigt über “The Religious and Moral Duty of Man in the Dumb Creation” wurde in der Times
angekündigt (ibid., 204 FN1).  

122 [Lewis Gompertz], Objects and Address of the Society for the Prevention of Cruelty to Animals, 
Established in June 1824 (London 1829), 6, über die Finanzprobleme der Organisation. 



Vereinigung war von den evangelikalen Reformern Richard Martin (1754–1834), 

William Wilberforce (1759–1833) und Thomas Fowell Buxton (1786–1845) als eine der 

weltweit ersten Tierschutzvereinigungen ins Leben gerufen worden, um den rationalen 

und sittlich korrekten Umgang mit der Schöpfung zu fördern und gegen das dissolute 

Verhalten der Unterschichten – etwa bei Hahnen-, Hunde- und Bärenkämpfen – anzu-

gehen.123 Trotz der renommierten Schirmherren wurde die SPCA in den 1820er Jahren in 

breiten Kreisen als eine skurrile Organisation betrachtet. Dies lag zum Teil auch daran, 

dass sich ihre Vertreter weit weniger gegen elitäre Gewaltäußerungen wie Duelle, 

Körperstrafen oder den Jagdsport aussprachen als gegen die in den Unterschichten 

beliebten Hundekämpfe.124 Bei Margaret Ruskin stieß Andrews’ Appell jedoch auf offene 

Ohren, da sie anscheinend ähnliche Ansichten wie Andrews zum Tierschutz vertrat 

(Ruskin erhielt wohl auch aus diesem Grund keinen Unterricht z.B. in Reiten und 

Jagen).125

Die Affinität zur Kunst, die Blanchard bei Andrews’ beobachtete, fand in der Aus-

stattung der Beresford Chapel Ausdruck.126 Sie war unter anderem mit Figurenschmuck 

und farbigen Glasfenstern geschmückt worden und fiel damit weithin aus dem Rahmen 

nonkonformistischer Kirchenausstattungen des frühen 19. Jahrhunderts: “His Chapel […] 

appeared in its munificence of fancies, extraordinary then […] [and] gave you, certainly, 

no idea of the Dissenting Conventicle”, erinnerte sich Edwin Paxton Hood, der – wie 

Blanchard – Andrews als einen kunstsinnigen, humorvollen und breit gebildeten Mann 

beschrieb.127 Die teure Ausstattung seiner Kapelle wurde für Andrews um 1838-40 

möglicherweise sogar zum Verhängnis, da sie ihn angeblich in eine finanzielle Notlage 

stürzte, die ihn schließlich dazu zwang, die hypothekenbelastete Kapelle zu verlassen 

123 Zu den Zielen der SPCA: [Gompertz], Objects of the SPCA. Siehe auch Chien-Hui Li, “A Union of 
Christianity, Humanity, and Philanthropy: The Christian Tradition and the Prevention of Cruelty to 
Animals in Nineteenth-Century England”, Society & Animals 8 (2000), 265-85, bes. 267-8. 

124 Brian Howard Harrison, “Animals and the State in Nineteenth-Century England”, English Historical 
Review 88 (1973), 786-820; umstritten war insbes. Richard Martin: Shevaun Lynam, ‘Humanity Dick’: 
A Biography of Richard Martin, MP, 1754-1834 (London 1975). 

125 Margaret und John Ruskin an John James, Oxford, 8.2.1837; in: Family Letters, 2.426-431. Margaret 
Ruskin lobte Ruskin dabei für seine Tierliebe: “Thank God our child has pursuits which afford 
certainly more solid happiness without shortening the existence or putting to pain the meanest of Gods 
creatures” (ibid., 427-8).  

126 Stell, Inventory of Nonconformist Chapels, 115, Nr. 228: Die Beresford Chapel wurde 1997 abgerissen, 
ist aber in zwei Aquarellen von 1824 – einer Außenansicht von John Hassell und einer Innenansicht 
von G. Yates – im Guildhall Library Print Room (Kat.No. p5390394) dokumentiert.  

127 Hood, Lamps of the Temple, 133. Ruskin nutzte die Beschreibung der Beresford Chapel in Praeterita
dagegen für einen Vergleich mit der “beauty of architecture and scenery abroad” und für eine Spitze 
gegen den angeblich ästhetisch unsensiblen Evangelikalismus in England: “[I] accept[ed] with 
resignation the æsthetic external surroundings of a London suburb, and, yet more, of a London chapel. 
For Dr. Andrews’ was the Londonian chapel in its perfect type”.  



(seine Situation wurde zudem durch einen zeitweise siebzehnköpfigen Familienhaushalt 

verschärft).128 Die geringe Zahl von Pressenachrufen auf Andrews – er starb wenige 

Monate nach dem Auszug aus der Kapelle – erklärt sich vermutlich durch diesen Vorfall, 

der ihn in bürgerlichen Kreisen zweifellos seine gesellschaftliche Achtung kostete.129

Seine Töchter Eliza (1816-92) und Emily Augusta (1824-62) hielten aber weiterhin Kon-

takt zu Künstlern und Literaten und hatten später Verbindungen zu den Präraffaeliten, 

Carlyle, Ruskin und Tennyson.130 Emily Andrews blieb offenbar Douglas Jerrold ver-

bunden131 und heiratete 1847 den Dichter Coventry Patmore (1823-96), den sie durch 

Blanchard kennengelernt hatte.132

Sicherlich hob der antiklerikal und anti-sabbatarianisch eingestellte Blanchard133 in 

seinem Portrait solche Züge hervor, die er und seine literarisch interessierten Bekannten 

an Andrews schätzten, doch das Fehlen der für eine evangelikale Biographie typischen 

Merkmale – Lebenskrisis, Selbstkritik, Buße und conversion, Zweifel und Glaubensbe-

kräftigung – sowie der für die evangelikale Geisteshaltung typischen Glaubensprinzipien 

(Glaubens- statt Werkgerechtigkeit, Erwählung, Heiligung und Gesetzesgehorsam) wirft 

die Frage auf, welchen theologischen Standpunkt Andrews bezog.  

Andrews’ Ausbildungsstätte, die Hoxton Academy, Shoreditch, Middlesex (gegr. 

1778, verlegt 1791, und 1825 überführt ins Highbury College bzw. New College, Lon-

don), war eine kongregationalistisch dominierte, aber breit nonkonformistisch-evange-

likale Ausbildungsstätte mit einer in ihrer politischen Ausrichtung offenbar vorherrschend 

whiggistischen Haltung.134 Im 18. Jahrhundert hatte sich die Hoxton Academy durch ihr 

128 [The Editors], “Decease of the Rev. Edward Andrews, LL.D.”, Spiritual Magazine, and Zion’s Casket
[17] (1841), 257. Anstruther, Patmore’s Angel, 19, 24-5.  

129 Vgl. die Bemerkungen J. Maskells, “Beresford Chapel”, Notes & Queries 7th ser. 1 (1886),S. 152.  
130 Anstruther, Patmore’s Angel, 48.  
131 [Anon.], “The Angel in the House”, Bookman 3 (1892), 12-4.  
132 Anstruther, Patmore’s Angel, 48.  
133 Slater, Douglas Jerrold, 74, 254.  
134 Zur Akademie: Robert Simpson, Plan of the Evangelical Academy, Hoxton ([London 1794]); vgl. 

[Anon.], “Hoxton Academy”, Evangelical Magazine 7 (1799), 308. Eine neuere Studie zur Geschichte 
der Akademie liegt offenbar nicht vor. Irene Parker, Dissenting Academies in England. Their Rise and 
Progress and their Place among the Educational Systems of this Country (Cambridge 1914); sowie 
Herbert McLachlan, English Education under the Test Acts: Being the History of Nonconformist 
Academies 1660-1820 (Manchester 1931), sind darauf konzentriert, die Qualitäten der 
nonkonformistischen Akademien allgemein hervorzuheben. Gewisse Eindrücke von der geistigen 
Athmosphäre an der Hoxton Academy um 1800 vermitteln aber die Biographien des kongre-
gationalistischen Pfarrers und zeitweiligen Sekretärs der Akademie Charles Buck (1771–1815): John 
Styles, Memoirs and Remains of the Late Rev. Charles Buck (Philadelphia 1817), 105-10; sowie des 
Missionars und Sinologen Robert Morrison (1782–1834): Eliza Armstrong Morrison, Memoirs of the 
Life and Labours of Robert Morrison, 2 Bde. (London 1839), 1.30-58. Vgl. ähnliche Zeugnisse in: John 
Waddington, Congregational History, Bd. 4: Continuation to 1850; With Special Reference to the Rise, 
Growth, and Influence of Institutions, Representative Men, and the Inner Life of the Churches (London 



klassisch-philologisch geprägtes Lehrangebot den Ruf einer führenden nonkon-

formistischen Erziehungsanstalt erworben.135 In religiösen Fragen herrschte in den Jahr-

zehnten um 1800, als Andrews dort studierte, unter dem Prinzipat des Presbyterianers 

Robert Simpson (1746-1817) möglicherweise eine strikt calvinistische Haltung vor 

(Simpson war auch Autor bzw. Trustee des strikt-calvinistischen Evangelical Maga-

zine)136 Die von Andrews in seinen Studienjahren bevorzugt besuchte kongrega-

tionalistische Surrey Chapel, Blackfriars, London, war während der Tätigkeit Rowland 

Hills (1744–1833) ebenfalls Zentrum eines strikt calvinistischen Evangelikalismus, wobei 

auch Hill interdenominationell und politisch reformerisch-liberal orientiert war.137 Seine 

Tätigkeit als Pfarrer nahm Andrews zunächst an der kongregationalistischen Bethel 

Chapel in Romford, Essex, auf. Seine bildreich-poetischen Predigten waren aber bald in 

der Metropole gefragt und ließen ihn, nach seinem Umzug 1818, in kurzer Zeit zu “one of 

the most Popular Preachers of the Metropolis” aufsteigen.138  

Andrews legte Wert darauf, als entschiedener Calvinist betrachtet zu werden.139 Damit 

lag er ganz im Trend der Zeit, in der ein rigiderer Calvinismus vielen Evangelikalen als 

Ausweg aus der Orientierungslosigkeit der 1820er Jahre erschien.140 Aufschlussreich ist 

Andrews’ Selbstcharakterisierung vor allem aber im Zusammenhang mit dem Sach-

verhalt, dass er zeitweilig Mitherausgeber des Spiritual Magazine (1824-52) war.141 Dies 

war eine überdenominationelle Zeitschrift hochcalvinistischer Autoren, wenn nicht sogar 

das Zentralorgan der Hochcalvinisten vor Erscheinen des baptistischen Gospel Standard

(seit 1835).142 Hochcalvinistisch dominierte Organisationen wurden von diesem Journal 

1878), 155-6, 210-2. 
135 David L. Wykes, “The Contribution of the Dissenting Academy to the Emergence of Rational Dissent”, 

in: Knud Haakonssen (Hg.), Enlightenment and Religion: Rational Dissent in Eighteenth-Century 
Britain (Cambridge 1996), 99-139, hier: 131.  

136 Zu Simpson: Fasti Ecclesiae Scoticanae, 7.486, 492; George Redford, A Sermon, Preached at the 
Independent Chapel, Uxbridge, January 4th, 1818: Occasioned by the Decease of the Rev. Robert 
Simpson, D.D., Late Resident and Theological Tutor of the Hoxton Academy; With a Short Sketch of his 
Life and Character (London [1818]). Als Autor bzw. Trustee wird Simpson auf dem Titelblatt des 
Evangelical Magazine 4 (1796) und 7 (1799), unpag., aufgeführt. 

137 Zu Hill: Alan F. Munden, “Hill, Rowland”, in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite 
datiert: Mai 2006; letzer Abruf: 26.11.2007): <http://www.oxforddnb.com/view/article/13297> Auf 
Andrews Nähe zur Surrey Chapel weist Anstruther, Patmore’s Angel, 12, hin.  

138 Hood, Lamps of the Temple, 133.  
139 Edward Andrews, Sermons Delivered at Beresford Chapel, Walworth (London 1827), iii.  
140 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 77-8. 
141 Dies geht hervor aus: [The Editors], “Decease of the Rev. Edward Andrews, LL.D.”, Spiritual 

Magazine, and Zion’s Casket [17] (1841), 257. 
142 Carter, Anglican Evangelicals, 256, nennt den Gospel Standard das Hauptperiodikum der 

Hochcalvinisten. Eine nahezu zeitgenössische Darstellung der religiösen Presse legt hingegen nahe, 
dass das Spiritual Magazine und das Gospel Magazine (1826-74) das Sprachrohr der Hochcalvinisten 
waren: [Anon. (Editor?)], “The Oldest of Religious Periodicals”, Wesleyan-Methodist Magazine 5th 



gegen moderate Evangelikale verteidigt, die ihrerseits solche Vereine und Gesellschaften 

als sektiererisch, antinomianisch und damit als häretisch und antisozial bekämpften.143

Herausgeber und Beiträger des Spiritual Magazine hatten sich aus diesem Grunde immer 

wieder mit Vorwürfen gegen den Hochcalvinismus auseinanderzusetzen, wie sie aus 

Kreisen strikter und moderater Calvinisten sowie Arminianer vorgebracht wurden. Kritik 

dieser Art wurde unter anderem vom Congregational Magazine geäußert144 – Andrews 

setzte sich also mit seinem Engagement in Gegensatz zum verbreiteten Meinungsbild in 

seiner eigenen Religionsgemeinschaft. 

Andrews verließ zu einem nicht genannten Zeitpunkt die Redaktion des Spiritual 

Magazine, da er angeblich, wie seine Nachfolger anmerkten, nicht zu kontinuierlicher 

Mitarbeit fähig oder bereit war: “[H]is erratic genius could not continue to be restrained 

by the attentions necessary to a monthly publication”.145 Andrews blieb jedoch der 

Zeitschrift eng verbunden, und seine Predigten wurden im Magazin häufig und positiv 

rezensiert.146 Er trat zudem offenbar als Gastredner bei der Gründungsveranstaltung der 

Gospel Tract Society (1824-27) auf.147 Diese vom anglikanischen Hochcalvinisten Robert 

Hawker (1753-1827) mitbegründete Gesellschaft zur Verbreitung christlicher Literatur 

bildete eine Abspaltung bzw. einen antiarminianischen Widerpart zur überdenomina-

ser. 1 (1855), 1-14, hier: 4. Die Ausrichtung des Spiritual Magazine zeigt sich bereits im “Introductory 
Discourse”, der dem (anglikanischen) Hochcalvinisten Robert Hawker (1753-1827) überlassen wurde: 
Spiritual Magazine, or, Saints’ Treasury 1 (1824-25), 1-6. In einer langen Artikelserie wurden zudem 
Hawkers Überzeugungen verteidigt: [Anon.], “A Refutation of the Sentiments of the Rev. Isaiah Birt, 
On the System of Theology, Taught by the Rev. Dr. Hawker, &c.”, Spiritual Magazine 1 (1824-25), 
289-94, 335-42, 366-71, 394-405; 2 (1825-26), 15-22, 114-7, 143-6. Siehe zudem die Nachrufe und 
Rezensionen zu Werken hochcalvinistischer Prediger wie Hawker, John Gill, Joseph Irons, William 
Gadsby und Henry Fowler: Spiritual Magazine 3 (1826-27), 61-3, 190; 4 (1827-28), 25-9, 192; 7 
(1830/31), 61-2; [14] (1838), 68; [19] (1843), 148 u.a.. Forschungen über das Spiritual Magazine liegen 
meines Wissens nicht vor. 

143 So wurde z.B. über die Gospel Tract Society (1824-27) breit berichtet und ein Gründungsaufruf 
Thomas Cornes für eine London Gospel Missionary Society: Spiritual Magazine (1838), 16-37, 
verbreitet. Von der Missionsgesellschaft ist weiter offenbar nichts bekannt, 1903 wurde eine 
Gesellschaft gleichen Namens in den USA gegründet. 

144 Congregational Magazine 10 [new ser. 3] (1827). 
145 [Editors], “Decease of Edward Andrews”, 257.  
146 Siehe Spiritual Magazine 3 (1826-27), 121-5; 346-9; 4 (1827-28), 256; 351-2; 5 (1828-29), 29-30, 89-

91; [14] (1838), 45-6.  
147 [Anon.], “Gospel Tract Society”, Spiritual Magazine 2 (1825-26), 88-94, führt neben Andrews auch 

noch andere hochcalvinistische Prediger als Mitglieder und Gastredner auf. Zu den Unterstützern der 
Gospel Tract Society zählten offenkundig viele Tory-Evangelikale, wie der Earl of Roden: Spiritual 
Magazine 4 (1827-28), 94. Samuel Couling, History of the Temperance Movement in Great Britain and 
Ireland (London 1862), 268-9, zählt Andrews außerdem zu den Anhängern der Mäßigungsbewegung, 
die besonders unter strikt-calvinistischen Evangelikalen Anhänger hatte. Vgl. Brian Harrison, Drink 
and the Victorians: The Temperance Question in England, 1815-1872 (London 1971). Richard W. 
Mould, Southwark Men of Mark, Past and Present: A Contribution Towards a Dictionary of Southwark 
Biography, hg. v. Robert Woodger Bowers (London: Bowers, 1905), 6-15, weist zudem darauf hin, 
dass Andrews als Gefängnisgeistlicher nonkonformistische Insassen und Todessträflinge in Newgate 
betreute. 



tionell evangelikalen Religious Tract Society und wurde von der Mehrheit der Evan-

gelikalen scharf angefeindet.148 Ein weiteres Engagement bei der Gospel Tract Society

ging Andrews allem Anschein nach allerdings nicht ein. Dennoch eilte Andrews 

mindestens aufgrund solcher Verbindungen der Ruf voraus, hypercalvinistische An-

schauungen zu vertreten. So berichtete das moderat-calvinistische Evangelical Magazine: 

“[W]e heard it intimated, in more quarters than one, that Dr. Andrews’ System of 

Theology was tinctured with the Hyper-Calvinism of the day”.149 Edwin Paxton Hood 

monierte dies gleichfalls: “[Andrews] illustrated the strange perversity of Humanity, by 

yielding his faith to the narrow dogmas of the most cold and frigid Hyperism.”150

Hochcalvinisten waren unter moderateren Evangelikalen nicht gut gelitten. Zum Vor-

wurf wurde ihnen insbesondere gemacht, dem Antinomianismus Vorschub zu leisten, d.h. 

die Vorstellung zu verbreiten, Erwählte seien von moralischen Verpflichtungen gegen-

über dem Gesetz Gottes frei.151 Freilich gingen Hochcalvinisten selten so weit, Verstöße 

gegen das Gesetz Gottes bzw. gegen geltendes Recht pauschal als irrelevant für die 

Errettung zu sanktionieren. Doch sie betonten, dass die Erwählung eines Menschen durch 

Gott autonom von der Tugendhaftigkeit und Wohltätigkeit des Geretteten erfolge, der 

Heiligung voranginge und nicht durch menschliches Handeln beeinflussbar sei.152 Der 

“duty faith” ihrer weniger radikalen Glaubensbrüder, die sich durch strenge Einhaltung 

des göttlichen Gesetzes ihrer Erlösung gewiss zu werden versuchten, wurde von Hoch-

calvinisten als synergistisch abgelehnt – d.h. sie argwöhnten, dass sich hinter dem 

Aktivismus der Moderaten die Vorstellung verbarg, der Mensch könne sich seine Er-

lösung erarbeiten.153 Ihre Kritik am Aktivismus führte allerdings, wie Ian Shaw jüngst 

148 Grayson Carter, Anglican Evangelicals, 145. 
149 [Anon.], Rez von Andrews’ Sermons (1827), Magazine of the Reformed Dutch Church 1 (1827), 370-2, 

hier: 370-1 [Nachdruck einer Rezension des Londoner Evangelical Magazine].  
150 Hood, Lamps of the Temple, 134. Auch Basil Champneys, Memoirs and Correspondence of Coventry 

Patmore, Bd. 1 (London 1900), 124-7, charakterisiert Andrews indirekt als “Protestant of a somewhat 
Puritanical sort” und gibt an, Andrews “occup[ied] a high position among his co-religionists, by whom 
he is said to have been regarded as ‘a sort of Pope’” (Zitate: ibid., 1.126). Champneys nennt keine 
Quelle; vermutlich spielt seine Bemerkung auf Andrews’ Ruf als Hochcalvinist an oder deutet an, dass 
sich Andrews’ mit seinem Kunstinteresse und unkonventionellen Lebensstil von den unter 
evangelikalen Geistlichen üblichen Normen absetzte.  

151 Zur Verteidigung hochcalvinistischer Anschauungen im Spiritual Magazine siehe u.a.: [Anon.], Rez. v. 
James Jacks, Hints to those who Write against (what they are Pleased to Term) Antinomianism (1825), 
Spiritual Magazine, or, Saints’ Treasury 3 (1826-27), 63; Job Hupton und [Andrew], “Free Grace 
Salvation fully Asserted, and Real Antinomianism Denied”, Spiritual Magazine 3 (1826-27), 161-6; 
[Anon.]., Rez. v. John Andrews Jones, The Cause of God and Truth: A Reply to the Clamorous Outcry 
against the Truths of God by the Editors of the Congregational and Particular Baptist Magazines ... in 
their Obituary of ... Robert Hawker, D.D. (1827), Spiritual Magazine 4 (1827-28), 60-1.  

152 Toon, Emergence of Hyper-Calvinism, 45; Shaw, High-Calvinists in Action, 17. 
153 Shaw, High-Calvinists in Action, 17.  



deutlich macht, nicht dazu, dass sie sich gegen karitative Tätigkeiten prinzipiell verwahrt 

hätten. Dennoch hatte Philanthropie für sie nicht den gleichen religiösen Stellenwert wie 

für Arminianier oder moderate und strikte Calvinisten, weil Hochcalvinisten gute Werke 

nicht als notwendige Folge der Heiligung und als Zeichen der Erwählung betrachteten. 

Tatsächlich vertrat Andrews in seinen Predigten den gleichen Standpunkt wie das 

Spiritual Magazine: Er sprach sich zwar gegen die Ansicht aus, die Erwählten seien von 

moralischen Pflichten frei.154 Gleichzeitig erkannte er karitativen Werken nicht den 

Stellenwert zu, den sie etwa für William Howells hatten. Appelle an die 

Gemeindemitglieder, ihre Sünden zu erkennen und sich zu einem karitativ-aktivistischen 

“duty faith” zu bekehren, finden sich in Andrews’ Predigten kaum, und Wohltätigkeit 

wurde von ihm auch nicht als eine wesentliche Komponente von ‘Wiedergeburt’ und 

Erwählung dargestellt.155 Vielmehr monierte die Kritik der Moderaten am vermeintlichen 

Antinomianismus der Hochcalvinisten.156 Im Einklang mit hochcalvinistischen 

Anschauungen betonte Andrews zudem die Absolutheit der Prädestination.157 Diese 

straffe Auffassung der Erwählungslehre missfiel moderateren Calvinisten, weil sie nicht 

zum Aktivismus, zu einem moralischen Lebenswandel, zum interdenominationellen 

Dialog und gemeinsamem Handeln anzuregen, sondern eher das selbstgefällige und 

passive Sektierertum derer zu begünstigen schien, die sich für erwählt hielten (aus diesem 

Grund bezeichnete etwa Hood den Hochcalvinismus als “cold and frigid”).158 Wie viele 

im radikalevangelikalen Umfeld nach neuer Orientierung Suchende betonte Andrews 

außerdem das inwendige Wirken des Heiligen Geistes in der Seele des Menschen und 

forderte mehr “enthusiasm” im Glauben.159

Bemerkenswert ist allerdings, dass Hood und andere Autoren Andrews zumindest von 

dem Vorwurf ausnahmen, dem angeblichen Hang der Hochcalvinisten zum 

selbstgefälligen Sektierertum nachgegeben zu haben.160 Selbst Hood gestand Andrews zu: 

“[Andrews did not] trim down his soul to the dominions of his sect”.161 Offenkundig 

154 Andrews, “Sermon VI” [über Ps 30,5], in: Andrews, Sermons at Beresford Chapel, 165-198, hier: 168. 
Anders als Irving begrüßte Andrews auch die Tätigkeiten der Missionsgesellschaften: Andrews, 
Lectures on the Doctrine of the Holy Trinity (London 21828), 242.  

155 Andrews, “Sermon IX” [über Jes 45,8], in: ders., Sermons at Beresford Chapel, 251-84, hier: 279-80.  
156 Andrews, Lectures on the Trinity, 273.  
157 Andrews, “Sermon IX”, hier bes.: 277.  
158 Hood, Lamps of the Temple, 134.  
159 Andrews, Lectures on the Trinity, 216, 273.  
160 Auch der Rezensent des strikt-calvinistischen Evangelical Magazine nahm Andrews in Schutz vor der 

Kritik, hochcalvinistisch-antinomianische Überzeugungen zu verbreiten: [Anon.], Rez. von Andrews’ 
Sermons (1827), 371. 

161 Hood, Lamps of the Temple, 137.  



betonte Andrews in seiner Auffassung der Erwählungslehre nicht so sehr die Exklusivität 

der Errettung, sondern die verzeihende Gnade Gottes auch bei der Erwählung. Aus den 

wenigen von Andrews veröffentlichten Predigten ist dieser Standpunkt leider nur 

verschwommen zu rekonstruieren, da er mehr der sogenannten “experimentellen” als der 

dogmatisch-instruktiven Homiletik zuneigte; d.h. Andrews gab vor allem den religiösen 

Erfahrungen von Gläubigen Ausdruck und verknappte dagegen die Erörterung dogma-

tischer Fragen.162 Aus den Ansprachen an seine Gemeinde geht jedoch hervor, dass er den 

Kreis der ‘Erwählten’ nicht besonders eng fasste.163 Andrews wurde von moderateren 

Evangelikalen daher nicht nur wegen seines Eintretens für die Prädestinationslehre 

kritisiert, sondern darüber hinaus angegriffen, weil er den Versöhnungswillen Gottes an-

geblich zu stark betonte und Sündern nicht die gebotene Mahnung zuteil werden ließ: 

“[C]onsolation is administered so flippantly [by Andrews that] […] the sinner will be left 

without remorse, and true dependence on the work of Jesus Christ; and the saint without 

stimulus to holiness of heart and righteousness of conduct”, ereiferte sich etwa das strikt-

calvinistische Baptist Magazine.164

Zusammen betrachtet legen diese Sachverhalte nahe, dass Andrews die hochcalvini-

stische Indifferenz gegenüber dem evangelikalen Heiligungsstreben und guten Werken 

mit einem fast arminianischen Heilsuniversalismus verband. Dass diese Position von 

Ruskin und Blanchard als “cheerful” und “serene” begriffen wurde, überrascht nicht. Mit 

dieser Haltung setzte sich Andrews freilich in einen scharfen Gegensatz zu den mehr-

heitlich moderaten und strikt-calvinistischen Evangelikalen der ersten Jahrhunderthälfte. 

Er wich damit auch deutlich von den Glaubensüberzeugungen William Howells’ ab, den 

Ruskin und seine Eltern vor 1823 als Prediger bevorzugt hatten. Überzeugungen, wie sie 

Andrews vertrat, wurden in den 1820er und 1830er Jahren, nur in Kreisen ‚radikalevange-

likaler‘ Dissidenten, etwa von Alexander Scott, vertreten. 

Auch in seinen politischen Ansichten und seinem Lebensentwurf wich Andrews 

deutlich von den übrigen Predigern Ruskins ab. Anders als der toryistische Howells etwa 

162 Zum ‘experimentellen’ Predigen: John Jennings, “Of Particular and Experimental Preaching” (1723, 
31736), in: Edward Williams (Hg.), The Christian Preacher: Or, Discourses on Preaching, by several 
Eminent Divines, English and Foreign (London 31820), 43-58; und Philip Doddridge, Lectures on 
Preaching, and the Several Branches of the Ministerial Office; Including, the Characters of the most 
Celebrated Ministers among Dissenters and in the Establishment (1804) (London 1807), 13-4, 95, 112. 

163 So sprach Andrews seine Gemeinde beispielsweise als “the regenerated elect,—the converted,—the 
called by divine grace” an: Andrews, Spiritual Lethargy: A Sermon, Delivered at Beresford Chapel, 
Walworth (London 1829), 5.  

164 [Anon.], Rez. von Edward Andrews’ Sermons (1827), Baptist Magazine 19 [3rd ser. 2] (1827), 317-
318.  



tendierte Andrews offenkundig zum politischen Liberalismus, da er sich für die Reform-

bewegungen zur Gefängnisreform und zum Tierschutz einsetzte, die maßgeblich von 

Whigs geführt wurden.165 Liberale Ansichten herrschten zudem in seinem Bekanntenkreis 

vor und dominierten nicht nur in Andrews’ Ausbildungsstationen, sondern im Londoner 

Kongregationalismus insgesamt.166 Tugendstreben und sozialreformerischen Aktivismus 

lehnte Andrews demnach nicht grundsätzlich ab. Sein Engagement war vermutlich jedoch 

mehr vom hochcalvinistischen ‚Quietismus‘ der Selbstdiszipinierung, Selbstbescheidung 

und Ich-Aufgabe motiviert als vom Heiligungsstreben und Sendungsbewusstsein der 

moderateren Evangelikalen. Seine Begeisterung für die Künste, die nicht wenigen 

Evangelikalen in religiösen Zusammenhängen als Objekt der Idolatrie oder als bloßes 

‘Spielzeug’ der Vergnügungssucht verdächtig waren, legt zudem den Schluss nahe, dass 

Andrews einiges vom Impetus des radikalevangelikalen Spiritualismus in seine Gemeinde 

trug. Diese weltliche Note lässt Andrews als eine singuläre Ausnahmeerscheinung unter 

den evangelikalen Predigern erscheinen, die Ruskin hörte. 

Ruskin lernte bei Andrews demnach eine Variante des Evangelikalismus kennen, die 

nur von einer kleinen Minderheit, fast könnte man sagen: Avantgarde ‚radikal-

evangelikaler‘ Dissidenten vertreten wurde. Diese Variante steht diametral im Gegensatz 

zu dem Bild einer methodistisch, orthodox-calvinistisch oder hochanglikanisch dominier-

ten Religiosität, die die Ruskin-Forschung bislang für Ruskins religiöse Entwicklung 

annimmt. Anders als Ruskin in Praeterita glauben machte, war Andrews’ Hochcalvinis-

mus eine zeitgenössisch hart umstrittene Variante des Evangelikalismus und divergierte 

in einigen zentralen Aspekten von den orthodox-presbyterianischen Überzeugungen 

seiner Eltern. Margaret und John James Ruskin stimmten daher möglicherweise nicht in 

allen ihren Überzeugungen mit Andrews’ Dogmatik überein. Dennoch schätzten sie seine 

Predigten sicherlich nicht nur ihres Stils halber. Margaret Ruskin könnte durchaus 

goutiert haben, dass Andrews der Prädestinationslehre so starkes Gewicht gab. Ruskins in 

Praeterita geäußerte Sympathie für Andrews’ ‘unbeschwerte’ bzw. ‘frohsinnige’ Theo-

logie legt dagegen den überraschenden Schluss nahe, dass ihm vor allem die unortho-

doxen Aspekte von Andrews’ Theologie attraktiv erschienen: Er sympathisierte offenbar 

165 Zur Strafrechts- und Gefängnisreform siehe: Richard R. Follett, Evangelicalism, Penal Theory and the 
Politics of Criminal Law Reform in England, 1808-1830 (Basingstoke 2001). 

166 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.256, bezeichnete den Londoner Prediger John Clayton (1754-1843) als 
“perhaps the only Independent minister in London whose politics are of a decidedly Conservative 
complexion”. Dies deckt sich zum Teil mit den Feststellungen von Thomas Aveling, Memorials of the 
Clayton Family: With Unpublished Correspondence of the Countess of Huntingdon, Lady Glenorchy, 
The Revs. John Newton, A. Toplady (London 1867), 508-9. 



besonders mit Andrews’ Gottesverständnis, das dessen Güte gegenüber dem göttlichen 

Richtertum deutlich stärker gewichtete. Möglicherweise schätzte Ruskin gleichzeitig auch 

Andrews’ ‘antinomianische’ Rechtfertigungslehre, in der dem Vertrauen in die Prä-

destination Vorrang vor dem evangelikalen Kampf gegen die Sünde eingeräumt würde. 

Sicherlich aber eröffnete Andrews Ruskin den Weg zu der spiritualistischen Religiosität 

der ‚Radikalevangelikalen‘. 

5.5 John Burnet 

Aufgrund von Unregelmäßigkeiten im Unterricht oder Andrews’ nonchalenter Art scheint 

es nach einigen Jahren zu Unstimmigkeiten zwischen ihm und Ruskins Eltern gekommen 

zu sein.167 Auch Meinungsdifferenzen scheiden, wenn man Andrews’ theologische und 

politische Stellung sowie seinen unkonventionellen Lebensstil in Erwägung zieht, als 

Ursachen für einen Bruch nicht aus. John James und Margaret Ruskin wechselten jeden-

falls um 1832/33 die Gemeinde und hörten zeitweise einen “Rev. Burnet,” der, wie sich 

Ruskin erinnerte, eine “gloomier divinity” als Andrews predigte.168 Dies war sicherlich 

der Schotte John Burnet (1789-1862), der in der nahe gelegenen, bis 1824 schottisch-

presbyterianischen, danach aber ebenfalls kongregationalistischen Mansion House 

Chapel, Camberwell, seit Ende 1830 predigte.169 Zuvor hatte Burnet eine evangelikale 

Gemeinde in Irland betreut, und zwar in Cork von 1815 bis 1830.170

Burnets Popularität stützte sich offenbar hauptsächlich auf sein missionarisches, 

religionspolitisches und politisches Engagement.171 So betätigte er sich in der Irish 

167 Zu den möglichen Unstimmigkeiten mit Andrews vgl.: Edward Andrews an John James Ruskin, 
Walworth, 22.5. 1830, Praeterita (1885-89), Works, 35.82 FN 1; und: Margaret an John James Ruskin, 
Herne Hill, 10.3.1831, Family Letters, 1.242-4, hier: 242-3.  

168 Ruskins Erinnerung an Burnet findet sich in: Praeterita (1885-89), 35.382.  
169 Zu Burnet und seiner Gemeinde: [Anon.], “Obituaries: The Rev. John Burnet”, Evangelical Magazine 

and Missionary Chronicle n.s. 4 (1862), 491-3; [Anon.], “Burnet, John, Camberwell,” Congregational 
Yearbook (1863), 214-6; [Anon.], “Biography: Rev. John Burnet”, Christian Witness, and Church 
Members’ Magazine [19] (1862), 316-20; William Harnett Blanch, Ye Parish of Camerwell (London 
1877), 234; William Edward Winks, “The Rev. John Burnet, Preacher and Philanthropist,” in: Winks, 
Lives of Illustrious Shoemakers (London 1883), 339-42; Frederic Boase, “Burnet, Rev. John,” in: 
Boase, Modern English Biography, Bd. 1 (1892) (London 21965), 485-6; Cleal / Crippen, 
Congregationalism in Surrey, 64-6; Fasti Ecclesiae Scoticanae, 7.494-5. Die Kapelle wurde 1852-53 
durch einen neugotischen Neubau ersetzt: Stell, Inventory of Nonconformist Chapels, 113, Nr. 218.  

170 [Anon.], “Biography: Rev. John Burnet”, 317.  
171 So z.B. James Grant, The Metropolitan Pulpit: Or, Sketches of the most Popular Preachers in London, 

2 Bde. (London 1839), 2.221-30, hier: 222. Grants in der neueren Forschung häufig zitiertes Werk ist 
nur mit Vorsicht als Handbuch der Londoner Prediger zu lesen. Von Zeitgenossen wurde es aufgrund 
ungeprüft kolportierter Klatschgeschichten u.ä. vielfach angegriffen. Vgl. die Kritiken u.a. von 
[Pundit], “Another Book of Blunders”, Fraser’s Magazine 21 (1839-40), 461-72; [Anon.], “Preachers 



Evangelical Society (gegr. 1814), einer kongregationalistischen Missionsvereinigung, in 

der British and Foreign Bible Society (gegr. 1804) sowie in der London Missionary 

Society (gegr. 1795). Die zwei zuletzt genannten waren große und sehr öffentlichkeits-

wirksame interkonfessionell-evangelikale Missionsgesellschaften mit starkem kongrega-

tionalistischem Einschlag.172 Sein starkes missionarisches Engagement und seine wenigen 

publizierten Predigten weisen Burnet als einen moderat-calvinistischen Evangelikalen 

aus: Den Kreuzestod Christi betrachtete er dementsprechend als ein universal wirksames 

Sühneopfer, das alle zum Glauben bekehrte Menschen zu rechtfertigen imstande war. Wie 

unter moderaten Evangelikalen üblich, betonte Burnet gleichzeitig die Rolle des 

Gesetzesgehorsams als Zeichen der Heiligung.173

Burnets in politischen Debatten erprobte, kämpferische Rhetorik soll nach Angaben 

des evangelikalen Journalisten James Grant (1802-79) auch seine Predigten dominiert 

haben – Grant zufolge soll die Apologetik (die Verteidigung des Christentums gegen 

Kritiker) Burnets auffallendste Stärke gewesen sein.174 Insgesamt charakterisierte Grant 

Burnet jedoch als einen konventionellen Kanzelredner, “cold and lifeless”, dessen (eher 

dogmatisch-schlichte als “experimentelle”) Predigten dem evangelikalen Publikum nicht 

die von vielen erwarteten vertiefenden Erläuterungen zu Buße, Bekehrung, ‘Wieder-

geburt’, Heiligung, Rechtfertigung und Erlösung boten.175

Unter den ‘Hauspredigern’ der Ruskins stellt Burnet nicht zuletzt aus dem Grund 

einen Sonderfall dar, weil er sich – weit mehr noch als Andrews – mit einer radikal-

liberalen Haltung in der Politik engagierte und zeitweise sogar als möglicher Whig-

Kandidat für das Parlament gehandelt wurde. Burnet war beispielsweise Mitglied in der 

Peace Society und setzte sich später an prominenter Stelle in anderen Gesellschaften u.a. 

and Preaching in London”, London Saturday Journal 1 (1838-39), 369-71 [=(Nr. 24 vom 15.06.1839)].  
172 Zu den angesprochenen Vereinigungen: Desmond Bowen, The Protestant Crusade in Ireland, 1800-

1870 (Dublin 1978); Richard Lovett, The History of the London Missionary Society, 1795-1895, 2 Bde. 
(London 1899); Janice Holmes, “Irish Evangelicals and the British Evangelical Community, 1820s-
1870s”, in: James H. Murphy (ed.), Evangelicals and Catholics in Nineteenth-century Ireland (Dublin: 
Four Courts Press, 2005). 

173 John Burnet, An Essay on the Deity of Christ Viewed in Connexion with the Economy of Redemption
(Cork 1821); ders., “A Renovation of Heart Essential to a State of Salvation", in: Twelve Lectures, 
Delivered at Hoxton-Academy Chapel, in the Year 1839, by Ministers in Connection with the Christian 
Instruction Society (London: Paul, [1840]); ders., “The Reasonableness of the Doctrine of Future and 
Eternal Rewards and Punishments”, in: A Course of Thirteen Lectures to Socialists and others, 
Delivered at Eagle Street Chapel, Red Lion Square by Ministers in Connection with the Christian 
Instruction Society, 1839-40 (London: Paul, [1840]). 

174 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.224-5. Zu Grant siehe D. M. Griffiths, “Grant, James”, in: Oxford 
Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert 2004; letzer Abruf: 27.08.2007): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/11263>  

175 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.224-5, Zitat: 225, und ibid., 224: “As a preacher, Mr. Burnet never 
ranked particularly high.”  



für die Abschaffung der Sklaverei, der Todesstrafe und des Staatskirchentums ein. 

Darüber hinaus beteiligte er sich an der Anti-Corn-Law-Kampagne.176 Zudem war er, 

anders als die übrigen Pastoren Ruskins, ein unentwegter Befürworter der 

Katholikenempanzipation.177 Es gab gleichsam keine politische Kampagne whiggistisch-

radikaler Prägung im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts, an der er nicht mitwirkte. 

Mehr als die “gloomier divinity” Burnets dürfte dieses politische Engagement den Tory 

John James Ruskin auf Dauer befremdet haben, und so scheinen Ruskins Eltern Burnets 

Gemeinde auch nur kurzfristig angehört zu haben. 

5.6 Thomas Dale 

Neben politischen Differenzen zum whiggistisch bzw. radikal eingestellten Non-

konformismus Burnets war sicherlich das Bedürfnis nach einem rhetorisch guten Prediger 

ein wichtiger Grund dafür, warum Ruskins Eltern um 1833/34 erneut ihre Kirchen-

gemeinde wechselten. Der evangelikale Anglikaner Thomas Dale (1797-1870), der von 

1830 bis 1835 an der St. Matthew’s Chapel, Denmark Hill, predigte, trat an die Stelle 

Burnets als ihr bevorzugter Pastor und ersetzte wohl etwa gleichzeitig auch Andrews als 

Ruskins Lehrer.178 Dales Predigten wurden ihres moralischen Gehaltes wegen von der 

Presbyterian Review positiv rezensiert.179 Rhetorische Klarheit und eindringliche Appelle 

an Gewissen und Moral markierten auch für James Grant die Hauptmerkmale von Dales 

Predigten, durch die sich Dale aus Grants Sicht positiv von Burnet absetzte.180 Dales 

Sabbath Companion for Young Persons (1844) gab dieser äußerst moralistischen Haltung 

176 Für Burnets politische Haltung siehe: [Anon.], “Rev. John Burnet,” in: Men of the Time, Bd. 1 (London 
1856), 111-2; und aus den zahlreichen Schriften Burnets u.a. The Endowment of All Religious Sects 
(London 1848), bes. 4-6. Zur Kampagne gegen die Staatskirche: William H. Mackintosh, Disestablish-
ment and Liberation: The Movement for the Separation of the Anglican Church from State Control
(London 1972). 

177 [Anon.], “Biography: Rev. John Burnet”, 317.  
178 Zu Dale: Arthur Burns, “Dale, Thomas”, in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite 

datiert: 2004; letzter Abruf: 22.08.2007): < http://www.oxforddnb.com/view/article/7019 >. Unter den 
älteren Darstellungen siehe z.B.: [Anon.], “Rev. Thomas Dale,” in: Men of the Time, Bd. 1 (London 
1856), 185-8; Charles Knight, “Dale, Thomas,” in: Charles Knight/[Alexander Ramsay/James Thorne], 
The English Cyclopaedia, Div. III: Biography, Bd. 2 (London 1856); George Clement Boase, “Dale, 
Thomas,” in: Dictionary of National Biography, Bd. 13 (London 1888), 386-7; Blanch, Ye Parish of 
Camerwell, 222. Ruskin erwähnt den Gottesdienstbesuch bei Dale erstmals in den Briefen an John 
James Ruskin, Herne Hill, 18.02.1835 und 11.3.1835, Family Letters, 1.295-301, hier: 295; und 308-
14, hier: 310, 312. Vgl. Finley, Nature’s Covenant, 56-7. 

179 [Anon.], Rez. v. Thomas Dale, Probation for the Christian Ministry Practically Considered (1836), in: 
Presbyterian Review 8 (1836), 614.  

180 Grant, Metropolitan Pulpit, 1.216-21, 225-6.  



ebenfalls Ausdruck: “[W]henever there is disinterested effort for the profiting of the souls 

of men, combined with the habit of obedience to the commandments of God, we cannot 

but resolve it unto the working of the spirit of God in our souls”.181 In Dales Darstellung 

wird also missionarische und karitative Tätigkeit (ohne kritische Reflexion über ihre 

möglicherweise fragwürdigen Resultate) mit Heiligung gleichgesetzt, wohingegen die 

Tradition gute Werke eigentlich nur als eine mögliche Folge einer Heiligung auffasste. 

Dales streng-moralistisches Verständnis der Bibel verband sich mit der typischen 

moderat-calvinistischen Auffassung hinsichtlich der universell rechtfertigenden Kraft des 

Sühneopfers Christi: “[A ]l l  shall be covered by the atonement of Christ Jesus as a 

cloak”.182

Im Einklang mit diesen Glaubensgrundsätzen legte der als “decided Tory” geltende 

Dale in seinem Sprengel einen als “bold and uncompromising” beschriebenen 

Moralismus an den Tag:183 Nach Übernahme des Sprengels von St. Bride’s, Fleet Street, 

soll er beispielsweise die Händler seines Viertels gegen sich aufgebracht haben, weil er 

mit einer Kampagne den Sonntagsverkauf zu unterbinden versuchte.184 Allerdings er-

schöpfte sich Dales Engagement nicht in sozialpolitischer Aktivität. Neben seinen Amts-

pflichten fand Dale noch Zeit, literaturgeschichtliche Vorlesungen am Londoner King’s 

College zu halten und rund 70 Werke zu publizieren, unter denen sich auch religiöse 

Gedichte und literarische Übersetzungen finden. 

Wie bei Burnet wurde Ruskin bei Dale offenbar ein moderater, aber gleichzeitig auch 

streng moralistischer und wenig flexibler Evangelikalismus nahegebracht. Dass sich 

Ruskin in seinen Lebenserinnerungen nicht zu Dales Religiosität äußerte, ist möglicher-

weise als Indiz dafür zu werten, dass er sich der Konventionalität von Dales Theologie 

bewusst war und sie daher nicht weiter erläuterte. Ob er Dales Haltung in den 1830er 

Jahren ablehnte oder akzeptierte, ist jedoch nicht sicher festzustellen. Ruskin nannte Dale 

in Praeterita seinen “severest and chiefly antagonist master”,185 bezog sich damit aber 

nur auf Dales Tätigkeit als Lehrer. Danach war ihm Dale wegen seines angeblich 

autoritären Auftretens und seines konventionellen literarischen Geschmacks von der 

ersten Begegnung an unsympathisch.186 Wie Arthur Burns feststellte, ist der Ton von 

181 Thomas Dale, The Sabbath Companion: Being Essays on the First Principles of Christian Faith and 
Practice, Designed especially for the Use of Young Persons (1844) (London: Kerby, 31853), 415.  

182 Ibid., 335.  
183 Grant, Metropolitan Pulpit, 1.225, 218.  
184 Ibid., 1.226.  
185 Praeterita (1885-89), Works, 35.395.  
186 Ibid., Works, 35.81-3; ferner: “Fiction, Fair and Foul” (1880/81), Works, 34.263-397, hier: 365.  



Ruskins Briefen an Dale allerdings durchaus familiär und vertraulich.187 So fragte Ruskin 

seinen ehemaligen Pastor und Lehrer gegen Ende seiner Studienzeit um Rat, ob es 

moralisch legitim sei, von einer Kirchenlaufbahn Abstand zu nehmen und sich stattdessen 

– wie es seinen Talenten entspräche – ganz auf Literatur, Kunst und Naturstudium zu 

konzentrieren:188

Um 1840 stimmte Ruskin demnach mit den Grundsätzen eines missionarisch-

aktivistischen ‘duty faith’, wie ihn Dale und andere moderate Evangelikale vertraten, voll 

überein. Dementsprechend ließ er auch antikatholischen Ressentiments in seinen Briefen 

freien Lauf und schrieb ausführlich über die protestantischen Missionstätigkeiten auf dem 

Kontinent.190 Dabei gab er allerdings zu erkennen, dass er nicht allein die Schrift-

verkündigung, sondern auch die physikotheologisch inspirierte Erforschung der Welt und 

die schönen Künste als Tätigkeiten auffasste, die zur Buße und religiösen Bekehrung 

beitragen konnten: 

Es ist daher anzunehmen, dass Dale Ruskin mindestens in der Zeit um 1840, 

zumindest im Hinblick auf die practical divinity, erheblich beeinflusst hat. Anders als bei 

Andrews und Burnet lernte Ruskin bei Dale eine sehr konventionelle moderat-

187 Burns, “Dale”. Burns Kommentar bezieht sich auf Ruskins “Three Letters and an Essay, found in his 
Tutor’s Desk” (1836-41), Works, 1.355-98.  

188 Brief an Dale, Leamington, 22.09.1841; Works, 1.395-98, hier: 397-8.  
189 Ibid., Works, 1.395-6.  
190 Siehe etwa Ruskins Äußerungen an Dale, Lausanne, 09.06.1841, Works, 1.386-94, hier: 391-3.  
191 An Dale, Leamington, 22.09.1841; Works, 1.395-98, hier: 396-7.  



calvinistische Haltung kennen, die bei Dale mit staatskirchlicher Loyalität und 

toryistischer politischer Tendenz verbunden war. Im Kern stimmte Dales Haltung mit der 

von Howells weithin überein, ohne dessen Eigentümlichkeiten zu besitzen: Im Vergleich 

zu Dale erscheint Howells einerseits als traditioneller, als ein noch immer die dogma-

tischen Debatten des 18. Jahrhunderts austragender Prediger, anderseits aber doch als 

origineller, weil er durch die Ungeschlossenheit seiner Dogmatik viel inspirierender 

gewirkt haben dürfte als der mit konventionellen Konzepten arbeitende Dale. Auch die 

literarischen Interessen Dales waren vermutlich auf den klassizistischen Kanon fokus-

siert192 und durch religiös-moralische Vorstellungen streng eingehegt.193 Als Leser der 

jüngeren romantischen Literatur (Byron, Shelley, Wordsworth) war Ruskin seinem Lehrer 

Dale in diesem Punkte wahrscheinlich um Einiges voraus – und das ließ er ihn in seinem 

„Essay“ auch deutlich spüren.194

5.7 Oxford 

Ruskins Briefe an Dale greifen allerdings schon in die Zeit voraus, als Ruskin sein 

Studium in Oxford zum Abschluss brachte. Während seines Studiums zwischen 1837 und 

1842 war Ruskin jedoch theologischen Einflüssen ausgesetzt, auf die ihn die evange-

likalen Gottesdienste, die er zuvor vom Elternhaus aus besucht hatte, nicht vorbereitet 

hatten. Auch Margaret Ruskin betraf der Wechsel teilweise, da sie für die Zeit seines 

Studiums eine Wohnung in Oxford bezog. Ruskins Immatrikulation in Christ Church, 

Oxford, versetzte ihn unmittelbar ins Zentrum des hochkirchlichen Anglikanismus in 

England, in dem die Bewegung des Oxford Movement immer mehr öffentliche Auf-

merksamkeit auf sich zog.195 In diesem Umfeld galten die Gottesdienste evangelikaler 

192 Vgl. Thomas Dale, An Introductory Lecture, Delivered in the University of London, on Friday, October 
24, 1829 (London 41829).  

193 Auf den von Dale herausgegebenen evangelikalen ‘Literaturführer’ wurde bereits hingewiesen: John 
Todd, The Student’s Guide: Designed, by Specific Directions, to Aid in Forming and Strengthening the 
Intellectual and Moral Character and Habits of Students in Every Profession, hg. u. rev. v. Thomas 
Dale (London 1836), 121 (zitiert oben, in Kap. 1). 

194 “Three Letters and an Essay, found in his Tutor’s Desk” (1836-41), Works, 1.355-98.  
195 Aus der überreichen Literatur: John Tulloch, Religious Thought in Britain during the Nineteenth 

Century (London 1885); R. W. Church, The Oxford Movement: Twelve Years, 1833-1845 (1891), hg. v. 
Geoffrey Best (Chicago 1970); Yngve Brilioth, The Anglican Revival: Studies in the Oxford Movement
(London 1925); Yngve Brilioth, Evangelicalism and the Oxford Movement (Oxford 1934); Owen 
Chadwick (Hg.), The Mind of the Oxford Movement (London 1960); John Walsh u.a. (Hg.), The Church 
of England, c.1689-c.1833: From Toleration to Tractarianism (Cambridge 1993); Peter Benedict 
Nockles, The Oxford Movement in Context: Anglican High Churchmanship, 1760-1857 (Cambridge 
1994); Peter Benedict Nockles, “‘Lost Causes and ... Impossible Loyalties’: The Oxford Movement and 
the University,” in: Michael G. Brock / Mark C. Curthoys (Hg.), The History of the University of 



Starprediger, die Ruskin besucht hatte, als ein die Autorität der Kirche untergrabendes, 

oberflächliches und kommerziell-säkularistisches Phänomen: Von hochanglikanischer 

Seite wurden selbst Anglikaner wie Thomas Dale wegen ihrer öffentlichkeitswirksamen 

Kanzelreden angegriffen. Der Grund dafür war, dass sie das Sanktuarium der dem 

geweihten Klerus anvertrauten Traditionen und Gnadenmittel gleichsam dem kommerzia-

lisierten Geschäft der Massenanimation opferten: “[T]he tendency, again, of po pu l ar  

divinity, if left without a counterbalancing power, is to become a thing of quite flimsy and 

superficial texture; froth without substance; a bustle and ferment of superstitious 

enthusiasm; a mere a d  c a p ta nd u m  appeal to the senses, the imagination, and the 

feelings of the multitude”.196  

Gerade anglikanisch-evangelikalen Gemeinden, die dem direkten Zugriff der kirch-

lichen Autoritäten manchmal entzogen waren, weil sie sich in halbautonomen Gemeinden 

um Patronats-, Privat- oder Filialkirchen (sog. chapels of ease) versammelten, stießen auf 

das Misstrauen der Hochkirche. Die Prediger solcher Gemeinden waren in der Regel auf 

die Zahlungswilligkeit ihrer Gemeinde angewiesen und lieferten ihr Amt aus hoch-

kirchlicher Sicht damit dem fluktuierenden Zuspruch oder gar Diktat durch das Laien-

publikum aus. Insbesondere Ruskins späterer Pfarrer, Henry Melvill (1798-1871), der in 

einer Patronatskirche predigte, musste sich vorwerfen lassen: “The Proprietary 

Chapels assuredly not all but a large proportion of them go half way towards 

Dissent. The Liturgy is nothing; and the discourse is every thing. […] [A] congregation is 

to be enticed by the attraction of p ro f es s io na l  s i n g ers ;  or popular preachers are 

brought forward, as if they were theatrical s t a r s .  Minister after minister must be 

subjected to the degradation of probationary sermons”.197 Dass der British Critic gerade 

Dale und Melvill ins Visier nahm, demonstriert deutlich die große Wertschätzung und fast 

nationale Bedeutung dieser beiden Prediger, signalisiert aber auch, welchen ‚Kultur-

schock‘ ein Hochanglikaner beim Besuch evangelikaler Gottesdienste erfuhr, und damit 

auch, auf welche Hürden sich Ruskin bei der Begegnung mit Hochkirchlern in Oxford 

gefasst machen musste. 

Dass sich Ruskin in Christ Church sehr unwohl fühlte – “from first to last, I had the 

clownish feeling of having no business there”198 – lag freilich weniger an der religiösen 

Oxford, Bd. 6 (Oxford 1997), 195-267. 
196 [Anon.], “The Prospects of British Theology: Melvill, Dale, Eden, Blunt”, The British Critic, Quarterly 

Theological Review, and Ecclesiastical Record 20 (Juli/Okt. 1836), 113-34, hier: 129.  
197 [Anon.], Rez. v. Melvills Sermons, hier: 194.  
198 Praeterita (1885-89), Works, 35.194.  



Atmosphäre der Universität als an der sozialen und intellektuellen Kluft zu den Söhnen 

der Hocharistokratie, deren Interessen sich vordringlich auf Sport, Jagen und Klamauk 

richteten – Aktivitäten, mit denen Adlige ihre Distinktion von den commoners markier-

ten.199 Ruskins Umfeld war hingegen von sehr unterschiedlichen Persönlichkeiten 

geprägt, unter denen sich anscheinend keine entschiedenen Anglokatholiken befanden. 

Gelegentlich nahmen Ruskin und seine Mutter, die in dieser Zeit in der High Street lebte, 

aber an Gottesdiensten von Edward Bouverie Pusey (1800-82), John Henry Newman 

(1801-90) und Walter Kerr Hamilton (1808-69) teil. 

Obwohl Ruskin in Oxford also mit einigen traktarianischen Theologen in Kontakt 

kam, wird in der Ruskin-Forschung seit langem angenommen, dass seine Religiosität 

kaum von dieser Seite beeinflusst wurde.200 Ruskin selbst legte diesen Schluss in zeit-

genössischen Briefen an Dale und später in dem galligen Resümee seiner Studienzeit in 

den Lebenserinnerungen nahe.201 Die Familienkorrespondenz der Universitätsjahre deutet 

ebenfalls darauf hin. So äußerte Margaret Ruskin zumindest die Überzeugung, Ruskins 

evangelikale Haltung sei so weit gefestigt, dass sie durch traktarianische oder andere 

Einflüsse nicht ernstlich erschüttert werden könne.202 Dennoch bleibt es eine offene 

Frage, wie sich Ruskin als vermeintlich strikt-calvinistischer Evangelikaler zum Oxford 

Movement stellte. Allerdings ist diese Periode von Ruskins Leben insgesamt nur schwach 

dokumentiert. 

Ein genauerer Blick auf die Personen seines engeren Kreises eröffnet möglicherweise 

weitere Einsichten in diese Problematik. Anglokatholische Positionen lernte Ruskin 

primär offenbar durch die Vermittlung seines zweiten Griechisch-Tutors, Osborne 

Gordon (1813-83), kennen.203 Nur Gordon scheint ihm solche Positionen ihrer ganzen 

Begründungsstruktur auseinandergelegt zu haben: Tagebucheinträge aus der Zeit um 

1840 demonstrieren, dass Ruskin durch Gordon mit einigen Grundlagen der katholischen 

Dogmatik, insbesondere der Werkgerechtigkeit, der katholischen Bildtheologie, der 

199 Siehe hierzu insbes. Hilton, Early Years, 42. 
200 Vgl. Hilton, Early Years, 50; Osborn T. Smallwood, “John Ruskin and the Oxford Movement,” College 

Language Association Journal 3 (1959), 114-8; Collingwood, Life and Work of Ruskin, 1.79-80.  
201 Praeterita (1885-89), Works, 35.258 FN 1, hier: 258-9; zudem ibid., 202. Ferner: An Thomas Dale, 

Lausanne, 9.6.[1841], Three Letters and an Essay (1836-41), Works, 1.386-94, hier: 390 mit FN 2.  
202 Margaret an John James Ruskin, Oxford, 22.4.1837, Family Letters, 2.459-465, hier: 460.  
203 Sehr knappe biographische Angaben zu Gordon machen George Marshall, “Some Notice of the Life of 

the Late Rev. Osborne Gordon, B.D., Rector of East Hampstead, Berks.”, in: ders. (Hg.), Osborne 
Gordon: A Memoir; With a Selection of his Writings (Oxford: Parker, 1885), 1-72; und Wentworth 
Francis Wentworth-Shields, “Gordon, Osborne”, rev. v. John Frederick Arthur Mason, in: Oxford 
Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: Jan. 2008; letzter Abruf: 29.08.2008): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/11071> 



Mariologie sowie der Transsubstantiationslehre vertraut gemacht wurde.204 Dies geschah 

offenbar zum Unbehagen Margaret Ruskins.205 Doch für ihre Befürchtungen gab es 

vermutlich kaum Anlass: Die Times bezeichnete Gordon später als einen “sound and 

moderate Churchman […] and a Tory of the deepest hue”, und auch Gordons Biograph 

hob Gordons antikatholische Haltung stark hervor.206 Tatsächlich engagierte dieser sich 

sogar beim Protest der Universität gegen die Wiedererrichtung eines katholischen Epis-

kopats in Großbritannien 1850 (die sogenannte “Popish Aggression”) und setzte sich auch 

in seinen Predigten kritisch mit dem Autoritätsprinzip in der römisch-katholischen Kirche 

und mit der Beichte auseinander.207 Doch gegen ‚Bilderkult‘ und Marienverehrung hatte 

Gordon offenbar keine prinzipiellen Einwände – er hielt den katholischen Bilder- und 

Marienkult für Adiaphora, die keinen Streitpunkt zwischen Katholiken und Protestanten 

bilden mussten. Ganz im Einklang mit der katholischen Dogmatik lehnte Gordon 

allerdings die lutheranische (und arminianische) Rechtfertigungslehre ab und erkannte 

stattdessen das Dogma der Werkgerechtigkeit an, wie Ruskin notierte: 

Ein gewisser Wandel seiner Einstellungen in Reaktion auf Gordons Erläuterungen 

blieb bei Ruskin offenkundig nicht aus. In einem von Timothy Hilton ‘entdeckten’ Brief 

an seinen engsten Studienfreund Henry Wentworth Acland (1815-1900) schrieb Ruskin, 

dass er eine ganze Reihe von hochkirchlichen bzw. katholischen Dogmen zumindest zu 

tolerieren bereit war: 

204 Gespräche mit Gordon notierte Ruskin im Tagebuch, u.a. in [Denmark Hill?], 22.01.[1843], Diaries, 
1.239-40; o.O. [London o. Denmark Hill?], 03.10.[1850], ibid., 2.467. Vgl. auch seine Kritik einer 
Predigt, [Herne Hill], 12.09.[1841], 1.212; und seine Äußerungen über Newman, [Denmark Hill?], 
25.01.[1843], 1.240.  

205 Margaret Ruskin an Ruskin, Herne Hill, 07.-08.10.1841, Family Letters, 2.691-6, hier: 694-5; dies. an 
Ruskin, Denmark Hill, 12.06.1843, ibid., 2.740-3, hier: 740.  

206 Marshall, “Notice of Osborne Gordon”, hier: 10 (für das Times-Zitat von 1883) und 69.  
207 Ibid., 31; und Osborne Gordon, “Sermon XII: Jesuitism” [über Joh 7,17] (1882), in: Marshall (Hg.), 

Osborne Gordon: A Memoir, 223-34.  
208 Gegenstand des Gesprächs zwischen Gordon und Ruskin war also Luthers berühmt-berüchtigter Brief 

an Philipp Melanchton, [Wartburg], 01.08.1521. Darin: “Esto peccator et pecca fortiter, sed fortius fide 
et gaude in Christo, qui victor est peccati, mortis et mundi.” Martin Luther, D. Martin Luthers Werke: 
Kritische Gesamtausgabe; Abt. 4: Briefwechsel, Bd. 2: Briefe 1520-22 , hg. v. Gustav Bebermeyer und 
Otto Clemen (Weimar 1931), Nr. 424, S. 370-2, hier: 372, Z. 84-5.  

209 Tagebuch, o.O. [Denmark Hill], 22.01.[1843], Diaries, 1.239-40.  



Doch Ruskin erklärte in diesem Brief nicht sein Einverständnis mit den genannten 

Dogmen, sondern brachte offenbar lediglich zum Ausdruck, dass Transsubstantiation, 

Fasten, Beichten, Heiligenkult und Kirchenautorität für ihn (wie wohl auch für den 

gemäßigt hochanglikanischen Gordon) ohne heilsrelevante Bedeutung waren. Gleich-

zeitig machte Ruskin deutlich, dass er Gordon in der Hauptstreitfrage nicht folgte und die 

Werkgerechtigkeit sowie das Bußsakrament weiterhin kategorisch ablehnte – diese 

Dogmen machte Ruskin in einigen Schriften der folgenden Jahre daher auch zu einer 

Zielscheibe seiner antikatholischen Polemik: “I believe that the root of almost every 

schism and heresy from which the Christian church has ever suffered, has been the effort 

of men to earn, rather than to receive, their salvation; and that the reason that preaching 

is so commonly ineffectual is, that it calls on men oftener to work for God, than to behold 

God working for them.”211 In anderen Fragen wie der Hagiolatrie ließ Ruskin in der 

Folgezeit tatsächlich weniger antikatholische Ansichten vernehmen. So kritisierte er bei-

spielsweise 1844 den Maler John Constable (1776-1837) für dessen mangelnde Kenntnis 

der Heiligenleben: “Constable, in his dread of saint-worship, excommunicates himself 

from all benefit of the Church, and deprives himself of much instruction from the 

Scripture to which he holds, because he will not accept aid in the reading of it from the 

learning of other men.”212

Dennoch spricht vieles dafür, dass Ruskin nicht aus echter Sympathie für das Oxford 

Movement, sondern eher aus Desinteresse an metaphysischen Spekulationen und aus 

spiritualistischen Neigungen zu seiner vermeintlichen Toleranz für katholische Positionen 

gelangte. Eine aus der Aufklärung übernommene Skepsis gegenüber metaphysischen 

210 An Henry W. Acland, [o.O.], 27.12.1844, Bodleian Library Oxford, MS Acland 4 b-c, zit. nach: Hilton, 
Early Years, 83-4. Hilton und Michael Wheeler halten Ruskins Aussagen allerdings für eine ironische 
Stellungnahme. Vgl. Wheeler, Ruskin’s God, 55 FN 9.  

211 Modern Painters II (1846/48/51/83/88[75]), Works, 4.217. In einer für die Neuauflage 1883 
hinzugefügten Fußnote milderte Ruskin seine Invektive hingegen ab: “The […] clause […] should be at 
once cancelled, if in this reprint I cancelled anything: but becomes pardonable to me, when I see the 
general fervour of belief in God’s goodness, and man’s possible happiness, which runs throughout all 
the theology in this volume.” Ibid., 4.217 FN*. 

212 Modern Painters I, ‘Preface to the Second Edition’ (1844/46/48), Works, 3.7-52, hier: 45 FN* mit FN2. 
Der Einschub zur Heiligenverehrung wurde in späteren Auflagen (1851ff.) gestrichen. 



Spekulationen war für viele Evangelikale charakteristisch und lässt sich auch aus Ruskins 

Schriften herauslesen. So schrieb Ruskin etwa seinem Vater über Tritintäslehre und 

Soteriologie, also zwei der zentralen Glaubensanker der Evangelikalen: “I cannot under-

stand the Trinity; and for the scheme of Redemption, I feel that I cannot reason respecting 

that unless I had the power of understanding God’s nature and all His plans. I am 

perfectly willing to take both on trust. […] [That,] I feel[,] is God’s affair, not mine: and 

until I understood all His ways and works, I could not expect to understand that. Nothing 

of mysterious or strange, so that it be plainly revealed, is any trouble to me.”213 Der 

zweite Grund, der Ruskin dazu motiviert haben könnte, die genannten katholischen 

Glaubensprinzipien bzw. Gordons Ansichten zu respektieren, liegt vermutlich in Ruskins 

latentem Spiritualismus. Denn obwohl die Radikalevangelikalen in der Regel scharf 

antikatholisch eingestellt waren, akzeptierten sie, wie beschrieben, oft eine ganze Reihe 

katholischer Praktiken, von denen sie sich eine intensivere Gotteserfahrung ver-

sprachen.214

In diesem Zusammenhang bieten Ruskins Briefe an einen anderen ihm eng vertrauten 

Dozenten aus Oxford erhellende Informationen. Dem wie Gordon als Griechisch-Tutor 

tätigen Walter Lucas Brown (1805-62)215 fühlte sich Ruskin religiös möglicherweise noch 

verbundener als Gordon, denn er bezeichnete Brown (in einem Kondolenzschreiben) als 

“the only one of my old masters from whom I could or would receive guidance”.216

Allerdings stellte Ruskin ihn in Praeterita auch als einen unnachgiebigen “Puritaner” 

dar. Besonders ungern erinnerte er sich daran, von Brown die Natural History of 

Enthusiasm (1829) Isaac Taylors (1787–1865) als “the most useful code of English 

religious wisdom” empfohlen und erhalten zu haben.217 Beim Verfassen seiner Memoiren 

charakterisierte Ruskin dieses Buch als das angeblich abschreckendste Beispiel 

engstirniger evangelikaler Literatur, auf das er in seinem Leben gestoßen sei: “My since 

213 An John James Ruskin, Venedig, 24./[25.].01.1852, Works, 36.126-9, hier: 127.  
214 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 95. 
215 Zu Browns Biographie allein Alexander Bradley, “Ruskin at Oxford: Pupil and Master”, Studies in 

English Literature, 1500-1900, 32 (1992), 747-764, hier: 749-50. Zum Verhältnis von Brown und 
Ruskin zudem: John Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor: An Unpublished Letter from 
Venice”, Review of English Studies n.s. 27, Nr. 105 (Feb. 1976), 46-54; und ders. “John Ruskin’s 
Unpublished Letters to his Oxford Tutor on Theology,” Études Anglaises 30 (1977), 194-206; David A. 
James, “Unpublished Letter by John Ruskin to the Reverend Walter L. Brown”, Notes & Queries 44 
(1997), 345; Francis O’Gorman (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas Brown: Two New Letters”, Notes & 
Queries 46 (1999), 57-60.  

216 An den Sohn Walter Lucas Browns, [o.O.], 31.01.1862, Works, 36.xxiv. Vgl. Bradley, “Ruskin at 
Oxford”, 749-50.  

217 Praeterita (1885-89), Works, 35.291-2; Zitat: 291. Ich beziehe mich im Folgenden auf eine Auflage aus 
den 1830er Jahren: Isaac Taylor, Natural History of Enthusiasm (1829) (London 61832).  



experience in theological writing furnishes me with no more terrific example of the 

absence alike of charity and understanding in the leading masters of that [=the 

“Puritan”, i.e. evangelical] sect, beyond all others into which the Church has ever been 

divided”.218

Doch Ruskins Darstellung beruht in diesem Punkte offenkundig auf einer Miss-

deutung, die möglicherweise seiner in den 1880er Jahren fast obsessiven Kritik am 

Evangelikalismus zuzuschreiben ist. Denn Taylors Werk ist alles andere als eine 

puritanische oder evangelikale Kampfschrift. Vielmehr wendete sich Taylor grundsätzlich 

gegen jedwede Form des Enthusiasmus (im Sinne realitätsfremder und fanatisierender 

Schwärmerei) innerhalb aller Kirchen christlichen Glaubens und in säkulareren 

Bewegungen.219 Die Haltung des Anglikaners Taylors war dabei die eines moderaten, 

aufgeklärten Latitudinariers – eine Haltung, von der man annehmen könnte, dass sie um 

1830 längst als Relikt des 18. Jahrhunderts betrachtet worden wäre. Tatsächlich aber war 

Taylor ein vielgelesener Laientheologe, Autor der interdenominellen, liberalen Eclectic 

Review und Erfinder verschiedener mechanischer Vorrichtungen.220 Brown hatte Ruskin 

das Werk demnach empfohlen und zukommen lassen, um ihn vom religiösen Schwärmer-

tum abzubringen, denn Ruskins religiöser Standpunkt – so legen es jedenfalls die wenigen 

edierten Briefe an Brown nahe – bildete einen kontinuierlichen Streitpunkt zwischen den 

beiden. Ruskin musste sich beispielsweise noch 1858 gegen Browns Vorwurf zur Wehr 

setzen, seine Liebe zu Kunstwerken entspringe religiösem Schwärmertum und führe zum 

Abfall vom rechten Glauben. Ruskin entgegnete auf solche Vorwürfe, dass seine Kunst-

kritik zwar religiös inspiriert, aber dennoch rational-methodisch fundiert sei: 

Diese Schlaglichter können Ruskins religiösen Entwicklungsweg in der schlecht 

dokumentierten Phase seines Studiums sicherlich nicht ausleuchten. Doch sie machen drei 

218 Praeterita (1885-89), Works, 35.292.  
219 Taylor, Natural History of Enthusiasm, problematisiert u.a. übertriebene Formen des Kultus, 

Spiritualismus, Häresie, Prophetie, besondere Vorsehung und übertriebene Formen der Nächstenliebe.  
220 Barbara Brandon Schnorrenberg, “Taylor, Isaac”, Oxford Dictionary of National Biography, betreut 

von Oxford University Press. URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf: 29.08.2008): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/27034> 

221 An Walter Lucas Brown hervor, o.O., 09.01.1858, in: O’Gorman (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas 
Brown”, 59.  



Hypothesen plausibler: Zum einen erhärten sie die Vermutung, dass Ruskin sehr viel vom 

spiritualistisch-romantischen Impetus der radikalevangelikalen Kreise aufgenommen hat. 

Zweitens demonstrieren sie, dass sich Ruskin viel intensiver mit dem Traktarianismus 

auseinandergesetzt hat, als bislang vermutet wurde. Als drittes Resultat lässt sich zudem 

festhalten, dass Ruskin im Traktarianismus nicht die Antworten gefunden zu haben 

scheint, die seiner religiösen Erwartungshaltung entsprochen hätten. Ihn interessierten an 

der anglokatholischen Dogmatik ganz offenkundig vor allem die Thaumatologie – zu 

Newmans Essay über die biblischen Wunder notierte Ruskin: “full of intellect but doubt-

ful in tendency. I fear insidious, yet I like it”222 –, die Transsubstantiation, die er 

vermutlich als eine Form providentiellen Eingreifens in den chemisch-elementaren 

Wandel der Materie als hypothetisch möglich anzunehmen bereit war,223 und wohl die 

Heiligenverehrung, die er möglicherweise als ein Medium der Tradierung religiösen 

Wissens schätzte (dies scheint mir der Tenor seiner Kritik an Constable). Hingegen finden 

sich keine Hinweise darauf, dass Ruskin am zentralen Anliegen der Traktarianer, die 

sichtbare Kirche als vermittelnde Institution zwischen Gott und den Gläubigen wieder-

zuentdecken, partizipierte. Letztlich konnte sich Ruskin offenbar nicht überwinden, die 

(aus Ruskins Sicht menschliche Institution) Kirche als ein Instrument Gottes aufzufassen. 

Sein vordringliches Interesse galt nicht der Institution Kirche, sondern der göttlichen 

Selbstoffenbarung außerhalb der Institution. 

5.8 Henry Melvill 

Nach dem zwischenzeitlichen Abbruch des Studiums 1840, einer Genesungsreise nach 

Italien 1840-41, dem Abschluss des Studiums 1842 und der Rückkehr ins Elternhaus 

besuchte Ruskin ohne Umschweife wieder die evangelikalen Gottesdienste, die seine 

Eltern bevorzugten. Nach dem Fortgang von Thomas Dale an die Kirche von St. Bride’s, 

Fleet Street, 1835 blieben sie in engem Kontakt mit Dale224 und besuchten neben Dales 

222 Tagebuch, o.O. [Denmark Hill?], 25.1.[1843]; Diaries, 1.240. Ruskin äußert sich darin zu John Henry 
Newman, “Essay on the Miracles Recorded in Ecclesiastical History”, in Claude Fleury, The 
Ecclesiastial History from the Second Ecumenical Council to the End of the Fourth Century; 
Translated, with Notes, and an Essay on the Miracles of the Period (Oxford/London 1842), xi-ccxvi.  

223 Siehe etwa Margaret Ruskins mehrdeutige Äußerungen über Ruskins Beschäftigung mit der 
Transsubstantiationslehre: An Ruskin, Denmark Hill, 12.6.1843, Family Letters, 2.740-3, hier: 740.  

224 Praeterita (1885-89), Works, 35.189, legt nahe, dass Ruskin auch später noch Gottesdienste bei Dale 
besuchte; zeitweilig war seine Konfirmation in St. Bride’s geplant: Margaret an John James Ruskin, 
Oxford, 22.4.1837, Family Letters, 2.459-65, hier: 460. 



Gottesdiensten offenbar gelegentlich auch die Gottesdienste seines Nachfolgers Stephen 

Bridge (1811?-95) in Denmark Hill.225 Spätestens ab etwa 1839 favorisierten sie jedoch 

die Predigten Henry Melvills (1798-1871), der von 1829 bis 1843 an einer Privatkirche, 

der Camden Chapel in Peckham Road, Camberwell, Gottesdienst zelebrierte.226 Melvill 

galt um 1840 als “greatest rhetorician among our metropolitan preachers” und wurde als 

“the most popular preacher in London” gefeiert.227 Der hochkirchliche British Critic

konzedierte ihm sogar, “the most popular preacher of his time in England” zu sein.228

Melvill war für seine außergewöhnlich langen, sorgfältig durchkomponierten Predig-

ten und seine flamboyante Rhetorik bekannt, die seinen Predigten oft eine starke affektive 

Wirkung gab.229 Gladstone zählte 1833 zu seinen begeisterten Hörern: “His sentiments 

are manly in tone: he deals powerfully with all his subject: his language is glowing and 

unbounded, his imagery varied and immensely strong. Vigorous and lofty as are his 

conceptions, he is not I think less remarkable for the soundness and healthiness of 

mind”.230 Manche seiner Hörer empfanden Melvills Rhetorik allerdings als überladen und 

kritisierten sie als “the most profuse foliation of the Corinthian style”.231 Über 

unterschiedliche Glaubensrichtungen hinweg wurden Melvills Predigten immer wieder 

mit den Predigten von Thomas Chalmers verglichen, dem Führer der Evangelikalen in der 

Church of Scotland bzw. ihrer Abspaltung, der Free Church of Scotland.232 Es wurden 

225 Zu Bridge s. den Eintrag in Alumni Cantabrigienses, Pt. 2, Bd. 1 (Cambridge 1940), 375; ferner 
Blanch, Parish of Camerwell, 222, 294. Ruskins kritische Haltung gegenüber Bridge wird deutlich im 
Brief an John James Ruskin, [Herne Hill, Sept. 1852], Works, 36.141-2, hier: 141.  

226 Zu Melvill siehe George Clement Boase, “Melvill, Henry” (1894), rev. v. Henry Colin Gray Matthew, 
in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004; letzter Abruf: 28.08.2007): 
<http://www.oxforddnb.com/view/article/18540> 
Ferner: [Anon.], “Melville, Henry,” in: Charles Knight/[Alexander Ramsay/James Thorne], The 
English Cyclopaedia, Div. III: Biography, Bd. 4 (London 1856), 187; Samuel Austin Allibone, 
“Melvill, Henry,” in: Allibone, A Critical Dictionary of English Literature, Bd. 2 (London/Philadelphia 
1870), 1262-3; und Blanch, Parish of Camerwell, 209. Ruskin brachte in Praeterita (1885-89), Works, 
35.386 den Wechsel zu Melvill in Zusammenhang mit dem Umzug der Familie nach Denmark Hill 
1842, doch die Bekanntschaft und Wertschätzung Melvills im Familienkreis geht bereits aus früheren 
Briefen hervor, bes.: Margaret an John James Ruskin, Oxford, 28.5.1839, Family Letters, 2.620-3, hier: 
621; und John James an Margaret Ruskin, Leeds/Sheffield, 23.-25.2.1840, ibid., 2.652-5, hier: 653. 
Vgl. auch Margaret an John James Ruskin, Denmark Hill, 13.6.1843, ibid., 2.743-6, hier: 744. Zur 
Architektur und Geschichte der 1795 von der Countess of Huntingdon Connexion errichteten Camden 
Chapel: Stell, Inventory of Nonconformist Chapels, 116, Nr. 230.  

227 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.1-21, hier: 6 und 1.  
228 [Anon.], Rez. v. Melvills Sermons (1833), The British Critic, Quarterly Theological Review, and 

Ecclesiastical Record 15 (Jan./Apr. 1834), 192-209, hier: 195.   
229 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.3-7.  
230 William Ewart Gladstone, Tagebuch, o.O., 30.06.1833; in: ders., The Gladstone Diaries, Bd. 2: 1833-

1839, hg. v. M. R. D. Foot (Oxford 1968), 37-38, hier: 38. Vgl. Praeterita, Works, 35.386 FN4. 
231 Hood, Lamps of the Temple, 125.  
232 [Anon.], Rez. v. Melvills Sermons (1833), 196; Grant, Metropolitan Pulpit, 2.11-12, Hood, Lamps of 

the Temple, 102.  



auch Vorbehalte gegen seine Theologie laut: Der Calvinist Grant vermisste bei Melvill 

den moralischen Rigorismus Thomas Dales; dem theologisch liberaleren Hood missfiel 

“the want of rivetting, salient points, land-marks of discourse, mile-stones and finger-

posts”.233

Wie Howells und Dale nahm Melvill eine moderat-calvinistische Haltung im Hinblick 

auf Erwählung und Rechtfertigung ein: Auch Melvill postulierte “the Redeemer risen 

from the grave, and effecting the thorough justification of all who should believe on his 

name”234 und sprach damit die Überzeugung aus, dass Christi alle zu ihm Bekehrten 

gerechtmachen könne. Melvills Nähe zu Howells zeigt sich übrigens darin, dass er die 

Trauerrede anläßlich Howells Beerdigung hielt.235

Melvill zählte neben Thomas Dale zu den gefragtesten Rednern bei Wohltätigkeits-

veranstaltungen und anderen öffentlichen Ereignissen, was dem moderat-calvinistischen, 

moralistischen Geist beider Prediger sicherlich entsprach.236 Melvills konservative 

Haltung wurde dabei offenkundig, unter anderem anläßlich einer 1838 veranstalteten 

Spendenaktion zugunsten des Charing Cross Hospitals.237 Theologisch orthodox auf das 

Dogma der Glaubensgerechtigkeit und der aus der Heiligung resultierenden guten Werke 

gestützt,238 forderte er die Wohlhabenden im Auditorium zur tatkräftigen Unterstützung 

der Armen und Kranken auf. Vier Jahre nach Verabschiedung des Poor Law Amendment 

Acts 1834, der die Bedingungen für den Empfang sozialer Unterstützungsleistungen 

drastisch verschärft hatte, war dies auch als ein Bekenntnis zum Paternalismus und der 

sozialpolitischen Verantwortung der Oberschichten zu verstehen und als Kritik gegen den 

utilitaristischen und liberalistischen Geist des Gesetzes. Dies deckt sich mit den 

(allerdings übertriebenen) Kommentaren Grants, der Melvill sogar als “violent politician” 

bezeichnete, “who occasionally carries his politics into the pulpit”: 

233 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.7-8; Hood, Lamps of the Temple, 126.  
234 Henry Melvill, “Sermon I: The Young Man in the Linen Cloth” [über Mk 14,51-52], in: ders., Sermons 

by Henry Melvill, hg. v. Charles Pettit McIlvaine, 2 Bde. (New York 1853), 2.135-43, hier: 140 (mit 
Bezug auf 3.Mose 16,7-10).  

235 Melvill, A Sermon Preached at Long Acre Episcopal Chapel on Sunday, Nov 25 1832, on Occasion of 
the Death of the Rev. William Howels ([London]: Seeley, 1832). 

236 Berücksichtigt wurden Melvills Sermons, 2 Bde. (London 1833-38); ders., Sermons, Preached on 
Public Occasions (London 1846), und ders., Sermons by Henry Melvill.  

237 Henry Melvill, “The Final Test” [über Mt 25,34-6] (1838), in: ders., Sermons, Preached on Public 
Occasions, 180-204 [Wiederabdruck in Sermons by Henry Melvill, 2.324-35]. Die Datierung entnehme 
ich Benjamin Golding, The Origin, Plan, and Operations of the Charing Cross Hospital, hg. v. George 
Benjamin Golding (London 1867), 84.  

238 Melvill, “Final Test”, 182.  



Grant verglich Melvill also mit dem (kirchenpolitisch ultra-konservativen) Tory und 

evangelikalen Philanthropen Robert Harry Inglis (1786–1855), einem zeitweiligen 

Protégé des Earl of Roden und später langjährigen M.P. für die Universität Oxford, sowie 

mit dem Ultra-Tory George William Finch-Hatton, 10th earl of Winchilsea and 5th earl of 

Nottingham (1791–1858). 

Melvill reiht sich demnach bruchlos ein in die Reihe martialisch antikatholischer, 

entschieden toryistischer, aktivistischer und moderat-calvinistischer Recordites, die John 

James und Margaret Ruskin mindestens seit 1832/33 bevorzugt hörten. Allerdings sorgte 

Melvills kämpferische Loyalität zur Staatskirche um 1839 offenbar für (nicht fundierte) 

Gerüchte, er neige dem Oxford Movement zu.240 Wie Howells und andere Recordites

zählte Melvill vielmehr zu jenen Calvinisten, die die British and Foreign Bible Society

1831 sprengten und die Trinitarische Bibelgesellschaft begründeten, um Unitarier und 

auch Katholiken auszugrenzen und keine Übersetzungen der Apokryphen oder der 

Vulgata zu fördern.241

Ruskin, der Melvills Predigten hörte, während er an Modern Painters I (1843) 

arbeitete, erinnerte sich am Lebensende sehr genau an Melvills orthodoxe Theologie und 

opulente Rhetorik: “Henry Melvill, afterwards Principal of Haileybury, was the only 

preacher I ever knew whose sermons were at once sincere, orthodox, and oratorical on 

Ciceronian principles. He wrote them from end to end with polished art, and read them 

admirably, in his own manner; by which, though the congregation affectionately expected 

it, they were always deeply impressed.”242 Bemerkenswert erschienen ihm im Rückblick 

zudem Melvills Exegeseprinzipien, die er scharf von den Grundsätzen der liberalisierten 

239 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.15.  
240 Ibid., 2.17.  
241 Browne, History of the British and Foreign Bible Society, 1.122-35; Brown, Word of God among all 

Nations, 7-35. Die Konfliktparteien und –linien werden noch deutlicher in John Scott, Trinitarian Bible 
Society: A Letter Addressed to the Editor of “The Record” Newspaper on the Proceedings on the 
Formation of the above Institution as Reported by him (London 21832). Zu Melvill ibid., 3-5, 9-10; zu 
Howells: ibid., 4, 12.  

242 Praeterita (1885-89), Works, 35.386.  



anglikanischen Theologie der Jahrhundertmitte abgrenzt:  

Melvills von jeglicher neuerer Methodik unbeeinflusster Biblizismus erschien Ruskin im 

Rückblick zwar mutlos und unkritisch, aber letztlich schriftgetreuer als die Bibelaus-

legungen späterer, liberaler Theologen wie Arthur Penrhyn Stanley (1815-81) und 

Frederic Denison Maurice (1805-72). Obwohl Ruskin um 1850 mit Maurice engen 

Kontakt pflegte, konnte er sich in dieser Zeit offenkundig nicht mehr mit ‘liberalisierten’ 

Deutungen der Bibel identifizieren. Theologisch Liberalen wie Stanley und Maurice 

unterstellte Ruskin – wie die zitierte Äußerung demonstriert –, das Bibelwort auf spitz-

findige Weise zu entstellen, um zu den gewünschten Ergebnissen zu gelangen. Dies 

bildete ab etwa 1840 offenkundig das entscheidende Hindernis für eine Annäherung 

Ruskins an die ‘liberalisierte’ Theologie der frühviktorianischen Zeit: Eine Bibelexegese, 

die nicht dem reinen Literalsinn folgte, sondern auf menschlicher Spekulation gründete, 

bot Ruskins Überzeugungen nach keine Gewähr für eine ‘objektive’, von individuellen 

Projektionen freie Auslegung. 

5.9 Nach 1843 

Nach 1843 blieb die Familie offenbar der Camden Church treu und besuchte die 

Gottesdienste des ebenfalls moderat-calvinistischen Nachfolgers Daniel Moore (1809-

99), der Ruskin sogar auf einer Italienreise 1851 begleitete.244 Später scheint die Familie 

243 Ibid., Works, 35.388. 
244 Zu Moore: Blanch, Parish of Camerwell, 210; Frederic Boase, “Moore, Daniel,” in: Boase, Modern 

English Biography, Bd. 6 (1921) (London 21965), 238; und “Moore, Rev. Daniel,” in: Who was Who, 
Bd. 1: 1897-1916 (1920) (London 61988), 369. Seine moderat-calvinistische Haltung wird deutlich in 
Moores Thoughts on Preaching, Specially in Relation to the Requirements of the Age (London 1861), 
bes. in seinen Gedanken zur Prädestination (ibid., 194-200) und über gute Werke (ibid., 201-8). Mit 
Bezug auf das Sühneopfer Christi betonte Moore “the ‘full, perfect, and sufficient sacrifice, oblation 
and satisfaction for the sins of the whole world’” (ibid., 187). Anders als Melvill lehnte Moore es ab, in 



auch die Stadtpfarrkirche St. Paul’s, Herne Hill, frequentiert zu haben, an der Matthew 

Anderson (1800-93) ministrierte.245 Seit Ruskins Studienjahren erweiterte sich sein 

Bekanntenkreis deutlich, seine Kontakte mit Nicht-Evangelikalen nahmen zu. Dennoch 

nahm Ruskin bevorzugt Gelegenheiten wahr, die Ansprachen evangelikaler Berühmt-

heiten anzuhören. Um 1850 besuchte er die presbyterianische Crown Court Church und 

hörte die Ansprachen des Prämillenaristen John Cumming (1807-81);246 von seiner 

Wohnung in Park Street, Mayfair, Westminster, aus ging er zudem häufiger in die St. 

Mary’s Chapel, an der der Evangelikale John David Glennie (1795-1874) predigte.247 In 

den 1860er Jahren fand er sich in den Gottesdiensten und Versammlungen des strikt-

calvinistischen Baptisten Charles Haddon Spurgeon (1834-92) ein. Anglikaner mit hoch-

kirchlicher Einstellung oder nicht-evangelikalen Überzeugungen gehörten seit seiner 

Studienzeit zu seinem religiösen Umfeld, doch diese Kontakte kamen in auffälliger Weise 

um 1850 zum Erliegen: Die Briefwechsel mit seinem Kommilitonen Edward Clayton 

(c.1817-95) und seinen Lehrern Osborne Gordon und Walter Lucas Brown verebbten 

Predigten parteipolitische Töne anzuschlagen, sah es aber als notwendig an, auf soziale Zustände sowie 
politische und wissenschaftliche Anschauungen einzugehen (ibid., 210-13). Ruskin äußerte sich über 
Moore in Briefen an John James Ruskin, [Herne Hill, Sept. 1852], Works, 36.141-2, hier: 141; an Dante 
Gabriel Rossetti, [Denmark Hill?, Mai 1855], ibid., 36.201; und schließlich mit massiver Kritik, die 
Ruskins Abwendung vom strikt-calvinistischen Evangelikalismus demonstriert, an John James Ruskin, 
Luzern, 13.[12.1861], ibid., 36.396-7, hier: 396.  

245 Tagebuch, [Denmark Hill?], 22.[1.] und 5.[2.1854], Diaries, 2.489-90. Zu Anderson siehe Alumni 
Cantabrigienses, P. 2, Bd. 1 (Cambridge 1940), 53; Blanch, Parish of Camerwell, 222, und Edward 
Wedlake Brayley, Gideon Mantell und Thomas Allom, A Topographical History of Surrey, Bd. 3 
(London 1850), 244. Anderson predigte von 1827 bis 1845 an der anglikanischen East Dulwich Chapel, 
Camberwell, bevor er die Pfarrerei von St. Paul’s, Herne Hill, übernahm und bis 1869 behielt. 
Andersons Ten Discourses on the Principal Events in the Life and Character of Moses (London 1834), 
124, 215, legen in ihrer soteriologischen Haltung eine Einordnung als moderat-calvinistischer 
Evangelikaler nahe (er spricht von Christi “his perfect and all sufficient sacrifice and atonement”, “all-
sufficient intercession and efficacious atonement”).  

246 Zu Cummming siehe: R. Buick Knox, “Dr John Cumming and the Crown Court Church, London”, 
Records of the Scottish Church History Society, 22 (1984-6), 57-84, Cameron, Scots Kirk, 131-46, Fasti 
Ecclesiae Scoticanae, Bd. 7 (Edinburgh 1928), 468-9. 

247 Zum Anglikaner Glennie: Frederic Boase, Modern English Biography: Containing Many Thousand 
Concise Memoirs of Persons who Have Died Since the Year 1850, with an Index of the most Interesting 
Matter, 6 Bde. (Truro 1892-1921, Band 5 (1912), 162; Alumni Cantabrigienses, Teil 2, Bd. 3 
(Cambridge 1947), 65. Glennie war u.a Sekretär der S.P.C.K. 1843-69 und Schatzmeister des French 
Protestant Ecclesiasical Committee (gegr. 1739), das ursprünglich der Anglikanisierung der Huge-
notten und später der Hilfe und Versorgung französischer Protestanten diente. Glennie wird zudem in 
der Autobiographie des englisch-amerikanischen Temperance-Predigers John Bartholomew Gough 
(1817-86) erwähnt: Autobiography and Personal Recollections of John B. Gough: With twenty-six 
Years Experience as a Public Speaker. (Boston 1848), 8-9. Gough erhielt von Glennies Ehefrau Bücher 
evangelikaler Autoren wie Philip Doddridge (1702-51) und John Todd (1800-73). Glennies Sohn 
gleichen Namens (1825-1903) war Diözesan- und Schulinspektor und korrespondierte ausgiebig mit 
Darwin: Alumni Cantabrigienses, Teil 2, Bd. 3 (Cambridge 1947), 65. Zum French Committee: Robert 
Ingram, “Archbishop Thomas Secker (1693-1768), Anglican Identity and Relations with Foreign 
Protestants in the Mid-18th Century”, in: Randolph Vigne und Charles Littleton (Hg.), From Strangers 
to Citizens: The Integration of Immigrant Communities in Britain, Ireland, and Colonial America, 
1550-1750 (London / Brighton 2001), 527-38. 



oder brachen ganz ab.248 In den 1850er Jahren machte er die Bekanntschaft von Broad 

Churchians wie Frederick Denison Maurice (1805-72) – wie beschrieben, blieb das Ver-

hältnis zu den theologisch liberaleren Anglikanern allerdings von Streit geprägt. Seit den 

1860er Jahren trat Ruskin schließlich in engen Kontakt mit Spiritisten, auch zu Katho-

liken wie Kardinal Manning nahm er verstärkt Kontakt auf. Im Alter von 60 Jahren 

rechnete er seinen Lesern vor, 5000 Predigten und religiöse Vorträge in seinem Leben 

gehört zu haben.249

5.10 Zwischenresümee 

Mit der Zugehörigkeit zu einer Kirchengemeinde demonstrierte eine Familie des 19. Jahr-

hunderts nicht nur ihren religiösen, sondern darüber hinaus gleichzeitig ihren politischen 

Standpunkt und die Stellung, die sie im Ranggefüge der Gesellschaft für sich bean-

spruchte. Größe und soziale Schichtung der Kirchengemeinden wurden genau inspiziert; 

Mutmaßungen über das Einkommen ihrer Pastoren gehörten zum bürgerlichen Stadt-

klatsch. James Grants Kirchen-Cicerone Metropolitan Pulpit etwa stellte jede Kirchen-

gemeinde mit Angaben über den Wohlstand der Gemeindeangehörigen und über das 

geschätzte Gehalt ihres Pastors vor.250  

Ruskin hat die soziale Selbstpositionierung, die mit der Wahl der Kirchengemeinden 

verbunden war, scharf beobachtet und mit leichter Ironie kommentiert: In der vom 

Kleinbürgertum der vorstädtischen Geschäftsinhaber dominierten Dissentergemeinde von 

Edward Andrews etwa galt die Familie des wohlhabenden Importkaufmannes John James 

Ruskin seinem Sohn zufolge als “grandest people in the congregation”.251 Mit dem 

248 Zu Clayton: Die ausführlichsten Angaben zu ihm macht Harold Shapiro in seiner Edition von Ruskins 
Briefen: Ruskin in Italy: Letters to His Parents, 1845, hg. v. Shapiro (Oxford 1972), 168 FN; zu 
Gordon siehe: George Marshall, Osborne Gordon: A Memoir; With a Selection of his Writings (Oxford 
1885), 1-72. 

249 Letters to the Clergy on the Lord’s Prayer and the Church (1879/80[-83]), in: On the Old Road (1885-
86), Works, 34.175-243, hier: 204, 217 FN *. 

250 Grant, Metropolitan Pulpit, 1.228; inflationierte zum Beispiel das geschätzte Einkommen Thomas 
Dales in der traditionsreichen, von Christopher Wren erbauten und zentral in der Fleet Street gelegenen 
Stadtpfarrkirche von St. Bride’s auf opulente 700 Pfund im Jahr. Dafür erhielt er allerdings sofort 
bissige Kritiken in der Presse, in der Dales Einkommen auf weniger als die Hälfte des Wertes taxiert 
wurde: [Pundit], “Book of Blunders”, 463.  

251 Praeterita (1885-89), Works, 35.72 (Zitat), vgl. 132.  



Umzug nach Denmark Hill und dem Wechsel in die anglikanische Gemeinde Henry 

Melvills war daher der Sprung in ein sozial besser gestelltes Milieu verbunden: “The 

transition to Denmark Hill had […] an advantage also in giving our family Puritanism 

promotion to a distinguished pew in Camden Chapel, quite near the pulpit”.252

Dennoch war das Sozialprestige einer Gemeinde für Margaret und John James Ruskin 

sicherlich ein nachrangiges Kriterium bei der Wahl ihrer Kirche. Dies demonstriert ihr 

Eintritt und ihre lange Zugehörigkeit zur vergleichsweise kleinbürgerlichen Gemeinde 

von Edward Andrews, dessen Gottesdienste sie immerhin wohl rund acht Jahre lang 

besuchten. Vor dem Wechsel in die anglikanische Gemeinde Dales hörten sie zudem 

kurzzeitig den Radikalen John Burnet, dessen Gemeinde von Grant zwar als “respectable 

both in point of numbers and wealth” beschrieben wurde, aber sich mit hoher Wahr-

scheinlichkeit ebenfalls aus dem mittleren und Kleinbürgertum rekrutierte.253

Über den Eintritt in eine Gemeinde entschieden John James und Margaret Ruskin 

demnach vor allem aufgrund des theologisch-dogmatischen Standpunktes des Predigers, 

seiner rhetorischen Fähigkeiten und seiner politischen Ansichten. Eine streng am Literal-

sinn orientierte Bibelexegese, die vor allem Margaret Ruskin wiederholt einforderte, und 

ein auf den Gesetzesgehorsam ausgerichtetes praxisnah-ethisches Verständnis der 

Glaubensbotschaft, wie es für den Evangelikalismus kennzeichnend war, bildeten die 

unerlässliche Voraussetzung für die Miete eines Kirchenstuhls.254 Zudem waren ihre 

Prediger mit Ausnahme Burnets einheitlich anti-katholisch eingestellt.255 Die rhetorischen 

Fähigkeiten der Prediger waren für Ruskins Eltern ein weiteres wichtiges Motiv ihrer 

Wahl: John James Ruskin ließ es sich beispielsweise auf Geschäftsreisen nicht nehmen, 

die Predigten des Hochkirchlers und späteren königlichen Hofkaplans Walter Farquhar 

Hook (1798-1875) zu hören, deren gerichtsrhetorischer Stil ihn stark beeindruckte, ob-

gleich er sich mit Hooks hochanglikanischen Gottesdienstpraktiken nicht einverstanden 

erklärte.256 Selbst Margaret Ruskin lobte die Predigten des whiggistischen Hoch-

252 Ibid., 35.386. Grant schätzte die Größe der Gottesdienst besuchenden Gemeinde auf 2500 und Melvills 
Jahreseinkommen auf 1200 Pfund; [Pundit], “Book of Blunders”, 465, hielt auch diese Zahlen für 
übertrieben und gibt die Zahl der Gemeindeangehörigen mit 1200 an. 

253 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.226.  
254 Margaret Ruskin an John, Denmark Hill, 12.6.1843, Family Letters, 2.740-3, hier: 740; und Margaret 

an John James Ruskin, Denmark Hill, 13.6.1843, ibid., 2.743-6, hier: 744. Vgl. Bible of Amiens (1880-
85), Works, 33.119; und Praeterita (1885-89), Works, 35.128.  

255 Zum vor- und frühviktorischen Antikatholizismus siehe: John Wolffe, The Protestant Crusade in Great 
Britain, 1829-1860 (Oxford 1991). Zur Kampagne gegen die Staatskirche William H. Mackintosh, 
Disestablishment and Liberation: The Movement for the Separation of the Anglican Church from State 
Control (London 1972). 

256 John James an Margaret Ruskin, Manchester, 21.2.1840, Family Letters, 2.650-2, hier: 651; Leeds, 



anglikaners und späteren Bischofs Walter Kerr Hamilton (1808-69) in Oxford.257

Aufschlussreich für den Gedankenhaushalt im Elternhaus Ruskin sind jedoch 

besonders die Verschiebungen im Auswahlverhalten der Eltern über den Zeitraum von 

1819 bis 1850 hinweg. Anfänglich bevorzugten sie einen Evangelikalen, der in seinen 

Predigten noch die dogmatischen Kontroversen des 18. Jahrhunderts zwischen den 

Lagern des Evangelikalismus austrug, der dann auf recht verschlungenen Wegen im 

soteriologisch moderaten Calvinismus des frühen 19. Jahrhunderts angelangt war, und zu 

den frühen Protagonisten des ‘Recorditischen’ Evangelikalismus zählte.  

Von der Mitte der 1820er bis Anfang der 1830er Jahre gab die Familie dann sehr viel 

whiggistischer eingestellten Dissentern aus dem Kongregationalismus den Vorzug und 

wählte in Edward Andrews zudem einen Prediger, der mit seiner liberalisierten Dogmatik 

und seinem ‘hochcalvinistischen’ Antinomianismus eine relativ exponierte Position im 

Evangelikalismus vertrat. Auch politisch schlugen Andrews und Burnet aus der Reihe der 

sonst geschätzten toryistischen Prediger: Der Kongregationalismus galt eine der 

Bastionen des Whiggismus und Radikalismus und beide Prediger tendierten zum 

Whiggismus bzw. sogar Radikalismus.258 Die Wahl durch Ruskins Eltern korrespondierte 

aber mit den religiösen Veränderungen in dieser Zeit, die für den Evangelikalismus ins-

gesamt nicht weniger eine Phase der Des- und Neuorientierung war: Das bis 1825 relativ 

befriedete, durch interdenominelle Kooperation geprägte Milieu wurde Mitte der 1820er 

Jahre durch das Auftreten ‚radikalevangelikaler‘ Dissidenten wie Irving, Erskine und 

Scott aufgerüttelt, spaltete sich in verschiedene ‘Lager’, die sich dann zum Teil von-

einander entfernten. John James und Margaret suchten in diesen Jahren offenkundig 

selbst Orientierung und scheinen sich dabei einerseits möglicherweise zum Calvinismus 

zurück orientiert zu haben (presbyterianische Gemeinden in England gingen weithin im 

Kongregationalismus auf), zeigten sich andererseits in diesen Jahren aber auch offen für 

die romantisch-liberalisierten Aspekte von Edward Andrews’ Religiosität. 

Um 1833 änderten sich die Präferenzen der Familie noch ein letztes Mal schlagartig: 

23.2.1840, 2.652-5, hier: 653. Auch Margaret Ruskin interessierte sich offenbar für Hooks Predigten: 
Margaret an John James Ruskin, Oxford, 4.3.1838, ibid., 2.496-502, hier: 499. Hook war in diesen 
Jahren Vikar, später Dechant in Leeds. Möglicherweise erwarb John James Ruskin Hooks Call to 
Union on the Principles of the English Reformation: A Sermon (London/Oxford/Leeds 1838), oder die 
kurze Predigt Hear the Church: A Sermon (London/Oxford/Leeds 1838), beides hochkirchliche 
Apologien der Staatskirche mit der Idealvorstellung einer Einheitskirche. Gegen eine dieser 
Publikationen scheint sich z.T. Ruskins Notes on the Construction of Sheepfolds (1851) gerichtet zu 
haben: Tagebuch, [Denmark Hill/London?, Ende 1850/Anfang 1851], Ruskin Library, University of 
Lancaster MS 10a, fol. 51v-54v. 

257 Margaret an John James Ruskin, Oxford, 22.4.1837, Family Letters, 2.459-65, hier: 463. 
258 Grant, Metropolitan Pulpit, 2.256. 



Ruskins Eltern wechselten in die Staatskirche und gaben von da an streng staatskirchlich 

loyalen, toryistischen, aggressiv anti-katholischen Predigern den Vorzug. Diese Tendenz 

verstärkte sich noch, als John James und Margaret Ruskin vom konzilianteren Dale zum 

vehementeren Recordite Melvill wechselten. Dieser Wechsel korrespondierte besonders 

deutlich mit den zeitgenössischen Entwicklungen im Evangelikalismus der Reformära. 

Unter dem Eindruck der Abschaffung der Test und Corporation Acts, der Katholiken-

emanzipation und der Parlamentsreform, besonders aber auch der Verhältnisse in Irland 

und der nationalistischen Agitation der irischen Abgeordneten in Westminster verlor das 

Lager der Moderaten an Zustimmung und rückte weit nach rechts, während die ultra-

toryistischen Recordites zur tonangebenden Gruppierung im Evangelikalismus avan-

cierten. Die Präferenzen, die Margaret und John James Ruskin in dieser Zeit pflegten, 

entsprachen fast vollkommen dem Stimmungsbild der Evangelikalen, denn um die Mitte 

des 19. Jahrhunderts musste ein um Prominenz bemühter evangelikaler Prediger, wie 

Edwin Paxton Hood leicht sarkastisch feststellte, folgende Bedingungen erfüllen: 

Vom “aristocratic standing” abgesehen, entsprachen die Pastoren, die John James und 

Margaret Ruskin ab 1833/34 hörten, in allen wichtigen Punkten Hoods Kriterienkatalog. 

Ihre Entscheidung wurde dabei gewiss maßgeblich durch die Veränderungen im Staats-

gefüge ausgelöst. Insbesondere die Katholikenemanzipation 1829, die Parlamentsreform 

1832 und die Agitation des irischen, katholischen und radikalen MPs Daniel O’Connell 

(1775-1847) in den 1830er Jahren trugen zum konservativen Umschwung der Familie 

bei.260 Es waren daher gerade die Debatten um Reformen in der irischen Verwaltung in 

den späten 1830er Jahren, die John James Ruskin 1839 zu einer seiner wenigen öffent-

lichen (anonymen) politischen Äußerungen veranlaßten. In einem Leserbrief an ein nicht 

namentlich bekanntes Journal, den Ruskin 1851 noch einmal in Stones of Venice (1851-

53) abdruckte, bekannte sich John James Ruskin ausdrücklich zu den politischen Vor-

259 Hood, Lamps of the Temple, 97.  
260 Dass solche politische Differenzen im Verhältnis zur Kirche eine Rolle spielten, demonstrieren John 

James Ruskins Äußerungen über den Oxforder Anglikaner Walter Kerr Hamilton (1808-69): John 
James an Margaret Ruskin, Preston/Kendal, 14./15.2.1840; Family Letters, 2.644-6, hier: 645.  



rechten des Protestantismus im Staat und begründete dies mit der aus seiner Sicht 

evidenten soziokulturellen Überlegenheit des Protestantismus: 

Die Umwälzungen im Gefolge des Roman Catholic Relief Act 1829 und des Parlia-

mentary Reform Act 1832 betrachtete John James Ruskin demnach als so bedrohlich, dass 

er und Margaret Ruskin einen engeren ‘Schulterschluss’ mit der Staatskirche suchten. 

Gleichzeitig mit dem Wechsel in die Staatskirche scheint die Haltung von Margaret und 

John James Ruskin im Laufe der 1830er Jahre eine Wende zum Fundamentalistischeren 

genommen zu haben. Die späteren Prediger der Familie, Burnet, Dale, Melvill und Moore 

vertraten eine stärker am richtenden Gott und am Gesetzesgehorsam orientierte Religio-

sität als Edward Andrews, mit dessen ‚antinomianischer‘ Soteriologie Ruskin positivere 

Erinnerungen verband. 

Die häufigen Wechsel der Gemeinden und Denominationen entkräften die vielfach 

geäußerte Ansicht, die Religiosität in Ruskins Elternhaus sei “sektiererisch” oder “eng-

stirnig” gewesen.262 Wenngleich sich Ruskins Eltern auf religiös und politisch kon-

servativere Positionen zubewegten, gaben sie ihre aufgeklärt-tolerante Haltung gegenüber 

anderen protestantischen Gruppierungen offenbar nicht auf. Ihr verstärkter staatskirch-

licher Loyalismus und theologisch orthodoxere Position erleichterte ihnen sicherlich die 

Entscheidung, Ruskin in Oxford studieren zu lassen, wo mindestens Ruskin begann, sich 

mit den hochkirchlichen und nichtevangelikalen Traditionen der anglikanischen Kirche 

auseinanderzusetzen. Auch der Antikatholizismus Margaret und John James Ruskins ging 

nie so weit, dass sie katholische Gottesdienste im Ausland gemieden hätten, wenn 

protestantische nicht angeboten wurden.  

Für die folgende Untersuchung von Ruskins religiösen Überzeugungen bedeutet dies, 

dass man von der Annahme abrücken muss, er sei von Beginn seines Lebens an mit 

261 Leserbrief an ein nicht genanntes Journal von John James Ruskin (1839), zitiert in: Stones of Venice I 
(1851), Works, 9.423-4.  

262 Cook, “Introduction I,” in: Ruskin, Works, 1.iv; Batchelor, Ruskin, 2, 232. 



fundamentalistisch-evangelikalen Prinzipien aufgewachsen. Ganz in Übereinstimmung 

mit Ruskins Autobiographie, in der er die Meinung seiner Leser, er schon im Kindesalter 

„vitally and evangelically religious“ geworden, ausdrücklich abwehrt, ist vielmehr davon 

auszugehen, dass Ruskin im Jugendalter möglicherweise eine moderate, eventuell aber 

auch hochcalvinistische oder romantisch-liberalisierte Form des Evangelikalismus aus-

bildete und erst um 1840 in das Lager seiner Eltern, den ‚Recorditischen‘ Evangelikalis-

mus umschwenkte.263

263 Praeterita (1885-89), Works, 35.42 FN *.



‘Take nothing for granted [,] think and 
search for yourself’ 
Ruskins religiöse Überzeugungen bis Ende der 1830er 
Jahre 

Die Prediger, deren Gottesdienste John James, Margaret und John Ruskin besuchten, 

gehörten, wie die vorangegangenen Untersuchungsschritte demonstrierten, unterschied-

lichen Lagern und Traditionslinien des Evangelikalismus an. Mit allen Hauptgruppie-

rungen des Evangelikalismus, die in den von zunehmenden Kontroversen, Spaltungen 

und Differenzierungen gezeichneten 1820er und 1830er Jahren den Diskurs prägten, 

konnte sich Ruskin mindestens oberflächlich vertraut machen: Bei John Burnet lernte er 

kurzzeitig einen moderaten Calvinismus politisch radikaler, nonkonformistischer Prägung 

kennen. Von Howells und Melvill, und auch vom weniger polemischen Dale, wurde 

Ruskin ein forciert toryistisch-antikatholischer Evangelikalismus nahegebracht, der 

soteriologisch von moderat-calvinistischem Zuschnitt war, aber seinen ethischen Normen 

und Exegeseprinzipien nach als ‘Ultraevangelikalismus’ bezeichnet werden kann. 

Margaret Ruskin selbst dürfte ihren Sohn in den Dogmen des strikten Calvinismus der 

presbyterianischen Kirche unterrichtet haben. Und bei dem von ihm favorisierten Pastor, 

Edward Andrews, kam Ruskin für lange Zeit in Kontakt mit einer ‘hochcalvinistischen’, 

realiter romantisch liberalisierten Spielart evangelikaler Theologie, die ihm eventuell 

auch einen Zugang zum ‚radikalevangelikalen‘ Spiritualismus öffnete. An der Universität 

überschritt Ruskin schließlich den Horizont der evangelikalen Dogmatik und wurde 

sowohl mit den für die Lehre maßgeblichen anglikanischen Theologen des 17. und 

18. Jahrhunderts vertraut gemacht als auch in grundlegende Denkmuster des aufbrechen-

den Oxford Movement eingeführt. Die einzige Theologie des evangelikalen Milieus, die 

ihm offenbar verschlossen blieb, war die Theologie des wesleyanischen Methodismus. 

Angesichts dieser heterogenen Inspirationsquellen drängt sich die Frage auf, welche 

religiösen Denkmuster und Glaubensüberzeugungen Ruskin tatsächlich übernommen 

bzw. selbstständig durchgebildet hat. Die religiöse Gedankenwelt seines Elternhauses und 

Bekanntenkreises lässt die Annahme zu, dass Ruskin bei der Durchbildung seiner eigenen 

religiösen Überzeugungen grundsätzlich mindestens vier Möglichkeiten offenstanden: 



erstens natürlich die Prinzipien und Lehren eines mutmaßlich strikten Calvinismus, dem 

seine Mutter höchstwahrscheinlich anhing. Zweitens rezipierte er sicherlich viele 

Anschauungen seiner Prediger um 1820 bzw. in den späteren 1830er und 1840er Jahren, 

die einen moderaten Calvinismus bzw. den schärfer biblizistischen und ‘forensischen’ 

Glauben der Recordites vertraten. Drittens schließlich lernte Ruskin in den 1820er Jahren 

die hochcalvinistisch geprägte, tatsächlich aber dogmatisch ‘liberalisierte’ Religiosität der 

Beresford Chapel unter Edward Andrews kennen, und zuletzt wurde er in Oxford auch 

mit den nicht-calvinistischen Überzeugungen der Hochkirche und der nichtcalvinistischen 

anglikanischen ‘Mitte’ vertraut gemacht. Für welche dieser Orientierungen Ruskin 

optierte, ist eine der Fragen, auf die im vorliegenden Kapitel eine Antwort gesucht wird, 

denn natürlich konnte Ruskin von den religiösen Überzeugungen seiner Zeitgenossen 

nicht unberührt bleiben. Dieser Sachverhalt war für die Rezeption seiner Werke vermut-

lich sogar von größter Bedeutung, denn viele seiner Leser fanden den Zugang zu Ruskins 

Denken durch die religiöse Dimension seiner Schriften: “The religious character of Mr. 

Ruskin’s mind is one of its most distinguishing features; and it has been one secret of his 

most powerful influence”, bemerkte etwa der Dekan von Canterbury, Frederic William 

Farrar (1831-1903).1

Darüber hinaus ist es ein wichtiges Ziel der folgenden Kapitel, ausfindig zu machen, 

warum die Religion für Ruskin ein so wesentlicher Bestandteil seines Werkes wurde. Es 

geht also darum, die Problemstellung zu identifizieren, auf die Ruskin mit seinem “course 

of religious effort and speculation” und seinen Schriften reagierte,2 und aufzuzeigen, wie 

Ruskin aus den ‚Versatzstücken‘ seiner religiösen Erziehung eigene religiöse Überzeu-

gungen, Denk- und Argumentationsmuster formte, mit denen er sich in den religiösen 

Diskurs seiner Epoche einschrieb. Dazu wird insbesondere der ideen- und wissens-

geschichtliche Kontext rekonstruiert, in dessen Bann Ruskin in den 1830er und 1840er 

Jahren stand, als er seine publizistische Tätigkeit aufnahm. Neben Briefen und Tage-

büchern bildet das frühe Hauptwerk Modern Painters (1843-60) eine wesentliche Quelle 

für die Untersuchung von Ruskins frühen religiösen Überzeugungen. Diese Schriften 

müssen mit Ruskins Autobiographie Praeterita (1885-89) abgeglichen werden, weil 

Ruskins Selbstdeutung seiner intellektuellen Entwicklung wesentliche Erkenntnisse über 

seine Glaubensprinzipien und Glaubenszweifel eröffnet. Zu einem großen Teil beleuchten 

sich diese Texte gegenseitig und liefern somit die Belege für ein differenzierteres Bild 

1 Frederic William Farrar, Ruskin as a Religious Teacher (1898/1904) (London 1907), 1.(+) 
2 Geplantes Vorwort (1881) für Proserpina (1875-86), Works, 35.xxxv-xxxviii, 628-29, hier: 628. 



von Ruskins religiöser Entwicklung, als es allein den in der Forschungsdiskussion bislang 

vordringlich erörterten Kapiteln von Modern Painters III und IV (1856) entnommen 

werden kann. 

6.1  Ruskins religiöse Überzeugungen bis Ende der 1830er Jahre 

Welche der religiösen Überzeugungen und Glaubensprinzipien seines Umfeldes sich 

Ruskin tatsächlich zu eigen machte, ist für die Zeit vor 1840 schwer zu bestimmen. Dies 

gilt auch dann, wenn zu diesem Zweck seine Briefe, Tagebücher und autobiographischen 

Schriften analysiert werden. Ruskins frühe Tagebücher etwa verzeichnen höchst 

unregelmäßig Gottesdienstbesuche oder Bibelstudien, und dies zudem in meist nur 

beiläufigen Notizen: “We went to the church on Sunday & had a very comfortable seat. 

there was nothing uncommon to be seen” ist beispielsweise ein für Ruskins Tagebuch-

aufzeichnungen nicht untypischer Eintrag (aus Ruskins zwölftem Lebensjahr).3 Auch 

seine Poesie – zwischen seinem Debüt im Jahre 1829 mit Lines Written at the Lakes in 

Cumberland und seiner letzten Gedichtveröffentlichung 1846 erschienen rund vierzig 

lyrische und versepische Arbeiten – geht in religiöser Hinsicht kaum über konventionelle 

Evokationen der Macht und Größe Gottes hinaus.4 In der Forschung wird zumeist 

angenommen, dass sich Ruskin uneingeschränkt auf den strikten presbyterianischen 

Calvinismus Margaret Ruskins einließ bzw. einlassen musste, weil ihr Bibelunterricht 

Ruskin nachdrücklich prägte.5 Ruskins Erinnerung lässt diese Schlussfolgerung zu-

mindest stellenweise zu: 

3 Tagebuch, [Leamington, 26.-31.5.1830], in: Ruskin und Mary Richardson, A Tour to the Lakes in 
Cumberland: John Ruskin’s Diary for 1830 (Aldershot 1990), 30-1, hier: 31. Dieses offenbar unter 
gewisser Anleitung von John James Ruskin verfasste Reisetagebuch Ruskins und seiner Cousine 
verzeichnet Kirchenbesuche noch relativ häufig.  

4 Poems (hauptsächlich aus den Jahren 1826-45), Works, Bd. 2. 
5 Van Akin Burd, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in: Robert 

Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16, hier: 2. Ähnlich 
argumentieren auch einige jüngere Biographen wie John Batchelor, John Ruskin: No Wealth but Life; A 
Biography (London 22001), 13-4, 16, 232.  

6 Praeterita (1885-89), Works, 35.41-2.  



Zweifel an den generalisierenden Schlussfolgerungen aus solchen Passagen werden 

freilich durch verschiedene andere Rückblicke Ruskins geweckt, da Ruskin selbst durch 

die Leserreaktion auf seine erschreckenden Schilderungen aufgeschreckt wurde. 

Spätviktorianische Leser, denen die von Ruskin in Fors Clavigera und Praeterita

geschilderten Bibellektürestunden mit Margaret Ruskin längst als ‚Torturpraktik‘ einer 

versunkenen Ära erschienen, wies Ruskin daher an anderer Stelle mit deutlichen Worten 

darauf hin, dass er während seiner Jugend keineswegs einer vermeintlichen religiösen 

Indoktrination seines Elternhauses und seiner ‚Recorditischen‘ Prediger erlegen war: 

„[My] expression in F o rs  [that Margaret Ruskin’s selection of Bible chapters 

„established my soul in life“] has naturally been supposed by some readers to mean that 

my mother at this time made me vitally and evangelically religious. The fact was far 

otherwise. I meant only that she gave me secure g ro un d  for all future life, practical or 

spiritual.“7

Ruskins zitierte Aussage ist weniger leicht verständlich, als es auf den ersten Blick 

scheint. Mit der Trennung von „vita[l] religio[n]“ und „secure ground for all [practical or 

spiritual] life“ spielte Ruskin auf eine für den Evangelikalismus charakteristische 

Unterscheidung an: die Unterscheidung zwischen einem durch Buße, Suche, Erweckung, 

Bekehrung, Heiligung und Glaubensgewissheit emotional und lebenspraktisch erfüllten 

„vitalen“ Glauben einerseits und einem ‚abstrakten‘ Kodex theologischer Dogmen und 

ethischer Normen auf der anderen Seite, der durch „vital religion“ gleichsam erst zum 

Leben erweckt werden musste.8 Ruskin brachte damit zum Ausdruck, dass er seiner 

religiösen Erziehung nicht viel mehr als ein Grundraster religiöser Anschauungen und 

sittlicher Verhaltensregeln verdankte. Die (nach protestantischem Verständnis durch den 

Heiligen Geist bewirkte) ‚Vitalisierung‘ des Glaubens durch innere Glaubensgewissheit 

fehlte seiner Religiosität in Jugendtagen demzufolge.9

7 Praeterita (1885-89), Works, 35.42 FN *. Vergleichbare Aussagen finden sich auch in: Fors Clavigera
(1871-84), Works, 27.167-8, 617; 28.15, 101-2, 317-8; sowie Bible of Amiens (1880-85), Works, 
33.118-9; und den Epilog von 1883 zu Modern Painters II (11846), Works, 4.349. Siehe auch Praeterita
(1885-89), Works, 35.13-4, 43-8, 128, 258 FN 1 (MS-Passage).  

8 Exemplarisch für die evangelikale Entfaltung des Begriffs der „vital religion“ bzw. „vital Christianity“ 
gegenüber der bloß ‚nominellen Religion‘ ist u.a. William Wilberforce, A Practical View of the 
Prevailing Religious System of Professed Christians, in the Higher and Middle Classes in this Country, 
Contrasted with Real Christianity (1797) (London 41797), III/ii, S. 80-98 und IV/iv, S. 246-84 [“On the 
Admission of the Passions into Religion” und “The generally Prevailing Error, of Substituting Amiable 
Tempers and Useful Lives in the Place of Religion, Stated and Confuted: With Hints to Real 
Christians”].  

9 In dem betreffenden Fors-Brief von 1874 verstand Ruskin unter „secure ground“, also dem Fundament 
seiner Ethik, ein das gerechte Richtertum Gottes hervorhebendes Gottesverständnis. Aus theologischer 
Perspektive entsprach Ruskins ‘Richtergott’ in den 1870er Jahren den altevangelikalen Positionen 
später Recordites, deren Ansichten im Bürgertum des spätviktorianischen Englands und in Teilen der 
neueren evangelikalen Heiligungsbewegung weithin als obsolet betrachtet wurden. Ruskin positionierte 
sich damit gegen die Vertreter der liberalen Theologie, die seiner Meinung nach die Vorstellung eines 



Diese sehr nüchterne Darstellung seiner Jugendreligiosität bekräftigte Ruskin vielfach 

in seinen Werken, manchmal nur in subtilen Andeutungen, aber ohne offensichtliche 

Widersprüche.10 Auch in einigen später verfassten Kapiteln von Praeterita sprach Ruskin 

das Thema mit diesem Tenor an. Darin bemühte er sich zugleich um eine detailreichere 

Darstellung des „state of mind I had got into during the […] progress of my education, 

touching religious matters“:11

Ruskin erläuterte mit der Passage, was es hieß, nicht „vitally and evangelically religious“ 

geworden zu sein: Denn obwohl seine Darstellung zweifelsohne ironisch überzeichnet 

und in Teilen vielleicht sogar entstellend ist, lässt sich ihr mindestens entnehmen, dass 

Ruskin nicht bereits in Kindertagen mit charakteristischen evangelikalen Praktiken der 

Buße, Bekehrung zum Glauben, ‘Wiedergeburt’ und Mission belastet war. Darüber 

hinaus betonte er, einen relativ pragmatischen Zugang zur Bibel besessen zu haben, den 

er erst später zugunsten eines forcierten Biblizismus aufgab (Z. 5-6). Und schließlich 

scheint auch für die Prädestination, einen strengen Richtergott und das zentrale soterio-

logische Dogma des erlösenden Sühneopfers Christi in der religiösen Gedankenwelt 

seiner Kindheit wenig Platz gewesen zu sein (Z. 7-10).  

zu indifferent verzeihenden Gottes verbreiteten. Auch liberale Sozialreformer wie George Woodyatt 
Hastings (1825-1917) und Thomas Joseph Dunning (1799-1873) nahm Ruskin ins Visier. Denn ihre 
Zukunftsvisionen fußten aus Ruskins Sicht auf der Akzeptanz der in der menschlichen Natur liegenden 
Sünde, statt auf ihre Überwindung zu zielen. Anders als konservative Evangelikale richtete Ruskin 
jedoch seine Kritik dabei auch auf die Arbeits- und Konsumverhältnisse im Zeitalter der 
Hochindustrialisierung. Siehe Fors Clavigera, Letter 42: “Misericordia” (Juni 1874), Works, 28.90-105, 
hier bes.: 99-103. Zum spätviktorianischen Evangelikalismus knapp: Bebbington, Evangelicalism in 
Modern England, 144-6, 152.  

10 Vgl. Fors Clavigera, Letter 10 (Oktober 1871), 27.167-8; Letter 33 (September 1873), 27.617; Letter 
37 (Januar 1874), 28.14-5; Letter 42 (Juni 1874), 28.101-2, Letter 53 (Mai 1875), 28.317-9; sowie Bible 
of Amiens (1880-85), Works, 33.118-9; und den “Epilogue” von 1883 zu Modern Painters II (11846), 
Works, 4.349-50. Vgl. auch Praeterita (1885-89), Works, 35.13-4, 43-8, 128-9, 189-90, sowie 258 FN1 
und 612 (letztere beide gestrichene MS-Passagen). 

11 Praeterita (1885-89), Works, 35.189. 
12 Praeterita (1885-89), Works, 35.189-90. 



Sicherlich darf man Ruskins lapidare Erinnerung nicht überbewerten und als restlos 

verlässliche Charakterisierung seiner religiösen Überzeugungen in der Kindheit lesen. 

Dennoch sprechen seine Memoiren bei genauer Lektüre sehr deutlich dafür, dass sich 

Ruskin vor Ende der 1830er Jahre zwar grundlegende evangelikale Anschauungen und 

Praktiken zu eigen machte, aber nicht zu einem eifernden Missionar und Aktivisten 

wurde. Seinen Äußerungen nach scheinen dabei das evangelikale Prinzip des Biblizismus, 

die Dogmatik von Ethos und Rechtfertigung sowie Soteriologie und Gottesverständnis die 

zentralen Schlüsselbereiche evangelikaler Theologie gewesen zu sein, die Ruskins 

religiöses Denken prägten, an denen gleichzeitig aber auch seine offenkundige 

Ambivalenz zum Evangelikalismus aufbrach. Wie Ruskin sich mit diesen Bereichen der 

evangelikalen Theologie auseinandersetzte, wird daher im Folgenden eingehender 

untersucht. 

6.2 Biblizismus auf der Grundlage einer aufgeklärt-moderaten Inspirationslehre 

Die Exegeseprinzipien, die Ruskin in seiner Jugend vertrat, lassen sich vielleicht am 

besten an einem Essay von 1838 untersuchen. In diesem Text griff Ruskin die 

humanistische Frage der Paragone-Literatur auf, welcher Rang der Malerei im Verhältnis 

zur Musik zukomme. Ruskin argumentierte darin für den Vorrang der Malerei.13 Damit 

setzte er sich in Widerspruch zur ‚Rangordnung‘ der Künste in der Bibel und musste sich 

deshalb eingehender mit der Schrift auseinandersetzen. Ruskin deutete die Vorrang-

stellung der Musik in der Bibel zum einen (nach dem wörtlich-historischen Literalsinn) 

als ein geschichtliches Phänomen, und zwar als Resultat der Abwendung des Volkes 

Israel von der Bilderverehrung in Ägypten. Im Anschluss daran wendete er sich noch der 

Offenbarung des Johannes zu, und dabei bestritt er explizit den Wert einer Auslegung 

dieses Buches nach dem Literalsinn: 

13 “Essay on the Relative Dignity of the Studies of Painting and Music, and the Advantages to be Derived 
from their Pursuit” (1838), Works, 1.265-85.  



Ruskins Auslegung ist erkennbar das Resultat einer moderaten Inspirationslehre, wie 

sie autoritativ vom Independenten Philip Doddridge (1702-51) formuliert worden war: 

Die einzelnen Bücher, Psalmen und Briefe der Bibel waren nach Doddridges 

Überzeugung in ungleichem Maße göttlich inspiriert, sodass manchen Passagen ein 

höherer Erkenntniswert zukam als anderen.16 Diese Position unterschied sich stark von 

der in den 1820er Jahren unter Recordites und extremen Evangelikalen aufkommenden 

Inspirationslehre Robert Haldanes (1764-1842), der die Bibel in allen Teilen und in jedem 

einzelnen Wort als vollgültig göttlich inspiriert betrachtete.17 Haldanes 

fundamentalistische Inspirationslehre trug im tumultuarischen zweiten Viertel des 

19. Jahrhunderts zwar wesentlich zur Festigung des ultraevangelikalen Lagers bei, entzog 

aber dem vor 1820 im Evangelikalismus vorherrschenden Geist der Irenik, Moderation 

und Kooperation den Boden und trug damit in erheblichem Maße zu den Spaltungen der 

British and Foreign Bible Society 1826 und 1831 bei.18  

Deutlich wird also, dass Ruskin in seiner Exegetik zumindest bis in die 1830er Jahre 

noch viel stärker vom moderaten Geist des 18. und frühen 19. Jahrhunderts als von den 

ultraevangelikalen Positionen unter seinen ‚Recorditischen‘ Zeitgenossen beeinflusst war. 

Damit unterschied er sich merklich von den entschiedensten Orthodoxen unter seinen 

Pastoren, Howells und Melvill, die an der Abspaltung der Trinitarian Bible Society 1831 

wesentlichen Anteil hatten. Ruskins offenkundig verhältnismäßig rationalistisches 

Bibelverständnis und seine moderate Exegetik sind mithin weitere Indizien dafür, dass 

sein Elternhaus und vor allem Ruskin selbst das antimetaphysische und empiristische 

14 Vor allem natürlich die sieben Posaunen, Offb 8-11. Ferner: Offb 4,1; 5,9; 14,2-3; 15,3-4. 
15 “Essay on the Relative Dignity of the Studies of Painting and Music, and the Advantages to be Derived 

from their Pursuit” (1838), Works, 1.265-85, hier: 275-6. 
16 Philip Doddridge, “A Dissertation on the Inspiration of the New Testament, as Proved from the Facts 

Recorded in the Historical Books of it” (1748), in: ders., The Works of the Rev. P. Doddridge, D.D., 
Bd. 3 (Leeds u.a. 1805), 319-44, hier bes.: 320-4. 

17 Robert Haldane, The Evidence and Authority of Divine Revelation: Being a View of the Testimony of 
the Law and the Prophets to the Messiah, with Subsequent Testimonies (1816), 2 Bde. 
(London/Edinburgh/Dublin 21834). Vgl. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 86-89.  

18 Noch keinen Einfluss auf Ruskin hatte zu dieser Zeit die Historische Bibelkritik. Zu deren Stand in 
England 1800-80: John William Rogerson, Old-Testament Criticism in the Nineteenth Century: 
England and Germany (London 1985), hier: 180-96. 



Erbe der Aufklärung und des schottischen Moderatismus zu wesentlichen Teilen 

akzeptiert hatten. Einige Briefe und Tagebücher aus der Zeit seiner Jugend demonstrieren 

dies noch deutlicher. So richtete Ruskin beispielsweise 1845 einen Brief an Margaret 

Ruskin, in dem er seiner Kritik an der religiösen Erfahrungswelt und moralischen 

Einstellung John Bunyans (ca. 1628-1688), einer Identifikationfigur der Evangelikalen, 

Ausdruck gab: 

Margaret Ruskin hatte ihm Bunyans Grace Abounding to the Chief of Sinners (1666) 

ins Reisegepäck gelegt – Bunyans autobiographischer Rückblick auf seine inneren 

Kämpfe um Glaubensgewissheit und Selbstbestätigung, die er in seiner Haftzeit nach 

1660/61 durchlebt hatte. Ruskins ablehnende Reaktion auf das Buch gründete sich 

weniger auf dogmatische Einwände gegen die baptistischen Überzeugungen Bunyans. 

Vielmehr richtete sich seine Kritik gegen Bunyans Denkweise und Ethos. Ruskin 

vermisste dabei genau die Eigenschaften, die die Heuristik und das Ethos der 

spätaufklärerischen Evangelikalen auszeichneten – zum einen die disziplinierte 

Konzentration auf das eigene Beschäftigungsfeld und die Empirie, zum anderen die 

systematische Aufarbeitung der Empirie mittels Common Sense. Ruskin betrachtete 

Bunyans Bewusstseinsprozesse sogar als “physically impossible” (Z. 3). Damit meinte 

Ruskin, dass die Strukturen der Wahrnehmung und Erkenntnis – ganz im Sinne der 

Common-Sense-Philosophie – im Normalfall durch die Strukturen der kosmischen Ord-

nung vorgegegen und damit gleichsam ‚geeicht‘ waren. Gottes allgemeine Vorsehung, im 

Bereich der Natur wie im Bereich der Erkenntnis und Moral, operierte nach Auffassung 

moderater Evangelikaler im Rahmen der newtonisch imaginierten Ordnung des Kosmos. 

Die vermeintlich kruden Gedankenstrukturen Bunyans musste Ruskin daher geradezu als 

das Resultat der besonderen Vorsehung interpretieren, und als solches waren sie lediglich 

19 An Margaret Ruskin, Annecy, [13.4.1845], in: Ruskin in Italy, 16-18, hier: 17.  



„very curious as an example of the way in which the Deity works on certain minds“ (Z. 2). 

Wie in seinem Bibelverständnis war der jugendliche Ruskin auch in seinem Weltbild der 

empiristischen Heuristik und dem Evangelikalismus moderater, spätaufklärerischer 

Prägung mit mechanistischem Kern verpflichtet. 

6.3 Fehlender Aktivismus 

Ähnliches lässt sich für Ruskins moralphilosophische Position feststellen, die in seinen 

Aussagen “I waked or slept, without much thought of anything but my earthly affairs” und 

“all that was required of m e  was to say my prayers, go to church, learn my lessons, obey 

my parents, and enjoy my dinner” teilweise impliziert ist.  

Dass Ruskin 1886 den dinner table zum Zentrum seiner in Kindertagen geübten 

“practical divinity” erklärte, ist sicherlich weniger als schonungslos bekenntnishafte 

Offenlegung seiner Vergangenheit zu verstehen. Vielmehr liegt Ruskins Formulierungen 

wohl ein ironisch-polemischer Kunstgriff zugrunde, der der Zielsetzung seiner späten 

Kulturkritik verpflichtet war. In den 1870er und 1880er Jahren, und entsprechend daher 

auch beim Schreiben des betreffenden Kapitels seiner Erinnerungen 1886, griff Ruskin 

den evangelikalen “duty faith” grundsätzlich an, weil er den Problemen sozialer 

Desintegration im späten 19. Jahrhundert aus seiner Sicht nicht gerecht wurde.21 Als 

Kritik am “duty faith” gelesen, exponierte Ruskin die dem evangelikalen Aktivismus 

vermeintlich inhärenten egoistischen Motive. Mit seinem spöttischen Ton signalisierte er, 

was er im Rückblick als Unzulänglichkeiten dieser ‘utilitaristischen’ Ethik empfand: 

Selbstfixiertheit statt Altruismus, Wirklichkeitsverhaftung statt hochgesteckten welt-

verbessernden Zukunftsvisionen und festen Werten, mangelnde Empathie und Solidarität 

mit anderen. 

Ungeachtet dieser polemisch-ironischen Untertöne zeichnete Ruskin dabei jedoch 

auch ein durchaus aussagekräftiges Bild vom ethischen Standpunkt seines Elternhauses. 

20 Praeterita (1885-89), Works, 35.189-90. 
21 Vergleiche etwa seine korrigierenden Anmerkungen von 1883 zum Dogma der Glaubensgerechtigkeit 

in Modern Painters II (1846), Works, 4.217 FN *.  



Dieses teilte offenkundig die Moralvorstellungen der ‘Zweiten Generation’ der 

Evangelikalen, die zwischen 1790 und 1820 tonangebend war: Denn im Einklang mit 

dem antimetaphysischen Geist der Aufklärung, dem Empirismus in der Nachfolge 

Lockes, der Common-Sense-Philosophie Thomas Reids und den konservativ-

whiggistischen Rechtstraditionen lehnten die Evangelikalen in ihrer übergroßen Mehrheit 

umfassendere Dogmatiken, philosophische Systeme und Theorien ab. Charles Simeons 

zeitgenössisch vielzitierter Appell “Be Bible Christians, not system Christians”, mit dem 

vor irreführenden Theologien und Theorien gewarnt und Evangelikale auf die (quasi 

‘empirische’) Grundlage der Bibel verpflichtet wurden, kann als programmatische Leit-

linie der Evangelikalen vor den 1820er Jahren betrachtet werden.22 Moralphilosophisches 

Räsonnement blieb auf die biblischen Grundlagen, den Erfahrungs- und Handlungsradius 

des Individuums und auf die im Modell der Newtonschen Mechanik repräsentierte 

Ordnung des Kosmos konzentriert. Allumfassende Weltdeutungen wurden dagegen als 

idiosynkratische Versponnenheiten abgetan.23 Aktivistischere Evangelikale machten dann 

zumeist die Missions- und Erziehungsarbeit zu ihrem Hauptanliegen.24 Ein allzu starkes 

politisches Engagement lehnte die Mehrheit ab, obgleich der sozialreformerische Aktivis-

mus der Clapham Sect nachträglich zu einem der Markenzeichen dieser Generation 

stilisiert wurde.25

Soweit Ruskin in seiner Beschreibung des evangelikalen Ethos im Elternhauses auch 

seine eigenen kindheitlichen religiösen Überzeugungen zur Sprache brachte, 

charakterisierte er die moralische Haltung seiner Jugend recht gezielt als ‘utilitaristisch’.26

„I waked or slept, without much thought of anything but my earthly affairs“ ist aus diesem 

Blickwinkel nicht mehr nur als ironische Formulierung zu verstehen, sondern brachte 

auch zum Ausdruck, dass Ruskin die Erfüllung der normalen Lebens- bzw. Berufs-

aufgaben bzw. die Nutzung der dem Menschen gegebenen Begabungen im Dienst an der 

Kirche Christi/Gesellschaft als Kern eines ethisch einwandfreien Lebenswandels 

betrachtete, der mit dem Gesetz Gottes übereinstimmte. 

22 Abner William Brown, Recollections of the Conversation Parties of the Rev. Charles Simeon, M.A., 
Senior Fellow of King’s College, and Perpetual Curate of Trinity Church, Cambridge (London 1840), 
269.Vgl. William Reginald Ward, Early Evangelicalism: A Global Intellectual History, 1670-1789
(Cambridge 2006), 188. 

23 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 50-60.  
24 Ibid., 40-2. 
25 Ibid., 10-2, 72.  
26 Mit ‘utilitaristisch’ ist im diesem Zusammenhang allgemein eine ‘nutzenorientierte’ Ethik gemeint, 

nicht eine speziell auf Jeremy Bentham (1748–1832) oder andere Autoren des Utilitarismus 
(Benthamismus, Philosophical Radicalism) zurückgehende Idee oder Theorie. Der Philosophical 
Radicalism war aufgrund seiner atheistischen bzw. agnostischen Haltung unter Evangelikalen nicht 
akzeptiert. 



Dieses Ethos fand bei Ruskin unter anderem zu der Zeit Ausdruck, als er sich gegen 

eine Laufbahn in der Kirche entschied, um sich den Wissenschaften und Künsten zu 

widmen. Seinem damaligen Pastor Thomas Dale gegenüber verteidigte Ruskin seine Ent-

scheidung mit dem Hinweis, dass sein Talent auf einem anderem Terrain läge: 

Soweit in Ruskins Argumentation ein besonders auf den eigenen Lebenshorizont und 

die Gottesverehrung gerichtetes religiöses Ethos zum Tragen kam, belegt sein Schreiben, 

dass Ruskin vor allem dem Ethos des alten Dissentertums und damit den Wurzeln der 

reformierten Tradition verpflichtet war oder zumindest für eine konservativere Variante 

des evangelikalen Aktivismus eintrat. Dies lässt auf starke Einflüsse von Seiten Margaret 

Ruskins und Thomas Dales schließen. Die als Signum des Evangelikalismus seiner Ära 

betrachtete, auf Mission, Bildungsarbeit, irenische Kooperation und (teilweise) auch auf 

politische Reformen gerichtete, extrovertiertere Auffassung der Heiligung spielte in 

Ruskins Schriften vor 1840 hingegen nur keine oder nur eine untergeordnete Rolle. Im 

Prinzip akzeptierte er die theologischen Grundlagen des evangelikalen Heiligungsstreben 

wohl zu großen Teilen. Wie wenig ihm aber die für den Evangelikalismus maßgebliche 

Heiligungstheologie etwa Wesleys offenbar vertraut war, lässt sich seinen Pentateuch-

Exzerpten ebenso entnehmen. Die Heiligung betrachtete er darin – wie Thomas Dale in 

seinem Sabbath Companion28 – als eine Folge der Indienststellung aller Kräfte in den 

Dienst Gottes, nicht als freie Gnade Gottes. Gute Werke hielt Ruskin demnach mehr für 

eine Ursache denn für eine Folge der Heiligung: “[T]he mind of man is sanctified, when 

all its powers, all its thoughts, all its talents are set aside for the one purpose of the right 

service of God. This is sanctification, and it is thus applied to God.”29 Das mit der 

Erbsünde verbundene Problem der Freiheit des Menschen zu guten Taten scheint Ruskin 

dabei – mehr im Einklang mit den theologischen Positionen im Zeitalter der Aufklärung 

27 An Thomas Dale, Leamington, 22.09.[1841], Works, 1.395-8, hier: 397-8.  
28 Dale, Sabbath Companion, 415. 
29 Sogenannte ‘Childhood Sermons’ (um 1832-34), Nr. 12: “Sacrificial Ceremonies,” Pierpont Morgan 

Library, New York, MS, zitiert nach: Finley, Nature’s Covenant, 69-70.  



als mit der reformatorischen Tradition – zugunsten der Willensfreiheit entschieden zu 

haben.30

Erst um 1840 herum scheint Ruskin den evangelikalen Impuls zur Missions- und 

Bildungsarbeit voll aufgenommen zu haben. Im zitierten Brief an Thomas Dale von 1841 

bildete sie bereits einen Grundstein seiner Argumentation – nicht zuletzt bedingt durch 

die zur Entscheidung stehende Frage, ob sich Ruskin in Zukunft dem Predigen ver-

schreiben sollte: 

In Dokumenten aus der Zeit vor 1840 ist hingegen sehr wenig von diesem Impuls zu 

spüren. Dies hat sicherlich mit Ruskins Arbeitsbelastung durch das Studium zu tun, 

möglicherweise stand Ruskin darin aber auch unter dem Einfluss von Andrews’ hoch-

calvinistischer Indifferenz gegenüber guten Werken – wie zitiert, hatte Ruskin, Praeterita

zufolge, in seiner Kindheit stark mit Andrews’ Theologie sympathisiert.32 Aus dogma-

tischen Gründen verschloss sich Ruskin dem evangelikalen Aktivismus wohl kaum. 

Ruskin stimmte mit der “practical divinity” der zeitgenössischen Evangelikalen im 

Grundsatz überein, betonte aber, dass das überragende Ziel der Ethik in der Gottes-

verehrung bestand, nicht in der Philanthropie oder den sichtbaren Werken per se. 

6.4 Rechtfertigung, Erlösung – fehlende Kreuzestheologie und Anklänge an das 

unitaristische Gottesverständnis 

Der evangelikale Aktivismus leitete sich aus dem reformierten und evangelikalen 

Verständnis der Rechtfertigung und des Erlösungswerkes Christi ab: Der durch Buße und 

Umkehr zum Glauben an Christi bekehrte Sünder empfing nach evangelikaler Vor-

stellung mit der Rechtfertigung durch den Glauben auch die Heiligung, das heißt die 

Befähigung, als Instrument Gottes gute Werke zu tun. Gerecht gemacht und erlöst wurde 

der Gläubige aber nicht aufgrund seiner Werke, sondern allein durch durch das Werk 

Christi, der mit seinem Kreuzestod stellvertretend für die gefallene Menschheit die 

30 An John James Ruskin, [Venedig], 24.[=25.].01.1852, Letters from Venice, 148-151, hier: 149; 
Praeterita (1885-89), Works, 35.128-9. 

31 An Thomas Dale, Leamington, 22.9.[1841], Works, 1.395-398, hier: 395.  
32 Praeterita (1885-89), Works, 35.382.  



notwendige Sühneleistung gegenüber Gott erbracht hatte. An diesem Punkt traten, wie in 

Kapitel 4 erwähnt, die Differenzen zwischen den unterschiedlichen evangelikalen Grup-

pierungen auf: Heilsuniversalisten wie die Wesleyanischen Methodisten waren überzeugt, 

dass das Werk Christi potentiell der gesamten (gläubigen) Menschheit die Erlösung 

sichere; auch die meisten moderaten Calvinisten akzeptierten diese Überzeugung im 

Kern. Strikte Calvinisten und Ultraevangelikale betonten die Partikularität des Heils-

angebotes, das sich ihrem Credo nach nur an die erwählten Gläubigen richtete. Für 

Hochcalvinisten spielte nicht einmal der Glaube eine Rolle, sie vertrauten allein auf die 

Erwählung – auch die Theologie der Heiligung hatte in ihren Reihen wenig Rückhalt, da 

sie menschlichen Entscheidungen und Taten (Glauben und Werken) prinzipiell keine 

Bedeutung einräumten. In radikalevangelikalen Kreisen bildeten sich dagegen offenbar 

keine im Detail festgelegten Überzeugungen aus: Edward Irving war in seiner Soterio-

logie strikt calvinistisch, die schottischen Presbyterianer tendierten zum Heilsuniversalis-

mus, Coleridge und andere übernahmen ebenfalls heilsuniversalistische Vorstellungen aus 

dem Unitarismus und lehnten wie die Anhänger des Unitarismus oft auch die calvini-

stische Konzeption der Gerechtmachung als forensischen Akt ab. 

Welche Überzeugungen Ruskin zu diesem dogmatischen Komplex vertrat, ist 

zumindest für die Zeit vor 1840 nur aus wenigen Quellen zu erschließen. Das 

aussagekräftigste Dokument stellen die erwähnten, von Stephen Finley untersuchten 

Pentateuch-Exzerpte aus den Jahren 1832-34 dar, die lange als Nachschriften von 

Predigten bzw. eigene Predigtentwürfe galten.33 Als Äußerungen über das Alte Testament 

geben diese Exzerpte freilich nur beschränkt Einblick in Ruskins religiöses Denken: 

Immerhin geht aus ihnen hervor, dass Ruskin in der für die Spaltungen zwischen den 

evangelikalen Lagern zentralen Problematik der Soteriologie offenkundig die heils-

universalistische Position vertrat, wie sie für Arminianer, moderate Calvinisten und viele 

‚Radikalevangelike‘, aber auch nichtcalvinistische Anglikaner charakteristisch war: 

33 Die ältere Deutung dieser Texte als Predigtnachschriften und persönliche Glaubenszeugnisse, bes. 
durch Van Akin Burd, “Ruskin’s Testament of his Boyhood Faith: Sermons on the Pentateuch,” in: 
Robert Hewison (Hg.), New Approaches to Ruskin: Thirteen Essays (London 1981), 1-16; wird durch 
Hanson, “Psychology of Fragmentation”, und David C. Hanson, “Precocity and the Economy of the 
Evangelical Self in John Ruskin’s Juvenilia”, in: Christine Alexander und Juliet McMaster (Hg.), The 
Child Writer from Austen to Woolf (Cambridge 2005), 200-21, korrigiert. Hanson, “Precocity and 
Evangelical Self”, 200 FN55 gelangt zur Datierung 1832-34. 

34 Sogenannte ‘Childhood Sermons’ (um 1832-34), Nr. 4: “The Calling of Abraham”, Pierpont Morgan 



Die ausgelegte Bibelstelle mit der Botschaft Gottes an Abraham (“in thee shall all 

families of the earth be blessed”) verstand Ruskin dabei offenbar als eine Aussage über 

den grundsätzlichen Versöhnungswillen Gottes – für eine soteriologische Aussage im 

engeren Sinne hätte sich Ruskin streng genommen auf das Dogma des Sühneopfers 

Christi stützen müssen, wie dies von Evangelikalen zu erwarten wäre. Dieses Dogma 

formulierte er allerdings an einer anderen Stelle seiner Pentateuch-Exzerpte in orthodox-

evangelikaler Weise: “[W]e are […] shut up to the doctrine of salvation through the 

blood of Christ, and the great question must then suggest itself, have we indeed come to 

this all powerful Redeemer”.35

Ausgehend von diesen zwei Notizen lässt sich der Schluss ziehen, dass Ruskin die für 

die reformierte und evangelikale typische Vorstellung der Rechtfertigung als eines 

forensischen Aktes vertrat und diese Überzeugung mit einem moderat-calvinistischen 

Heilsuniversalismus verband.36 Ruskins spätere Erinnerung in Praeterita: „I had virtually 

concluded from my general Bible reading that, never having meant or done any harm that 

I knew of, I could not be in danger of hell“, gibt diesem Eindruck weitere Plausibilität 

(und testiert seinen Lebenserinnerungen ein gewisses Maß an Verlässlichkeit, wenn 

zwischen dem situativen und historischen Kontext seiner Aussagen unterschieden wird). 

Ruskins moderat-calvinistische Haltung entsprach zu Anfang der 1830er Jahre der 

Position seines damaligen Pastors, Thomas Dale, nicht aber der Orthodoxie des Pres-

byterianismus, die Margaret Ruskins Überzeugungen zugrunde lag. 

Allerdings bleiben Ruskins Äußerungen weithin vieldeutig. Selbst der Schlussteil der 

oben zitierten Aussage: „the great question must then suggest itself, have we indeed come 

to this all powerful Redeemer“ signalisiert, dass sich Ruskin unsicher war, welche 

moralischen Qualitäten (Glaube und/oder Werke) dem Menschen letztlich den Empfang 

der Rechtfertigung ermöglichten. Zudem schwieg sich Ruskin zu den Details der Soterio-

logie in seinen publizierten Werken weitgehend aus. So findet sich offenkundig nur eine 

einzige umfassendere Ausführung zum Sühnetod Christi, die 1856 veröffentlicht wurde.37

Darin bekräftigte Ruskin die Lehre vom Stellvertretertod Christi, äußerte sich aber nicht 

Library, New York, MS 3451; zitiert nach Finley, Nature’s Covenant, 63. Finley, ibid., 61-70, deutet 
die “Predigten” als Beleg dafür, dass Ruskin eine wesleyanisch-methodistisch geprägte Kreuzes-
theologie und einen arminianischen Heilsuniversalismus vertreten habe. Der Titel ‘Childhood Sermons’ 
stammt nicht von Ruskin, sondern wurde von Helen G. Viljoen geprägt.  

35 Sogenannte ‘Childhood Sermons’ (um 1832-34), Nr. 13: “The Annual Atonement”, MS Pierpont 
Morgan Library, zit. nach Finley, Nature’s Covenant, 65.  

36 Ähnlich Finley, Nature’s Covenant, 63-5, der allerdings überzeugt ist, dass Ruskin durch metho-
distische Einflüsse geprägt wurde: ibid., 41-84. Finley betrachtet die Theologie des anglikanischen 
Evangelikalismus als im Kern wesleyanisch geprägt, und schließt auch Ruskin darin ein: “the Arminian 
cast of Ruskin’s Evangelicalism was crucial” (ibid., 58-65, Zitat: 64). 

37 Modern Painters IV (1856), Works, 6.463-6.  



dazu, welchem Kreis von Menschen das Erlösungsangebot Christi aus Ruskins Sicht 

gemacht worden war. Auch in einem Brief an den liberalen Theologen und theologischen 

Kontrahenten, Frederick Denison Maurice, den Ruskin wenige Jahre vor dem Erscheinen 

von Modern Painters VI schrieb, vertrat er eine heilsuniversalistische Position: “[Christ] 

proved His infinite Mercy and the all-atoning power of His Death in the very fact of His 

being willing to associate with—ready to hear, and able to save—the most degraded of 

mankind”.38 Doch gerade in diesem Briefwechsel mit Maurice wird deutlich, dass Ruskin 

trotz seiner heilsuniversalistischen Haltung keine Gewissheit in der Frage hatte, welche 

Glaubenshaltung oder welche Werke dem Gläubigen ein ‘Anrecht’ auf die Erlösung 

sicherten.39

Besonders eklatant fällt Ruskins ausnehmendes Schweigen über Christus und das 

Dogma des Sühneopfers auf, die für gewöhnlich im Mittelpunkt evangelikaler Erlösungs-

hoffnung und Meditation standen.40 Die Frage, warum Ruskin in den Jahren vor 1850 – 

dem „Age of Atonement“ – in seinen Texten so selten auf die Kreuzestheologie zu 

sprechen kommt, ist nur in Ansätzen zu erklären, und dies nur auf dem Umweg speku-

lativer Rückschlüsse aus seinen Briefen der 1840er Jahre. Die Lektüre dieser Briefe 

fördert bemerkenswerte Argumentationsmuster zutage. So erklärte Ruskin seine Ent-

scheidung gegen die Ordination in der anglikanischen Kirche seinem Oxforder Tutor 

Osborne Gordon 1844 unter anderem mit seinem fehlenden Verständnis für „a system of 

salvation of which I know nothing.“41 Als Begründung gab er an, dass seine soterio-

logischen Auffassungen nicht mit den Ansichten der anglikanischen Kirche über-

einstimmten: „[My mind] is slightly heretical as to the possibility of anybody’s being 

damned (Q[uery], an immoral state of feeling in a clergyman).“42 So formuliert, vertrat 

Ruskin eine unitaristische Position, die weder innerhalb des Evangelikalismus noch im 

nichtcalvinistischen Anglikanismus Akzeptanz genoss. Auch wenn in diesem Fall der in-

formelle Ton unter Freunden Ruskin dazu bewegt haben könnte, etwas zu übertreiben, 

nötigt sein Schreiben doch zu dem Schluss, dass Ruskin die Soteriologie der Evange-

likalen in weiten Teilen nicht akzeptierte bzw. sich keine genaue Überzeugung vom 

Prozess der Gerechtmachung verschaffte. 

38 An Frederick Denison Maurice, 30.03.[1851], Works, 12.562-5, hier: 563.  
39 Briefe an Frederick Denison Maurice und Frederick James Furnivall (1825-1910), März-April 1851, 

Works, 12.561-72.  
40 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 14-17.  
41 An Osborne Gordon, o.O. [Denmark Hill], 10.03.1844, Works, 3.665-7, hier: 666.  
42 Ibid., Works, 3.665-7, hier: 667. 



Einige Jahre später brachte Ruskin seine Divergenz von der evangelikalen Soterio-

logie seinem Vater gegenüber zum Ausdruck, und ließ dabei seine religiöse Entwicklung 

in den zurückliegenden Jahren Revue passieren: 

Zu dieser Zeit fühlte sich Ruskin bereits „on the very edge of total infidelity—and 

utterly incapable of writing in the religious temper in which I used to do“.44 Sein Brief 

belegt jedoch, dass er schon seit längerem das Dogma der Dreifaltigkeit und die Lehre der 

Soteriologie ohne innere Überzeugung mit sich herumgetragen hatte. Leider gab er keine 

Gründe für seine Zweifel an diesen zentralen evangelikalen Glaubensprinzipien an. 

Offenkundig spielten sein Antidogmatismus, Empirismus und Rationalismus auch dabei 

eine große Rolle, denn Ruskin bezeichnete das Dogma der Trinität als 

„incomprehensible“ und äußerte Unverständnis für die „a b s t ra c t  reasonings“ seines 

Vaters, d.h. die im Kern scholastischen theologischen Argumentationsstrukturen, auf 

denen die genannten Dogmen gründeten. Gerade mit den theologisch-scholastischen Auf-

fassungen über das Böse konnte Ruskin nichts anfangen: „Reasonings touching the good 

which is wrought out of all evil“ betrachtete er als „vain sophistry“45 bzw. als „none of 

our business“.46

Vor allem aber fügte sich das Dogma des Sühnetodes offenbar nicht in Ruskins 

Gottesverständnis und seine Auffassung von der moralischen Ordnung der Natur und dem 

Wirken der Providenz ein. Im Einklang mit seinem Antischolastizismus und ‘manichä-

ischen’ Dualismus von Gut und Böse rückte in Ruskins religiösem Denken ein allgemein 

das Gute für den Menschen intendierender Gott an die Stelle von Sühnetod, Satisfaktion 

43 An John James Ruskin, [Venedig], 24.[=25.].01.1852, Letters from Venice, 148-151, hier: 149. 
44 An John James Ruskin, [Venedig, 9.-10.04.1852], Letters from Venice, 242-246, hier: 244.  
45 Stones of Venice III (1853), Works, 11.165; vgl. Modern Painters IV (1856), Works, 6.482.  
46 An Walter Lucas Brown, Venedig, 08.01.[1850], in: John Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford 

Tutor: An Unpublished Letter from Venice,” The Review of English Studies N.S. 27, Nr. 105 (Feb. 
1976), 46-54, hier: 49. Ruskins Ansichten widersprachen in diesem Punkt den orthodoxeren Über-
zeugungen seiner Eltern: Margaret an John James Ruskin, London, 2.4.1821, Family Letters, 1.99-102, 
hier: 99; Margaret Ruskin an Ruskin, Herne Hill, 7.-8.10.1841, ibid., 2.691-6, hier: 694; John James 
Ruskin an Ruskin, London, 18.4.1842, ibid., 2.730-1, hier: 730; Margaret an John James Ruskin, 
Denmark Hill, 13.6.1843, ibid., 2.743-6, hier: 743-4.  



und Richtergott. An dieser Haltung – Ruskin sprach von seinem “habit of viewing the 

Deity under one light only—as abstractedly desirous of the happiness of animated 

existence” – hielt er wohl auch noch über das Jahr 1840 hinaus fest.47 Zumindest gegen-

über Walter Lucas Brown verteidigte Ruskin seine Ansichten zur Gottesliebe in einem 

längeren Brief und begründete sie mit Belegstellen aus der Schrift und einem Verweis auf 

die Grundstrukturen der moralischen Ordnung in der Natur und der menschlichen 

Wahrnehmung: 

Diese Konzeption von Gott und providentieller Ordnung stand in unüberbrückbarem 

Widerspruch zur traditionellen reformierten Auffassung, wonach der Mensch der Autor 

des Bösen ist und Gott die Fähigkeit besitzt, auch durch das Böse des Menschen Gutes 

wirken zu können.49 Solche Überzeugungen, wie sie Ruskin vorbrachte, dominierten zeit-

genössisch allein im Unitarismus, wurden aber um 1800 von vielen Naturwissenschaftlern 

und Literaten der Romantik rezipiert. Ruskins Ausführungen hätten gleichsam direkt von 

Priestley übernommen worden sein können: 

47 An Walter Lucas Brown, Herne Hill, 21.11.[1841], in: John Hayman (Hg.), “John Ruskin’s 
Unpublished Letters to his Oxford Tutor on Theology,” Études Anglaises 30 (1977), 194-206, hier: 196.  

48 Ibid., 196-7.  
49 Rohls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften, 73-75.  



Wie Priestley und die von Unitarismus beeinflussten Romantiker gelangte Ruskin zu 

dem Schluss, dass die Providenz sich nur solcher Instrumente bediene, die dem christlich 

fundierten Gerechtigkeitsempfinden des Menschen entsprachen, seine Wohlfahrt förder-

ten und für den Menschen als gerechter Lohn oder gerechte Strafe erfahrbar waren. 

Möglicherweise bildeten diese providenztheologischen Überzeugungen die Grundlage 

dafür, dass für Ruskin die Vorstellung eines durch den Sühnetod Christi zu befriedi-

genden Vergeltungsanspruches Gottes nicht akzeptabel war, denn auch Priestley lehnte 

das Dogma des Sühneopfers Christi rundweg ab:  

Wenn Ruskin in seinem Gottesverständnis unitaristisch beeinflusst war, ist dieser 

Einfluss sicherlich durch die romantische Dichtung und Naturforschung oder durch den 

romantisch-‚liberalen‘ Edward Andrews vermittelt worden. Der Berührungspunkt zum 

Unitarismus ergab sich dabei nicht zuletzt daraus, dass Ruskin wie auch sein Vater vom 

Trinitätsdogma und dem Dogma des Sühneopfers Christi nicht voll überzeugt waren.52

Durch die Erziehung im Elternhaus wurde Ruskin hingegen sicherlich nicht konsequent 

mit unitaristischen Überzeugungen vertraut gemacht. Anders als für die Unitaristen blieb 

für Ruskin allerdings die Gottheit Christi aus einem Grunde wichtig: Er betrachtete sie als 

ein Indiz dafür, dass auch dem Menschen ein Teil der Eigenschaften erhalten geblieben 

waren, die dem Menschen in seinem Dasein vor dem Fall eigen gewesen waren: „He who 

would humanize Christ—will at all events succeed in blighting something of what is 

divine in himself.“53 Damit distanzierte sich Ruskin zwar teilweise wieder von unitari-

50 Joseph Priestley, An History of the Corruptions of Christianity (11782), 2 Bde. (Birmingham/London 
21793), 1.159-61.  

51 Joseph Priestley, An History of the Corruptions of Christianity, 2 Bde. (Birmingham: Piercy & Jones / 
London: Johnson, 1782), 155-6.  

52 Wohl aus diesem Grunde schrieb die Mutter von John James Ruskin einen Brief an ihn, in dem sie das 
Dogma der Trinität ausführlich erläuterte: Catherine an John James Ruskin, Edinburgh, 30.10.1807, 
Family Letters, 1.8-11.  

53 An John James Ruskin, [Venedig,] 26.4.[1852]; Letters from Venice, 261-3, hier: 262.  



stischen Gotteskonzeptionen, relativierte aber gleichzeitig das im Evangelikalismus 

zumeist in hoher Achtung gehaltene Erbsündendogma. Eine solche kritische Haltung zum 

Erbsündendogma war im Großbritannien zu Beginn des 19. Jahrhunderts zumeist eben-

falls auf unitaristische und in der Romantik verbreitete Vorstellungen zurückzuführen.54

Wie für seine Exegetik und sein religiöses Ethos gilt also auch für sein Rechtfertigungs-

verständnis und seine Soteriologie, dass Ruskin in seiner Kindheit und Jugend über ein 

relativ offenes und keineswegs sektiererisch verengtes Cluster religiöser Überzeugungen 

verfügte und sich offenbar erst in späteren Jahren auf dezidiert orthodoxe Positionen 

einließ. 

6.5 Zwischenresümee 

Zusammengenommen rechtfertigen die hier untersuchten Rückblicke, Briefpassagen und 

Tagebucheinträge Ruskins das Schreckensbild, das viele Forscher von Ruskins Jugend 

gezeichnet haben, in wesentlichen Punkten zu korrigieren. Die Ansicht, dass Ruskin 

einem zermürbend fundamentalistischen Evangelikalismus ausgesetzt war und mit reli-

giöser Indoktrination überfrachtet wurde, erscheint deutlich übertrieben. Die Erziehung 

durch seine Eltern war vermutlich weniger auf die Schulung und Perfektionierung dogma-

tischen Wissens ausgerichtet als vielmehr auf die Durchbildung jener spirituell-hand-

lungsleitenden „moral culture“, die von evangelikalen Pädagogen als notwendige Vor-

aussetzung für die prospektive conversion betrachtet wurde.55 Die Fähigkeit zum selbst-

ständigen Urteil zählte dabei sicherlich mehr als eine nicht von innerer Überzeugung 

getragene Loyalität zu überkommenen Lehren: „I beseech you to take nothing for granted 

that you hear, but think and search for yourself“, lautete die Empfehlung Margaret 

Ruskins, als sie befürchtete, dass das Oxford Movement Einfluss auf Ruskins Über-

zeugungen gewinnen könne. Ihr Appell an Ruskin, selbstständig zu denken, war mög-

licherweise aber schon lange vor seiner Studienzeit die Leitlinie ihrer religiösen Didaktik 

54 Joseph Priestley, An Appeal to the Serious and Candid Professors of Christianity, on the Following 
Subjects, viz. I. The Use of Reason in Matters of Religion, II. The Power of Man to do the Will of God, 
III. Original Sin, IV. Election and Reprobation, V. The Divinity of Christ, and VI. Atonement for Sin by 
the Death of Christ; By a Lover of the Gospel (London 51775), 9-10. Priestleys Einwände richtete sich 
weniger gegen die Idee des Sündenfalls oder die der ‘Gefallenheit’ der Natur als vielmehr gegen die 
Vorstellung der Erblichkeit moralischer Schuld.  

55 “In a few weeks after its birth, a child’s reason begins to dawn; and with the first dawn of reason ought 
to commence the moral culture which may be best suited to counteract the evils of its nature, and to 
prepare the way for that radical change, that new birth, promised in baptism, and the darling object of 
the hopes of every parent who looks on the covenants in that holy rite, not as forms but as realities.” 
Babington, Practical View on Christian Education, 24.  



gewesen.56 Dogmatische Instruktion diente in der evangelikalen Erziehung häufig primär 

dazu, das evangelikale Erweckungs- bzw. Bekehrungserlebnis vorzubereiten; sie griff 

diesem Ereignis aber nicht durch ein Übermaß an Dogmatik voraus. Erst das der elter-

lichen Erziehung entzogene, individuelle Bekehrungserlebnis schloss (im Idealfall) die 

evangelikale Glaubensausprägung ab. Wenn Ruskin in seinen Lebenserinnerungen also 

darum bemüht war, den Eindruck zu zerstören, von Kindesbeinen an einer rigiden 

Variante des Evangelikalismus unterworfen gewesen zu sein, muss seine Einschätzung 

wohl als zu guten Teilen zutreffend gelten und erklärt möglicherweise auch, weshalb 

Ruskin seine religiöse Erziehung trotz späterer Glaubenskrisen als „the most precious, 

and, on the whole, the one essential part of all my education“ charakterisierte.57

In theologisch-dogmatischer Hinsicht rezipierte Ruskin daher aller Wahrscheinlichkeit 

nach weniger die Glaubensprinzipien eines strikten Calvinismus presbyterianischer Pro-

venienz oder des forcierten Evangelikalismus der Recordites als vielmehr die Grundsätze 

des moderaten Calvinismus aus der Zeit um 1800, der in seiner ehedem breiten Aus-

strahlung um 1830 stark gefährdet war. Darüber hinaus ist es recht wahrscheinlich, dass 

Ruskin dazu tendierte, Gott als ein nichttrinitarisches Wesen zu betrachten, das im 

Verhältnis zur orthodox-calvinistischen Sichtweise stark anthropologisiert und privatisiert 

war und nahezu ausschließlich als ‚gütiger Vater‘ erschien. 

Von den vier Grundprinzipien, die David Bebbington als Kennzeichen evangelikaler 

Religiosität betrachtete, „biblicism“, „activism,“ „conversionism“ und „crucicentrism“,58

akzeptierte Ruskin als Jugendlicher anscheinend nur den Biblizismus (ohne die 

‘Recorditische’ Inspirationslehre) in vollem Umfang. Seine Auffassung der Bibel als 

Gesetzeswerk entsprach zwar im Prinzip dem evangelikalen Glauben, doch Aktivismus 

und Bekehrungsglaube spielten bei Ruskin bis um 1840 wahrscheinlich eine relativ unter-

geordnete Rolle. In diesem Punkte dominierte bei ihm eine mehr introvertierte 

Auffassung als in der evangelikalen Öffentlichkeit vorzuherrschen schien – der Einfluss 

des alten Dissentertums, des konservativeren Evangelikalismus und des Hochcalvinismus 

könnte in dieser Weise seine Spuren in Ruskins Denken hinterlassen haben. In Ruskins 

Erbsündendenken war, im Einklang mit aufgeklärten, insbesondere unitaristischen Über-

zeugungen, für die Vorstellung Platz, dass weite Teile der Natur vom Sündenfall 

unberührt geblieben waren – und auch im Menschen noch Reste göttlicher Gaben 

56 Margaret Ruskin an Ruskin, Denmark Hill, 12.06.1843, Family Letters, 2.740-743, hier: 740.  
57 Praeterita (1885-89), Works, 35.43; als typographisch verändertes Selbstzitat aus Fors Clavigera (Nr. 

42 v. Juni 1874), Works, 28.90-105, hier: 102.  
58 David W. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain (London 1989), 2-3; im Zusammenhang mit 

1-23. Ähnlich: Toon, Evangelical Theology, 74, zum anglikanischen Evangelikalismus. Andere Klassi-
fizierungsansätze etwa bei Rupp, Religion in England, 416; Jay, Religion of the Heart, 51-105. 



wirksam waren. In seiner Soteriologie und speziell seiner Kreuzestheologie blieb Ruskin 

ambivalent. Einerseits demonstrieren seine Äußerungen häufig eine Vertrautheit und 

nicht einmal vorsichtige Unterstützung für heterodoxe, unitaristische Gottesvorstellungen 

gegen die evangelikalen Glaubenselemente Sühneopfer, Satisfaktion und Richtergott. 

Andererseits hielt Ruskin – in publizierten Werken und im Umgang mit ihm weniger 

Nahestehenden ebenso wie in seinen Bibelexzerpten – an der orthodoxen Soteriologie des 

Evangelikalismus fest. Es hat also den Anschein, dass Ruskin im Hinblick auf diesen 

extrem schwierigen Komplex christlicher Dogmatik, zumindest bis in die 1850er Jahre, 

zu keiner abschließenden Überzeugung gelangt ist. Vermutlich blieb die Unsicherheit 

über die Rechtfertigungstheologie für ihn ein bohrendes Problem und eine wesentliche 

Ursache dafür, dass Ruskin in späteren Jahren einen fast werkgerechtlichen, strikt-

evangelikalen Moralismus verbreitete. 



Reading the Lineaments of Nature 
Ruskins religiöses Naturverständnis von den 1820er 
Jahren bis 1856 

Ruskins frühe Texte und stellenweise auch seine Lebenserinnerungen, demonstrieren 

deutlich die ‚liberalisierte‘ Offenheit seiner Religiosität. Sicherlich relativierte er die 

Ernsthaftigkeit seines Glaubens retrospektiv zu stark, wenn er schrieb: : „If […] [the 

reader] will look back to what I have told of the chapter-learning, he will not find it 

spoken of as immediately delightful or resultful. The effect up to this time [=1840] had 

been merely literary and imaginative, forming my taste, and securing my belief in the 

supernatural—or quasi-belief“.1 Die Prüfung der religiösen Überzeugungen der Religio-

sität seiner Kindheit im vorangegangenen Kapitel bekräftigt aber den Kern von Ruskins 

Aussage: den Befund, dass seine Religiosität nicht an das feste dogmatische Grundgerüst 

einer spezifischen Richtung des Evangelikalismus gebunden war. 

Praeterita macht darüber hinaus deutlich, dass Ruskins Religiosität die Wahrnehmung 

der Umwelt einschloss. Seine Religiosität wurde also auch durch eine religiöse Welt-

erfahrung geprägt, die ihm möglicherweise überhaupt erst den Anstoß dazu gab, religiös 

motivierte Schriften zu verfassen. In einem, nicht zuletzt durch sein frühes Erscheinungs-

jahr (1856) bemerkenswerten, bislang wenig thematisierten Rückblick auf seine Jugend-

zeit, hat sich Ruskin noch intensiver mit der Frage befasst, was den Kern seiner 

Religiosität in den 1820er und 1830er Jahren bildete. Er kam dabei zu dem Schluss, dass 

seine Natureindrücke zu den wesentlichsten seiner religiösen Erfahrungen zählten. Sie 

waren aus seiner Sicht „in a sort, beginnings of life“ (damit sind auch Anfangsgründe 

„vitalen Glaubens“ gemeint): 

1 Nicht in das veröffentlichte Werk eingeschlossene Passage eines ersten Entwurfes für ein Kapitel von 
Praeterita (1885-89), Works, 35.258.  



Die zitierte Passage, in der Ruskin seine Empfindsamkeit für Naturphänomene auf die 

vielen Reisen mit seinen Eltern, insbesondere in den Lake District 1824, 1826 und 1830 

zurückführte,3 wird in der Forschung oft als Indiz dafür betrachtet, dass Ruskin die 

Tradition der natural theology bzw. Physikotheologie4 zum Zentrum seiner Religiosität 

machte.5 Zudem gibt es eine dogmengeschichtliche Deutung von Ruskins Natur-

erfahrung.6 Diesen Deutungen wird im Folgenden nachgegangen, um den religiösen Kern 

seiner Naturerfahrung zu identifizieren. 

7.1 Evangelikalismus und Naturverständnis 

Naturerfahrungen erscheinen nicht auf Anhieb komplementär zur evangelikalen Religio-

sität mit ihrem kreuzestheologischen Zentrum, tatsächlich aber fehlte ein religiös 

fundiertes Naturkonzept nur selten im evangelikalen Weltverständnis. Die Forschungs-

arbeiten Boyd Hiltons haben nachdrücklich darauf hingewiesen, dass der Evangelikalis-

mus in beträchtlichem Maße an der Beobachtung der Natur und den Naturwissenschaften 

des frühen 19. Jahrhunderts Anteil hatte. Das Universum und die Natur wurden, ganz im 

Sinne der aufklärerischen Physikotheologie, in ihrer „vollkommenen, zweckmäßigen und 

schönen Ordnung“ wahrgenommen, die „auf einen allmächtigen und allweisen Weltbau-

2 Modern Painters III (1856), Works, 5.365.  
3 Zu den Reisen siehe Hilton, Early Years, 18-9, und Ruskins Tagebuch: Ruskin und Mary Richardson, A 

Tour to the Lakes in Cumberland: John Ruskin’s Diary for 1830 (Aldershot 1990), mit Van Akin Burds 
“Introduction”, ibid., 1-22.  

4 Die englischsprachige Literatur verwendet fast durchgehend den Begriff der natural theology, dessen 
deutsche Entsprechung “Natürliche Theologie” in der deutschen Theologiegeschichte jedoch zwei bzw. 
drei unterschiedene Ausprägungen bezeichnet: die theologia naturalis vor Raimund von Sabunde (gest. 
1436), die natürliche bzw. vernünftige Theologie und die Physikotheologie. Zur Unterscheidung der 
einzelnen Formen: Winfried Schröder, “Religion/Theologie, natürliche/vernünftige”, in: Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, Bd. 8 (Darmstadt 1992), 713-27. 

5 Zu Ruskins Providenzvorstellungen: John Beer, Providence and Love: Studies in Wordsworth, 
Channing, Myers, George Eliot, and Ruskin (Oxford 1998), bes. 41-43. Jonathan Bate, “Wordsworth, 
Ruskin, and the Moral of Landscape,” Literature and Belief 10 (1990), 1-23; und ders., Romantic 
Ecology: Wordsworth and the Environmental Tradition (London 1991), 62-84; interpretiert das Kapitel 
als eine Art Manifest einer neuartigen, aus der Tradition des romantischen Naturverständnisses 
stammenden ökologischen Ethik. Batchelor, Ruskin, 167, führt einen Absatz für Ruskins psychische 
Fehlentwicklung an. 

6 Finley, Nature’s Covenant, 85-134.  



meister“ schließen ließ.7 Viele Evangelikale nahmen an der Physikotheologie reges 

Interesse und begrüßten es, dass die Naturforschung immer neue Seiten der Größe und 

Macht Gottes zu offenbaren schien. Die aus dieser Haltung betriebene Naturforschung 

entwickelte sich auch in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts weiter, obgleich sich neue 

Erkenntnisse nicht immer in das Bild eines zum Nutzen des Menschen sinnreich ein-

gerichteten Kosmos integrieren ließen. Auch die Verzahnung der naturwissenschaftlichen 

Forschungen und Erkenntnisse mit sozialpolitischen Problemlagen, Konzepten und Zielen 

führte dazu, dass mehr und mehr Differenzen um das physikotheologisch gerahmte natur-

wissenschaftliche Weltbild auf- und in den Mittelpunkt evangelikaler Kontroversen 

traten. 

Wie Hilton demonstriert hat, spielten die providenztheologischen Vorstellungen der 

evangelikalen Flügel eine wichtige Rolle sowohl für das Verständnis der Natur als auch 

für die Begründung politischer Positionen.8 Wer die göttliche Providenz vor allem in der 

Einsetzung der naturgesetzlich regelhaften Weltmaschine verwirklicht sah, betonte die 

“allgemeine Vorsehung”,9 tendierte zu einem mechanistischen Weltbild und vertrat in der 

Regel eher liberale politische Positionen. Solche Evangelikale, die hingegen die Allmacht 

Gottes betonten und die “besondere Vorsehung” als Interpretament ihrer Naturerkundung 

einsetzten, führten das Weltgeschehen zum Teil auf die direkte, irreguläre Intervention 

Gottes zurück. Sie tendierten zu antimechanistischen, oft vitalistischen Deutungen des 

Kosmos. Auch ein älteres, pessimistisches Konzept der Welt kam in der Epoche der 

Revolutionen, Kriege, Epidemien und Wirtschaftskrisen zu neuen Ehren: Ein nicht 

unwesentlicher Teil der Evangelikalen betrachtete die Natur nurmehr abfällig oder 

indifferent als den gefallenen ‘Rest’ der Schöpfung Gottes.10  

Ruskins Prediger blieben nicht unberührt von diesen Diskussionen und setzten sich 

ebenfalls mit Natur und physikotheologischen Naturbetrachtungen in ihren Predigten 

auseinander. Ob sie auf Ruskins religiöser Naturerfahrung wesentlich eingewirkt haben, 

ist allerdings fraglich. Dass Ruskin durch die Predigten von William Howells zu seiner 

Form der Naturbewunderung gelangte, ist unwahrscheinlich. Denn Howells akzeptierte 

zwar, dass die Phänomene der Natur zur Verehrung Gottes Anlass gaben, mahnte aber in 

7 Walter Sparn, Art. “Physikotheologie”, in: Evangelisches Kirchenlexikon: Internationale theologische 
Enzyklopädie, hg. v. Erwin Fahlbusch u.a., Bd. 3 (Göttingen 1992), Sp. 1211-5, hier: 1211. 

8 Hilton, Age of Atonement, 13-17. 
9 Für die zwei ‚Pole‘ der Providenztheologie hier noch einmal der Hinweis auf Calvin, Institutio, I/16/4-

7.  
10 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 50-62. 



orthodoxer Weise, die Schriftoffenbarung zur alleinigen Leitlinie des Glaubens zu 

machen, und warnte davor, aus den Werken der Schöpfung deistische Gottes-

vorstellungen zu entwickeln: 

Die gleiche Position wurde von Thomas Dale vertreten, wenngleich er im Rahmen 

seines an junge Leser gerichteten Sabbath Companions deutlicher als Howells die 

Schöpfungsoffenbarung, d.h. die durch die Betrachtung der Schöpfung gewonnene 

Gottesvorstellung, als einen ersten Schritt der Glaubensentwicklung akzeptierte. Diesem 

Schritt musste aber die Hinwendung zur Schriftoffenbarung folgen, und erst in der Suche 

nach Heiligung erreiche der Mensch sein Ziel: 

Ruskins späterer Prediger Henry Melvill akzeptierte den Blick auf die Schöpfung 

ebenfalls als eine legitime Art und Weise, sich Attribute Gottes zu vergegenwärtigen. 

Melvill, der als Recordite freilich den Gesetzescharakter der Schrift und die richterliche 

Hoheit Gottes (und daher auch die direkte Intervention Gottes in die Welt) besonders 

stark herausstrich, hielt dem optimistischen Weltbild der Physikotheologie gleichzeitig 

die abschreckenden Seiten der Natur entgegen, die er als die Folgen des Sündenfalls und 

als warnenden Hinweis auf das bevorstehende Strafgericht deutete: 

11 William Howells, Remains of the Rev. William Howels: Late Minister of the Episcopal Chapel, Long-
acre, London; Being a Collection of Extracts from his Sermons, Taken down when Preached, hg. v. 
William Prior Moore (London/Dublin 21852), 73-4.  

12 Thomas Dale, The Sabbath Companion: Being Essays on the First Principles of Christian Faith and 
Practice, Designed especially for the Use of Young Persons (1844) (London 31853), 60.  



Melvill gab damit offenkundig jenes dualistische Naturbild vor, das auch Ruskin nach 

1840 mehr und mehr durchbildete, denn über seine Italienreise 1840-41 berichtete Ruskin 

in Praeterita: 

Eine Ausnahmeerscheinung unter Ruskins Predigern, auch im Hinblick auf die 

Haltung zur Natur, scheint wiederum der theologisch ‘liberalere’, romantisch-spiri-

tualistisch beeinflusste ‚Hochcalvinist‘ Edward Andrews gewesen zu sein, der von Natur-

metaphorik und physikotheologischen Denkmustern in seinen Predigten reichlichen 

Gebrauch machte. Bemerkenswert ist zudem, dass er, anders als viele physikotheologisch 

motivierte Naturforscher der Zeit, nicht primär funktionelle Physiologien, Gleich-

gewichte, Stoffwechselkreisläufe und ähnliche ‚utilitaristische‘ bzw. ‚newtonische‘ 

Phänomene in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen rückte, sondern auch solche 

Phänomene als Zeugen der Größe, Macht und Güte Gottes bei der Schöpfung und in ihrer 

providentiellen Erhaltung betrachtete, die keinen materiellen Zweck erfüllten und in ihrer 

Ungezügeltheit keine unmittelbaren Stützen der Ordnung in der Natur waren: 

13 Henry Melvill, “Sermon I: On the Effects of Consideration” [über Hiob 23,15] (1836), in: ders., 
Sermons by Henry Melvill, hg. v. Charles Pettit McIlvaine, 2 Bde. (New York 1853), 1.187-98, hier: 
195.  

14 Praeterita (1885-89), Works, 35.288.  



Es waren also nicht etwa die Anatomie der Hand oder die Physiologie der Tiere und 

Pflanzen, die Andrews für seine physikotheologischen Reflexionen als Beispiele für das 

Wirken und die Wirkungen des Heiligen Geistes aufführte – Themen, wie sie in der 

wenige Jahre später erschienenen Serie der physikotheologischen Bridgewater Treatises

(1833-40) aufgegriffen wurden und den Stand etablierter, unkontroverser Forschung und 

Diskussion um 1835 dokumentieren.16 Vielmehr veranschaulichte Andrews seine An-

sichten mit ästhetisch wahrnehmbaren Phänomenen, die für ein Lebewesen oder den 

Menschen in seinen materiellen Lebensfunktionen gerade nicht unmittelbar nützlich 

waren. Darunter waren insbesondere Phänomene des Erhabenen: “[r]esistless tornadoes 

and sighing summer-gales […]; the far-rolling storm, and the crashing volcano” – Wind, 

Wasser, Feuer u.ä. entsprachen dabei zum einen der tradierten Symbolik des Heiligen 

Geistes; zum anderen bildeten Feuer, Licht und Luft/Geist auch die Elementarkräfte und 

“Typi” des dreieinigen Gottes in der ‚Physikotheologie‘ John Hutchinsons (1674-1737).17  

Eine panenteistische, untergründige spiritualistische Tendenz deutet sich bei Andrews 

15 Andrews, “Lecture XI” [über Sach 4,6], in ders.: Lectures on the Doctrine of the Holy Trinity (1828), 
320-49, hier: 322.  

16 Charles Bell, The Hand: Its Mechanism and Vital Endowments as Evincing Design (London 1833) 
(=Bridgewater Treatises on the Power, Wisdom, and Goodness of God, as Manifested in the Creation, 
4.); Peter Mark Roget, Animal and Vegetable Physiology, Considered with Reference to Natural 
Theology, 2 Bde. (London 1834) (=Bridgewater Treatises, 5). Zu den Bridgewater Treatises siehe: 
Jonathan R. Topham, “Beyond the ‘Common Context’: The Production and Reading of the Bridgewater 
Treatises”, Isis 89 (1998), 233-62; ders., “Science and Popular Education in the 1830s: The Role of the 
Bridgewater Treatises”, British Journal for the History of Science 25 (1992), 397-430; und John 
Robson, “The Fiat and Finger of God: The Bridgewater Treatises”, in: Richard J. Helmstadter (Hg.), 
Victorian Faith in Crisis: Essays on Continuity and Change in Nineteenth-Century Religious Belief
(Stanford, Ca. 1990), 71-125. 

17 Albert J. Kuhn, “Glory or Gravity: Hutchinson vs. Newton”, Journal of the History of Ideas 22 (1961), 
303-22, hier: 308. Hutchinson war dabei u.a durch die mystische Theologie Jacob Böhmes (ca. 1575-
1624) beeinflusst.  



in dem Verweis auf die Elohim an und kommt in der Formulierung zum Ausruck: “[The 

Spirit] pervades the huge mass of being as the principle of diversified and mysterious 

life”, d.h. die organischen Werke der Schöpfung seien durchwirkt vom Heiligen Geist. 

Doch als Ziel seiner Naturbetrachtung benannte Andrews einzig die Vergegenwärtigung 

des Heiligen Geistes, dessen Wirken die Natur versinnbildlichte und vorzeichenhaft 

antizipierte (“[Nature] shall […] not only remind us of him, but typify his spiritual 

work”). Dies entsprach der ‚Physikotheologie‘ in der Tradition John Hutchinsons, die 

nach ihrem Verfall um die Mitte des 18. Jahrhunderts nach der Jahrhundertwende zwar 

keine Renaissance im strengeren Sinne erfuhr, aber doch in solchen Kreisen Konjunktur 

hatte, in denen nach einer Neubestimmung des Verhältnisses von Mensch, Natur und Gott 

jenseits mechanistischer Konzeptionen gesucht wurde:18 So nahmen etwa Edward Irving 

und Samuel Taylor Coleridge (1772-1834) Hutchinsons Theologie zur Kenntnis, wenn-

gleich sie die Exegetik Hutchinsons und seiner Anhänger als “Cabbala of […] a few 

weak-minded individuals” ablehnten.19 Und selbst ein nicht-calvinistischer Anglikaner 

wie der Entymologe William Kirby (1759-1850) begrüßte den Ansatz der Hutchin-

sonianer, aus der Bibel (natur-)wissenschaftliche Aussagen abzuleiten, obwohl sie 

“vielleicht etwas zu weit” gegangen seien.20 Auf Hutchinson ist daher im Zusammenhang 

mit Ruskins Naturempfinden noch genauer einzugehen.

18 Zu Hutchinsons Denken allgemein siehe John C. English, “John Hutchinson’s Critique of Newtonian 
Heterodoxy”, Church History 68 (1999), 581-97, und Albert J. Kuhn, “Glory or Gravity: Hutchinson 
vs. Newton”, Journal of the History of Ideas 22 (1961), 303-22. Seine Wiederentdeckung im 
19. Jahrhundert ist bislang kaum erforscht: Siehe aber Cadoc Douglas A. Leighton, “‘Knowledge of 
Divine Things’: A Study of Hutchinsonianism”, History of European Ideas 26 (2000), 159-75, hier: 
167-70; George P. Landow, Victorian Types, Victorian Shadows: Biblical Typology in Victorian Litera-
ture, Art, and Thought (London 1980), ch.1; Kuhn, “Glory or Gravity”, 316-21; Maria Poggi Johnson, 
“Probability the Guide of Life. The Influence of Butler’s Analogy on Keble and Newman,” Anglican 
and Episcopal History 70 (2001), 302-23. 

19 Irving, “Homilies on Baptism” (1828), in ders., Collected Writings of Edward Irving, hg. v. Gavin 
Carlyle, Bd. 2 (London 1864), 245-432, hier: 254, Zitat: Samuel Taylor Coleridge, Confessions of an 
Inquiring Spirit , hg. v. Henry Nelson Coleridge (London 1840), 49. 

20 William Kirby, On the Power, Wisdom and Goodness of God, as Manifested in the Creation of Animals 
and in their History, Habits, and Instincts, Bd. 1 (London 21835) (=Bridgewater Treatises on the 
Power, Wisdom, and Goodness of God, as Manifested in the Creation, 7), xlix.  



7.2 Religiöses Naturerleben bei Ruskin in den 1830er Jahren 

Ruskin hat 1844-45 den Versuch einer Schilderung und Deutung einer seiner religiös 

konnotierten Naturerfahrungen unternommen. Bezugspunkt war ein reales oder ima-

ginäres Erlebnis in den Alpen, das vermutlich auf eine von zwei Reisen in die Schweiz in 

den Jahren 1833 oder 1835 zurückging: 

Die beschriebene Epiphanie ist, typisch für die Epoche von Spätklassizismus und 

Romantik, als eine Erfahrung des Erhabenen beschrieben. Die visuellen Phänomene fasst 

Ruskin ähnlich wie Andrews als eine Versinnbildlichung der providentiellen Handlungen 

Gottes und als Vorausdeutung auf das Reich Gottes auf. Ruskin selbst nahm eine noch 

weitergehende Deutung vor: 

21 Nicht in das veröffentlichte Werk aufgenommene Passage des Manuskriptes von Modern Painters II 
(1846), Works, 4.363-4.  



Die für den ästhetischen Genuss des Erhabenen prägende Erfahrung des Staunens, des 

Schreckens und der Ehrfurcht vor der erblickten Gefahr und des durch den Schock 

bewirkten Wohlgefühls nach durchschauter Fiktivität der Gefahr23 ist in Ruskins Be-

schreibung also gesteigert zur Erfahrung einer fiktiven Auslöschung des Ego vor der 

Größe und Macht der Gottheit. Diese manifestiert sich in einem Szenenwandel, der von 

der wüsten, verdunkelten Erde zum Neuen Jerusalem gleichsam die ganze Heils-

geschichte in einem Schritt durchquert (parallel dazu wird das Öffnen des Vorhangs im 

Tabernakel bzw. Tempel evoziert). Die Natur leitet dabei den Blick weg vom Selbst24 und 

hin auf die von Gott eingesetzten „Typi“, die ihrerseits eine Vorausdeutung auf die 

Attribute und Handlungen Gottes enthalten: „[A]ll which is the type of God’s attributes 

[…] can turn the human soul from gazing upon itself […] and annihilate—be it in ever so 

small a degree, the thoughts and feelings which have to do with this present world, and 

fix the spirit—in all humility—on the types of that which is to be its food for eternity“. 

Es gibt unterschiedliche Ansätze, um diese Naturerfahrung als religiöses Phänomen zu 

verstehen. Dabei muss zuerst darauf hingewiesen werden, dass es sich nicht um eine 

Erfahrung handelt, die im engeren Sinne der aufgeklärten Physikotheologie zugerechnet 

werden kann, da die Erfahrung nicht an eine wissenschaftliche Betrachtung des provi-

denziell wohleingerichteten Kosmos geknüpft ist. Zwar scheint der Heilsplan Gottes in 

der visuellen Erfahrung auf, aber es is nicht die naturgesetzlich sinnhaft geregelte, auf den 

Nutzen des Menschen gerichtete Naturordnung, die Ruskin wahrnimmt: Ruskin 

22 Ibid., 4.364-5.  
23 Edmund Burke, A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful: 

With an Introductory Discourse Concerning Taste, and several other Additions (1757f), new edition 
(London 1798), I/vii, 58-60; II/i-ii, 95-8; IV/vi-vii, 254-8.  

24 Dieses Selbst des modernen Menschen (=des Lesers) wird in langen Passagen, die das Zitat einleiten 
und vorbereiten, charakterisiert. Ruskin entwirft es als das Selbst des auf ausgetretenen Pfaden 
wandelnden ‘Massentouristen’: “It is not every one who has been at Chamonix—nor every one who, in 
the travellers’ phrase, has “done” Chamonix—who will know what I mean by “the fountain of the 
Brevent”; for the road to it has not yet become one of the beaten ways of the valley. The access to it is 
too easy to be boasted of as an achievement, and the thing itself too beautiful to be sought for as a 
show. There is here no point de vue—no peril of approach—nothing by which the guide can justify his 
charge, or the guided their enthusiasm; there are here no vendors of spas or spoons, no ranges of 
nicknackers or costume—no miniature farms to let—with the agricultural economy of Switzerland 
typified by a cock at the door and a cat on the window sill. And therefore are there here no apparitions 
of shawl or knapsack—basket or bottle—ringlet—or moustachio—no combinations of appetite and 
sentiment—of poetry and perspiration.” Verworfener Vorentwurf für Modern Painters II (1846), 
Works, 4.363.  



beschreibt vielmehr eine ästhetische Erfahrung, die, losgelöst vom ‚normalen‘ Welt-

mechanismus, die (in der Schrift) prophezeite Zukunft zur Anschauung bringt. 

Stephen Finley betrachtet Ruskins Alpenerlebnisse als Variation der evangelikalen 

Heiligungserfahrung: “[Ruskin] transforms nature into the divinely guided process that 

generates those signs for humankind’s spiritual encouragement and sanctification”.25

Doch es ist zumindest fraglich, ob es sich bei dem Dôme-du-Goûter-Erlebnis Ruskins 

tatsächlich um ein evangelikales Heiligungserlebnis handelt, d.h. um die Erfahrung der 

Gerechtmachung und ‚Wiedergeburt‘ als ein zu guten Werken befähigter, ‘erneuerter’ 

Mensch. Ein Vergleich kann dies veranschaulichen: Als prototypisches Beispiel eines 

Heiligungserlebnisses gilt seit Matthew Arnolds Essay St. Paul and Protestantism (1870) 

die “conversion” des Soldaten und Methodistenpredigers Sampson Staniforth (1720-99).26

Staniforth erlebte seine Heiligung, als er mit seiner Einheit in den Niederlanden während 

des Österreichischen Erbfolgekrieges 1745 auf Vorposten lag: 

Staniforth’ “conversion” ist offenkundig nicht die einer Bekehrung zum Glauben, die 

er zwei Jahre zuvor erfahren hatte, sondern die der Gerechtmachung und Heiligung. Sein 

(im Ganzen längerer) Bericht von dem Ereignis und dessen Einbettung in sein Leben ent-

falten sich zu großen Teilen nach dem Grundmuster evangelikaler Umkehr-Narrationen, 

die, wie Bruce Hindmarsh und andere feststellen, sich am Muster der heilsgeschichtlichen 

Phasen von Schöpfung, Fall, Erlösung und Wiedergeburt orientieren.28 Staniforth’ Bericht 

setzt, so gesehen, mit der gefallenen Welt ein und entfaltet sich dann über Buße und 

Bekehrung zu hin zur Erlösung (Gerechtmachung) und Wiedergeburt (Heiligung), wie sie 

im zitierten Passus angesprochen werden. 

25 Finley, Nature’s Covenant, 188; ähnlich auch: ibid., 134 und 198. 
26 Zu Staniforth’ Leben siehe neben seinem autobiographischen Bericht knapp: Isabel Rivers, “Staniforth, 

Sampson”, in: Oxford Dictionary of National Biography. URL (Seite datiert: 2004, letzter Zugriff: 
09.09.2008): <http://www.oxforddnb.com/view/article/40214>  

27 Sampson Staniforth, “The Life of Mr. Sampson Staniforth, Written by Himself” (1783), in: Thomas 
Jackson (Hg.), The Lives of Early Methodist Preachers: Chiefly Written by themselves, Bd. 4 (London 
31866), 109-48, hier: 122. Vgl. Matthew Arnold, St. Paul and Protestantism: With an Essay on 
Puritanism and the Church of England (London 21870), 54-5.  

28 D. Bruce Hindmarsh, “‘My Chains Fell off, my Heart was Free’: Early Methodist Conversion Narrative 
in England”, Church History 68 (1999), 910-29.  



Ruskins Narration vom Lawinenabgang am Dôme du Goûter setzt hingegen bei der 

Finsternis über den Wassern ein, der wüsten und leeren Welt vor der Schöpfung, und 

bricht dann schlagartig um zum Neuen Jerusalem am Ende der Apokalypse. Das Ich des 

Erzählenden entwickelt sich dabei so gut wie gar nicht – im Gegenteil: Es erlebt den Ich-

Verlust, bis an den Rand der Bewusstseinsaufgabe (“I learned how thought itself may 

become ignoble and energy itself become base”). Zwar erklärt Ruskin gegen Ende des 

Fragmentes, ausgelöst durch die überwältigende Erfahrung den Begriff der Schönheit 

verstanden zu haben (“And then I learned—what till then I had not known—the real 

meaning of the word Beautiful”),29 um damit zum Thema des zweiten Bandes von 

Modern Painters überzuleiten. Doch auch als Bekehrungsereignis betrachtet, entsprach 

Ruskins Narration natürlich nicht den Grundmustern evangelikaler Glaubenspraxis: Es 

fehlen die vorausgehende Buße, die Erkenntnis der Glaubenswahrheiten und die durch 

den Heiligen Geist bewirkte Glaubensgewissheit. Ruskins Naturerlebnisse unterschieden 

sich also deutlich von evangelikalen Bekehrungs- und Heiligungserlebnissen, denn trotz 

aller Erlösungsmetaphorik waren ihnen keine dogmatisch fassbaren Erkenntnisse, Fest-

legungen oder Verpflichtungen eigen. 

Dies konstatierte Ruskin selbst, als er sich nur 10 Jahre später, 1856, in einer 

Retrospektive über die Phänomenologie seiner jugendlichen Naturerfahrungen Klarheit 

zu verschaffen suchte: 

29 Aus dem Blockzitat oben getilgt: Siehe Modern Painters II (1846), Works, 4.364.  
30 Modern Painters III (1856), Works, 5. 365, 367-8.  



Sicherlich ist Ruskins Selbsterkundung von 1856, als sich seine Glaubenszweifel 

bereits erheblich verstärkt hatten, durch den Wandel seiner Überzeugungen, nachträgliche 

Umgewichtungen und neue Aussageabsichten überformt. Dennoch geht aus Ruskins sehr 

differenzierter Darstellung klar hervor, dass er selbst seine Naturerlebnisse nur durch 

unbestimmte religiöse Merkmale gekennzeichnet sah: Denn seine Aussage “[T]here was 

no definite religious feeling mingled with it” ist sicherlich so zu verstehen, dass Ruskins 

Naturerfahrung zwar einen religiösen Charakter hatte, aber nicht in dogmatischen 

Begriffen bzw. in Form dogmatisch vorgeprägter Glaubenserfahrungen wie Buße, 

Bekehrung oder Wiedergeburt erfasst werden konnte. 

Ruskin trieb diesen Einsicht noch weiter: Nach seinen Angaben fehlte ein direkter 

personaler Bezug zu Gott (“I believed that God was in heaven […] but […] I seldom 

thought of it at all”). Dennoch empfand Ruskin “a continual perception of Sanctity in the 

whole of nature […], such as we sometimes imagine to indicate the presence of a 

disembodied spirit” und führte sein Erleben auf “a sort of heart-hunger” zurück, der 

durch die Gegenwart “of a Great and Holy Spirit” gestillt worden sei. Ruskin beschrieb 

also nicht etwa eine pantheistische Gotteserfahrung, sondern fasste Gott als ein außer-

weltliches Wesen auf, das aber inmitten der Werke der Schöpfung präsent war 

(“disembodied spirit”).  

Bemerkenswert sind auch Ruskins Feststellungen zur Wirkung seiner religiösen 

Naturerlebnisse: Er verband damit keine Heiligung und ‘Wiedergeburt’ im evangelikalen 

Sinne, aber doch einen Teil der kathartischen Wirkungen einer regeneratio: “[My 

pleasure in scenery] was, according to its strength, inconsistent with every evil feeling, 

with spite, anger, covetousness, discontent, and every other hateful passion; but would 

associate itself deeply with every just and noble sorrow, joy, or affection”.31 Dies verweist 

auch zurück auf Ruskins „Essay“ von 1836, in dem er die Wirkung ästhetischer 

Erfahrungen beschrieb. 

Finlay greift für seine These, dass es sich bei Ruskins Naturerfahrung um Heiligungs-

erfahrung handelt, auf den Begriff des “natural methodism” zurück, den Charles Lambs 

1815 auf Wordsworth anwandte und der in jüngerer Zeit von Richard Brantley als 

literaturwissenschaftlicher Forschungsbegriff verwendet wird.32 Finley selbst bezeichnet 

Ruskins Haltung noch spezifischer als “naturalized methodism”, d.h. als einen in die 

31 Ibid., Works, 5.367.  
32 Richard E. Brantley, Wordsworth’s “Natural Methodism” (New Haven 1975).



Natur projizierten Methodismus.33 Beide, Finlay wie Brantley, grenzen sich damit gegen 

einen weiteren kontroversen Terminus ab, den Begriff des “natural sacramentalism”, mit 

dem der Literaturwissenschaftler Harold Bloom die Religiosität der Gedichte William 

Wordsworth’s beschreibt.34 Tatsächlich suchte Ruskin bis in die 1850er Jahre nach einer 

zu biblischen Grundlage für seine religiösen Naturerfahrungen,35 und er operierte in 

diesem Zusammenhang zumindest in einer Tagebucheintragung von 1849 auch mit dem 

Begriff des Sakramentes.36 Letztlich verfehlt jedoch auch der Begriff des ‚Natursakra-

mentalismus‘Ruskins religiöse Naturwahrnehmung, da dieser Wahrnehmung die wesent-

lichen Merkmale des Sakraments abgehen: die Einsetzung durch Christus, die (im refor-

mierten Verständnis nur zeichenhafte) Gnadenwirkung, eventuell die sittliche Vorberei-

tung des Sakramentenempfangs und, nach katholischer Theologie, die Vollmacht des 

Spenders, der formrichtige Vollzug, die Wirkungsweise des ex opere operato. 

Daher sollten Ruskins religiöse Naturerlebnisse vielleicht ‚schlichter‘ als ‚Natur-

epiphanien’ charakterisiert werden: als panentheistische Erfahrungen vermeintlicher 

Erscheinungen Gottes, die verbunden waren mit der Erfahrung von Heilsgewissheit, 

Katharsis und Bekräftigung im Glauben. 

Ruskins ‚Naturkult‘ stand auf diese Weise außerdem im Widerspruch zu der anderer 

romantischer Naturverehrer,37 die die Entfachung ihrer Intuition und Kreativität in der 

Natur betonten.38 Denn seine literarisch-künstlerische Produktivität empfing nach seinen 

Worten keinen Impuls aus dem Affekt der Natureindrücke: 

33 Finley, Nature’s Covenant, 54. 
34 Knapp u.a. in Harold Bloom, The Visionary Company: A Reading of English Romantic Poetry (New 

York 21971), 265. 
35 Modern Painters III (1856), Works, 5.378-9.

Tagebuch, o.O., [Dez. 1848/ Jan. 1849], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c, fol. 137r.
37 Aus der umfangreichen Literatur zum Themenkomplex Romantiker und Religion: John Robert Barth, 

Romanticism and Transcendence: Wordsworth, Coleridge, and the Religious Imagination (Columbia, 
Mo. 2003); Donald G. Marshall, “Religion and Literature after Enlightenment: Schleiermacher and 
Wordsworth”, Christianity and Literature 50:1 (2000 Autumn), 53-68; Nancy Easterlin, Wordsworth 
and the Question of “Romantic Religion” (Lewisburg, Pa. 1996); Stephen Prickett, “On Reading 
Nature as a Romantic”, in: David Jasper (Hg.), The Interpretation of Belief: Coleridge, Schleiermacher 
and Romanticism (London 1986), 126-142; Stephen Prickett, “The Religious Context”, in ders. (Hg.), 
The Romantics (New York 1981), 115-163; Terry J. Diffey, “The Roots of Imagination: The 
Philosophical Context”, in Prickett (Hg.), The Romantics (New York 1981), 164-201; John Richard 
Watson, Wordsworth’s Vital Soul: The Sacred and Profane in Wordsworth’s Poetry (Atlantic 
Highlands, NJ: Humanities, 1982); Stephen Prickett, Romanticism and Religion: The tradition of 
Goleridge and Wordsworth in the Victorian Church (Cambridge 1976); David M. Roger, 
“Wordsworth’s Rediscovery of Religion, 1797-1798”, Universitas 1 (1963), 79-93. 

38 David J. Leigh, “Cowper, Wordsworth, and the Sacred Moment of Perception”, in: John Robert Barth 
(Hg.). The Fountain Light: Studies in Romanticism and Religion in Honor of John L. Mahoney (New 
York, 2002), 54-72. 



Dieser Widerspruch begründete offenbar auch eine gewisse Ambivalenz, die Ruskin 

zu den Romantikern empfand, deren Werke er gleichwohl als geistesverwandt rezipiert 

hatte: So setzte sich Ruskin 1843 noch stark für Wordsworth ein: “Wordsworth may be 

trusted as a guide in everything, he feels nothing but what we ought all to feel—what 

every mind in pure moral health m us t  feel, he says nothing but what we all ought to 

believe—what all strong intellects m us t  believe”.40 Ruskin wurde deshalb auch von der 

Forschung überwiegend als einer von vielen Wordsworthianern betrachtet.41 Doch der 

Subjektivismus der bekanntesten romantischen Dichter in ihrer Naturbetrachtung war für 

Ruskin offenkundig nicht mit seiner Erfahrung der Ich-Auslöschung und eines passiven 

Empfangs der Natureindrücke zu vereinbaren, wie er spätestens ab 1856 zum Ausdruck 

brachte. „Selfishness“ war im Moment einer ‚Naturepiphanie‘ ausgeschlossen: 

Wie sich Ruskin 1856 einerseits von den Romantikern absetzte, indem er die 

subjektivistische Naturbeobachtung und -schilderung als Angriff auf Gottes Größe, Macht 

und Güte betrachtete, grenzte er sich andererseits auch von der reinen Physikotheologie 

ab, die das Mysterium der Beziehung zwischen Schöpfer und Schöpfung zu sehr auf den 

‘handwerklichen’ Aspekt reduzierte: “I never thought of nature as God’s work, but as a 

separate fact or existence”.43

39 Modern Painters III (1856), Works, 5.367.  
40 An Walter Lucas Brown, [o.O.], 20.12.1843, Works, 4.390-3, hier: 343.  
41 So bemerkt etwa Rosenberg, The Darkening Glass, 6: “Wordsworth’s moralization and deification of 

nature became, in Ruskin’s hands, an ambitious programme for the moralization and deification of art” 
und auch George P. Landow betrachet Wordsworth as “the most important source of his [=Ruskin’s] 
critical theory.” Landow, The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin, 53.  

42 Modern Painters III (1856), Works, 5.343.  
43 Ibid., Works, 5.366.  



7.3 ‚Exemplaristische Offenbarungen‘ Gottes in der Natur 

Einen weiteren Schlüssel zur Decodierung von Ruskins Dôme-du-Goûter-Narration gibt 

der Begriff “type”, in dem sich gleichsam die Wahrnehmung des Autors bündelt. In dem 

spezifischen Sprachgebrauch, in dem Ruskin und Andrews den Begriff “type” 

verwendeten, entlehnten sie ihn wahrscheinlich der ‘Typologie’ John Hutchinsons oder 

eines seiner Anhänger, die an der Universität Oxford im 18. Jahrhundert eine starke 

Stellung und dort noch im 19. Jahrhundert einen Vertreter in dem Hebraisten Alexander 

Nicoll (1793–1828) hatten.44 Die Hutchinsonische ‘Typologie’ ist dabei nicht identisch 

mit der allegorischen Exegesemethode der frühchristlich-patristischen Typologie, die 

einen alttestamentarischen Typos als Präfiguration eines neutestamentarischen Antitypos 

deutete. Obgleich Hutchinsons Typologie sich auch an diese Exegesemethoden anlehnt, 

leitete sie sich zudem auch aus dem antik-mittelalterlichen Exemplarismus ab, 

demzufolge das Seiende als Abbild (imago, imago ectypa, ideatum) durch ein spirituelles 

Urbild (exemplar, imago archetypa, idea, forma omnium formatorum) geprägt wurde und 

auf dieses Urbild zurückverweist.45 Hutchinson entwickelte daraus ein komplexes System 

der Bibelexegese, bei dem Worte sowohl als Träger spiritueller Bedeutung wie als 

Zeichen für materielle Objekte verstanden wurden, die ihrerseits wiederum Rückschlüsse 

auf Gottes Wille, Attribute und Wirken ermöglichten. Die meisten Rezipienten im 

späteren 18. und 19. Jahrhundert griffen Hutchinsons Ideen und seinen Typus-Begriff als 

eine Variante des exemplaristischen Analogisierens zwischen materieller Schöpfung und 

moralisch-spiritueller Welt auf.46 Edward Irving, der Hutchinsons mangelnden 

exegetischen Literalismus scharf kritisierte (aber die Grundidee des Exemplarismus 

eingeschränkt akzeptierte), charakterisierte das Verfahren dementsprechend vereinfacht 

wie folgt: 

44 Derya Gurses, “Academic Hutchinsonians and their Quest for Relevance, 1734-1790”, History of 
European Ideas 31 (2005), 408-27; Kuhn, “Glory or Gravity”, 310. Hutchinsons Name findet sich 
meines Wissens ein Mal im Tagebuch, nämlich 1849 im Zusammenhang mit der Lektüre von Irvings 
Schriften: “Emblems.   Hutchinsonian Theory? that everything in the world is a type, like a sacrament 
spoken of by Irving”. Die Textstelle deutet wohl darauf hin, dass zwar der Name Hutchinsons Ruskin 
nicht vertraut war, Ruskin aber die Grundprinzipien von Hutchinsons typologischer und exemplari-
stischer Weltsicht akzeptierte und nicht für eine bloße Theorie hielt. Zudem demonstriert der Eintrag, 
dass Ruskin das Zeichenhafte der Natur (“Emblems”) sakramental auffasste. Tagebuch, o.O., [Dez. 
1848/ Jan. 1849], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c, fol. 137r.  

45 Einführend hierzu: Helmut Meinhardt, “Urbild – Abbild”, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 8 (München 
1997), Sp. 1289-91; oder die klarer strukturierten älteren Artikel von Geoffrey Ernest Richard Lloyd, 
“Analogy in Early Greek Thought”, und Armand Maurer, “Analogy in Patristic and Medieval 
Thought”, in: Philip P. Wiener (Hg.), Dictionary of the History of Ideas: Studies of Selected Pivotal 
Ideas, Bd. 1 (New York 1973), Sp. 60-64, 64-67. 

46 So bereits Earl R. Wasserman, “Nature Spiritualized: The Divine Analogy in the Eighteenth Century,” 
ELH 20 (1953), 39-76, hier.  bes. 53-63. 



Andrews und Ruskin wendeten diese Betrachtungsweise nicht (oder nicht allein) auf 

die Bibel an, sondern insbesondere auf Objekte der sichtbaren Welt. Dadurch erhielten 

Gegenstände und Erscheinungen der Welt den Charakter göttlicher Zeichen, die auf Gott 

zurückverwiesen. Anders als Symbole, die nur auf menschlicher Vereinbarung beruhen 

und keinen wesenseigenen inneren Bezug zum Symbolisierten haben, implizierte der 

Begriff des ‘Typus’ im Hutchinsonischen Sinne eine Setzung durch Gott und eine Abbild- 

oder gar Wesensähnlichkeit des natürlichen Gegenstandes mit dem göttlichen Arche-

typus: In der Naturerscheinung, dem Abbild, dem ‘geprägten’ Objekt, waren die gött-

lichen Attribute in abgeschwächter Form (quasi als ‘Negativ’) bewahrt. 

Werke der Schöpfung erhielten dadurch einen geradezu numinosen Charakter als 

Phänomene einer gegenwärtigen Offenbarung. Irving erkannte Hutchinsons Typi sogar 

einen nahezu sakramentalen Charakter zu (und diskutierte die Ideen Hutchinsons daher in 

einer Schrift über Sakramente). Ruskins Naturerfahrung fehlte, wie diskutiert, die Ein-

setzung, Form und Wirkung eines Sakraments.48 Doch Evangelikalen, die in calvini-

stischer Tradition bereits gewohnt waren, Tauf- und Abendmahlssakrament als Zeichen 

und Verweise auf das in der Schrift verkündete Heil aufzufassen, bot die typologische 

Deutung von Phänomenen, wie sie Hutchinson vorschlug – vorausgesetzt sie akzeptierten 

die typologisch-exemplaristischen Grundlagen Hutchinsons – sicherlich sinnfällige und 

ähnlich numinose Erfahrungen wie die überlieferten Sakramente. 

Irvings Schrift über die Sakramente fügt sich in gewisser Weise sogar ein in eine 

zeitgenössisch kleine aber signifikante sakramentalistische Bewegung innerhalb des 

Evangelikalismus. Viele Evangelikale, die auf die Krise der 1820er und 1830er Jahre 

reagierten, legten zunehmend Gewicht auf die (traditionellen) Sakramente.49 In vorderster 

Linie zählten dazu einige der ‚Radikalevangelikalen‘ sowie die später zum Oxford 

47 Irving, “Homilies on Baptism” (1828), in ders., Collected Writings of Edward Irving, hg. v. Gavin 
Carlyle, Bd. 2 (London 1864), 245-432, hier: 254.  

48 Später fand Ruskin eine Begründung für seine Naturbewunderung in der Bergpredigt: Modern Painters
III (1856), Works, 5.378-9. 

49 Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain, 95-7.  



Movement übertretenden Dissidenten. Beide Gruppierungen kombinierten dies mit einer 

neuen Wertschätzung für ältere Formen der Liturgie, für aufwendigere Kirchen-

ausstattungen, liturgische Geräte und Gewänder, Raumgliederung sowie Bauschmuck.50

Irving selbst blieb wie die meisten Recordites zwar ein scharfer Kritiker jeder Form von 

„Idolatry“,51 doch der Großbankier, unabhängige Tory-M.P., Irvingianer und spätere 

„Apostle“ Henry Drummond (1786-1860) forderte bereits 1828 die Revitalisierung 

katholischer Formen der Liturgie: „[T]he Popish practice of praying from a liturgy […]

wi th ou t  p re a ch in g , is nearer being a proper ceremonial for God’s house, than 

making it a m er e  pr e ac h in g  h ou s e  without prayer“.52 Zudem war es sein Ziel, zum 

Bilderschmuck in den Kirchen zurückzukehren: „[I]t is to be hoped that we may see again 

the places of worship adorned, as in early times, with paintings recording the triumphs of 

Christianity, whether in the actings, death, and speedily approaching return of its Divine 

Founder Himself, or in those of His most eminent servants“.53  

Die Aufwertung äußerer Formen der Glaubenspraxis in den Kreisen der 

‚Radikalevangelikalen‘ und der traktarianischen Hochanglikaner war allerdings zumeist 

begleitet von einer Abwertung des aufgeklärten Erbes der Evangelikalen: der Physiko-

theologie. Sie wurde mehr und mehr als säkularistisch, unbiblisch und moralisch 

indifferent diskreditiert: 

50 Zu der als Ritualismus bezeichneten hochkirchlichen Praxis siehe Nigel Yates, Anglican Ritualism in 
Victorian Britain, 1830-1910 (Oxford 1999). 

51 Siehe die Predigten zum Thema in Edward Irving, The Collected Writings of Edward Irving, Bd. 4, hg. 
v. Gavin Carlyle (London 1865), 3-99. 

52 Henry Drummond, A Defence of the Students of Prophecy: In Answer to the Attack of the Rev. Dr. 
Hamilton, of Strathblane (London 1828), 58.  

53 Drummond, A Letter to Thomas Phillips, Esq., R.A., on the Connection Between the Fine Arts and 
Religion, and the Means of their Revival (London 1840), 34-5.  

54 Edward Irving, “XIII: On Moral Life”, in ders., The Collected Writings of Edward Irving, Bd. 4, hg. v. 
Gavin Carlyle (London 1865), 161-177, hier: 170-1. Vgl. auch ders. “XXXVI: The Theology of the 



Fast mit dem gleichen Wortlaut wie Irving griff auch Coleridge die tradierte 

Physikotheologie an, weil sie das Verhältnis von Mensch und Natur/Gott als das einer 

bloßen Diktatur von Ursache und Wirkung definiere.55 Diese von der mechanistischen 

Philosophie getragene Physikotheologie war eine aus seiner Sicht überholte Religiosität, 

weil sie nicht in der Subjektivität des Individuums wurzelte: 

Ruskin hat Coleridges Schritt, die Religion aus dem Subjekt heraus zu begründen, wie 

die meisten seiner Zeitgenossen (incl. Irving) nicht nachvollzogen. Er ist darin dem 

aufgeklärten Empirismus treu geblieben. Aus seiner Sicht wurde durch ein philosophisch 

idealistisches Verhältnis zu Natur und Religion, wie es Coleridge postulierte, die Natur 

entweiht: Das in der Natur gleichsam antizipierte Reich Gottes wurde von denen, die 

Natur- und Glaubenserfahrungen nur als subjektive Konstruktion des Menschen 

auffassten, Ruskins Meinung nach missachtet. Statt die Zeichen Gottes in der Natur zu 

achten, ignorierten Idealisten sie und ersetzten sie mit den vom Heil wegführenden 

Irrtümern des Menschen (Ruskin kritisierte diese, seiner Ansicht nach für die Moderne 

charakteristische, Haltung mit einem in der Literaturwissenschaft populär gewordenen 

Schlagwort als „pathetic fallacy“).57 Nichts trieb Ruskin zu heftigeren Ausfällen gegen 

Zeitgenossen, als Naturverehrer, die sich Ruskins Ansicht nach gleichsam selbst ‚über die 

Natur stellten‘: 

Natural Man”, ibid., 504-14.  
55 Sehr breit diskutiert in Samuel Taylor Coleridge, Aids to Reflection [in the Formation of a manly 

Character on the several Grounds of Prudence, Morality, and Religion, Illustrated by Select Passages 
from our Elder Divines, Especially from Archbishop Leighton (11825)], 4th ed., hg. v. Henry Nelson 
Coleridge (London 1839). 

56 Ibid., 308-9. Zu Coleridge siehe: Douglas Hedley, Coleridge, Philosophy and Religion: Aids to 
Reflection and the Mirror of the Spirit (Cambridge 2000). 

57 Modern Painters III (1856), Works, 5.201-20.  
58 “The Poetry of Architecture: Or, the Architecture of the Nations of Europe Considered in its Associa-



Anders als im Idealismus, der das heutige Bild der Romantik weithin prägt, war 

Ruskin überzeugt, dass der Mensch nicht aufgefordert war, der Natur seinen ‚Stempel 

aufzudrücken‘, indem er sie mit seinen Emotionen und Theorien anthropomorphisierte. 

Vielmehr war Ruskins Ansicht nach der Mensch bestimmt, die in der Naturordnung an-

gelegten sichtbaren Zeichen und nicht sichtbaren religiösen ‚Wahrheiten‘ vermeintlich 

theorielos und empiristisch zu deuten. Das Denken des Menschen hatte sich in Ab-

hängigkeit von der Natur zu entwickeln und die Bestimmung des Menschen war es dabei, 

seine Wahrnehmung und sein Handeln in Harmonie mit der Naturordnung zu bringen – 

dieses Leitbild übernahm Ruskin aus der britischen Moralphilosophie der Aufklärung. 

Gleichzeitig aber teilte Ruskin mit Irving, Coleridge und anderen Romantikern und 

‚Radikalevangelikalen‘ die Ablehnung einer bloß mechanistischen Konzeption der Natur. 

Die ‚Typologie‘ Hutchinsons scheint ihm dabei die Möglichkeit geboten zu haben, die 

Schöpfung als ein System kommunizierender Zeichenstrukturen zu deuten, die alle auf 

Gott verwiesen. Damit wurde die Natur zu einer Bühne der Epiphanie und gewann aus 

Ruskins Sicht eine hochgradig religiöse Bedeutung.59

„Nature-worship will be found to bring with it such a sense of the presence and power 

of a Great Spirit as no mere reasoning can either induce or controvert“ – dieses Diktum 

fasst mithin prägnant zusammen, was die religiöse Erfahrung in Ruskins Natur-

betrachtung begründete und Ruskin weiterzuvermitteln versuchte.60 Ein Großteil seiner 

Publizistik über Natur, Naturstudium und Kunst baut auf diesem Grundgedanken oder 

dessen Variationen auf. Auch Freunden und Bekannten brachte er diese Idee immer 

wieder nahe. So schrieb er etwa seinem Studienfreund Edward Clayton bereits einige 

Jahre vor Erscheinen von Modern Painters über das Zeichnen in der Natur: „[T]he end of 

study [of nature] in us […] [is] to receive, what I am persuaded God means to be the 

s e c on d  source of happiness to man—the impression of that mystery which, in our total 

tion with Natural Scenery and National Character” (1837-38), Works, 1.1-188, hier: 132. Die Passage 
bezog sich direkt zunächst einmal auf Bauherren, die das Landschaftsbild durch unangemessene 
Gebäude zerstörten, doch in der Schrift nahm Ruskin insbesondere die charakterlich-intellektuelle 
Haltung aufs Korn, die zur Selbstüberhebung über die Natur führte.  

59 Ein sakramententheologisches Fundament in Ruskins Kunsttheorie erkennt auch Malcolm Mackenzie 
Ross, “Ruskin, Hooker and ‘the Christian Theoria’”, in: Millar MacLure/F. W. Watt (Hg.), Essays in 
English Literature from the Renaissance to the Victorian Age (Toronto 1964), 283-303, hier: 284: Ross 
nimmt an, dass der Einfluss Richard Hookers (1554–1600), dessen Laws of Ecclesiastical Polity (verf. 
um 1590, publ. 1593-97, 1648, 1662) Ruskin 1844 oder 1845 von Osborne Gordon erhielt, dabei 
prägend war. Siehe Praeterita (1885-89), Works, 35.414 

60 Modern Painters III (1856), Works, 5.379. 



ignorance of its nature, we call ‘beauty’ “ („second source of happiness“ meint dabei: die 

zweite ‚Heilsquelle‘ nach der Schriftoffenbarung).61

7.4 Naturverehrung im Widerspruch zum Heiligungsstreben der Evangelikalen 

Ruskins Verhältnis zur Naturverehrung war oder blieb nicht ambivalenzfrei; ab den 

1840er Jahren scheinen Ruskin zunehmend Zweifel an seiner Naturerfahrung heim-

gesucht zu haben. Die Erfahrung der Ich-Auslöschung im Dôme-du-Goûter-Erlebnis, die 

er im Entwurf zu Modern Painters II noch beschrieben hatte, gab Ruskin beispielsweise 

schon nicht mehr zur Publikation frei. Der Grund dafür scheint evident: Die ganz passivi-

sche Erfahrung der Heilsgewissheit, die mit Ruskins religiöser Naturverehrung verbunden 

war, stand in diametralem Gegensatz zur Heiligungserfahrung seiner evangelikalen Zeit-

genossen, berührte daher die moralischen Empfindlichkeiten seiner evangelikalen Leser-

schaft und brachte Ruskin offenkundig selbst in Argumentationsnot. Seine moralischen 

Skrupel belegt 1856 der bereits zitierte Rückblick auf seine Epiphanieerfahrungen: 

Dies weist auf ein ethisches Dilemma hin, in das Ruskin durch seine Naturverehrung 

offenkundig ab den 1840er Jahren geriet. Gerade in dieser Krisenzeit vor 1848 scheint 

ihm selbst aus dem engsten Freundeskreise wenig Zustimmung zuteil geworden zu sein. 

Osborne Gordon gegenüber musste er sich beispielsweise erklären, warum er über Natur 

und Kunst schrieb, statt ‚ernsthafter Arbeit‘ im kirchlichen Amt nachzugehen. Ruskin 

verteidigte sich mit dem Argument, dass seine Begabung zur Naturbeschreibung eine 

gottgegebene Veranlagung sei und Natur- und Kunstdeutung deshalb die ihm übertragene 

Aufgabe seien: 

61 An Edward Clayton, Rom, 03.12.1840, Works, 1.424-33, hier: 424-5. 
62 Modern Painters III (1856), Works, 5.367.  



Die Kritik ließ Ruskin dennoch nicht unberührt. Im veröffentlichten Text von Modern 

Painters II nahm Ruskin den Leitgedanken seiner Naturbegeisterung wieder auf, ent-

wickelte ihn aber bereits aus einer Defensivhaltung heraus. Ruskins nahm damit ganz 

offenkundig Bezug auf die ablehnenden Reaktionen, mit denen der erste Band von 

Modern Painters (1843) unter den Geistlichen seines Freundeskreises aufgenommen 

worden war.64 Ruskin musste sich fragen, ob seine Naturverehrung, die leicht als eine 

schwärmerisch überspannte Form von ästhetischem Genuss abgewertet werden konnte, 

ethisch zu verantworten war – zumal in einer Zeit, in der sich seine ehemaligen Tutoren 

und Studienkollegen gleichzeitig tatkräftig für die Verbesserung der sozialen und 

religiösen Zustände im Lande einsetzten. Noch Mitte der 1840er Jahre beanspruchte 

Ruskin für seine Naturverehrung aber den gleichen moralisch-religiösen Stellenwert wie 

für die pastorale Arbeit und stellte daher der evangelikalen „duty of self-denial“ eine 

natursakramentale „duty of delight“ gegenüber: 

63 An Osborne Gordon, o.O., 10.03.1844, Works, 3.665-7, hier: 665-6.  
64 Zwischen Walter Lucas Brown und Ruskin blieb dies bis in die 1850er Jahre ein Streitgegenstand. 

Siehe etwa Ruskins Brief, Venedig, 08.01.[1850], in: Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor”, 
48-54; und [o.O.], 09.01.1858, in: O’Gorman (Hg.), “Ruskin and Walter Lucas Brown”, 59-60, hier: 
59.  

65 Modern Painters II (1846), Works, 4.215-6. Zitiert ohne die Korrekturen Ruskins in späteren Ausgaben.  



Ruskin forderte, zumindest Ruhephasen zu nutzen, um sich von der gefallenen Welt so 

weit wie möglich zu lösen. Nur wer sich dem durch den Sündenfall „nicht zerstörten“ 

Rest der Schöpfung zuwandte, konnte die notwendige ‘Energie’ für andere Tätigkeiten 

beziehen. Diese Bekräftigung nicht entgegenzunehmen und nur im Orbit der gefallenen 

Natur zu arbeiten, betrachtete Ruskin als religiös schädlich und als Verstoß gegen die 

providentielle Einrichtung des Kosmos. Er verdächtigte die evangelikalen Verächter der 

‚Naturverehrung‘ zudem, letztlich nur dem Egoismus zu erliegen: 

Ruskin hielt den missionarisch und karitativ tätigen Aktivisten im Evangelikalismus sogar 

vor, das katholische Dogma der Werkgerechtigkeit zu vertreten: 

Ruskin räumte freilich ein, sich nicht sicher zu sein, wie das Verhältnis von tätigem 

Wirken und passivem Empfangen auszutarieren sei. Er schloss aber mit einem letzten 

Argument und stützte seine Position auf der Offenbarung des Johannes ab – die Pflicht 

zur verehrenden Naturbetrachtung ergab sich, seiner Meinung nach, aus der in der 

Apokalypse verheißenen Zukunft: 

66 Ibid., 4.216-7.  
67 Ibid., 4.217 (zitiert ohne Ruskins Eingriffe für die Edition 1883).  



Die ethische Haltung, die in Ruskins Verteidigung zum Ausdruck kommt, ist 

bemerkenswert weit entfernt vom politischen Reformkämpfertum seines ehemaligen 

Pastors John Burnet oder dem unbeugsamen sozialkonservativen Aktionismus der Tories 

Dale und Melvill. Auch in anderer Hinsicht entfernte sich Ruskins Konzept der Naturver-

ehrung weit von den dogmatischen Grundlagen evangelikaler Religiosität: Ruskins 

optimistisches Weltbild nahm die Natur (bis auf einzelne Facetten) – anders als den 

Menschen – aus der Erbsünde und ihren Folgen weithin heraus: Sie trug nach Ruskins 

Auffassung zu großen Teilen noch die Wesensmerkmale des Paradieses: „I believe the 

whole creation was in Eden what it is now, only so subjected to man as only to minister to 

him—never to hurt him“.69 Gott betrachtete Ruskin als eine „all benificent deity“, und so, 

wie sich bei Dôme-du-Goûter-Erlebnis ganz unvermittelt das Himmlische Jerusalem auf 

den Alpengipfeln öffnete, verlor Ruskin beim Vorgriff auf das Ende der Apokalypse kein 

Wort über Gericht und Weltenende. Wieder signalisiert Ruskins Text Ablehnung gegen-

über dem aktivischen „duty faith“ seiner Zeitgenossen und der Soteriologie des Evange-

likalismus; Ruskins Auffassung Gottes ist nahezu frei von forensischen Aspekten und 

sein Naturverständnis vom Erbsündendogma weitgehend entlastet. 

Damit drängt sich erneut die bereits im vorangegangenen Kapitel thematisierte Ver-

mutung auf, dass die Grundlagen von Ruskins dogmatisch ungebundenen Glaubensüber-

zeugungen, wie sie in seinem Konzept der Naturverehrung zum Ausdruck kommen, aus 

dem Unitarismus entlehnte: „In the Deity, j u s t i c e  can be nothing more than a 

modification of g o od n es s , or b en e v o l en c e , which is his sole governing principle, the 

object and end of which is the happiness of his creatures and subjects“, fasste Priestley 

etwa sein Gotteskonzept zusammen.70 Im evangelikalen Milieu waren solche Über-

68 Modern Painters II (1846), Works, 4.217-8.  
69 An Edward Clayton, o.O. [Denmark Hill], Postst. 08.01.1843, Works, 1.475-9, hier: 478.  
70 Joseph Priestley, An History of the Corruptions of Christianity (11782), 2 Bde. (Birmingham/London 

21793), 1.159.  



zeugungen hingegen weitgehend auf ‚Radikalevangelikale‘ und romantische Dissidenten 

wie Coleridge und Erskine beschränkt. 

Vor der evangelikalen Öffentlichkeit berief sich Ruskin freilich nicht auf diese, 

sondern verwies zu seiner Verteidigung auf die Autorität der Bergpredigt – in seiner 

außergewöhnlichen Deutung: 

Wie sehr sich Ruskin aber mit der entdogmatisierten Religiosität der romantischen 

Naturverehrung identifizierte, wird in einem Brief an seine spätere Frau Euphemia 

Chalmers Gray (1828-97) deutlich, in dem Ruskin 1847 seine Distanz von der 

evangelikalen Soteriologie erklärte und die Gründe für seine Hingabe an die Natur-

bewunderung auf den Punkt brachte. Aus Unsicherheit über Erwählung und Heiligung 

und aus Distanz zu den apokalyptischen Visionen der Bibel akzeptierte er die im Abbild 

der Natur zu erfassenden Vorzeichen auf die Attribute Gottes als den eigentlichen Anker 

seiner Glaubenshoffnungen: 

71 Modern Painters III (1856), Works, 5.378-9.  
72 An Euphemia Chalmers Gray, Folkestone, 21.11.1847, Order of Release, 56-7.  



Die Passage demonstriert deutlich, dass Ruskin sowohl in die Prädestination wie in gute 

Werke wenig Vertrauen setzte. Die Natur aber enthielt – nach Ruskins Ansicht kein 

gänzlich gefallener Teil der Schöpfung – als ‚Abbild‘ des göttlichen Urbildes die an-

schaulichsten und zentralen ‚Wahrheiten‘ über den Heilsplan Gottes. Dem „pure land-

scape-instinct“,73 das heißt dem gottgegebenen Instinkt zur religiösen Naturerfahrung 

nachzugeben und durch Naturforschung („laborious happiness“ und „progressive 

knowledge“) den Heilsplan Gottes zu entdecken, erschien Ruskin als primäre Pflicht und 

Hoffnung. Aus dieser Haltung erklärt sich daher vermutlich auch, warum Ruskin in den 

zwei Jahrzehnten von der Mitte der 1830er Jahre bis etwa 1856 schwerpunktmäßig 

„natural beauty, and […] such art and science as interpreted it“ zum Thema seiner 

Werke machte.74

7.5 Aufkommende Zweifel an der religiösen Naturerfahrung 

Im Verlaufe der rund zwanzig Jahre zwischen Ruskins „Essay“ von 1836 und dem 

Rückblick auf seine ‚Jugendreligiosität‘ in Modern Painters 1856 scheint die Natur-

verehrung ihre Wirkung auf Ruskin immer mehr eingebüßt zu haben – in den 1830er und 

1840er Jahren noch der Mittelpunkt seiner religiösen Erfahrung und Grundlage seiner 

Kunsttheorie, stellten sich bei ihm offenbar immer mehr Zweifel daran ein. Vermutlich 

war dieser graduelle Verlust seiner religiösen Naturerfahrungen auch einer der tieferen 

Gründe, warum Ruskin die Arbeit an den Bänden von Modern Painters zwischen 1846 

und 1856 einstellte und ruhen ließ. Denn er begann, ausgehend von der deutlichen Kritik 

aus dem Freundeskreis am vermeintlichen Hedonismus von Modern Painters, zunehmend 

über den ethischen Wert der Naturbetrachtung nachzudenken. Die Antwort auf die Frage, 

ob Naturverehrung moralisch und religiös legitim sei, entschied für ihn auch über die 

Frage, ob die Landschaftsmalerei Unterstützung verdiene: „[T]he likelihoods of good or 

evil resulting from […] [the landscape-instinct] may be reasoned upon as generally 

indicating the usefulness or danger of the modern love and study of landscape“.75  

Doch mehr als nur Zweifel an den moraltheoretischen Grundlagen, auf denen seine 

Naturverehrung beruhte, trieben Ruskin um. Viel grundlegender noch, scheint Ruskin die 

Überzeugung verloren zu haben, dass die Natur weitgehend im prälapsaraischen Stand 

73 Modern Painters III (1856), Works, 5.368.  
74 Praeterita (1885-89), Works, 35.224, über sein Frühwerk “Poetry of Architecture” (1837-38). 
75 Modern Painters III (1856), Works, 5.368.   



paradiesischer Vollkommenheit erhalten geblieben sei. 1856 betrachtete er den ‚naiven‘ 

Naturkult seiner Jugend daher bereits als ein fragwürdiges Phänomen der Vergangenheit: 

Bemerkenswert ist weniger die scharfe Schnittlinie, die Ruskin immerhin relativ kon-

sequent auf 1837 datierte: Realiter schwanden seine Erlebnisse gewiss nur „gradually“,77

und noch einige Zeit nach 1837 finden sich in seinen Tagebüchern Einträge positiver 

Natureindrücke. So notierte er etwa in Chamonix 1854: „Thank God, here once more; 

and feeling it more deeply than ever. I have been up to my stone upon the Bréven, all 

unchanged, and happy“.78 Doch seine Tagebucheinträge dokumentieren, dass Ruskin 

seine Erfahrungen zunehmend misstrauisch überprüfte: „a strange and mighty scene; and 

I felt it almost as I used to do, more deeply in a sort, though less rapturously; yet, I fear, 

with even less effect on my general temper than of old“, heißt es etwa 1849 zu einem 

Alpenerlebnis.79 Selbst in der Wahrnehmung der Alpen stellten sich bei Ruskin immer 

mehr zwiespältige Beobachtungen und Affekte ein: 

Einer der wesentlichen Gründe dafür, dass die Faszination der Naturerlebnisse auf ihn 

nachließ, war dabei möglicherweise der Wandel seiner Naturvorstellung. Auffällig ist in 

dem Zusammenhang der oben zitierte Passus, in dem Ruskin deutlich macht, welchen 

76 Praeterita (1885-89), Works, 35.218-9. Ruskin bezieht sich auf Wordsworths “Ode: Intimations of 
Immortality from Recollections of Early Childhood” (1807).  

77 Modern Painters III (1856), Works, 5.368.  
78 Tagebuch, Chamonix, 10.07.[1854], Diaries, 2.498.  
79 Tagebuch, Chamonix, 16.06.[1849], Diaries, 2.388.  
80 Tagebuch, Chamonix, 01.07.[1849], Diaries, 2.400-1, hier: 400.  



ambivalenten Eindruck er 1856 vom ‚Naturkult‘ seiner Jugendtage hatte: „I suppose the 

purity of youth may feel what is best of it [not just] through sickness and the waiting for 

death; but only in thinking death itself God’s sending.“81  

Offenkundig gewann bei Ruskin die Ansicht überhand, dass die Natur ein vom 

Dualismus von Leben und Tod, und nach seinem Verständnis damit auch von Heil und 

Verderben, geprägter Raum war, in dem eine vorbehaltloses ‚Aufgehen‘ im Naturerlebnis 

auch die Akzeptanz von Tod und Verderben implizierte. In einer an Melvills Predigten 

erinnernden Äußerung zog er 1853 daraus den Schluss, dass auch die abschreckende Seite 

der Natur und die in der Natur angelegten Zeichen des bevorstehenden Gerichts als 

Elemente der Naturwahrnehmung zu akzeptieren seien:

Demnach war es nicht allein der vermeintliche Hedonismus, sondern mehr noch die 

Erkenntnis der moralischen Doppeldeutigkeit oder sogar Indifferenz der Natur, die 

Ruskin zum Überdenken seiner Naturverehrung zwangen. Ruskin musste nun seine 

Naturbetrachtung darauf einstellen, dass das Abbild Natur und eventuell auch das Urbild 

Gottheit sowohl Heil wie Verderben bringende Zeichen und Strukturen in sich bargen. “If 

[ambivalence of good and evil reigns] in the natural, how else should it be in the spiritual 

world?” charakterisierte Ruskin das neue Bild der Natur, wie es sich ihm auf seiner 

Italienreise 1840/41 in Betrachtung des Vesuv aufgedrängt haben soll.83 Die ungetrübte, 

naive, ‚untrügliche‘ Naturverehrung, wie sie Ruskin in den Jahren vor 1840 erfahren 

konnte, verlor in Ruskins Augen damit ihre Plausibilität. 

81 Praeterita (1885-89), Works, 35.219.  
82 Stones of Venice III (1853), Works, 11.163-4.  
83 Über seine Naturerfahrung in Italien 1840-41: Praeterita (1885-89), Works, 35.288.  



7.6 Zwischenresümee 

Das vorliegende Kapitel stellt den, neben Ruskins Kulturkritik, wohl populärsten Aspekt 

seines (Früh-)Werkes dar, die religiöse Naturverehrung. Sie bildete die Grundlage bereits 

für einen Teil des „Essays“ von 1836 und blieb eines der Kernthemen Ruskins bis in die 

frühen 1850er Jahre. 

Durch eine eingehendere Untersuchung der dogmengeschichtlichen Grundlagen von 

Ruskins religiöse Naturerfahrung wird demonstriert, dass Ruskin weder an die Haupt-

linien der aufgeklärten Physikotheologie mit ihrem mechanistischen Kern anschloss, noch 

an die Sakramententheologie oder spezifisch evangelikale Narrative wie Heiligung oder 

Bekehrung. Vielmehr revitalisierte er, möglicherweise in Einklang mit der Theologie 

seines Pfarrers und Lehrers Edward Andrews, das Erbe von John Hutchinsons Typologie. 

Naturerfarhungen konstruierte Ruskin auf typologischer Grundlage als Abbilder des Ur-

bildes Gott, sodass die Natur ihm nicht allein allegorische Versinnbildlichungen göttlicher 

Attribute bot (wie in der Physikotheologie), sondern die Erfahrung von Epiphanien ver-

mittelte, die mit Heilsgewissheit und Katharsis verbunden waren. Eine solche Gottes-

erfahrung fügt sich ein in das Aufbruchsspektakel der ‚Radikalevangelikalen‘, die in den 

Krisenjahren ab Mitte der 1820er Jahre die älteren Formen evangelikaler Religiosität zu 

überwinden suchten. 

Allerdings veränderte sich Ruskins Naturverständnis ab den 1830er Jahren, und auch 

die evangelikale Kritik an der fehlenden moraltheologischen Grundlage seiner Natur-

verehrung machte Ruskin zu schaffen. In den folgenden Abschnitten ist deshalb nachzu-

zeichnen, welche Erkenntnisse und Ideen Ruskin zur Veränderung seines Naturbildes 

veranlassten: Dabei spielt offenkundig die Wissenschaft der Geologie und der von ihr 

bestimmte Diskurs über die Erdgeschichte eine herausragende Rolle. 



Auf den Klippen der Historischen Geologie 

Die neuere geologische und paläontologische Natur-
forschung als Quelle religiöser Zweifel 

Ruskins Vertrauen in ein planvoll eingerichtetes, auf den finalen Triumph des Guten 

gerichtetes Universum, blieb nicht unerschüttert. Die epochentypische, viele Viktorianer 

heimsuchende „Crisis of Faith“ machte auch vor ihm nicht halt. Doch unterschied sich 

Ruskins Krise von der (später) einsetzenden Krise der ‚Radikalevangelikalen‘. Es war 

auch nicht der Glaube an die Inspiration und literale Wahrheit der Schrift, die Ruskin 

verlor – er hatte ja selbstständig ein viel ‚liberaleres‘ Bibelverständnis ausgebildet. Seine 

individuelle Krise lässt sich nur verstehen, wenn man die Überlappung aufgeklärter und 

religiöser Überzeugungen in seinem Denken, wie im Vorkapitel erläutert, zur Kenntnis 

nimmt. Dass er den Kampf um sein säkulares Weltbild aufnehmen musste und im 

Medium einer Glaubenskrise verhandelte, lässt sich nur daraus verstehen, dass die 

moralische Einrichtung des Kosmos für ihn als eine religiöse wie auch als eine 

naturwissenschaftliche Gegebenheit annahm. Auch die weitreichenden Folgen und seine 

individuelle Reaktion lässt sich nur daraus erklären. 

Ruskins Zweifel an seiner teleologischen Sicht der Natur setzten offenkundig im 

Zusammenhang mit wissenschaftlichen Entwicklungen ein, die ihn dazu nötigten, sein 

Bild der Natur zu überdenken: „Every fancy that I had about nature was put into my head 

by some book; and I never reflected about anything till I grew older; and then, the more I 

reflected, the less nature was precious to me“.1 Dabei scheint die Geologie, die Ruskin 

seit der Kindheit selbst intensiv studierte und zu der er in Oxford Vorlesungen hörte, eine 

gewichtige Rolle gespielt zu haben. Dies wird in einem der Briefe deutlich, in denen 

Ruskin seine Glaubenszweifel gegenüber John James Ruskin erläuterte. Dabei unterteilte 

Ruskin seine Glaubenszweifel in „moralisch“ und in „wissenschaftlich“ begründete: 

1 Modern Painters III (1856), Works, 5.367.  



Zu den „moralischen“ Ursachen seiner Glaubenskrise zählte Ruskin 1852 seine Studien 

zur Apokalypse – zu diesem Zeitpunkt hatte er rund vier Jahre lang die Debatte des 

zeitgenössischen Evangelikalismus über die bevorstehende Wiederkehr Christi verfolgt 

und klagte darüber, dass er in der Bibel weder sichere Angaben über Geschichte und 

Zukunft, noch ein klares ethisches Normensystem fand, an dem er sich orientieren konnte 

(das Ereignis wurde von Cumming für die Zeit zwischen 1848 und 1867 angekündigt):  

Die „wissenschaftlichen“ Ursachen seiner religiösen Zweifel identifizierte Ruskin 

hingegen vordringlich in Entwicklungen innerhalb der Geologie. In seinem zitierten Brief 

machte Ruskin leider nicht deutlich, worin die „geological difficulty“ bestand, welche 

religiösen Fragen sie aufwarf und weshalb sie seine religiösen Überzeugungen ins 

Wanken brachte – anscheinend hatten Ruskin und sein Vater bereits lange vor Ruskins 

Venedigreise von 1851-52 und dem damit verbundenen Briefwechsel darüber Gespräche 

geführt. Nur ein Rückblick auf den Entwicklungsstand der Geologie im frühen 19. 

Jahrhundert sowie auf Ruskins Beschäftigung mit dieser Wissenschaft und ihren 

Forschungsergebnissen kann deshalb darüber Aufklärung bringen, warum Ruskin an den 

religiösen Prinzipien seiner Jugend zu zweifeln begann. 

2 An John James Ruskin, [Venedig, 11.4.1852], Letters from Venice, 246-8, hier: 247.  
3 An John James Ruskin, [Venedig], [25.].01.[1852], Letters from Venice, 148-51 [auch in: Works, 

36.126-9, 127]. 



8.1 Ruskins geologisches Interesse und die Konkurrenz von Physiogeographie und Strati-

graphie 

Ruskin entdeckte die Geologie und Mineralogie als Interessen- und Studiengebiet noch 

im Kindesalter, um 1830, für sich: „From Boyhood he has been an artist, but he has been 

a geologist from Infancy“, schrieb sein Vater 1858.4 Wohl auf einer Reise in den Lake 

District 1830 kaufte John James Ruskin eine Sammlung von 50 Mineralien, die Ruskin 

sofort in den Bann zogen und die für ihn in den Folgejahren ein zentraler Gegenstand 

seines wissenschaftlichen Denkens blieb: „No subsequent possession has had so much 

influence on my life.“5 Wie üblich, brachte er sich die notwendigen Kenntnisse 

autodidaktisch bei.6 1832 kaufte John James Ruskin das System of Mineralogy (31820) 

des schottischen Geologen Robert Jameson (1774-1854), dessen Illustrationen und 

Beschreibungen Ruskin mit den Exponaten in der Mineraliensammlung des British 

Museum abglich; er begann darauf, ein eigenes Mineralienlexikon anzulegen.7 1840 

wurde er zu einem Fellow der Geological Society (gegr. 1807) gewählt, einer in dieser 

Zeit rund 800 Mitglieder zählenden Gesellschaft, deren Veranstaltungen Ruskin bereits 

seit Mitte der 1830er Jahre häufig besucht hatte.8 Mehr noch als Kunst und Literatur 

bildete die Geologie in den 1830er Jahren seine Hauptbeschäftigung: 

4 John James Ruskin an Jane O’Meara Simon (1816-1901) [Frau des Amtsarztes und Beamten im 
Gesundheitswesen John Simon (1816-1904, knighted 1887)], London, 19.02.1858, in: Ruskin, Works, 
26.xxvi.  

5 Deucalion: Collected Studies of the Lapse of Waves, and Life of Stones (1875-83), Works, 26.87-370, 
hier: 294.  

6 Unter den neueren Studien thematisiert Anthony Lacy Gully, “Sermons in Stone: Ruskin and Geology”, 
in: Susan Phelps Gordon und Gully (Hg.), John Ruskin and the Victorian Eye (Kat. Ausst. New York: 
Phoenix Museum of Art, 1993), 158-183, Ruskins geologische Interessen. Zur Rezeption siehe Virginia 
L. Wagner, “John Ruskin and Artistic Geology in America”, Winterthur Portfolio 23 (1988), 151-67. 
Unverzichtbar bleibt daher: Edward Tyas Cooks “Introduction to Vol. XXVI” (1906), in: Ruskin, Works, 
26.xvi-lxviii. Vgl. auch Hilton, Early Years, 17, 49-50 

7 Praeterita (1885-89), Works, 35.121; Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 97. Robert Jame-
sons A System of Mineralogy: Comprehending Oryctognosie, Geognosie, Mineralogical Chemistry, 
Mineralogical Geography, and Oeconomical Mineralogy (Edinburgh 1804-08, 31820) Den Erwerb von 
Jamesons System verzeichnete John James Ruskin in seinen Büchererwerbslisten 1832: Family Letters, 
1.260 FN 2. Zu Jamesons politischem Profil siehe James Burns, “James Headrick, Robert Jameson, and 
the Edinburgh Review,” Scottish Historical Review 84 (2005), 88-95.  

8 Die offizielle Darstellung der Geschichte der Geological Society ist Horace Bolingbroke Woodward, 
The History of the Geological Society of London (London: Geological Society, 1907) (New York: Arno 
Press, 1978). 



Prägend für Ruskins geologische Interessen wurde die Erfahrung der Savoyer Alpen 

und speziell des Mont-Blanc-Massivs, die er mit seinen Eltern während zweier 

Aufenthalte auf dem Kontinent 1833 und 1835 bereiste: „[My] unabated, never to be 

abated, geological instinct, now fastened on the Alps“.10 Zu seinem fünfzehnten 

Geburtstag 1834 erhielt er auf eigenen Wunsch die Voyages dans les Alpes (1779-96) des 

Schweizer Naturforschers Horace Bénédict de Saussure (1740-99) zu Geschenk, die er 

sich zum Lehrmodell seiner Naturbetrachtung und geologischen Forschung erkor.11

Referenzen auf Saussures Reiseberichte finden sich daher von Ruskins frühen Gedichten 

und Aufsätzen für Loudon’s Natural Magazine bis zu Spätwerken wie der Storm Cloud of 

the Nineteenth Century (1884), in dem Saussure als „most observant and descriptive of 

scientific men“ gelobt wird.12 In Modern Painters IV erklärte Ruskin sogar knapp: „De 

Saussure [is] the only writer whose help I did not refuse in the course of these 

inquiries“.13

Saussures Voyages hatten allerdings zu dem Zeitpunkt, als Ruskin sie zu lesen begann, 

mit dem Stand der Forschungsdebatten in der Geologie nur noch wenig zu tun. Bereits zu 

Lebzeiten war Saussure ein konservativer Vertreter des neptunischen Modells der 

Erdgeschichte gewesen, wie es im 18. Jahrhundert von den meisten Gelehrten vertreten 

wurde.14 Allerdings hatte er sich mit der Besteigung des Mont Blanc und seinen 

ausführlichen Feldforschungen in den Alpen einen legendären Ruf erworben. Seine 

Reiseberichte waren daher fast bereits eine Art Denkmal einer versunkenen Epoche der 

Geologie. In der Entwicklung der geologischen Forschung spielte Saussure nach 1800 

hingegen keine bedeutende Rolle mehr, denn vom Beginn der Karriere Georges Cuviers 

(1769-1832) an wurden die Forschungskonzepte, Leitfragen und Hypothesen der 

9 Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 97.  
10 Praeterita (1885-89), Works, 35.120-1.  
11 Horace Bénédict de Saussure, Voyages dans les Alpes: Précédes d’un Essai sur l’Histoire Naturelle des 

Environs de Genève (Genève 1779-1796). Ruskin erwähnt die Arbeit in Praeterita (1885-89), Works, 
35.121.  

12 The Storm Cloud of the Nineteenth Century: Two Lectures Delivered at the London Institution, 
February 4th and 11th, 1884 (1884), Works, 34.9.  

13 Modern Painters IV (1856), Works, 6.476.  
14 Zur Geologie vor 1820 siehe Martin J. S. Rudwick, Bursting the Limits of Time: The Reconstruction of 

Geohistory in the Age of Revolution (Chicago 2005), zu Saussure ibid., 342-6. 



Geologie des 18. Jahrhunderts zunehmend durch neue Forschungsansätze verdrängt.  

Cuvier deutete, noch bevor das Jahrhundert endete, zwei Fossilienfunde als extinkte 

Tierarten (Megatherium 1795/96 und Mammut 1796). Dies machte Geologen bewusst, 

dass sich die Erdoberfläche nicht einfach nur vor unvordenklichen Zeiten gebildet hatte 

und danach einer Katastrophe oder punktuellen Ereignissen ausgesetzt gewesen war – 

dies war Geologen im 18. Jahrhundert längst vertraut. Cuviers Erkenntnisse machten 

deutlich, dass die Erde mitsamt aller darauf existierenden Lebensformen unterschiedliche 

Stadien der Entwicklung durchlaufen hatte.15 Diese Einsicht hatte zur Folge, dass sich in 

den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts eine neue Forschungslandschaft etablierte, in 

der die bis 1800 dominierende Feldforschung der Physiogeographen ihre Vorherrschaft 

einbüßte.16 Neuere Forschungsstrategien verdrängten die Physische Geographie zwar 

nicht, traten ihr aber zur Seite und bestimmten zunehmend die Agenda und Resultate von 

Feldforschungen. Zu diesen neuen Wissenschaften zählten die der Anatomie 

nahestehende Paläontologie (Fossilienforschung) und die der Archäologie verwandte 

Geostratigraphie (Erdschichtenforschung), die nach dem Ende der Napoleonischen Kriege 

zur Blüte aufstiegen.17 Während die physiogeographische Feldforschung nun vermehrt 

zum Betätigungsfeld einer wachsenden, aber nicht professionell vernetzten Schar von 

Amateurs, also ‚Laiengeologen‘, in den aufblühenden Natural Societies der Provinz 

wurde, besetzten anatomisch und mathematisch versierte Geologen unter den Fach-

geologen zunehmend die vordersten Ränge.18 Aus den um 1800 aufkommenden neuen 

Forschungskonzepten und -impulsen ging im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts dann 

allmählich das Bild der Erdgeschichte hervor, wie es heute weithin vertraut ist: das Bild 

15 Zur Entwicklung der Geologie zwischen den Napoleonischen Kriegen und der Jahrhundertmitte siehe 
Martin J. S. Rudwick, Worlds before Adam: The Reconstruction of Geohistory in the Age of Reform
(Chicago 2008), hier: 1-23.  

16 Dorinda Outram, “New Spaces in Natural History”, in: Nicholas Jardine, Emma C. Spary und James A. 
Secord (Hg.), Cultures of Natural History (Cambridge 1996), 249-65, zum unterschiedlichen Selbst- 
und Wissenschaftsverständnis des Laborforschers Cuvier im Vergleich zum Feldforscher Humboldt. 

17 Rudwick, Bursting the Limits, bes. 83-4, ders., Worlds before Adam, 35-58. Zur Trennung 
physiogeographischer Feldforschung und mathematischer Physiogeographie am Beispiel der 
Glazialgeologen James David Forbes (1809-68) [ein Freund Ruskins] und William Hopkins (1793-
1866) siehe Bruce Hevly, “The Heroic Science of Glacier Motion,” in Henrika Kuklick und Robert E. 
Kohler (Hg.), Science in the Field (Chicago 1996) (=Osiris 2nd ser. 11 [1996]), 66-86, bes. 71.  

18 Hierzu und zu den politisch-sozialen Implikationen der Feldforschung im 19. Jahrhundert u.a. Charles 
W. J. Withers und Diarmid A Finnegan, “Natural History Societies, Fieldwork and Local Knowledge in 
Nineteenth-Century Scotland: Towards a Historical Geography of Civic Science”, Cultural 
Geographies 10 (2003), 334-353. Für die spätere Feldforschung: Crosbie Smith, “Geologists and 
Mathematicians: The Rise of Physical Geology”, in Peter Michael Harman (Hg.), Wranglers and 
Physicists: Studies on Cambridge Mathematical Physics in the Nineteenth Century (Manchester: 1989), 
49-83; David Kushner, “Sir George Darwin and a British School of Geophysics”, Osiris 2nd ser. 8 
(1993), 196-224. 



einer mehrstufigen Entwicklung, deren einzelne Phasen durch je unterschiedliche 

Gesteine sowie zoologische und botanische Lebensgemeinschaften geprägt waren.19 Die 

genaue Gewichtung der unterschiedlichen geologischen Kräfte (Flüsse, Fluten, Gletscher, 

Vulkanismus) in der Entwicklung der Erdgeschichte blieb dabei weithin umstritten. 

Äonen umspannende Spekulationen, wie sie im späten 18. Jahrhundert Furore machten, 

kamen jedoch schon aufgrund der immer sichtbarer werdenden Komplexität 

geographischer Prozesse aus der Mode.20

Ruskin wählte sich demnach Saussure zu einem Zeitpunkt zum ‚Lehrmeister‘, als 

dessen Forschungsmethoden zwar noch zum Instrumentarium aller Geologen zählten, 

aber von anderen Forschungstrends bereits bedrängt wurden und immer mehr nur noch 

dazu dienten, Erkenntnisse aus den anatomischen Laboren, Mineraliensammlungen, 

Vortragssälen und Schreibstuben zu bekräftigen bzw. zu widerlegen. Zwar bemühte sich 

Ruskin darum, auf dem Stand der neuesten Forschungen informiert zu sein: „[Y]ear by 

year [I] have endeavoured, until very lately, to keep abreast with the rising tide of 

geological knowledge“.21 Ohne Zweifel nahm er auch die Werke der Koryphäen seiner 

Tage zur Kenntnis: Charles Lyells Principles of Geology (1830-33) las Ruskin gewiss 

lange vor 1843,22 und einen Teil der fünf Bände von Louis Agassiz’ Recherches sur les 

poissons fossiles (Neuchatel 1833-44) erwarb Ruskins Vater bereits 1841.23 Auf der 

Italienreise Ruskins und seiner Eltern 1840-41 waren sogar einige Tage für Forschungen 

in der Auvergne reserviert.24 Die dortigen Gebirgsformationen des Zentralmassivs waren 

in den 1820er Jahren erneut in den Mittelpunkt der geologischen Forschung gerückt, 

19 Knapp zusammenfassend: Rudwick, Worlds before Adam, 1-8, 553-66.  
20 Stattdessen beschäftigten etwa die Great Devonian Controversy 1835-39 und die Glazialtheorie ab 1835 

die Forscher und Interessierten. Vgl. Anthony Hallam, Great Geological Controversies (Oxford 1983); 
M. T. Greene, Geology in the Nineteenth Century (London 1983); James A. Secord, Controversy in 
Victorian Geology: The Cambrian-Silurain Dispute (Princeton, N.J. 1986). Zu Buckland bes.: Jan M. I. 
Klaver, Geology and Religious Sentiment: The Effect of Geological Discoveries on English Society and 
Literature between 1829 and 1859 (Leiden 1997); Hugh S. Torrens,, “Geology and the Natural 
Sciences: Some Contributions to Archaelogy in Britain, 1780-1850,” in: Vanessa Brand (Hg.), The 
Study of the Past in the Victorian Age (Oxford/Oakville, Conn. 1998), 35-59; Hugh Miller, The Testi-
mony of the Rocks: Or, Geology in its Bearings on the Two Theologies, Natural and Revealed
(Edinburgh/London 1857). 

21 Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 97.  
22 Den ersten mir bekannten Brief, aus dem Ruskins Lektüre des Werkes hervorgeht, richtete er an 

Edward Clayton, o.O., Postst. 08.01.1843, Works, 1.475-9, hier: 478.  
23 Siehe Van Akin Burds Anmerkungen in: Ruskin, Family Letters, 685, in FN 4 von S. 683.  
24 Tagebuch, [Oktober 1840], Diaries, 1.83-7; und der Brief an Henry W. Acland, Herne Hill, 01.09. 

[1840], Works, 36.21-3, hier: 23. Schon vor 1834 die Geologie der Auvergne war ihm schon 1834 
durch Robert Bakewells (1767-1843) Reisebericht Travels, Comprising Observations Made during a 
Residence in the Tarentaise, and Various Parts of the Grecian and Pennine Alps, and in Switzerland 
and Auvergne, in the Years 1820, 1821, 1822 (London 1823), bekannt geworden: “The Strata of Mont 
Blanc” (Dez. 1834), 1.196. Bakewell zählte zu den Kritikern der Stratigraphie.  



worüber das britische Publikum unter anderem durch Lyell in der Quarterly Review 1827 

und in seinen Principles informiert wurde.25 Auch in der Theorie glazialer Bewegungen, 

die in den 1840er und 1850er Jahren heftig umkämpft war, orientierte sich Ruskin an den 

avancierteren schottischen Forschungen statt an den englischen, und zwar insbesondere 

den Travels through the Alps of Savoy (1843) des schottischen Physiogeographen James 

David Forbes (1809-68) „as closing all question respecting the nature and cause of 

glacier movement.“26 Als geologischer Dilettant im negativen Sinne des Wortes ist 

Ruskin daher sicherlich unzureichend charakterisiert. 

Doch zum Maßstab für den eigenen Umgang mit geologischen Methoden und 

Erkenntnissen setzte sich Ruskin tatsächlich primär die Autoritäten der Zeit um 1800, und 

dies blieb ein Kennzeichen seiner Werke bis in die letzte Schaffensphase der 1880er 

Jahre. Bereits mit dem Mineralienlexikon, das Ruskin 1832 anlegte, wollte er nach 

eigener Erinnung Abraham Gottlob Werner (1750-1817) und Carl Friedrich Christian 

Mohs (1773-1839) übertreffen.27 Ganz gegen den Trend der Epoche, der zur Klassifi-

zierung der Mineralien nach ihren chemischen Eigenschaften drängte, orientierte sich 

Ruskin also an äußeren Formen und physikalischen Eigenschaften.28 Und noch Mitte der 

1880er Jahre forderte er, die alte Terminologie des Dichters, Historikers und spät-

berufenen Gentleman-Geographen John Pinkerton (1758-1826) wieder einzuführen und 

warb für Pinkertons Werk als „[a] quite invaluable book for clearness of description, 

usefulness of suggestion, and extent of geognostic reference“.29 Auch Jamesons System of 

Mineralogy von 1820 charakterisierte Ruskin noch 1885 als „an entirely clear and 

serviceable book“.30

Damit setzte sich Ruskin natürlich dem Vorwurf des Dilettantismus aus. Obwohl er 

sehr viel Zeit aufwendete, um geologische Angaben in seinen Schriften abzusichern und 

so zu korrigieren, dass sie seinen Auffassungen gesicherter Erkenntnis entsprachen, 

25 Rudwick, Worlds before Adam, 209-24, 253-70.  
26 Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 134. Frank F. Cunningham, James David Forbes: 

pioneer Scottish glaciologist (1990), J. Morrell and A. Thackray, Gentlemen of Science: Early Years of 
the British Association for the Advancement of Science (1981) Zum Streit: J. S. Rowlinson, “The 
Theory of Glaciers”, Notes and Records of the Royal Society 26 (1971), 189–200. B. Hevly, “The 
Heroic Science of Glacier Motion’, Osiris 2nd ser. 11 (1996), 66-86.  

27 Deucalion (1875-83), Works, 26.87-370, hier: 97.  
28 Hans-Jürgen Rösler, “Friedrich Mohs: Leben und Wirken”, in: Carl Friedrich Christian Mohs (1773-

1839): Wissenschaftliches Kolloquium anläßlich des 150. Todestages von Mohs (Freiberg 1989), 5-30. 
29 “Of the Distinction of Forms in Silica: Read before the Mineralogical Society, July 24th, 1884” (1884), 

Works, 26.371-91, hier: 387. Ruskin lobte John Pinkerton, Petralogy: A Treatise on Rocks, 2 Bde. 
(London 1811).

30 Praeterita (1885-89), Works, 35.121.  



wurde Ruskins Geologie in Fachkreisen nicht ernst genommen: „[T]hough an old member 

of the Geological Society, my geological observations have always been as completely 

ignored by that Society, as my remarks on political economy by the Directors of the Bank 

of England“, stellte Ruskin selbst 1884 fest.31 Und tatsächlich nahmen Kritiker Ruskins 

gern seine vermeintliche wissenschaftliche Inkompetenz ins Visier und bemängelten seine 

reaktionären Methoden sowie seine zum Teil idiosynkratischen Nomenklaturen. Die 

Edinburgh Review etwa, die 1888 einen Rundumschlag gegen die „Sekte“ der 

Ruskinianer veröffentlichte, ließ dabei unter anderem kein gutes Haar an Ruskins 

Geologie: „His geology is not, of course, up to date now; but it is not up to date to the 

date of publication. His guide and authority seems to be De Saussure, and he was 

apparently not acquainted with Lyell’s ‘Principles of Geology’ when these chapters [of 

Modern Painters] were written, or read it to no purpose“.32

Doch Ruskin entschied sich nicht ohne Gründe, die Forscher der Spätaufklärung ihren 

moderneren Nachfolgern vorzuziehen. Denn Ruskin rekurrierte auf die Ergebnisse der 

Geologie, um daraus Anregungen für die Betrachtung der äußerlich wahrnehmbaren 

Naturerscheinungen und für ihre Darstellung im Medium der Malerei abzuleiten. So 

begründete er etwa seine Missachtung bestimmter geologischer Hypothesen zur 

Spaltenbildung in Felsen 1856 wie folgt: 

31 “Of the Distinction of Forms in Silica: Read before the Mineralogical Society, July 24th, 1884” (1884), 
Works, 26.371-91, hier: 373.  

32 [Henry Heathcote Statham], “The Works of Mr. Ruskin,” Edinburgh Review 167 (Jan./Apr. 1888), 198-
234, hier: 214-5.  



Der Passus demonstriert, dass Ruskin begann, die Wahrnehmung und Darstellung 

sichtbarer Naturerscheinungen vom Wissen der neueren geologischen Leitdisziplinen 

Stratigraphie, Mineralogie und Montangeologie zu trennen. Dieses Wissen erschien ihm 

zu selektiv, partikular, detailfixiert und spekulativ. Mit diesem neuartigen Wissen 

verstellte die neuere Geologie aus seiner Sicht den Blick auf die ‚Totale‘, d.h. eine 

‚Gesamtvision‘ der Berge, von der er annahm, dass sie providentiell eingerichtet sei, um 

der ‚normalen‘ menschlichen Wahrnehmung und dem religiösen Empfinden bestimmte 

Eindrücke zu vermitteln („the external aspects of hills are calculated to induce in an 

unprejudiced observer […] [certain deceptions]“). Statt die moderne „Anatomie“ der 

Berge zu beachten, berücksichtigte Ruskin daher mehr und mehr nur noch die älteren 

physiogeographischen Forschungen des 18. Jahrhunderts, in denen er die dem normalen 

(d.h. im Sinne der Common-Sense-Philosophie: dem providentiell eingerichteten) 

menschlichen Wahrnehmungsapparat gemäße Darstellung der Berge realisiert glaubte. 

Am Physiogeographen Saussure schätzte Ruskin – ganz im Einklang mit seiner 

theoriekritisch-empiristischen Haltung – insbesondere dessen vermeintlich theoriefreien, 

empiristischen, an äußeren Formen orientierten Blick, der alle Erscheinungen einer 

Landschaft erschloss: 

Dies entsprach durchaus Saussures Selbstverständnis, wie er es im Prolog zu seinen 

Voyages deutlich machte. Darin grenzte er sich von den aus seiner Sicht nicht hinreichend 

empirisch arbeitenden Naturforschern der Antike ab und charakterisierte die 

Physiogeographie als eine ganz auf die Sammlung von Fakten spezialisierte 

33 Modern Painters IV (1856), Works, 6.475.  
34 Modern Painters IV (1856), Works, 6.476.  



Wissenschaft, aus deren Erkenntnissen erst in ferner Zukunft einmal eine Theorie der 

Erdgeschichte gebildet werden könne: 

Wenngleich Saussure als Neptunist gelegentlich die Ideen der Vulkanisten angriff,36

verstand er sich doch primär als ein Beobachter und Registrator großer Natur-

zusammenhänge (von Antiquaren und Detailforschern grenzte er sich ebenfalls ab37), 

enthielt sich umfassender geohistorischer Spekulationen und konzentrierte sich auf die 

Feldforschung. Damit entsprach er dem Idealbild eines Physiogeographen der Aufklärung 

und des frühen 19. Jahrhunderts. Denn diese Forschungsrichtung stand und fiel, wie u.a. 

Martin Rudwick anmerkt, mit der Feldforschung.38 Ihre Ergebnisse blieben weithin auf 

die sichtbare Erdoberfläche beschränkt, die unterteilt, klassifiziert und von anderen 

Regionen abgegrenzt wurde. Erdgeschichtliche Theorien und Ursachenerklärungen 

flossen gelegentlich in die Reiseberichte über untersuchte Regionen ein („it is only when 

he [=Saussure] gets home and arranges his papers that he puts in the little aqueously 

inclined paragraphs“39), wurden aber weitgehend anderen Forschern, Diskussionsforen 

bzw. der Zukunft überlassen. Selbstverständnis und ‚Berufsehre‘ der Physiogeographen 

gründeten auf der Beobachtungsgabe, der unmittelbaren Augenzeugenschaft und der 

35 Horace-Bénedict de Saussure, Voyages dans les Alpes, precédés d’un essai sur l’histoire naturelle des 
environs de Genêve, Bd. 1 (1779) (Neuchatel: Fauche-Borel, 1803), v-vi.  

36 James Hutton, Abstract of a Dissertation Concerning the System of the Earth, its Duration and Stability
(Edinburgh 1785); Hutton, “Theory of the Earth: Or an Investigation of the Laws Observable in the 
Composition, Dissolution, and Restoration of Land upon the Globe” (1785), Transactions of the Royal 
Society of Edinburgh 1 (1788), 209-304; Hutton, Theory of the Earth with Proofs and Illustrations, 3 
Bde. (I+II: 1795, III: London 1899). Zu Hutton: V. A. Eyles, “Hutton, James,” in: Dictionary of 
Scientific Biography, Bd. 6 (New York 1972); Jean Jones, “James Hutton,” in: David Daiches/Peter und 
Jean Jones (Hg.), The Scottish Enlightenment, 1730-1790: A Hotbed of Genius (1986) (Edinburgh 
21996), 116-36. Zur Rezeption durch Playfair auch: G.Y. Craig (Hg.), James Hutton’s Theory of the 
Earth: The Lost Drawings (Edinburgh 1978); Andrew Pyle, “Playfair, John,” in: Dictionary of 
Eighteenth-Century British Philosophers, 2.696-700; Dennis R. Dean, James Hutton and the History of 
Geology (Ithaca, N.Y. 1992), Patsy A. Gerstner, “James Hutton’s Theory of the Earth and his Theory of 
Matter,” Isis 59 (1968), 26-31. 

37 Saussure, Voyages dans les Alpes, 1.viii.  
38 Rudwick, Bursting the Limits, 71-84.  
39 Modern Painters IV (1856), Works, 6.477.  



empiristischen Analyse der Materialien,40 auf der Überprüfbarkeit ihrer Aussagen durch 

andere Reisende, und einer im Idealfall lebendigen Prosa, die ein Landschaftsbild für den 

ortsfremden Leser ‚übersetzte‘ und durch die sich Physiogeographen als verlässliche 

Autoritäten auswiesen.41 Ruskin machte sich dieses Ethos der Physiogeographie von 

Anfang an zu eigen und suchte eher die Anlehnung an die (um 1840 noch junge) 

Wissenschaft der Meteorologie als an die Laborwissenschaften oder die Höhlenforschung 

(=Stratigraphie, Montangeologie, Paläontologie), denn: 

Die Anerkennung dieser konstitutiven Grundsätze der Physiogeographie durch Ruskin 

war natürlich eng mit seiner Religiosität und den Idealen seines Panentheismus 

verbunden. Dies macht insbesondere eine Stellungnahme Ruskins von 1883 deutlich, in 

der er seine theologisch ‚inspirierte‘ Naturbetrachtung gegen die, wie er meinte, vom 

‚Urbild‘ abstrahierenden und säkularistischen modernen Wissenschaften verteidigte: 

40 Zum Unterschied von Labor-, Museum-, Feld- , und Gartenforschung: David N Livingstone, “Making 
Space for Science”, Erdkunde 54 (2000), 285-96, hier bes. 290; Dorinda Outram, “New Spaces in 
Natural History”, in: Nicholas Jardine, Emma C. Spary und James A. Secord (Hg.), Cultures of Natural 
History (Cambridge 1996), 249-65. 

41 David Allan, Naturalists and Society: The Culture of Natural History in Britain, 1700-1900 (Aldershot 
2001). 

42 “State of Meteorological Science” (1839), Works, 1.207-8. 
43 Deucalion (1875-83), Works, 26.338-9 [eine Nachbemerkung unter dem Titel “Revision” von 1883].  



Im Vergleich der physikotheologisch gestützten, empiristischen Wissenschaften der 

Zeit um 1800 mit den von der Theologie gelösten, theoriegeleiteten Wissenschaften des 

späteren 19. Jahrhunderts stellte sich Ruskin demnach ganz auf die Seite der 

erstgenannten. Doch bevor Ruskin die abgeklärt-resignative Wissenschaftskritik seiner 

Alterswerke formulierte, stellte er sich der Konfrontation mit der modernen Geologie und 

reagierte auf ihre Erkenntnisse mit einer Neukonfiguration seiner religiösen Ansichten zur 

Natur. 

8.2 “No s c i e n t i f i c  difficulty can ever be cast in my teeth greater than at this moment I 

feel the geological difficulty”: Zweifel an der providentiellen Einrichtung des Kosmos 

durch die Auseinandersetzung mit der neueren Geologie ab ca. 1836/39 

Dieser Prozess setzte höchstwahrscheinlich in der Zeit von Ruskins Studium bei William 

Buckland (1784-1856) in Oxford ein. Buckland hatte noch 1819 in seiner 

Antrittsvorlesung als Reader der Mineralogie und Geologie die neptunische Vorstellung 

von der Gesteinsbildung durch einen Urozean vertreten und diesen Ozean mit der 

alttestamentarischen Sintflut gleichgesetzt.44 Seit den 1820er Jahren aber stand Buckland 

bei der paläontologischen und stratigraphischen Rekonstruktion der Erdgeschichte an 

vorderer Stelle in Großbritannien, zumal er als Dozent, anders als andere Geologen seiner 

Zeit, fest im anglikanischen Milieu verankert war und über gute Kontakte zu den sozialen 

und politischen Eliten verfügte.45  

Diese Verankerung erklärt auch das enorme Aufsehen, das eine Predigt Bucklands am 

27. Januar 1839 erregte.46 Buckland verkündete darin seine Überzeugung, dass die von 

der jüngsten Wissenschaft als Fossilien ausgegrabenen und rekonstruierten Lebewesen 

früherer Erdzeitalter vor dem Auftreten des Menschen gelebt hätten und vor dem 

Sündenfall gestorben seien: „[T]he inferior animals […] [were not] included in the 

44 William Buckland, Vindiciæ Geologicæ: Or, the Connexion of Geology with Religion; Explained in an 
Inaugural Lecture (Oxford / London 1820). Hierzu: J. M. Edmonds, “Vindiciae Geologicae, Published 
1820; the inaugural lecture of William Buckland”, Archives of Natural History 18 (1991), 255-68. 
Spätestens in den 1830er Jahren setzte keiner der Fachgeologen die geologischen Flutereignisse mit der 
alttestamentarischen gleich: Rudwick, Worlds before Adam, 502.  

45 Zu Buckland siehe: Nicolaas A. Rupke, The Great Chain of History: William Buckland and the English 
School of Geology, 1814-1849 (Oxford 1986). Das Verhältnis von Ruskin zu Buckland beschreibt Van 
Akin Burd, “Ruskin and his ‘Good Master’, William Buckland”, Victorian Literature and Culture 36 
(2008), 299-315. 

46 William Buckland, An Inquiry whether the Sentence of Death Pronounced at the Fall of Man Included 
the whole Animal Creation or was Restricted to the Human Race: A Sermon, Preached in the Cathedral 
of Christ-Church, before the University of Oxford, Jan. 27, 1839 (London 1839). 



sentence of death pronounced upon the Fall of Man; […] this sentence was exclusively 

restricted to our first progenitors and their posterity“.47 Dies bedeutete, dass von allen 

Schöpfungen Gottes einzig der Mensch im Garten Eden unsterblich gewesen sei und die 

von Gott nach dem Sündenfall verhängte Strafe der Sterblichkeit folglich nur über das 

Menschengeschlecht verhängt worden sei. Für große Teile der religiösen Öffentlichkeit 

war dies eine provozierende Behauptung.48 Populär-konservativen Auffassungen nach, 

die in Kreisen der Geologen seit langem nahezu keine Unterstützung mehr erhielten, 

mussten diese Lebewesen (sofern ihre Existenz nicht bezweifelt wurde) bei der 

Mosaischen Sintflut umgekommen sein.  

Buckland selbst hatte seinen alten Neptunismus allerdings bereits drei Jahre zuvor in 

seinem ebenfalls Furore machenden Bridgewater Treatise widerrufen.49 Darin hatte er 

seine Erklärung allerdings auf eine Fußnote reduziert, die nichtsdestoweniger außerhalb 

der geologisch kundigen Öffentlichkeit heftige Reaktionen auslöste.50 Seine neuen 

Ansichten von der Kanzel zu verkünden und theologische Schlüsse aus geologischen 

Erkenntnissen bzw. Hypothesen zu ziehen, war aber auch danach immer noch ein 

gewagter Schritt. 

Bestürzt reagierte auch Margaret Ruskin, die den Gottesdienst, sicherlich gemeinsam 

mit Ruskin, besucht hatte: Margaret fasste die für sie zentrale Aussage noch am gleichen 

Tag in einem Brief an John James Ruskin in einer kurzen Zeile zusammen: „Dr. Buckland 

attempted to prove, this morning, in his sermon at Ch[rist] Ch[urch] that animals had 

died before the fall of man.“51 Nicht die Infragestellung des Mosaischen Schöpfungs-

berichtes durch Bucklands Predigt irritierte Margaret Ruskin primär. Der Grund ihres 

Erschreckens und des Aufsehens, das Buckland erregte, war ein anderer: Seiner Hörern 

(und späteren Lesern) nötigte Bucklands Vortrag die Schlussfolgerung ab, dass Gott keine 

vollkommene Welt geschaffen hatte und der Tod nicht erst durch den Sündenfall in die 

47 Buckland, The Sentence of Death Pronounced at the Fall of Man, 2. 
48 Zur Kontroverse knapp auch: Nicolaas A. Rupke, “Oxford’s Scientific Awakening and the Role of 

Geology”, in: Michael G. Brock und Mark C. Curthoys (Hg.), The History of the University of Oxford, 
Bd. 6: Nineteenth-Century Oxford, Pt. 1 (Oxford 1984), 543-562, hier: 555-8.  

49 William Buckland, Geology and Mineralogy, Considered with Reference to Natural Theology, 2 Bde. 
(London 1836) (=Bridgewater Treatise, Nr.6), 1.33 FN. 

50 Zu den Gegenveröffentlichungen zählen Samuel Best, After Thoughts on Reading Dr. Buckland’s 
Bridgewater Treatise (London 1837); William Cockburn, A Letter to Professor Buckland, Concerning 
the Origin of the World; In Reply to his Geology and Mineralogy, Considered with Reference to 
Natural Theology, 2nd ed. (London 1838); Fowler De Johnsone, Truth, in Defence of the Word of God, 
Vanquishing Infidelity: A Vindication of the Book of Genesis, Addressed to W. Buckland, wherein his 
Objections to the First Chapter of Genesis in his Book Geology and Mineralogy Considered with 
Reference to Natural Theology are Met (London 1838). 

51 Margaret an John James Ruskin, Oxford, 26./27.01.1839, Family Letters, 2.570-3, hier: 572. 



Schöpfung getreten sei. 

Wenige Tage später meldete sich John James Ruskin mit der besorgten Anfrage 

zurück, wie Buckland seine Ansichten mit den Aussagen des Alten Testaments 

vereinbare: „That subject of Dr Buckland’s Sermon wants a help & you do not say how he 

gets over it. If Sin brought Death how was Death previously there“?52 Obwohl, wie 

frühere Briefe demonstrieren, John James Ruskin selbst Glaubenszweifel hatte, die 

möglicherweise auf die Lektüre von John Playfairs (1748-1819) deistischen Illustrations 

of the Huttonian Theory of the Earth (1803) zurückzuführen waren,53 bekräftigte er 

unmissverständlich, dass er Ruskins Studien bei Buckland gutheiße: 

Margaret Ruskin war sich nicht sicher, wie Buckland Schöpfungsbericht, Erbsündenlehre 

und seine erdgeschichtlichen Überzeugungen zur Deckung brachte. Sie zog sich auf die 

Position zurück, dass es sich bei der Frage um ein für das eigene Seelenheil irrelevantes 

Problem handele: 

52 John James an Margaret Ruskin, Manchester, 30./31.1.1839, Family Letters, 2.575-7, hier: 576.  
53 In einem Brief an Ruskin, London, 13./14.4.1852, Ruskin Library, University of Lancaster, L 4, o.fol, 

erklärte John James Ruskin, dass er in seiner Jugend John Playfairs Geologie akzeptiert und bewundert 
hatte. Playfairs Illustrations of the Huttonian Theory of the Earth (Edinburgh: Creech / London: Cadell 
& Davies, 1802), postulierten ein deistisches Weltbild, das John James Ruskin unter Umständen von 
einem antitrinitarischen Verständnis Gottes überzeugten. Ein Brief seiner Mutter, Catherine, an John 
James Ruskin, Edinburgh, 30.10.1807, Family Letters, 1.8-11, lässt den Schluss zu, dass John James 
Ruskin bereits 1807 vom Trinitätsdogma nicht mehr überzeugt war.  

54 John James an Margaret Ruskin, Manchester, 30./31.1.1839, Family Letters, 2.575-7, hier: 576.  John 
James Ruskin bekräftigte seine Sympathie für Ruskins Studien bei Buckland nach einem Treffen mit 
diesem, den er als anregender als Coleridge, Hazlitt, und Wordsworth bezeichnete: John James an 
Margaret Ruskin, Derby, 25.-26.02.1840, Family Letters, 2.655-6, hier: 655. 

55 Margaret an John James Ruskin, Oxford, 2./3.2.1839, Family Letters, 2.582-6, hier: 583-4. 



Margaret Ruskins Zusammenfassung gibt Bucklands Argumentation, wie er sie 

ausführlicher im Bridgewater Treatise erläuterte,56 nur verkürzt wieder: Buckland 

argumentierte, dass der Tod von Tieren, und insbesondere der durch Karnivoren bewirkte 

Tod, kein dem Schöpfungsplan widersprechendes Element gewesen sei: Zwar sei der von 

Karnivoren zugefügte Tod „seem[ingly] inconsistent with the dispensations of a creation 

founded in benevolence“, sei aber dabei doch relativ schonungsvoll gewesen: „The law of 

universal mortality being the established condition, on which it has pleased the Creator 

to give being to every creature upon earth, it is a dispensation of kindness to make the 

end of life to each individual as easy as possible.“57 Allein der Tod der niederen 

Schöpfung habe Übervölkerungen und Malthusianische Krisen vermeiden können und so 

zum Besten der Lebensgemeinschaften in den jeweiligen Erdzeitaltern beigetragen:  

In der Summe demonstrierte die funktionale Anatomie auch der ausgestorbenen, nurmehr 

fossilen Lebewesen, die ihren jeweiligen Lebensfunktionen und den Lebenszyklen der 

jeweiligen Ökosysteme hervorragend angepasst gewesen seien, aus Bucklands Sicht 

providentielles Design: 

56 Buckland, Geology and Mineralogy, 1.128-134.  
57 Ibid., 1.130.  
58 Ibid., 1.134. Zum Prinzip Richard R. Yeo, “The Principle of Plenitude and Natural Theology in 

Nineteenth-Century Britain’, British Journal for the History of Science 19 (1986), 263-82.  
59 Buckland, Geology and Mineralogy, 1.584.  



Leider sind keine direkten Reaktionen Ruskins auf Bucklands Predigt oder Bucklands 

Ansichten überliefert, die ihm schon einige Zeit vor der Predigt aus Gesprächen mit 

Buckland oder aus dem Bridgewater Treatise von 1836 bekannt gewesen sein könnten. 

Timothy Hilton deutet das Schweigen der Quellen als Indiz dafür, dass Ruskin keine 

Schwierigkeiten hatte, Bucklands Argumentation zu akzeptieren.60 Allerdings lassen 

Margaret Ruskins Briefe aus den letzten Monaten seines Studiums erkennen, dass Ruskin 

in dieser Zeit bereits mit Glaubenszweifeln kämpfte und sowohl Kontakt mit Thomas 

Dale aufnahm als das Gespräch mit Osborne Gordon suchte, um seine religiösen Zweifel 

zu überwinden: 

Erste Aufschlüsse über Ruskins Haltung zu Buckland ermöglicht ein Briefwechsel 

Ruskins mit seinem ehemaligen Studienkollegen Edward Clayton (1817?-95). Anfang des 

Jahres 1843 tauschten sie Briefe über die Thematik des ‚Todes vor Adam‘ aus. Zwei 

Schreiben Ruskins sind erhalten, in denen er sich klar zugunsten von Bucklands 

Argumentation aussprach: 

60 Hilton, Early Years, 50.  
61 Der Herausgeber der Ruskinschen Familienkorrespondenz, Van Akin Burd, deutet dies als einen 

Hinweis auf ein Werk Papst Gregors des Großen (c.540-604), Family Letters, 2.694 FN 4. Für 
wahrscheinlicher halte ich, dass z.B. Olinthus Gregory, Letters on the Evidences, Doctrines, and 
Duties, of the Christian Religion, Addressed to a Friend (1815) (London 61836) gemeint war, das zu 
den zeitgenössisch bekanntesten apologetischen Schriften zählte. 

62 Margaret Ruskin an Ruskin, Herne Hill, 07./08.10.1841, Family Letters, 2.691-6, hier: 694-5. 
63 An Edward Clayton, [o.O.], Postst. 08.01.1843, Works, 1.475-9, hier: 478. 



Biblische Angaben standen dieser Argumentation aus Ruskins Sicht nicht entgegen, 

denn den Mosaischen Schöpfungsbericht verstand Ruskin nicht im literalen, 

‘wortwörtlichen’ Sinn. Vielmehr deutete er ihn in seinem Schreiben als eine Oster-

Allegorie, die keine wissenschaftlich korrekten Aussagen zur Erdgeschichte enthielt: 

Auch andere Bibelverse, die in der Kontroverse um den Tod vor Adams Fall von 

Bucklands Gegnern als Belege dafür angeführt worden waren, dass der Urteilsspruch 

Gottes die gesamte Schöpfung nach dem Sündenfall betroffen habe, ließ Ruskin nicht als 

Argumente gelten: Röm 8,21-22 („[T]he creature itself also shall be delivered from the 

bondage of corruption […] For we know that the whole creation groaneth and travaileth 

in pain together until now“) etwa ließ sich nach Ruskins Deutung nicht auf die Frage des 

Todes vor Adams Fall beziehen und schloss nicht die gesamte Schöpfung ein.65 Vielmehr 

folgerte Ruskin aus den Angaben über Saaten und Früchte im Schöpfungsbericht, dass die 

Schöpfung zu dem Zeitpunkt Fortpflanzungsorgane besessen habe und mithin auch dem 

Zyklus von Leben und Sterben unterworfen gewesen war: „[S]uppose death impossible. 

In two centuries after the creation the earth would have been packed tight with animals, 

and the only question remaining for determination would have been— which should be 

u p pe r mos t . Long before the flood the sea would have been one solid mass of potted 

fish, the air of wedged birds, and the earth of impenetrable foliage.“66 Über die Art des 

Todes im Garten Eden machte sich Ruskin keine Illusionen: „The green herb was to be 

for m e a t . This was destruction. Was it l e s s  destruction because violent and sudden? or 

did it less imply capability of decay, than if we had been told that the trees died 

themselves? We might as well say that the death of Abel did not imply capability of death 

in man.“67 Und auch Bucklands utilitaristisches Argument, dass Karnivoren zu einem 

kräftigeren Zustand des gesamten Bestandes anderer Lebewesen führten, akzeptierte 

Ruskin.68  

64 Ibid., Works, 1.480-7, hier: 485-6.  
65 Ibid., [o.O., nach 08.01.1843], Works, 1.480-1.  
66 An Edward Clayton, [o.O., nach 08.01.1843], Works, 1.482-4.  
67 Ibid., Works, 1.483.  
68 Ibid., Works, 1.484-5.  



Von besonderem Gewicht sind natürlich solche Aussagen, in denen Ruskin eine 

Einordnung dieser Ansichten in seine Glaubensüberzeugungen vornahm. Er folgte 

Buckland darin, die unterschiedlichen Epochen der Erdgeschichte nicht als isolierte, von 

Gott verworfene Schöpfungssysteme zu betrachten, sondern als Emanationen des 

gleichen, einheitlichen Schöpfungs- und Heilsplanes, der auch die Menschheit als „letztes 

Glied“ einschloss: 

Ruskin fasste die Lebensgemeinschaften der unterschiedlichen Erdzeitalter, den 

Garten Eden, die postlapsarische Konfiguration der Natur (d.i. die Naturordnung nach 

dem Sündenfall) und das in der Schrift offenbarte göttliche Handeln also ungebrochen als 

Elemente einer einzigen providentiell eingerichteten Realität auf. Dies erinnert an 

Buckland, der ebenfalls Zeichen providentiellen Designs in den Ereignissen der 

Vorgeschichte erblickte: Einem herkömmlich mechanistisch denkenden Geologen wie 

Buckland bereitete es – anders als Ruskin – allerdings keine Schwierigkeiten, seine 

Darstellung mit einem konventionellen physikotheologischen Gotteslob für die 

funktionale Einrichtung des Kosmos zu schließen: 

Der romantisch-exemplaristisch denkende Naturverehrer Ruskin tat sich hingegen 

erheblich schwerer als der nichtevangelikale Anglikaner Buckland, seine Naturverehrung 

mit dem Weltbild der neueren Geologie zu verbinden. Die Einsicht, dass der Tod vor dem 

Sündenfall eingetreten sein musste, zerstörte zu diesem Zeitpunkt, um 1840, zwar nicht 

unmittelbar Ruskins Naturbild. Doch eine naive Gleichsetzung von ‚Abbild‘ Schöpfung 

und ‚Urbild‘ Gott war nach dem neuen geohistorischen Weltbild nicht mehr möglich, da 

69 Ibid., Works, 1.484.  
70 Buckland, Geology and Mineralogy, 1.588, 595.  



der Tod als ein fester Bestandteil der Naturordnung seit Beginn der Schöpfung aufgefasst 

werden musste: Sterblichkeit war jedoch ein Phänomen, mit dem das göttliche Urbild 

nicht attributiert werden konnte. Außerdem bildete die postlapsarische Natur des nach-

eiszeitlichen Holozän – der Zustand der Natur, so wie Ruskin sie kannte – nach dem 

neuen geologischen Weltbild nur noch eine von vielen möglichen Formationen des 

Lebens auf der Welt.71 Sie bildete demnach nur gleichsam ‚kleinmaßstäblich‘ die Herr-

lichkeit und Größe eines göttlichen Urbildes ab. 

8.3 Ruskins Reaktionen auf die neuere Geohistorie: Annäherung an den ‚Recorditischen‘ 

Evangelikalismus und Distanzierung von der spekulativen Geologie  

Das Studium bei William Buckland brachte Ruskin in Kontakt mit einem Forscher, 

dessen Karriere sich genau einem jener “charnel houses of creation” verdankte, die der 

physiogeographischen Wissenschaftskultur der vor-Cuvierschen Geologie fremd waren 

und die von Ruskin nicht zuletzt aus diesem Grunde mit Argwohn betrachtet wurden.72

Buckland hatte nämlich mit den Knochenfunden aus der 1821 entdeckten Kirkdale Cave 

in Yorkshire, einer mit fossilen Knochen angefüllten Höhle, und seinen Rekonstruktionen 

des vorgeschichtlichen Lebens in dieser Höhle den Grundstein für seine wissenschaftliche 

Laufbahn gelegt. Solche ‘Beinhäuser der Schöpfung’ und andere paläontologische Funde 

wälzten das Bild der Erdgeschichte nach 1800 grundlegend um, da sie die Existenz 

Äonen umspannender Schöpfungsformationen nachwiesen, die die Epoche menschlichen 

Lebens auf der Erde drastisch kurz und zufallsbedingt erscheinen ließen. Die Inkompa-

tibilität dieses neuen Weltbildes mit einem literalen Verständnis des Mosaischen 

Schöpfungsberichtes und der daraus abgeleiteten, nur etwa 6000-jährigen Geschichte der 

Erde, war in den 1830er und 1840er Jahren nur noch für konservative Theologen und 

Gläubige ein Problem. Deren in eine enorme publizistische Aktivität umgesetzte Streitlust 

führte aber dazu, dass die Forschung das Problem des Verhältnisses von Wissenschaft 

71 Die allmähliche Entfaltung des geologischen Bildes der unterschiedlichen Erdzeitalter bildete einen 
unter mehreren Vorläufern zu der viktorianischen Variante der “Plurality-of-Worlds”-Debatte, die der 
Philosoph William Whewell (1794-1866) 1853 anstieß: Siehe zu Wewells religiösen Überzeugungen in 
dieser Debatte: Laura J. Snyder, “‘Lord only of the Ruffians and Fiends’? William Whewell and the 
Plurality of Worlds Debate”, Studies in History and Philosophy of Science, Part A, 38 (2007), 584-92; 
und John Hedley Brooke, ‘Natural Theology and the Plurality of Worlds: Observations on the 
Brewster-Whewell Debate’, Annals of Science 34 (1977), 221–86. Für einen übergreifenden Überblick: 
Plurality of Worlds: The Origins of the Extraterrestrial Life Debate from Democritus to Kant
(Cambridge 1982). 

72 Zitat Ruskins aus: “State of Meteorological Science” (1839), Works, 1.207-8; zur Kirkdale Cave und 
Buckland siehe Rudwick, Bursting the Limits, 622-38; ders., Worlds before Adam, 73-87.  



und Religion im 19. Jahrhundert weithin auf den Widerspruch von Schöpfungsbericht 

versus Erdgeschichte bzw. Evolutionstheorie reduzierte.73

John James Ruskin und vor allem Ruskin selbst akzeptierten dagegen die Grund-

annahmen der neueren Geohistorie, wenngleich sie der ins anatomische Labor verlegten, 

mehr spekulativ-theoriegeleiteten paläontologischen Geologie gegenüber skeptisch 

blieben. Die geistig-religiöse Herausforderung, die für sie mit dem neuen Weltbild ver-

bunden war, bestand nicht in dessen Widerspruch zum Schöpfungsbericht. Diesen deutete 

zumindest Ruskin ausschließlich allegorisch. Die Herausforderung durch die Annahmen 

der neueren Geohistorie bestanden für Ruskin offenbar vielmehr in dem Bewusstsein, 

dass der Tod bereits vor dem Sündenfall ein Bestandteil der Schöpfung gewesen sein 

muss, und in der Verunsicherung über die Stellung des Menschen und der postlapsa-

rischen Schöpfung im Heilsplan. Dieses Wissen um die prälapsarische Existenz des 

Todes und die immer neuen „spots of blackness in creation“, die die Paläontologie an das 

Tageslicht förderte, waren für Ruskin offenbar nur schwer mit einer die ganze Schöpfung 

umfassenden, religiösen Naturverehrung zu vereinbaren.74

Dass Ruskin von dieser nicht nur oberflächlichen ‚Entzauberung‘ der Natur unberührt 

geblieben sein soll, ist nahezu ausgeschlossen. Zum einen war er nun offenbar genötigt, 

deutlicher zu unterscheiden zwischen jenen zeichenhaften Aspekten der postlapsarischen 

Naturordnung, die unmittelbar auf Gottes providentielle Güte verwiesen und jenen 

Relikten der Vorgeschichte, deren Sinn im Heilsplan fraglich war. Den konventionellen 

evangelikalen Standpunkt, dass die Natur nichtgöttliche Komponenten haben könne, wie 

sie Ruskin später der „personality of an Evil Spirit, at all events the permitted symbol of 

evil, unredeemed“ zuschrieb,75 scheint Ruskin hingegen um 1840 noch nicht vertreten zu 

haben. 

73  John M. Robson, “The Fiat and Finger of God: The Bridgewater Treatises,” in: Richard J. Helmstadter 
(Hg.), Victorian Faith in Crisis: Essays on Continuity and Change in Nineteenth-Century Religious 
Belief (Stanford, Ca., 1990), 71-125; und John Hedley Brooke, Science and Religion: Some Historical 
Perspectives (Cambridge 1991), 192-225, bes. 212-3, 220. Jan M. I. Klaver, Geology and Religious 
Sentiment: The Effect of Geological Discoveries on English Society and Literature between 1829 and 
1859 (Leiden 1997) (=Studies in Intellectual History, 80). Siehe auch Richard M. Young, “The 
Historiographical and Ideological Contexts of the Nineteenth-Century Debate on Man’s Place in 
Nature. In: M. Teich and Young (Hg.): Changing Perspectives in the History of Science. Essays in 
Honour of Joseph Needham (London: Heinemann, 1973), 344-438, ders., “Natural Theology, Victorian 
Periodicals and the Fragmentation of a Common Context,” In: Colin Chant and J. Fauvel (Hg.): Darwin 
to Einstein. Historical Studies on Science and Belief (London 1980), 69-107; ders., “Malthus and the 
Evolutionists: The Common Context of Biological and Social Theory,” Past and Present 43 (1969), 
109-145. 

74 Modern Painters I (1843), Works, 3.111.  
75 Praeterita (1885-89), Works, 35.288.  



Zum anderen war Ruskin herausgefordert, den religiösen Sinn der vorgeschichtlichen 

Erdzeitalter im göttlichen Heilsplan zu ergründen. Der Weg, den er dazu einschlug, 

unterschied sich dabei deutlich von Bucklands Theologie. Anders als Buckland deutete 

Ruskin die geohistorischen Äonen teleologisch. Er fasste sie nicht als einen heils-

geschichtlich irrelevanten ‚Probevorlauf‘ auf dem Weg zur gegenwärtigen Naturordnung 

auf, sondern betrachtete sie als providentielle Vorbereitungsphasen, die die Schöpfung 

des Menschen und die Möglichkeit seiner behüteten Existenz vorbereitet hatten.  

Die von deistischen Geologen wie Hutton, Playfair und Lyell postulierte 

uniformitaristische bzw. aktualistische Deutung der Erdgeschichte als ein richtungslos 

dynamisches System war mit Ruskins Verständnis der Vorgeschichte als providentiellen 

Vorbereitungsphasen dagegen nicht vereinbar: 

Auch die vergangenen Schöpfungsformationen besaßen also noch einen Bezug zum 

‘Urbild’, weil sie ausersehen worden waren, die für den Menschen funktional an-

gemessenste Schöpfungsformation vorzubereiten (die Ruskins Verständnis nach die letzte 

vor dem jüngsten Tag war). 

76 Modern Painters IV (1856), Works, 6.177. 
77 Modern Painters IV (1856), Works, 6.177-8. Später forderte Ruskin, geologische Untersuchungen auf 

die Gegenwart einzuschränken: Deucalion: Collected Studies of the Lapse of Waves, and Life of Stones
(1875-83), Works, 26.87-370, hier: 112-3.  



Diese beiden grundlegenden Veränderungen in Ruskins Naturbetrachtung zogen im 

Verlaufe der nächsten etwa zehn Jahre weitere einschneidende Veränderungen in seinem 

Denken nach sich. Zunächst einmal passte Ruskin seine Ideen zur Naturbetrachtung und 

Naturbewunderung den von der Geologie postulierten neuen Sachverhalten an. Die 

exemplaristische Prägung der Natur durch das Urbild Gottes grenzte Ruskin mehr und 

mehr auf die ästhetische Erscheinungsform der Natur ein: Dies war vermutlich einer der 

wesentlichen Gründe dafür, dass Ruskin in den Jahren nach Ende seines Studiums, von 

1842 bis 1856, seine bedeutendsten Kunstschriften verfasste. Die „nicht erlösten“ bzw. 

sogar gottabgewandten Seiten der Natur berücksichtigte Ruskin im Laufe dieser 

Schaffensphase allerdings auch zunehmend innerhalb seiner ästhetischen Vision der 

Natur. So erklärte er beispielsweise in Modern Painters I (1843) diese Aspekte der Natur 

als notwendige Kontrastfolien für die Schönheiten der Natur, die der Mensch genießen 

solle:  

Doch eine dauerhafte Stabilisierung dieses Denkmusters scheint Ruskin auf diese 

Weise nicht geglückt zu sein. Seine Reisenotizen lassen zunehmend Verunsicherungen 

über seine Naturbeobachtungen erkennen. Obgleich er sehr oft auch noch positive Natur-

eindrücke festhielt, nahm die Zahl und die Bedeutung skeptischer Beobachtungen seit 

etwa 1840 deutlich zu. Dies soll ein Beispiel seiner Schweizreise 1849 demonstrieren, 

denn insbesondere in Ruskins Gebirgserlebnisse flossen seine geologischen Erkenntnisse 

und Überzeugungen immer wieder ein. 

Kurz vor Erscheinen von Seven Lamps of Architecture (1849) war Ruskin mit seinen 

Eltern in die Schweiz aufgebrochen, die sie nach wenigen Tagen Eisenbahn- und Kutsch-

fahrten noch im April erreichten. Von den ersten Tagen seines Aufenthaltes an versuchte 

Ruskin, seine religiöse Naturerfahrung wiederzubeleben, Glaubensgewissheit zu finden 

und Rückschlüsse daraus für die künstlerische und religiöse Deutung der Natur allgemein 

78 Modern Painters I (1843), Works, 3.111. 



zu ziehen. Ganz dem Denken des Assoziationismus folgend, rief er sich daher zu Beginn 

seines Aufenthalts im Hochgebirge die Erinnerung früherer Aufenthalte in Erinnerung: “I 

repeated ‘I am in S w i t z e r l an d ’ over and over again, till the name brought back the 

true group of associations—and I felt I had a soul, like my boy’s soul, once again.”79

Doch trotz vielfältiger positiver Eindrücke stellte sich keine dauerhafte Zufriedenheit ein. 

Der Blick aus dem Fenster bot “a strange and mighty scene; and I felt it almost as I used 

to do, more deeply in a sort, though less rapturously; yet, I fear, with even less effect on 

my general temper than of old”.80

Ruskins Eindrücke blieben gemischt, und dazu trugen offenbar geologische 

Beobachtungen bei. Ende Juni traf eine Ausgabe des Londoner Athenaeum (1828-1921) 

in Chamonix ein, die das ausführliche Protokoll eines Vortrags des Geologen Roderick 

Impey Murchison (1792-1871) zum Problem der Findlinge enthielt.81 Monolithe und 

Gesteinsschutt, die hunderte von Kilometern jenseits des Ursprungsorts aufgefunden 

wurden, erklärten sich Geologen seit Anfang der 1830er Jahre zunehmend mit diluvialen, 

fluvialen oder glazialen Transporten, wenngleich sich die Theorie der Eiszeit/en noch 

nicht sicher etablieren konnte.82 Murchison, ein konservativer Geologe, der die von Jean 

de Charpentier und Louis Agassiz postulierte Existenz eines eiszeitlichen Rhone-

gletschers bestritt,83 erklärte die Schotterablagerungen und erratischen Blöcke im 

Genevois und dem Schweizer Mittelland zwischen Jura und Alpen mit ungleichmäßigen 

Auffaltungen und fluvialen Transporten.84 Ruskin, der die Vorstellung eines ungeord-

neten Absprengens großer Felsblöcke weder ästhetisch befriedigend fand noch mit 

providentiellem Wirken assoziieren konnte, empfand sofort schwindende Begeisterung 

79 Tagebuch, o.O. [Vevey?], 03.06.[1849], Diaries, 2.381-2, hier: 381.  
80 Tagebuch,Chamonix, 16.06.[1849], Diaries, 2.388.  
81 [Anon.], “Societies: Geological”, Athenaeum (Nr. 1128 vom 09.06.1849), 599-600.  
82 Zur Glazialgeologie bes. David R. Oldroyd, “Early Ideas about Glaciation in the English Lake District: 

The Problem of Making Sense of Glaciation in a Glaciated Region”, Annals of Science 56 (1999), 175-
203, und ders., Thinking about the Earth: A History of Ideas in Geology (London 1996), 145-66. Knapp 
zum Kontext: Rudwick, Worlds before Adam, 501-66.  

83 Zu der Problematik der Geschiebe und Erratika im Rhonetal anhand des ebenfalls ‘antiglazialen’ 
Geologen Christian Leopold von Buch (1774-1853) knapp: Eugen und Ilse Seibold, “Erratische Blöcke 
– erratische Folgerungen: Ein unbekannter Brief von Leopold von Buch von 1818”, International 
Journal of Earth Sciences 92 (2003), 426-39.  

84 [Anon.], “Societies: Geological”, 600: “[N]one of the upper longitudinal and flanking valleys around 
Mont Blanc were ever filled with general ice-streams, […] [therefore,] the Arve, the Doire and the 
Rhone offer no vestiges of what he [=Murchison] calls true moraine; […] the whole of the phenomena
[of detritus and erratic blocks in the Plateau Suisse] can be explained by supposing that the Alps, the 
Jura, and all the surrounding tracts have undergone great and unequal elevation since the period of the 
formation of the earliest glaciers; elevations which, disloging vast portions of those bodies, floated 
away many huge blocks down straits then occupied by water and hurled on vast turbid accumulations 
of boulders, sand and gravel.”  



selbst für das Panorama des Mont-Blanc-Massivs: 

Seine Einträge positiver und enttäuschender Erfahrungen wechselten sich in den 

folgenden Tagen weiterhin ab: „I cannot endure the feeling of the mountains dying 

away“,86 findet sich neben: „I have had a divine day“.87 Später hielt Ruskin seine 

Verunsicherung über den Einfluss des stratigraphischen Wissens auf seine 

Naturbeobachtung fest: 

88

Im Tagebuch wiedergegebene Stimmungsschwankungen sollten sicherlich nicht 

überwertet werden: Der von Jugend an unter Tuberkuloseverdacht stehende, überbehütete 

und zur Hypochondrie neigende Ruskin meditierte häufig über seinen gesundheitlichen 

Zustand. Andererseits aber ist zu unterstreichen, dass Ruskin seine Natureindrücke nicht 

lediglich als private Stimmungsbilder festhielt. Vielmehr war das Festhalten visueller 

Natureindrücke und ihre möglichst genaue analytische Beschreibung das empirische 

Arbeitsinstrument der Physikalischen Geographie. Dementsprechend genau halten sich 

daher auch die entsprechenden Passagen seiner Werke an sein Tagebuch/Arbeitsjournal. 

Seine Notizen zu den Alpen von 1849 bildeten das Ausgangsmaterial, mit dem Ruskin 

Modern Painters III und IV (1856) verfasste – gerade in diesen Bänden aber sprach er 

sich gegen die neuere Geologie und für Saussure und die Traditionen der älteren 

Physikalischen Geographie aus89 und weitete dies zum Ansatz einer allgemeinen 

Wissenschaftskritik aus: „It is in raising us from the first state of inactive reverie to the 

second of useful thought, that scientific pursuits are to be chiefly praised. But in 

85 Tagebuch, Chamonix, 20.6.[1849], Diaries, 2.392-4, hier: 392.  
86 Tagebuch, Genf, 18.07.[1849], Diaries, 2.411-2, hier: 411.  
87 Tagebuch, Chapiu, 26.07.[1849], Diaries, 2.412-3, hier: 413. Zur Kontroverse, in die sich Ruskin ein-

schaltete siehe Gordon L. Davies, The Earth in Decay: A History of British Geomorphology, 1578-1878
(Amsterdam 1969), 304-9.  

88 Tagebuch, Courmayeur, 29.07.1849, Diaries, 2.416.  
89 Modern Painters IV (1856), Works, 6.476-7.  



restraining us at this second stage, and checking the impulses towards higher contem-

plation, they are to be feared or blamed. […] For most men, an ignorant enjoyment is 

better than an informed one“.90

Das oben angeführte Beipiel von Ruskins Reaktion auf den Vortrag Murchisons 

demonstriert dabei in besonders anschaulicher Weise, wie in Ruskins Wahrnehmung 

geologische Lektüre und Natureindruck unmittelbar aufeinander stießen. Seine Notizen 

dieser Zeit schweigen sich über Fossilien und andere verunsichernde Ergebnisse der 

Naturforschung weithin aus. Dennoch lässt sich aus seinen Einträgen der Schluss ziehen, 

dass es Ruskin auf Dauer offenbar nicht gelang, seine Naturverehrung von zunehmend 

ambivalenten Naturerfahrungen abzuschirmen. Nur so ist nämlich auch zu erklären, 

warum Ruskin um 1850 schließlich dazu überging, die Natur (ähnlich wie sein Prediger 

der 1840er Jahre, Henry Melvill) insgesamt als ein ambivalentes Phänomen zu deuten, 

das sowohl als warnendes Menetekel wie als Gegenstand der Verehrung aufgefasst 

werden müsse: 

Damit hielt der zornige Richtergott der ‘Recorditischen’ Evangelikalen – „Wrath and 

theatening […] and […] Hell“ (Z. 17-18) – Einzug in Ruskin Denken; allerdings mit der 

nicht unerheblichen Einschränkung, dass der Schrecken der Natur größer erschiene als 

90 Modern Painters III (1856), Works, 5.386.  
91 Stones of Venice III (1853), Works, 11.163-4.  



der Zorn Gottes wirklich sei: „[the] destructive phenomena of the universe […] strike 

terror into the hearts of multitudes more numerous a thousandfold than those who 

actually suffer from the ministries of judgment“ (Z. 8-11). 

Diese Evangelikalisierung scheint die zweite signifikante Veränderung gewesen zu 

sein, die in Ruskins Bewusstsein im Gefolge der ‚geohistorischen Revolution‘ eintrat. 

Nicht allein seine Naturwahrnehmung, auch die mit seinem ‚Naturkult‘ untrennbar 

verbundenen religiösen Überzeugungen wandelten sich. Nicht also in seiner Kindheit, 

sondern erst in den späten 1830er und 1840er Jahren nahm Ruskin die für Recordite 

Evangelicals kennzeichnende Haltung eines extremen moralischen Rigorismus’ an. Dies 

belegt auch ein Brief Ruskins an seinen engen Freund Henry W. Acland, aus dem 

hervorgeht, dass Ruskin gerade durch die religiösen Zweifel, die ihn in den 1840er und 

1850er Jahren heimsuchten, dazu motiviert wurde, die „old Evangelical formulae“ zu 

akzeptieren: 

Ruskins Verweis auf die „unhappy, blinking Puseyisms“, also das Oxford Movement

und die von ihm ausgehende ritualistische Bewegung in der anglikanischen Kirche, macht 

dabei deutlich, dass Ruskin der Wind nicht allein von Seiten der Geohistoriker entgegen-

schlug. Je weniger religiöse Unterstützung Ruskin in der Natur erfuhr, desto mehr richtete 

sich sein Blick auch auf die Zustände der Gesellschaft. 

Einige seiner Glaubenskrisen gehen daher sicherlich auch auf soziale Umstände 

zurück. So berichtete Ruskin seinem Vater in einem wenig beachteten Brief von 1852, in 

Nyon 1845, Courmayeur 1849 und Venedig 1852 seine stärksten religiösen Zweifel 

gehabt zu haben.93 Über die ersten beiden Vorfälle liegen keine zeitgenössischen Aus-

sagen Ruskins vor, doch ein Rückblick Ruskins aus dem Jahre 1846 legt nahe, dass er 

1845 durch die Erfahrung der vielen Zerstörungen alter Gebäude und die mangelnde 

Unterstützung durch seine Eltern für seine ‚antiquarischen‘ Arbeiten verunsichert worden 

war.94 Aus der Zeit in Courmayeur 1849 stammt der oben zitierte Tagebucheintrag zu 

92 An Henry Acland, Cheltenham, 24.05.[1851], Works, 36.114-5, hier: 115.  
93 An John James Ruskin, [Venedig, 9./10.4.1852]; Letters from Venice, 242-6, hier: 245.  
94 Tagebuch, [o.O.], 04.01.1846/19.01.1847, Diaries, 2.312-2.  



Murchisons Vortrag und dem nüchternen Blick auf den Mont Blanc. Neben der 

schwindenden Kraft seiner Natureindrücke stand Ruskin in dieser Zeit, nach dem 

Schreiben seiner Architekturschrift Seven Lamps of Architecture (1849), sicherlich auch 

immer noch unter dem Eindruck der jüngsten Zerstörungen vieler Bauwerke, die er im 

Text beschrieb. 1852 schließlich verfasste er den oben zitierten Brief an John James 

Ruskin, in dem er nicht nur seine Ratlosigkeit über die Forschungsmeinungen in der 

modernen Geologie, sondern auch sein fruchtloses Studium der apokalyptischen kano-

nischen Schriften für seine religiösen Zweifel verantwortlich machte. 

Es waren also nicht nur, aber doch an vorderster Stelle, das durch die moderne 

Geologie geformte Bild der Natur, das Ruskins Zweifel begründete und immer stärker 

vertiefte – die Geologie war neben den Problemen der Bibelexegese sicherlich die 

Hauptursache seiner Krise. Ruskins Reaktion bis Ende der 1850er Jahre bestand jedoch 

nicht darin, Agnostiker oder Atheist zu werden. Das Gegenteil trifft zu: Als Konsequenz 

aus seinen Zweifeln bezog Ruskin immer stärker evangelikale Positionen, die er in seiner 

Jugend nicht so stark betont hatte. Diesen Eindruck hinterlassen jedenfalls Ruskins 

Schriften. 

Noch während der Glaubenskrise im Juli 1849 begann Ruskin etwa, einen religiösen 

Essay zu verfassen, den er „Principia Vitae, or some such“ betitelte.95 Ruskins Plan war 

es offenbar, aus beiden Testamenten einen umfassenden Kodex von Verhaltensregeln und 

Gesetzen zu erstellen: Ruskin rubrizierte im Anschluss an den Entwurf ein enges System 

von ethischen Regeln und biblischen Belegstellen unter Stichworten wie „Cleanness of 

Heart“, „Slavery“, „Sabbath Keeping“, „Parental authority“, „Punishments“, „Laws of 

Theft“, „Of Presentation of Tithe; or First Fruits“ etc.96 Über ein „Introductory: Of Belief 

in the Bible“ wuchs der Essay selbst hingegen nicht hinaus. Dieser Einleitungsteil aber 

demonstriert, dass Ruskin einen rigoros ‚legalistischen‘, also den Gesetzescharakter der 

Schrift betonenden ‚Ultraevangelikalismus‘ zu entwickeln begann. Ruskins Essay beginnt 

entsprechend mit einer Klage über die mangelnde Beständigkeit und Einheitlichkeit der 

herrschenden moralischen Normen – deren Festigkeit sei aber notwendig, um über Zeiten 

hinwegzukommen, in denen die durch Natureindrücke vermittelte Glaubens- und 

Heilsgewissheit ausbleibe: 

95 Tagebuch, Chamonix, 01.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, fol. 219r, S. 238 
(Mehrfachpaginierung durch Ruskin; der Text ist vom Ende des Tagebuches her, ‘über Kopf’, verfasst).  

96 Tagebuch, nach: Courmayeur, 29.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, von: o. fol., 
o.S., Bez. “e” [in der Reihenfolge der Hauptpaginierung wäre die Paginierung: fol. 214v, S. 229] bis: 
fol. 211v, o.S., Bez. “h” [in der Reihenfolge der Seitenzählung: S. 224].  



Im Anschluss daran erläuterte Ruskin sein Exegeseprinzip, nach dem er die Bibel auf 

ihre Gesetzesbestimmungen durchforschte: Ruskin bekannte sich dabei klar zu einer 

streng am Literalsinn ausgerichteten Deutung, mit der ein hermeneutisches Verfahren 

oder andere ‚liberale‘ Deutungen kategorisch ausgeschlossen wurden.98 Damit sicherte 

sich Ruskin zugleich gegen jeden prospektiven Widerspruch ab:  

Ein Jahr später entwarf Ruskin einen theologisch-dogmatischen Essay, der sich mehr 

noch als Bekenntnisschrift verstehen lässt. Diese „Principia of Religion“ überschriebene 

Essayskizze demonstriert endlich, dass Ruskin im Wesentlichen einen moderat-

calvinistischen Heilsuniversalismus beibehielt bzw. vertrat: 

97 Tagebuch, Chamonix, 01.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, fol. 219r, S. 238.  
98 Nach einem aus der Mesotes-Lehre des Aristoteles abgeleiteten Verfahren, bei dem aus zwei 

Extrempositionen der Bibel eine Mittelposition als Norm deduziert wurde. Tagebuch, Chamonix, 
01.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, von: o. fol., o.S., Bez. “b” [217v, S. 235] 
bis: o. fol., o.S., Bez. “c” [fol. 216v, S. 233]. Die Arbitrarität dieses Verfahrens scheint Ruskin später 
bewusst geworden zu sein: In Modern Painters III (1856) nahm er darauf in einer Fußnote Bezug: “If a 
man were disposed to system-making, he could easily throw together a counter-system to Aristotle’s, 
showing that in all things there were two extremes which exactly resembled each other, but of which 
one was bad, the other good; and a mean, resembling neither, but better than the one, and worse than 
the other.” Modern Painters III (1856), Works, 5.385 FN*.  

99 Tagebuch, Chamonix, 01.07.1849; Ruskin Library, University of Lancaster, MS 6, von: fol. 219r, S. 
238, bis: o. fol., o.S., Bez. “b” [fol, 217v, S. 235].  



Unter Berufung auf das in Oxford verwendete Lehrbuch Elements of Christian Theology

(1799) des anglikanischen Bischofs, Anti-Calvinisten und Anti-Katholiken George 

Pretyman Tomline (1750-1827) argumentierte Ruskin, dass auch Heiden, die das 

Evangelium nicht vernommen hatten, die Chance der Erlösung offenstand: 

Doch ins Zentrum seiner Schrift stellte Ruskin nunmehr das evangelikale Prinzip des 

„Aktivismus“. Das heißt Ruskin betonte nunmehr die Bedeutung guter Werke, wobei er 

sich heiligungstheologische oder soteriologische Details weiterhin ersparte: „The faith 

may be strong & vast; although in simple & few truths; The Great faith is that which 

acts.“102 Dabei näherte sich Ruskin synergistischen, werkgerechtlichen Vorstellungen an, 

wie sie unter Arminianern kursierten, und sprach sogar von „Self Salvation“ durch gute 

Werke: 

100 Tagebuch, [o.O., London?, Sep./Okt. 1850], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c, fol. 153r-
158r hier: fol. 153r.  

101 Tagebuch, [o.O., London?, Sep./Okt. 1850], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c, fol. 156r. 
Unter Rückgriff auf Gilbert Burnets latitudinarische Exposition of the Thirty-Nine Articles (1699) 
vertrat Tomline ein universalistisches Verständnis der Erlösung unter Berufung auf Apg 10,34: George 
P. Tomline, Elements of Christian Theology (1799), 2 Bde. (London 16/121826), 2.321-6, bes. 322. Die 
Heidenerlösung war seiner Ansicht nach dennoch mit Nachteilen bei der Verteilung des Glücks im 
Paradies verbunden (ibid., 326). Der 18. Artikel der Church of England erklärt nicht schriftkonforme 
Glaubenshaltungen realiter für verdammt.  

102 Tagebuch, [London?, Sep./Okt. 1850], Ruskin Library, University of Lancaster, MS 5c, fol. 157r. 
103 Ibid., fol. 155r.  



Auch auf dem Höhepunkt seiner Zweifel 1852 bekräftigte und intensivierte Ruskin seine 

evangelikalen Prinzipien noch einmal. In seinem Biblizismus und seiner ‚legalistischen‘ 

Betonung von Ethik und Gesetzeserfüllung ging Ruskin nun sogar so weit, im Schreiben 

an John James Ruskin, sich selbst auf die Erfüllung der ethischen Bestimmungen der 

Bibel zu verpflichten, ohne überhaupt noch von der Inspiration der Schrift überzeugt zu 

sein: 

In der biblizistischen Fundierung, in der über die fehlende Glaubensgewissheit hinaus 

erhaltenen Loyalität zu Christus und Schrift sowie in der extrem kämpferischen Haltung 

gegen die erbsündige Natur des Menschen war dies apodiktischer ‘Recorditischer’ 

Evangelikalismus par excellence (wenngleich dieser Haltung aufgrund des fehlenden 

Glaubens fast etwas Bigotterie anhaftet). Doch der Handlungsradius, auf den sich Ruskins 

forcierter evangelikaler Moralismus richtete, blieb dabei bestimmt durch sein aus der 

‚Naturverehrung‘ übernommenen Weltbild: An wenigen Stellen wird dies so deutlich wie 

in Ruskins direkter Auseinandersetzung mit dem moderaten, mit der Niederkirche ver-

mutlich sympathisierenden, aber sehr wahrscheinlich nicht-calvinistischen Anglikaner 

Walter Lucas Brown, der sich trotz seiner universitären Bildung ganz seinem Kirch-

sprengel widmete und Ruskins religiös ‘verbrämtes’ Engagement für britische und 

italienische Kunst, Denkmalschutz und Wirtschaftsreformen als Hybris angriff.105 Ruskin 

betrachtete den Standpunkt Browns hingegen als zutiefst unmoralisch, weil Browns 

Haltung keine religiöse Vision einer erstrebenswerten Zukunft (im Jenseits als auch in der 

realen Welt) beinhaltete, sondern auf einer indifferenten Akzeptanz der Gegenwart 

beruhte: 

104 An John James Ruskin, [Venedig, 9./10.4.1852]; Letters from Venice, 242-6, hier: 244-5.  
105 In Praeterita erinnerte sich Ruskin an seinen ehemaligen Tutor: “Walter Brown, Rector now of 

Wendlebury, a village […] of twelve or fifteen thatched cottages, and the Rectory […] settled himself 
down, with all his scholarship and good gifts, to promote the spiritual welfare of Wendlebury.”
Praeterita (1885-89), Works, 35.308.  



Die (in Ruskins Fall) romantische Idee der möglichen Perfektionierung des Menschen 

und des durch Kunst und Natur möglichen Utopias auf Erden ist dabei deutlicher Beleg 

für den Sachverhalt, dass Ruskin nicht einfach zum Recordite ‚konvertierte‘, sondern 

vielmehr versuchte, seine Physikotheologie und seine ‚Naturverehrung‘ zu retten. Die 

religiösen Natureindrücke blieben das Ziel seiner religiösen Spekulationen und Be-

strebungen – von den erlebten und erlebbaren Erfahrungen blieb zumindest die Hoffnung 

auf weitere, in der Zukunft mögliche Erlebnisse. Seinen evangelikalen Aktionismus 

forcierte Ruskin also nicht als Selbstzweck, sondern in erster Linie als ein Instrument, um 

einen Zustand herzustellen, in dem sich die Erfahrungen seiner ‚Naturepiphanien‘ 

wiederholen ließen. 

Gleichwohl hinterließ die zunehmende Evangelikalisierung Ruskins deutliche Spuren 

in seinen publizierten Texten. 1844 hatte Ruskin sich, wie zitiert, noch für die Duldung 

einer Reihe katholischer Dogmen ausgesprochen und sogar Constable wegen seiner 

mangelnden Vertrautheit mit den Heiligenviten kritisiert. Beim Entwurf von Modern 

Painters II (1846) war sich Ruskin auch immer noch sicher, mit ein paar Andeutungen 

zur Dreieinigkeit und Hinweisen auf Gottes Attribute auszukommen, wie er seinem Tutor 

Liddell schrieb: 

106 An Walter Lucas Brown, Venedig, 08.01.[1850], in: Hayman (Hg.), “Ruskin and his Oxford Tutor,” 49.  
107 An Henry George Liddell, o.O., 15.10.1844, Works, 3.671-4, hier: 673-4.  



Vor allem in den späten 1840er Jahren schlug sich sein verschärfter Evangelikalismus 

dann jedoch u.a. in einem entschiedenerem Antikatholizismus nieder. In Modern Painters

II (1846) äußerte er sich zwar ablehnend zur Werkgerechtigkeit, meinte damit aber den 

evangelikalen Aktionismus.108 Eine Auflistung seiner Kritikpunkte an der katholischen 

Kirche von 1848 aber umfasst dann bereits wieder eine Vielzahl theologischer Aspekte: 

„The doctrines of purgatory and bought absolution, of Mariolatry and of the vicarianism 

of the Pope—above all, […] dishonesty and doing evil that good might come, and 

doctrines of salvation by works, [must be] […] cast out of the Church, and the Bible made 

free to the people“.109

Die Ruskin-Forschung hat sich bislang stark konzentriert auf Ruskins vermeintliche 

„unconversion“ 1858 in Turin, mit der Ruskin angeblich seine Trennung vom 

evangelikalen Glauben erreichte. Ausgehend von diesem in Praeterita so stark betontem 

Ereignis gelangten viele Forscher zu dem Schluss, Ruskin sei anfänglich zu einem 

strikten evangelikalen Glauben erzogen worden, und dann durch Zweifel am Evangeli-

kalismus zum Agnostiker geworden. Steven Finley und Michael Wheeler merken 

allerdings an, dass sich gerade im Spätwerk auch „grimmige“ evangelikale Anschauungen 

offenbaren. Wheeler deutet die „unconversion“ sogar als eine Passage vom dogmatisch 

gebundenen Evangelikalismus zu einer freien Hinwendung zur Figur Salomons. Die hier 

nachgezeichnete Entwicklung seines Verhältnisses zur Geologie macht eine ganz andere 

Annahme wahrscheinlich: Ruskin wurde durch die geologische ‚Entzauberung‘ der Natur 

erst zu dem ‚Ultraevangelikalen‘, als der er berüchtigt ist. Er war dies aber offenbar nur 

für eine kurze Phase in den 1840er und 1850er Jahren und blieb auch selbst in dieser Zeit 

ein moderat-calvinistischer Heilsuniversalist. In späteren Jahren behielt er anscheinend 

nur noch den moralischen Rigorismus seiner evangelikalen Herkunft bei, seine 

Gotteskonzeption nahm dagegen offenbar zunehmend deistische und spiritistische Züge 

an. 

108 Modern Painters II (1846/48/51/83/88[75]), Works, 4.217. In einer Fußnote von 1883 milderte Ruskin 
seine Invektive wieder deutlich ab: “The […] clause […] should be at once cancelled, if in this reprint I 
cancelled anything: but becomes pardonable to me, when I see the general fervour of belief in God’s 
goodness, and man’s possible happiness, which runs throughout all the theology in this volume.” Ibid., 
4.217 FN*. 

109 Tagebuch, Rouen, 15.10.[1848], Diaries, 2.369-70, hier: 369.  



Schluss: 

Das vorliegende Kapitel schließt die Neudeutung von Ruskins intellektueller und 

religiöser Entwicklung vor 1840 ab. Um mit der religiösen Entwicklung zu beginnen: 

Nach bislang vorherrschender Ansicht ist Ruskin als strikt-calvinistischer Evangelikaler 

aufgewachsen, entwickelte in den 1840er und 1850er Jahren erste Glaubenszweifel und 

wurde nach einer Krise 1858 zu einem Agnostiker, der im Spiritismus und in den 

Artefakten verschiedener Hochkulturen nach Antworten auf seine religiösen Zweifel 

suchte, obgleich er an manchen evangelikalen Argumentationsmustern festhielt. Den 

vorliegenden Ergebnissen nach ist hingegen der Umkehrschluss wahrscheinlicher: 

Offenbar begann Ruskin überhaupt erst im frühen Erwachsenenalter (ab Mitte der 1840er 

Jahre) – und ausgelöst durch eine in den 1830er Jahren einsetzende Glaubenskrise –, 

evangelikale Positionen so pointiert herauszustellen. 

Ruskin wurde offenkundig als ein moderater Calvinist mit dem aufgeklärt-

moralistischen Bildungshorizont späthannoveranischer Evangelikaler aufgezogen. Ein 

moderater Biblizismus und Gesetzesglaube bildeten in den Jahren seiner Kindheit und 

Jugend die Kernelemente seiner Religiosität; die evangelikalen Auffassungen zur 

Erbsünde, Trinität, Rechtfertigung und Soteriologie akzeptierte Ruskin in abgemilderten 

Varianten, die sich auf einen latenten unitaristischen bzw. nichtcalvinistischen Einfluss 

zurückführen lassen. Im Mittelpunkt seiner religiösen Erfahrungen stand ein unaus-

gesprochen wohl unitarisch verstandener Gott und die Erfahrung der Natur. 

Die Natur war für Ruskin zum einen – wie in der Physikotheologie des 18. Jahr-

hunderts – der Ort, an dem die Attribute Gottes sichtbar wurden und Verehrung 

evozierten. Das Diktum George Berkeleys (1685-1753): „[T]hough I cannot with Eyes of 

Flesh behold the Invisible God; yet I do in the strictest Sense behold and perceive by all 

my Senses such Signs and Tokens, such Effects and Operations, as suggest, indicate, and 

demonstrate an invisible God“, wurde auch von Ruskins Lehrer William Buckland noch 

als Maxime seiner Forschung zitiert.110 Ruskins panentheistische ‚Naturverehrung‘ 

überschritt jedoch den Rahmen dieser aufgeklärten, zum großen Teil mit der mechani-

110 George Berkeley, Alciphron: Or, the Minute Philosopher; In Seven Dialogues, Containing an Apology 
for the Christian Religion, aginst those who Are Called Free-Thinkers, 2 Bde. (London 1732), Dial 
IV/v, 1.217-8. Ruskins Lehrer William Buckland führte das Zitat an in Geology and Mineralogy, 
Considered with Reference to Natural Theology, 2 Bde. (London 1836) (=Bridgewater Treatise, 6), 
1.596 FN*.



stischen Philosophie verbundenen Tradition. Aus diesem Grunde deutet Stephen Finley 

Ruskins Naturerleben als eine Variante der evangelikalen Heiligungserfahrung. Im 

Gegensatz dazu gelangt das vorliegende Kapitel zu der Feststellung, dass das evan-

gelikale Streben nach Heiligung – und mehr noch: Buße, Bekehrung und Rechtfertigung, 

die im evangelikalen Verständnis der Heiligung vorausgingen – für Ruskins ‘Naturkult’ 

kaum Bedeutung hatten. 

Die Natur bildete für Ruskin offenbar vielmehr eine Art Schattentheater, auf dessen 

Bühne die spirituelle Welt im Abbild erschien und sich auf diese Weise in unmittelbarer 

Gegenwart offenbarte. Die Erfahrung Gott in der Natur bekräftigte den Menschen in 

seinem Glauben und regenerierte ihn zum Teil in seinen gottgegebenen moralischen 

Qualitäten.111

Grundlage dieses romantisch-spiritualistisch geprägten Naturverständnisses bildete 

eine Variante der Hutchinsonischen ‚Typologie‘, die Analogieschlüsse vom Abbild 

‚Natur‘ auf das Urbild Gott zog. Die Anlehung an Hutchinson, aber auch die Indifferenz 

zur Schriftoffenbarung einerseits und der mechanistischen Physikotheologie andererseits, 

lassen Ruskin dabei in die Nähe ‚radikalevangelikaler‘ Theologen wie Irving rücken, die 

auf die Krisen der 1820er und 1830er Jahre reagierten, indem sie neue, spiritualistischere 

Gotteserfahrungen suchten. Auch Ruskin hoffte, die Einheit unter den Evangelikalen 

durch Verbreitung seiner Epiphanieerfahrungen zu fördern. 

Die Naturerfahrung stellte jedoch auch eine Form ästhetischer Erfahrung dar, und als 

solche lehnten viele Evangelikale sie, im Unterschied zu Ruskin, als Grundlage von 

(religiöser) Erkenntnis ab, weil sie sich bloß auf eine für Irrtümer anfällige menschliche 

Imagination stützte. Ruskin gelang es, diese Form visueller und ästhetischer Erfahrung 

durch die schottische Moralphilosophie und Rhetorik zu legitimieren. Auch die die 

Common-Sense-Philosophie, derzufolge der Sinneseindruck nicht allein eine “Idee”, d.h. 

einen Bewusstseinszustand, generierte, sondern eine providentiell eingerichtete not-

wendige Erkenntnis auslöste, könnte Ruskin Argumentationshilfe geleistet haben. Das 

Wahrnehmungs- und Erkenntnisvermögen und die moralischen Fähigkeiten des 

Menschen betrachtete Ruskin jedenfalls als ein verlässliches Bindeglied zu Gott und der 

Natur, die der Meinung Ruskins nach in weithin prälapsarisch ursprünglicher Kreatür-

111 Die Regeneration moralischer Fähigkeiten bildete nach evangelikaler Überzeugung auch ein Wesens-
merkmal der Heiligung; insofern liegt eine gewisse Überschneidung von der Naturverehrung zum 
Heiligungsdenken vor. Im Unterschied zum Panentheismus war die Heiligung dem evangelikalen 
Verständnis nach aber das Endergebnis von Buße, Bekehrung und Glaubensrechtfertigung und knüpfte 
sich an Christus und die Schriftoffenbarung. 



lichkeit verblieben war. Diese Naturerfahrung war es auch, die Ruskin in seinen 

Hauptwerken der 1840er Jahre zu popularisieren versuchte und deren Vermittlung für ihn 

die wichtigste Aufgabe der Landschaftsmalerei war. 

Mehr als die internen Querelen des Evangelikalismus und die politisch-sozialen 

Kontroversen der 1820er und 1830er Jahre scheint Ruskin das Weltbild der neueren 

Geohistorie als Bedrohung seines Panentheismus wahrgenommen zu haben. Zwar arran-

gierte sich Ruskin offenbar mit Bucklands Ansicht, dass der Tod von Flora und Fauna 

vom Zeitpunkt der Schöpfung an Bestandteil der Natur war. Dennoch stellten die 

Forschungsergebnisse und Hypothesen der Geologie Ruskins Panentheismus vor große 

Herausforderungen. Die scheinbare Richtungslosigkeit der erdgeschichtlichen Entwick-

lung stellte die Position des Menschen im Heilsplan in Frage. Darüber hinaus war die 

Natur nicht mehr unreflektiert als providentiell eingerichtete, dem Menschen dienliche 

Ordnung zu begreifen. Die exemplaristische Betrachtung der Natur als Medium göttlicher 

Zeichen verlor aus diesem Grunde allmählich ihre Plausibilität für Ruskin, denn er sah 

sich offenbar immer weniger dazu in der Lage, die Natur als Urzustand der Schöpfung 

und Offenbarung eines unzweideutig gütigen Gottes zu deuten. Sein zuvor rein intuitives 

Erfassen der exemplaristisch-zeichenhaften Aspekte der Natur wurde zunehmend 

reflexiv. 

Ab etwa Mitte der 1840er Jahre wurde Ruskin daher verstärkt zurückgeworfen auf die 

Schriftoffenbarung und die evangelikalen dogmatischen Wurzeln seiner Erziehung. Statt 

vom Evangelikalen zum Agnostiker, wie dies die ältere Forschung sieht, entwickelte sich 

Ruskin demnach von einem dogmatisch weitgehend ‘liberalisierten’ Evangelikalen auf 

die strikt-evangelikalen Recordites zu. An die Stelle des unitaristischen Gottes-

verständnisses trat ein zunehmend als Richter gedachter Gott, an die Stelle des 

Panentheismus ein biblizistischer, rigoroser Legalismus und Aktivismus. Gleichzeitig 

verschärfte Ruskin seine Kritik an den neueren Naturwissenschaften und begann, sich 

mehr und mehr den sozialen, kulturellen, wissenschaftlichen und politischen 

Verhältnissen im Lande zuzuwenden. 

Ruskins ‘verspätete’ Evangelikalisierung ist ein nur auf den ersten Blick erstaunliches 

Phänomen, denn es ist bekannt, dass die Frequenz der regionalen, wellenartig um sich 

greifenden Erweckungen und Glaubenskrisen im Zeitraum bis zum Ersten Weltkrieg nur 

wenig abnahm. Die seit den 1840er Jahren verhältnismäßig geringeren politischen und 

institutionellen Auswirkungen solcher Ereignisse haben jedoch dazu geführt, dass sie in 

der Forschung zumeist nur als Randphänomene wahrgenommen wurden. Auch wenn 



Ruskins eigene Entwicklung nicht direkt einer dieser Erweckungswellen zugerechnet 

werden kann (freilich gab es eine Koinzidenz mit der Welle evangelikaler Reaktionen auf 

das Oxford Movement), wird deutlich, dass die Reevangelikalisierung zumindest in 

seinem Fall eine rationale Reaktion auf die Krise der romantisch-spiritualistischen 

Aspekte seiner Religiosität bildete (einer Krise, wohlgemerkt, der relativ “modernsten” 

Elemente seines Glaubens). Dass diese Krise offenkundig seine Wende zum Sozial- und 

Kulturkritiker einleitete, demonstriert die potentiell erhebliche Bedeutung auch intellek-

tueller Rückbesinnungsbewegungen wie der von Ruskins Reevangelikalisierung. 

Ruskins Wende zum Sozial- und Kulturkritiker setzte freilich erst in den 1850er 

Jahren ein, nachdem sich seine religiöse Naturverehrung in den Jahren von etwa 1840 bis 

etwa 1856 allmählich verflüchtigte. Zuvor hatte Ruskin jedoch noch eine Schaffensphase, 

in der seine Naturverehrung zwar schon der Kritik seines Freundeskreises ausgesetzt und 

der fortwährenden Prüfung durch Ruskin selbst unterworfen war, in der es ihm aber noch 

erfolgversprechend schien, sie zu verteidigen – und durch seine Kunstkritik womöglich 

auf ein neues Fundament zu stellen. Die Untersuchung seiner Hauptwerke der 1840er und 

1850er Jahre kann auf der Grundlage der in der vorliegenden Arbeit gewonnenen 

Ergebnisse über Ruskins Wahrnehmungstheorie und Naturkonzeption im Frühwerk nun 

ebenfalls neu aufgerollt werden.  



Literaturverzeichnis 














































































