NIETZSCHE iiber das Ganze
Immanenz und Differenz in Jenseits von Gut und Bose

Eine konzeptionelle Analyse

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Doktorgrades
der Philosophie an der Ludwig-Maximilians-Universitit

Miinchen

vorgelegt von

Philipp Silvester Mauch



Datum der miindlichen Priifung:
05. Februar 2009

Gutachter:
Prof. Dr. Alfons Reckermann
Prof. Dr. Giinter Zoller



Meinem Sohn Maximilian



Gliederung

Vorwort: Die Philosophie NIETZSCHEs — eine kompatible Revolution? . 6

Einleitung: Das Ganze und seine Grenzen in Raum und Zeit . . 10

I.  Vorbemerkungen

1. Methode . . . . . . . . 20
1.1 Philologische und systematische Herangehensweisen . . 20
1.2 Aufbau der Untersuchungen . . . . . 24
2. Thema . . . . . . . . 27
2.1 Zum Begriff der Konzeption . . . . . 27

2.2  Problemhorizont: Der Zielkonflikt zwischen

Immanenzdesiderat und sinnstiftender Differenz . . 31

II. Primir- und Sekundirliteratur

1. NIETZSCHEs philosophisches Selbstverstdndnis in EH . . 41
1.1. Philosoph und Werk: NIETZSCHE und ,seine’ Philosophie . 47
1.1.1 Philosophie, die Menschheit und eine Aufgabe . 48

1.1.2 Philosoph, Kiinstler, Mensch; Weisheit und Klugheit . 54

1.2 Werk und Buch: JGB als Prototyp des Neinsagens . . 62
1.2.1 Esoterik und Exoterik; Zucht und Ziichtung . . 62

1.2.2 Jaund Nein; JGB als ,,Angelhaken* . . . 72

1.3 Fazit zur Primérliteratur. . . . . . 81

1.3.1 Der Kerngedanke der Philosophie NIETZSCHES: ,,Schicksal*
als Synthese zwischen Existenz und Notwendigkeit . 81
1.3.2 NIETZSCHESs Philosophie als hierarchisches

Komplexititsgefiige . . . . . 86
1.3.3 Zur Plausibilitit eines Plans hinter NIETZSCHEs Werk 93
2. Die theoretische NIETZSCHE-Rezeption . . . . 97
2.1 Typologie: Konservative und alternative Ansétze . . 102
2.2 Giinter ABEL . . . . . . . 108
2.2.1 Ausfithrung: Der Fundamentalvorgang des Interpretierens
als Grenze . . . . . . 108
2.2.2  Wiirdigung: Die neo-klassische Konsolidierung der
Theorie bei NIETZSCHE . . . . 114

2.2.3 Kiitik: Unterschitzung der Solipsismus-Problematik . 118



2.3 Peter BORNEDAL

24

23.1

232

233

Austithrung: Radikaler Realismus und die
Verinnerlichungsfunktion der Ewigkeit
Wiirdigung: Eine neue Sensibilitit fiir die
Konzeptionsparameter Raum und Zeit

Kritik: Unterschitzung des Reihenfolgen-Arguments .

Interpretationen zu JGB: Paul van TONGEREN und
Laurence LAMPERT

III. Textanalyse

1. Aufbau und Inhalt von JGB

1.1
1.2

1.3

1.4

1.5

Titel, ,,Vorrede* und ,,Nachgesang*

Einfiihrung in die Hauptstiicke eins bis drei: Philosophie —

Freiheit — Religion

Ausblick auf die Hauptstiicke vier bis acht: Distanzierungen

vom Nichsten

Die Pointe in Hauptstiick neun: Das Vornehme und die Prisenz

des schamlosen Dionysos

Zum theoretischen Horizont der Textanalyse

2. Detailanalyse der Hauptstiicke eins und zwei

2.1

22

Erstes Hauptstiick: ,,von den Vorurtheilen der Philosophen®

2.1.1
2.1.2

[E-1]
2.13

Aphorismus 1 bis 9: Bewusst, Unbewusst, Unterbewusst
Aphorismus 10 bis 15: Realismus, Idealismus,
Skeptizismus

Exkurs: NIETZSCHE iiber Ursache und Wirkung
Aphorismus 16 bis 23: Subjektivitit und Kausalitit

Zweites Hauptstiick: ,,der Freie Geist* .

221
[E-1I]
22.2
223

224

Aphorismus 24: Der authentische Perspektivenwechsel
Exkurs: NIETZSCHE iiber Tragddie und Komaodie
Aphorismus 25 bis 30: Regel und Ausnahme
Aphorismus 31 und 32: Selbsterkenntnis und
Selbstiiberwindung . . . . .
Aphorismus 33 bis 39: Fiktion und Wahrheit/Realitit .
2.2.4.1 Die Welt des Menschen als Fiktion? (Aph. 34)
2.2.4.2 Die konzeptionelle Unschirfe des Willens zur
Macht (Aph. 36)
[E-1Il] Exkurs: NIETZSCHE iiber Positivismus und
Psychologie

122

122

128
131

133

138
142

146

150

155
163
166
166
167

174
187
192
201
206
211
218

226

231

237

246

256



2.2.4.3 Die Welt in NIETZSCHEs Spiegel
(NachlaB3-Notat 38 [12])
[E-1V]  Exkurs: NIETZSCHE iiber Redlichkeit und
Unabhdngigkeit . . . .
2.2.4.4 Die Grundbeschaffenheit des Daseins (Aph. 39)
2.2.5 Aphorismus 40 bis 44: Authentizitit und Individualitiit
2.2.5.1 Ein Grenzgang zwischen Philosoph und
Philosophie (Aph. 40 und 41)
2.2.5.2 Jenseits des Subjekts (Aph. 42 bis 44)
[E-V] Exkurs: NIETZSCHE iiber Prdsenz und Ewigkeit

IV. Rekonstruktion

1. Das Grundproblem

1.1
1.2

1.3

Noch einmal zum Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz
Gegen die methodische Pridestination: Relativistische Integration
ex post vs. transzendentale Prisupposition

Holismusdilemma und struktureller Solipsismus

2. Losungsstrategien

2.1 Der Raum der Spekulation und die Zeit
2.2 Iterativer Erkenntnisprozess und topologische Orientierung
2.3 Im thematischen Zentrum der konzeptionellen Bewegung:
Subjekt und Dualismus .
3. Pointen
3.1 Die konzeptionelle Wende: Vom raumlichen Essentialismus zum
zeitlichen Originalismus . . . .
3.2 Uber das Reihenfolgenargument und die Entrichtung des Zeitpfeils
zum prasenztheoretischen Wahrheits-/Realitédtsbegriff
3.3 Die Pointe des Zielkonflikts: Komplexe Verweisung ohne
Evidenztransfer
Schluss
Literatur

263

268
277
285

286
292
298

306
308

313
318
322
323
326

331
334

336

338

344

349
360



Vorwort
Die Philosophie NIETZSCHESs — eine kompatible Revolution?

Das erste, was ich nach Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben ,iiber’
NIETZSCHE las, war Nietzsche und die Philosophie des beriihmten Gilles DELEUZE
(frz.: Nietzsche et la Philosophie, 1962). Dort gibt es einen Satz, der mir beim Versuch,
der NIETZSCHEschen Philosophie Sinn abzunétigen, in unvergleichlicher Weise die
Augen gedffnet hat. Er lautet: ,,Die gesamte Philosophie Nietzsches bleibt abstrakt und
unverstanden, solange nicht ausgemacht ist, gegen wen sie sich richtet. (ebd., 13) Das
war in vielerlei Hinsicht sehr aufschlussreich und stimmte zuversichtlich, das schicke
asthetizistische Chaos, als welches NIETZSCHEs Philosophie oftmals etikettiert wurde,
auch argumentativ, beziehungsweise theoretisch-systematisch mit so genannten
Klassikern wie PLATON und KANT konfrontieren zu diirfen. Denn wo NIETZSCHE
gegen diese Kopfe sozusagen den revolutiondren ,Stich’ macht, darauf bleibt die
entsprechende Rezeption bei alldem Theoretisieren um Antimetaphysik, die
Desavouierung der Wahrheit oder ein Spiel der Interpretationen/Perspektiven/
Fiktionen/Symbole etc. eine schliissige Antwort schuldig. Es bedarf also eines
niichternen Belastungstests. Nicht aber etwa so, als ob es darum ginge, NIETZSCHE
schulmeisterlich nachzuweisen, dass er allenfalls unter die Dichter zu rechnen sei,
keineswegs aber unter die ,ernsthaften Philosophen’. Vielmehr soll dadurch in
konstruktiver Hinsicht dessen eigentliche theoretische Stirke und Uberlegenheit
sichtbar werden, der die angedeutete Verkiirzung auf ein lapidares antimetaphysisches
Spiel beispiellos Unrecht tut.

Gleichwohl hat das kreative Chaos durchaus seinen Platz in der Philosophie
NIETZSCHEs. Ein Begriff, der dies beriicksichtigt und trotzdem NIETZSCHE mit der
Tradition verbindet, ist derjenige der ,Grenze’. Dies ist fiir mich der Bezugspunkt, ohne
den alles andere — auch das Spielerische — ,,abstrakt und unverstanden* bleibt. Denn er
eignet sich hervorragend, nicht nur die von NIETZSCHE selbst annoncierten
wesentlichen Unterschiede zwischen ithm und der iibrigen Ideengeschichte anzuzeigen,
sondern auch deutlich zu machen, worin erstens die beiderseitige argumentative
Kompatibilitit besteht und, zweitens, worin NIETZSCHE dabei den besagten
revolutiondren Stich macht. Denn NIETZSCHE ist im ideengeschichtlichen Vergleich
nicht einfach nur anders, sondern leistet zur uralten Frage nach dem Ganzen einen
entscheidenden Beitrag. NIETZSCHEs Philosophie beim Wort nehmen heift die
Kompatibilitit und Realitit der Revolution abzufragen, welche sie verspricht.

Was dies mehr verspricht, als die Rezeption bisher bereithielt, ldsst sich am
Beispiel des vorziiglichen NIETZSCHE-Philologen Werner STEGMAIER anzeigen. Hier,
wo dem Text die angezeigte Ehrfurcht entgegen gebracht wird, fehlt merklich die

Bereitschaft, mit derselben kompromisslosen Konsequenz und Disziplin auch auf die



sich aus der Exegese ergebenden theoretischen Implikationen einzugehen. Hierzu ein
Blick in STEGMAIERs Aufsatz Nach Montinari. Zur Nietzsche-Philologie (Nietzsche-
Studien 36, 2007, 80 ff.), der gewissermaBlen als Programmschrift der neuen deutschen
NIETZSCHE-Philologie angesehen werden darf. STEGMAIER hat in diesem seinen
Aufsatz — meines Erachtens — ein fiir alle Mal klar gestellt, was von der zukiinftigen
NIETZSCHE-Forschung im Mindesten erwartet werden darf und muss: Eine
entschiedene philologische Orientierung der Interpretation an Text und Autor. Dieser
Maxime sind die vorliegenden Untersuchungen ohne jeden Vorbehalt verpflichtet, weil
man ganz besonders dann Gefahr léduft, ,,Anti-Philologie* zu betreiben, wie STEGMAIER
sagt (vgl. ebd., 86), wenn man, wie hier, an NIETZSCHE ein theoretisch-systematisches
Interesse herantrdagt. Und doch, auch wenn STEGMEIER bei NIETZSCHE keineswegs
einem dsthetizischtischen philosophischen Chaos das Wort redet und alles von dem,
was er fiir gute ,,Nietzsche-Philologie* einfordert, so durch und durch richtig ist, geht es
bei Aussagen iiber Antisystematizitit und dergleichen theoretisch, beziehungsweise
argumentativ nicht genau zu. Zumindest nicht ,ganz genau’.

Diese Genauigkeit geht durchaus nicht so weit und fordert phantasielose
Positivierung durch logische Formeln. Nein, es geht darum, dass, wenn man etwa
behauptet, Nietzsche wiirde die Transzendentalphilosophie iiberbieten, dann auch
klargestellt werden muss, wie das Gegenargument lautet und an welcher Stelle es
ansetzt. Worin bestehen die Realitidt der Revolution und deren Kompatibilitit mit dem
Gegenstand Transzendentalphilosophie? Was nicht geniigt, ist die philosophische
Suche nach einem archimedischen Punkt als riickstindig zu diskreditieren und das
entsprechende Gegenprogramm lediglich zu konstatieren. Dabei ist, was da festgestellt
wird, meistens nicht einmal falsch. Aber richtige Aussagen sind wertlos, wenn nicht
erklirt wird warum sie richtig sind. In diesem Sinn iiberschreibt STEGMAIER in dem
besagten Aufsatz den zweiten Punkt seiner Ausfithrungen mit dem vielversprechenden
Halbsatz ,,Zeitliche Philosophie der Zeit* (vgl. ebd., 82). ,Vielversprechend’ deshalb,
weil KANTs Transzendentalphilosophie rdumlich verfasst ist (Stichwort: Grenze) und
man erwarten konnte, dass gezeigt wiirde, inwiefern dieses Konzept durch die
Ergénzung des Faktors Zeit auch in der Sache iiberboten werden kann. Stattdessen
macht STEGMAIER die zugegebenermallen &duBlerst kompetente Beobachtung, dass
NIETZSCHEs aphoristischer Stil antiessentialistische Prozessualitdt nicht nur aussagt,
sondern auch stilistisch davon zeugt. Aber erklirt das, worin genau die Uberbietung
KANTs durch NIETZSCHE besteht? Trotz der STEGMAIERschen Brillanz in Sachen
sensibler Lektiire sei daher die Frage gestattet, was NIETZSCHEs ,radikal zeitliches
Philosophieren® in der Sache gegen die Tradition des Platonismus ausmacht? Man
verstehe dies nicht falsch: Die Zeitlichkeit ist durchaus das Alleinstellungsmerkmal der
NIETZSCHEschen Philosophie. Diese Feststellung ist allerdings solange wenig Wert,

wie nicht geklédrt wurde, warum das der Fall ist. Sicherlich ist der genannte Aufsatz von



STEGMAIER nicht dazu gedacht gewesen, derartige Begriindungen und
Argumentationslinien herauszupréparieren. Dass dergleichen aber noch nicht einmal in
einer Klammer oder FuBBnote angedeutet wird, sagt fiir meine Begriffe einiges aus.

Das Gleiche gilt auch fiir die Vorstellung einer ,,Philologie jenseits methodischer
Aprioris* (ebd., 84). Hier die Frage: Wo exakt ist ,jenseits methodischer Aprioris’?
Wohin fithrt ein philosophisches  SchlieBen, wenn nicht zu letzten
Moglichkeitsbedingungen? Als wiren der Wille zur Macht mitsamt der ewigen
Wiederkunft ohne weiteres iiber den Vorwurf erhaben, metaphysische
Moglichkeitsbedingungen zu sein. Vielleicht zeugt dies an einem Mangel an
Vorstellungskraft, aber es ist beim besten Willen nicht offenkundig, was gewonnen ist,
wenn die Rede dahin geht, dass sich ,,Schliisselbegriffe der alten Metaphysik [...]
verfliissigen* (vgl. ebd., 93). Es ist, wie bereits angedeutet, durchaus nicht so, dass
diese Feststellung falsch wire — im Gegenteil! Allerdings muss es doch sehr wundern,
dass man es sich so leicht machen darf und einfach unwidersprochen feststellen kann,
dass sich bei NIETZSCHE irgendetwas ohne weiteres ,verfliissigt“. Was soll das
bedeuten? Wie funktioniert das Argument? Und warum ist es gegeniiber der Tradition
stichhaltig? Bei allem angebrachten Respekt, aber auf diese Fragen findet sich weder
bei STEGMAIER noch auch sonst eine befriedigende Antwort.

Hier sind allerdings zwei Ausnahmen zu machen, nidmlich erstens Giinter ABEL
und zweitens Peter BORNEDAL. Das bringt uns zu einem ganz anderen Punkt, der
dennoch hier im Vorwort Erwihnung finden sollte, ndmlich zum Umgang mit
Sekundérliteratur in den vorliegenden Untersuchungen: Wenn sich darin Lektiirefleil
bemerkbar machen sollte, dann nach dem STEGMAIERschen Vorbild der langsamen,
angestrengten und ausfiihrlichen Lektiire des Primértextes — hier Jenseits von Gut und
Bose (JGB). Es gibt allerdings keinen Grund, warum man sich mit NIETZSCHES
Biichern ausfiihrlicher auseinandersetzen sollte als mit Biichern iiber NIETZSCHE,
gesetzt dass darin etwas Wesentliches zu lesen steht. Weil bei dem, in einer
Dissertationsarbeit zur Verfiigung stehenden Platz nur wenige Biicher mit der
gebotenen Intensitdt Beriicksichtigung finden konnen, ist die Menge der hier
verwandten Sekundaérliteratur eher iiberschaubar. Sprich: Es wird im Folgenden nur die
wirklich wichtige Sekundadrliteratur — es sind, wie gesagt, die Arbeiten ABELs und
BORNEDALs — angemessen ausgefithrt und gewiirdigt, sodass klar wird, worin die
Kritik sowie die eigene alternative Position bestehen. Diese Sicht tridgt wiederum dem
Rechnung, worin STEGMAIER {iber jeden Zweifel erhaben ist: Ndmlich der Forderung,
sich mehr mit NIETZSCHE selbst als dem postheideggerianischen Drumherum zu
befassen (vgl. ders., 2007, 86 f.).

Zu solch einer vergleichsweise unkonventionellen Variante wissenschaftlichen
Arbeitens kann man sich nicht auf eigene Faust durchringen. Man muss dazu wie

tiberhaupt zum eigenstindigen Denken von unkonventionellen Vorbildern versucht



werden. Hier gilt Allen voran mein herzlichster Dank meinem Doktorvater Alfons
RECKERMANN. Als mein wichtigster Lehrer hat er mich wihrend meines gesamten
akademischen Werdegangs geduldig begleitet, mich dabei das eine oder andere Mal zur
Ordnung gerufen und doch stets Vertrauen in meine eigenwilligen Vorstellungen
gehabt. Eine wohlwollende, aber entschiedene methodische Disziplinierung verdanke
ich auch Giinter ZOLLER, der es wie kein Zweiter versteht, seine Stundenten in dieser
Hinsicht zu motivieren. Fiir seine gleichermaBlen strengen wie faszinierenden
Unterweisungen im NIETZSCHE-Lesen sei Heinrich MEIER gedankt. Dass NIETZSCHE
tiber die Jahre hinweg einen festen Platz in der Lehre der Miinchner Ludwigs-
Maximilians-Universitdt eingenommen hat, ist vor allem sein Verdienst. Zuletzt danke
ich noch einmal in ganz besonderer Weise Andreas Urs SOMMER, der sich nie zu
schade war, auf meine Probleme bei Exegese und Recherche einzugehen, und mich
stets ohne Vorbehalte an seinem einzigartigen Wissensschatz teilhaben lief3.

Ebenfalls bedanken mochte ich mich beim Altettaler Ring sowie bei der Hanns-
Seidel-Stiftung, bei der ich zwei Jahre Stipendiat gewesen sein durfte. Hier habe ich
menschliche sowie finanzielle Forderung erfahren, die neben der hingebungsvollen
Unterstiitzung durch meine Frau Sabine sehr zum Gelingen der Dissertation

beigetragen hat.

Philipp Mauch
Miinchen, im Mai 2010



,,Ebenso nun sage auch, dass dem Erkennbaren nicht nur
das Erkanntwerden von dem Guten her zukomme,
sondern auch das Sein und Wesen habe es von ihm,
obwohl das Gute selbst nicht das Sein ist, sondern noch
iber das Sein an Wiirde und Kraft hinausragt.“l

PLATON

,Es gibt Fragen, wo iiber Wahrheit und Unwahrheit dem
Menschen die Entscheidung nicht zusteht; alle
obersten Fragen, alle obersten Werth-Probleme sind

jenseits der menschlichen Vernunft ... Die Grenzen
der Vernunft begreifen — das erst ist wahrhaft
Philosophie ...

NIETZSCHE

,Grenzen (bei ausgedehnten Wesen) setzen immer einen
Raum voraus, der auBerhalb einem bestimmten Platze
angetroffen wird und ihn einschliet; Schranken
bediirfen dergleichen nicht, sondern sind blof3e
Verneinungen, die eine GroBe affizieren, sofern sie nicht
absolute Vollstidndigkeit hat. Unsere Vernunft aber sieht
gleichsam um sich einen Raum fiir die Erkenntnis der
Dinge an sich selbst, ob sie gleich von ihnen niemals
bestimmte Begriffe haben kann wund nur auf
Erscheinungen eingeschrinkt ist.*

KANT

,,Denn um dem Denken eine Grenze zu ziehen, miifiten
wir beide Seiten dieser Grenze denken konnen (wir
miufiten also denken konnen, was sich nicht denken
l'aisst).“4

WITTGENSTEIN

Einleitung

Das Ganze und seine Grenzen in Raum und Zeit

Oben wurde angedeutet, dass der Begriff der Grenze die folgenden Untersuchungen in

besonderer Weise anleitet. Warum? Die Frage nach dem Ganzen und seinen Grenzen,

was hiiben und driiben liegt und wie es sich mit dem Hin und Her gestaltet, ist, wie es
in eigentlich jeder guten Einfiihrungsliteratur zu lesen steht (z.B. HOFMEISTER, 1991),

U'PLATON, Politeia, 508¢c - 509b.

? Friedrich NIETZSCHE, KSA, 6, AC, 238 f.
3 Immanuel KANT, Prolegomena, 352.
* Ludwig WITTGENSTEIN, Tractatus, Vorwort, 2.

10



seit jeher der ausgezeichnete Gegenstand der Philosophie. Damit verbunden ist das
Grundproblem, dass sich dasjenige, was driiben rangiert, demjenigen, der es von hiiben
in den Blick nimmt, in einer schwer zu beschreibenden Weise entzieht. Und trotzdem
muss es dieses eigenartig verstellte Driiben geben, weil ohne dieses der Grenze das
definierende Moment, sozusagen der Antagonist, fehlte, was wiederum das eingangs
angesprochene Ganze, beziehungsweise iiberhaupt alles aufs Spiel setzt. Das Ganze
und seine Grenzen ist also im Wesentlichen die Angelegenheit, um die es in der
Philosophie geht — fiir PLATON ganz genauso wie fiir NIETZSCHE. Man kann dies nicht
ernsthaft von der Hand weisen. Mehr noch: Die Annahme ist ein wenig naiv,
NIETZSCHE konne sich von Anfang an diesem Grund aller philosophischen
Betrachtungen entzogen haben. Gleich wenn NIETZSCHE selbstverstidndlich auf eine
Uberwindung dieses Grundes hinaus will und dabei ebenso entschieden eigenwillige
wie auch innovative Wege beschreitet — Revolution —, so muss er bei diesem
Unterfangen doch von demselben Punkt Ausgang nehmen, das heiflit er muf}, wie er
selbst stets wusste und sagte (vgl. KSA, 1, UB II, 306 sowie KSA, 5, GM, 410), das,
was er iiberwinden will, von dessen eigenen Boden aus angreifen — Kompatibilitit.
Denn, wie etwa Michel FOUCAULT wusste, auch die Uberwindung der Tradition bleibt
an den Begriff der Grenze ,,gebunden‘ (vgl. ders., 1963, dt. 1979, 74) und kommt daher
von innen.

Wenn man diese Uberwindung allerdings so versteht, als ob dadurch alles davor
Dagewesene diipiert wiirde, zeigt dies wiederum einen bedauernswerten Mangel an
Verstindnis. Was iiberwunden wird, sind nicht die Voraussetzungen des
Philosophierens, sondern die vielen Inkonsequenzen, welche das Denken in Sackgassen
fithren wie zum Beispiel ein Ding an sich, ein in sich abgeschlossenes Subjekt oder ein
erster Verursacher. Wie konnte man ernsthaft annehmen, der groe PLATON wire in
dieser Hinsicht belehrungsbediirftig gewesen? Spricht doch sein Satz vom Guten als
dem, was noch iiber das Sein hinaus geht (vgl. Politeia, 508c - 509b), exakt den
Umstand aus, dass das Ganze alles ist und doch eine Grenze hat, die einer jenseitigen
Projektionsfliche bedarf. Da macht es keinen Unterschied, dass in der Moderne
zundchst KANT (vgl. Prolegomena, 352) und nur wenig spiter WITTGENSTEIN (vgl.
Tractatus, Vorwort, 2) eben dieses Problem der Grenze, oder einfacher ausgedriickt,
dasjenige beziiglich der Relation zwischen Innen und AuBlen, auf das Problem des
menschlichen Realititsbezuges angewandt haben. Es spielt ndmlich keine Rolle, ob
man von den Grenzen des Denkens, des Universums, des Lebens, des Seins oder was
auch immer spricht — es handelt sich dabei im Grunde immer um den gleichen
Ausgangspunkt, die gleiche Sprache, das gleiche Problem. Denn: Es ist der Raum, der
alles ist und doch nicht alles ist, weil er und gerade er nicht ohne ein Inneres und ein

AuBeres vorgestellt werden kann.

11



Nietzsche nimmt die Fundamentalitit der Begrenztheit des Ganzen nicht einfach
nur hin, um diese dann in Form einer anti-theoretischen Kapriole auszumandvrieren,
sondern fokussiert diesen Umstand in allen Uberlegungen und denkt dariiber hinaus die
gesamte, sich darum lagernde Problematik mit einzigartiger Souverdnitit und
Konsequenz bis zum Schluss. Nicht umsonst sagt NIETZSCHE in Der Antichrist, seiner
vorldaufig abschlieBenden Programmschrift, dass ,die Grenzen der Vernunft* zu
begreifen ,.erst wahrhaft Philosophie* sei (vgl. KSA, 6, AC, 238 f). Freilich sind damit
nicht dieselben hypothetisch-juridischen Grenzen gemeint, die KANT der Vernunft im
Zuge der Transzendentalphilosophie setzt. Was NIETZSCHE meint, ist nichts weniger
als der auch von PLATON avisierte, faktische Horizont des Menschen schlechthin. Was
seine Philosophie sucht, ist dasjenige, was das Menschsein gewissermallen als
antagonistische Projektsfliche einschlieft. Dort, wo sich auch der Komplex eines
begrenzten Ganzen in eigentiimlicher Weise erschopft, rangiert Jenseits von Gut und
Bose, um gleich zu Anfang den Titel des hier zu Grunde liegenden Primértextes
miteinzubeziehen. Wenn NIETZSCHEs Grenzkonzeption der Tradition dabei
irgendetwas zusetzen mochte, dann muss es mit dem Verhiltnis zwischen der
Menschheit und dem ,Jenseits von Gut und Bose’ etwas auf sich haben, das sich nicht
so ohne weiteres auf die Transzendentalphilosophie reduzieren ldsst, die bekanntlich
ein dhnliches Programm verfolgt.

Dies sind zunichst die ersten beiden Thesen der vorliegenden Untersuchungen,
die auch schon im Vorwort angeklungen sind: Erstens, bei NIETZSCHE steht der Begriff
der Grenze in ausgezeichneter Weise am Anfang aller Uberlegungen und bleibt fiir
diese bis zu einer Pointe’ verbindlich, in der die gesamte damit verbundene Denkweise
an einen Schluss (gegen sich selbst) kommt. Zweitens gleicht der dabei zuriickgelegte
Weg zwischen Anfang und Schluss nicht bloB einem zufélligen &sthetizistischen
Ausdruckstanz, sondern folgt einem roten Faden in Form stichhaltiger Argumente, die
mit der Transzendentalphilosophie kompatibel sind. ,Kompatibilitdt® meint dabei
folgendes: Der Methodenpfad der Transzendentalphilosophie, dem im Wesentlichen
bereits PLATON und auch DESCARTES gefolgt sind, ist die Technik des
Priisuppositionierens’, das heift die Suche nach den notwendig vorauszusetzenden

Bedingungen fiir das Gegebene. Wer also mit der Transzendentalphilosophie

> Der Begriff der Pointe, wie auch andere (z.B. unten ,prisuppositionieren’), wird in idiomatischer Weise
verwendet, was jeweils an Ort und Stelle erkldrt wird. ,Pointe’ meint ein Stadium prozessualen
Philosophierens, das selbst nicht mehr eindeutig diesem Prozesses zugeordnet werden kann, sondern sich
daraus von selbst ergibt und somit dariiber hinausgeht. Die genaue konzeptionelle Funktion des Begriffs
wird erstmals im Fazit zur Primérliteratur ausgefiihrt (vgl. unten I1./1.3.2).

® Es heiBt , prisuppositionieren’ anstatt ,prisupponieren’ weil die Bedeutung nicht in erster Linie auf die
logische Funktion der Voraussetzung abzielt, sondern auf die konzeptionelle Position dessen, wovon bei
der Voraussetzung ausgegangen wird, beziehungsweise des Prisup-position-ierten selbst. Wie wir noch
sehen werden ist dies von entscheidender Bedeutung fiir die konzeptionelle Argumentation oder eben das
zentrale Reihenfolgenargument, worauf ausblickend noch in der Einleitung hingewiesen werden wird
(vgl. unten 1./2.1).

12



kompatibel argumentieren will, sei es dafiir oder dagegen, muss sich auf den besagten
Methodenpfad einlassen. Konkret: Wer wie NIETZSCHE eine Uberbietung der
Transzendentalphilosophie anstrebt, muss zu derselben eine Alternative aufbauen und
dies auf dem Wege einer stichhaltigen Argumentation. Der kann also nicht nur ein
verfliissigtes Spiel der Interpretationen/Perspektiven/Fiktionen/Symbole etc. in den
Raum stellen, sondern muss exakt deutlich machen, inwiefern dies die
Transzendentalphilosophie und insbesondere die Methode des Prédsuppositionierens
anficht.

Dies bringt uns zu den damit zusammenhédngenden oder daraus sich ergebenden
iibrigen Thesen drei bis sieben: NIETZSCHEs Philosophie enthélt némlich, drittens,
durchaus ein Argument, das der Transzendentalphilosophie sowohl einen zentralen
Fehler nachweist als auch zu einer alternativen Betrachtung iiberzuleiten in der Lage
ist, an deren Ende der schon angesprochene, eigentiimliche Schluss eines rdumlich
pradestinierten Denkens gegen sich selbst steht. Dies ist das Reihenfolgenargument, das
sich aus NIETZSCHEs Kritik an der Kausalitit ergibt. Es besagt, in aller Kiirze, dass die
Annahme, die Bedingungen hitten einen hierarchischen Vorrang vor dem Maoglichen,
auf einer Verkehrung in der Zeit beruht. Denn der Akt des Voraussetzens suggeriert,
dass das, was vorausgesetzt wird, vorher schon dagewesen wire. Tatsdchlich wurde es
aber erst im Nachhinein zum Maoglichen hinzugesetzt. Das Resultat ist eine verkehrte
Positionierung oder Hierarchie, wobei das AuBere zum Inneren nicht nur wie eine
Bedingung zur Moglichkeit gedacht wird, sondern auch wie eine Ursache zur Wirkung.
Im Vorwort wurde STEGMAIER der Vorwurf gemacht, er kiindige mit der Wendung
,Zeitliche Philosophie der Zeit*“ Vielversprechendes an, gehe dann aber nicht auf die
tatsdchlichen argumentativen Konsequenzen eines solchen Ansatzes ein. Hier deutet
sich an warum: NIETZSCHEs Kausalititskritik sieht vor, dass die strikt rdumliche
Konzeption der Transzendentalphilosophie, wo von der Moglichkeit (Innen) zur
Bedingung (AuBen) geschlossen wird, durch die Dimension der Zeit, beziehungsweise
Prozessualitit erginzt wird und auf diesem Feld sowohl zu einer Korrektur als auch
Uberwindung vorgedrungen werden kann. Dabei spielt freilich das Theorem der ewigen
Wiederkunft des Gleichen die Schliisselrolle. Wenn nidmlich das raumlich duflere ,Ding
an sich’ als eine sich dem Menschen nur im zeitlichen Prozess stindig entziehende
Realitit aufgefasst wird, kann iiber die Entrichtung des kausal-mechanisch von der
Vergangenheit in die Zukunft verlaufenden (gerichteten) Zeitpfeils, was Sache der
radikalen Singularisierungsfunktion des Wiederkunftsgedankens ist, ein Moment der
Prisenz erreicht werden, in dem sich Alles jenseits der Vorstellung eines begrenzten
Ganzen zeigt. Kurz: Die stindig als Vergangenheit sich verfliichtigende und also
unerreichbare Realitit an sich wird durch einen Akt der singularisierenden Verewigung

in die unmittelbare Priasenz zuriickgezogen.

13



Als Antwort auf die Frage, wohin diese Verzeitlichung der rdumlichen
Konzeption der Transzendentalphilosophie fiihrt und was es mit dem ,Sich-Zeigen’ auf
sicht hat, darf die vierte These verstanden werden, welche die oben bereits verwendete
Sprechweise von einer ,Pointe’ wieder aufnimmt. Denn die von Nietzsche vorgesehene
rdumlich ultimative und zeitlich finale Innen/Aufen-Relation fiihrt zu der Vorstellung
eines komplexen Oszillationsrandes zwischen dem begrenzten Ganzen und der
unsichtbaren Projektionsfliche, ohne welche dasselbe seine Identitédt verlieren wiirde.
,Komplex’ meint dabei, dass zwei Seiten ein und derselben Sache nie zugleich in den
Blick geraten konnen: Entweder man sieht die Welt als begrenztes Ganzes, dann aber
schlechterdings in einer raum-zeitlichen Grammatik, welche das AuBere als ,An-Sich’
dem Menschen als immer schon vergangen entzogen sein ldsst, oder man dehnt diese
Vorstellung ultimativ und final aus, sodass sich ein Moment der Prisenz einstellt, in
dem sich Alles so zeigt, wie es ist. Weil nun die Relation dieser beiden Perspektiven
komplex ist, kann die Evidenz der Prdsenz niemals auf das unerfiillbare
Wahrheitsdesiderat angewendet werden, das sich unvermeidlich aus der Vorstellung
eines begrenzten Ganzen ergibt. Genau diese Komplexitit des Ubergangs zwischen
einer raum-zeitlichen Grammatik und einer iiberkomplexen Prisenz iiberschneidet sich
endlich in dem Begriffspaar des Sagens und Zeigens, dem WITTGENSTEIN so grof3e
Aufmerksamkeit gewidmet hat. Denn was sich zeigt, wenn alles gesagt ist, kann nicht
wiederum gesagt werden. Trotz der Verbindung dieser beiden Dimensionen durch die
Relation, so die These, ist ein Transfer zwischen ihnen ausgeschlossen. Die Verbindung
besteht vielmehr in einer verweisenden Pointe, deren Eigenartigkeit nicht im Was,
sondern im Wie besteht.

Dass NIETZSCHE dem Moment einer Pointe in seinen theoretischen Erwédgungen
grofle Bedeutung beigemessen hat, geht unter anderem aus dem ebenso bekannten wie
wichtigen Stiick aus der Gotzen-Ddmmerung hervor Wie die ,wahre Welt’ endlich zur
Fabel wurde, (vgl. KSA, GD, 6, 80 f.). Im letzten, sechsten Satz schreibt NIETZSCHE
dort sinngemiB, dass wenn man die wahre Welt abschafft, damit der Gegensatz
zwischen Wahrheit und Schein obsolet wird. Diese Stelle wird zu Recht als
Gegenprogramm zum platonistischen’ Dualismus interpretiert. Es ist allerdings ein

Fehler, wenn man daraus den Schluss zoge, dass die Wahrheit zu Gunsten des Scheins

" Die implizite Unterscheidung zwischen ,platonisch’ und ,platon-is-tisch’ hat folgenden Grund:
,Platonistisch’ geht auf die von NIETZSCHE dargestellte Version des Platonismus als degenerierter Zwei-
Welten-Metaphysik zuriick, wie zum Beispiel im Vorwort zu JGB das beriihmte Diktum vom
,Platonismus fiir’s ,Volk’* (vgl. KSA, 5, JGB, 12). Dieser NIETZSCHEsche Platonismus-Begriff wird im
Zuge der Textanalyse noch deutlicher herausgearbeitet werden (vgl. unten II1./1.1). ,Platonisch’ hingegen
meint die Philosophie des echten Platon, die hier auch in den Grundziigen nicht angemessen
wiedergegeben werden kann. Allerdings finden sich auch in JGB eindeutige Hinweise (z.B. Aphorismus
14, vgl. KSA, 5, JGB, 28 f.) dass NIETZSCHE ebenfalls ein differenziertes PLATON-Bild hatte und
zwischen dessen eigentlichem philosophischen Anliegen und den populdr gewordenen Lehren
unterschieden hat. Darauf werden sich auch die folgenden Ausfithrungen beziehen, wann immer vom
,echten PLATON’ die Rede ist.

14



abgeschafft wiirde. Vielmehr wird mit dem Gegensatz zwischen Wahrheit und Schein
sowohl die Wahrheit als auch der Schein abgeschafft. Das Ergebnis ist also weder
Wahrheit noch Schein. Es dringt sich natiirlich sofort der Gedanke auf, dass die dann
bleibende, unaussprechliche Indifferenz jenseits von Wahrheit und Schein oder eben
jenseits von Gut und Bose in derselben Richtung rangiert wie die iliberkomplexe
Prisenz am Schluss einer raum-zeitlich Grammatik: Beides zeigt sich, wenn alles
gesagt ist, wie auch in dem Stiick aus GD der Leser mit der Feststellung, dass es weder
Wahrheit noch Schein gibt, mit dem Verweis auf ,,Zarathustra® (vgl. ebd., 81) sich
selbst iiberlassen bleibt. NIETZSCHE lisst hier keine weitere Erkldrung folgen, sondern
belidsst es bei einer Art Vakuum, in der die Pointe des zuvor bemiihten Gedankengangs
zur Entfaltung kommen kann — und muss. Denn Ort und Stelle der Pointe, das ist
entscheidend, zeugt keinesfalls von Willkiir, weil jeder Versuch, das Jenseits von
Wahrheit und Schein anzusprechen, unweigerlich wieder an den Ausgangspunkt
zuriickfiihrt, ndmlich zum Gegensatz zwischen Wahrheit und Schein. Nur wer an dieser
Stelle in der Lage ist, zu schweigen und bloB zu sehen, kann erahnen, was es mit einer
unsagbaren, lediglich sich zeigenden Prisenz auf sich hat.

Der komplexen Relation zwischen dem, was sich theoretisch sagen und dariiber
hinaus nur praktisch zeigen ldsst, trdgt NIETZSCHE ferner nicht nur argumentativ,
sondern auch in der Komposition seines gesamten Werks Rechung. Darauf lduft
jedenfalls die fiinfte These der vorliegenden Untersuchungen hinaus, die besagt, dass
NIETZSCHE seine Philosophie insgesamt als hierarchisches Komplexititsgefiige
entworfen hat. In diesem Punkt behilt STEGMAIER ganz und gar Recht: Das Zeitliche
spielt in NIETZSCHES Philosophie nicht nur im Rahmen der Kausalititskritik eine
tragende Rolle, sondern wird dariiber hinaus in der gesamten narrativen® Anlage seiner
Schriften zum Ausdruck gebracht. Dies bezieht sich sowohl auf die Unterscheidung
zwischen Esoterik und Exoterik (vgl. unten II./1.2.1) als auch auf diejenige zwischen
ja- und neinsagenden Biichern, beziehungsweise auf die Unterscheidung zwischen einer
Philosophie in Biichern sowie der Intimitit des Philosophen selbst (vgl. ebd. 1.2.2). Als
Schriftsteller holt der neinsagende NIETZSCHE seinen Leser als Akteur in der
zeitgenossischen Peripherie ab — gerade in JGB — und fiihrt diesen iiber einen subtil
inszenierten Erziehungsprozess zu der jasagenden Philosophie in Also sprach
Zarathustra, wo zwar in einem gewissen Verstande das letzte Wort gesprochen wird,

nicht aber eine Ende erreicht ist, worin das Denken saturiert wiirde, sondern ein Schluss

8 Das ,Narrative’ ist das erzihlerische Element in der Philosophie NIETZSCHES, insofern der Inhalt sich
nicht in der Schilderung eines philosophischen Sachverhalts oder einer bestimmten in sich geschlossenen
Argumentation erschopft, sondern eine Transformation in Gang setzt, deren Ende nicht von Anfang an
antizipierbar war, sich dabei aber alles dramaturgisch stringent ineinander fiigt. Dem narrativen Element
entspricht strukturell im Ubrigen die iterative Erkenntnis, wobei sich das Erkennen und der dort
hinfithrende Erkenntnisprozess durch den uns bereits bekannten Begriff der Pointe in komplexer Weise
verbinden. Dieser Gedanke einer narrativ-prozessualen Anlage in der Komposition und konzeptionellen
Organisation der Philosophie NIETZSCHEs wird die gesamte Textanalyse begleiten und in der
Rekonstruktion noch einmal eigens artikuliert werden (vgl. unten IV./2.2).

15



gegen das damit einhergehende Wahrheitsdesiderat gezogen wird. Im Zentrum der
NIETZSCHEschen Philosophie steht also eine iiber sich selbst hinaus verweisende
jasagende Pointe. Wer sich darauf, insbesondere auf den Wiederkunftsgedanken,
einzulassen weil}, der dringt zuletzt durch den intimen Blick auf die Prédsenz der Dinge
zu einer Basis vor, deren Evidenz allerdings, wie schon gesagt, nicht in den peripheren,
neinsagenden Bereich zuriicktransferierbar ist. Auch hier, in der Komposition des
NIETZSCHEschen Werks insgesamt, ist die komplexe Sagen/Zeigen-Relation das sich
im Grunde durchhaltende Motiv.

Daraus folgt die sechste These, welche das in Bezug auf NIETZSCHE
vieldiskutierte Verhiltnis zwischen Theorie und Praxis betrifft. Aus den bisher
skizzierten Ausblicken auf die folgenden Untersuchungen folgt diesbeziiglich, dass der
Theorie in NIETZSCHEs Philosophie zwar blof} eine periphere Rolle zukommt, dies
allerdings insofern, als dass mit der Peripherie die begrifflich-reflexive Dimension
schlechthin gemeint ist. Sprich: Unter allen inhaltlichen Aspekten ist sie deshalb der
Konigsweg zur Schau der Prisenz der Dinge, weil sie noch hinter alle artifiziellen
Kulissen reicht und somit iiber die Dimension des Artifiziellen hinausfiihrt. Die Theorie
ist die absolute conditio sine qua non, die sich beim Versuch, etwas dariiber hinaus zu
erfassen, schlechterdings nicht umgehen ldsst. Die so genannte hohere Praxis ist
demzufolge nichts, was sich in Biicher schreiben lieBe, weshalb es auch nicht
angebracht ist, NIETZSCHEs Philosophie blofl aufs Praktisch-Politische (LAMPERT,
2001) oder aus Asthetizistisch-Existenzielle (NEHAMAS, 1985) zu verkiirzen (vgl.
unten I1./2.4). Freilich rangiert bei NIETZSCHE die Praxis iiber der Theorie, wie auch
der Leib iiber der Vernunft, dies aber nicht so, als ob man diesen Vorrang wiederum
theoretisch operationalisieren konnte. Es bleibt stattdessen dabei: Das Praktische ist nur
als Pointe und also jenseits der Theorie zu haben. Die zwischen Theorie und Praxis
liegende Distanz muss realiter bewiltigt werden und wird verfehlt, wenn sei in einem
theoretischen Akt ad hoc als disjunktive Alternative — entweder Theorie oder Praxis —
aufgefasst wird.

Zwischen NIETZSCHEs anfidnglichem theoretischen Ankniipfen an die Tradition
und dem praktischen Schluss gegen dieselbe — oder eben dem Schluss derselben gegen
sich — liegt zudem, dies ist die siebte und letzte These, nicht nur eine narratives
Involvierungsprogramm, das mittelbar praktischen Erziehungszwecken dient, sondern
auch ein iterativer Erkenntnisprozess. Auch wenn dies unter NIETZSCHE-Forschern
keine sehr beliebte Vokabel ist, so verfolgt dieser Weg doch ganz eindeutig nicht nur
eine existenzielle, beziehungsweise psychologisch-genealogische Selbstfindung,
sondern stellt eine konzeptionelle Denkbewegung vom Dualismus, zum Monismus und
Holismus vor, die freilich nichts anderes ist als eine Dialektik. Denn, um noch einmal
auf das Stiick Wie die ,wahre Welt’ endlich zur Fabel wurde zuriick zu kommen, der

Gegensatz zwischen Wahrheit und Schein, den der neinsagende NIETZSCHE dem

16



Platonismus in den Mund legt, ist der Ankniipfungspunkt im NIETZSCHEschen
Ausloten der Grenzen des Ganzen, der durch die Formel ,Jenseits von Gut und Bdse’
gezielt iiberzeichnet wird. Denn wo ist jenseits der Gegensitze? Wie soll man sich die
Alternative zur Gegensitzlichkeit vorstellen, ohne damit aufs Neue nur wieder einen
Gegensatz zu konstituieren? Dies ist zugleich die schon angedeutete faktische
Komponente in NIETZSCHEs Grenzkonzeption: Der Moment, in dem sich nach allem
Sagen, wie wir es oben ausdriickten, nur noch ein Vakuum fiir das Zeigen eroffnet, ist
keineswegs willkiirlich gewihlt, sondern bedeutet exakt den Punkt, an dem wir das
Jenseits der Gegensitzlichkeit buchstiblich vor Augen haben, dasselbe aber beim
Versuch des begrifflich-reflexiven Fassens sofort wieder verlieren, weil dabei
unausweichlich nur wieder das Schema der Gegensitzlichkeit reproduziert wird.

Diese Faktizitit bringt es mit sich, dass der das Ganze umgebende
Oszillationsrand nicht hypothetisch ex nihilo prasuppositioniert oder sozusagen aus
dem Stand erschlossen werden kann, sondern am Schluss einer konzeptionellen
Dialektik liegt, deren Stadien im Einzelnen sowie mit absoluter Konsequenz —
NIETZSCHEs Begriff dafiir heiBt ,,Redlichkeit“ — sowohl durchdacht als auch
intellektuell verinnerlicht werden miissen. Auch wenn wir diesen Weg mitsamt seiner
Pointe der Selbstiiberwindung hier nicht antizipieren konnen, weil sich damit die
Rinder des Sagbaren nicht einmal entfernt erahnen lieBen, sei doch ausblickend
vorweggenommen, dass dies in Form der Umdrehung des platonistischen Dualismus
bei NIETZSCHE zunichst in einen physiologischen Reduktionismus, beziehungsweise
Monismus fiihrt. Innerhalb der Formel ,Jenseits von Gut und Bose’ konnte man sagen,
dass dabei im ersten Schritt die Diskreditierung der Realitit zu Gunsten des Ideals
riickgingig gemacht wird. Auf Kosten des Guten wird also das Bose rehabilitiert. Doch
kommt es NIETZSCHE, wie es oben die Zitate aus GD und AC nahe gelegt haben,
zuletzt nicht auf Gut oder Bose an, ja noch nicht einmal auf den Menschen, sondern auf
die jenseitige, indifferente Projektionsfldche, die durchaus als Natur begriffen werden
darf. Die Schwierigkeit besteht freilich darin, dieses nicht als einen platten
Kultur/Natur-Antagonismus misszuverstehen, weshalb es auch nicht hinreicht, den
Gegensatz zwischen Dualismus und Monismus als relativistischen Holismus mit
Namen Interpretation/Perspektive/Fiktion/Symbol etc. anzusprechen. Zwar kennt
NIETZSCHES iterativer Erkenntnisprozess ein Stadium, in dem das Denken in einem
Inneren angelangt ist, aus dem es nicht mehr heraus kann, damit ist allerdings
keineswegs schon die oben mehrfach angesprochene Pointe erreicht, durch die sich die
Prisenz der Dinge zeigt. Der relativistische Holismus, aus dem man nicht heraus kann,
weil jeder mogliche AuBlenstandpunkt automatisch ex post re-integriert wird — das ist
zum Beispiel der Fall, wenn man sagt, dass jeder Relativierungsversuch gegeniiber dem
Relativismus am Ende auch nur relativ sei —, ist keineswegs das Ergebnis der

Philosophie NIETZSCHEs. Vielmehr ist dies das Freilegen einer dramatischen

17



Verschlimmerung der ohnehin schon realititspessimistischen Ausgangsituation,
insofern ndmlich das Konzept eines Inneren ohne AuBeres, das Alles und Jedes
automatisch fiir sich vereinnahmt, eine strukturelle Entsprechung mit dem Solipsismus
aufweist. Die Isolation des Menschen gegeniiber der Natur ist im einen wie in anderem
Fall exakt dieselbe.’

Dies sind die hier vertretenen sieben Thesen, die aufzunehmen, weiter zu
entwickeln oder zu widerlegen den Rezipienten dieser Untersuchungen durch die
Darstellung bereits in der Einleitung leicht gemacht werden sollte. Noch einmal
zusammengefasst lauten diese wie folgt: Erstens, die Philosophie NIETZSCHEs ist der
Tradition des Fragens nach den Grenzen des Ganzen verbunden. Zweitens, in dieser
Hinsicht schldgt Nietzsche den rdumlich prédestinierten Methodenpfad der
Transzendentalphilosophie ein, wobei es ihm allerdings gelingt, das Schema auf dem
Wege der Verzeitlichung nicht nur zu korrigieren, sondern sogar zu {iiberbieten.
Drittens, im  Zentrum  der  grof} angelegten  Dekonstruktion  der
Transzendentalphilosophie von innen stehen die Kausalitétskritik und das daraus
hervorgehende Reihenfolgenargument gegen die Technik des Prdsuppositionierens.
Viertens, am Ende des so beschrittenen iterativen Erkenntnisprozesses gelangt das
raum-zeitliche Denken ans ultimative und finale AuBerste, nimlich an den
Oszillationsrand des Sagen/Zeigen-Komplexes. Fiinftens, der aus dem Fragen nach den
Grenzen des Ganzen konsequenterweise resultierende Sagen/Zeigen-Komplex ist bei
NIETZSCHE nicht nur eine theoretische Figur, sondern als hierarchisches
Komplexititsgefiige auch in der Anlage des Gesamtwerks sowie in der Dramaturgie
jedes einzelnen Buchs enthalten (Stichwort: Esoterik/Exoterik, ja- und neinsagende
Philosophie). Sechstens, weil das, was sich nur zeigt, nicht gesagt werden kann,
sondern sich lediglich im Vakuum fiir eine iiberkomplexe Pointe ausweist, stehen bei
NIETZSCHE Theorie und Praxis nicht in thematischer Konkurrenz, sondern entsprechen
sich insofern die begrifflich-reflexive Peripherie als Theorie die conditio sine qua non
fiir das praktische Moment des Sich-Zeigens einer Pointe ist. Siebtens und letztens, der
iterative  Erkenntnisprozess, welcher von der theoretischen Peripherie eines
grammatisch raum-zeitlich pridestinierten Sagens zum praktisch-iiberkomplexen
Zeigen fiihrt, entwickelt sich entlang einer konzeptionellen Dialektik, durch die
tiberhaupt erst unzweifelhaft klar wird, worin sich NIETZSCHEs genuin-faktische
Grenz-Konzeption gegen juridisch-hypothetische Varianten abhebt.

® Warum in diesem spiten Stadium des iterativen Erkenntnisprozesses die Vorstellung einer duBeren
Natur und damit der Isolationsvorwurf nicht so ohne weiteres obsolet werden, wird sich noch sehr
deutlich in der Auseinadersetzung mit der Interpretation von Giinter ABEL (1998) zeigen (vgl. unten
I1./2.2). Hier nur so viel: Wer darauf insistiert, dass das begrenzte Ganze radikal immanent sei, muss erst
klarstellen, wie jemals von einem Inneren gesprochen werden kann, ohne dass sich automatisch die Frage
nach dem AuBeren stellt. Denn wie wir oben bereits sagten: Es ist der Raum, der alles ist und doch nicht
alles ist, weil er und gerade er nicht ohne ein Inneres und ein AuBeres vorgestellt werden kann.

18



Zu diesen Thesen wird das im Titel der vorliegenden Arbeit NIETZSCHE iiber das
Ganze. Immanenz und Differenz in Jenseits von Gut und Bose. Eine konzeptionelle
Analyse enthaltene Problem eines begrenzten Ganzen hinfiihren. Denn dass das Ganze
radikal immanent sei, darin sind sich so gut wie alle NIETZSCHE-Interpreten einig.
Dieselbe Einigkeit herrscht auch in Bezug darauf, dass NIETZSCHE ein Philosoph der
Differenzen sei, der auf nichts Definitives festgelegt werden kann. Freilich ist beides
richtig. Aber nur selten wird die darin enthaltene paradoxe Tendenz anerkannt: Denn
ohne definierende Differenzen, beziehungsweise Grenzen gibt es kein Ganzes. Wenn
das Ganze aber Grenzen hat, dann hat es auch ein AuBeres und ist eben deshalb nicht
mehr immanent, sondern different. Es wird darin die Erforderlichkeit eines
Kompromisses deutlich zwischen dem Ganzen und seiner, wie wir oben sagten,
unsichtbaren Projektionsfliche, weshalb die anfingliche Frage lautet: Wie organisiert
NIETZSCHE den Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz?

19



L

Vorbemerkungen

1.
Methode

1.1

Philologische und systematische Herangehensweisen

Die Philosophie Friedrich NIETZSCHEs, sieht man einmal von der Ludwig
WITTGENSTEINS ab, ist die wohl am schwersten zu lesende: Jedes Wort wirft die Frage
nach seiner Bedeutung im Zusammenhang auf, das resultiert aus NIETZSCHESs
aphoristisch-fragmentarischen Stil, sodass man keine Zeile ohne den ganzen
Aphorismus, keinen Aphorismus ohne das ganze Kapitel, kein Kapitel ohne das ganze
Buch, kein Buch ohne das ganze veroffentlichte Werk und das Werk zuletzt nicht ohne
zumindest mittelbare Berithrung mit der konstellatorischen Umgebung samt Nachlal,
Briefen und sonstiger authentischer Quellen anrithren darf. Wer NIETZSCHE eine
Antwort abringen will, erhilt nichts, solange er nicht das Ganze seiner Philosophie in
Hénden hilt. Das macht ihn zu einem Systematiker der Begriffe, Figuren und Symbole,
denn die Bedeutung eines Symbols kann nur in Riicksicht der Gesamtheit aller
Symbole vollstindig erschlossen werden. Dies ist auch genau das, was die Nachwelt in
der Hauptsache von NIETZSCHE behalten hat: Ein insgesamt selbstreferenzieller
Verweisungszusammenhang interpretationsbediirftiger Symbole.

Um dies festzustellen, vermeinte man nicht erst die unldngst begonnene
philologische Aufholjagdlo abwarten zu brauchen, was die Interpretationsvielfalt
geradezu wuchern lieB. Verbunden mit der unbestreitbaren Kompliziertheit der
NIETZSCHEschen Philosophie hat derlei verkiirzter und sorgloser Zugriff zwei
stilbildende  Negativtrends hervorgerufen, die eine historisch-positivistische
Gegenbewegung rechtfertigen: Erstens entstellende Systematisierung und zweitens
verstellende Chaotisierung. Die Systematiker (z.B. Maudemarie CLARK; vgl. unten
I1./2.1 und 2.3.1), welche an NIETZSCHE mit einem theoretischen Desiderat herantreten,
das sie bestitigt wissen wollen, geben fast ebenso Anlass noch einmal nachzuhaken,
wie jene Verdunkler (z.B. Alexander NEHAMAS; vgl. unten 1I./2.1 und 2.4), die bei
jedem Versuch, NIETZSCHE etwas Stichhaltiges abzugewinnen, ausweichen und eifrig
solange das Original gegen die Adaption in Schutz nehmen, bis iiberhaupt nichts

Bestimmtes mehr zu verstehen iibrig bleibt.

!9 Gemeint ist der sich derzeit in Arbeit befindende Nietzsche-Kommentar in sechs Binden von Barbara
NEYMEYR und Andreas Urs SOMMER. Diese Initiative zur philologischen ErschlieBung des
NIETZSCHEschen Werks verdankt sich der Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg, genauer dem Institut fiir
Neuere Deutsche Literatur, sowie der Heidelberger Akademie der Wissenschaften.

20



Mit einem Minimum an Phantasie und intellektueller Redlichkeit konnte man sich
angesichts dieser beiden, mit Verlaub drgerlichen, Tendenzen freilich dazu verleitet
fiihlen, die Wahrheit in der Mitte zu vermuten — das hiee dann weder System noch
Chaos, oder wenigstens von beidem etwas, aber blo} nicht zu viel. Dass dieser Schritt
gleichsam vom Regen in die Traufe ein noch viel groBeres Argernis wire, sofern dabei
die eigentlich konstruktive Intention in der systematischen Vergewaltigung oder
chaotischen Verdunklung verkannt wird, erklédrt sich von selbst. Denn die Mentalitét
des ,ein bisschen hiervon, ein wenig davon’ verdringt die Notwendigkeit, dass der
Leser einen Text problematisch unter Druck setzen muss, wenn er denn irgendetwas
verstehen will, und zugleich die Intention des Autors zu respektieren hat, wenn dabei
der Gegenstand nicht aus den Augen geraten soll. Der an dieser Stelle ausweichende
systematisch-hermeneutische ~Mischdiskurs gibt sich den Anschein, sowohl
systematisch als auch fiir den Autor sensibel zu sein, wo er doch viel eher keines von
beidem ist.

Nach Jahren der systematischen Uberreizung und chaotischen Gegenwehr haben
nun also die Historiker Oberhand gewonnen, die sich der Eskalation der NIETZSCHE-
Interpretation  bislang  sehr erfolgreich als pragmatische  Spielverderber
entgegenzustellen wussten. Der Historiker erfragt in Anbetracht der diffusen
Diskussionslage innerhalb der NIETZSCHE-Rezeption mit einigem Recht zuerst einmal,
was tatsdchlich in NIETZSCHEs Biichern zu lesen steht und an welche Quellen diese
seine Texte angelehnt sind. Es weicht dabei die hypothetische Frage, warum
NIETZSCHE das, was er gesagt hat, so und nicht anders gemeint haben muss, der
niichternen Frage, was NIETZSCHE wann und wo ,tatsdchlich’ gesagt hat. Dabei
gewinnt der textliche Sachverhalt nicht nur auf Kosten der problemorientierten
Rekonstrukteure Uberhand, sondern auch zu Lasten derer, welche NIETZSCHE als den
theorie-aversen Regisseur des Chaos sehen wollen. Dieser begriilenswerte Trend zu
einer positivistischen Philologie, welche sich nun anschickt, den bislang entstanden
Interpretationssumpf trocken zu legen, verspricht dazu beizutragen, das schon
gesicherte theoretische Erbe NIETZSCHEs klarer zu fassen und dessen Philosophie
insgesamt gegen plumpe Adaptionsversuche zu verteidigen.

Mittlerweile darf man sich sogar fragen, ob NIETZSCHE in philosophischen
Fakultiten iiberhaupt noch in die Hand genommen werden darf, oder nicht besser
vorerst den Literaturwissenschaften iiberlassen bleiben sollte. AuBerstenfalls wiire sein
Werk, solange die Exegeten nicht das letzte Wort gesprochen haben, fiir die
zeitgenOssische  Philosophie gestorben. Denn nicht nur jede akademische
Zulassungsarbeit, sondern {iberhaupt jedes monographische Unterfangen ist
hoffnungslos iiberfordert, beim Erfragen von etwas Bestimmten immer gleich das
Ganze mit in die Hand bekommen zu sollen. Dementsprechend keimt gegenwirtig

insgesamt die Ahnung auf, dass es mit der bisherigen, genuin theoretisch interessierten

21



NIETZSCHE-Forschung nicht weit her ist, und man neigt dazu, die neue
Herkulesaufgabe der Philologen abzuwarten, bevor man sich auf diesem Feld wieder
mit einer eigenen Interpretation aus der Deckung wagt. Ist dies der Weisheit letzter
Schluss? Bei all den produktiven Aspekten der philologischen Positivierung sollte man
doch aufmerksam bleiben, dass sich die so genannte ,Neue Nietzsche Philologie“"
nicht vollkommen im wenig problemorientierten Dokumentarischen verliert. Sicherlich
zeugen NIETZSCHEs Texte von dessen Willen, einerseits gewissenhaft und mit
philologischer Exaktheit gelesen zu werden. Andererseits verleiht der so eigenwillige
Vordenker des dritten Jahrtausends mit der Interpretationsbediirftigkeit seiner Schriften
aber auch dem Wunsch Ausdruck, die ,,Philosophen der Zukunft* (vgl. KSA, 5, JGB;
Untertitel) zu inspirieren, seine Philosophie fruchtbar fortzuschreiben und also auch
umzuformen.

Nun sollen die vorliegenden Untersuchungen natiirlich keinesfalls den Eindruck
erwecken, deren Verfasser mafle sich an, ein Philosoph der Zukunft in NIETZSCHEs
Sinn zu sein. Etwas bescheidener wird sich lediglich ausbedungen, an denselben mit
einer nicht philologischen, sondern systematischen Sachfragestellung herantreten zu
diirfen. In Anabetracht der oben geschilderten Rezeptionslage muss und soll sich
allerdings unbedingt vor dem Vorwurf gegen die systematische NIETZSCHE-Rezeption
gehiitet werden, den Andreas U. SOMMER zu Recht erhoben hat, ndmlich ,,aus dem
scheinbar ungeordneten Textkonvolut ,Nietzsche’ das zusammenzuklauben, was gerade
synthetisiert werden kann* (vgl. SOMMER, 2000, 28).

Wie also gehen die vorliegenden Untersuchungen mit der momentanen Brisanz
beziiglich der sich philologisch zunehmend positivierenden NIETZSCHE Forschung um?
Dazu eine grundsitzliche methodologische Reflexion: Um Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit erheben zu konnen, muss eine akademische Dissertationsarbeit
zumindest nachvollziehbar machen, wie sie zu ihrem Ergebnis kommt. Dazu sind
wiederum zwei Dinge notwendig: FEin positiver Ausgangspunkt und ein
problematischer Kontrapunkt. Zwischen diesen beiden Extrapolationen spannt sich
dann so etwas wie eine Problematizititsamplitude auf, innerhalb derer sich das
Ergebnis der jeweiligen Untersuchung verorten, durch Dritte nachvollziehen und
dadurch letztlich tiberhaupt erst beurteilen ldsst. Denn auf der einen Seite ist die
lediglich philologische Erfassung eines evidenten Positums fiir sich genommen nichts
weiter als eine Substitution, die niemanden synthetisch iiber das hinaus belehrt, was
ohnehin schon auf der Hand liegt, wenn auch dergleichen analytischer Erlduterungswert
unbestritten bleibt. Ebenso wenig ziemt es sich fiir eine akademische Arbeit, im
Monolog und ohne Bezug auf Gegebenes problematisch vor sich hin zu reflektieren,

weil ohne die entsprechende positive Anbindung dieses Reflektieren auf alles Mogliche

' Gemeint ist insbesondere die Arbeit mit der KGW IX und dem Nietzsche-Wérterbuch von Werner
STEGMAIER an der Universitit Greifswald.

22



hinauslaufen kann, nur eben auf nichts Bestimmtes, sodass auch dadurch niemandes
Wissen gemehrt wird. Erst das kritische Gegeneinanderstellen von ,konkreter
Faktizitat’ und ,abstrakter Problematizitit’ sorgt gleichsam fiir die zur Erkenntnis
notwendige Reibung beim philosophischen Arbeiten.

Was bedeutet dies im Fall der textbasierten NIETZSCHE-Forschung? Zuerst einmal
kann die Textlage als historisch evidentes Positum den Part der konkreten Faktizitit
erfiilllen. Denn im Zweifel dient diese als Kriterium zur Beurteilung der
problematischen Rekonstruktion. Auf der anderen Seite stellt den Kontrapunkt
abstrakter Problematizitét ein an und fiir sich unabhéngig bestehendes Problem dar, hier
die Frage nach dem konzeptionellen Schema raum-zeitlichen Philosophierens im
Horizont des Ganzen, die sich zum Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz
zuspitzt (vgl. unten 1./2.). So gesehen wiren die Bedingungen fiir eine wissenschaftlich
belastbare Forschungsarbeit also schon erreicht, wenn nur ein Text und eine
philosophische Sachfrage gegeben sind. Nun ist es aber so, dass erstens der
NIETZSCHEsche Text, wie eingangs angedeutet, nicht ohne weiteres fiir sich selbst
spricht, und zweitens, die Frage etwa nach dem Ganzen an und fiir sich genommen
wiederum alles Mogliche nur eben nichts Bestimmtes bedeuten kann — es dringen sich
nidmlich sogleich Fragen auf wie zum Beispiel: In welchen Zusammenhang miissen wir
uns das Thema denken? Warum gibt es hier iiberhaupt ein Problem? Unter welchen
Bedingungen lasst sich das Problem 16sen? Welche Relevanz hat die Losung des
Problems? etc.

Um es auf den Punkt zu bringen: Beiden Faktoren, dem Text als Ausgangspunkt
und dem Problem als Kontrapunkt, eignet eine hermeneutische Dimension, die der
weiteren Beriicksichtigung bedarf. Es ist dabei schlicht zu kldren, wie ,es’ in beiderlei
Fillen gemeint ist, beziehungsweise was ,es’ jeweils bedeutet. Hier wiire vollkommene
Priézision natiirlich zu viel verlangt aber es kann doch durch einen hinreichend hohen
Grad an Transparenz wiederum fiir Dritte beurteilbar gemacht werden, warum die
Untersuchungen jeweils von welchem ,Meinen’ ausgehen. Hierzu gilt es die
Extrapolationen, gemeint sind der Text als Ausgangspunkt (konkrete Faktizitdt) sowie
das Problem als Kontrapunkt (abstrakte Problematizitit), an heuristische Fluchtpunkte
anzubinden, die die Art und Weise transparent werden lassen, wie der Verfasser der
Rekonstruktion, also ich, das jeweilige ,Meinen’ versteht. Oder einfacher: Ich gebe dem
Leser Kriterien an die Hand, die es ihm erlauben, nicht nur die Entfernung zwischen
Rekonstruktion und Text zu beurteilen, sondern auch, welche Bedeutung Text und
Problem fiir mich selbst haben. Dabei kommt es nicht darauf an, dass mein eigenes
Verstindnis des Textes und des Problems unbedingt mit der tatsdchlichen Absicht
Seitens des Autors oder mit dem universell giiltigen Sachverhalt iibereinstimmen
miissen, schlieBlich geht es beim Meinen um etwas personliches und damit sehr

kompliziertes. Wichtig ist vielmehr, dass mein Verstindnis des autorenspezifischen

23



Meinens sowie des universellen Sachverhalts, die jeweils dem konkreten
Ausgangspunkt und dem problematischen Kontrapunkt als heuristische Fluchtpunkte
korrelieren, fiir Dritte nachvollziehbar und dadurch beurteilbar dargestellt werden.

Auf dieser methodologischen Basis ldsst sich endlich eine transparente
Begriindung fiir den Aufbau der Arbeit entwickelt, das heiit, in einem zu
Orientierungszwecken hinreichendem Mall zu beantworten, was warum an welcher

Stelle behandelt wird. Dies wird Gegenstand des folgenden Abschnitts sein.

1.2

Aufbau der Untersuchungen

Beim Aufbau der Untersuchungen wurde versucht, die oben (vgl. I./1.1) angestellten
methodologischen Reflexionen sichtbar werden zu lassen. Gemeint ist damit
insbesondere die Struktur der Kapitel I bis IV, die Ausdruck des Bemiihens ist, die
Sicherstellung eines Textbefunds in Hinblick auf ein sachliches Problem sowie die
anschliefende Rekonstruktion mdoglichst prizise auseinander zuhalten und je fiir sich
neutral zu gestalten. In dieser Hinsicht macht den ersten Schritt bereits der Absatz 1./2.
mit den thematischen Vorbemerkungen, wo die im Titel der vorliegenden Dissertation
NIETZSCHE iiber das Ganze. Immanenz und Differenz in Jenseits von Gut und Bose.
Eine konzeptionelle Analyse enthaltenen zentralen Begriffe gekldrt werden und eine
erste Rechtfertigung ihrer Anwendung auf NIETZSCHE erfolgt. Dabei wird sich ein
konzeptionelles Philosophieverstindnis als der Rahmen erweisen, in dem das an und
fiir sich unabhingig von NIETZSCHE bestehende, bei diesem aber sehr deutlich
identifizierbare, vornehmlich theoretische Sachproblem eines Zielkonflikts zwischen
Immanenzdesiderat und sinnstiftender Differenz wie etwa im menschlichen
Realititsbezug verhandelt wird.

Mit der Feststellung eines Problems sowie einer Verbindung desselben mit
NIETZSCHEs Denken wire der Anfang gemacht, dem sich entsprechend unserer
Methodologie der folgende Schritt anzuschlieBen hat: Es muss nachvollziehbar
gemacht werden, was genau unter ,NIETZSCHE’ verstanden wird. Dies in zweierlei
Hinsicht: Erstens in Bezug auf NIETZSCHE selbst und zweitens in Bezug auf die
Sekundirliteratur, welche diesen in vergleichbarer Weise mit Problemen konfrontiert,
wie es hier geschieht. Zur Vergewisserung, wer ,NIETZSCHE’ oder was die ,Philosophie
NIETZSCHES’ ist, werden sich die Untersuchungen in Abschnitt II./1. von einem Blick
auf dessen Gesamtwerk her anndhern, um sich dann auf einen bestimmten Teil als
Primértext, ndmlich die ersten beiden Hauptstiicke von JGB, konzentrieren zu kdnnen.
Dazu liefert NIETZSCHEs Ecce homo (EH) eine hervorragende Hilfestellung, wo dieser

seine Philosophie insgesamt sowie die Stellung jedes einzelnen Werks in ihr Revue

24



passieren ldsst. Daher befassen sich die Abschnitten I1./1.1 bis 1.3 mit EH. Das daraus
folgende Ergebnis, welche Aussagen zu NIETZSCHEs philosophischen Kerngedanken
gehoren (II./1.3.1) und welcher Gestalt sein spezielles Philosophieverstindnis ist
(I1./1.3.2), wird dann die Grundlage bilden, von der aus in Kapitel III die Lektiire von
JGB angegangen werden kann.

Zuvor ist allerdings noch zu klédren, inwiefern der konzeptionelle Rahmen sowie
die Problemstellung des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz nicht nur
subjektiv, sondern auch objektiv, das bedeutet aus Sicht der relevanten Forschung, in
Bezug auf NIETZSCHE berechtigt sind. In diesem Sinn befasst sich Abschnitt II./2. mit
der theoretischen NIETZSCHE-Rezeption, wobei wie folgt vorgegangen wird: Da die
vorliegende Arbeit einen textanalytischen Schwerpunkt hat und versucht, eine
moglichst pridzise Aussage liber ein klar definiertes Problem zu machen, anstatt eine
Diskussion in der Breite zu fithren, was freilich ebenso legitim ist, miissen die
wissenschaftlichen Ankniipfungspunkte angemessen herausgearbeitet und klar
dargestellt werden. Es wird also, vereinfacht ausdriickt, darum gehen, nur die
wichtigsten Ansdtze der Rezeption moglichst umfassend zu beriicksichtigen, anstatt
eine moglichst umfassende Anzahl an Lehrmeinungen mit einzubeziehen. Trotzdem ist
eine Verortung im allgemeinen Diskurs der NIETZSCHE-Forschung selbstversténdlich.
Daher wird zundchst eine grobe Typologie theoretischer NIETZSCHE-Rezeptionen
entworfen (II./2.1), auf Grund derer dann eine Auswahl der wichtigsten Referenzen
innerhalb der Sekunddrliteratur erfolgt. Aus dieser Auswahl werden Giinter ABEL
(I1/2.2) und Peter BORNEDAL (II./2.3) als Protagonisten des hier avisierten
Forschungsfeldes hervorgehen, deren Ansidtze dann jeweils ausfiihrlich ausgefiihrt,
gewiirdigt und kritisiert werden. Den Rezeptionsteil abschlieend erfolgt dann noch ein
Blick auf die Sekundairliteratur, die sich mit JGB als Primirtext befasst, wobei die
Arbeit von Laurence LAMPERT, wenngleich dieser einen praktisch-politischen
Problemfokus anlegt, von besonderer Bedeutung sein wird.

Nachdem feststeht, welches Problem vor welchem wissenschaftlichen
Hintergrund auf NIETZSCHEs JGB angewendet werden soll, muss der Text weiter
eingegrenzt werden. Dazu wird im dritten Kapitel vor der eigentlichen Textanalyse
zuerst ein Blick auf das gesamte Buch geworfen, um vor dem Hintergrund des Aufbaus
und NIETZSCHEs kompositorischen Kalkiils eine Priorisierung vorzunehmen. Dabei
wird sich zeigen, dass JGB, wie schon von Leo STRAUSS bemerkt (vgl. ders., 1983,
176.), tatsidchlich von einem Gesamtrahmen getragen wird (vgl. 1II./1.1), der zwei von
einer Ziasur im vierten Hauptstiick getrennte Teile in sich fasst. Ferner schafft
NIETZSCHE im ersten Teil (vgl. III./1.2) die grundsitzlichen philosophischen
Rahmenbedingungen innerhalb derer er dann die wichtigsten Themen diskutiert,
welche die Beziehung, respektive Distanz zwischen Mensch und Philosoph betreffen,

und dies im zweiten Teil (vgl. II1./1.3) zu einer philosophischen Pointe entwickelt. Weil

25



dementsprechend das Ganze, von dem im Untertitel der vorliegenden Untersuchung die
Rede ist, als Problem von NIETZSCHE vorrangig im ersten Teil und dort, wie sich
zeigen wird, insbesondere in den ersten beiden Hauptstiicken verhandelt wird, befasst
sich die detaillierte Textanalyse in III./2. mit eben dieser Passage.

Die Auseinandersetzung mit dem Primirtext erfolgt dann entsprechend der
Reihenfolge der Aphorismen im Original (vgl. III./2.1 und 2.2) und wird insgesamt von
dem Bemiihen geprigt sein, konzeptionelle Strukturen zu identifizieren und so einen
textlichen Sachverhalt sicher zustellen sowie einen Zugang zu NIETZSCHEs Umgang
mit dem Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz zu finden. Dabei werden in der
Regel mehrere Aphorismen gruppiert und als FEinheit analysiert. Besonderes
Augenmerk wird auf dem Zentrum des zweiten Hauptstiicks um die Aphorismen 34, 36
und 39 liegen, das in den Abschnitten 11I./2.2.3.1 bis 2.2.3.4 im Einzelnen erortert wird.
Ziel ist es, einen philosophischen Sachverhalt zu sichern, an den dann im Zuge einer
Rekonstruktion weiterfithrende sowie auch erginzende, jedenfalls iiber NIETZSCHE
hinausgehende und daher methodologisch gesehen spekulative Anschlussiiberlegungen
gekniipft werden konnen. Wenn man so will, entspricht also Kapitel III einer
analysierenden Lektiire und Interpretation in Hinsicht der hier aufgeworfenen
Fragestellung und Kapitel IV einer synthetischen Rekonstruktion (Weiterfithrung und
Systematisierung). Auch wenn die Rekonstruktion bei weitem nicht den Hauptteil der
Untersuchung darstellt und ebensowenig mit der Textanalyse in Betreff des Umfangs
verglichen werden kann, so ist die Trennung dieser beiden Teile doch von
grundlegender Bedeutung fiir den hier gewihlten methodologischen Ansatz. Auf die
dort erzielten Ergebnisse wird erst an Ort und Stelle einzugehen sein, um die
Untersuchung nicht dem Vorwurf auszusetzen, von Anfang an gewusst zu haben, was
vermeintlich herausgefunden werden wollte.

Ferner diirften bei einem Blick auf die Gliederung der Textanalyse die Exkurse
[E-I] bis [E-V] auffallen, die durch eckige Klammern und Sperrung hervorgehoben
sind. Hier werden inhaltliche Themen ausgefiihrt, welche fiir das Verstindnis der
Gesamtzusammenhidnge wichtig sind, wegen ihres Umfangs allerdings gesondert
verhandelt werden miissen, wenn man iiber die problematische Einheit der Textanalyse
nicht den Uberblick verlieren mochte. Gleichwohl greift die Rekonstruktion in vielerlei
Hinsicht auf die Exkurse zuriick, weil sich dadurch die Maoglichkeit eroffnet,
NIETZSCHEs Positionen in diesen Dingen iiber JGB hinaus in Betracht zu ziehen. An
dieser Stelle sei ebenfalls noch vorausgeschickt, dass manche Abschnitte, da wo es sich
eben anbietet, ebenfalls durch eckig geklammerte Ziffern — [i], [ii], [iii] etc. — unterteilt
sind, was in der Gliederung allerdings keine Beriicksichtigung findet. Denn dies betrifft
nicht die Logik des Aufbaus, sondern ist bei aulergewohnlicher Liange oder inhaltlicher

Kompliziertheit lediglich zum Zweck der besseren Orientierung fiir den Leser gedacht.

26



Insgesamt hilt sich der Aufbau der Arbeit also an klare Vorgaben, die vor allem
die Okonomie des wissenschaftlichen Arbeitens deutlich werden lassen sollen: Der
groBe Umfang ist keiner fleiBigen Ausfiihrlichkeit geschuldet, sondern den
Notwendigkeiten, welche sich aus dem methodologischen Gebot ergeben, dass jederzeit
nachvollziehbar sei, warum, was, in welchem Ausmaf}, an welcher Stelle be- und
verhandelt wird.

2.

Thema

2.1
Zum Begriff der Konzeption

Die thematischen Einfiihrungen sind bewusst kurz und allgemein gehalten. Hier geht es
vorerst vor allem darum, eine hinreichende Vorstellung zu vermitteln, worin beziiglich
der Theorie NIETZSCHEs iiberhaupt das Problem gesehen wird. Dabei handelt es sich
ganz ausdriicklich nicht um Prédliminarien im Sinne einer Kldrung dessen, was von
vornherein als unbezweifelbar angenommen werden soll. Wie beziiglich des Aufbaus
bereits gesagt, haben die Vorbemerkungen vielmehr heuristischen Charakter und
dienen zundchst einem hermeneutischen Zweck. Ziel ist es, die Moglichkeit eines
nachvollziehbaren Verstindnisses zu erdffnen, um darin das hier verfolgte
Erkenntnisinteresse in Bezug auf NIETZSCHE in einer Weise entwickeln zu konnen,
dass neben dem Zwang der Argumente durch das frilhe Bemiihen um Verstindigung
am Ende zu so etwas wie einem philosophischen Konsens fiihrt. Daher sei an dieser
Stelle noch einmal betont, dass hier nicht von ,dem’, sondern von ,einem’
Konzeptionsbegriff die Rede sein wird. Durch diese Bemerkung soll die Untersuchung
von etwaigen universalistischen Anspriichen wenn auch nicht befreit, so doch deutlich
entlastet werden. Stattdessen soll dadurch nur, wie schon gesagt, so etwas wie eine sehr
grundsitzliche Verstindigungsbasis entstehen, wie philosophisch miteinander zu
sprechen wire. Fragt sich also: Wie ist diese gemeinsame Basis beschaffen, von der aus
wir in Kapitel II zuerst auf NIETZSCHEs Philosophie insgesamt in EH sowie wie auf die
theoretische Rezeption derselben bei ABEL und BORNEDAL zugehen werden?

Um diese Frage zu kldren, sei zundchst sozusagen ex nihilo ein Vorschlag
gemacht. Es gibt ndmlich ein Zitat aus Die frohliche Wissenschaft (FW), das sich
ausgezeichnet eignet, um einen an theoretischen Problemen orientierten Zugang zu der
Philosophie NIETZSCHEs zu finden, wie dieser den vorliegenden Untersuchungen
vorschwebt. Dabei handelt es sich um den Anfang des ziemlich bekannten Aphorismus

374 aus dem fiinften Buch von FW, das passender Weise kurz nach JGB entstanden ist,

27



dessen ersten beiden Hauptstiicke den Primirtext fiir die Textanalyse in Kapitel III
ausmachen werden. Hinsichtlich des Erscheinungsjahrs — JGB/1886 und F'W, Buch
fiinf/1887 — 1ist dieser Ankniipfungspunkt also nicht einmal weithergeholt. Die

Textstelle lautet wie folgt:

LsUnser neues ,Unendliches’. — Wie weit der perspektivische Charakter des
Daseins reicht oder gar ob es irgend einen andren Charakter noch hat, ob nicht ein
Dasein ohne Auslegung, ohne ,Sinn’ eben zum ,Unsinn’ wird, ob, andrerseits, nicht
alles Dasein essentiell ein auslegendes Dasein ist — das kann, wie billig, auch durch
die fleissigste und peinlich-gewissenhafteste Analysis und Selbstpriifung des Intellekts
nicht ausgemacht werden: da der menschliche Intellekt bei dieser Analysis nicht umhin
kann, sich selbst unter seinen perspektivischen Formen zu sehn und nur in ihnen zu
sehn. Wir konnen nicht um unsre Ecke sehn: es ist eine hoffnungslose Neugierde,
wissen zu wollen, was es noch fiir andre Arten Intellekt und Perspektive geben konnte
[...]“ (KSA, 3, FW, 626)

Der Vorschlag lautet nun, da es diesem Abschnitt ja um die Skizzierung von
Zusammenhidngen gehen soll, die unabhédngig von NIETZSCHE bestehen, zu diesen
einen Zugang zu finden, sich gewissermallen voraussetzungslos die folgende,
naheliegende Frage zu stellen: Wie kann NIETZSCHE wissen, dass der ,,menschliche
Intellekt [...] nicht umhin kann, sich selbst unter seinen perspektivischen Formen zu
sehn und nur in ihnen zu sehn“ wenn wir Menschen ,,nicht um unsre Ecke sehn
konnen? Wie also soll man wissen, dass das menschliche Sehen iiberhaupt Ecken hat,
um die es nicht sehen kann, wenn wir NIETZSCHE hier beim Wort nehmen und mit ihm
davon ausgehen, dass kein noch so angestrengtes Nachdenken gerade dariiber auch nur
zu irgendeinem Ergebnis kommen kann? Nun machen wir nicht den im Vorwort scharf
kritisierten Fehler und beenden solches Fragen bereits im Ansatz mit dem Verweis auf
ein chaotisches Spiel des Perspektivischen, das sich nun einmal nicht scharf fassen ldsst
und insofern eben ,,unser neues Unendliches* ist, sondern bleiben dabei und versuchen
die Frage zu beantworten.

Bei diesem Versuch sollte das sich in der Frage andeutende duferst komplizierte
Problem des ,um die eigenen Ecken Sehens’ zuerst einmal so klar wie moglich gefasst
werden. Dazu muss man sich, zunichst unabhingig vom Moment der Unendlichkeit,
einfach nur auf das Bild einlassen, dessen sich NIETZSCHE hier bedient: Jeder Blick
erdffnet ein Gesichtsfeld und ist somit limitiert. Wortlich zu nehmen sind dabei die
Begriffe ,Feld” und ,Limitation’, die beide nichts anderes meinen als einen Raum, der
irgendwo beginnt und anderswo aufhort. Dies vermittelt freilich eine schon sehr viel
konkretere Vorstellung, auf der sich im Folgenden aufbauen lédsst. Denn was den Raum
anbelangt, so hat davon jeder einen vergleichsweise klaren Begriff, weshalb es am
wahrscheinlichsten ist, dass man sich diesbeziiglich auf eine gemeinverstindliche
Sprache wird einigen konnen. Bei den Ecken des perspektivischen Charakters des

Daseins wire dies hier am Anfang der Untersuchungen noch ungleich schwieriger.

28



Sobald dann eine in diesem Sinn gemeinsame Grammatik entworfen wurde — es wird
sich damit der im Titel dieses Abschnitts vorausgeschickte Begriff der Konzeption
verbinden —, kann davon zu der schon sehr viel spezielleren Frage iibergegangen
werden, was sich daraus fiir die Philosophie NIETZSCHEs ergibt, der es dem Vernehmen
nach ganz besonders darauf angekommen sein soll, den Menschen von jeglichem
iiberirdischen Einfluss — man beachte auch hier die rdumliche Konnotation — zu
befreien und wieder mit der Realitidt auszusohnen. Das jedenfalls steckt hinter der
Uberschrift des dann folgenden Abschnitts 1./2.2, wo sich die fiir diese Untersuchungen
so zentralen Begriffe der Immanenz und Differenz wiederfinden.

Nun zum Begriff der Konzeption, der auf die Gestalt einer philosophischen
Theorie und also die Frage abzielt, inwiefern sich diese in einer Sprache des Raumes
nachempfinden ldsst. Im Lichte des oben zitierten Aphorismus 374, FW riickt damit
freilich die ebenfalls beriihmte, NIETZSCHE einhellig nachgesagte Theorie des
Perspektivismus in den Fokus. Welch ein Verstidndnis des Perspektivismus erdffnet sich
also, wenn man den darin enthaltenen rdumlichen Gestaltungsmomenten nachgeht?
Dazu miisste freilich zuerst einmal gekldart werden, was unter einer rdumlichen
Sprechweise zu verstehen sei. Wem dieser Gedanke abstrus anmutet, sollte sich die
Frage stellen, warum sinngeméfl PLATON von einer Hohle der Poliswelt, DESCARTES
von einem Fundament des Denkens oder KANT von den Grenzen der Vernunft
gesprochen hat. Oder um etwas aktuellere Beispiele zu wiéhlen: Warum hat
WITTGENSTEIN von den Grenzen der Sprache oder Willard van Ornam QUINE vom
Rahmen einer Theorie gesprochen? Es diirfte wohl auch ohne ausfiihrliche
ideengeschichtliche Reflexion einleuchten, dass Philosophen ihre Theorein auffillig oft
mit Hilfe einer raum-zeitlichen Bildsprache entworfen haben. Die hier auszufiihrende
konzeptionelle Betrachtungsweise geht nun freilich davon aus, dass es sich bei diesen
Konnotaten um mehr als nur illustrierende Hilfsmittel handelt, die man ebenso gut auch
weglassen konnte.

Nun konnen wir schlechterdings nicht all die genannten Theorien fiir sich in
Augenschein nehmen, um jeweils nachzuweisen, warum das Raumliche darin dasjenige
ist, worauf es ganz eigentlich ankommt. Deshalb muss auch hier wieder vereinfacht
werden. Was also haben alle diese philosophischen Theorien gemeinsam? Hier eine
Antwort geben zu wollen, wire selbstredend vermessen. Und doch ldsst sich sagen,
dass es in der Philosophie direkt oder indirekt immer um die Frage nach dem Ganzen
geht, oder zumindest darum, ob und wenn ja wie diese Frage iiberhaupt aufgeworfen
und einer Losung zugefiihrt werden kann. So auch der Perspektivismus, der etwas
verkiirzt dargestellt besagt, dass alles perspektivisch ist und genau darin das Wesen des
Ganzen adédquat erfasst sei.

Dabei fillt sogleich auf, dass der Begriff des Ganzen selbst ebenfalls rdumliche

Implikationen bereithdlt. Man konnte also vermuten, dass die rdumliche Sprache der

29



philosophischen Theorien, wie sie oben angedeutet wurde, sich von dem Gegenstand
her erklirt, von dem sie Ausgang nehmen. Sprich: Weil die Vorstellung des Ganzen
selbst das Ritsel eines Raums mit einem Anfang und einem Ende, beziechungsweise mit
einem Inneren und einem AuBeren aufgibt, sind auch die Theorien, welche dieses
Ritsel zu l6sen suchen, ganz und gar dieser Sprech- und Denkweise verpflichtet. Es
droht uns eine sehr komplizierte Erorterung tiber den Unterschied zwischen einer
Theorie (Perspektivismus) und deren Gegenstand (das Ganze), die sich aber gliicklich
abkiirzen ldsst, wenn man sich auf die Vereinfachung einlisst, die der Begriff der
Konzeption méglich macht. Denn ganz egal, worauf das Bild des Raumes angewandt
wird, es geht immer zumindest um ein Inneres und ein Auferes. Es macht konzeptionell
gesehen keinen Unterschied, ob wir fragen ,Was ist der Perspektivismus?’ oder ,Was
ist das Ganze?. Wenn etwas als Raum begriffen wird, dann muss sich dies
grundsitzlich in dem Begriffspaar Innen/Auflen beschreiben lassen. Die einer Kldarung
bediirftigen Probleme bestehen dann nicht in einer eher generischen Erdrterung des
Unterschieds zwischen Theorie und Gegenstand, sondern in der riumlichen Grammatik
von Innen und Auflen sowie den daraus sich ergebenden Komplikationen: Was ist das
Perspektivische, was das Bewusstsein, was das Leben, was die Welt, was das
Universum? Ist es ein Raum ohne Auferes? Hat ein Raum ohne AuBeres iiberhaupt ein
Inneres? Wenn nein, ist es dann iiberhaupt noch ein Raum und wenn es kein Raum ist,
was denn? Wenn ja, wie soll man sich diesen Innenraum vorstellen? Was auch immer
an den Anfang des philosophischen Fragens gestellt wird, man kommt zuletzt immer
exakt zu denselben konzeptionellen Problemen, welche allesamt dieselben
Losungsstrategien erfordern.'” Das heiBt auch: Wie auch immer Interpreten ihre
Lesarten der Philosophie NIETZSCHEs verstanden wissen wollen, diese miissen sich in
dieser Art konzeptioneller Grammatik beschreiben lassen und zu klidren in der Lage
sein, wie die spezifischen, daraus sich ergebenden konzeptionellen Probleme
befriedigend gelost werden kdnnen.

Damit aber noch nicht genug: Wie bereits am Rande bemerkt, haftet dem Begriff
des Raums unabdingbar das Korrelat der Zeit an. Das ergibt sich schon allein daraus,

dass ein Raum, wie wir oben sagten, an einer Stelle beginnt und an einer anderen endet.

"2 Dies gilt im Folgenden auch fiir die Begriffe Wahrheit und Realitit. Wie oben (I./2.1) deutlich
gemacht wurde, ist es eines der Hauptanliegen der vorliegenden Untersuchung, die konzeptionellen
Strukturen zu abstrahieren. Akademische Lehrbereiche wie Theologie, Psychologie oder Kosmologie
verlieren dadurch an Bedeutung, denn es zidhlen ausschlieflich die Systemstellen, die Gott, das Ich oder
das Atom einnehmen. Dies ldsst freilich auch den Unterschied zwischen Ontologie oder
Epistemologie/Erkenntnistheorie in den Hintergrund treten werden. Der Ort der Wahrheit unterscheidet
sich konzeptionell in keiner relevanten Weise von dem Ort der Realitit, weshalb die Fragen ,Was ist
wahr?” und ,Ws ist real?’ in dieser Hinsicht austauschbar sind. Entweder eine Konzeption sieht einen
locus veritatis beziehungsweise realitatis vor oder nicht — es geht zuerst um den philosophischen Ort und
erst in zweiter Hinsicht um das, was in diesen Ort hineingelegt wird. Deshalb soll im Fortgang auch nicht
mehr zwischen Wahrheit und Realitit unterschieden werden, sondern nur noch von ,Wahrheit/Realitéit’
gemeinsam die Rede sein. Ausgenommen davon sind freilich Stellen, wo von Seiten der Primér- oder
Sekundérliteratur dediziert entweder von Wahrheit oder von Realitit gesprochen wird.

30



Das darin gelegene ,von hier nach da’ impliziert einen Weg, beziehungsweise einen
Prozess, womit, gemessen jedenfalls an der Statik des Raumes, das Moment der
Bewegung, beziehungsweise der Zeit auf den Plan gerufen wire. Dass die Zeit in der
philosophischen Theoriebildung seit jeher eine tragende Rolle gespielt hat, ist
zugegebenermalBlen nicht so offensichtlich wie im Fall des Raumes. Die Zeit erfreut
sich vielleicht deshalb keiner zu grolen Aufmerksamkeit bei Definitionsversuchen des
Ganzen, weil sie Verdnderung mit sich bringt, was in Anbetracht der Bemiihungen
philosophischer Theorien um Verbindlichkeit nur verstdndlich ist. Mit HERAKLIT,
EPIKUR, Gottfried Wilhelm LEIBNIZ, Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Edmund
HUSSERL oder Martin HEIDEGGER lassen sich allerdings einige prominente Denker
nennen, die dem zum Trotz bemiiht waren, in ihren Konzeptionen Bewegung,
Prozessualitidt und Zeitlichkeit einen angemessen Platz zuzuerkennen. Und selbst der
strenge Logiker Rudolf CARNAP kam nicht umhin, beim Realitdtsbezug von einer
Nach-(sic!)konstruktion zu sprechen.

Auch hier ginge es entschieden zu weit, fiir jede Theorie die jeweilige
argumentative Funktion der Zeit im Detail herauszuarbeiten zu wollen. Erneut miissen
oder besser konnen wir es uns einfach machen: ,Konnen’ deshalb, weil es vorerst noch
nicht ergriindet zu werden braucht, wie genau sich das Moment des Raumes mit dem
der Zeit verbindet. Sehen wir die Zeit vielmehr als zusitzliche Option an, die sich
eignet, die aus dem rdumlichen Denken sich ergebenden Schwierigkeiten zu l6sen,
indem wir das Innere und AuBere in Erweiterung gewissermaBen der Kategorien
Vorher und Nachher begreifen. Dies sei fiir den Anfang genug. Was sich daraus ergibt,
werden wir sehen. Es kann allerdings vorausgeschickt werden, dass NIETZSCHE fiir die
genannte prozessuale Komponente besonders sensibel war und seiner Philosophie den

Faktor der Zeit konzeptionell in hervorragender Weise zu integrieren wusste.

2.2
Problemhorizont: Der Zielkonflikt zwischen Immanenzdesiderat

und sinnstiftender Differenz

Noch einmal zuriick zu Aphorismus 374, FW: Genau genommen stellt NIETZSCHE dort
keine Theorie des Perspektivismus vor. Zumindest behauptet er nicht, dass das Dasein
einen perspektivischen Charakter habe. Was er sagt ist, dass man nicht sagen kann, wie
weit der perspektivische Charakter des Daseins reicht, oder ob das Dasein noch einen
anderen Charakter habe. Dariiber hinaus stellt er eigentlich sogar in Frage, ob das
Dasein iiberhaupt perspektivisch ist, wenn er sagt, dass nicht ,,ausgemacht* werden
kann, ob ,,alles Dasein essentiell ein auslegendes Dasein ist* oder nicht (Zitat vgl. oben
[./2.1). Dabei wird freilich sehr geschickt die Behauptung, dass der Charakter des

31



Daseins perspektivisch sei, gerade dadurch unterstrichen, dass dies ebenfalls
perspektiviert wird. Dabei wird das Perspektivische ins Perspektivische iibertragen,
wodurch es zu dem neuen Unendlichen kommt, mit dem die gesamte Uberlegung
tiberschrieben ist. Und genau dadurch, darin besteht gewissermaBlen die Raffinesse des
Arguments, wird der perspektivische Charakter des Daseins in eigentiimlicher Weise
evident. Fragt sich: Warum argumentiert NIETZSCHE nicht stringent, wo er es doch
konnte, sondern inszeniert vielmehr die Evidenz des Perspektivismus? Nur aus
stilistischen Griinden, wenn man es missgiinstig ausdriicken wollte, aus intellektueller
Eitelkeit? Wenn dies nicht der Fall ist, was angenommen werden sollte, wollte man es
sich nicht gleich wieder zu leicht machen, muss es wiederum auch dafiir einen
gewissermallen tiefer liegenden Grund geben. Tatsdchlich gibt es solch einen tieferen
Grund, wie sich im Folgenden noch zeigen wird. Dazu allerdings muss man die Frage
nach dem Ganzen, auf die der Aphorismus 374, FW referiert, von einer anderen,

nidmlich programmatischen Warte aus angehen.

[i] Denken wir uns dazu den in Aphorismus 374, FW verhandelten Perspektivismus in
konzeptioneller Hinsicht. Das Entscheidende, was durch die Perspektivisierung des
Perspektivischen iiber den Charakter des Daseins ausgesagt wird, ist dann nicht, dass
alles perspektivisch ist, sondern, dass das Dasein durch das Moment der Unendlichkeit
voll und ganz in sich abgeschlossen ist. Denn der ,,menschliche Intellekt* kann sich
selbst nur ,,unter seinen perspektivischen Formen* sehen, was nicht anderes heif}t, als
dass er sich selbst nicht von auflen, sondern nur von innen sehen kann. Mit anderen
Worten: Das perspektivische Dasein ist immanent. Hinter dieser Immanenz steht
endlich das programmatische Motiv, den Menschen von jedweden Autorititen im
Jenseits zu befreien und stattdessen sine Aufmerksamkeit ganz auf das Diesseits zu
lenken. So jedenfalls ist NIETZSCHEs Ausruf gegen Ende des Stiicks ,,Die vier groflen

Irrthiimer* aus GD zu begreifen:

,Man ist nothwendig, man ist ein Stiick Verhdngniss, man gehort zum Ganzen, man ist
im Ganzen, — es giebt Nichts, was unser Sein richten, messen, vergleichen, verurtheilen
konnte, denn das hiesse das Ganze richten, messen, vergleichen, verurtheilen ... Aber
es giebt Nichts ausser dem Ganzen!” (KSA, 6, GD, 96)

Der Inhalt dieses Zitats, ldsst sich sehr treffend mit Worten aus HEIDEGGERS
NIETZSCHE-Interpretation zusammenfassen. Worum es NIETZSCHE geht ist, ein fiir
allemal auszuschlieBen, dass je wieder ,jiber dem Leben solches angesetzt werde,
,was die Verneinung des Lebens wiinschbar machte* (vgl. ders., 1961, Bd. 1, 161).
Genau dies sicherzustellen, dass also die Welt, beziehungsweise das Ganze fiirderhin
immanent bleibe, ist auch das hinter dem perspektivischen Charakter des Daseins

stehende programmatische Kalkiil. Nun miisste das immanente Ganze, konzeptionell

32



gesprochen, ein Inneres ohne AuBeres sein. Dies allerdings ist leichter gesagt, als es
sich bei genauerer Betrachtung darstellt. Es dringt sich nidmlich wieder die im
vorangegangenen Abschnitt schon angedeutete Frage auf, ob ohne den Unterschied
zum AuBeren das Innere nicht seine definierenden Konturen verlore. Das schlieBlich
setzt das gegen eine Verurteilung des Diesseits in Stellung gebrachte
Immanenzdesiderat einem Konflikt mit dem Moment der Differenz aus, das der fiir den
Raum konstitutiven Innen/Aufen-Relation innewohnt.

Geht man dem Begriff der Differenz ebenfalls an Hand eines vorldufigen
Textbeispiels nach, dann ldsst sich langsam erahnen, dass es sich NIETZSCHE in
Aphorismus 374, FW mit dem Perspektivismus tatsdchlich aus gutem Grund nicht
leicht gemacht hat. Hierzu gibt es eine sinnféllige Stelle in JGB. Dort heilit es in
Aphorismus 9:

,»,Gemiss der Natur’ wollt ihr leben? Oh ihr edlen Stoiker, welche Betriigerei der
Worte! Denkt euch ein Wesen, wie es die Natur ist, verschwenderisch ohne Maass,
gleichgiiltig ohne Maass, ohne Absichten und Riicksichten, ohne Erbarmen und
Gerechtigkeit, fruchtbar und 6de und ungewiss zugleich, denkt euch die Indifferenz
selbst als Macht — wie konntet ihr gemiss dieser Indifferenz leben? Leben — ist das
nicht gerade ein Anders-sein-wollen, als diese Natur ist? Ist Leben nicht Abschétzen,
Vorziehn, Ungerechtsein, Begrenzt-sein, Different-sein-wollen?* (KSA, 5, JGB, 21 {.)

Hier betont NIETZSCHE, dass ,,Different-sein-wollen‘ zu den Existenzbedingungen des
Menschen gehort, weil die Natur als ,Indifferenz“ von einer fiir den Menschen
unertraglichen sowie {iberlebensfeindlichen Unbestimmtheit und Sinnlosigkeit
ausgemacht wird. Halten wir also fest: Der Mensch muss einerseits Differenzen setzen,
wenn er leben will, andererseits hiangt die Erfiillung des Immanenzdesiderats, welches
dem Diesseits seine Unabhingigkeit von idealen Autoritidten garantiert, wie es in GD
hief, davon ab, dass das Ganze eben nicht mehr zu irgendetwas in Differenz gesetzt
werden kann, das es selbst nicht ist. Oder anders herum: Die Perspektivisierung des
Perspektivischen, welche das Moment der Unendlichkeit hervorbringt, neigt dem ersten
Anschein nach dazu, in der radikalen Immanenz die besagte Indifferenz zu exekutieren
und somit jegliche sinnstiftende Differenz auszuloschen. Was daraus folgt ist endlich,
dass Differenz und Immanenz nicht einfach nur in einer gewissen Spannung zueinander
stehen, die nur immer wieder ausbalanciert zu werden brauchte, sondern einen
Zielkonflikt vorstellen, mit dem nicht weniger auf dem Spiel steht, als die
Existenzbedingungen der Menschheit selbst.

Dadurch sind die Griinde, deretwegen NIETZSCHE die Stringenz seines
Perspektivismus so subtil inszeniert, zwar noch kaum freigelegt, es deutet sich aber an,
warum er es sich nicht so einfach machen und mit dem Perspektivismus auf radikaler
Immanenz insistieren kann. Es steht damit nadmlich zumindest tendenziell die

sinnstiftende Ressource Differenz auf dem Spiel. Wie ernst und unumgénglich der sich

33



daraus ergebende Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz ist, wird deutlich,
wenn man sich die Miihe macht, die Figur eines Inneren ohne AuBeres einmal
durchzudiskutieren: Wenn die Natur das Ganze und der Mensch ein Teil derselben ist,
so lieBe sich der Aphorismus 9, JGB zusammenfassen, gibt es eine Diskrepanz
zwischen den Existenzbedingungen der Teile und der Grundbeschaffenheit des Ganzen.
Das Ganze ist ndmlich exakt aus den oben genannten Griinden notwendiger Weise
indifferent, schlieBlich horte es in Anbetracht seiner Differenz auf, das Ganze zu sein.
Wenn dieser Widerspruch aufgelost werden soll, gibt es zunichst nur zwei
konzeptionelle Strategien: Erstens die Teile werden im Ganzen aufgelost oder zweitens
das Ganze auf seine Teile reduziert. Bei NIETZSCHE findet man, wenn man will, von
jedem etwas, was am Rande bemerkt, bezeichnend fiir dessen souverdnen Umgang mit
dem Zielkonflikt ist.

[ii] Zur ersten Variante, wobei die Teile im Ganzen aufgelost werden: Wenn der
Mensch nicht mehr nur Teil der Natur sein, sondern dem Immanenzdesiderat in
NIETZSCHEs Losung ,bleibt der Erde treu® (vgl. KSA, 4, Za, 15) folgen und
sozusagen in direkten Kontakt mit derselben treten soll, hort er ganz im eben genannten
Sinn einer Auflosung in letzter Konsequenz auf, Mensch zu sein. Zugespitzt konnte
man sagen, dass die Harmonie zwischen Mensch und Natur nur um den Preis des
Menschseins zu haben ist. An dieser Stelle konnte man sich mit einer Art Physiodizee
zufrieden geben und es schlicht dabei belassen, fiir NIETZSCHE die Realisierung des
Immanenzdesiderats um den Preis des Menschlichen festzuhalten. Dem wiirde bei
oberflidchlicher Betrachtung auch die Formel ,,.Der Mensch ist Etwas, das iiberwunden
werden soll* (vgl. KSA, 4, Za, 14), beziehungsweise die Figur des Ubermenschen zu
Pass kommen.

Fir sich genommen ist diese Auflosung allerdings eine versteckte
weltverneinende Erlosung. Denn es fragt sich, was die dann verbleibende
allumfassende Indifferenz sei, in der alles aufgelost wird, wenn nicht das grofe,
sinnlose Nichts, das NIETZSCHE mehr oder weniger allen monotheistischen Religionen
entschieden vorwirft — man denke hier an die dritte Abhandlung aus GM iiber das
asketische Ideal und die damit verbundene Kritik am Typus des asketischen Priesters
(vgl. KSA, 5, GM, 380 f.)13 . Eine solche groBle, vom Leiden an der Welt erlosende
Indifferenz dhnelt zudem durchaus dem Topos, den NIETZSCHE nicht nur dem
Buddhismus, sondern auch seinem anfénglichen Vorbild Arthur SCHOPENHAUER als

die groBe Befreiung vom Leiden ankreidet, insofern die Differenz, welche das Leben

13 »[-..] das hypnotische Nichts-Gefiihl, die Ruhe des tiefsten Schlafes, Leidlosigkeit kurzum — das
darf Leidenden und Griindlich-Verstimmten schon als hochstes Gut, als Werth der Werthe gelten, das
muss von ihnen als positiv abgeschitzt, als das Positive selbst empfunden werden. (Nach derselben
Logik des Gefiihls heisst in allen pessimistischen Religionen das Nichts Gott.)*

34



ist, als quélend und die Indifferenz als Versprechen eines groflen Friedens und
definitiver Heilung verstanden wird, was letzten Endes nur der Tod einzulosen vermag
(vgl. KSA, 6, GM, 86: ,Moral, wie sie [...] von Schopenhauer formulirt wurde als
,Verneinung des Willens zum Leben’ — ist der décadence-Instinkt selbst, [...]
sie sagt: ,geh zu Grunde’!’).

Weil NIETZSCHE die Trennung zwischen Natur und Menschen in dieser Hinsicht
ausschliet und jede Art von ,Hinterwelten (vgl. KSA, 4, Za, 35 ff.) vehement
ablehnt, bleibt nur noch die oben genannte Alternative, ndmlich nicht den Menschen im
Ganzen aufgehen zu lassen, sondern das Ganze auf den Menschen zu reduzieren: Das
hieBe sozusagen, den Naturbegriff hinter dem Menschen als iiberfliissiges X
wegzukiirzen. Warum auch nach der Differenz zwischen Natur (Ganzheit) und Mensch
(Teil) fragen, wenn es vollig ausreicht, sich mit den Differenzen zwischen den
Menschen (Teilen) zu befassen. Dies wire auf den ersten Blick mit dem Vorteil
verbunden, dass es vorerst einmal bei einer Art ,Binnendifferenz’ bliebe und dadurch
das Immanenzdesiderat erfiillt wiirde, weil es dann tatsichlich kein Jenseits mehr gébe.
Kurz: Die Menschen sind in ihrer Vielheit selbst die Natur.

Hinzukommt, dass die Reduzierung der Realitit auf eine Welt, die nur den
Menschen etwas angeht, wie bereits an Hand von Aphorismus 374, FW vermutet
werden durfte, von NIETZSCHE tatsidchlich vorgesehen zu sein scheint. Dieser Wendung

bedient er sich auch in dem ebenfalls sehr wichtigen Aphorismus 34 aus JGB:

,Warum diirfte die Welt, die uns etwas angeht —, nicht eine Fiktion sein? Und
wer da fragt: ,aber zur Fiktion gehort ein Urheber?” — diirfte dem nicht rund
geantwortet werden: Warum? Gehort dieses ,Gehort’ nicht vielleicht mit zur Fiktion?”
(vgl. KSA, 5, JGB, 54)

Aber auch hier redet NIETZSCHE nicht so eindeutig einer Theorie des immanent
geschlossenen Perspektivismus, beziehungsweise Fiktionalismus das Wort, wie man
zunidchst meinen mochte. Diese Position ldsst sich zwar sehr gut im Sinne der
Entlastung des Menschen von der Suche nach von ihm unabhingiger Idealitit
verstehen. Wenn alles Fiktion ist, kommt es schlieBlich nur auf die Differenzen
zwischen den Fiktionen an und nicht auf die Ganzheit aller Fiktionen. Wie sich gleich
zeigen wird, ist die Idylle triigerisch, weil sich im universellen Fiktionalismus wie
selbstverstindlich auch im Perspektivismus immer noch ein zumindest latenter
Realitdtspessimismus ~ verbirgt (vgl. unten IV./1.3), der mit NIETZSCHES
programmatischer Ausrichtung ebenso wenig wie jedweder Diesseits/Jenseits-
Dualismus zusammengebracht werden kann.

Aber der Reihe nach: Was die Reduzierung der Welt auf den Menschen zunéchst
argumentativ so stark macht, ist der Zusatz ,,Gehort dieses ,Gehort’ nicht vielleicht mit

zur Fiktion?“. Konzentrieren wir uns an dieser Stelle erst einmal nur auf die

35



Funktionsweise des Arguments, die wir schon bei der Perspektivisierung des
Perspektivischen in Ansitzen kennen gelernt haben: Grundsitzlich geht es NIETZSCHE
nicht nur darum, alles auf den Menschen zu reduzieren und Verjenseitigungen zu
vermeiden, sondern auch darum, diese Immanentisierung gegen Einwénde zu schiitzen.
Die hierfiir gewdhlte Vorgehensweise ist ebenso radikal wie effektiv: Denn jede
mogliche Verjenseitigung aus dem Bereich des Menschlichen heraus, zum Beispiel die
Setzung eines ,,Urhebers®, wird durch den Einwand untergraben, dass auch diese
Setzung nur fiktiv, mithin perspektivisch, mithin menschlich sei. Etwas abstrakter
vorgestellt, haben wir es also mit einem immanenten Bereich, beziehungsweise
Innenraum zu tun, der sich jeden moglichen Auflenstandpunkt durch eine Relativierung
im Nachhinein integriert — diesen Vorgang nenne ich ,relativistische Integration ex
post’. Es kann so gesehen also nichts geben, das auBerhalb der Sphire des
Menschlichen rangiert.

Insofern ist der Reduzierung der Natur auf ein Spiel fiktiver Differenzen zwischen
den Menschen durchaus etwas Positives abzugewinnen. Worin besteht nun der latente
Pessimismus? Um es kurz zu machen: Diese immanente Welt des Menschen ohne
Realitdtsbezug funktioniert genauso wie der Solipsismus. Unter funktionalen
Gesichtspunkten ist es ndmlich das gleiche Argument, darauf zu insistieren, dass Alles
menschlich sei, weil es dagegen keinen moglichen Einwand gibt, der nicht auch selbst
nur menschlich sein konnte, wie, dass Alles Schein oder Traum sei, weil es keinen
moglichen Sinneseindruck oder Gedanken gibt, der nicht auch nur eingebildet oder
getraumt sein konnte. In beiden Fillen 16st sich die Realitidt als externes Positum
zusammen mit allen anderen Extrapolationen im, konzeptionell gesprochen, radikal
immanenten Inneren ohne AuBeres auf. Dieses radikale Innere mit allumfassendem
Anspruch ist der ,relativistische Holismus’, von dem in der Einleitung schon mehrfach
gesprochen wurde. ,Holismus’ deshalb, weil es dabei nichts mehr gibt, das dem
relativierenden Charakter des im oben genannten Beispiel menschlich Fiktiven entgeht
und also faktisch , Alles’ menschliche Fiktion ist.

Worauf es dabei ankommt ist nicht, dass der Solipsismus an sich etwas sei, das
man aus Prinzip meiden miisste, sondern dass wir dabei die Vorstellung eines Ganzen
insoweit nicht loswerden, wie sich durch die Integration ex post zwar so etwas wie
rdumliche Geschlossenheit (Immanenz) dokumentiert, was allerdings die Frage nach
der Differenz des Inneren zum AuBeren immer wieder aufs neue aufwirft. Das heifit, so
oft man sich auch klar macht, dass jedes vermeintliche AuBere nur eine menschliche
[llusion oder Perspektive ist und somit ins Innere gehort, ist dies doch immer nur eine
Antwort ad hoc, wihrend die Frage nach dem AuBeren nie aufhort, sich immer wieder
aufs Neue zu stellen. Und genau darin besteht der latente Realitidtspessimismus: Bei der
kompletten Reduzierung aller Realitit auf den Menschen kann man schlechterdings den

Verdacht zumindest nicht ohne weiteres ausrdumen, dass es jenseits der Welt, die den

36



Menschen etwas angeht, noch eine Welt gebe, die den Menschen nichts angeht, zum
Beispiel die Natur als Indifferenz, ein AuBeres also, zu dem es von dem menschlich
geschlossenen, in sich differenzierten Inneren keinen Zugang gibt. Dieser Verdacht
wiirde sich alsbald gegen das menschliche Denken selbst richten und unterstellen, dass
es ,nur’ menschlich/perspektivisch/fiktiv, das heilit grundsétzlich defizitér sei.

Dieses Problem hat noch eine weitere Dimension. Denn ein Anhédnger der
Variante, dass das Ganze auf die Teile reduziert werden konne, wiirde hier entgegnen
konnen, dass wir die Reduzierung auf den Menschen (die Perspektive/Fiktion) nicht
ernst genug nehmen wiirden und immer noch der Vorstellung einer idealen Natur
anhingen. Dagegen miissten wir es uns so vorstellen, dass das Ganze als ein
tiberfliissiges metaphysisches Priadikat wegfillt und es eben nur noch Menschen
(Perspektiven/Fiktionen) gédbe. Dem ist wiederum zu entgegen: Selbst wenn sich die
latent pessimistische Orientierung in Richtung einer Auflenwelt jenseits des Menschen
einfach aufgeben liefe, indem man in einem Akt des Verzichtleistens das unbekannte
Ganze gleichsam wegkiirzte, und die Reduzierung auf die Teilebene (Stichwort:
Binnendifferenzen) unabhiingig von der Begriindung schlicht akzeptierte, wiirde das
nichts an der konzeptionellen Problematik dndern. Denn ohne die Natur wiirde eben das
Menschliche (Perspektivische/Fiktive) zum neuen Ganzen und der gesamte Vorgang
beginne von vorn. Denn: Was bleibt vom Menschen (Perspektivischen/Fiktiven), wenn
ihm erst einmal die, wenn auch nur noch rudimentir vorhandene, Differenz zur Natur
verloren gegangen ist? Das Menschliche (Perspektivische/Fiktive) wird zum
universellen Pridikat aller Dinge, es wird zum neuen Ganzen an Stelle der Natur, das
kein AuBeres mehr gestattet, weil es sonst authorte, das Ganze zu sein. Will sagen: Wir
werden die Vorstellung des Ganzen, beziehungsweise die Frage nach einem AuBeren
nicht durch den begrifflich Trick einer Kiirzung los. Nur weil wir eingesehen haben,
dass die Vorstellung eines Ganzen mit einem Inneren und einem AuBeren ein Problem
ist, das viele Absurdititen mit sich bringt, heifit das noch lange nicht, dass es allein
dadurch aufgelost ist.

Das indifferente Ganze ist also — unabhingig von der spezifischen Frage nach
Mensch (Perspektive/Fiktion) und Natur — auf die Differenz zu seinen Teilen
angewiesen, beziehungsweise die Relation zwischen Indifferenz und Differenz ist in
dieser Hinsicht auf eine noch undurchsichtige Weise konstitutiv. Das eigentliche
Problem, um das es vor allem auch in der Philosophie NIETZSCHEs geht, besteht dabei
darin, dass ausgerechnet Sinn und Ganzes zwei tendenziell unvereinbare Momente
philosophischen Denkens sind — wo doch in der Regel die Sinnfrage just an das Ganze
gerichtet ist.

[iii] Dass die Teil/Ganzes-, beziehungsweise Differenz/Indifferenz-Problematik fiir

NIETZSCHE tatsdchlich eine Rolle gespielt hat und hier nicht nur in diesen hineingeredet

37



wird, ldsst sich abschlieBend noch einmal ganz deutlich an Hand von GD
nachvollziehen. Dort gibt es zwei in dieser Hinsicht signifikante Passagen. In dem
Stiick ,,Moral als Widernatur* stellt NIETZSCHE folgendes fest:

,Eine Verurtheilung des Lebens von Seiten des Lebenden bleibt zuletzt doch nur das
Symptom einer bestimmten Art von Leben: die Frage, ob mit Recht, ob mit Unrecht, ist
gar nicht damit aufgeworfen. Man miisste eine Stellung ausserhalb des Lebens
haben, und andrerseits es so gut kennen, wie Einer, wie Viele, wie Alle, die es gelebt
haben, um das Problem vom Werth des Lebens tiberhaupt anriihren zu diirfen: Griinde
genug, um zu begreifen, dass das Problem ein fiir uns unzugéngliches Problem ist.*
(KSA, 6, GD, 86)

Schon beim ersten Durchlesen diirfte von selbst klar werden, inwiefern diese Aussage
mit derjenigen iiber die Welt, die nur den Menschen etwas angeht, aus JGB
zusammenstimmt: Jede duBerliche Urheberschaft der menschlichen Welt ist zuletzt
auch nur eine menschliche Fiktion ebenso wie jede Verurteilung des Lebens von Auflen
zuletzt auch nur das ,,Symptom einer bestimmten Art von Leben® ist. Gleichwohl ist
NIETZSCHE nicht bereit, den Begriff des Ganzen fallen zu lassen, was sich erneut an
Hand von GD, ,,Die vier grossen Irrthiimer* zeigt. Dazu noch einmal das entsprechende
Zitat:

,Man ist nothwendig, man ist ein Stiick Verhdngniss, man gehort zum Ganzen, man ist
im Ganzen, — es giebt Nichts, was unser Sein richten, messen, vergleichen, verurtheilen
konnte, denn das hiesse das Ganze richten, messen, vergleichen, verurtheilen ... Aber
es giebt Nichts ausser dem Ganzen! — Dass Niemand mehr verantwortlich
gemacht wird, dass die Art des Seins nicht auf eine causa prima zuriickgefiihrt werden
darf, dass die Welt weder als Sensorium, noch als ,Geist’ eine Einheit ist, dies erst
ist die grosse Befreiung,— damit erst ist die Unschuld des Werdens wieder
hergestellt ...“ (KSA, 6, GD, 96 {.)

Hier sind zwei sehr starke Aussagen hervorzuheben: Erstens schreibt NIETZSCHE, dass
es ,,Nichts ausser dem Ganzen* gibt, zweitens, ,,dass die Welt weder als Sensorium,
noch als ,Geist’ eine Einheit ist”. Wiirde Nietzsche das Ganze auf die Teile reduzieren
wollen, wiirde er nicht sagen, dass es Nichts auler dem Ganzen gibe, sondern, dass es
das Ganze selbst nicht gidbe. An dieser Stelle sprechen endlich viele Interpreten
langatmig von dem Modell ,das Ganze als immanente Vielheit’, ,das Ganze der aktiven
und reaktiven Krifte/Perspektiven/Fiktionen’ oder dhnlich. Leider wird dabei kaum
etwas dariiber gesagt, wie genau dieses in sich differenzierte Ganze ohne AuBeres
konzeptionell funktioniert, besser warum es funktioniert. Es macht ndmlich, wie im
vorherigen Abschnitt (I./2.1) vorausgeschickt, keinen Unterschied, ob man das, was
sich da aus sich selbst differenziert, als aktive und reaktive Machtquanten, Recht und
Unrecht, Stiarke und Schwiche, Herren und Sklaven etc. bestimmt und dann insgesamt

mit dem Titel des Willens zur Macht etikettiert. Denn in Betreff der maximal abstrakten

38



konzeptionellen Problemstellung geht es nicht um kunstvolle Formulierungen, sondern
es kommt auf Problemlosungen beziiglich des eingangs formulierten Zielkonflikts,
beziehungsweise Holismusdilemmas an.

Mit dem Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz haben wir den
problematischen Anfang der im Folgenden sich entwickelnden Uberlegungen gemacht.
Es sei noch einmal daran erinnert, dass hier nichts abschlieBend diskutiert und
praliminarisch vorausgeschickt werden sollte. Es ging lediglich darum, einen
Ankniipfungspunkt vorzustellen, der es im Folgenden erleichtert nachzuvollziehen, wie
die Ausfithrungen gemeint sind und auf was sie hinaus mochten. Vor diesem
Hintergrund erst wenden wir uns dem sachlichen Problem sowie der Materie bei
NIETZSCHE zu.

39



IL.

Primir- und Sekundirliteratur

Die folgende Lektiire von EH mochte sich so weit es geht auf den Originaltext
einlassen und nur dann und wann einige Aspekte in besonderer Weise hervorheben.
Dieses vorsichtige Herantasten an ein praktikables Bild der Organisationsform der
Philosophie NIETZSCHEs mag manchem langwierig und umsténdlich erscheinen. Zumal
dies alles erst zum Schluss (vgl. unten I1./1.3.2) als hierarchisches Komplexititsgefiige
gleichsam auf einen Nenner gebracht wird. Dies gebietet allerdings der hier gewihlte
methodische Ansatz, der eine prédzise hermeneutische Anndherung an den Text als
Positum vorsieht (vgl. oben L./1.1).

Ohne den Versuch eines vorsichtigen und ergebnisoffenen Herantastens an den
Originaltext von EH zu unterlaufen, sei zum Zweck der besseren Orientierung ein
Uberblick iiber den Aufbau des folgenden Abschnitts I1./1. an den Anfang gestellt.
Insgesamt werden, ohne die Reihenfolge im Originaltext zu verlassen, verschiedene
Aspekte hervorgehoben, die sich zur Organisationsform der Philosophie NIETZSCHEs
als hierarchischem Komplexititsgefiige zusammenfiigen lassen. Zum Fazit in 11./1.3
fithren dann vier aus EH abgeleitete elementare Gedanken: Nachdem an Hand anderer
Interpretationen des Textes (DERRIDA/KOFMAN, STEGMAIER) die allgemeine
Ausrichtung der hier vorgelegten Lektiire deutlich gemacht wurde — es geht dabei um
die Moglichkeit EH iiberhaupt eine strukturierte Organisationsabsicht zu unterstellen —,
macht das Verhiltnis zwischen Philosoph und Werk, beziehungsweise Menschheit den
Anfang (vgl. unten II/1.1). Im Werk selbst wird dann ein Unterschied zwischen
verschiedenen philosophischen Perspektiven ausgemacht (vgl. unten II./1.2), ndmlich
von oben, aus der Warte des Philosophen, und von Unten, aus der Warte der
Menschbheit.

Die daraus sich ableitenden vier Gedanken sind diese: Erstens, die in EH
offerierte alternative philosophische Erkenntnis, welche dem Menschen zu vermitteln
NIETZSCHEs Aufgabe als Philosoph ist, initiiert eine Transformation auf Seiten des
Lesers/Akteurs'®, die nicht vollumfénglich begrifflich-reflexiv antizipiert werden kann,
sondern erfahren werden muss (vgl. unten II./1.1.1). Zweitens, das Verhiltnis zwischen
der Weisheit des Philosophen und der Klugheit des Menschen ist nicht eindimensional,
sondern komplex. Das heif}it, es bedarf der Vermittlung durch den Kiinstler und kann
somit niemals auf einmal in den Blick genommen, sondern muss in dem eben
erwihnten transformativen Akt erfahren werden. Damit kommt dem Philosophen eine
extreme Sonderstellung auflerhalb der Sphire des Menschen und deren durch den

Kiinstler geschaffenen artifiziellen, beziehungsweise kulturellen Grundbedingungen zu

4 Als ,Leser/Akteur’ wird hier wie im Folgenden der in NIETZSCHEs Schriften sukzessiv involvierte
Adressat verstanden.

40



(vgl. unten IL./1.1.2). Drittens, die Relation zwischen Philosoph und Kiinstler/Mensch
entspricht NIETZSCHEs speziellem Verstindnis der Unterscheidung zwischen einer
esoterischen und einer exoterischen Dimension der Philosophie. Ein Transfer zwischen
esoterischer Weisheit und exoterischer Klugheit kann im Grunde nur durch den
radikalsten moglichen Perspektivenwechsel hergestellt werden, ndmlich auf dem Wege
der Transformation durch Zucht und Ziichtung (vgl. unten 1I./1.2.1). Viertens, das Werk
NIETZSCHES ist im Sinne dieser Transformation minutids als Stufenleiter organisiert,
was im Wesentlichen einer weiteren Unterteilung in ja- und neinsagende Werke
entspricht. Auf dieser Stufenleiter kann der Leser/Akteur von unten nach oben
aufsteigen, um zuletzt gliicklichen Falls zu echter, esoterischer philosophischer
Weisheit jenseits der Menschheit und ihrer kiinstlichen Kulissen zu gelangen. Es wird
sich zeigen, dass JGB von NIETZSCHE in besonderer Weise als Einstieg
(,,Angelhaken*) in diese Transformationsbewegung vorgesehen war (vgl. unten
I1./1.2.2).

Das Fazit zur Primirliteratur in Abschnitt II./1.3 wird versuchen, diese vier
Aspekte zu dem Ergebnis zu verdichten, dass die Art und Weise, wie Nietzsche den
Philosoph von seinem Werk und im Werk eine anfinglich befangene, dann aber
zunehmend souverdne Perspektive unterscheidet, eine hierarchische und zugleich
komplexe Organisationsform darstellt. Dabei wird der Begriff des Schicksaals, der aus
dem letzten Kapitel von EH entwickelt wird, eine zentrale, synthetisierende Stellung
einnehmen (vgl. unten II./1.3.1). Die in der Synthese zwischen Existenz und
Notwendigkeit kulminierende organisatorische Anordnung von Philosoph, Kiinstler
und  Mensch innerhalb der Relationen  Esoterik/Exoterik  und  einer
jasagenden/neinsagenden Philosophie gibt endlich auch den theoretisch-systematischen
Rahmen vor, innerhalb dessen der Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz
abgebildet und auch konzeptionell verhandelt werden kann. Ohne dieses
Hintergrundwissen konnten die Aussagen in JGB nicht hinsichtlich des Gesamtwerks

kontextualisiert und philosophisch adiquat bewertet werden.

1.
NIETZSCHES philosophisches Selbstverstindnis in EH

Bevor sich die Untersuchungen EH direkt zuwenden, sei noch ein Blick auf die
diesbeziigliche Sekundirliteratur geworfen. Insgesamt ist die Rezeption von der
Tendenz geprigt, das Buch eher nicht in vollem Umfang ernst zu nehmen, wie etwa bei
BRUSOTTI (vgl. ders., 2000, 135) und COLLI (vgl. ders., KSA 6, 452 f.). Dabei wird
zwar gewiirdigt, dass EH eine interessante Retrospektive bietet, deren Aussagen aber

stark durch NIETZSCHEs publizistische Erfolglosigkeit und zunehmende geistige

41



Umnachtung relativiert werden. Auch wenn es sich bei BRUSOTTI und COLLI um
ausgezeichnete Kenner des NIETZSCHEschen Werks handelt, deren Urteile man nicht
leichtfertig anfechten sollte, wird hier eine andere Auffassung vertreten: Natiirlich sind
die konstellatorischen Fakten nicht von der Hand zu weisen, dass NIETZSCHE
tatsidchlich sehr darunter gelitten hat, in der Offentlichkeit kaum wahrgenommen zu
werden, und in den spiten 1880er Jahren bereits von extrem schlechter Gesundheit war.
Unglaubwiirdig ist allerdings die damit verbundene Unterstellung, NIETZSCHE, der
zuweilen jeden Buchstaben auf die Goldwaage gelegt hat,"> seien ,,iibertriebene
Selbstapotheosen® und ,,ungerechte Angriffe* (BRUSOTTI) einfach so ,unterlaufen’. EH
ist voll von Ubertreibungen und Ungerechtigkeiten und es diirfen diese Dinge auch
keinesfalls verharmlost werden, weil dies bedeutete, der Philosophie NIETZSCHEs die
Spitze abzubrechen. Entschieden abzulehnen ist aber, dass NIETZSCHE dabei nicht
(mehr) wiisste, was er tut.

So schitzt es auch Werner STEGMAIER ein, der seiner Interpretation des
Aphorismus 1 des letzten Kapitels aus EH ,,Warum ich ein Schicksal bin* (vgl. KSA,
EH, 365 ff.) trefflich das Folgende vorausschickt:

»[.-.] Ecce Homo ldsst in seiner klaren und konsequenten Anlage so wenig wie Der
Antichrist, den es vorbereiten sollte, Zeichen der Verwirrung erkennen, und Nietzsche
hat auch frither schon herausfordernd von seiner Aufgabe gesprochen: als Einzelner die
Menschheit und die Kultur auf eine neue Stufe zu heben.” (STEGMAIER, 2008, 62)

Um aber STEGMAIERS Lesart besser einordnen zu kdnnen, noch ein weiterer Blick auf
zwel Interpretationen von Vertretern der postmodernen Schule, die NIETZSCHE
ebenfalls in der spiten, zerriitteten Phase seines Lebens ernst nehmen. Da wire
zundchst DERRIDA mit Nietzsches Othobiographie oder Politik des Eigennamens (vgl.
ders., 1980, 64 ff.). Alfons RECKERMANN hebt daran in seiner Darstellung der
franzosischen NIETZSCHE-Rezeption zwei Gedanken als wesentlich hervor, ndmlich
erstens eine ,,Randung zwischen Leben und Werk, die sich im komplexen Wechselspiel
verschiedener Masken und Zeichen bemerkbar macht und zweitens das

EX13

,unausschopfliche Potential [...] einer miitterlichen ,figure sans figure’* (RECKERMANN,
2004, 48). Zuzustimmen ist DERRIDA, dass in EH das Verhiltnis zwischen Philosoph
und Werk nicht nur ein autobiographisches Thema, sondern den philosophisch

bedeutsamen Hauptgegenstand ausmacht. Ferner ist es zutreffend, dass NIETZSCHE eine

15 Vgl. KSA, 5, JGB, 21, 2 ff.: ,,Wie boshaft Philosophen sein konnen! Ich kenne nichts Giftigeres als
den Scherz, den sich Epicur gegen Plato und die Platoniker erlaubte: er nannte sie Dionysiokolakes. Das
bedeutet dem Wortlaute nach und im Vordergrunde ,Schmeichler des Dionysios’, also Tyrannen-
Zubehor und Speichellecker; zu alledem will es aber noch sagen ,das sind Alles Schauspieler,
daran ist nichts Achtes’ (denn Dionysokolax war eine populire Bezeichnung des Schauspielers).” Der
Witz, von dem hier die Rede ist, besteht darin, dass in den Namen des Gottes ,,.Dionysos® eine ,,i
eingefiigt wurde, wobei es sich um den Buchstaben handelt, von dem oben die Rede war, woraus dann
Dionysios von Rhodos wird, der bekanntlich gerne als Beispiel fiir die realpolitische Erfolglosigkeit der

PLATONischen Philosophie angesehen wird. Vgl. dazu: LAMPERT, 2001, 33.

42



gewissermallen esoterisch unsichtbare Projektionsfldche adressiert, die sich der
schriftlichen exoterischen Artikulation entzieht — die Relation Esoterik/Exoterik wird
unten (vgl. I1./1.2.1) noch eigens erortert.

Die DERRIDA-Schiilerin Sarah KOFMAN hat mit ,,Explosion* (1993, 369 ff.)
ebenfalls eine Interpretation von EH vorgelegt, die in dieselbe Richtung geht. Also ist
auch hieran die Sensibilitit hervorzuheben, dass NIETZSCHEs Spiel mit Differenzen,
Masken und ,Selbstiiberschreibungen* auf einen kryptisch sich entziehenden
Hintergrund verweist. Ebenso ist bei ihr ,,Leben* Ausdruck einer ,,transindividuellen,
gottlichen Potenz* (Reckermann, 2004, 55) und somit der eigentliche Topos der
Wabhrheit/Realitdt im Sinne von Authentizitit, der begrifflich-reflexiv nicht eingeholt
werden kann. Problematisch ist hingegen die auch bei DERRIDA vorhandene
Einschidtzung, EH sei ein Zeugnis explosiv verschleuderter Lebenskrifte, das fiir
theoretische Analysen letzten Endes unzuginglich ist. Es ist zwar richtig, dass dieses
Buch dem Leser eine Vorstellung absoluter existenzieller Singularitit vermittelt, dies
allerdings nicht auf dem Wege eines blo chaotischen Spiels, sondern als subtile
Inszenierung, in der das chaotische Spiel zwar einen Ort hat, dariiber hinaus aber, wie
wir sehen werden, klar erkennbar, auf einen dahinter sich verbergenden Plan referiert.

Die Plausibilitit solcher postmoderner Interpretationsansitze, welche eine
theoretisch-systematische Entschliisselung des Textes von vornherein unterbinden
mochten, leidet insgesamt unter dem Verdacht der Voreingenommenheit, genauer auf
die Pramisse festgelegt zu sein, dass NIETZSCHE das Phdanomen Mensch oder Leben als
Kunst lediglich von innen erforsche und daher letztlich nicht souverin iiber das eigene
asthetische Projekt waltet, das heisst iiber das Verhiltnis zwischen dem, was der Text
sagt und der tiberkomplexen Projektionsflidche, die er damit adressiert. EH wird von
DERRIDA und KOFMAN als Verschmelzen des Autors mit seiner Kunst gedeutet und
NIETZSCHEs Bemiihen um souverdne Distanz zwischen Philosoph und Philosophie,
respektive deren Gegenstand Menschheit/Leben, unterschitzt. Jegliche Kontur und mit
ihr das Konzept der Distanz geht im Chaos der radikalen Individualisierung auf, die
nicht mehr in Richtung eines Plans oder eines tieferen Sinns hinterfragt werden kann.

Dagegen vertritt STEGMAIER in seinem Aufsatz ,,Schicksal Nietzsche? Zu
Nietzsches Selbsteinschidtzung als Schicksal der Philosophie und der Menschheit*
(ders., Nietzsche-Studien, 2008) — im Wesentlichen eine Interpretation des Aphorismus
1 des letzten Kapitels aus EH — eine andere Lesart. STEGMAIER versucht darin nicht,
die fiir demokratisch sozialisierten Intellekt schwer verdauliche aristokratische Distanz
NIETZSCHEs zur Menschheit insgesamt wohlfeil zu enttoxifizieren, sondern fragt im
Sinne seiner Auffassung von ,,Nietzsche-Philologie* (vgl. oben Vorwort) nach dem
Grund fiir den eigenwilligen kiinstlerischen Ausdruck (,,Warum spricht er so?*;
STEGMAIER, 2008, 63). Er wirft also exakt jene Frage auf, die von DERRIDA und
KOFMAN als fiir NIETZSCHESs philosophische Absicht unangemessen erachtet wurde.

43



Aber auch STEGMAIER fasst die Distanz zwischen NIETZSCHE und seiner Kunst,
respektive dem Phidnomen Menschheit/Leben nicht konsequent genug. Dies ldsst sich
besonders gut an Hand der Art und Weise nachvollziehen, wie STEGMAIER das
Verhiltnis NIETZSCHEs zum Gottlichen wiedergibt:

,»eine Umwertung sollte nicht mehr sein als diese ,Entdeckung‘, die Aufdeckung der
christlichen Umwertung, und es ging dann weniger darum, sie ins Gottliche zu erheben,
als die sokratische und die christliche Umwertung, die sich beide auf einen Gott
berufen, ins Menschliche, Allzumenschliche zuriickzuholen. Indem Nietzsche sich in
welthistorischer Ironie zum gottlichen Mal3stab aufschwingt, ldsst er die vermeintlich
gottlichen MaBstébe als menschliche erkennen.* (ebd., 69)

Zwischen diesen Zeilen wird eine gewisse Scheu im Umgang mit NIETZSCHE deutlich,
wenn es darum geht, nicht nur den ersten Schritt vom christlichen Gott zuriick zur
Menschheit zu gehen, sondern auch den zweiten, viel wichtigeren Schritt, von der
Menschheit zum ganz anderen Gottlichen. Denn es konnen tatsdchlich nicht alle
Menschen Gétter sein und genau dieser aristokratisch-elitare Kern, welcher Einen iiber
Alle erhebt, schreckt postmoderne und moderne Denker gleichermaflen ab. Dabei ist
der Philosophengott als eben jene aus (post-)moderner Sicht sakrosankte
Projektionsfliche, ohne welche die Auflosung der Zielkonflikts zwischen Immanenz
und Differenz, das wird sich bei dem Ausblick auf das neunte Hauptstiick, JGB (vgl.
unten I11./1.4) sowie dann spitestens in der Rekonstruktion (vgl. unten IV./3.3) konkret
zeigen lassen, auch theoretisch-systematisch nicht gelingen kann. Auch STEGMAIER
erkennt nicht an, dass bei NIETZSCHE der Philosoph uneingeschrinkte gottliche Macht
iiber Alle und Alles innehat, mithin jederzeit gegeniiber seinem Werk und auch den
Lesern souverin bleibt.

STEGMAIER muss allerdings zu Gute gehalten werden, dass er in Bezug auf den
Aphorismus 295, der, wie wir noch sehen werden, JGB und EH verbindet, folgendes

hervorhebt:

,Nietzsche [...] war nicht nur der eindringlichste Religionskritiker der europiischen
Geistesgeschichte, sondern hat selbst auch einen neuen Gott ausgerufen, nun jedoch
einen Gott, der nicht mehr durch moralische Normen und religiose Dogmen Glauben
findet, sondern ein Gott gerade fiir das kritische, aufklérerische, selbstaufklédrerische
Philosophieren sein sollte, der ,,Gott Dionysos*, der, so Nietzsche, ,,ein Philosoph* sei
(JGB 295).“ (ebd., 81)

Dem lidsst STEGMAIER einige interessante Implikationen folgen, von denen sich auch
die hier folgende Lektiire anleiten lassen wird. Zunéchst ist da das tendenziell paradoxe
Fragen nach der Wahrheit von Wahrheit. Nachdem STEGMAIER soziale (so die
Ausfithrungen iiber den ,,Pobel” in Nummer [6]; vgl. 83 ff.), dogmatische (so die

Nummern [7] bis [9]; vgl. 89 ff.) oder ironische Differenzen (so die Ausfithrungen iiber

44



den ,,Hanswurst* in Nummer [10]; vgl. 92 ff.) Differenzen innerhalb der Menschheit
identifiziert hat, kommt in Punkt [11] die entscheidende Frage: ,,Welche Wahrheit kann
aus dem schirfsten Kritiker der Wahrheit reden? (ebd. 95). Damit ist die
Fundamentalitit der Fragestellung erreicht, welche auch der Fundamentalitit der
Relation zwischen Philosoph und Menschheit entspricht — kurz: wer iiber die fiir Alle
und Alles geltende Wahrheit erhaben ist, der erhebt sich damit iiber den Rest der
Menschheit.

Dazu stellt STEGMAIER dann in [12] folgendes fest: Erstens, der Schritt hinter die
Wahrheit zuriick zur (Un-)Wahrheit der Wahrheit fiihrt von der Dimension des
Begrifflich-Reflexiven (Theorie) zum Existenziellen (Praxis) womit das Moment des
Schicksals, beziehungsweise der Notwendigkeit beriihrt wire (,,Die Freiheit der
Entscheidung iiber die Wahrheit wird dann zu einer Notwendigkeit der Entscheidung
iiber die Wahrheit*; ebd. 96). Zweitens, der Ubergang zwischen Theorie und Praxis ist
von einer methodisch inszenierten Chaotisierung des dialektischen Grundmotivs des

Platonismus gekennzeichnet, ndmlich der Disjunktion:

,Die ungewollte oder gewollte ,Verlogenheit® eines Heiligen — oder eines, an den als
Heiligen geglaubt wird — liegt im Ausschlufl der immer moglichen Alternative, also
wiederum darin, dass er zum Entweder-Oder zwingt, wihrend beim Hanswurst, der
keinen Glauben verlangt, die Alternative immer gegenwirtig bleibt.“ (ebd.)

Damit geht drittens einher, dass die Eroffnung eines ,,Spielraum[s] der Entscheidung*
(ebd. 95) auf etwas zeigt, das NIETZSCHE selbst nicht artikuliert (,,Er spricht sie nicht
aus (,,—)“; ebd.). Weiter unten in seinem Aufsatz kommt STEGMAIER wieder auf
diesen Aspekt zuriick, in dem er sagt: ,,Eine Vernunft, die auf metaphysische
Gegensitze festgelegt ist, kann man nicht durch diese Vernunft widerlegen.“ (ebd.
103). Mit dem hier zur Veranschaulichung vorausgeschickten Gottlichen hat dies zu
tun, dass NIETZSCHEs Gottliches in dem gerade angesprochenen unbestimmten
Vakuum  jenseits des  Menschlichen rangiert, das  gleichwohl nicht
transzendentalphilosophisch gefasst ist, weil zuvor just im besagten Menschlichen jener
alte idealistische Gott schon lidngst aufgegangen ist.

Mit dem Blick auf ein Jenseits des Textes, das DERRIDA und KOFMAN noch
kategorisch ausgeschlossen hatten, bringt STEGMAIER Begriffe wie Leib, Triebe,
Gespiir, Instinkt etc. ins Spiel (so in Nummer [18]; vgl. 103 ff.). Dabei handelt es sich
aber nicht um Allgemeinplitze, sondern die Originellitit'® dieser Begriffe besteht laut
STEGMAIER bei NIETZSCHE in einer verweisenden Funktion, die zwischen sprachlicher

Wabhrheit und existenzieller Notwendigkeit, beziechungsweise zwischen dem vermittelt,

' Es heisst Origin-ell-itit und nicht Origin-al-itit, weil nicht die Urheberschaft in Frage steht, sondern ob
es sich dabei tatsdchlich um etwas Anderes/Neues im Sinne von ,originell’ handelt. Originellitdt meint
also hier wie im Folgenden den Anspruch NIETZSCHEs, der Anfang von etwas ganz Anderem/Neuem zu
sein.

45



das man in der negativen philosophischen Sprache der Disjunktion sagen kann, und

jenem, das sich dadurch nur zeigt:

,Nietzsche nannte es [das ,Neinsagen zum Ressentiment® das kein ,,Neinsagen des
Ressentiment* mehr ist; Anm.d.A.] ein ,Neinthun’, das nicht wieder auf allgemeine
Begriffe und begriffliche Gegensitze zu bringen, sondern nur zu zeigen ist.* (ebd. 106).

Was STEGMAIER also sehr deutlich sieht und in Punkt [20] zu Recht betont ist, dass die
denkerische Aufgabe, welche NIETZSCHE seinen Lesern stellt, darin besteht, im
Schicksal den Topos einer Praxis zu begreifen, der nicht blo3 Gegensatz zur Theorie ist
(,,Nietzsche [...] fand [...] den Begriff einer ,,Praktik ohne Theorie und damit auch
ohne den Gegensatz von Theorie und Praxis; ebd. 106 f.), sondern etwas, das in
eigentiimlicher Weise dariiber hinaus geht. Exakt dadurch schafft NIETZSCHE so etwas
wie ,Weite’ (Stichwort: Vakuum) — ein vorbehaltlicher Ausdruck, denn es handelt sich
dabei gerade nicht um einen Raum im transzendentalphilosophischen Sinn — fiir seinen
dionysischen Philosophengott jenseits der Menschheit. Dieser Topos, fiir Postmoderne
freilich von vornherein inakzeptabel, kann zwar leicht mit dem gewissermalien
erlogenen christlichen Gott im Jenseits verwechselt werden, ist deshalb aber nichts
desto weniger das, was die Wahrheit jenseits der Wahrheit buchstéblich verkorpert.
Leider kommt dieser Aspekt in STEGMAIERs Zusammenfassung mit dem Titel
,.Die Entscheidbarkeit der Wahrheit als Schicksal der Menschheit” (ebd., 112 ff.) nicht
mehr deutlich genug zur Sprache, wo er seine zugegebenermallen brillante Pragung der
NIETZSCHEschen Philosophie als ,,welthistorische Ironie* (vgl. ebd. 63 ff. und 112)
wieder aufnimmt. Damit ist zwar die historische Dimension NIETZSCHEs vollends auf
den Punkt gebracht. Sein ,,,Mut zum ,Alleinstehn‘ und zur ,Einsamkeit’ auch und
gerade im Denken* (ebd. 113) ist dadurch aber nicht hinreichend erfasst. Die Tragweite
des Konzepts der Distanz kommt also auch bei STEGMAIER zu kurz. Selbst wenn er in
der Tendenz richtiger Weise noch einmal auf die hier entscheidende Wendung zum
dionysischen Philosophengott jenseits aller menschlicher Gegensitze eingeht, dann

doch nur insofern dieser Figur die Rolle eines ewigen Relativieres zugedacht wird:

,und er stellte sein Philosophieren dazu unter den ,Begriff des Dionysos‘, des Gottes,
der alle Gegensitze, in denen die Menschen sich ihre Welt zurechtlegen, in sich vereint
und so gegen das Bediirfnis, sie moglichst zu verfestigen und dadurch dauernden Halt
zu gewinnen, in immer neue Bewegung bringt.* (ebd.)

Auch, dass die Vergottlichung des Philosophen blofle Rhetorik sei, um die ,alten
gottlichen Anmallungen der Philosophie zu entlarven* (ebd. 114), zeugt davon, dass
sich der geniale Philologe STEGMAIER das ganze Ausmal} des von ihm selbst in EH
festegestellten Theorie/Praxis-, beziehungsweise Sagen/Zeigen-Komplexes

konzeptionell nicht prizise genug vor Augen gefiihrt hat. Trotzdem ldsst sich an dessen

46



Lektiire von EH folgendes Konstruktives festhalten, an das des Weiteren angekniipft
werden kann: STEGMAIER stellt mit dem komplexen Verhiltnis zwischen Theorie und
Praxis aus EH ein Strukturmoment der NIETZSCHEschen Philosophie fest, das fiir
dessen origindres Philosophieverstidndnis absolut charakteristisch ist und sich nicht nur,
wie wir sehen werden, in diesem oder jenen Aphorismus, Kapitel, Buch wieder findet,

sondern im gesamten Werk.

1.1.
Philosoph und Werk: NIETZSCHE und ,seine’ Philosophie

NIETZSCHEs philosophisches Werk kann man in sechs Perioden aufteilen: Erstens, die
frithe Periode und ihr Ende in Menschliches, Allzumenschliches (MA I + 1I), zweitens
die vor-systematische Periode der ,,Leidenschaft der Erkenntnis* (vgl. BRUSOTTI,
1997) in der Morgenrote (M) und der Frohlichen Wissenschaft (FW), drittens der
Hohepunkt in Also sprach Zarathustra (Za), viertens die systematische Periode in JGB
und Zur Genealogie der Moral (GM), fiinftens die spite, reife oder retrospektive
Periode in GD, EH und Der Antichrist (AC)"" und sechstens die sozusagen ,posthume’
in der Wille-zur-Macht-Kompilation (WzM) samt spidtem Nachlall (1888/89). Nun ist es
miiBig, sich in das Zentrum der diesbeziiglichen Diskussion vorzuarbeiten, weil sich
NIETZSCHE selbst in EH, ndmlich in Bezug auf seine Existenz, seine Philosophie und
das daraus entstandene Werk, in einer fiir unsere Belange vollig ausreichenden Weise
duBert. Die autobiographische Retrospektive in EH soll uns also eine grobe
Orientierung erstens in Bezug auf NIETZSCHEs philosophisches Selbstverstindnis und
zweitens in Bezug auf die Architektur seines Gesamtwerks verschaffen.

Begonnen sei hier mit einem Uberblick beziiglich des Aufbaus von EH insgesamt.
Dem Titel folgt ein ,,Vorwort*, dann, noch vor dem ersten Kapitel ,,Warum ich so
weise bin“, ein Inhaltsverzeichnis (,Inhalt) sowie eine Widmung. Dem
Inhaltsverzeichnis ldsst sich entnehmen, dass das Buch aus vier Kapiteln besteht,
abziiglich der zwei weggefallenen Kapitel ,,Kriegserkldrung* und ,,.Der Hammer redet®.
Den Hauptteil des Buchs macht das dritte Kapitel ,,Warum ich so gute Biicher schreibe*
(Kapitel III, nach eigener Ziahlung) aus, gesdumt von den ersten beiden Kapiteln
,Warum ich so weise bin“ (Kapitel I) und ,,Warum ich so klug bin*“ (Kapitel II) sowie

vom letzten Kapitel ,,Warum ich ein Schicksal bin*“ (Kapitel IV). Was die Einteilung

7 NIETZSCHE hat EH im Nachhinein als Vorbereitung fiir AC geschrieben. Vgl. STEGMAIER, 2008, 69:
,,Nietzsche hatte, wie er berichtet, mit der Niederschrift von Ecce Homo am 15. Oktober 1888, seinem
44. Geburtstag, begonnen und sie nach drei Wochen abgeschlossen. Sie sollte als ,eine feuerspeiende
Vorrede’ seine Umwertung aller Werte vorbereiten, fiir die er immer neue Pldne entworfen hatte und die
er dann auf einmal fertig daliegen sah: eben in Der Antichrist (mit dem Untertitel Fluch auf das
Christentum), seinem hértesten, polemischsten Buch, das er kurz zuvor beendet hatte.*

47



der im dritten Kapitel ,,Warum ich so gut Biicher schreibe* genannten Werke angeht,
wird darauf ausfiihrlich weiter unten in Abschnitt I1./1.2.2 eingegangen werden.

Beim Blick auf das Inhaltsverzeichnis fillt auf, dass die ersten beiden Kapitel,
wenn auch in umgekehrter Reihenfolge, wohl die dianoetischen Tugenden des
ARISTOTELES reflektieren, ndmlich die Klugheit (phronesis) und die Weisheit (sophia)
aus dem sechsten Buch der Nikomachischen Ethik (1140a-1141b). Unter Weisheit wird
bei ARISTOTELES bekanntlich eine geistige Kompetenz verstanden, die sich auf Dinge
bezieht, die sich nicht wie im Fall der Klugheit ,so oder anders’ verhalten konnen,
sondern auf solche, die sind wie sie eben sind, sich also ,nur so und keinesfalls anders’
verhalten konnen. Zu solchen Gegenstinden der Weisheit wiirde zunichst also auch
NIETZSCHEs ,,Schicksaal gehoren, sofern er darunter eine bestimmte Form
existenzieller Notwendigkeit versteht. Der Komplex Weisheit/Notwendigkeit bildete
dann den Rahmen zwischen dem Titel ,,Ecce homo. Wie man wird was man ist*“ und
dem letzten Kapitel ,,Warum ich ein Schicksal bin“, in dem NIETZSCHE sein
philosophisches Selbstverstindnis zur Sprache bringt.

Insgesamt sei der Lektiire von EH also folgendes vorangestellt: Sollte es diese
rahmende Klammer zwischen Existenz und Notwendigkeit wirklich geben, dann konnte
man weitergehen und die Klugheit mit dem Kapitel ,,Warum ich so gute Biicher
schreibe® in Verbindung bringen, wonach Biicher Medien des ,Zur-Sprache-Bringens’
von Dingen wiren, die im Gegensatz zu demjenigen, der sie schreibt, so oder anders
sein konnen, mithin nicht von derselben Notwendigkeit sind, wenngleich sie von dieser
Notwendigkeit zeugen. Was auch immer dies im Einzelnen bedeuten konnte, eine
Aussage wie ,,Das Eine bin ich, das Andere sind meine Schriften.” (vgl. KSA, 6, EH,
298), die zudem noch just am Anfang des ersten Aphorismus des besagten Kapitels
,Warum ich so gute Biicher schreibe* steht, deutet auf die Plausibilitit der oben
skizzierten Einteilung hin, wobei sich gewissermaflen ein ,evidenter’ Rahmen aus
Weisheit/Schicksal (Kapitel I und IV) um den ,kontingenten’ Bereich der in Biichern
artikulierten Klugheit (Kapitel II und III) legt.

1.1.1
Philosophie, die Menschheit und eine Aufgabe

Nun, da wir den Aufbau des Buchs EH einigermallen kennen, soll es in Hinsicht des in
der vorliegenden Arbeit zu analysierenden Primirtextes in JGB wie folgt befragt
werden: Wie ist die Philosophie NIETZSCHEs insgesamt zu begreifen und welche Rolle
spielt JGB in ihr? Beziehungsweise: Warum eignet sich ausgerechnet JGB fiir das hier
zentrale sachliche Interesse am Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz im

Horizont der Frage nach dem Ganzen und seinen Grenzen?

48



[1] Dazu der Reihe nach: Das Vorwort von EH besteht aus vier Aphorismen von denen
sich zwei (1 und 2) auf NIETZSCHE selbst und zwei (3 und 4) auf dessen Werk
beziehen. Das legen die jeweils ersten Sitze nahe.'® Im ersten Aphorismus geht es um
NIETZSCHES Identitiit, wobei diese offenbar eng mit dem verbunden ist, was er als seine
»Aufgabe®“ (vgl. 6, 258, 8) bezeichnet, deren Bedeutung dem damit verbundenen
Umstand geschuldet ist, dass er ,,mit der schwersten Forderung an die Menschheit
herantreten muss* (vgl. 6, 285, 3 f.). Jedenfalls ist es diese immense Bedeutung der
Aufgabe, die NIETZSCHE entgegen seiner ,,Instinkte* (vgl. ebd., 16) dazu veranlasst, zu
sagen wer er ist, was dieser sofort mit dem Appell verbindet, dass man ihn dabei nur
nicht ,,verwechsle*.

Diese Aufgabe besteht Aphorismus 2 zu Folge ganz konkret im Umwerfen von
Gotzen, womit NIETZSCHE Ideale meint (,GOotzen (mein Wort fiir ,LIdeale’)
umwerfen — das gehort schon eher zu meinem Handwerk.*; vgl. 6, 258, 10 f.). Es
liegt also nahe, dass die Forderung NIETZSCHEs an die Menschheit in einer ganz
wesentlichen Hinsicht darin besteht, sich vom Glauben an Ideale loszusagen,
beziehungsweise von der ,,Anbetung der umgekehrten Werthe* (vgl. 6, 258, 18)
abzulassen. Dem vornehmlich theoretisch interessierten Leser fillt dabei auf, dass
NIETZSCHE dies wie folgt zuspitzt:

,Man hat die Realitit in dem Grade um ihren Werth, ihren Sinn, ihre Wahrhaftigkeit
gebracht, als man eine ideale Welt erlog... Die ,wahre Welt’ und die ,scheinbare
Welt’ — auf deutsch: die erlogne Welt und die Realitit ... Die Liige des Ideals war
bisher der Fluch iiber der Realitét [...]* (6, 258, 11 ff.)

Ideale sind hier also ausdriicklich nicht in erster Linie als intrinsische Werte zu
verstehen, sondern als fingierte Abstrakta jenseits oder iiber der Realitdt. Ohne schon
kldren zu miissen, was damit genau gemeint ist (vgl. unten IIL/[E-I]; Stichwort:
Préasuppositionen), kann doch schon festgehalten werden, dass das Verhéltnis zwischen
Realitdt und Idealitidt NIETZSCHEs philosophisches Hauptproblem ist. Mehr noch: Es
handelt sich dabei um NIETZSCHESs personliches Anliegen im Sinne einer Aufgabe und
nicht um das Hauptproblem einer anonymen philosophischen Theorie, die man in
Biicher schreibt, wovon Aphorismus 3 handelt. NIETZSCHE spricht dabei nicht als
,Popanz* (6, 257, 20), das heilit als jemand, der sich aufspielt, eigentlich aber nicht
ernst genommen zu werden braucht — in etwa wie der ,, Tribiinen-Schreihals* aus JGB

(vgl. 5, JGB, 43, 21 f.) —, sondern als ein ,,Jiinger des Philosophen Dionysos*, dessen

18 Aphorismus 1: ,,[...] scheint es mir unerlésslich, zu sagen, wer ich bin [sic!, Anm.d.A.].“ (vgl. 6,
257, 5); Aphorismus 2: ,Ich bin [sic!, Anm.d.A.] zum Beispiel kein Popanz [...]* (vgl. 6, 257, 20);
Aphorismus 3: ,— Wer die Luft meiner Schriften [sic!, Anm.d.A.] zu athmen weiss [...]* (vgl. 6, 258,
22); Aphorismus 4: ,.— Innerhalb meiner Schriften [sic!, Anm.d.A.] steht fiir sich mein Zarathustra [...]*
(vgl. 6, 259, 15).

49



,,Handwerk® Gotzen/Ideale umwerfen ist. Auch wenn NIETZSCHE in dem darauf
folgenden Aphorismus 3 beteuert: ,,Ich widerlege die Ideale nicht, ich ziehe bloss
Handschuhe vor ihnen an* (vgl. 6, 259, 10 f.); das theoretische Problem der Trennung
der Welt in einen realen und einen idealen Teil steht in direktem Zusammenhang mit
seiner intimen philosophischen Identitit und Aufgabe: Es ist sein zentrales Anliegen.
Darauf wird hier deshalb so intensiv hingewiesen, weil man in der Forschung
manchenteils alles andere als bereit ist, NIETZSCHE auch theoretisch beim Wort zu
nehmen (vgl. NEHAMAS, 1985; vgl. unten 11./2.1).

Vorerst ldsst sich also dies als Ausgangspunkt des NIETZSCHEschen Denkens
zusammenfassen: Die Menschheit betet die umgekehrten Werte an, weil sie
grundsitzlich an die Idealitit glaubt. Die Aufgabe NIETZSCHEs ist es, die Menschheit
iber diesen Irrglauben aufzukldren — ,Ideale sind Liigen” — und von ihr zu fordern, sich
wieder der Natur zuzuwenden, mithin die aus dem Glauben an Ideale entsprungenen
Werteordnungen aufs Neue umzukehren. Natiirlich ist dies nicht so einfach, weil die
gegen die Liige des Ideals gestellte Natur sogleich selbst unter Idealitidtsverdacht gerit.
In seiner Fundamentalitit stellt dieses Problem bei NIETZSCHE einen Ausgangspunkt
dar, von wo aus sein Denken dann allerdings Sphiren avisiert, die sich der
Realitét/Idealitit-Dichotomie entziehen.

NIETZSCHEs Philosophie will ndmlich, das ist der Tenor des gesamten Vorworts
zu EH, mehr sein als nur eindimensionale Problemlésung. Was damit gemeint ist, wird
deutlich, wenn man von da aus den Antagonismus ins Auge fasst, der EH abschlieen
wird: ,Dionysos gegen den Gekreuzigten® (vgl. 6, 374, 31 f.). Erstens
erfahren wir hier, was es mit NIETZSCHEs Verwechslungsangst auf sich hat, der als
,Jinger des Philosophen Dionysos® nicht ,als ein Heiliger (vgl. 6, 258, 2 f.)
missverstanden werden will. Zweitens ist diese Stelle sehr bedeutend, weil NIETZSCHE
kein zweites Mal so klar und unzweideutig sagt, wer er ist, ndmlich ein ,Jiinger des
Philosophen Dionysos*. Das heif3t: In dieser Frontstellung ,Dionysos vs. Christus’ wird
das theoretische Modell ,Realitit vs. Idealitit’ personalisiert, das heiBit in eine
gewissermallen konkretere, anschaulichere und greifbarere mithin zwei- bis
dreidimensionale Dimension iibertragen. In diesem Ubertrag oder der Verbindung des
theoretischen Problems mit der philosophischen Identitit NIETZSCHEs kommt eine
absolut charakteristische Eigenart seiner Philosophie zum Vorschein: Erkenntnis ist fiir
NIETZSCHE zwar auch das theoretisch zwingend Notige, vor allem aber das personlich
Erfahrene. Mit anderen Worten: Philosophie ist mehr als das, was man in Biicher
schreiben kann. Was aber ist das, was nicht geschrieben werden kann? Der Bezug auf
Christus deutet darauf hin, dass der christliche Nachfolgegedanke (akolouthein) als
vorbildlich fiir die Bedeutung von nicht nur eindimensionaler ,,Erfahrung® (vgl. 6, 258,
31) angesehen werden darf, welche NIETZSCHE ins Zentrum des Aphorismus 3 geriickt
hat.

50



[ii] Der Unterschied zwischen Erkenntnis ad hoc als Problemlésung und Erkenntnis aus
Erfahrung ist dabei keineswegs banal, sondern ausgesprochen kompliziert und
philosophisch absolut relevant. Daher und nicht etwa, um NIETZSCHE zu theologisieren,
muss auf den Gedanken der Erfahrung als Nachfolge niher eingegangen werden: Die
wSchriften® (vgl. 6, 258, 22), von denen ebenfalls zu Anfang des Aphorismus 3 die
Rede ist, machen ganz im oben genannten Sinn den Eindruck, als seien sie ein Weg zu
der dort beschriebenen personlichen Erfahrung, die, so viel darf ebenfalls erwartet
werden, zu der individuellen Notwendigkeit fiihrt, die Gegenstand der Weisheit ist.
NIETZSCHE kennt diesen Weg — es ist derjenige, den die ,,Leidenschaft der Erkenntnis*
(vgl. BRUSOTTI, 1997) weist — wie kein anderer. Am Anfang des Wegs iiber die
Philosophie in Biichern hinaus steht die Frage: ,,Wie viel Wahrheit ertrdgt, wie viel
Wahrheit wagt ein Geist?* (vgl. 6, 259, 4 f.). Dies jedenfalls scheint der erste Schritt
in Richtung einer langen ,,Wanderung im Verbotenen* zu sein, deren Ziel etwas
mit der oben angedeuteten Art von existenzieller Notwendigkeit zu tun hat, die nur
praktisch erfahren werden kann. Eben dieses reale Nachfolgen, die echte Ausrichtung
des Lebens auf Erkenntnis, entwirft endlich ein dionysisches Gegenbild zu der
christlichen Nachfolge in blindem Glauben'’.

Sollte Aphorismus 3 tatsdchlich den Beginn der Wanderung zur Notwendigkeit
des Selbst markieren, dann konnte Aphorismus 4 mit dem Hinweis auf Za das
zumindest vorldufige Ziel derselben vorstellen. SchlieBlich bekommt man in
NIETZSCHEs Schriften insgesamt Hohenluft zu atmen, wobei Za das ,eigentliche
Hohenluft-Buch® (vgl. 6, 259, 19) ist. AuBerdem wird hier der Bogen wieder auf
Aphorismus 1 und NIETZSCHEs Aufgabe zuriick bezogen, sofern ndmlich dort (Aph. 1)
die Rede von der ,schwersten Forderung* gegen, und hier (Aph. 4) vom ,,grossten
Geschenk* (vgl. 6, 259, 16 f.) an die Menschheit ist. Forderung und Geschenk
entsprechen einander — nur aus jeweils anderer Sichtweise (oben und unten) —, womit
aus Za eine Art Berithrungspunkt der Schriften NIETZSCHEs (von unten) mit seiner
Identitit (von oben) wiirde. AuBlerdem erhalten wir hier noch einen Hinweis in Betreff
der ,Forderung“ (Aph. 1), was auch deren auBerordentliche Bedeutung,

beziehungsweise Schwerwiegendheit erklirt. Dementsprechend heif3t es in Aphorismus

' Die Adressierung einer Biographie, die zur Nachfolge einliddt, kennen religids vorgebildete Leser
natiirlich von der Figur Jesu Christi und nicht ohne Grund bezeichnet NIETZSCHE Za an anderer Stelle
auch als ,,Zarathustra-Evangelium* (vgl. KSA,12, Kommentar, 234, 11). Hier dridngt sich die Frage auf,
warum NIETZSCHE, der nicht verwechselt werden will, einen Stil wéhlt, der ausgerechnet dem am
nichsten steht, zu dem er sich in diametrale und auch parodistische Opposition setzen will: Dem Heiligen
(vgl. 6, 258, 3). Miisste NIETZSCHE iiberhaupt eigens betonen, dass in Za ,.kein ,Prophet’, keiner jener
schauerlichen Zwitter von Krankheit und Willen zur Macht, die man Religionsstifter nennt (vgl. 6, 259,
24 ff.) spricht, wenn nicht sein Stil Verwechslungen provozierte? Warum nicht gleich unmissverstindlich
anders schreiben? Diese Frage wird bei der Textanalyse von JGB, erstmals in Bezug auf die Hauptstiicke
acht und neun (vgl. unten III./1.4 und 1.5) wieder aufgenommen und die Untersuchungen bis hinein in
die Rekonstruktion in Kapitel IV beschéftigen.

51



4, dass die ,,ganze Thatsache Mensch* in ,,ungeheuerer Ferne unter* (vgl. 6, 259, 20)
Za als dem jasagendsten aller Biicher liegt. NIETZSCHE fordert also den Menschen auf,
dass er sich mit der Figur des Zarathustra auf den Weg des Verbotenen begebe, diesen
bis zum Ende gehe und schlieBlich von da aus, von oben, beziehungsweise aulen auf
die Menschheit herab zu sehen.

Bei der so wichtigen und mit dem Blick auf das Ganze (Stichwort:
Holismusdilemma) durchaus bedeutsamen Verbindung von Nachfolge und Erfahrung
kommt es insbesondere darauf an, dass philosophische Erkenntnis sich nur in echter
Lebenserfahrung und direkter Auseinadersetzung mit dem ideologischen Gegner,
sozusagen von innen herkommend, realisieren ldsst. Man muss etwa das Problem des
Nihilismus selbst kennen, bevor man es problematisieren und iiberwinden kann.
Jedenfalls sind NIETZSCHEs Schriften an einer philosophischen Erkenntnis durch
intellektuelle Erlebenspraxis interessiert, die schlechterdings nur in einem Duktus
erreicht werden kann, der nicht nur dem christlichen Evangelium, sondern allen
Traditionen zum Verwechseln dhnlich sieht, an die es anzukniipfen gilt, wenn diese
iiberwunden werden sollen. Die Notwendigkeit, das Gegebene von Innen zu
tiberformen, bringt eben eine groe Verwechslungsgefahr mit sich, die zum Einen darin
besteht, dass die Uberformung von Innen als Identifikation missverstanden wird, und
zweitens, dass liberhaupt der Philosoph vorschnell mit dem gleichgesetzt wird, was er
schreibt.

Was der Philosoph in Biichern sagt, ist also nicht immer das Gleiche wie das,
worauf er mit seiner Aufgabe am Ende hinaus mochte. Dazu die folgenden beiden
Passagen aus Za, die NIETZSCHE in Aphorismus 4 zitiert: Hier werden zwei Kriterien
benannt, an denen sich festmachen ldsst, worin NIETZSCHE sich als Jiinger des
Dionysos wesentlich vom Jiinger Christi unterscheidet: Erstens im ,,Ton* (vgl. 6, 259,
26), wofiir er als Beispiel Passagen aus den Stiicken ,,Die stillste Stunde* (vgl. KSA, 4,
Za, 187 ff.) und ,,Auf den gliickseligen Inseln* (vgl. KSA, 4, Za, 109 ff.) anfiihrt, und
zweitens in der Art und Weise des Stils (,,Er redet nicht nur anders er ist auch anders®;
vgl. 6, 260, 19 f.), wofiir er als Beispiel eine Passage aus dem Stiick ,,Von der
schenkenden Tugend* (vgl. KSA, 4, Za, 97 ff.) anfiihrt. Der Ton ist dabei leise, schwer
zu horen und subtil wirksam. Auf was auch immer NIETZSCHE mit der Rehabilitation
der Natur gegen den Fluch des Ideals hinaus will, es ist etwas Subtiles, eine prekire
GroBe, die sich nicht jedem auf Anhieb erschlieBt (,,Dergleichen gelangt nur zu den
Auserwihltesten; es ist ein Vorrecht ohne Gleichen hier HOrer zu sein; es steht
Niemandem frei, fiir Zarathustra Ohren zu haben ...*; vgl. 6, 260, 11 ff.). Um hier héren
zu konnen, ist es notwendig, lange und einsam auf den Pfaden des Verbotenen
gewandert zu sein und durch das Sammeln authentischer Erfahrungen iiberhaupt erst
das Sensorium fiir dergleichen seltene Erkenntnisse ausgeprigt zu haben, die sich nicht

so einfach ad hoc im philosophischen Wortspiel verinnerlichen lassen.

52



Noch einmal: Die Alternative NIETZSCHE vs. Christentum interessiert hier nicht
etwa aus religionskritischer Sicht. Es gilt lediglich herauszuarbeiten, auf was es
NIETZSCHE bei dieser Frontstellung in theoretischer Hinsicht ankommt, und sich so
Orientierung zu verschaffen, sobald insbesondere im ersten Hauptstick von JGB
dhnliche Zusammenhinge in einer vollig anderen, ndmlich sachlich zugespitzten
Sprache vorgestellt werden.

Was aus dem Vorwort ldsst sich hinsichtlich der Organisation der Philosophie
NIETZSCHEs festhalten? Erstens, NIETZSCHE ordnet Alles dem unter, was er seine
Aufgabe nennt, die darin besteht, die Menschheit von der idealistischen Wertungsweise
zu befreien — wohl die an anderer Stelle so genannte ,,Umwerthung aller Werthe* (vgl.
KSA, 5, GM, 269). Zweitens, NIETZSCHE unterscheidet dabei zwischen sich und seinen
Schriften, wobei die Vorstellung eines philosophischen Lebens mitsamt authentischer
intellektueller Erfahrung eine Art Grundgeriist darstellt. Drittens, NIETZSCHESs
Hauptproblem ist die Trennung der Welt in einen realen und einen idealen Teil, weil
hier der eigentliche Grund fiir die besagte Anbetung verkehrter, ndmlich verlogener
Werte liegt. Viertens, NIETZSCHEs Werke stehen im Zeichen der von innen erfolgenden
Korrektur dieser Verkehrung, indem sie den in der Liige des Ideals befangenen
Leser/Akteur auf solchen Pfaden zur Wahrheit, beziehungsweise Realitit zuriickfiihren,
die sich genau an dem orientieren, was sonst in der traditionellen Philosophie verboten
ist. Fiinftens, fiir den Weg zuriick zur Wahrheit/Realitit gilt das Gebot der Redlichkeit,
denn die von der idealistischen Wertungsweise verbotene Wahrheit, beziehungsweise
diskreditierte Realitit erfordert Tapferkeit (,,Irrthum [...] ist nicht Blindheit, Irrthum ist
Feigheit... [...] jeder Schritt vorwirts in der Erkenntniss folgt aus dem Muth [...] gegen
sich“; vgl. 6, 259, 6 ff.). Sechstens, der Beriihrungspunkt des in den besagten
»ochritten eingeschlagenen Pfades mit NIETZSCHEs eigener authentischer
Individualitit ist die Figur des Zarathustra, dessen Botschaft an das Ende der redlichen
Uberwindung idealistischer Dogmen, kein neues Dogma, sondern Unabhiingigkeit
setzt. Die von NIETZSCHE in seinen Schriften verfolgte philosophische Wahrheits-
/Realitdtsvorstellung miindet also in letzter Konsequenz nicht in eine theoretische
Lehre, sondern in diejenige individuelle Notwendigkeit, die oben in Bezug auf das erste
Kapitel ,,Warum ich so weise bin‘“ bereits angedeutet wurde. Dazu gehort siebtens und
letztens, dass es nicht nur auf die Worte und Inhalte, sondern auf den Ton ankommt und
damit weniger auf das, was gesagt wird, sondern auf dasjenige, was sich darin aufweist
oder zeigt (,,Man muss vor Allem den Ton [...] richtig héren, um dem Sinn seiner

Weisheit nicht erbarmungswiirdig Unrecht zu thun.*; vgl. 6, 259, 26).

53



1.1.2
Philosoph, Kiinstler, Mensch; Weisheit und Klugheit

Es wurde bereits gesagt, dass die hier vorgestellte Lektire von EH keineswegs
Anspruch erheben kann, ein Kommentar oder auch nur eine gewissenhafte Analyse zu
sein. Vielmehr geht es darum, einige Anhaltspunkte herauszuarbeiten, die Aufschluss
dariiber geben, wie NIETZSCHE seine Philosophie insgesamt verstanden wissen wollte,
um sich von diesem Ausgangspunkt iiberhaupt erst einer Textanalyse von JGB
innerhalb eines zumindest nachvollziehbaren Kontextes annidhern zu konnen. Aus
besagtem Grund werden in diesem Abschnitt auch die Kapitel I ,,Warum ich so weise
bin“ und II ,,Warum ich so klug bin“ zusammengenommen und an Hand der Frage
betrachtet, was es mit der Unterscheidung zwischen Weisheit und Klugheit auf sich hat.

Nun zeugt die fiir den vorliegenden Abschnitt gewihlte Uberschrift bereits davon,
dass der genannte Unterschied etwas mit der fiir NIETZSCHE -charakteristischen
Typologie zwischen Philosoph, Kiinstler und Mensch zu tun hat. Dies lédsst sich auch
dem Vorwort entnehmen, insofern ndmlich der Philosoph Verantwortung (Stichwort:
Aufgabe) fiir die Menschheit tragt, als welcher er iiber oder auBerhalb derselben
rangiert. Was den Philosophen zu mehr als nur einem Menschen macht, ist die
Philosophie, die wiederum mehr als das ist, was sich in Biicher schreiben ldsst. Kurz:
Die menschliche Wahrheit ist eben nur eine menschliche und im Vergleich zur
philosophischen eine Illusion. Zuletzt kommt mit dem Begriff der Illusion der Kiinstler
ins Spiel, den man im Vorwort ebenfalls durch die Figur des Zarathustra angedeutet
fand. Dies aber nur als erster Hinweis.

Inwiefern diese Typologie ein Ordnungsmuster der Philosophie NIETZSCHEs
vorstellt, das unter anderem auch &duBlerst relevant fiir den Zielkonflikt zwischen
Immanenz und Differenz ist, 1dsst sich am Besten nachvollzichen, wenn man sich noch
einmal die Definition des ARISTOTELES von Weisheit und Klugheit vor Augen fiihrt.
Demzufolge bezieht sich die Weisheit auf die Dinge die sind wie sie sind, ndmlich die
Natur, und die Klugheit auf die Dinge, welche so oder anders sein kdnnen, was in den
Bereich des Menschen fillt. Freilich ohne dem echten ARISTOTELES gerecht werden zu
konnen, sei einfach davon ausgegangen: Weisheit bezieht sich auf natiirliche Evidenz,
Klugheit auf menschliche Kontingenz. Im Hinterkopf behalten wir dabei die
Entsprechung zum oben in Abschnitt 1./2.2 behandelten Verhiltnis zwischen
Indifferenz (~ Natur) und Differenz (~ Mensch) (vgl. KSA, 5, JGB, 21 {.; Aph. 9).

[1] Nun ein Blick auf den Text der beiden Kapitel. Hier befasst sich NIETZSCHE in den
acht Aphorismen des ersten Kapitels also zunédchst mit seiner Weisheit. Bereits nach
der ersten Lektiire dieser sehr schwierigen Passage fallen zwei Dinge auf: Erstens,

NIETZSCHE spricht von seiner Natur als von absoluter individueller Notwendigkeit

54



(,,Das Gliick meines Daseins, seine Einzigkeit vielleicht, liegt in seinem Verhdngnisse*;
6, 264, 3 f.) und zweitens wird dabei insgesamt eine Bewegung vollzogen, die am Ende
in den Aphorismen 6 bis 8 in den Verkehr mit Menschen sowie wiederum mit
Zarathustra in das Medium der Kunst iibergeht. In dieser Hinsicht ldsst sich das Kapitel
,Warum ich so weise bin* wie folgt zusammenfassen: Erst beschreibt der Ubergang
zwischen den Aphorismen 1 und 2 das komplexe und komplizierte Verhiltnis zwischen
neutraler Kontemplation des Ganzen und radikaler Individualitit, worauf gleich noch
gesondert einzugehen sein wird, aus der sich erst eine bestimmte Notwendigkeit und
schlieBlich eine Aufgabe ableiten. Zu diesem Eindruck passt, dass NIETZSCHE
Aphorismus 8 mit der Frage beginnt: ,,Darf ich noch einen letzten Zug meiner Natur
anzudeuten wagen, der mir im Umgang mit Menschen keine kleine Schwierigkeit
macht?* (6, 275, 16 ff.). Denkt man von hier aus an Aphorismus 2, wo NIETZSCHE
sagt, dass er ein ,,décadent” ist und ,,auch dessen Gegensatz* (vgl. 6, 266, 15 f.), so
kann man eine Bewegung von NIETZSCHEs natiirlichen physiologischen Dispositionen
hin zu den sich daraus ergebenden, unbeeinflussbaren Konsequenzen im sozialen
Verkehr mit Menschen feststellen.

Dies als kurze Bestandsaufnahme. Warum der narrativ — erzéhlerisch entwickelte
und nicht strukturell argumentierte Transformation (vgl. oben Einleitung, Anm. 8) —
flieBende Ubergang von der Natur zu den Menschen wichtig ist, wird sich noch weiter
unten herausstellen (Stichwort: Hierarchisches Komplexititsgefiige; vgl. 11./1.3.2.).
Bleibt die Frage, was NIETZSCHE weise sein lidsst und im Zuge dessen iiber die ganze
Menschheit erhebt, um dieser, wie es in der Vorrede hiel, eine Forderung
auszusprechen, beziehungsweise ein Geschenk machen zu konnen? Oder anders
gefragt: Woher weil NIETZSCHE um die Natur jenseits der Belange normaler
Menschen, sodass er von auflen mit einer Aufgabe an diese herantreten kann? Die

Antwort findet sich gleich im ersten Aphorismus:

,Diese doppelte Herkunft, gleichsam aus der obersten und der untersten Sprosse an der
Leiter des Lebens, décadent zugleich und Anfang — dies, wenn irgend Etwas, erklart
jene Neutralitét, jene Freiheit von Partei im Verhiltniss zum Gesammtprobleme des
Lebens, die mich vielleicht auszeichnet. Ich habe fiir die Zeichen von Aufgang und
Niedergang eine feinere Witterung als je ein Mensch gehabt hat, ich bin der Lehrer par
excellence hierfiir, — ich kenne Beides, ich bin Beides. [...] Mitten in Martern, die ein
ununterbrochner dreitdgiger Gehirn-Schmerz sammt miihseligem Schleimerbrechen mit
sich bringt, — besass ich eine Dialektiker-Klarheit par excellence und dachte Dinge sehr
kaltbliitig durch, zu denen ich in gesiinderen Verhiltnissen nicht Kletterer, nicht
raffinirt, nicht kalt genug bin. Meine Leser wissen vielleicht, in wie fern ich Dialektik
als Décadence-Symptom betrachte [...]. Brauche ich, nach alledem, zu sagen, dass ich
in Fragen der décadence erfahren bin? Ich habe sie vorwirts und riickwirts
buchstabirt. Selbst jene Filigran-Kunst des Greifens und Begreifens iiberhaupt, jene
Finger fiir nuances, jene Psychologie des ,Um-die-Ecke-sehns’ und was sonst mir
eignet, ward damals erst erlernt, ist das eigentliche Geschenk jener Zeit, in der Alles
sich bei mir verfeinerte, die Beobachtung selbst wie alle Organe der Beobachtung. Von

55



der Kranken-Optik aus nach gesiinderen Begriffen und Werthen, und wiederum
umgekehrt aus der Fiille und Selbstgewissheit des reichen Lebens hinuntersehn in
die heimliche Arbeit des Décadence-Instinkts — das war meine lingste Ubung, meine
eigentliche Erfahrung, wenn irgend worin wurde ich darin Meister. Ich habe es jetzt in
der Hand, ich habe die Hand dafiir, Perspektiven umzustellen: erster Grund,
weshalb fiir mich allein vielleicht eine ,Umwerthung der Werthe’ {iberhaupt moglich
ist.“ (6, 266 ff., 6 f.)

NIETZSCHE nimmt hier fiir sich in Anspruch, dass er das Leben von allen Seiten und in
allen Extremen aus Erfahrung kennt: ,Von der Kranken-Optik aus nach
gesiinderen Begriffen und Werthen, und wiederum umgekehrt aus der Fiille und
Selbstgewissheit des reichen Lebens hinuntersehn in die heimliche Arbeit des
Décadence-Instinkts*. Erfahrung meint dabei freilich die Art von prozessualer und
authentischer FErkenntnis, die wir aus dem Vorwort kennen. Am Ende dieser
Erkenntnis, darauf kommt es nun an, hat NIETZSCHE die Macht erlangt
L2Perspektiven umzustellen”. Wenn man begreifen will, was Weisheit ist, dann
muss man hier die Frage beantworten, ob diese Fahigkeit, beziehungsweise Macht
einfach nur eine Uberlegenheit an Stirke ist, die es demjenigen, der iiber sie verfiigt,
erlaubt, die Ubrigen gewaltsam zu manipulieren. Oder ist es nicht vielmehr eine Macht,
die daraus entsteht, dass man am Ende eines extremen Erkenntnisprozesses insgesamt
im Sinne ,,Um-die-Ecke-sehns* auf eine andere Ebene gehoben wurde? NIETZSCHE
jedenfalls fragt im letzten Kapitel ,,Warum ich ein Schicksal bin*: ,Hat man mich
verstanden? — Was mich abgrenzt, was mich bei Seite stellt gegen den ganzen Rest der
Menschheit* (vgl. 6, 371, 15 f.). Demzufolge kommt es NIETZSCHE in dem oben
zitierten Aphorismus 1 darauf an, dass die Weisheit exakt im zuvor genannten Sinn
immer etwas ist, das einen auf Grund von absolut individueller, authentischer und
extremer Erfahrung ,bei Seite stellt“, von wo aus man den Rest der Menschheit zu
Gesicht bekommt. Kurz: Weisheit bedeutet nicht mehr zu wissen als alle Anderen,
sondern etwas Anderes zu wissen, das sonst niemand wissen kann — es ist in
Entsprechung zu Aphorismus 374, FW sogar der Blick um die Ecke des ,,neuen
Unendlichen“*” der normalen Menschen.

Nur am Rande sei hier auf den Zusammenhang mit der uns schon bekannten
Formulierung aus dem Stiick ,,Moral als Widernatur in GD verwiesen (vgl. oben
1./2.2). Dort sagt NIETZSCHE, dass das ,,Leben‘ ein fiir den Menschen ,,unzugéngliches
Problem* sei, weil er dazu eine ,,Stellung ausserhalb des Lebens* (siche Zitat

unten) innehaben miisste, was kurz gesagt, unmoglich ist, weil der Mensch im Sinne

20 Vgl. KSA, 3, FW, 626: ,Unser neues ,Unendliches’. — Wie weit der perspektivische
Charakter des Daseins reicht [...] das kann, wie billig, auch durch die fleissigste und peinlich-
gewissenhafteste Analysis und Selbstpriifung des Intellekts nicht ausgemacht werden: da der
menschliche Intellekt bei dieser Analysis nicht umhin kann, sich selbst unter seinen perspektivischen
Formen zu sehn und nur in ihnen zu sehn. Wir kénnen nicht um unsre Ecke sehn [sic!; Anm.d.A.]: es ist
eine hoffnungslose Neugierde, wissen zu wollen, was es noch fiir andre Arten Intellekt und Perspektive
geben konnte [...]“

56



des Aphorismus 374, FW nicht aus seiner menschlichen Perspektive hinaus kann, die
unausweichlich ebenfalls eine solche des Lebens ist. Allerdings bemerkt er in GD an

derselben Stelle wie beildufig:

,Man miisste eine Stellung ausserhalb des Lebens haben, und andrerseits es so gut
kennen, wie Einer, wie Viele, wie Alle, die es gelebt haben, um das Problem vom
Werth des Lebens iiberhaupt anriihren zu diirfen (KSA, 6, GD, 86)

Freilich klingt dies hier wie eine unerfiillbare und daher blof3 rhetorische Bedingung. In
EH sehen wir allerdings, dass NIETZSCHE genau diese allumfassende Kenntnis des
Lebens fiir sich selbst in Anspruch nimmt. Es ist also die in diesem Zusammenhang
avisierte Erkenntnis aus Erfahrung, welche es fiir ihn, beziehungsweise den
Philosophen méglich macht, von aulen in den Bereich des Menschlichen einzugreifen
und ,,Perspektiven umzustellen®, wie es im oben zitierten Aphorismus 1 aus
L,Warum ich so weise bin“, EH heiflt. Die immanente Geschlossenheit des
Perspektivismus, beziehungsweise holistischen Relativismus ist also, wie wir es bereits
bei der Skizzierung des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz vermutet
hatten, tatsichlich nicht vorschnell als im wortlichen Sinn der Weisheit letzter Schluss
anzusehen.

Dieses komplexe Verhiltnis zwischen Philosoph, dessen Weisheit aulerhalb der
Menschheit im Bereich des natiirlichen So-und-nicht-Anders-Seins rangiert, und der
Menschheit selbst, welche die Aufgabe des Philosophen betrifft, beriihrt endlich den
Bereich der Klugheit. Am Ende des oben zitierten Aphorismus 1 sagt NIETZSCHE ganz
im Sinne der hier vorgeschlagenen Lesart, dass der Grund, warum eine ,,Umwerthung
der Werte“ fiir ihn ,,iiberhaupt moglich ist*, darin liegt, dass er die besagte Macht des
Weisen hat, in die menschlichen Perspektiven einzugreifen. Wie sehr nun diese
Umwertung der Werte, was wir billiger Weise als NIETZSCHEs ,,Aufgabe‘ ansehen
diirfen, eine Sache ist, die nur in Bezug auf den Menschen Sinn macht, wird besonders
gut deutlich, wenn man sich noch einmal die hier zu Grunde gelegte Definition der
Klugheit nach ARISTOTELES vor Augen fiihrt:

,Mithin bleibt nur iibrig, dass sie [die Klugheit; Anm.d.A.] ein untriiglicher Habitus
verniinftigen Handelns ist in Dingen, die fiir Menschen Giiter und Ubel sind [Sperrung
durch den Herausgeber, Anm.d.A.]* (Nikomachische Ethik, 1140b, 4 ff.)

Das bringt uns noch einmal zu den Ausfithrungen iiber den Zielkonflikt zwischen
Immanenzdesiderat und sinnstiftender Differenz. Dort wurde in Anlehnung an
Aphorismus 34, JGB sinngemil die Frage aufgeworfen, welche Welt den Menschen
etwas angeht und welche nicht. An dieser Stelle ldsst sich nun sagen, dass die Welt der
Klugheit, welche zwischen Giitern und Ubeln unterscheidet, diejenige ist, die den

Menschen etwas angeht. Die Welt der Weisheit, der natiirlichen Notwendigkeit, die

57



buchstiblich jenseits von Gut und Bose liegt, geht den Menschen dagegen nichts an,
weil es in ihr keine Giiter und Ubel, sondern nur ,Tatsachen’ gibt. Ins Bild passt dabei
auch NIETZSCHEs Rechtfertigung seiner Stellung zum Ganzen und der daraus
resultierenden Macht, die menschlichen Perspektiven umzustellen, das heif3t vor allem,
die Art und Weise, wie gewertet wird, zu verdndern oder eben die Werte selbst

umzuwerten.

[1i]] Was hat es nun mit Weisheit und Klugheit auf sich? An und fiir sich ist der darin
angelegte  Natur/Kultur-Antagonismus  freilich keine besonders spektakulédre
philosophische Erkenntnis. Zumindest wiirde es sich nicht lohnen, hier so ausfiihrlich
darauf einzugehen, wenn sich bei NIETZSCHE nicht mehr dahinter verbergen wiirde.
Tatsédchlich ist es ndmlich so, dass es nicht nur um einen stumpfen Gegensatz, sondern
um ein tatsdchlich komplexes Verhiltnis handelt. Was aber bedeutet komplex? Unter
Komplexitdt wird hier nicht nur Kompliziertheit verstanden, was soviel wie
Uniibersichtlichkeit bedeutet, sondern der Umstand, dass etwas in seiner Gesamtheit
nicht auf einmal iiberblickt werden kann. So ist zum Beispiel in der HEISENBERGschen
Unschirferelation das Verhiltnis zwischen Geschwindigkeit und Masse komplex, oder
in der Tradition nach ARISTOTELES das Verhiltnis zwischen Teil und Ganzem, oder
eben in der neueren von KANT und WITTGENSTEIN beeinflussten Erkenntnistheorie das
Verhiltnis zwischen Innen und Aullen. Bei diesen Beispielen handelt es sich immer um
zwei Seiten einer und derselben Sache, die nicht zugleich in den Blick geraten konnen,
was zudem, darauf kommt es im Gegensatz etwa zur ,Kompliziertheit’ an, durch
tibersichtliche Darstellung nicht behoben werden kann. Bei NIETZSCHE ist nun das
Verhiltnis zwischen Oben und Unten komplex, was bedeutet, dass es sich nicht einfach
als eindimensionaler Gegensatz verstehen ldsst, sondern dariiber hinaus als
zweidimensionale Relation. Wie stellt sich dies konkret dar?

Ohne zuviel vorwegnehmen zu wollen, kann doch soviel gesagt werden: Sehr
wahrscheinlich orientiert sich NIETZSCHE bei seiner Konzeption der Komplexitit an
PLATON, wenngleich er dabei selbstverstiandlich nicht nur ganz andere Akzente setzt,
sondern sich dariiber hinaus, das wird sich noch zeigen, auch gegensitzlich orientiert.
Im Grunde ist aber beiden die Vorstellung gemeinsam, dass sich das ,Oben’ vom
,Unten’ als etwas ganz Anderes abhebt, wihrend das ,Unten’ vom ,Oben’ aus
betrachtet nur graduell/quantitativ verschieden nicht aber substanziell/qualitativ
unterschieden ist — bei PLATON (vgl. PLATON, Phaidros., 246 €), wo das Bose am Ende
nicht der Gegensatz des Guten ist (qualitative Unterschiedenheit), sondern nur von der
Abwesenheit des Guten zeugt (quantitative Verschiedenheit). Bei NIETZSCHE ist die
Komplexitit dieser Figur jedoch noch weiter ausgeprigt, sonst konnte man schlie3lich
versucht sein, auch noch den Philosophen in den von Postmodernen als nicht mehr

hintergeh- oder begriindbar sanktionierten relativistischen Holismus hineinzuziehen,

58



der ja in gewisser Hinsicht ebenfalls ein graduelles Kontinuum vorstellt, wobei doch
der Philosoph auch noch um diese Ecke sehen kann, wie wir oben in Bezug auf Aph.
374, FW sowie entsprechende Passagen EH (KSA, 6, GD, 266 ff.) und GD (KSA, 6,
GD, 86) gesehen haben: Zwischen Philosoph (oben) und Mensch (unten), das wurde
bereits angedeutet, rangiert nimlich noch der Kiinstler, was sich sogleich auch noch
einmal an Hand des Textes zeigen lassen wird. Der hinldnglich bekannte Antagonismus
zwischen Natur und Kultur (Perspektive/Fiktion) wird bei NIETZSCHE also noch um
eine Komponente erweitert, die dessen Philosophie einerseits auszeichnet, andererseits
aber den Akteur/Leser auf Grund des hohen Komplexititsgrades zu Missverstdndnissen

provoziert.

[1ii] Was also hat es mit dem Kiinstler und seiner Stellung zwischen Philosoph und
Mensch auf sich? Dazu zuriick zum Text des zweiten Kapitels iiber die Klugheit. Um
die Ausfithrungen kurz und prignant zu halten, sollte hier nur die, fiir die eben gestellte
Frage, relevante Passage fokussiert werden: Dies sind die Aphorismen 1 bis 7. Dort
wird, wie es in 8 heillt, die ,,Wahl von Nahrung, von Ort und Klima, von Erholung* (6,
291, 28 f.) erortert, wobei sich 1 mit der Erndhrung (vgl. 6, 279, 6), 2 mit Ort sowie
Klima (vgl. 6, 281, 32) und 3 bis einschlieBlich 7 mit der Erholung befassen (vgl. 6,
284, 4). Zwischen philosophischer Einsamkeit und menschlichem Verkehr findet
NIETZSCHE seine eigentliche ,,Erholung“ﬂ.
Jedenfalls behandelt Aphorismus 3 NIETZSCHEs Erholung im Bereich des Lesens (vgl.
6, 284, 7), Aphorismus 4 diejenige im Bereich der Lyrik (vgl. 6, 286, 14), Aphorismus

5 diejenige im Bereich der zwischenmenschlichen Beziehungen, man konnte sogar von

Diese Erholung ist nun die Kunst:

Freundschaft sprechen (vgl. 6, 288, 5 f.), sowie die Aphorismen 6 und 7 diejenige im
Bereich der Musik (vgl. 6, 289, 21; 290, 26). Im Folgenden richtet sich die
Konzentration auf die Kunst als den Kerngedanken in NIETZSCHEs Ausfithrungen iiber
die Klugheit.

NIETZSCHE sieht sich hier, insbesondere in Aphorismus 4, auf Augenhéhe mit
allen Genres, was wohl weniger bedeutet, dass er sich selbst fiir einen groleren Lyriker
als Heinrich HEINE, groferen Dramaturgen als William SHAKESPEARE oder einen
grofBeren Musiker als Richard WAGNER hielt (vgl. 6, 286 f.). Vielmehr will damit
gesagt sein, dass die Philosophie die grofite und wichtigste Kunst ist, weil sie sich von

jeder anderen Kunst darin unterscheidet, dass sie die Moglichkeit in sich trigt, den

*! Unter Erholung versteht NIETZSCHE einerseits Ablenkung von der ,Hirte gegen sich in der
,.Binsamkeit“ von ,Eis und Hochgebirge* (Vorwort). Als mitteilsame Erholung von einer solchen
Einsamkeit miissen wir wohl NIETZSCHEs Bemerkung iiber GD aus der Widmung zu EH verstehen, ,,zur
Erholung, die Gotzen-Dammerung® (vgl. 6, 263, 8). Andererseits erfordert aber auch der Verkehr mit der
Menschheit, wozu ja das Schreiben von Biichern wie GD gehort, die Uberwindung des Ekels, der dem
Philosoph durch den Massenmenschen verursacht wird. SchlieBlich revoltieren NIETZSCHEs Instinkte
gegen jede Art der intimen Mitteilung (,,der Stolz meiner Instinkte revoltiert, [...] zu sagen: [...] ich
bin der und der.“ 6,257, 16f.).

59



Menschen sowohl von der Natur abzulenken, durch die Erfindung etwa von Werten und
Realitdten/Wahrheiten, dass sie aber auch in der Lage ist, dem Menschen einen
zerstorerischen Blick gleichsam hinter derartige ,artifizielle’ Kulissen zu verschaffen.
Die ,,Erholung® des Philosophen von Erkenntnis und Verkehr mit Menschen zielt so
gesehen auf die Kunst als einen Grenzbereich der Welt ab, die den Menschen etwas
angeht. Aus genau diesem Grund ist fiir NIETZSCHE das Schreiben philosophischer
Biicher die ausgezeichnete Kunstform und also der Gegenstand des dritten Kapitels
,Warum ich so gute Biicher schreibe®. Im Sinne der Topologie von Oben und Unten
bedeutet das, dass der Philosoph, um mit dem Menschen zu interagieren, immer der
Vermittlung durch die Kunst bedarf, und umgekehrt der Mensch, welcher in einer
zurecht gemachten Welt lebt, die nur ihn etwas angeht, nicht ohne weiteres hinter dem
Kiinstler den Philosophen zu sehen in der Lage ist. Viel wichtiger noch ist aber der
Aspekt, dass es Jenseits der philosophischen Einsamkeit zwei verschiedene Arten des
Verkehrs mit Menschen gibt. Im folgenden Abschnitt 1I./1.2 wird sich herausstellen,
dass NIETZSCHE in diesem Sinn auch beziiglich der Philosophie, die sich in Biicher
schreiben ldsst, zwischen Kiinstlern und Menschen als Adressaten unterscheidet,
woraus sich endlich die ungemein wichtige und bedeutsame Einteilung in eine ja- und
eine neinsagende Philosophie erklirt, auf die aber erst weiter unten eingegangen wird
(vgl. unten 11./1.2.2)

Vorerst ldsst sich iiber die Typologie von Philosoph, Kiinstler und Mensch in
Bezug auf Weisheit und Klugheit folgendes festhalten: Wenn NIETZSCHE von Natur,
beziehungsweise von Wahrheit/Realitit im Sinne von Notwendigkeit oder Natur
spricht, dann geht es nicht wie in der Tradition um das Objektive, den Kosmos oder die
wirkliche Welt etc., sondern um individuelle physiologische Dispositionen, oder
schlicht, um das, ,was’ man ist. Der Ort von Wahrheit/Realitdt wird also, das darf man
vielleicht bereits hier mit aller Vorsicht sagen, gewissermafen ausgetauscht, besser
vom abstrakt Allgemeinen ins konkret Spezielle verlagert — das war zuvor mit der im
Vergleich zu PLATON umgekehrten Orientierung gemeint. Entsprechendes gilt fiir die
Klugheit, die sich auf das Menschliche bezieht, in deren Bereich NIETZSCHE die
herkdbmmliche Vorstellung abstrakter Wahrheit/Realitit verlegt, deren Ziel es ist,
verbindliche Instanzen jenseits menschlicher Kontingenz zu etablieren und diese durch
schriftliche Fixierung zu verallgemeinern. Kurz: Fiir NIETZSCHE liegt die wenngleich
nicht menschliche Natur (Wahrheit/Realitit) doch sozusagen ,im’ Kkonkreten
Lebewesen Mensch, fiir die Tradition hingegen jenseits desselben in der abstrakten
Idealitit. Man konnte also weiterhin sagen, dass NIETZSCHE die traditionelle
Unterscheidung zwischen Notwendigkeit und Willkiir, die sich auf die Begriffspaare
Wahrheit/Falschheit und Realitit/Fiktion iibertragen lédsst, beibehilt, sie aber in einen
tatsdchlich grundsitzlich anderen Kontext stellt, insofern dabei die diametralen

Paradigmen im Verhiltnis zwischen Mensch und Natur revolutioniert werden. Die

60



Natur im Menschen ist der Ort der Wahrheit/Realitit wihrend das, was der Mensch in
der iiberkommenen philosophischen Tradition als Natur (sprachlich, schriftlich) aus
sich herausstellt, nimlich die begrifflich-objektive Wahrheit/Realitit, beziehungsweise
Idealitit, eine kulturelle Illusion ist.

Der von NIETZSCHE entworfene Ort der Wahrheit/Realitidt wire dann das, denkt
man an den Untertitel von EH, was jeder einzelne seiner Natur nach ist, also etwas, das
individuelle Existenz notwendig macht und worum zu wissen eine Sache der Weisheit
ist. Sache der Klugheit ist es im Gegensatz dazu, Biicher zu schreiben, das heif3t
kulturell schopferisch titig zu sein. Was auch immer iiber Wahrheit/Realitét in Biichern
geschrieben steht, kann den Ort individueller Notwendigkeit nicht selbst erreichen,
sondern nur andeuten. Der Philosoph entzieht sich also seinen Schriften und die
Schriften entziehen sich der Wahrheit/Realitit, die der Philosoph ist. Dass es sich bei
dieser Unterteilung um keinen beliebig aufgelegten Gegensatz handelt, ldsst sich aus
dem Begriff der ,,Aufgabe‘ ersehen, der beide Bereiche auf komplexe Art verbindet.
Denn die Aufgabe ist das Resultat innerlich individueller Notwendigkeit und wirkt von
da aus in das Handwerk der Klugheit hinein. Des Philosophen Weisheit beschiftigt
diesen mit sich selbst, was zur Einsicht in seine Aufgabe fiihrt, die aber nicht nur
kontemplativ erkannt, sondern auch praktisch ausgefiihrt sein will. Dies bringt den
Philosophen oder eben den Weisen in Verkehr mit Menschen, den zu meistern es der
Klugheit bedarf.

Die Besonderheit im Wechsel zwischen Weisheit und Klugheit besteht zuletzt
darin, dass jede Bezugnahme des eigenen Selbst auf Anderes Anpassung, Modifikation
und Verstellung mit sich bringt. Dies wird noch an Hand des NIETZSCHEschen
Verstindnisses der ,,Maske“ in Aphorismus 40, JGB zu sehen sein (vgl. unten
II./2.2.5.1): Verwechslung erfolgt nicht nur auf Grund eines Missverstindnisses
Seitens der Menschen gegeniiber dem Philosophen, was auch vom Philosophen selbst
willkiirlich provoziert sein kann, sondern auf Grund eines Mechanismus, der sich bei
jeder Interaktion zwischen diesen beiden Dimensionen automatisch einstellt,
vergleichbar mit einer natiirlichen Wechselwirkung. Das heilit: Selbsterkenntnis als
Gegenstand der Weisheit ist nicht nur nicht beliebig, sondern auch grundsitzlich
unterschieden von der Evidenz des kommunikativen Akts der kliiglichen Vermittlung
zwischen zwei mehr oder minder gleich rationalen Menschen. NIETZSCHEs Misstrauen
gegeniiber dem Medium der Schrift/Sprache ist also nicht nur einem inszenatorischen
Kalkiil zur Provokation authentischer Erfahrung geschuldet, sondern dariiber hinaus der
Einsicht in die Notwendigkeiten, welche das Verhiltnis zwischen Menschheit und

philosophischer Erkenntnis betreffen.

61



1.2
Werk und Buch: JGB als Prototyp des Neinsagens

Oben hat sich gezeigt, dass die Weisheit etwas ist, das den Philosophen iiber die
Menschheit erhebt, und sich darin auch ganz wesentlich von der Klugheit unterscheidet.
Ferner wissen wir bereits, dass damit das fiir die Frage nach dem Ganzen so wichtige
Verhiltnis zwischen Differenz und Indifferenz beriihrt ist. Dass es sich NIETZSCHE
dabei nicht leicht gemacht hat und einfach nur von einem platten Dualismus
Philosoph/Natur/Weisheit/Indifferenz-Mensch/Welt/Klugheit/Differenz  ausgegangen
ist, sondern die in dieser komplexen Relation gelegenen Schwierigkeiten deutlich
gesehen und vollauf angenommen hat, das wird Gegenstand dieses Abschnitts sein.
Dabei wird zundchst auf das Verhiltnis zwischen Esoterik und Exoterik eingegangen
(vgl. I1./1.2.1), das im Zuge des Vorworts von EH schon gestreift wurde, wo von einer
intimen Philosophie die Rede war, die man nicht in Biicher schreiben kann. Verbunden
damit ist ebenfalls das Prinzip der Zucht und Ziichtung, weil es eine Moglichkeit
vorstellt, sich zwischen diesen beiden so unterschiedlichen Ebenen zu bewegen. Weil
es sich dabei, wie bereits des Ofteren gesagt, um keinen eindimensionalen Dualismus,
sondern um eine komplexe Relation handelt, muss noch beriicksichtigt werden, dass
NIETZSCHE nicht nur zwischen einer unausgesprochenen Philosophie und einer solchen
in Biichern unterschiedet, sondern ferner die Philosophie in Biichern in eine ja- und
eine neinsagende einteilt (vgl. 11./12.2.). Insgesamt wird dies einen Blick auf die
Philosophie NIETZSCHEs als hierarchisches Komplexititsgefiige erdffnen und vor
diesem Hintergrund auch verstindlich werden lassen, warum ausgerechnet JGB das fiir

die Frage nach dem Ganzen am besten geeignete Werk ist.

1.2.1
Esoterik und Exoterik; Zucht und Ziichtung

[1] Fiir den Anfang dieses Abschnitts eignet sich das folgende Zitat aus dem oben (vgl.
II./1.1.2) bereits erwidhnten Aphorismus 30, JGB ganz hervorragend:

“Das Exoterische und das Esoterische, wie man ehedem unter Philosophen unterschied,
[...] — das hebt sich nicht sowohl dadurch von einander ab, dass der Exoteriker
draussen steht und von aussen her, nicht von innen her, sieht, schitzt, misst, urtheilt:
das Wesentlichere ist, dass er von Unten hinauf die Dinge sieht, — der Esoteriker aber
von Oben herab!” (KSA, 5, JGB, 48, 14 {f.)

Dies an den Anfang der Ausfiihrungen iiber den spezielle Funktion von JGB in

NIETZSCHEs Gesamtwerk zu stellen, ist aus folgendem Grund unerldsslich: Erst durch

62



NIETZSCHEs ganz bewusste Verwendung der Innen/AuBlen-, beziehungsweise
Oben/Unten-Relation in Zusammenhang mit Esoterik und Exoterik, beziehungsweise
der — laut NIETZSCHE insbesondere in JGB praktizierten — ,,Kunst des Schweigens*
(vgl. 6, 351, 17) wird die hinter der Einteilung seines Werks stehende konzeptionelle
Absicht deutlich. Sprich: Die Kategorien Ja und Nein, beziehungsweise Esoterik und
Exoterik haben unmittelbare theoretische Relevanz und kénnen bei der Beurteilung der
NIETZSCHEschen Philosophie insgesamt kaum iiberschiitzt werden. Es geht bei der
Unterscheidung zwischen Esoterik und Exoterik ndmlich keineswegs einfach nur um
stilistisch-inszenatorische Aspekte und auch nicht nur um eine willkiirlich kalkulierte
Dosierung bei der Zumutung unbequemer Wahrheiten. Vielmehr geht es um die
fundamentale Problematik des Transfers zwischen Mensch und Natur, Subjekt und
Objekt, Differenz und Indifferenz etc., womit eine philosophische Grundfrage
angesprochen wird, die sich nicht nur bei NIETZSCHE findet.

NIETZSCHE weill um die Fundamentalitit dieser Problematik, weshalb er sie nicht
einfach nur thematisiert, sondern ihr sein gesamtes Werk anheim stellt, das erstens auf
vieles Unaussprechliches verweist und dariiber hinaus das, was sich sagen ldsst, in zwei
vollig andersartigen Buchtypen zur Sprache bringt. Wir werden sehen, dass das dritte
Kapitel in EH ,,Warum ich so gute Biicher schreibe®, welches, wie schon gesagt, mit
dem signifikanten Satz beginnt ,,Das Eine bin ich, das Andre sind meine Schriften*
(vgl. 6, 298, 3), viele Hinweise darauf enthilt, wie NIETZSCHE den Unterschied
zwischen seiner eigenen intimen Philosophie und der gewissermalen
menschenkompatiblen Philosophie in seinem Werk versteht. Dieser Unterschied ist
jedenfalls die Hauptangelegenheit, die in den ersten sechs einleitenden Aphorismen
verhandelt wird, bevor NIETZSCHE dann dazu iibergeht, jedes seiner bis dahin
erschienen Biicher einzeln zu kommentieren sowie in ja- und neinsagende einzuteilen,
womit sich aber erst der folgende Abschnitt I1./1.2.2 befassen wird.

Das dritte Kapitel von EH ,,Warum ich so gute Biicher schreibe* besteht aus zwei
Teilen, nimlich einem Auftakt und einem Hauptteil, in dem NIETZSCHE sein Werke im
Einzelnen kommentiert. Der Auftakt, um den es hier im Besonderen geht, besteht aus
sechs Aphorismen: Der erste Aphorismus beginnt wie so oft bei NIETZSCHE mit
grundsitzlich programmatischen, das ganze Kapitel betreffenden Aspekten und in
diesem Fall mit einer ihn missverstehenden Offentlichkeit im zeitgenossischen
Deutschland. Programmatisch ist dies insofern, als es um die zentrale Frage des
Verstehens und Nicht-Verstanden-Werdens geht (vgl. 6, 298, 3 ff. und KSA, 3, FW,
622 f.). Dann folgt in Aphorismus 2 die in der NIETZSCHE-Rezeption bekannte, weil
etwas blumig optimistische, Schilderung der dagegen angeblich begriiBenswerten
Situation im Ausland (,,Dies war fiir Deutsche gesagt, denn iiberall sonst habe ich
Leser*; vgl. 6, 302, 11 f.). Im Zentrum des Kapitels iiber ,die Biicher’, das heifit in

Aphorismus 3, stehen bezeichnender Weise ,Zarathustra’ und das Thema der

63



erziehenden Lehre, beziehungsweise Zucht im Vordergrund (,,Wer mir aber durch
Hohe und Art des Wollens verwandt ist, erlebt dabei wahre Ekstasen des Lernens*; vgl.
6, 302, 21 f.). Danach erfolgt der, durch den Verwandlungsgedanken von Za
angedeutete, Ubergang von schriftlicher Exoterik zu intimer Esoterik. Die Kunst, das
konnte bereits beobachtet werden, ist das Verbindungsstiick zwischen Philosoph und
Mensch und wird dementsprechend in Aphorismus 4 behandelt (,Kunst des
Stils*; vgl. 6, 304, 6). Was dann den ,.exoterischen NIETZSCHE nach eigenem
Bekunden auszeichnet, ist schlieBlich, so Aphorismus 5, dass aus seinen Schriften ,,ein
Psychologe redet (vgl. 6, 305, 7). Der abschlieBende Aphorismus 6 benennt endlich —
iiber den natiirlich bedeutsamen Umweg des schon angesprochenen Aphorismus 295
aus JGB — gewissermallen das Gravitationszentrum, um das die Schriften NIETZSCHES
zwar in verschiedener Distanz aber allesamt in der gleichen Ausrichtung kreisen. Dies
ist der Typus des Philosophengottes Dionysos, dessen Weisheit der einzige Ort ist, an
dem so etwas wie eine in Bezug auf Wahrheit/Realitit authentische Evidenz,
beziehungsweise die Aussohnung des modernen Menschen mit der Natur moglich ist.
NIETZSCHE beginnt die Kommentierung seiner Schriften, wie konnte es anders
sein, mit dem Problem der Verwechslung des Philosophen mit seiner Lehre und der
Lehre wiederum mit anderen Lehren. Ebenda wird dies als die ,,Frage nach dem

Verstanden- oder Nicht-Verstanden-werden* (siehe Zitat unten) angesprochen. Dazu:

,,Hier werde, bevor ich von ihnen [den Schriften; Anm.d.A] selber rede, die Frage nach
dem Verstanden- oder Nicht-verstanden-werden dieser Schriften beriihrt. Ich thue es
so nachldssig, als es sich irgendwie schickt: denn diese Frage ist durchaus noch nicht an
der Zeit. Ich selber bin noch nicht an der Zeit, Einige werden posthum geboren — Irgend
wann wird man Institutionen nothig haben, in denen man lebt und lehrt, wie ich leben
und lehren verstehe; vielleicht selbst, dass man dann auch eigene Lehrstiihle zur
Interpretation des Zarathustra errichtet. Aber es wire ein vollkommner Widerspruch zu
mir, wenn ich heute bereits Ohren und Hiande fir meine Wahrheiten erwartete:
dass man heute nicht hort, dass man heute nicht von mir zu nehmen weiss, ist nicht nur
begreiflich, es scheint mir selbst das Rechte. Ich will nicht verwechselt werden, — dazu
gehort, dass ich mich selber nicht verwechsele.* (6, 298, 3 ft.)

Was auch immer eine ,,Institution” im Sinn des NIETZSCHEschen Lebens und Lehrens
konkret darstellen soll, sie wird die Lebensweise Zarathustras und seiner Jiinger zum
Vorbild haben. Etwas ganz anderes ist unter den ,,Lehrstithlen der Interpretation® zu
verstehen, welche die Vorarbeit leisten, dass eine Schrift wie Za iiberhaupt verstindlich
wird, um dann eine Wirkungsmacht zu entfalten, auf Grund derer wiederum eine
philosophische Lebenspraxis iiberhaupt erst moglich wird. Warum ist dieser Aspekt mit
Blick auf den Unterschied, beziehungsweise in Hinsicht der Vermittlung zwischen
Esoterik und Exoterik erwidhnenswert? Antwort: Weil die Esoterik/Exoterik-Alternative
um die Relation zwischen Theorie und Praxis erweitert wird. Denn bisher befand sich

die Kontemplation (Weisheit) oben und das politische Eingreifen in die Welt, die den

64



Menschen etwas angeht (Klugheit), unten. Nunmehr stellt es sich aber eher so dar, dass
die Theorie eine Form der Vorarbeit ist, die unten in der exoterischen Peripherie zu
leisten ist, bevor man zu einer praktischen Lebensform aufsteigen kann. Natiirlich ist
dies kein Widerspruch, sondern ein Aspekt der fiir NIETZSCHE typischen Komplexitit,
in der alles miteinander verbunden ist, aber niemals das Ganze auf einmal in den Blick
gerit. Damit dringen wir nunmehr in das Alleinstellungsmerkmal der NIETZSCHEschen
Philosophie ein, in deren Horizont einiges mehr verhandelt wird, als der
eindimensionale Antagonismus zwischen Natur und Kultur, wenngleich alles davon
seinen Ausgang nimmt.

Versuchen wir also die Komplexitidt zwischen Oben und Unten, Theorie und
Praxis sowie zwischen Kontemplation und Aufgabe nicht sogleich als Widerspruch
anzusehen, sondern ihr auf den Grund zu gehen, um die philosophische
Eigentiimlichkeit darin zu  begreifen. ~Dazu erneut ein  gedanklicher
Orientierungsversuch: Oben wurde gesagt (vgl. 11./1.2.2), dass NIETZSCHE beziiglich
der Frage nach Wahrheit/Realitét einige sehr radikale ,Ortswechsel’ vornimmt. Ferner
wurde im Lauf der Untersuchungen zwischen einer artikulierbaren und einer
unartikulierbaren, weil intimen Erkenntnissphire unterschieden. Die artikulierbare und
mit Anspruch auf verallgemeinernde Objektivitit niedergeschriebene Wahrheit/Realitit
ist natiirlich eine solche, die der traditionellen akademisch geprigten Philosophie
gleicht. Eben haben wir dies um die Relation Esoterik/Exoterik erweitert. Nun besteht
die Herausforderung bei NIETZSCHE darin, die Relation Esoterik/Exoterik sowohl auf
den Gegensatz artikulierbar/unartikulierbar als auch auf die Figuren des Philosophen,
Kiinstlers und Menschen zu iibertragen. Innerhalb dieser Organisation, das hatte sich
schon in Bezug auf STEGMAIER angekiindigt (vgl. oben II./1.), ist Theorie nicht gleich
Theorie und Praxis nicht gleich Praxis. In diesem Sinn stellt man bei NIETZSCHE auch
ofters fest, dass er einerseits wie selbstverstdndlich von Wahrheit/Realitit spricht, um
im nichsten Atemzug die Existenz von etwas derartigem strikt abzulehnen. Was damit
gesagt sein soll ist, dass NIETZSCHE frei nach dem Stiick aus Za ,,Von der Erlésung* zu

den Menschen anders spricht als zu den Kiinstlern und zu sich selbst:

., Bs ist schwer, mit Menschen zu leben, weil Schweigen so schwer ist. Sonderlich fiir
einen Geschwitzigen.” — // Also sprach Zarathustra. Der Bucklichte aber hatte dem
Gespriche zugehort und sein Gesicht dabei bedeckt; als er aber Zarathustra lachen
horte, blickte er neugierig auf und sagte langsam: // ,Aber warum redet Zarathustra
anders zu uns als zu seinen Jiingern?’ // Zarathustra antwortete: ,Was ist da zum
Verwundern! Mit Bucklichten darf man schon bucklicht reden!” // ,Gut, sagte der
Bucklichte; und mit Schiilern darf man schon aus der Schule schwétzen. // Aber warum
redet Zarathustra anders zu seinen Schiilern — als zu sich selber?” —“(vgl. KSA, 4, Za,
182)

65



Das eine ist, dass NIETZSCHE sich demnach verschiedener Erzihlerfiguren bedient und
mit dem Leser/Akteur auf verschiedenen Ebenen kommuniziert. Das andere ist, dies
wird sich in JGB besonders deutlich zeigen, dass er dabei einer Umdrehungslogik folgt,
die wir noch als ,konzeptionelle Dialektik’ kennen lernen werden. Entscheidend an der
Umdrehungslogik ist, dass sie ganz im Sinne des Vorworts zu EH bei dem Gegensatz
von Idealitdt und Realitiit ansetzt und zunichst die Priorititen dndert. Es wird also das
Verhiltnis umgedreht, wonach das, was vorher wahr gewesen ist, zu einer Illusion
wird, ndmlich die abstrakte Idealitit, und was falsch gewesen ist, die konkrete Realitit,
zur Wahrheit wird. Genauso verhilt es sich mit Theorie und Praxis: Fiir NIETZSCHE ist
die Theorie der Lehrstiihle freilich ganz unten angesiedelt, was aber nicht bedeutet,
dass es jenseits dieser menschlichen Sphéire nicht noch eine echte Theorie gebe, zu der
allerdings ein Weg iiber die hohere Praxis fiihrt, fiir die Zarathustra und das Prinzip der
Erfahrung durch Nachfolge stehen.

Dieses komplexe Verhiltnis mehrerer sowohl rhetorischer als auch genuiner
Ebenen ist das besondere Merkmal und die -eigentliche Schwierigkeit des
NIETZSCHEschen Philosophieverstindnisses. Sich jenseits eines platten Natur/Kultur-
Antagonismus in diese Komplexitit hinzudenken, ist endlich das Niveau, auf dem sich
zu bewegen die vorliegende Arbeit Anspruch erhebt. Dabei ist eine der dringendsten
Fragen, wie NIETZSCHE den Transfer zwischen den besagten Ebenen organisiert.
SchlieBlich ist das Verhiltnis zwischen Mensch und Wahrheit/Realitit spitestens seit
KANT eines der Hauptprobleme der modernen Philosophie. Wenn nun NIETZSCHE die
intime Weisheit des Philosophen mit der Natur gleichsetzt, sollte man annehmen
diirfen, dass darin die genannte Liicke zwischen, kurz, Denken und Wahrheit/Realitit
geschlossen wird, was tatsdchlich einer revolutiondren philosophischen Neuigkeit

gleichkéme.

[ii] Aus dem dritten Kapitel aus EH, insbesondere, wie sich gleich zeigen wird, aus
Aphorismus 3, geht ferner hervor, dass dem besagten Transfer zwischen, grob gesagt,
Oben und Unten das Wesen der Zucht und Ziichtung als gewissermallen intensive
Praxis eine herausragende Rolle spielt. Wie ist das zu verstehen? Grundsitzlich richtet
sich die Zucht schon einmal an die ,physis’ und nicht an die ,ratio’, was wir wiederum
im topologischen Sinn aufzufassen haben, das heiflit in Hinsicht der Orientierung
innerhalb der Umdrehungslogik zwischen Idealitdt und Natur, die da lautet: Weg von
den abstrakten Idealen hin zu den ganz konkreten physiologischen Grundbedingungen
des Lebens. In EH ist dementsprechend, ganz besonders im Vorwort sowie im ersten
Kapitel?, immer wieder von NIETZSCHEs Instinkten die Rede. Da sich aber die
bisherige Philosophie nicht an den echten Menschen, sondern an ein abstraktes Subjekt

gewand hat, beklagt NIETZSCHE folgerichtig, dass er ,,noch nicht an der Zeit* sei, weil

2 Vgl. KSA, 6, EH, 257, 258, 266 ff., 272, 274f.
66



es fiir seine Philosophie noch keine ,,Ohren und Hinde“ (Aph. 1) gebe oder eben
noch kein Sensorium im Sinne konkreter, physiologischer Realitit. Dazu das folgende
Zitat:

,»Zuletzt kann Niemand aus den Dingen, die Biicher eingerechnet, mehr heraushoren,
als er bereits weiss. Wofiir man vom Erlebnisse her keinen Zugang hat, dafiir hat man
kein Ohr. Denken wir uns nun einen &dussersten Fall, dass ein Buch von lauter
Erlebnissen redet, die ginzlich ausserhalb der Méglichkeit einer hdufigen oder auch nur
seltneren Erfahrung liegen, — dass es die erste Sprache fiir eine neue Reihe von
Erfahrungen ist. In diesem Falle wird einfach Nichts gehort, mit der akustischen
Tauschung, dass wo Nichts gehort wird, auch Nichts da ist ... Dies ist zuletzt
meine durchschnittliche Erfahrung und, wenn man will, die Originalitdt meiner
Erfahrung. Wer Etwas von mir verstanden zu haben glaubte, hat sich Etwas aus mir
zurecht gemacht, nach seinem Bilde, — nicht selten einen Gegensatz von mir, zum
Beispiel einen ,Idealisten’; wer Nichts von mir verstanden hatte, leugnete, dass ich
tiberhaupt in Betracht kime.* (6, 299 f., 35 ff.)

Der Gedanke, dass man NIETZSCHE erst versteht, wenn man gewisse intellektuelle,
lebensweltliche und auch existenzielle Erfahrungen durchgemacht hat, diirfte noch aus
der Lektiire des Vorworts von EH bekannt sein. Und der Gedanke, dass sich der
Mensch Fremdes in vielfacher Form nach seinem eigenen Vorbild zurechtmacht, wird
die Untersuchungen bei der Begegnung mit dem ersten Hauptstiick in JGB noch zu
Geniige beschiftigen. Worum es hier geht, ist eine ,,erste Sprache* wie sie in Folge
solcher Erfahrungen iiberhaupt erst moglich wird. NIETZSCHE betont dabei durch
Sperrung, dass es sich um eine ,erste’ Sprache, mithin um etwas ganz und gar Neues
und Anderes handelt. Das Prinzip der Zucht, verstanden als Transformation, ist also
nicht bloB eine biologische Utopie, sondern gewissermallen eine umfassende
Rekonfiguration des menschlichen Denkens, indem es anstatt an abstrakter Idealitit an
konkreter Natiirlichkeit mithin an den physiologischen Dispositionen des Lebens
ausgerichtet wird. Dazu passt auch die Relation Theorie/Praxis, denn was bisher in der
Philosophie vorherrschte, waren die theoriefixierten ,Lehrstiihle und deren
Ausrichtung an abstrakter Idealitit. NIETZSCHE schldgt dagegen mit dem
philosophischen Leben ein praktisches Modell vor, welches vor allem durch die schon
bekannte Erkenntnisart der ,,Erfahrung* niher bestimmt wird.

Ganz entfernt darf man sich hier auch schon die Relation zwischen Sagen und
Zeigen, beziehungsweise zwischen Reden und Schweigen vorstellen, insofern ndmlich
die gelebte Erfahrung mehr zeigt, als theoretische artikulierte Philosophie jemals sagen
konnte. Und auch das fiir NIETZSCHEs Philosophie erforderliche Sensorium der Ohren
und Hinde aber vor allem auch der ,,Augen* (vgl. KSA, 5, JGB, 41), welches dereinst
die Sprache revolutionieren konnte, ist freilich weniger auf das Gesagte, als auf das sich
darin Zeigende ausgerichtet. Die Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen wurde

bereits in Betreff des Stils beriihrt, worauf hier noch einmal hinwiesen sein soll, weil es

67



bei diesem Unterschied nicht um naives Sprechen und Sehen geht, sondern um die
beiden sehr verschiedenen Bereiche, die weiter oben mit Weisheit (Natur) und Klugheit
(Mensch) assoziiert wurden.

Halten wir also erst einmal das Folgende fest: NIETZSCHEs Biicher sind in einem
sehr umfassenden Sinn darauf angelegt, eine iiberkomplexe Ebene esoterischer
Intimitédt zu adressieren, um dort so etwas wie Authentizitdt und Evidenz zu erzeugen,
die der begrifflich-reflexiven Ebene der menschlichen Philosophie — es ist diejenige,
welche an Lehrstiihlen gelehrt wird — verwehrt bleibt. Die Frage des Transfers lautet
nun, ob und wenn ja wie man aus der Sphire der menschlichen Beschrinktheit
ausbrechen kann. Schlielich sind die Philosophen ja nicht, salopp formuliert, vom
Himmel gefallen, sondern haben sich zu dem, was sie sind, entwickelt. In Aphorismus
1 nahm sich NIETZSCHE hinsichtlich der Moglichkeit, dass seine Philosophie zumindest
in der Peripherie jedem zugénglich sein kann, sehr pessimistisch aus (,,Zuletzt kann
Niemand aus den Dingen, die Biicher eingerechnet, mehr heraushoren, als er bereits

weiss.”). Dies wird allerdings in Aphorismus 3 wie folgt relativiert:

,Es ist eine Auszeichnung ohne Gleichen, in diese vornehme und delikate Welt
einzutreten, — man darf dazu durchaus kein Deutscher sein; es ist zuletzt eine
Auszeichnung, die man sich verdient haben muss. Wer mir aber durch Hohe des
Wollens verwandt ist, erlebt dabei wahre Ekstasen des Lernens: denn ich komme aus
Hohen, die kein Vogel je erflog, ich kenne Abgriinde, in die noch kein Fuss sich verirrt
hat. Man hat mir gesagt, es sei nicht moglich, ein Buch von mir aus der Hand zu legen,
— ich storte selbst die Nachtruhe ...“ (6, 302, 16 ff.)

Hier wird die Moglichkeit des Lernens eingerdumt, was bedeutet, dass NIETZSCHE den
Leser/Akteur durchaus mit seinen Biichern einfangen, anleiten und auf die
,verschlungenen Wege* nach Oben/Aullen fithren will. Worin besteht dabei die grofie
Schwierigkeit? Das eigentliche Problem in theoretischer Hinsicht ist das Verhiltnis
zwischen Mensch und Natur, wenn es streng aus der von unten nach oben blickenden
Perspektive — NIETZSCHE nennt dies in JGB eine ,,Frosch-Perspektive* (vgl. KSA, 5,
JGB, 16, 29) — gedacht wird. Hat man sich nidmlich erst einmal auf den subjekt-
rationalen Geltungsbereich der spezifisch menschlichen Lehrstuhlphilosophie
eingelassen, findet man sich im Inneren eines Raumes wieder, der nicht so ohne
weiteres in Richtung seines AuBeren verlassen werden kann. Der Mensch ist dann im
Bereich des Menschlichen, das heillit unten oder eben innen, gefangen und kann nicht
mehr zur Natur hinaus, das heifit nicht nach oben, beziehungsweise auflen ausbrechen —
wohlgemerkt: ,oben’ meint hier nicht das christlich-populére Jenseits und also den Ort
der Idealitét, sondern gemall der Umdrehungslogik die in entgegengesetzter Richtung
aber gleichwohl jenseits des Augenscheins rangierende Tiefe.

Der wohl prominenteste Fall des Problems von Unten wieder nach Oben zu

gelangen, oder etwas konkreter gesprochen, des Problems, das menschliche Denken

68



wieder mit der Natur zu versohnen, ist wohl der Gegensatz von Leib und Seele,
beziehungsweise das Verhiltnis zwischen erkennendem Subjekt und einer
unerkennbaren Welt an sich oder einfach zwischen Bewusstsein und Unterbewusstsein.
Erinnern wir uns noch einmal an die Weisheit: Die Weisheit betrifft Dinge, die sich so
und nicht anders verhalten konnen, die im Groflen und Ganzen die Natur darstellen, zu
der auch die physiologischen Dispositionen ,im’ Menschen gehoren. Das Innere des
Menschen in diesem Sinn, das heiflt seine Instinkte, Affekte, Begierden und
Leidenschaften sind aber fiir das rationale Subjekt AuBerlichkeiten. Auch hier haben
sich im Zuge der Umdrehungslogik die paradigmatischen Vorzeichen geindert. Vom
Subjekt aus gesehen, ist die Natur im Menschen das Unter- oder eben AuB3erbewusste,
das heillt dasjenige, was ,unter’ dem Bewusstsein rangiert. Das Bewusstsein operiert
dagegen in einem davon abgehobenen, geschlossenen Selbstbezug, weil es, wenn man
erst einmal darin befangen ist, keinen wiederum subjekt-rational verbiirgten Weg
,zuriick’ nach ,auflen’ gibt.

Die Transformation durch Zucht und Ziichtung sieht sich also mit dem Anspruch
konfrontiert, auch theoretisch so stichhaltig zu sein, dass dadurch das wohl
schwerwiegendste Problem dieser Art von Trennung zwischen Mensch und Welt
beriicksichtigt wird, ndmlich der Solipsismus. Zu diesem Zeitpunkt kann dieses
Problem freilich noch keiner Losung zugefiihrt werden, was erst im Rahmen der
Rekonstruktion erfolgen wird. Vielmehr gilt es vorerst auf mogliche Bedenken
einzugehen, ob NIETZSCHE wirklich ein so grof3es Interesse am Unsagbaren gehabt hat.
SchlieBlich gehen nicht wenige Interpreten davon aus, dass NIETZSCHE ganz im
Gegenteil ein Anwalt von Schrift und Sprache gegen alles Hohere gewesen sei (vgl.
DERRIDA, 1972, 17)23. Ohne auf diese Ansidtze noch einmal (vgl. oben IL./1.) im
Einzelnen einzugehen, soll im Folgenden am Text gezeigt werden, dass NIETZSCHE der
hermeneutischen Verflachung der Philosophie ebensowenig das Wort geredet hat wie
einer bloBen Theorie des Perspektivismus (Aph. 374, FW; vgl. oben 1./2.2) oder
Fiktionalismus (Aph. 34, JGB; ebd.). Wer also die Relation zwischen Sagen und Zeigen
als zu weit hergeholt fiir die Einteilung des NIETZSCHEschen Werks erachtet, der sei

auf die folgende Passage aus Aphorismus 4 hingewiesen:

,Einen Zustand, eine innere Spannung von Pathos durch Zeichen, eingerechnet das
tempo dieser Zeichen, mitzutheilen — das ist der Sinn jedes Stils; und in
Anbetracht, dass die Vielheit innerer Zustdnde bei mir ausserordentlich ist, giebt es bei
mir viele Moglichkeiten des Stils — die vielfachste Kunst des Stils {iberhaupt, iiber die
je ein Mensch verfiigt hat. Gut ist jeder Stil, der einen inneren Zustand wirklich

3 “Es gibt kein Signifikant, das dem Spiel aufeinander verweisender Signifikanten entkime, welches die
Sprache konstituiert, und sei es nur, um ihm letzten Endes wieder anheimzufallen. Die Heraufkunft der
Schrift ist die Heraufkunft des Spiels; heute kommt das Spiel zu sich selbst, indem es die Grenze
ausloscht, von der aus man meinte die Zirkulation der Zeichen regeln zu konnen, indem es (...) alle vom
Spiel noch nicht erfassten Schlupfwinkel aufstobert und alle Festen schleift, die bis dahin den Bereich
der Sprache kontrolliert haben.*

69



mittheilt, der sich iiber die Zeichen, iiber das tempo der Zeichen, iiber die Gebidrden
— alle Gesetze der Periode sind Kunst der Gebérde — nicht vergreift. Mein Instinkt ist
hier unfehlbar. — (6, 304, 6 ff.)

Noch einmal die wichtige Kernaussage: ,,Einen Zustand, eine innere Spannung von
Pathos durch Zeichen, eingerechnet das tempo dieser Zeichen, mitzutheilen — das
ist der Sinn jedes Stils*“. Dieser Satz ist deshalb so bemerkenswert, weil insbesondere
Seitens der postmodernen theoretischen Rezeption nicht selten suggeriert wird, dass es
bei NIETZSCHE einen solchen doppelten Boden zwischen Gegenstand hier und
mitteilendem Zeichen da gar nicht gebe. Natiirlich kann nicht geleugnet werden, dass
NIETZSCHE drauf hinaus will, dass dieses Verhiltnis endgiiltig von der Belastung des
Dualismus befreit wird. Allerdings klafft zwischen dem zuletzt genannten Anspruch auf
Immanenz und dem textlichen Sachverhalt, der eine sinnstiftende Differenz adressiert,
eine eklatante Liicke. Halten wir also den Umstand fest, dass NIETZSCHE durchaus
zwischen sprachlichem Zeichen und Bezeichnetem unterscheidet, was auf zwei
verschiedene Sphéren im Sinne der Innen/Aufen-Relation und ein gewisses Misstrauen

gegen die Sprache selbst schlieBen lésst. 2

* Zur Unterscheidung zwischen Esoterik und Exoterik im postmodernen Diskurs: Die Zuweisung
begrifflich-reflexiver Theorie zur Dimension der exoterischen Artikulation und authentischer Praxis zur
Dimension esoterischer Erfahrung hat bereits Pierre KLOSSOWSKI in Nietzsche und der circulus vitiosus
deus (dt. 1986) vertreten. Den Ansatz hierfiir hatte Georges BATAILLE geliefert, der NIETZSCHES
sprachliche Lehre als bloBes Instrument des Hinweisens auf eine iiberkomplexe ,,intime Erfahrung*
verstanden hat (vgl. ders., 1980, 48 f.). Ziel aller Reflexion ist auch bei KLOSSWOSKI ein Moment
ireferenzloser Authentizitit (vgl. ders., 1986, 185), die schriftlichen Lehren sind dabei nur Mittel zum
Zweck und es hat keinen Sinn, darin systematische Strukturen ausmachen zu wollen. Wie auch
RECKERMANN feststellt (vgl. 2001, 24), deutet KLOSSOWSKI den dabei zu Grunde liegenden
gedanklichen Rahmen nur an, entwickelt aber nicht die daraus folgenden konzeptionellen
Fragestellungen. Dann ndmlich wiirde deutlich, dass darin das Grundproblem einer dem Menschen
entzogenen Realitét in einen zeitlichen Kontext {ibertragen wird. Denn die ,,authentische Spontaneitit*
(vgl. KLOSSOWSKI, 1986, 85) der Triebe und Affekte geht der sprachlichen Artikulation auch bei
KLOSSOWSKI im Prozess, sprich in der Zeit, verloren. Damit wird zwar durchaus dem NIETZSCHEschen
Ansatz entsprochen, wie wir unten noch sehen werden (vgl. IV./3.1), das dem Menschen AuBere nicht in
einer abstrakten Substanz, sondern im Ursprung zu suchen. Worin die argumentative Relevanz dieses
Ubertrags von einer rdumlichen in eine zeitliche Denkweise besteht, wird sich noch im Zuge der
Rekonstruktion zeigen. Worauf allerdings bereits hier hingewiesen werden kann, ist der Umstand, dass
KLOSSOWSKI dabei nicht bemerkt, dass seine Deutung trotzdem in einem wahrheits-
/realititspessimistischen Modell befangen bleibt. Denn ob dem Denken die Subsatz als ,Jenseits’ oder
der Ursprung als ,immer schon vergangen’ entzogen ist, macht in konzeptioneller Hinsicht zunéchst
keinen Unterschied. Nur wenn geklart werden kann, wie genau der Wiederkunftsgedanke iiber die
radikale Singularisierung jedes Augenblicks dieses Dilemma argumentativ iiberwindet und zudem eine
iiber-rationale Perspektive entfaltet, ist die philosophische Operationalisierung der Zeit bei NIETZSCHE
angemessen gewiirdigt. KLOSSOWSKI aber ldsst sich nicht auf die mit der Unterscheidung
Artikulierbar/Unartikulierbar einhergehende Frage ein, wie wiederum diese Relation beziehungsweise
Differenz artikuliert werden kann, ohne dieselbe aufzuheben, indem das Unartikulierbare artikuliert wird.
KLOSSOWSKT ist sich dieser paradoxen Konstellation zwar durchaus bewusst, sieht darin aber nur einen
Beleg fiir die Vordergriindigkeit der hergebrachten Rationalitit und die Rechtfertigung eines alternativen
postmodernen Ansatzes. So einleuchtend alle kulturkritischen Implikationen sein mogen, die
KLOSSOWSKI mit NIETZSCHE hinsichtlich einer begrifflich-reflexiven Sprache darstellt, die sich von
ihrem authentischen Bezug zur individuellen Natur gelost und isoliert hat, es bleibt der Verdacht eines
ungekliarten Dualismus zwischen dem begrifflich-reflexiven Bewusstsein und den Instinkten und
Affekten im Unterbewusstsein beziehungsweise zwischen der Dimension des Exoterischen und des
Esoterischen. Bei Edouard GAEDE zum Beispiel (vgl. ders., 1962, 267) wird der Vorwurf an einen so

70



In diese Betrachtung fiigt sich ebenfalls vollig schliissig der vorletzte Aphorismus
5 des dritten Kapitels, wo es um den psychologischen Gehalt der NIETZSCHEschen
Philosophie geht:

,Die Sitze, iiber die im Grunde alle Welt einig ist, gar nicht zu reden von den
Allerwelts-Philosophen, den Moralisten und andren Hohltopfen, Kohlkopfen -
erscheinen bei mir als Naivetiten des Fehlgriffs: zum Beispiel jener Glaube, dass
,unegoistisch’ und ,egoistisch’ Gegensitze sind, wihrend das ego selbst bloss ein
,hoherer Schwindel’, ein ,Ideal’ ist ... Es giebt weder egoistische, noch unegoistische
Handlungen: beide Begriffe sind psychologischer Widersinn.* (6, 305, 11 ff.)

Was Zeichen und Bezeichnetes — man konnte auch sagen: Idealitit und Realitit,
Erscheinung und Ding an sich, Bewusstsein und Unterbewusstsein etc. — so definitiv
trennt, ist die Vermittlung durch das leere Abstraktum des Subjekts. Was macht
dagegen der ,,Psychologe® (,,Dass aus meinen Schriften ein Psychologe redet [...]%;
vgl. 6, 305, 7)? Er sieht durch die leere Hiilse des abstrakten Subjekts (ratio) hindurch
nach den konkreten instinktiven und affektiven Dispositionen (physis). Der
Knotenpunkt, der den gesamten begrifflich-reflexiven Bereich der modernen
,Allerwelts-Philosophie® zusammenhilt, ist freilich das Subjekt, weshalb die
Uberwindung desselben gleichsam den Schliissel zur Befreiung des Menschen aus der
Befangenheit durch das Ideal im solipsistischen Bewusstsein an die Hand gibt. In dieser
Hinsicht erkldrt sich wie von selbst, warum der Weg zuriick zur Natur zu den
physiologischen Dispositionen fiihrt, den Trieben, Begierden, Leidenschaften etc. Dazu
gribt der Psychologe, dies ist auch in JGB einer der Kerngedanken, den dogmatischen
Grund des Subjekts auf und fordert so die Vielheit der Natur als Physiologie des

Unterbewussten zu Tage. Das Ziel dieses Unterfangens bleibt das, was der jeweilige

verstandenen NIETZSCHE erhoben, dass dieser die Differenz zwischen begrifflich-reflexiver Skepsis im
Raum des Subjektivismus und iiberkomplexer individueller Authentizitdt mit der Figur Zarathustras
lediglich poetisch kompensiert, ohne dies philosophisch zu begriinden (vgl. RECKERMANN, 2001, 22).
Bei KLOSSOWSKIs NIETZSCHE-Interpretation ist dieser Ubergang tatsichlich nicht exakt nachvollzogen
und die philosophische Herausforderung nicht in vollem Umfang angenommen. Gleichwohl muss man
deshalb nicht zwangsldufig dem Urteils GAEDEs folgen, wonach auch NIETZSCHE selbst diese
philosophische Konsequenz schuldig geblieben wire. Der iiber das Theorem der ewigen Wiederkunft
eroffnete prisenztheoretische Wahrheits-/Realititsbegriff (vgl. IV./3.2) ist durchaus sowohl mit dem
Desiderat klassischer philosophischer Begriindung kompatibel als auch mit der radikal iiberkomplexen
Individualitit im Sinne von KLOSSOWSKIS ,authentischer Spontaneitit®. Die hier vorgelegte
Interpretation des Verhiltnisses zwischen Esoterik und Exoterik bei NIETZSCHE als hierarchischem
Komplexititsgefiige (vgl. unten II./1.3.2) versucht die konstruktive Intention KLOSSOWSKIs
aufzunehmen, dass bei NIETZSCHE das Sagbare als Peripherie um einen iiberkomplexen Kern des Zeigens
gelagert ist, der sich durchaus als ,referenzlose Authentizitdt ansprechen ldsst. Dariiber hinaus wird
allerdings versucht, diese Vorstellung gegen den Vorwurf zu verteidigen, dass dieses Modell zuletzt
philosophisch zum Scheitern verurteilt ist. Tatsdchlich weist die Peripherie wenn auch enigmatische, so
doch identifizierbare Strukturen auf, die dem Leser/Akteur einen Weg zum Zentrum weisen. Dabei ist
ein begrifflich-reflexives Scheitern von NIETZSCHE durchaus eingeplant und somit ein integraler
konzeptioneller Bestandteil der Versohnung des Menschen mit der Wahrheit/Realitdt. Voraussetzung fiir
die Uberwindung der Vorstellung letzter Antworten, wodurch so etwas wie individuelle Authentizitit
tendenziell iiberlagert wird, ist demnach die Suche nach denselben.

71



Leser/Akteur seiner Natur nach ist, beziehungsweise die Authentizitit intimer Esoterik.
Auch hier geht es NIETZSCHE um eine Tiefe respektive Hohe (Stichwort:
Umdrehungslogik), welche sich nicht an der begrifflichen Oberfldache ablesen lésst, die
ihrerseits immer wieder auf das alles in sich schlieBende Konstrukt des Subjekts
zuriickverweist. Und genau darin besteht die Schwierigkeit: Wenn man von der Tiefe
der Physiologie einfach nur als dem Gegensatz des subjektrationalen Bereichs spricht,
verfehlt man die darin von NIETZSCHE vorgesehene Komplexitit. Nehmen wir also die
Miihe ernst, die sich NIETZSCHE macht, durch die Art und Weise, wie von der Physis

die Rede ist, darauf hinzuweisen, dass dies mehr ist als ,nur’ Sprache.

1.2.2
Ja und Nein; JGB als ,,Angelhaken*

Das dritte Kapitel von EH ,,Warum ich so gute Biicher schreibe®, um das es hier nach
wie vor geht, ist, wie gesagt, in zwei Hélften unterteilt, ndmlich einen Auftakt, dessen
sechs Aphorismen im vorangegangenen Abschnitt besprochen wurden, und einen
zweiten Teil, dem Kommentar der einzelnen Werke. Dieser sehr umfassende zweite
Teil soll nunmehr an Hand einer ganz prézisen Fragestellung erdrtert werden, ndmlich
wie sich die Relation zwischen Esoterik und Exoterik in Bezug einerseits auf die
Unterscheidung zwischen intimer philosophischer Weisheit und Philosophie in Biichern
sowie andererseits auf die Typologie Philosoph, Kiinstler und Mensch iibertragen lésst.
Oder konkreter formuliert: Worin besteht der Unterschied zwischen ja- und
neinsagenden Biichern und was ist dann noch unter der intimen philosophischen
Erkenntnis zu verstehen, die sich nicht in Biicher schreiben ldsst? Verbunden mit der
Beantwortung dieser Frage werden die Untersuchungen dann endlich auch zu JGB und

der Funktion dieses Buches im Gesamtwerk NIETZSCHESs iibergehen.

[1] Zuerst zum Unterschied zwischen Ja und Nein oder der Frage, wie NIETZSCHE seine
Werke insgesamt eingeteilt hat. Der zweite Teil von ,,Warum ich so gute Biicher
schreibe befasst sich mit den folgenden Werken in chronologischer Reihenfolge (vgl.
6, 262, 1 ff.): ,,Geburt der Tragodie* (GT), ,,.Die Unzeitgemidssen (UzB I bis IV),
,Menschliches, Allzumenschliches® (MA I und II), ,Morgenréthe” (M), ,La gaya
scienza® (FW); ,,Also sprach Zarathustra® (Za), ,,JJenseits von Gut und Bose* (JGB),
,Genealogie der Moral* (GM), ,,Gotzen-Ddmmerung* (GD), ,,Der Fall Wagner* (FW).
Was diese Einteilung angeht, so ldsst sich den diesbeziiglichen Ausfiihrungen
entnehmen, dass es sich um drei Dreiergruppen handelt, nimlich die Werke, die sich zu

einer ,,Krisis“ (vgl. 6, 323, 5) zuspitzen, wie es in Bezug auf MA heillt, was GT, UzB

72



und MA selbst umfasst. Dann folgen drei ,,jasagende Biicher“25, namlich M, FW und
Za, das als der ,jasagendste (vgl. 6,343, 24) Hohepunkt in vielerlei Hinsicht eine

Sonderstellung im Werk NIETZSCHEs einnimmt, sowie drei ,,neinsalgende“26

Biicher,
ndmlich JGB, GM und GD. WA nimmt als zehnte Nennung eine weitere Sonderstellung
ein, die uns hier nicht weiter zu interessieren braucht.’’ AC oder damit
zusammenhéngende Publikationspldne werden nicht eigens aufgefiihrt, sondern finden
in Aphorismus 3 unter dem Sammelbegriff der ,,Umwerthung* (vgl. 6, 355 f.)
Beriicksichtigung. Ob NIETZSCHE diese Einteilung seinem Werk erst im Nachhinein
sozusagen lbergestiilpt hat oder ob sie von selbst auf Grund immanenter
Notewendigkeit gewachsen ist, wird weiter unten zu Beginn der Zusammenfassung der
Philosophie NIETZSCHEs als hierarchisches Komplexititsgefiige eigens diskutiert
werden (vgl. I1./1.3), weil es hier zu sehr vom Hauptgegenstand ablenken wiirde.

Was also unterscheidet die ja- von den neinsagenden Biichern und was zeichnet
JGB als ein neinsagendes Buch im urspriinglichsten Sinn aus? Fiir den unbedarften
Leser/Akteur sind die neinsagenden Biicher exoterisch und die jasagenden esoterisch.
Hat dieser sich aber erst einmal mit JGB, GM etc. vertraut und fiir die Lektiire von Za
bereit gemacht, wird er gewahr, dass auch dieses so zentrale, ,,jasagendste* Buch und

damit die gesamte Philosophie in Biichern noch iiber sich hinaus auf den

» NIETZSCHE iiber M als jasagendes Buch: Vgl., 6, 330, 11 ff.: ,Dies jasagende Buch stromt sein
Licht, seine Liebe, seine Zirtlichkeit auf lauter schlimme Dinge aus, es giebt ihnen “die Seele”, das gute
Gewissen, das hohe Recht und Vorrecht auf Dasein wieder zuriick.*

NIETZSCHE tiiber FW als jasagendes Buch: Vgl., 6, 333, 3 ff.: ,Die ‘Morgenrothe” ist ein jasagendes
Buch, tief, aber hell und giitig. Dasselbe gilt noch einmal und im héchsten Grade von der gaya scienza:
fast in jedem Satz derselben halten sich Tiefsinn und Muthwillen zirtlich an der Hand.*

NIETZSCHE tiiber Za als jasagendes Buch: Vgl. 6, 343, 24 ff.: ,Man rechne den Geist und die Giite aller
grossen Seelen in Eins: alle zusammen wéren nicht im Stande, Eine Rede Zarathustras hervorzubringen.
Die Leiter ist ungeheuer, auf der er auf und nieder steigt; er hat weiter gesehn, weiter gewollt, weiter
gekonnt, als irgend ein Mensch. Er widerspricht mit jedem Wort, dieser jasagendste aller Geister; in
ihm sind alle Gegensitze zu einer neuen Einheit gebunden.” Ebenso 6, 348, 7: ,,Zarathustra bestimmt
einmal, mit Strenge, seine Aufgabe — es ist auch die meine —, dass man sich iiber den Sinn nicht
vergreifen kann: eristjasagend bis zur Rechtfertigung, bis zur Erlésung auch alles Vergangenen.”

* NIETZSCHE iiber den mit JGB beginnenden neinsagenden Teil seines Schaffens: Vgl. 6, 350, 5 ff.:
Nachdem der jasgende theil meiner Aufgabe gelost war, kam die neinsagende, neinthuende Hilfte
derselben an die Reihe: die Umwerthung der bisherigen Werthe selbst, der grosse Krieg, — die
Heraufbeschworung eines Tags der Entscheidung.*

%7 Hiermit ist die in der NIETZSCHE-Forschung neuralgische Diskussion nach dem ausklingenden, teils
posthumen Spétwerk beriihrt. Es wird darauf nicht im Einzelnen eingegangen, nicht etwa weil es an und
fiir sich zu vernachlédssigen wire, sondern, weil es fiir die Belange der vorliegenden Untersuchungen
nicht unbedingt notwendig ist. In aller gebotenen Kiirze nur dies: Bei WA fillt im ,,Inhalt* von EH nicht
nur deshalb eine Besonderheit auf, weil es sich um das zehnte Buch handelt und es sozusagen numerisch
aus der Reihe fillt, sondern auch, dass es nach GD genannt wird und damit, worauf auch BRUSOTTI
hinweist (vgl. OTTMANN, 2000, 134), aus der Chronologie fillt. Ferner fragt sich in diesem
Zusammenhang warum AC gar nicht aufgefiihrt wird. Wie auch immer man dies interpretieren mag, so
steht doch grundlegend fest, dass UnregelméBigkeiten und Auslassungen, wenn sie nicht einfach nur
Fehler sind, den Zweck haben, auf das Muster hinzuweisen, von dem sie abweichen. Obwohl die
vorliegenden Ausfithrungen sich der Deutung zuneigen, dass NIETZSCHEs Werk unabgeschlossen
geblieben ist und seine Krankheit eine definitiv geplante wie auch angekiindigte weitere Periode
verhindert hat, sei dazu nichts weiter gedulert, weil es vor allem um das Verhiltnis zwischen Za und
insbesondere JGB geht, das in Betreff einer gewissen Grundstrategie bei der Verhandlung des
Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz von dieser Frage nicht unmittelbar beriihrt wird.

73



gewissermallen nochmals esoterischen Philosophen NIETZSCHE selbst verweist. Sprich:
Fiir den unbedarften Leser/Akteur, beziehungsweise den Adressaten und Schiiler des
grof} angelegten Umlernens, der auf der neinsagenden Ebene erstmals mit NIETZSCHES
Philosophie in Kontakt kommt, gibt es ein doppeltes Geheimnis. Dieses Geheimnis
umgibt zuerst den jasagenden NIETZSCHE in Biichern und dann, auf einer anderen
Ebene, den intimen NIETZSCHE selbst. Das heit, dass es sich um eine doppelte
Oben/Unten, beziehungsweise Innen/Auflen Relation handelt, die ganz im Sinne
unseres Komplexititsbegriffs von keiner Stelle aus auf einmal in den Blick geraten
kann.

So viel vorerst zur Gesamtform, in die NIETZSCHEs schriftliches Ja und Nein
eingefasst ist, wovon aber noch einmal weiter unten in Abschnitt 11./1.3.2 unter dem
Stichwort des hierarchischen Komplexititsgefiiges zu handeln sein wird. Nun zu der
Frage worin sich das Ja vom Nein ganz konkret unterscheidet. Denken wir dazu noch
einmal an die Typologie Mensch-Kiinstler-Philosoph aus Abschnitt II./1.1 zuriick. Legt
man diese Trias iiber die eben entwickelte Figur einer doppelt-komplexen Relation,
dann entspriche der Mensch dem exoterischen Nein in Biichern, der Kiinstler dem
esoterischen Ja in Biichern, das sich gleichwohl noch wie Exoterik zur esoterischen
Intimitdt des Philosophen verhilt, die nicht in Biichern artikuliert werden kann. Mit
anderen Worten: Die jasagenden Biicher unterscheiden sich von den neinsagenden
genauso wie sich der Kiinstler vom Menschen unterscheidet. Demzufolge wire das
jasagendste Buch auch dasjenige, welches das AuBerste des Grenzbereichs zwischen
Mensch und Philosoph bezeichnet. Als solches ist Za tatsidchlich NIETZSCHES
eigentliches Kiinstlerbuch, iiber das hinaus es nichts mehr gibt auBer dem intimen
Einklang des Philosophen mit der Natur selbst — was darunter genau zu verstehen ist,
bleibt freilich noch offen —, der aber ohnehin nicht mehr artikuliert werden kann und

dariiber hinaus auch keineswegs sozusagen ,Jedermanns Sache’ ist.

[ii] Was also zeichnet JGB als Prototyp eines neinsagenden Buches aus? Gemif
unserer Einteilung miisste es ,ganz unten’ rangieren und sozusagen fiir die
Kommunikation des Philosophen als Mensch mit Menschen stehen. Dies bestitigen die
beiden Aphorismen in EH, aus denen NIETZSCHEs Kommentar zu JGB besteht, bereits
auf den ersten Blick: Aphorismus 1 sagt, dass es sich insgesamt um ein grofles Nein
handelt, Aphorismus 2 besagt wogegen, namlich gegen die ,Modernitdat* (vgl. 6,
350, 19). In der Reihenfolge des Originaltextes zuerst ein Kommentar zum Auftakt des

ersten Aphorismus:

,Die Aufgabe fiir die nunmehr folgenden Jahre war so streng als moglich
vorgezeichnet. Nachdem der jasagende Theil meiner Aufgabe gelost war, kam die
neinsagende, neinthuende Hilfte derselben an die Reihe: die Umwerthung der

74



bisherigen Werthe selbst, der grosse Krieg, — die Heraufbeschworung eines Tags der
Entscheidung.” (6, 350, 5 ff.)

Gleich zu Anfang verwendet NIETZSCHE zweimal den uns schon bekannten,
schicksalstriachtigen Begriff der ,,Aufgabe®. Hier fragt sich, was genau die spezifisch
jasagende Aufgabe ist, welche jetzt ,,gelost zu sein vorgegeben wird. Was den
jasagenden Teil der Aufgabe angeht, war der schopferische NIETZSCHE am Werk, nun
folgt mit dem neinsagende Teil der Vernichter (,,die [...] zum Vernichten mir die
Hand bieten*; vgl. 6, 350, 11 f.), welcher den ,,grossen Krieg* bringt. Durch die
Anwendung von Gewalt, um die Dinge in seinem Sinn zu fiigen, sucht dieser eine
,EBntscheidung®. Sprich: Das Jasagen ist ein natiirlicher Akt der Weisheit, das
Neinsagen ein technisch-artifizieller Akt der ,Kriegskunst’” und Klugheit. Hier sei nur
kurz daran erinnert, dass sich oben in Bezug auf das erste Kapitel iiber die Weisheit
gezeigt hat, dass der Philosoph, wenn er Perspektiven umstellt, nicht gewaltsam und
manipulativ eingreift. Dies ist Sache des ,,Kriegsvolkes* aus Za, das NIETZSCHE mit
JGB anzusprechen gedenkt. An entsprechender Stelle in Za heil3t es in bezeichnender
Weise: ,,Und wenn Ihr nicht Heilige der Erkenntnis sein konnt, so seid mir wenigstens
deren Kriegsminner* (vgl. KSA, 4, Za, 58).

Die Redeweise vom ,,Tag der Entscheidung® ist sehr implikationsreich in Bezug
auf typisch menschliche Differenz und die Natur als Indifferenz: Die Natur —
Gegenstidnde der Weisheit nach ARISTOTELES, die sich so und nicht anders verhalten —
sind als solche ,sinnbediirftig’: Wo der Mensch keine sinnstiftenden Differenzen
vorfindet, schafft er welche, sonst konnte er nicht existieren, das wissen wir bereits aus
Aphorismus 9, JGB (vgl. oben 1./2.2). Das bedeutet, dass es die geeignete Methode zur
,Heraufbeschworung eines Tags der Entscheidung* ist, den Menschen mit der Natur zu
konfrontieren und so eine sinnstiftende Entscheidung zu erzwingen. Dass NIETZSCHE
unabhiingig von JGB eine solche Strategie generell verfolgt hat, geht sehr kompakt und
eindeutig aus den berithmten so genannten ,Lenzer Heide Aphorismen’ hervor (vgl.
KSA, 12, Nachlaf3 1886-87, 211, 5 [71]), worauf hier aber nicht niher eingegangen
werden kann.

Im Sinne des gewalttitigen exoterischen Akts innerhalb der Sphire des
Menschlichen ist jedenfalls auch der ,,langsame Umblick nach Verwandten* (vgl. 6,
350, 10 f.) zu verstehen, wenn man so will die Truppensammlung. NIETZSCHE, der mit
dem Anblick der nackten, indifferenten Natur wirbt, ist bei der Suche seiner
,Kriegsminner* offenbar sehr wihlerisch. Sein Auswahlkriterium kennen wir bereits
aus dem Vorwort: ,,Wie viel Wahrheit ertrdagt, wie viel Wahrheit wagt ein Geist?*
(Aph. 3). Kein Wunder, dass NIETZSCHE, im Gegensatz zu Jesus Christus, dem
,Menschenfischer’ (vgl. Lk. 5, ,,Berufung der vier ersten Jiinger*), der das Heil der
Seele, Liebe um jeden Preis und das ewige Leben predigte, im ersten Aphorismus

resiimiert:

75



,Von da an sind alle meine Schriften Angelhaken: vielleicht verstehe ich mich so gut
als jemand auf Angeln? ... Wenn Nichts sich fieng, so liegt die Schuld nicht an mir.
Die Fische fehlten...” (6,350, 12 ff.)

Trotzdem braucht NIETZSCHE Mitstreiter. Damit befasst sich der zweite Aphorismus,
wo es darum geht, wem die ,,Angelhaken* gelten und wogegen NIETZSCHE sein Nein

richtet, das heifit wogegen er gewissermal3en mobil macht:

,.Dies Buch (1886) ist in allem Wesentlichen eine Kritik der Modernitit, die
modernen Wissenschaften, die modernen Kiinste, selbst die moderne Politik nicht
ausgeschlossen, nebst Fingerzeigen zu einem Gegensatz-Typus, der so wenig modern
als moglich ist, einem vornehmen, einem jasagenden Typus. Im letzteren Sinne ist das
Buch eine Schule des gentilhomme, der Begriff geistiger und radikaler
genommen als er je genommen worden ist. Man muss Muth im Leibe haben, ihn auch
nur auszuhalten, man muss das Fiirchten nicht gelernt haben ...” (6, 350, 18 ff.)

NIETZSCHEs Gegner ist, wie eingangs schon angedeutet, die moderne
Massendemokratie als ein Gemeinschaftsprodukt, so widerspriichlich das zuerst auch
klingen mag, von Christentum und Aufkldrung. Daher rithren jedenfalls die zwei
kardinalen ,,schlechte[n] Manieren* (vgl. 6, 351, 4), vor denen es den ,,gentilhomme*
ekelt, nimlich ,,die beriihmte ,Objektivitat’* fiir die Aufkldrung und ,,das ,Mitgefiihl
mit allem Leidenden’* fiir das Christentum (vgl. 6, 351, 4 f.).

Dies ist also der erste wichtige Gedanke in Bezug auf JGB: Hier spricht der
neinsagende NIETZSCHE, der nicht mit dem jasagenden verwechselt werden will, aber
dennoch mit ihm durch eine ,,Aufgabe* verbunden ist. NIETZSCHE hat dabei sozusagen
zwel Seiten: Einmal die des iiberlegenen Gesetzgebers und einmal die desjenigen, der
fiir diese Gesetzgebung kdmpft. In JGB seufzt NIETZSCHE zu Beginn des dritten
Hauptstiicks einmal in dieser Hinsicht bezeichnend: ,,Zuletzt muss man Alles selber
thun, um selber Einiges zu wissen: das heisst, man hat viel zu thun!* (vgl. KSA, 5,
JGB, 66).

[iii] Dariiber hinaus gibt es noch zwei weitere Gedanken, die wir dringend im
Hinterkopf behalten sollten, nimlich erstens zum Schweigen und Verschweigen, was
freilich eng mit den verschiedenen Rollen NIETZSCHEs sowie mit dem schon
angedeuteten Prinzip ,Maske* zu tun hat, und zweitens zum Begriff des
UnzeitgemiBen, beziehungsweise zum historischen Element der Philosophie in

Biichern. Zuerst zum Aspekt des Verschweigens:

“Man wird in allen Stiicken, vor Allem auch in der Form, eine gleiche willkiirliche
Abkehr von den Instinkten finden, aus denen ein Zarathustra moglich wurde. Das
Raffinement in Form, in Absicht, in der Kunst des Schweigens, ist im

76



Vordergrunde, die Psychologie wird mit eingestidndlicher Hérte und Grausamkeit
gehandhabt, — das Buch entbehrt jedes gutmiithigen Worts ... (6, 351, 14 ff.)

Aus der Enthaltsamkeit und MéBigung, die JGB bezeugt, folgt, dass dieses Buch eine
Lwillkiirliche Abkehr* von dem ist, was Za ,,moglich® gemacht hat. Nur aus der
damit verbundenen Freiwilligkeit und Absicht resultiert der Wert der MiaBigung, was
auf einen Plan schlieBen ldsst. Auch hier stellt sich die Frage, die uns schon beim
Problem der Verwechslung im Vorwort begegnet ist: Warum dieses ,,Raffinement®,
wenn man doch auch einfach nur sagen konnte, was zu sagen ist?

Die Antwort liegt in dem Unterschied zwischen Weisheit und Klugheit, der nicht
beliebig ist, sondern in komplexer Weise eine fundamentale Diskrepanz beschreibt, die
bereits mit der Sagen/Zeigen-Relation angedeutet wurde. Die Unmdoglichkeit jedenfalls,
zu ,Allen’ in der Sprache intimer Weisheit zu sprechen, macht eine List notwendig, zu
der es nicht nur gehort, an Stellen, wo esoterische Einsichten iiber die Natur ihren Platz
hitten, bedeutsam zu schweigen, sondern auch besseren Wissens nicht die Wahrheit zu
sagen, oder schlicht zu liigen. Das ist es jedenfalls, was die ,,willkiirliche Abkehr*
meint: Wenn NIETZSCHE sagt, was nur fiir die groben Menschenohren bestimmt ist,
dann muss dies, man denke hier noch einmal an das Begriffpaar Differenz/Indifferenz,
notwendig einem Wissen um die natiirlichen Tatsachen zuwiderlaufen. Kurz:
NIETZSCHE muss liigen, um sich in der, den Menschen etwas angehenden, Welt des
Sinns und des Werts verstindlich zu machen. Zu diesen Liigen gehort in gewissem
Verstande auch, wie wir gleich noch sehen werden, die Lehre, beziehungsweise
Theorie des Perspektivismus/Fiktionalismus.

Damit wire erneut das Prinzip der Maskerade beriihrt, welche nicht nur kiinstlich
ist, sondern auch, wenn man sie zu lesen weil3, ein authentischer Ausdruck der dahinter
verborgenen Natur.”® Was es dem Philosophen ermdglicht, sich zu verstellen, ist
freilich seine Klugheit, mit der es etwas auf sich hat, das auch einiges in Bezug auf die
Absichtlichkeit der Liige erkldrt. Die Klugheit dient zwar einerseits der Kunst der
Verstellung, das heillit der kalkulierten Inszenierung eines Unterschieds zwischen
esoterischem und exoterischem Auftreten, andererseits bringt diese Kunst selbst noch
eine hinter ihr wirksame intime Natur zum Ausdruck, was sich wiederum dem besagten
willkiirlichen Einfluss entzieht. Dies ist auch der zentrale Gedanke des Aphorismus 40,

JGB iiber das Wesen der ,,Maske*. Hier nur ein kurzer Ausblick:

,Ein solcher Verborgener, der aus Instinkt das Reden zum Schweigen und
Verschweigen braucht und unerschopflich ist in der Ausflucht vor Mittheilung, will es
und fordert es, dass eine Maske von ihm an seiner Statt in den Herzen und Kd&pfen

*® In Aphorismus 5, JGB sagt NIETZSCHE in diesem Sinn iiber Spinozas philosophisches System, dass
dieser sich damit nur in ,,Erz panzerte und maskierte” und befindet dariiber weiterhin: ,,wie viel eigne
Schiichternheit und Angreifbarkeit verrith diese Maskerade eines einsiedlerischen Kranken!* (vgl. KSA,
JGB, 5, 19).

77



seiner Freunde herum wandelt; und gesetzt, er will es nicht, so werden ihm eines Tages
die Augen dariiber aufgehn, dass es trotzdem dort eine Maske von ihm giebt, — und dass
es gut so ist. Jeder tiefe Geist braucht eine Maske: mehr noch, um jeden tiefen Geist
wichst fortwidhrend eine Maske, Dank der bestindig falschen, ndmlich flachen
Auslegung jedes Wortes, jedes Schrittes, jedes Lebens-Zeichens, das er giebt. — (vgl.
KSA, 5, JGB, 58, 18 ff.)

Demnach ist die Verfilschung des Eigentlichen bei der Artikulation zwar
unvermeidlich, dafiir aber =zugleich — ebenso unvermeidlicher Weise - ein
verriterisches Zeichen. Wer also wie der Philosoph weil3, was es mit dem Verhiltnis
zwischen Mensch und Natur auf sich hat, der kann sich der Zeichen bedienen und den
Menschen iiber die ihn umgebenden Grenzen hinauslocken. Die Liige ist jedenfalls ein
duferst subtiles und vor allem riskantes Mittel, weil sie verlangt, hinterfragt zu werden,
was die maximale Gefahr des Missverstandenwerdens mit sich bringt. NIETZSCHE geht
dieses Risiko aus zwei Griinden ein: Erstens liegt ihm nichts daran, vom
Massenmenschen verstanden zu werden, dem er sogar, wie es in Aphorismus 27, JGB
heien wird, einen ,,Spielraum und Tummelplatz des Missverstindnisses® (KSA, 35,
JGB, 46) einrdumt, solange er seine echten Adressaten erreicht, die potentiellen freien
Geister. Zweitens verbiirgt die Feinheit der Liige, die erraten werden will, dass der
Kandidat fiir den Weg nach oben geartet ist, insofern er die esoterischen Lehren des
Zarathustra richtig zu verstehen weill. NIETZSCHE stellt mit der Liige sozusagen die
Unabhingigkeit des Akteurs auf die Probe, aus der sich gliicklichen Falls die Fahigkeit
ergibt, Philosophie auch jenseits eines subjekt-rationalen Verallgemeinerungsgebots zu
begreifen. Dies ist endlich der faktische Charakter der genuinen Grenzkonzeption: JGB
ist so geschrieben, dass nur derjenige iiber die Grenzen des Menschlichen hinaus kann,
der dazu geartet ist und es eben kann. Diese Faktizitit ist schlieBlich auch ein Aspekt
innerhalb der natiirlichen Komponente des Prinzips Maske, die in der willkiirlichen

Inszenierung noch etwas Unwillkiirliches zeigt.

[iv] JGB ist also ein neinsagendes Instrument der Kriegsfithrung, das viel verbirgt und
mit diesem Schweigen ebensoviel verrit, das durch die dazu Gearteten auch erraten
sein will. Nun zu dem zweiten wichtigen Gedanken, dass sich dieses Nein vor allem
durch eine historische Komponente auszeichnet.

Dem sei noch eine konzeptionelle Uberlegung vorausgeschickt: Wir wissen
bereits, dass es bei NIETZSCHE zwei verschiedene Jas gibt, ndmlich das Ja der
esoterischen Philosophie in Biichern, welches sozusagen das Oben zum Unten der
exoterischen Philosophie ist, die ebenfalls in Biichern zu lesen steht. Ferner wire da
dann aber noch das Ja, welches der unartikulierbaren intimen Philosophie jenseits der
Biicher entspricht, das selbst noch den eben genannten Unterschied zwischen Ja und
Nein bejaht. Hier stellt sich die Frage, was das eine Ja vom andern unterscheidet, was

mit dem uns schon bekannten Problem verwandt ist, wie man sich zum Ganzen, hier in

78



Form der Bejahung, noch einmal in Relation, beziehungsweise Differenz setzen konnen
soll, ohne dadurch dessen Immanenz zu gefdhrden. Denn selbst wenn die Bejahung des
Ganzen selbstredend als Gestus einer Bestitigung gemeint ist, so impliziert es
konzeptionell zumindest der Moglichkeit nach einen Standpunkt auerhalb des Ganzen.
Wenn dies nicht einfach nur eine Ungereimtheit sein sollte, lautet die Frage, welche
Anhaltspunkte NIETZSCHE im Horizont des Zielkonflikts zwischen Immanenz und
Differenz fiir die Moglichkeit der Bejahung des Ganzen liefert. Dies endlich bringt uns
zum Moment der Zeit. Wir werden nidmlich sehen, dass die beiden Bejahungen auf
verschiedene zeitliche modi referieren. Dabei bezieht sich, so viel sei vorausgeschickt,
das kleine Ja auf die konkrete Menschenzeit, die ,Historie’, und also auf eine ganz
bestimmte Zukunft, was mit der esoterisch-jasagenden Philosophie in Biichern
einhergeht, und das grofe Ja zum Ganzen auf die Ewigkeit, was der esoterisch-intimen
Philosophie entspricht, die sich nicht mehr in Biicher schreiben ldsst.

In diesem Sinn fiigt es sich, dass NIETZSCHE in EH von JGB als einem Buch mit
einem aktuellen historischen Bezug spricht, wenn er dessen Antimodernitdt und also

UnzeitgemiBheit herausstellt:

,.Dies Buch (1886) ist in allem Wesentlichen eine Kritik der Modernitdt [...].
Alle die Dinge, worauf das Zeitalter stolz ist, werden als Widerspruch zu diesem Typus
empfunden, als schlechte Manieren beinahe, die beriihmte ,Objektivitidt’ zum Beispiel,
das ,Mitgefiihl mit allem Leidenden’, der ,historische Sinn” mit seiner Unterwiirfigkeit
vor fremdem Geschmack, mit seinem Auf-dem-Bauch-liegen vor petits faits, die
,Wissenschaftlichkeit’.* (6, 350 f., 18 ff.)

Aus all dem geht hervor, dass JGB in einem ganz konkreten historischen Kontext steht
und dass auch noch der ,,jasagende® ,,Gegensatz-Typus®, sofern er eine unzeitgemile
Antithese darstellt, in diesen historischen Kontext hineingehort. Wollte man diese
Textur nun auf einen Satz bringen, dann konnte er vielleicht wie folgt lauten: Kritik der
Gegenwart zur Schaffung der Zukunft. Warum steht der ,,gentilhomme* fiir die
Zukunft? Abgesehen davon, dass er den modernen Menschen als vorherrschende
,Rasse’ ablosen soll, steht er als das Fremde, das in seiner Teilnahmslosigkeit ohne
Riicksicht auf das Gegebene einfach kommt, fiir den Lauf der Zeit selbst, das heif3t fiir
die unerbittliche Ausloschung der Gegenwart durch die Zukunft. Der Herdenmensch
fiirchtet Veridnderung und der ,,gentilhomme* ist Verdnderung.

Wichtig ist dieser Hinweis auf die historische Komponente nun aus folgendem
Grund: Es deutet sich darin n@mlich ein konzeptionell bedeutsamer Unterschied
zwischen den ,,Philosophen der Zukunft* (vgl. KSA, 5, JGB, 59)29 zu denen JGB ein

* Aphorismus 42: ,Eine neue Gattung von Philosophen kommt herauf: ich wage es, sie auf einen nicht
ungefihrlichen Namen zu taufen. So wie ich sie errathe, so wie sie sich errathen lassen - denn es gehort
zu ihrer Art, irgend worin Réthsel bleiben zu wollen -, mochten diese Philosophen der Zukunft [sic!,
Anm.d.A.] ein Recht, vielleicht auch ein Unrecht darauf haben, als Versucher bezeichnet zu werden.
Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wenn man will, eine Versuchung.*

79



,Vorspiel“ (Titel: ,Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philosophie der
Zukunft®; vgl. KSA, 5, JGB, 9) ist und dem dionysischen Philosophengott an, den wir
weiter oben in Zusammenhang mit Aphorismus 6 des dritten Kapitels aus EH ,,Warum
ich so gute Biicher schreibe als Gravitationszentrum der Philosophie NIETZSCHEs
bezeichnet haben (vgl. oben II./1.2.1). Nun kénnte man sagen, dass der Ort der Natur,
beziehungsweise Wahrheit/Realitét, der bisher mit dem Philosophen assoziiert wurde,
in der Zukunft liegt und damit der so problematische Innen/Auflen-Komplex entscharft
wird. Sprich: Der Unterschied zwischen Kiinstler/Mensch und Philosoph wire dann
bloB ein solcher in der Geschichte. Obwohl das in gewisser Hinsicht nicht falsch ist,
wobei vorausblickend anzumerken wire, dass es eine vertikale und eine horizontale
theoretische Operationalisierungen der Zeit gibt (vgl. unten 11./2.3.2; IIL/[E-I], [E-I];
IV./3.1, 3.2), ist es doch nicht so, dass die Verborgenheit der Weisheit, welche aus der
Erkenntnis der Natur folgt, irgendwann in der Zukunft jemals ein Allgemeinplatz
werden konnte. Als ob die Philosophen der Zukunft dann Biicher schrieben, in denen
alle Fragen endgiiltig beantwortet wiren. Stattdessen sind die Philosophen der Zukunft
nur solche, die fiir eine neue Welt eintreten, die den Menschen etwas angeht, auf die
allerdings wieder neue Philosophen der Zukunft folgen werden, die wiederum fiir eine
andere Welt eintreten werden und so fort. Auch wenn die Zukunft immer etwas mit sich
bringen wird, das als das noch Fremde nicht antizipierbar ist, es ist nicht dasselbe ganz
Andere, welches den Philosophen und mit ihm die Natur ausmacht, die das historische
Weltgeschehen der Menschen nichts angeht.

Auf diesen Unterschied zwischen dem historisch nur Fremden und dem ganz
Anderen weil3t NIETZSCHE, dies selbstverstindlich in seiner typisch subtilen Manier,
auch in Aphorismus 2 aus der Passage iiber JGB in EH hin: Es ist ndmlich die Zisur

nicht zu unterschitzen, die NIETZSCHE nach der obern zitierten Stelle einfiigt:

,»Alle die Dinge, worauf das Zeitalter stolz ist, werden als Widerspruch zu diesem
Typus empfunden, als schlechte Manieren beinahe, die beriihmte "Objektivitit" zum
Beispiel, das ,Mitgefithl mit allem Leidenden’, der ,historische Sinn’ mit seiner
Unterwiirfigkeit vor fremdem Geschmack, mit seinem Auf-dem-Bauch-liegen vor petits
faits, die ,Wissenschaftlichkeit’. — Erwégt man [sic!; Anm.d.A.], dass das Buch nach
dem Zarathustra folgt, so errdth man vielleicht auch das diétetische régime, dem es eine
Entstehung verdankt. Das Auge, verwohnt durch eine ungeheure Nothigung fern zu
sehn — Zarathustra ist weitsichtiger noch als der Czar —, wird hier gezwungen, das
Niéchste, die Zeit, das Um-uns scharf zu fassen. (vgl. 6, 351, 2 ff.)

Hier wird der Unterschied zwischen dem Néachsten, der Zeit, und der intimen Erfahrung
von Ewigkeit, auf die das Buch Za angelegt ist, noch einmal klar artikuliert. Natiirlich
steht auch Za noch in einem historischen Kontext, insofern dort in der vierten Vorrede
der ,,Ubermensch* als konkrete Zukunftsvision propagiert wird (vgl. KSA, 4, Za, 16
ff.). Allerdings ist dieses jasagendste Buch durch den Wiederkunftsgedanken noch iiber

80



jegliche Ziele fiir die Menschheit hinaus angelegt, wihrend JGB programmatisch nur
auf solch ein historisch-menschliches Ziel hinarbeitet — das Fazit der Vorrede endet mit
dem gesperrten Wort ,,Ziel* (vgl. KSA, 5, JGB, 13). Wenn man sich nun gefragt hat,
wie die Zeit noch anders denn historisch aufzufassen sei, gibt der Wiederkunftsgedanke
den entscheidenden Hinweis: Das ganz Andere unterscheidet sich vom nur Fremden im
Moment der Ewigkeit, das eine andere Vorstellung von Zeit vermittelt, als die bloBe
historische Abfolge von der Vergangenheit in die Zukunft. Was man sich unter der
iberhistorischen Ewigkeitszeit vorzustellen hat, kann hier freilich noch genau bestimmt
werden. Es wird sich aber zeigen, dass es sich dabei nicht nur um eine lyrische
Emphase, sondern auch um das theoretische Kernargument der NIETZSCHEschen
Philosophie handelt.

1.3

Fazit zur Primérliteratur

Inwiefern NIETZSCHEs Philosophie eine wenn auch organische, aber nichts desto trotz
deutlich erkennbare, um einen Kerngedanken gruppierte Ganzheit darstellt, die oben
bereits als hierarchisches Komplexititsgefiige bezeichnet wurde, in dem JGB eine ganz
bestimmte Funktion zukommt, und kein orgiastisch-dsthetizistisches Chaos, ldsst sich
abschliefend am Begriff des Schicksals festmachen, von dem auch das letzte vierte
Kapitel ,,Warum ich ein Schicksal bin“ in der Hauptsache handelt (vgl. unten 11./1.3.1).
Einen hinreichenden Begriff von dem, was wunter einem ,hierarchischen
Komplexititsgefiige’ zu verstehen ist, wird dann, aufbauend auf den Ergebnissen dieser
Lektiire, im folgenden Abschnitt I1./1.3.2 gegeben.

1.3.1
Der Kerngedanke der Philosophie NIETZSCHEs: ,,Schicksal* als Synthese

zwischen Existenz und Notwendigkeit

Im Aufbau von EH korrespondiert das vierte Kapitel ,,Warum ich ein Schicksal bin®,
wie ganz zu Anfang gesagt, mit dem Kapitel tiber die Weisheit, was bedeutet, dass es
ebenfalls von Notwendigkeit handelt, verstanden als Existenz in einem natiirlichen
Sinn. Das Schreiben von Biichern gehort dagegen, dies nur zur Erinnerung, in den
Verkehr mit Menschen und ist somit eine Sache der Klugheit. Von den
Notwendigkeiten, welche sich der intimen Weisheit des Philosophen erschlie3en, zeugt
es in nur komplex vermittelnder Weise. Hier, im vierten und letzten Kapitel, geht es

also noch einmal um das iiberhistorische ganz Andere jenseits der Biicher oder in einem

81



etwas weiteren Sinn um NIETZSCHEs Schicksal. Der Begriff des Schicksals ist fiir sich
genommen schon eine Synthese aus den Momenten ,Notwendigkeit’ und ,Existenz’. Im
Schicksaal werden zum Abschluss von EH auBerdem noch einmal die Dimensionen
begrifflich-reflexiver Theorie und iiberkomplexer Praxis zusammengebracht, auf die
oben ebenfalls schon hingearbeitet wurde.

Die Anordnung der Aphorismen dieses letzten Kapitels 1dsst sich in Hinsicht der
besagten Spannung zwischen Notwendigkeit und Existenz verstehen: Aphorismus 1
kniipft offensichtlich noch einmal an das Verwechslungsthema im Vorwort an (,,dies
Buch [...] soll verhiiten, dass man Unfug mit mir treibt*; vgl. 6, 365, 14 ff.). In den
Aphorismen 2 bis 6 handelt NIETZSCHE hauptsédchlich von Zarathustra und sich selbst
als Immoralist (,,Zarathustra, der erste Psycholog der Guten ist — folglich — ein Freund
der Bosen®; vgl. 6, 269, 28 f.; ,,Aber ich habe auch noch in einem anderen Sinne das
Wort Immoralist zum Abzeichen®; vgl. 6, 370, 29 {.), wonach dann die Aphorismen
7 bis 9 jeweils mit der Frage beginnen ,,Hat man mich verstanden?* (6,371, 15; ebd.,
373, 12; ebd., 374, 31). Dies deutet darauf hin, dass NIETZSCHE noch einmal die
Gesamtbewegung von EH restimiert und dabei seine Aufgabe als zwischen Klugheit
und Weisheit vermittelnde existenzielle Notwendigkeit ausweist. Bereits der erste
Aphorismus bestitigt diesen Eindruck, indem dort noch einmal, wie es scheint, die
gesamte Amplitude zwischen dem weisen Typus des Philosophen und seiner intimen
Esoterik bis hin zur konkret handelnden exoterischen Praxis durchlaufen wird.

So gesehen macht in Aphorismus 1 die weise Erkenntnis der eigenen
Notwendigkeit den Anfang: ,JIch kenne mein Loos* (vgl. 6, 365, 3). Dann folgt die
Darstellung der eignen Klugheit, die differenziert, wer NIETZSCHE ist und vor allem
mit wem er nicht verwechselt werden mochte (,.,ich habe nothig, mir die Hinde nach
der Beriihrung mit religiosen Menschen zu waschen®; vgl. 6, 365, 10f.). Dann folgt das
daraus erwachsende philosophische Programm: NIETZSCHE stellt noch einmal klar,
dass es ihm um die Umkehrung des Verhiltnisses von Liige und Wahrheit (,,Aber
meine Wahrheit ist furchtbar: denn man hiess bisher die Liige Wahrheit*; vgl. 6,
365, 20f.), und darauf aufbauend, dass es ihm um eine ,,Umwerthung aller Werthe*
(vgl. 6, 365, 21f.) zu tun ist, weshalb er nicht als ,,Religionsstifter (vgl. 6, 365, 9) oder
,Heiliger (vgl. 6, 365, 16) missverstanden werden, sondern lieber noch als
,Hanswurst* (vgl. 6, 365, 17) gelten will. Den Abschluss macht dann wieder die
»Aufgabe“ (vgl. 6, 366, 6), welche in letzter praktischer Konsequenz ,,Krieg* (vgl. 6,
366, 16) und ,,grosse Politik* (vgl. 6,366, 17) erfordert.

Den Kulminationspunkt der bisher vorgestellten Topologie, genauer die
Schnittstelle zwischen Weisheit und Klugheit, wird dann zu Anfang des Aphorismus 2
mit der signifikanten Formel des menschgewordenen Schicksals (,,ein solches
Schicksal,das Mensch wird*; vgl. 6, 366, 19 f.) benannt. NIETZSCHE gibt hier zu

verstehen, was er in Bezug auf den Menschen ist und in Bezug auf die Welt, die diesen

82



etwas angeht, ndmlich die ,,furchtbare* Vereinigung des Gegensatzes von Schopfer und
Vernichter, wie es sinngemél in der ebenda zitierten Stelle aus Za heifit (vgl. KSA, 4,
Za, 149)*. Darauf aufbauend fiihrt Aphorismus 3 den intellektuellen Typus des
Zarathustra weiter aus, wobei uns dessen wesentliche Charakteristika auch in JGB
wieder begegnen werden: Das Verfiigen noch iiber die absoluten Werte des Guten und
des Bosen (,,Zarathustra, schuf diesen verhingnissvollsten Irrthum, die Moral: folglich
muss er auch der Erste sein, der ihn erkennt*; vgl. 6, 367, 10ff.), die ,,Wahrhaftigkeit*
(6, 367, 17), verstanden als intellektuelle Redlichkeit sowie die psychologische Kunst
des Erratens und Ertappens (,,gut mit Pfeilen schieBen®; vgl. 6, 367, 21).
Sprach NIETZSCHE zuvor tendenziell eher intim von sich selbst, so geht er von da an
endgiiltig zur exoterischen Positionierung und somit zum Neinsagen {iber.
Dementsprechend beginnt Aphorismus 4 mit der Feststellung, dass der Typus des
Immoralisten ,,zwei Verneinungen* (vgl. 6, 367, 27) beinhaltet. Hier wird noch einmal
konkretisiert, gegen was NIETZSCHE in Folge seiner inneren Natur einen Krieg nach
AuBen (Aph. 1) fiihrt. Diese sind:

,,Ich verneine einmal einen Typus Mensch, der bisher als der hochste galt, die Guten,
[...] ich verneine andrerseits eine Art Moral, welche als Moral an sich in Geltung und
Herrschaft gekommen ist, die décadence-Moral, handgreiflicher geredet, die christliche
Moral.” (6, 367, 28 ff.)

Nach diesem Nein zu den (christlichen) ,,Guten* geht NIETZSCHE in Aphorismus 5 zur
Bejahung der ,,Bosen® iiber, ein Vorgang, den wir weiter oben bereits als
Umdrehungslogik angesprochen und erdrtert haben.

Danach schliet NIETZSCHE Aphorismus 5 mit einer in Hinsicht auf die Frage

nach der Wahrheit/Realitit bemerkenswerten AuBerung:

»[...] diese Art Mensch, die er [Zarathustra; Anm.d.A.] concipirt, concipirt die Realitiit,
wie sie ist: sie ist stark genug dazu —, sie ist ihr nicht entfremdet, entriickt, sie ist
sie selbst, sie hat all deren Furchtbares und Fragwiirdiges auch noch in sich,
damit erst kann der Mensch Grosse haben ..“ (6, 370, 21)

Dieses Zitat stellt den von NIETZSCHE gesuchten Ubergang zwischen einer intimen
Beziehung zur Natur als Notwendigkeit und einer Ubertragung derselben in den

Bereich des fiir den Menschen Artikulierbaren in komprimierter Form vor. Der hier von

30 ,Und wer ein Schopfer sein muss im Guten und Bosen: wahrlich, der muss ein Vernichter erst sein und
Werthe zerbrechen. // Also gehort das hochste Bose zur hochsten Giite: diese aber ist die
schopferische. —“ Es fillt auf, dass NIETZSCHE an der Stelle aus Za ,,wer ein Schopfer sein muss* das
Wort ,,muss* in EH mit ,,will*“ ausgetauscht hat. Da dadurch der Sinn entscheidend verédndert wird, es
muss ndmlich das Miissen als Notwendigkeit der philosophischen Weisheit und dass Wollen als Willkiir
der menschlichen Klugheit zugerechnet werden, ist es unwahrscheinlich, dass es sich dabei um ein
Versehen handelt. Vielleicht gibt NIETZSCHE damit einen Hinweis, dass er seine Notwendigkeit bejaht,
indem er will, was er muss. Dariiber kann hier aber nur spekuliert werden, weil alles dariiber hinaus zu
weit fiihrte.

83



NIETZSCHE vorgestellte Typus konzipiert die Realitéit, wie sie ist. In diese Formel ist
die kiinstlerische Praxis in Bezug auf die Welt, die den Menschen etwas angeht, und die
philosophische Betrachtung der Natur als unverdnderbarer Notwendigkeit in Eins
gefasst und bleibt dabei doch scharf voneinander getrennt. Denn die indifferente
Notwendigkeit der Natur ist kein Einwand gegen das vom Menschen nicht
subtrahierbare Different-sein-wollen und ebenso wenig ist der Umstand, dass es fiir den
Menschen keine letzte Wahrheit gibt, ein Einwand gegen die Unabénderbarkeit der
Natur. In gewisser Hinsicht erhalten wir hier also ein Versprechen hinsichtlich eines
Kompromisses im Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz, dass es ndmlich
einerseits sehr wohl eine Realitit jenseits des Menschlichen gibt und diese Realitiit
zweitens in zugegebenermallen noch ungeklirter Weise ,zuginglich’ ist. Wie dieser
Kompromiss organisiert ist und ob sich diese Vermutung in Anbetracht der Textanalyse
aufrechterhalten ldsst, wird freilich erst noch zu zeigen sein.

Aphorismus 6 steigt gleichsam auf der Stufenleiter der Anndherung des
Philosophen an die Menschheit bis auf die unterste Sprosse hinab, wo die Gefahr des
Ekels droht (,,Der Ekel am Menschen ist meine Gefahr*; vgl. 6, 372, 13). Dann folgt
in den Aphorismen 7 bis 9 das dreimalige Fragen NIETZSCHESs, ob man ihn verstanden
habe, was freilich deshalb besonders ernst zu nehmen ist, weil dieser im ersten
Aphorismus des Vorworts die Menschheit geradezu beschwort, ihn nicht zu
verwechseln, beziehungsweise misszuverstehen (vgl. 6, 257, 17 f.). Hier kommt
NIETZSCHE zum Kern seiner praktisch orientierten exoterischen Philosophie, ndmlich
dem Kampf gegen das Christentum als kulturelle Wirkungsmacht, welche die Moral
des Ressentiments — die Wertgegensitze Gut und Bose — zur Entfaltung gebracht hat. In
Aphorismus 7 wird zuerst eine dhnliche Rechtfertigung angestrebt, wie sie schon in
Aphorismus 1 des ersten Kapitels ,,Warum ich so weise bin‘“ angefiihrt wurde, ndmlich
in Bezug der unter dem Verdacht der Paradoxie stehenden Konstellation, dass
NIETZSCHE die Menschheit als ein Ganzes ohne AuBeres trotzdem als der/das ganz
Andere gleichsam in der Hand zu halten vermag. Dies jedenfalls versteht sich unter der
dort zu Anfang gestellten Frage:

,Hat man mich verstanden? — Was mich abgrenzt, was mich bei Seite stellt gegen den
ganzen Rest der Menschheit, das ist, die christliche Moral entdeckt zu haben.* (6,
371, 151ff)

Was dann folgt, ldsst sich in Bezug auf Zarathustras ,,Vom Freunde* zusammenfassen,
wo es sinngemdl hei3t, dass die Wahl unserer Freunde etwas Wesentliches iiber uns
selbst aussagt (vgl. KSA, 4, Za, 71: ,,Unser Glaube an Andre verrith, worin wir gerne
an uns selber glauben mochten. Unsre Sehnsucht nach einem Freunde ist unser
Verrither.”), was selbstverstindlich auch fiir die Wahl der Feinde gilt, woriiber

NIETZSCHE ja bereits in Aphorismus 7 des ersten Kapitels einiges ausgefiihrt hat.

84



Jedenfalls sagt NIETZSCHE, wenn er sich im Einzelnen mit dem Christentum als Gegner
auseinandersetzt, zugleich auch etwas dazu, wer oder besser was er ist. Sprich: Auch
die Feindschaft gegen das Christentum ist eine Maske, die viel verbirgt aber zugleich
noch mehr verrit. Daran ist vor allem das ,Zugleich’ bedeutsam, weil es noch einmal
die Komplexitit der Organisationsfigur andeutet, welche die NIETZSCHEsche
Philosophie als Ganzheit in sich fasst. Das Neinsagen ist zugleich ein Jasagen und jedes
Nein und Ja eines Menschen zusammengenommen ist ein Zeugnis seiner Natur und
individuellen Notwendigkeit, die zuletzt nur noch in einer extremen und
iiberhistorischen Bejahung angenommen werden kann oder ganz verborgen bleibt,
beziehungsweise in Folge dessen verloren geht. Diese Bejahung ist in eigenartiger
Weise indifferent (un-gleichgiiltig/groBmiitig/gerecht). Diesen Umstand nicht nur
leichtfertig zu benennen, sondern wiederum als Ganzes zu iiberschauen, das ist die
intime Spitze der Betrachtung, die nur der Philosoph zu verwirklichen vermag.

Nun sei es einmal gewagt und der Kiinstler mit Zarathustra in Verbindung
gebracht, insofern es sich bei Kiinstlern ndmlich nicht dem gemeinem Vernehmen nach
um Maler, Musiker, Literaten etc., sondern um die Schopfer der Werte, oder kurz der
Welt handelt, die den Menschen etwas angeht — bekanntlich attestiert NIETZSCHE dem
Buch Za in EH ja auch ganz in diesem Sinn, man diirfe es ,,unter die Musik rechnen*
(vgl. 6, 335, 16).*" Auch wenn die Figur des Zarathustra keinesfalls nur ein Kiinstler,
sondern auch ein Weiser ist, so steht das Buch Za doch fiir die Grenze zwischen
Philosoph und Mensch. Wie jede Grenze das beriihrt, was sie voneinander trennt, und
doch nicht zum Einen oder Anderen gehort, so iiberschneidet sich auch der Kiinstler in,
wie wir oben in Bezug auf Exoterik und Esoterik sagten (vgl. IL./1.2.1), doppelt
komplexer Weise sowohl mit dem Philosophen als auch dem Menschen, ohne auf einen
der beiden Typen festzulegen zu sein. Ohne endlich den Typus des Kiinstlers mit dem
Topos der NIETZSCHEschen Aufgabe identifizieren zu wollen, handelt es sich doch in
beiden Fillen um die gleiche komplexe Synthese zweier vollig gegensitzlicher
Sphéren: Hier werden Mensch und Natur in Beriihrung gebracht, dort Existenz und

Notwendigkeit. Beide Begriffspaare lassen sich ohne ein vermittelndes Drittes nicht

3! Fiir die Einordnung von Za in den Grenzbereich zwischen unartikulierbarer esoterischer Weisheit und
neinsagender Exoterik spricht ferner der Umstand, dass Aphorismus 3 mit einem Zitat aus Za (,,Vom
Gesicht und Rithsel”; KSA, 4, Za, 197) endet und Aphorismus 4 im ersten Satz in gesperrt gesetzten
Lettern drauf hinweist, dass es dort um die ,,Kunst [sic!; Anm.d.A.] des Stils‘“ geht. Auffilliger
Weise handelt es sich dabei um eine der prominentesten Stellen iiberhaupt, weil NIETZSCHE ebenda den
Gedanken der ewigen Wiederkunft duflert. Dies und der Umstand, dass die ewige Wiederkunft in JGB
nur eine indirekte Erwédhnung findet (vgl. KSA, 5, JGB, 74 f., Aph. 56; vgl. unten III./1.2), liefern einen
weiteren Hinweis in Richtung der Unterscheidung zwischen Philosoph, Kiinstler und Mensch.
Zarathustra ist der Lehrer der ewigen Wiederkunft in einem Buch, das NIETZSCHE selbst als das
jasagendste bezeichnet. Das macht Za zu einem Instrument, dessen sich NIETZSCHE als Philosoph
(Weisheit) bedient, um die Welt, die den Menschen etwas angeht, ndmlich die Lebenswelt der
Wertungsweisen (Klugheit), schlechthin zu beeinflussen und sogar grundlegend umzuwerten. Der Kern
der als Instrument der Umwertung vorgesehenen Philosophie in Biichern ist freilich die ewige
Wiederkunft, die aber nicht in allen Biichern gleichermalen kommuniziert wird, oder besser,
kommuniziert werden kann, ohne missverstanden zu werden.

85



konstruktiv vorstellen, sondern laufen Gefahr als flache Dualismen missverstanden zu
werden. Darin besteht die geniale Pointe und zugleich auch schwierige
Eigentiimlichkeit des NIETZSCHEschen Philosophieverstindnisses.

1.3.2
NIETZSCHEs Philosophie als hierarchisches Komplexititsgefiige

Bevor die oben schon ofters angesprochene Organisationsform der Philosophie
NIETZSCHESs als hierarchisches Komplexititsgefiige nun endlich im Detail ausgefiihrt
wird, sei darauf hingewiesen, dass es nicht darum geht, in NIETZSCHEs Werk eine
verallgemeinernde Systematik hinzuinterpretieren, die am Ende der Einzigartigkeit
seiner philosophischen Intuition doch nicht gerecht werden kann. Es geht nach wie vor
lediglich darum, eine nachvollziehbare heuristische Basis fiir das Verstindnis der
NIETZSCHEschen Philosophie zu schaffen, von der aus sich der Textanalyse der ersten
beiden Hauptstiicke von JGB angenihert werden kann. Dazu sollen ausgehend von der
Problematik des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz lediglich die
Ankniipfungspunkte aufgenommen und zusammengefiihrt werden, welche sich zur
Verhandlung der darin enthaltenen Diskrepanz angeboten haben. Selbst wenn die hier
vorgetragene Lektiire von EH NIETZSCHEs Anliegen vereinzelt nicht geniigend exakt
getroffen haben sollte, diirfte doch zumindest insgesamt deutlich geworden sein, dass
der Text in dieser Hinsicht gewisse Anhaltspunkte bereithélt, vor allem wo von
Esoterik und Exoterik, Ja und Nein oder dem intimen philosophischen Leben in
Unabhingigkeit von der Menschen-Welt zu lesen war. Ob NIETZSCHE dies Alles
tatsdchlich im Lichte des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz gesehen
hatte, kann zugegebenermalBien nicht nachgewiesen werden, weil es keinen eindeutigen
textlichen Beleg gibt. Allerdings wire solch ein eindeutiger Nachweis der Sache auch
kaum angemessen: NIETZSCHE hat sich aus guten Griinden gegen Systematisierungen
verwahrt (,,Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg. Der Wille
zum System ist ein Mangel an Rechtschaffenheit. Vgl. KSA, 5, GD, 63). Doch sind
wir gerade dadurch aufgefordert, uns auf die besagten Angebote einen Reim zu
machen. Deshalb wird an dieser Stelle darum gebeten, folgende Zusammenfassung in
Bezug auf EH als Versuch zu verstehen, NIETZSCHEs Werk als Ganzes in den Blick zu
bekommen, um dadurch erstens deutlich machen zu konnen, warum die Wahl des
Primirtextes auf JGB gefallen ist, sowie zweitens ein angemessenes und vor allem

nachvollziehbares Verstidndnis desselben gewdhrleisten zu konnen.

[i] Im Sinne der Uberschrift dieses Abschnitts ,NIETZSCHES Philosophie als

hierarchisches Komplexitatsgefiige’ stehen hier zwei Begriffe im Fokus: Erstens

86



,Komplexitit’ und zweitens ,Hierarchie’. Komplexitdt wurde oben (vgl. 11./1.1.2) als
der folgende Fall definiert: Eine und dieselbe Sache vereint in sich mindestens zwei
Aspekte (Duplizitit/Ambivalenz), die aber nie zugleich in den Blick geraten konnen.
Darauf aufbauend bedeutet der Zusatz ,hierarchisch’, dass diesbeziiglich die
Innen/Aulen Problematik bei NIETZSCHE als in eine Oben/Unten-Relation iibertragen
vorgestellt werden muss. Demnach haben wir uns die drei Ebenen Philosoph, Kiinstler,
Mensch, in denen NIETZSCHESs Philosophie statthat, als eine doppelt-komplexe Relation
vorzustellen, die sich aber nicht einfach nur in sich wiederholt.

Zum Beispiel verhalten sich alle drei Ebenen (Philosoph/Kiinstler/Mensch)
zueinander in der Exoterik/Esoterik-Relation, wobei sich die beiden Relationen dadurch
unterscheiden, dass die erste begrifflich-reflexiv einholbar ist, die zweite nicht. Hier
kommt freilich das nicht nur fiir NIETZSCHE wichtige Begriffspaar Sagen/Zeigen ins
Spiel. Dieser Punkt ist auch sehr wichtig, wenn wir versuchen werden, NIETZSCHEs
Gedankenbewegung als konzeptionelle Dialektik zu rekonstruieren (vgl. unten u.a.
IV./1.3). Wiirde ndmlich in dem hierarchischen Komplexitétsgefiige einfach immer nur
eine und dieselbe Relation wiederholt werden, dann wiirde das zum Beispiel auch die
Formel ,,Jenseits von Gut und Bose* ad absurdum fithren. Das hat etwas mit dem auf
LUHMANN und den Logiker SPENCER-BROWN zuriickgehenden ,Re-Entry-Argument’
zu tun, das im Detail erst in der Rekonstruktion (vgl. unten 1V./1.1) wird erortert
werden konnen. Bis dahin sei darunter folgendes verstanden: Wenn zum Beispiel die
Wertsetzung Gut und Bose der Ebene des Menschen entspricht und das Jenseits von
Gut und Bose derjenigen des Kiinstlers, dann kann der Philosoph nicht einfach noch
einmal jenseits von jenseits von Gut und Bose stehen. Denn wo ist jenseits von jenseits
von Gut und Bose? Antwort: Diesseits von Gut und Bose. Wenn man also die Relation
Mensch/Kiinstler beim Philosophen einfach nur wiederholt, dann ist die Existenz einer
dritten Ebene schlechterdings immer nur eine Illusion und tatséchlich auf die Differenz
zwischen den ersten beiden reduzierbar. Man steigt sozusagen beim dem Versuch des
Ausstiegs wieder am Anfang ein — daher ,Re-Entry’.

Die beiden Relationen lassen sich also nicht vereinheitlichen, was bedeutet, dass
man sie nicht zugleich und also auch nicht als gleich vorstellen kann, sondern sich
immer konkret in eine Position hineinversetzen muss, um sie eine nach der anderen
eigens zu erfassen. Der hier greifende Automatismus ist evident: Die Unmoglichkeit
der Gleichzeitigkeit/Gleichheit resultiert aus dem Zwang, sich in eine bestimmte
Position hineinzuversetzen, und der Zwang sich hineinzuversetzen, resultiert wiederum
aus der Unmoglichkeit der Gleichzeitigkeit/Gleichheit. Das bringt uns wieder zu
NIETZSCHEs Begriff der Erfahrung, wonach sich die Pointe eines Gedankengangs nicht
von vornherein antizipieren ldsst, sondern sich erst am Schluss eines solchen iterativen
Erkenntnisprozesses von selbst ergibt. Dementsprechend kann man die zweite Relation

zwischen Kiinstler und Philosoph nicht begreifen, wenn man zuvor nicht schon

87



diejenige zwischen Mensch und Kiinstler erfahren hat. Aus diesem Grund ist es
NIETZSCHE ja auch so wichtig, den Leser/Akteur durch ein Buch wie JGB auf die
Lektiire von Za vorzubereiten, beziehungsweise diesen wiederum durch Za zu einer Art
von Philosophie zu befdhigen, die nicht aufgeschrieben und auch nicht gelehrt werden
kann (vgl. KSA, 5, JGB, 147: ,,Was ein Philosoph ist, das ist deshalb schlecht zu
lernen, weil es nicht zu lehren ist: man muss es ,wissen’, aus Erfahrung [sic!,
Anm.d.A.]%). In diesem Sinn kann man den Umstand nur richtig verstehen, dass Za
gegen traditionelle Lehre und Religion abzielt, ohne selbst wiederum blof3 eine neue
(historische) Tradition zu begriinden, wenn man NIETZSCHEs Auseinandersetzung mit
Lehre und Religion durch die Lektiire etwa von JGB sozusagen am eigenen Leib
erfahren hat.

Die Organisationsform des hierarchischen Komplexititsgefiiges dient also
zunichst zur gedanklichen, besser zur konzeptionellen Orientierung. Denn wenn alles
gleich ist, weil es einfach nur wiederholt wird, dann kann man buchstéblich nicht mehr
wissen wo Oben und Unten ist. Erfahrung schafft Differenzen, Differenzen schaffen
Orientierung und Orientierung ist wichtig, um verstehen zu konnen, von wo
NIETZSCHE weg will und wohin dieser Weg zuletzt hinfiihrt. Das vor allen Dingen ist in
Bezug auf die konzeptionelle Dialektik und die darin nur schwer zu durchschauende
Umdrehungslogik wichtig. Entsprechend der Formel ,,Jenseits von Gut und Bose* muss
es NIETZSCHEs Plan sein, zuerst das Verhiltnis zwischen Gut und Bdse umzudrehen,
mithin aus Gut Bose und aus Bose Gut zu machen, um sich dann erst, ungeachtet der
normativen Akzentuierung, aus dem Schema der Gegensitzlichkeit herauszudrehen. In
erster Instanz werden also alle Gegensitze untereinander vertauscht, man denke hierzu
noch einmal an das Zitat tiber Wahrheit und Liige aus dem Kapitel ,,Warum ich ein
Schicksal bin“: ,,Aber meine Wahrheit ist furchtbar: denn man hiess bisher die
Liige Wahrheit” (vgl. 6, 365, 20 f.). Wenn man dieses Zitat weiterdenkt, darf man
sich nicht von der dabei auftretenden komplizierten Spiegelung irritieren lassen. Denn
was bei der Relation Liige/Wahrheit zutrifft, gilt auch fiir alle anderen entsprechenden
Verhiltnisse. Fragt man zum Beispiel wo ,Oben’ ist, dann lautet die Antwort vor der
Umdrehung ,im Himmel’ und nach der Umdrehung ,auf der Erde’. Einen ganz
konkreten Sinn bekommt dieser Aspekt, wenn es sich einen Reim auf den Umstand zu
machen gilt, dass NIETZSCHE {iiber den Menschen nach oben hinaus will, dazu aber
nach unten, ndmlich ins Unterbewusste und Physiologische geht. In dieser Bewegung
liegt kein Widerspruch, wenn man beriicksichtigt, dass im Sinne der Umdrehungslogik
die Erde, beziehungsweise Natur als Ort auch der menschlichen physiologischen
Dispositionen (NIETZSCHES ,,Leib*) das neue Oben ist, wohin ja auch die Bewegung
der nicht nur intellektuellen, sondern auch organischen Zucht und Ziichtung strebt.

Auch hier gilt: Um den Ort jenseits der Gegensitze oder eben die Herausdrehung

richtig erfassen zu konnen, muss man vorher die Umdrehung verinnerlicht haben, um

88



nicht am Ende beides miteinander zu verwechseln und etwa anstatt der Uberwindung
der Ressentiment-Moral nur eine neue Ressentiment-Moral zu etablieren — wir hatten in
diesem Zusammenhang bereits das historisch Fremde/Neue vom tiiberhistorischen ganz
Anderen unterschieden (vgl. oben I1./1.2.2). Ahnlich kompliziert liegt der Fall in Bezug
auf Theorie und Praxis. Einerseits sind fiir den Philosophen die theoretische
Kontemplation der Natur oben und das praktische Eingreifen sowie der daraus sich
ergebende Verkehr mit Menschen unten. Andererseits rangieren die leblose Theorie der
modernen  Lehrstuhlphilosophie  unten (NIETZSCHEs ,,Gelehrte”) und das
philosophische Leben im Sinne Zarathustras oben. Auch hier greift wieder dieselbe
Umdrehungslogik, wonach der Leser/Akteur erst grundsétzlich tiber Theorie und Praxis
umzulernen hat, um dann zu einer hoheren Praxis aufzusteigen, die freilich nicht —
gewissermallen durch einen Re-Entry — mit der niederen verwechselt werden darf. Im
zeitlichen Kontext gesprochen: Diese Praxis ist nur fremd/neu, jene hohere dagegen
ganz anders.

Insgesamt soll hier nicht so weit gegangen und behauptet werden, dass sich alle
moglichen Topoi, die uns bisher bei NIETZSCHE begegnet sind, in die
Organisationsform des hierarchischen Komplexititsgefiiges problemlos einpassen
lassen. Die bisherigen Untersuchungen rechtfertigen allerdings die Annahme, das es
sich dabei durchaus um ein Modell handelt, das NIETZSCHEs Philosophie zwar nicht
restlos zu entschliisseln vermag, aber dennoch einen guten Anhalt gibt, sich beziiglich
einzelner Probleme/Fragen Orientierung zu verschaffen. Ferner wird hier davon
ausgegangen, dass NIETZSCHE bei der Komposition seines Werks vielleicht nicht genau
diese Organisationsform aber ein vergleichbares Modell sehr konkret vor Augen
gestanden hat. Jedenfalls ist angesichts der Textlage die Annahme abzulehnen, dass
darin sich einfach nur biographische Phasen, intellektuelle Selbstfindungen oder
orgiastische dsthetische Exzesse spiegeln. Kurz: NIETZSCHE hatte definitiv einen Plan,
was im folgenden Abschnitt 11./1.3.3 auch noch argumentativ belegt werden soll. Dieser
Plan sieht eine Bewegung vor, das macht die Theorie in NIETZSCHEs Philosophie so
kompliziert, in Anbetracht derer man sich, wie oben angesprochen, Orientierung
verschaffen muss. Am ehesten kann man sich diese Orientierung verschaffen, das ist
das erste Ergebnis der Lektire von EH in Bezug auf JGB, wenn man sich das

hierarchische Komplexititsgefiige architektonisch vorstellt.

[ii] Der zweite wichtige Gedanke betrifft noch einmal das Problem von Missverstindnis
und Verwechslungsgefahr oder die Frage, warum NIETZSCHE nicht einfach sagt, was er
meint: Im vorangegangenen Abschnitt II./1.3.1 wurde bereits andeutungsweise
zwischen NIETZSCHEs Hauptproblem und einem Kerngedanken unterschieden. Noch
einmal zur Erinnerung: Das Hauptproblem besteht in dem Verhiltnis zwischen Idealitét

und Realitidt, der Kerngedanke in der Synthese zwischen Existenz und Notwendigkeit.

89



Obwohl beide Gegenstinde thematisch verwandt sind, weil sie auf das Verhiltnis
zwischen Mensch und Natur abzielen, gibt es doch einen entscheidenden Unterschied.
Denn das Problem der Unterscheidung zwischen Idealitdt und Realitit ist vollauf mit
der iiberkommenen philosophischen Tradition kompatibel, von der sich NIETZSCHE mit
seiner eigentiimlichen Synthese von Existenz und Notwendigkeit absetzt. Das heil3t,
dass es in der Philosophie NIETZSCHEs im Kern nicht um eine Epistemologie,
Ontologie oder dhnliches geht, sondern um den Menschen und die Frage, welche Rolle
dabei der Philosoph, beziehungsweise die Philosophie spielt. Ganz offensichtlich
versteht NIETZSCHE unter dem Philosophen nimlich keinen akademischen Theoretiker,
der den Fortschritt einer bestimmten wissenschaftlichen Disziplin fordert. Allerdings
muss NIETZSCHE diese Frage in Anschluss an die historisch vorherrschenden
Gegebenheiten diskutieren. Sprich: Er muss sich mit den Fragen beschiftigen, mit
denen sich zeitgendssische Philosophen beschiftigen, um sozusagen Anschluss an den
Diskurs zu gewinnen.

Als derjenige, der in dieser Art in die zeitgendssische Diskussion eingreift, hat
NIETZSCHE ein Hauptproblem, ndmlich das Verhiltnis zwischen Realitédt und Idealitit.
Hier ldsst er sich auf die entsprechende Fachdiskussion ein und streitet mit jeder Form
des christlich-populédren Platonismus iiber Fragen nach dem Sein, dem Subjekt oder der
Erkennbarkeit der Welt etc. Das alles interessiert NIETZSCHE aber nur in dem Ma@}, wie
es zu den Gegenstinden hinfiihrt, auf die es ihm eigentlich ankommt. Obwohl diese,
wie gesagt, mit den Fragen der traditionellen Philosophie verwandt sind, werden sie
missverstanden, wenn sie in derselben Art und Weise verhandelt werden. Oder
umgekehrt: Als klassisches philosophisches Problem aufgefasst, wird das Verhiltnis
zwischen Mensch und Philosoph, welches NIETZSCHE im Sinn hat, schlicht
verwechselt.

Stimmt man dem zu, konnte man meinen, dass man bei der Einschitzung der
Philosophie NIETZSCHEs auf das sozusagen theoretische Vorspiel verzichten und sich
von vornherein auf den Kerngedanken konzentrieren konnte. Wer so denkt, der
verkennt allerdings die spezielle Topologie der NIETZSCHEschen Philosophie, wo die
klassischen Theoreme in einer zwar unumgédnglichen und also fundamentalen
Peripherie rangieren, wo sich dieser um Kompatibilitit mit zeitgendssischen
Denkweisen bemiiht, die aber tatsdchlich als Mittel zum Zweck dem Kerngedanken
untergeordnet sind. Als solche stellt die missverstindliche und verwechslungsanfillige
Peripherie eine conditio sine qua non der eigentlichen Philosophie NIETZSCHEs dar,
weil man ohne in der Peripherie den Anfang zu machen, niemals des eigentlichen
Kerngedankens im Zentrum habhaft werden kann. In dieser Peripherie, die wir
vorsichtig mit der exoterisch-neinsagenden Philosophie in Biichern assoziieren diirfen,
konzentriert sich NIETZSCHE aber nicht nur auf die theoretische Philosophie, sondern

adressiert die unterschiedlichen Interessen und Vorlieben der Menschen — das wofiir sie

90



eben empfinglich sind — auf jeweils ganz individuelle Weise. Auf dieser Ebene haben
wir es mit einem virtuosen Spiel der Masken zu tun, das deshalb nicht als eine Einheit
tiberschaubar ist, weil nicht jeder fiir alles dort geschriebene gleichermallen offen ist.
Es zeichnet NIETZSCHE aus, dass er aus ,,Erfahrung®, wie er im ersten Aphorismus des
ersten Kapitels aus EH ,,Warum ich so weise bin“ schreibt, in der Lage ist, die
Vielfiltigkeit des Lebens gleichsam von Auflen als Ganzes in den Griff zu bekommen.

Dies ist endlich der zweite wichtige Gedanke: In der Peripherie gibt es viele
unterschiedliche Themen, die allerdings von verschiedenen Ausgangspunkten allesamt
auf das gleiche Zentrum hinfiihren. Bevor dieser Gedanke zu Ende gefiihrt und das
Verhiltnis zwischen einem solchen Zentrum und der Peripherie thematisiert wird, sollte
noch gekldart werden, warum in diesem vielfiltigen, dezentralen Spiel der Masken
ausgerechnet dem Verhiltnis zwischen Natur und Idealitidt als Hauptproblem eine
Sondestellung zukommt. Zuerst einmal ldsst sich dies ganz einfach an Hand der
Textlage nachvollziehen: NIETZSCHE sagt nicht nur ganz eindeutig, wie im Vorwort zu
EH, dass es ihm um die ,,erlogne Welt und die Realitit* (vgl. 6, 258, 14 f.) geht,
sondern weist uns auch durch die Kompositionsform vieler seiner Biicher — es handelt
sich dabei freilich vornehmlich um neinsagende — darauf hin: In MA I und JGB lisst
sich sehr deutlich eine Bewegung von theoretischen Fragen der zeitgenossischen
Philosophie zu praktischen Themen feststellen. Abgesehen von der Textlage, die sich
sicherlich auch anders interpretieren lésst, gibt es aber auch einen sachlichen Grund,
der sich aus NIETZSCHEs eigener Programmatik ergibt. Wenn NIETZSCHEs Ziel die
Bekidmpfung der Moral des Ressentiments und die Umwertung der Werte ist, dann
miissen sozusagen die Waffen da gekreuzt werden, wo dieselbe wirkungsmichtig
geworden ist. Und NIETZSCHE zu Folge ist gleichsam die Pflanze des Ressentiments
aus dem christlich-populédren Platonismus gewachsen, der wiederum in der Liige keimt,
dass es jenseits der konkreten Realitdt noch eine zweite Welt idealer Abstrakta gebe.
Diese zwar kunstvolle aber erlogene Fiktion war die Erfindung eines Philosophen und
eben keines Musikers, Dichters oder Politikers etc. Weil das so ist, ist die wenn auch
nicht hochste so doch wichtigste Kunstform im Programm der Umdrehung des
Platonismus die theoretische Philosophie in Biichern. In diesem Sinne ist endlich das
Verhiltnis zwischen Realitdt und Idealitit das Hauptproblem auch innerhalb der
multivalenten Peripherie der NIETZSCHEschen Philosophie.

Das war die Peripherie, bleiben noch das Zentrum und was driiber hinaus
anzunehmen ist. Der zentrale Gedanke ist, wie schon gesagt, die Synthese zwischen
Existenz und Notwendigkeit, die in der Figur des Zarathustra verkorpert wird. Es ist
dabei bewusst von ,verkorpert’ die Rede, um damit den Sagen/Zeigen-Komplex
anzusprechen, welcher den besonderen Charakter der Synthese, die im Zentrum der
NIETZSCHEschen Philosophie steht, zum Ausdruck bringt. Unter einer Synthese

versteht sich hier die Besonderheit einer Verbindung zweier eigentlich

91



unterschiedlicher Dinge, in diesem Fall von menschlicher Existenz und natiirlicher
Notwendigkeit. Man kann sich diesen Komplex auch wie einen Oszillationsrand
vorstellen, der immer das, was er verbindet, zugleich auch je fiir sich darstellt und dabei
das entsprechende Andere verbirgt. Wir werden noch sehen, dass vor allem der
Gedanke der ewigen Wiederkunft, der bekanntlich sowie bezeichnender Weise
vorrangig in Za geduBert wird, die Komplexitidt dieser so prekdren Schnittstelle
zwischen menschlicher Existenz und natiirlicher Notwendigkeit in besonderer Weise in
sich zu fassen und einen Ubergang auszuweisen geeignet ist. Jedenfalls besteht der
Unterschied zwischen Peripherie und Zentrum in dem eigentiimlichen Uberschreiten
dessen, was sich Sagen ldsst in Richtung dessen, was sich ausschlieBlich zeigt.
Eigentiimlich ist diese Uberschreitung deshalb, weil es sich dabei eben um keine
klassische Transzendierung handelt. Das Jenseits in NIETZSCHEs Formel ,,Jenseits von
Gut und Bose* ist buchstiblich in umgekehrter Richtung orientiert und liegt somit, wie

gesagt, also nicht gleichsam im Himmel, sondern in der Erde.

[1ii] Insgesamt ldsst sich festhalten, dass die Peripherie dem Sagen und somit in etwa
der exoterisch-neinsagenden Philosophie in Biichern entspricht und das Zentrum dem
Sagen/Zeigen-Komplex und somit der esoterisch-jasagenden Philosophie (ebenfalls) in
Biichern. Vor dem nunmehr gezeichneten Hintergrund konnen wir bei der jasagenden
Philosophie in Biichern auch von einer exoterisch-esoterischen Dimension sprechen,
weil dadurch der synthetisch-komplexe Charakter des Zentrums der Philosophie
NIETZSCHEs deutlich wird. Akzeptiert man diese Zuordnung, fragt sich zuletzt,
welchen topologischen Status die intime Esoterik, sprich NIETZSCHEs eigene
Philosophie einnimmt, die sich nicht in Biicher schreiben ldsst. Wohlgemerkt handelt es
sich bei dieser Unartikulierbarkeit um keine Form des absichtlichen Verschweigens, die
wir in Bezug auf das Verhiltnis zwischen JGB und Za festgestellt haben. Wire dies
unsere Annahme, wiirden wir sozusagen in die ,Re-Entry Falle’ steigen und die
Exoterik/Esoterik-Relation lediglich reproduzieren. Dementsprechend unterscheidet
sich die zweite Exoterik/Esoterik-Relation von der willkiirlichen durch — wie konnte es
anders sein — Notwendigkeit respektive Natiirlichkeit. Damit sei gesagt, dass der
Bereich, in dem so etwas wie Authentizitit im Sinne natiirlicher Notwendigkeit erreicht
und an die menschliche Existenz anschlussfdhig gemacht wird, nicht durch ein
juridisches Demarkationsprojekt nach KANTischem Vorbild ausgegrenzt werden kann,
sondern sich auf Grund von Faktizitidt abhebt: Was sich nicht sagen lisst, ist nicht, was
man nicht sagen darf, sondern schlicht das, was man nicht sagen kann, ebenso wie nicht
jeder ein Philosoph sein darf, weil es de jure nur wenige geben soll, sondern weil nur
derjenige ein Philosoph wird, der es de facto auch tatsichlich kann.

Was aber zeigt sich nur noch, ohne besagt werden zu konnen? Kurz: Die Pointe.
Am Ende der Philosophie, die NIETZSCHE in Biicher geschrieben hat, ist der

92



Leser/Akteur mit der Wirkung desselben auf sich selbst verwiesen. Die Stirke der
NIETZSCHEschen Philosophie liegt zu einem ganz erheblichen Teil darin, dass einem
nicht gesagt wird, was man tun soll, sondern der echten Person gezeigt wird, was diese
tun kann. Das, worauf bei NIETZSCHE alle Philosophie aufbaut, ist die Natur der
eigenen Personlichkeit. Dies ist die einzige Quelle von Authentizitit, wenn man so will
der Topos von Notwendigkeit, Realitit und auch Wahrheit. In der architektonischen
Grammatik ist es also gewissermallen die Basis. Es ist wiederum bezeichnend fiir
NIETZSCHESs Philosophie der Umwertung, dass sie in einer Pointe griindet, die sich aus
einem Zentrum ergibt, welches nur von einer zwar fundamentalen aber fliichtigen
Peripherie aus erreichbar ist.

Zuletzt ist allerdings noch dieser vorausschauende Hinweis von entscheidender
Wichtigkeit: Die Authentizitdt der intimen Esoterik auf Grund der Faktizitit, welche
das Sagen in diesem Fall vom Zeigen trennt, kann nicht auf das fehlgeleitete
Evidenzgesuch peripherer Problemstellungen vor allem im Bereich der akademisch
geprigten theoretischen Philosophie iibertragen werden. Was die Peripherie angeht,
bleibt es dabei, dass es dort keine Wahrheit gibt, sondern nur ein multivalentes Spiel
der Masken. Und auch wenn das, was im Zentrum artikuliert wird, auf Grund seiner
speziellen Komplexitit einen hoheren Geltungsgrad hat als die vielen Perspektiven in
der Peripherie, so kann auch dort noch nicht von Evidenz die Rede sein. Zarathustra
lehrt, vom Ideal der Wahrheit abzulassen (,,Von den Hinterweltlern*; vgl. KSA, 4, Za,
35 ff.). Dies allerdings in Kenntnis der Notwendigkeit, die in der Erfahrung des eigenen
Selbst aufgezeigt wird. An diesem Punkt deutet sich an, dass NIETZSCHE durchaus
Wabhrheit/Realitdt desavouieren und zugleich von Wahrheit/Realitdt sprechen kann.
Warum genau das so ist, wissen wir freilich noch nicht. Insoweit haben wir uns auch
erst eine Ahnung davon verschafft, wie NIETZSCHE den Zielkonflikt zwischen
Immanenz und Differenz am Schluss verhandelt. An dieser Stelle geht es nur darum zu
verdeutlichen, dass das hierarchische Komplexititsgefiige zwar neue Denkwege
erdffnet, die aber mit bestimmten Konzessionen versehen sind, welche ein beliebiges
Hin und Her ausschlieen.

1.3.3
Zur Plausibilitit eines Plans hinter NIETZSCHEs Werk

Im Folgenden soll versucht werden, noch einmal die Unterscheidung aus EH zwischen
einer jasagenden und einer neinsagenden Philosophie zu vergegenwiértigen, um damit
die kritische Frage zu verbinden, ob es sich dabei, entweder erstens, um eine
Etikettierung aus der Retrospektive des spidten NIETZSCHE handelt, oder zweitens, um

93



etwas von Anfang an geplantes, oder drittens, um etwas, das sich von selbst ergeben hat
und in EH nur noch festgestellt zu werden brauchte.

Was die Ausleuchtung der Entstehungsgeschichte von JGB angeht, beruft sich die
malBgebliche Literatur (GRODDECK, 1997, 184 ff.; SCHABERG, 2002, 163 ff.) auf die
eher knappen Ausfithrung COLLIs im Kommentar zur KSA, was vielleicht als Zeichen
fiir deren Belastbarkeit angesehen werden darf. Daraus geht hervor, dass JGB ein
selbststandig gewordenes Produkt des Plans ist, MA neu aufzulegen. Tatséchlich
handelt es sich dabei um einen duflerst wertvollen Hinweis, weil daraus ersichtlich
wird, dass NIETZSCHE nach Za zuerst zu dem groBen Wendepunkt seines bisherigen
schopferischen Werdegangs zuriickgekehrt ist. Dass wiederum MA von 1878
tatsdchlich das ,,Denkmal einer Krisis® (vgl. 6, 322, 4 f.) ist, belegen sowohl der
radikale Wandel im Stil seines Philosophierens, gemeint ist der Wechsel vom Essay
zum Aphorismus, als auch die duBleren biographischen Umstinde, wobei an erster
Stelle das Ende der Lehrtitigkeit in Basel im Jahr 1879 zu nennen wire. Diese
Einschidtzung, dass MA eine Wende darstellt, ist also eher keine dramatisierende
Erfindung des spidten NIETZSCHE. Man darf ferner davon ausgehen, dass sich der
Umsturz, den MA darstellt, wenn auch nur in der Periodik des NIETZSCHEschen
Schaffens, mit den in JGB festzustellenden Verinderungen insbesondere gegeniiber Za
in gewisser Weise wiederholt hat. Kurz: Der Geist einer Wende hat sich von MA auf
JGB iibertragen. Fraglich ist also nicht, ob sich das NIETZSCHEsche Philosophieren mit
JGB noch einmal entscheidend gewandelt hat, sondern ob diese Veridnderung erstens so
absichtlich und geplant war, wie es EH suggeriert, und ob die zwei verschiedenen
Stilrichtungen, zweitens, bereits damals mit den Attributen das Ja- und Neinsagens
belegt wurden. Wichtig ist diese Frage, weil es fiir die Textanalyse von entscheidender
Bedeutung ist, ob die Unterscheidung zwischen Ja und Nein als das hier unterstellte
hierarchische Komplexitidtsgefiige tatsichlich in die konzeptionelle Architektur,
stilistische Komposition und inhaltliche Gestaltung von JGB in dem Maf eingeflossen
sein konnte, wie es in EH den Eindruck erweckt.

Zunichst ist allerdings festzustellen, dass der Topos des Jasagens erst ziemlich
spit, ndamlich im vierten Buch von FW auftaucht, dort aber durchaus in dem bisher
herausgearbeiteten Sinn eines iiberhistorischen einzigartigen Standpunkts zum Ganzen

des Lebens:

,Amor fati: das sei von nun an meine Liebe! Ich will keinen Krieg gegen das Hissliche
fiilhren. Ich will nicht anklagen, ich will nicht einmal die Ankldger anklagen.
Wegsehen sei meine einzige Verneinung! Und, Alles in Allem und Grossen: ich will
irgendwann einmal nur noch ein Ja-sagender sein!“ (vgl. KSA, 3, FW, 521)

Auch was das Neinsagen angeht, gibt es nur wenige Anzeichen, die sich dann aber

ebenfalls in den Zusammenhang fiigen, der sich spiter aus EH ergibt. Der

94



wahrscheinlich fritheste Hinweis findet sich in Aphorismus 208 des sechsten
Hauptstiicks von JGB, wo die Rede ist von einem ,,Pessimismus bonae voluntatis, der
nicht bloss Nein sagt, Nein will, sondern — schrecklich zu denken! Nein thut* (vgl.
KSA, 5, JGB, 137). Beide Beispiele mogen nun einigermallen mit der Vorstellung einer
jasagenden esoterischen Kontemplation hier sowie einer neinsagenden exoterischen
Auseinadersetzung dort zusammenstimmen. Ein Beweis, dass FW schon damals
bewusst als jasagend und JGB als neinsagend konzipiert worden wire, ist dies freilich
nicht. Mehr noch: Aus meiner Sicht ldsst sich weder im Nachla noch in den Briefen
der Jahre 1884 bis 86 ein eindeutiges Indiz finden, dass NIETZSCHE nach Za eine mit
JGB beginnende neinsagende Periode bewusst geplant hiitte.

Dafiir gibt es aber eine Reihe von Anhaltspunkten, dass NIETZSCHE die
unvermittelt offene Darstellungs- und Ausdrucksweise seiner Werke spitestens in der
Zeit nach Za besonders kritisch zu reflektieren begonnen hat. In dieser Zeit wird ihm
anscheinend klar, dass es einer stilistisch-rhetorisch aber auch theoretisch kalkulierten
Distanz zwischen dem Publikum und dem Philosophen bedarf. Dies geht einher, wie
auch BRUSOTTI feststellt (vgl. ders., 1997, 668), mit wachsendem Misstrauen gegen die
Moglichkeiten des begrifflichen Ausdrucks, so etwas wie Natiirlichkeit oder
Authentizitdt addquat einfassen zu konnen. Bereits nach der Fertigstellung des dritten
Teils von Za notiert NIETZSCHE:

,Die nothwendige Verborgenheit des Weisen: sein Bewusstsein, unbedingt nicht
verstanden zu werden, sein Macchiavellismus, seine Kilte gegen das Gegenwartige.

— [hier beginnt eine Aufzdhlung; Anm.d.A.] die absolute Unvertrdglichkeit der
Weisheit mit dem ,Wohl der Massen’: ,PreBfreiheit’ ,0ffentlicher Unterricht’ — das
Alles vertrdgt sich blofl bei groblichster Tduschung iiber den Charakter der Weisheit.
Sie ist das gefihrlichste Ding der Welt!* (KSA, 11, Nachlafp 1884 — 85, 142, 25 [491])

Hier ist ganz klar die Einsicht zu beobachten, den Weisen durch Verstellung vor den
Missverstidndnissen der 6ffentlichen Artikulation schiitzen zu miissen — und umgekehrt.
NIETZSCHE erkennt, dass sich echte Philosophie in einer grundsitzlichen Spannung
zum Sprachlichen befindet, dem es sich im AuBersten sogar entzieht. Zu etwa derselben
Zeit, das heiflt ab Mitte 1884, finden sich in NIETZSCHEs Aufzeichnungen vermehrte
Entwiirfe fiir Rangordnungen, die SinngemiB3 um die Trias Mensch, Kiinstler und
(dionysischen) Philosoph kreisen (vgl. KSA 11, Nachlaf3 1884-1885, 212 sowie 217,
229 f., 234 f.). Mitten in der Umarbeitung von MA, im Juli 1885, schreibt NIETZSCHE
endlich in einem Brief an Overbeck: ,,[...] meine Philosophie [...] ist nicht mehr
mittheilbar, zum Mindesten nicht durch Druck.* (vgl. COLLI, KSA 15, Chronik, 150).
Noch etwas: In einer Nachlassaufzeichnung Ende 1885 heifit es, die ,,Lehre von den
Gegensitzen (gut, bose usw.) hat Werth als Erziehun gs-MaaBiregel, weil sie Partei
ergreifen macht* (KSA 12, 10), was einerseits den praktischen Charakter von JGB als

Schrift politisch motivierter Exoterik unterstreicht (Stichwort: Sinnbediirftigkeit der

95



Natur), andererseits aber auch zeigt, dass eine Philosophie, die zur Weisheit fiihrt, am
anderen Ende des Spektrums, ndmlich bei den Gegensitzen, ansetzen muss, um auf
dem Weg zu sich selbst durch eine Reihe authentischer Erfahrungen auch wirklich alle
Missverstidndnisse ausrdumen zu konnen.

Hier deutet vieles auf ein Bewusstsein NIETZSCHEs fiir die theoretische
Bedeutsamkeit des Unterschieds hin, mit wem, wann, in welchem modus philosophisch
kommuniziert wird, beziehungsweise wie weit Philosophie iiberhaupt kommuniziert
werden kann: Die Verstellungsbediirftigkeit des Weisen gegeniiber der Offentlichkeit,
das gesteigerte Interesse an Hierarchien, die den Philosophen vom Menschen abheben,
die Einsicht in die Notwendigkeit, sich auf einer weiter unten rangierenden Ebene als
Za der Form der Gegensitze bedienen zu miissen, um Positionierungen und eine davon
ausgehende authentische intellektuelle Entwicklung zu erzwingen sowie vor allem die
Skepsis gegen das Zeichen zu Gunsten des Bezeichneten. In alldem deutet sich an, dass
NIETZSCHE seine Philosophie, wie sie sich in EH als hierarchisches
Komplexititsgefiige nachzeichnen liel3, bereits in dieser Zeit kalkuliert zu entwerfen
begonnen hat.

Dariiber hinaus ist sogar noch die Annahme gar nicht abwegig, dass NIETZSCHES
Denken von Anfang an von einem entsprechenden topologischen Modell beherrscht
wurde. Ohne dies hier als philologisch haltbar zu behaupten, sei darauf hingewiesen,
dass die folgende Figur fiir NIETZSCHEs Denken im Grunde immer verbindlich

geblieben sein konnte:

,Der Philosoph sucht den Gesammtklang der Welt in sich nachtonen zu lassen und ihn
aus sich herauszustellen in Begriffen [...], so ist der Ausdruck jeder tiefen
philosophischen Intuition durch Dialektik und wissenschaftliches Reflektieren zwar
einerseits das einzige Mittel, um das Geschaute mitzuteilen, aber ein kiimmerliches
Mittel, ja im Grunde eine metaphorische, ganz und gar ungetreue Ubertragung in eine
verschiedene Sphére und Sprache.” (KSA, 1, PtZG, 817)

Hier finden wir schon die drei fiir das hierarchische Komplexititsgefiige
entscheidenden Ebenen vor: Erstens der iiberkomplexe ,,Gesammtklang der Welt* oder
eben die Natur, der sich, zweitens, nur der Weisheit des dionysischen Philosophen
erdffnet, welcher diesen Klang wiederum ,,in sich nachtonen* ldsst, und erst ganz
zuletzt, drittens, als philosophischer Kiinstler ,,in Begriffe* bringt. Dass das Problem
der Unerkennbarkeit der Natur fiir den allgemeinen Menschenverstand nur durch ein in
sich abgestuftes konzeptionelles Modell geldst werden kann, ist NIETZSCHE also schon
1873 zumindest ansatzweise bewusst. Ebenfalls scheint schon festzustehen, dass der
sprachliche Horizont dabei eine fundamentale Beschriankung darstellt.

Ob NIETZSCHE die Organisationsfigur eines hierarchischen Komplexititsgefiiges
in der Periode nach Za bereits bewusst vor Augen stand, kann allerdings, wie schon

gesagt, nicht mit Gewissheit entschieden werden. Auf der anderen Seite gibt es

96



zumindest keine offenkundigen Anhaltspunkte, die ausschlieBen, dass ein solches
Philosophieverstiandnis eine der Lehren ist, die NIETZSCHE nach dem publizistischen
Misserfolg von Za in die Umarbeitung von MA zu JGB hat einflieBen lassen. Vielmehr
spricht manches dafiir. Fir die Belange der Textanalyse ist jedenfalls alleine der
Umstand entscheidend, dass JGB einen exoterischen Gegenentwurf zu M, FW und Za
darstellt, der mit den dort vorgetragenen Gedanken nicht bricht, sondern minutids
kalkuliert zu ihnen hinfiihrt. So kann die Frage, ob es einen Plan in NIETZSCHEs Werk
gegeben haben mag, in dem JGB die besondere Funktion hat, die Dimension des
Begrifflich-Reflexiven auszuloten, durchaus bejaht werden.

Abschlieend miissen wir ohnehin respektieren, wie NIETZSCHE JGB in EH
verstanden wissen wollte, wobei es von untergeordneter Bedeutung ist, was sich der
Autor in den Jahren zwischen 1884 und 1886 dazu gedacht haben mag. Wahrscheinlich
wusste es NIETZSCHE, wie dem Sprichwort zu folge jeder andere auch, einfach erst im
Nachhinein gut genug oder mindestens besser. Wenn sich also die Philosophie
NIETZSCHES als in einen ja- und einen neinsagenden Teil unterschieden vorstellen lédsst
und NIETZSCHE zudem auch wollte, dass man sich diese so vorstellt, wird die Frage
doch miifig, ob diese Unterscheidung von Anfang an geplant war, von selbst (durch
Zufall oder unsichtbare Notwendigkeit) entstanden ist oder dullersten Falls auch nur im

Nachhinein hinzuerfunden wurde.

2.
Die theoretische NIETZSCHE-Rezeption

Diese Arbeit ist hinsichtlich des Umgangs mit Sekundérliteratur nicht in die Breite
angelegt, sondern orientiert sich in der Hauptsache an NIETZSCHEs Texten selbst. Das
heiBlt, dass nicht jede hier getroffene Einschidtzung im Detail mit jeder mehr oder
weniger verwandten Lehrmeinung abgeglichen wird. Gleichwohl wird aber der
unerlisslichen Pflicht nachgekommen, sich innerhalb des Rezeptionsdiskurses klar zu
positionieren. Auch hier erschien es angebracht, wie auch in Bezug auf NIETZSCHEs
Texte, vom Allgemeinen zum Besonderen zu gehen, um sich so auf ein moglichst klar
umrissenes Gebiet zu spezialisieren. Bei der Primarliteratur fithrte dieser Weg vom
Gesamtwerk in EH zu JGB und wird zu Beginn der Textanalyse von der Gesamtheit
des Buches ausgehen und bei den ersten beiden Hauptstiicken angelangen, welche das
textliche Positum im Sinne der Methodenreflexion in 1./1. ausmachen.

Ein analoges Verfahren wird nun auch im Umgang mit der Sekundirliteratur
angewandt, deren Sichtung den methodischen Zweck erfiillt, den bereits in L/2.
skizzierten Problemhorizont zu materialisieren. Insgesamt ist die Selbstverortung im

Rezeptionsdiskurs also mehr der methodischen Uberlegung geschuldet, den

97



Problemhorizont im Lichte der Forschungslage zu konkretisieren und dadurch sowohl
plausibel als auch anschaulich werden zu lassen, als sich bei jedem Schritt des
Gedankengangs etwaiger Zweit- und Drittmeinungen zu versichern. Der dadurch
zugegebenermalien entstehende Mangel an Breite wird sich allerdings zu Gunsten einer
moglichst intensiven Auseinadersetzung mit den relevanten Positionen auswirken,
denen sich ebenfalls vom Allgemeinen, das heift von der Forschungslage insgesamt,
zum Besonderen, ndmlich der hier maBgeblichen Interpretation Peter BORNEDALS,
angendhert wird. Auf diesem Weg gilt es in der theoretischen Lesart der Philosophie
NIETZSCHEs, wie die Uberschrift des folgenden ersten Abschnitts (IL/2.1) sagt,
,alternative und konservative’ Stromungen herauszuarbeiten. Zuvor sei allerdings noch
an Hand zweier Beispiele geklirt, warum praktisch-politische, beziehungsweise

existenzielle Lesarten dabei keine gesonderte Rolle spielen.

[i]] Als Beispiel fiir eine praktisch-politische Interpretation, die dem vorliegenden
Verstindnis der Philosophie NIETZSCHEs verwandt ist, eignet sich Bruce
DETWEILERs Ansatz eines ,.aristokratischen Radikalismus® (vgl. ders., Nietzsche and
the Politics of Aristocratic Radicalism, 1990). Positiv hieran ist erstens die
grundsitzliche Bereitschaft, NIETZSCHEs Ablehnung der modernen Massendemokratie
ernst zu nehmen und nicht zu versuchen, diese liberalistisch (Henry S. KARIEL) oder
marxistisch (Gianni VATTIMO) umzudeuten. Zweitens ist der Position zuzustimmen,
dass die Politik nicht einfach nur eine beliebige Ingredienz der Theorie des Willens zur
Macht samt ewiger Wiederkunft ist, sondern mit dieser unauftrennbar verkniipft ist,
insofern deren Kern iiberkomplexer Authentizitdt unerschlossen bleibt, solange der Akt
der Reflexion nicht von individueller Identifikation getragen ist. DETWEILER arbeitet
sehr scharf heraus, dass NIETZSCHE von seinen Lesern die tatsdchliche Aufkiindigung
liberal-demokratischer Ansichten verlangt, um eine Neudefinition der Politik im
aristokratischen Sinn zu ermdoglichen (vgl. ders., 1990, 31). Besonders wichtig daran ist
aber, wie gesagt, die rigorose Ablehnung von Verharmlosungen, welche der
Antimodernitit die Spitze nehmen mochten mit dem Verweis, der durch das Moment
radikaler Individualitiit er6ffnete Raum sei von vornherein durch die Abwesenheit von
Herrschaft und die Freiheit des Diskurses gekennzeichnet (vgl. ebd., 158 f.).

Allerdings geht DETWEILER in der Politisierung NIETZSCHEs weiter, als es die
eingehende theoretische Analyse des Textes erlaubt. Im bei NIETZSCHE durchaus im
Vordergrund stehenden Antagonismus zwischen Herr und Sklave, beziehungsweise
Rom und Jerusalem sieht DETTWEILER eine fundamentale Umwélzung, die in ein
Stadium der bloBen Machtdifferenzen miindet (vgl. ebd., 133 f.). Nicht in betracht
gezogen wird, dass auch dieses Stadium nur eines von vielen sein konnte und damit
noch nicht NIETZSCHEs komplette (iiber-)historische Perspektive ausgemacht wiire.
Die vollige Politisierung der Philosophie NIETZSCHEs begreift den Typus des

98



Philosophen nur als iibermenschliches Individuum, das heif3t als einen konkreten Triger
politischer Macht. Bei dieser Betrachtung droht die Sensibilitét fiir die Frage verloren
zu gehen, warum sich Nietzsche so grole Miihe macht, immer wieder auf die
Sonderstellung des Philosophen hinzuweisen, anstatt diesen einfach mit dem
Herrentypus, beziehungsweise Ubermenschen gleichzusetzen. Wenn Natur und Politik
in Eins gesetzt werden, bleibt die Frage nach dem eigenartigen Standort des
dionysischen  Philosophen-Gottes unbeantwortet, welcher dieses Geschehen
gewissermallen von Auflen betrachtet und in dasselbe mittels des Kiinstlers eingreift,
wie wir in EH sahen. Ganz abgesehen freilich von dem Umstand, dass bei einer
Reduzierung der Philosophie auf konkret historische Politik auch die
Wiederkunftslehre, die von der Unverdnderbarkeit der Natur ausgeht, nicht anders als
konkret historisch und somit als ein defitistischer Determinismus aufgefasst werden
konnte. Dies ist nun ein strukturelles Problem praktisch-politischer Lesarten
schlechthin: Weil die theoretischen Problemstellungen vor inhaltlichen Betrachtung
zuriicktreten, fehlt es an Sensibilitit fiir die Organisationsform der Philosophie
NIETZSCHES, die alleine Aufschluss iiber deren eigenartige Pointe gibt.

Konkret wirkt sich dies bei DETTWEILER unter anderem darin aus, dass er
NIETZSCHE allein durch den Hinweis gegen den Vorwurf der Affinitit zu
nationalsozialistischer Ideologie bewahrt wissen will, dass es um eine kulturelle und
nicht um eine rassistische VergroBerung des Menschen geht (vgl. ebd., 109). Dass
NIETZSCHE so gedacht hitte, ist zwar wiinschenswert, allein dadurch aber nicht
gewihrleistet. Denn in einem Kontinuum der radikalen und politisch ungehemmten
Durchsetzung von Machtanspriichen ist die Erhabenheit ,schoner Kultur’ iiber
, Vernichtungsgewalt’ nicht von vornherein garantiert. Erst die Verantwortung des
Philosophen fiir die ,,Gesammt-Entwicklung des Menschen®, wie es in JGB,
Aphorismus 61 heisst (vgl. KSA, 5, JGB, 79), kann derartige Priorititen erwédgen und
initiieren. Voraussetzung hierfiir ist aber, wie gesagt, dass der Philosoph in
eigentiimlicher Weise auflerhalb dieses Kontinuums rangiert und somit das Politische
im Sinne eines exoterischen Handelns die Philosophie NIETZSCHEs nicht bis ins
AuBerste und Letzte durchdringt. Den Blick fiir diese Nuance eroffnet endlich eine
theoretische und nicht die rein praktische Betrachtung, auf die an dieser Stelle ebenfalls

noch hingewiesen sei.

[ii] Die Art von Fundamentalitit, die DETTWEILER auf Grund seines praktisch-
politischen Interesses aus den Augen zu verlieren droht, ist der Hauptgegenstand eines
anderen wichtigen NIETZSCHE-Interpreten, dem aber ebenfalls der Verdacht nicht
erspart werden kann, dass er die damit verbundene theoretische und insbesondere
konzeptionelle Herausforderung nicht mit letzter Konsequenz angenommen habe.

Gemeint ist Bernd MAGNUS (vgl. ders., Nietzsche’s Existential Imperative,

99



Bloomington/London 1978), der zwar richtiger Weise das Theorem der ewigen
Wiederkunft ebenfalls in das Zentrum seiner Deutung stellt, aber lediglich deren
anthropologisch-existenziellen Relevanz anerkennt. MAGNUS adressiert zwar in der
Tradition HEIDEGGERs einen Bereich vor dem Eintreten der subjektrationalen
Reflexion und verortet hier ganz im Sinn der vorliegenden Untersuchungen die
Zeitlichkeit, beziehungsweise Prozessualitit, geht dann aber nicht soweit wie etwa
BORNEDAL, und unterschitzt die theoretische Relevanz des Wiederkunftsgedankens fiir
das Projekt der Versohnung des Menschen mit einer von ihm unabhéngigen Natur. Der
Grund hiefiir ist, dass MAGNUS die ewige Wiederkunft des Gleichen einseitig im Sinne
des Aphorismus 341, FW ,Das grofite Schwergewicht“ (vgl. KSA, 3, FW, 570)
versteht. Dies hat bereits ABEL in seinem Buch Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur
Macht und die ewige Wiederkehr (1998) ausfiihrlich kritisiert (vgl. ebd., 217 ff.). Die
theoretischen Implikationen werden mit dem Hinweis konsequent ausblendet, diese
wiirde NIETZSCHE nur als Hypothesen im Nachlaf$ formulieren.”” Gerade dadurch aber
wird die neuralgische Frage nach den solipsistischen und somit nihilismusanfélligen
Strukturen selbstreferenzieller Modelle ausgeblendet. Der vor-rationale Bereich,
welcher dem Ganzen als iiberkomplexe Projektionsfliche Kontur verleiht, wird
lediglich konstatiert, aber nicht geklért, wie genau das rationale Subjekt auf dem Wege
der Reflexion damit in Beriihrung kommt.

MAGNUS Versuch, die theoretischen Gehalte der Philosophie NIETZSCHEs als
»gemiBigten Skeptizismus* (vgl. ders., Nietzsche s Mitigated Scepticism, in: Nietzsche-
Studien 1980 (9), 260 ff.) zu klassifizieren, nehmen das Solipsismusproblem zwar
wieder auf, versuchen dies aber in einem Kompromiss zwischen einer Kohirenz- und
Korrespondenztheorie der Wahrheit aufzulosen. Dieser Ansatz lidsst sich in verwandter
Weise bei CLARK wiederfinden, die sich ebenfalls mit MAGNUS auseinandersetzt (vgl.
dies., 1990, 12 ff. und 249 ff.), fiir dessen Zuriickweisung allerdings wiederum
BORNEDAL gute Griinde nennt (vgl. unten I1I./2.3.1). Zunidchst einmal ist es nicht
plausibel, dass NIETZSCHE {iiberhaupt an einer pragmatischen oder geméBigten Theorie
des Wissens interessiert war, denn dies verkennt die zunichst durchweg politische
Dimension des Konzepts der ,,Leidenschaft der Erkenntnis®, die in jeder Hinsicht aufs
AuBerste ausgerichtet ist. Auch wenn dieses AuBerste selbst, wie oben bereits

angedeutet, dann nicht mehr politisch ist, steht doch jede konkrete Theoriebildung auf

> MAGNUS Insistieren auf einer getrennten Betrachtung der ewigen Wiederkunft in verdffentlichtem
Werk und Nachla miisste nur dann stattgegeben werden, wenn eine Verbindung zu
Widerspriichlichkeiten  fithrte.  Hier allerdings soll eine existenzielle Relevanz  des
Wiederkunftsgedankens gar nicht geleugnet oder marginalisiert werden. Es wird nur gesagt, dass das
existenzielle Problem des Nihilismus mit dem theoretischen des Solipsismus einhergeht und die
Philosophie NIETZSCHEs, will sie erfolgreich sein, beide Aspekte einer Losung zufithren muss. Dies
gelingt endlich, wie wir sehen werden (vgl. unten IV./3.2), durch den Begriff der Prisenz, der sowohl aus
der anthropologischen als auch der kosmologischen Deutung der ewigen Wiederkunft hervorgeht und
somit auch als Beleg fiir die Kompatibilitit der verdffentlichten und der unveroffentlichten Passagen iiber
die ewige Wiederkunft gelten darf.

100



dem Weg dorthin im Zeichen, wie es in EH iiber JGB hie3 (vgl. oben 11./1.2.2), der
Heraufbeschworung einer Entscheidung und also des Politischen im Sinne exoterischen
Handelns. Dariiber hinaus lésst sich gerade an Hand von JGB zeigen, dass NIETZSCHE
den Willen zur Macht bewusst nicht in einem distinkten theoretischen Design
vorgestellt hat. Vielmehr zeigt sich dabei, wie wir noch sehen werden (vgl. unten
I1./2.2.4.2), ein gewisse konzeptionelle Unschirfe, durch die beim Leser/Akteur ein
Erkenntnisprozess initiiert wird, der diesen innerhalb des hierarchischen
Komplexititsgefiiges zum Zentrum der Philosophie NIETZSCHEs fiihrt, das den
Ubergang zum vorpridikativen, iiberkomplexen Bereich authentischer Lebenserfahrung
markiert.

Dariiber hinaus konnen zwei weitere Einwinde gegen MAGNUS rein existenzielle
Deutung der ewigen Wiederkunft geltend gemacht werden: Erstens, MAGNUS verkiirzt
entgegen seiner ausdriicklichen Absicht den Wiederkunftsgedanken auf eine ethische
Maxime. MAGNUS weist ndmlich ausdriicklich darauf hin, dass der ,existential
Imperative* kein Gebot allgemeiner, sondern besonderer Verbindlichkeit ist (vgl. ders.,
1978, 116 ff.). Allerdings lédsst hier die Frage ,ob etwas gewollt werden kann’ wenig
Spielraum, selbst wenn dieses Wollen auf einen in seiner Existenz einzigartigen Trager
zuriickgeht. Denn die Form der GesetzmiBigkeit, mit der dieser Wollende konfrontiert
wird, ist eine allgemeine. Zweitens geht MAGNUS mit HEIDEGGER davon aus, dass die
ewige Wiederkunft dem Menschen lediglich die Angst vor der Fundamentalitiit der Zeit
nimmt, aber nicht in der Lage ist, in diesen Modus einzugreifen (vgl. ebd., 191 f.). Dies
verkennt, dass die Verewigung jedes Moments zur Folge hat, dass dieser aus seiner
kausal-linearen Reihenfolge und somit aus dem Modus der Verginglichkeit
herausgeldst wird. BORNEDAL weist hier zu Recht darauf hin, dass wenn sich alles
ewiglich in derselben Weise wiederholt, sich genau genommen nichts bewegt und alles
still steht oder eben prdsent ist (vgl. unten I1./2.3.1). Diese Transformation der, wie
ebenfalls BORNEDAL sagt, horizontalen in die vertikale Prozessualitit ist also durchaus
ein Eingriff in die Zeit.

Zusammenfassend ist in Bezug auf MAGNUS Ansatz festzuhalten, dass dieser zu
Recht den vor-reflexiven Bereich als das Ziel aller theoretischen Bemiihungen bei
NIETZSCHE versteht und dem Wiederkunftsgedanken dabei eine Art Briickenfunktion
zuspricht. Dann aber wird dem Argument durch die rein existenzielle Deutung
gewissermallen der Boden entzogen. Das Ergebnis ist ein aus konzeptioneller Sicht
unbefriedigendes Verweilen im strukturellen Solipsismus. Dies ist auch der Grund,
warum ABEL hier als Begriinder einer neuen Generation theoretischer NIETZSCHE
Interpretationen stellvertretend fiir die Lesarten von Walter KAUFMANN, Arthur
DANTO, John WILCOX oder HEIDEGGER herangezogen wird: Er geht den Weg der
theoretischen Belastung einen entscheidenden Schritt weiter, was unter anderem den

Boden fiir den Ansatz von Peter BORNEDAL breitet hat, der wiederum als erster

101



gesehen hat, dass sich bei der alten Problematik des menschlichen Realitdtsbezugs

sozusagen der missing link in NIETZSCHEs Wiederkunftsgedanken finden lésst.

2.1

Typologie: Konservative und alternative Ansétze

Am Anfang steht auch hier die Schwierigkeit, mit der Rezeptionslage insgesamt und
ihrer historischen Entwicklung einen Anfang zu machen. Hier wurde von Alfons
RECKERMANN bereits sowohl gliicklicher- als auch dankenswerter Weise ein Mal} an
Vorarbeit geleistet, auf dem sich fiir die Belange der vorliegenden Arbeit hervorragend
aufbauen ldsst. Dies nicht nur in Bezug auf die Leistung einer iibersichtlichen
Darstellung, sondern auch ganz ausdriicklich in Hinsicht der Einschitzungen, mit denen
er seine Typologisierung der verschiedenen Lesarten der Philosophie NIETZSCHESs
versieht.

RECKERMANN verfolgt in seiner Darstellung historisch, kulturell und sachlich
ausgeprigte Konturen der internationalen NIETZSCHE-Rezeption. Was das dabei
ausgesparte Deutschland angeht, ist hier natiirlich wie auch sonst Martin HEIDEGGER
der groBBe Fixpunkt, der nach Autoren wie Georg BRANDES (1890), Hans VAIHINGER
(1904), Alfred BAEUMLER (1931), Karl JASPERS (1936) und Karl LOWITH (1936) eine
neue Ara der wissenschaftlichen Beschiftigung mit NIETZSCHE begriindet hat. Seine
1961 erschienenen Vorlesungen liber NIETZSCHE haben in direkter oder indirekter,
positiver oder negativer Weise alles darauf Folgende beeinflusst. In Deutschland wurde
diese Tradition vor allem durch Wolfgang MULLER-LAUTER aufgenommen,
weitergefiihrt und in gewisser Weise auch zu einem Abschluss gebracht. Von einem
Abschluss kann dabei die Rede sein, insofern sich Giinter ABEL methodisch und
inhaltlich nicht nur deutlich von HEIDEGGER abhebt, sondern auch einen insgesamt
emanzipierten Interpretationstypus vorstellt. Die so genannte neue (deutsche)
NIETZSCHE-Forschung, die sich gegenwirtig mit dem Namen STEGMAIERs und einer
philologisch sowie historisch positivistisch ausgerichteten Greifswalder Schule
verbindet, wurde bereits in den Vormerkungen in Abschnitt /1.1 gewiirdigt.
Dementsprechend wird die deutsche NIETZSCHE-Rezeption gegenwirtig vor allem von
einem eher literaturwissenschaftlichen Interesse geleitet, was den systematisch
interessierten Leser in der Hauptsache auf ABEL und das Jahr 1984 zuriickverweist.
Denn auch noch in der zweiten, wohlgemerkt unverdnderten Auflage von 1998 stellt
ABELs Habilitationsschrift, die gleichzeitig sein Hauptwerk zu NIETZSCHE ist, immer
noch den verbindlichen deutschen Standard fiir theoretisch-systematische Ambitionen
in der Zeit nach HEIDEGGER dar.

102



Die sich im Folgenden stellende Aufgabe besteht nun darin, den hier fiir
Deutschland als reprédsentativ angesehenen ABEL an die internationale Typologisierung
RECKERMANNs anzuschlieBen. Dies ist eine auf den ersten Blick nicht allzu schwere
Aufgabe, weil ABEL von RECKERMANN, gemeinsam mit Johann FIGL (1982), dem
Interpretationsansatz von Alan D. SCHRIFT zugeordnet wird (vgl. RECKERMANN, 2003,
185). Diese Zuordnung erscheint plausibel, weil ABEL ebenso wie die franzosische
Dekonstruktion, der auch SCHRIFT verbunden ist, NIETZSCHEs Theorie als einen Ort
ansieht, der allen evidenten Wahrheitsformen als Urgrund oder Fundamentaldimension
vorausgeht. Im Zentrum solcher Bemiihungen stehen in der Regel Begriffe die
Perspektive und Interpretation. Dass SCHRIFTs Ansatz, wie RECKERMANN sich sehr
zuriickhaltend ausdriickt, tatséchlich ,,an Konturen gewinnen® (ders., 2003, 184)
konnte, das heillit im Klartext, dass es ihr an denselben ganz erheblich mangelt, macht
die fiir SCHRIFT ebenfalls trefflich gewihlte Kategorie der ,hermeneutischen
Ontologie* (ebd., 183) deutlich. In diesem Sinn hatte RECKERMANN bereits den
Ahnherren der franzdsischen Rezeption ins Stammbuch geschrieben, sie wollten ,,iiber
eine von Nietzsche realisierte und zugleich reflektierte Theorie des Spiels zu einem
Konzept von  Philosophie  vorstoen, das zwischen  Ontologie  und
Transzendentalphilosophie in einer schwer definierbaren Weise oszilliert” (ebd., 3).
Wihrend dieses Oszillieren bei Autoren wie DERRIDA Ausdruck einer notwendig sich
stellenden, nicht weg zu systematisierenden Schwierigkeit ist, einen bei NIETZSCHE
tatsdchlich in Frage kommenden, entzogenen Urgrund anzusprechen, liegt bei SCHRIFT
ein ganz anderer Verdacht nahe: Die Hermeneutisierung der Ontologie (vgl. SCHRIFT,
1990, 196) dient lediglich dazu, das manifeste Problem des Bezugs zwischen
menschlicher Erkenntnis und auBerbewusster Wahrheit/Realitit zu kaschieren. Als ob
sich das Problem des Solipsismus dadurch auflosen lieBe, dass man sagte, die
Wahrheit/Realitit sei auch nur Interpretation. Das glatte Gegenteil ist der Fall: Die
Geschlossenheit ~ des Interpretationsvorgangs verschirft geradezu die
Isolationsproblematik im menschlichen Realitdtsbezug.

Von Hermeneutikern wie SCHRIFT wird in der Regel suggeriert (z.B. VATTIMO,
1981, dt. 1986), dass Begriffe wie Interpretation oder Perspektive grundsitzlich in der
Lage seien, Differenzierungen wie wahr/falsch oder gut/bose auBler Kraft zu setzen, um
so die Philosophie in ein ebenso einfalls- wie harmloses Hin und Her der
Verstindigung zu iibertragen. Abgesehen von der Frage, ob diese Position an und fiir
sich philosophisch relevant ist, entspricht sie keineswegs dem, was NIETZSCHE in seine
Biicher schreibt. NIETZSCHEs Originellitit besteht nicht in der vollig banalen Position,
dass es keine Wahrheit/Realitit, sondern nur Perspektiven oder Interpretationen gebe,
sondern in der Ambivalenz, dass es authentische Natiirlichkeit gibt und doch auch keine
Wahrheit/Realitit. Hier sehen nicht nur Autoren wie DERRIDA oder ABEL zu Recht ein

komplexes Verhiltnis zwischen Vorder- und Hintergrund, das im Spannungsgefiige

103



zwischen Immanenz- und Differenzdesiderat einer Antwort bedarf, die zu geben die
Moglichkeiten des begrifflich-reflexiven Philosophierens ans AuBerste bringt.
Vielmehr arbeiten sich alle ernstzunehmenden theoretischen Interpreten an dieser
eigentiimlichen Diskrepanz der Philosophie NIETZSCHEs ab. Dementsprechend ldsst
sich ein Raster entwickeln, das die in diesem Sinne seridsen theoretischen Bemiihungen
in alternative und konservative Ansidtze aufteilt und ontologisch-hermeneutische
Vagheiten von vornherein auszusondern hilft.

Dieses Raster hat die Form einer Typologie.3 3 Als erstes Kriterium dient hierbei
die Unterscheidung zwischen einer Dimension, in der es Wahrheit/Realitdt im Sinne
von authentischer Natiirlichkeit gibt, und einer solchen, von der her sich diese
Wahrheit/Realitdt als Illusion erweist. Grundsitzlich akzeptieren alle ernst zu
nehmenden Ansitze diese Konstellation als Kernproblem oder, positiv ausgedriickt, als
Essenz der NIETZSCHEschen Theorie. Allerdings lassen sich dann mindestens zwei
verschiedene Mentalititen im Umgang mit diesem Befund feststellen: Die Optimisten
gehen davon aus, dass sich dieser Ort trotz aller Schwierigkeiten begrifflich fassen
lasst, die Pessimisten bestehen hingegen darauf, dass sich derselbe allen
Artikulationsversuchen entzieht. Das zweite Kriterium unterscheidet zwischen
konservativen Autoren, die NIETZSCHE im Kontext der Tradition verstehen und die
Vorstellung einer radikalen Revolution in der Philosophie grundsitzlich ablehnen,
sowie alternativen Autoren, die NIETZSCHE im Gegensatz dazu als Griinderfigur von
etwas Neuem verstehen, wenngleich sich dies auch nicht ad hoc realisieren,
beziehungsweise die Tradition gleichsam im Handstreich ablosen ldsst. Daraus ergibt
sich die folgende Matrix (Tabelle 1):

Typen Optimistisch Pessimistisch

Konservativ | Typ A (~ RICHARDSON): Bezieht | Typ B (~CLARK): Bezieht
NIETZSCHE auf die Tradition NIETZSCHE auf die Tradition
zuriick (lehnt die Vorstellung zuriick (lehnt die Vorstellung eines
eines radikalen radikalen Paradigmenwechsels ab)
Paradigmenwechsels ab) und und verneint die begrifflich-
unterstellt die begrifflich- reflexive Erfassbarkeit der
reflexive Erfassbarkeit der problematischen
problematischen Fundamentaldimension.
Fundamentaldimension.

Alternativ Typ C (~ABEL): Versteht Typ D (~KLOSSOWSKI,
NIETZSCHE als Uberbietung der NEHAMAS): Versteht NIETZSCHE
Tradition und unterstellt die als Uberbietung der Tradition und
begrifflich-reflexive Erfassbarkeit | verneint die begrifflich-reflexive

33 Mit Volker GERHARDT (1996) findet hier einer der wichtigsten deutschen NIETZSCHE-Forscher keine
Beriicksichtigung. Dies allerdings nur, weil dessen Untersuchung einer Philosophie der Macht am
Beispiel NIETZSCHEs eher darauf abzielt, Inhalte zu erfassen und zusammenzufiigen als konzeptionellen
Zuspitzungen nachzugehen. Das heiflit, GERHARDT und vergleichbare Autoren liefern selbstverstindlich
durchaus ernstzunehmende aber eben fiir das vorliegende Interesse nicht unmittelbar relevante
Interpretationen.

104




der problematischen Erfassbarkeit der problematischen
Fundamentaldimension. Fundamentaldimension.

Der Typ A (konservativ-optimistisch) sieht NIETZSCHE als eine wenn auch sehr
virtuose Variation der Grundthemen traditioneller philosophischer Lehren. NIETZSCHE
wird dabei der Anspruch auf die Berithrung mit einer {ibergreifenden Fundamentalitit
zwar durchaus zugesprochen, dies aber nicht als ein ideengeschichtliches
Alleinstellungsmerkmal akzeptiert. Vor allem der Philosophie PLATONs und der Antike
insgesamt wird, wie etwa bei Enrico MULLER (2005), eine mindestens vergleichbare
Tiefe zugesprochen. Stellvertretend fiir diese Lesart wurde RICHARDSON (1996)
ausgewihlt, weil dieser erstens klarer ,metaphysisch-systematischer’ Traditionalist
(vgl. RICHARDSON, 1996, 3; RECKERMANN, 2003, 202 f.) ist und zweitens
NIETZSCHESs Ontologie als eine Synthese von Sein und Werden rekonstruiert, die durch
den Typus des Ubermenschen realisiert wird (vgl. RICHARDSON, 1996, 135 ff.). Diese
Realisierung ist keine mit der Tradition brechende Uberbietung, sondern eine
Vollendungsform, die keinen Anspruch hat, etwas philosophisch ganz Neues oder
Anderes auf den Plan zu rufen.

Dagegen prisentiert sich Typ B (konservativ-pessimistisch) als noch strengerer
Traditionalismus, der sich dadurch auszeichnet, dass das Problem der Erkennbarkeit
einer fundamentalen Realitit, wie sie RICHARDSON PLATON, ARISTOTELES und
insbesondere NIETZSCHE zuschreibt, nunmehr in Berufung auf KANT in den
Vordergrund geriickt wird. Obwohl RICHARDSON der Referenztheorie der Wahrheit
keine grundsitzliche Absage erteilt, geht er fiir die Fundamentaldimension doch von
einem Perspektivismus aus, der insgesamt holistisch und also auch selbstreferenziell
konzipiert ist (ebd., 262 f.). An diesem Punkt wird der strengere Konservativismus des
Typs B deutlich, der die sich hier zuspitzende Alternative als Paradox auffasst. Mochte
man NIETZSCHE nicht dem Vorwurf der Inkonsistenz aussetzen, muss dieses Paradox
befriedigend aufgelost werden. Darauf insistiert zum Beispiel CLARK (1990), die zwar
anerkennt, dass sich bei NIETZSCHE durchaus Ansétze sowohl fiir eine Korrespondenz-
als auch fiir eine Kohirenztheorie der Wahrheit finden. CLARK 16st dies aber nicht in
einem zweistufigen Modell systematisch auf wie etwa RICHARDSON,”* sondern
unterstellt, dass NIETZSCHE die Fundamentalitit eines selbstreferenziellen
Fiktionalismus spitestens in JGB fillen ldsst und zu einer im Sinne F. A. LANGEs
(1866; vgl. George J. STACK, 1983) reformierten korrespondenztheoretischen
Unterscheidung zwischen einer unabhidngig von menschlicher Erkenntnis bestehenden

Realitdt zuriickkehrt, die als Kriterium der Wahrheitsfindung dient.

# Sehr gut rekonstruiert findet man RICHARDSONs Konzeption in Hartwig FRANKs Rezension in den
Nietzsche-Studien (Nr. 34, 2005, 409 ff.). Wenn auch mit anderen Argumenten als den hier
vorgetragenen, zeigt FRANK schliissig, warum eine zweistufige Konzeption, die Sein und Werden
umfasst nicht ohne weiteres in einen ontologisch-hermeneutischen Holismus metaphysisch-
systematischen Formats integriert werden kann.

105




Davon unterscheiden sich die alternativen Typen C und D sehr deutlich darin,
dass dort die von NIETZSCHE avisierte Fundamentaldimension nicht nur allen
Philosophierens, sondern der Realitdt schlechthin itiberkomplexen Charakter hat.
GemiBigte Alternative, die zum Typ C gehoren, vertreten allerdings die Auffassung,
dass sich diese Fundamentalitit nach dem Paradigmenwechsel der NIETZSCHEschen
Philosophie unter gewissermaBlen verdnderten Vorzeichen begrifflich-reflexiv einholen,
wenn auch nicht noch einmal hintergehen lisst. Typ D versteht die Uberkomplexitit der
Fundamentalitit hingegen radikaler, indem er die Artikulierbarkeit derselben
grundsitzlich ausschlie8t und an deren Stelle eine genuin a-theoretische Erfahrbarkeit
setzt, was mit der strikten Ablehnung jeglicher iiberkommener Form des
Philosophierens verbunden ist. Dem alternativ-optimistischen Typ C ldsst sich ziemlich
eindeutig ABELs Lesart zuordnen, die NIETZSCHEs Theorie des Willens zur Macht samt
ewiger Wiederkunft als die Artikulation einer fundamentalen Grenze versteht, die sich
dem Versuch entzieht, diese durch theoretische Konkretisierungen traditioneller
Provenienz einzufangen, weil diese als Subformen in diesem, in sich dynamischen
Grenzbereich aufgehen - wohlgemerkt, ohne sich darin aufzuheben. Die
Fundamentalitit der Philosophie NIETZSCHEs ist zwar eine prekire, theoretisch schwer
zu fassende GroBe, deren Komplexitit allerdings in dem Paradigmenwechsel der
naturwissenschaftlichen Revolutionen des 19. Jahrhunderts zu einer konkreten
wissenschaftlichen Fundierung findet.

ABELs Konzeption der Grenze sieht ferner einen iiberkomplexen
Verweisungszusammenhang vor, insofern sich die Faktizitat der
Fundamentaldimension am Ende nur noch zeigt und somit nicht mehr begrifflich
eingeholt werden kann (vgl. unten II./2.2). Die Performativitit dieses demonstrativen
Akts fasst der Typ D dagegen konsequent antitheoretisch auf. Die Uberbietung der
traditionellen Philosophie beruht dabei im Gegensatz zu ABEL auf keinem
theoretischen Paradigmenwechsel, sondern in einem radikalen Wechsel des
philosophischen Modus iiberhaupt, mit dem insbesondere das Motiv des Dionysischen
verbunden wird. Als Vertreter eines solchen Ansatzes wiren zwei auf den ersten Blick
eher verschiedene Autoren zu nennen, die allerdings beide gleichermallen fiir die
Entlastung der NIETZSCHEschen Philosophie von theoretischen Anspriichen einstehen:
Einmal Pierre KLOSSOWSKI (1969) und auf der anderen Seite Alexander NEHAMAS
(1985). RECKERMANN weist zu Recht darauf hin, dass KLOSSOWSKIs methodisch
unorthodoxe Untersuchung eine AuBenseiterposition einnimmt (vgl. RECKERMANN,
2003, 21), ohne zu unterschlagen, dass dabei ,,eine fiir NIETZSCHE ganz entscheidende
Intention zur Sprache kommt* (vgl. ebd., 24), ndmlich der ,,Versuch einer Darstellung
dessen, was sich den Regeln sprachlicher Reprisentation entzieht (vgl. ebd.). An
KLOSSOWSKIs Betrachtung ist wertvoll, dass sie die Problematik des philosophischen

Bezugnehmens auf den Leib jenseits der Formen eines traditionell préddestinierten

106



Bewusstseins mit absoluter Konsequenz in das Zentrum seiner Uberlegungen stellt.
KLOSSOWSKIs Ansatz macht also ernst mit der in Anbetracht des NIETZSCHEschen
Gesamtwerks plausiblen Uberzeugung, dass die dort zuletzt adressierte praktische
Faktizitit jenseits eines sich selbst dokumentierenden theoretischen Relativismus
rangiert, wie ihn ABEL als mit dem Begriff der Interpretation angereichert vorstellt.

Von weniger groer Emphase getragen ist dagegen NEHAMAS Bemiihen um den
Nachweis, dass NIETZSCHEs Philosophie keine theoretischen Ziele verfolgt, daran auch
keinerlei Interesse hegt, sondern eine bestimmte Form der Lebenspraxis demonstriert
(vgl. NEHAMAS, 1985, 79). Mit KLOSSOWSKI ist sich NEHAMAS einig, wenn auch
freilich nicht explizit, dass alle theoretischen Aspekte in NIETZSCHEs Werk auf eine
praktische Pointe hinauslaufen. Die Theorie wird letzten Endes nicht durch sich selbst,
etwa einen selbstreferenziellen Perspektivismus, relativiert, sondern durch ihr
subordinates Verhiltnis zur Praxis des Lebens im existenziellen und physiologischen
Sinn. Der wesentliche Unterschied bei NEHAMAS besteht darin, dass der von DELEUZE
beeinflusste KLOSSOWSKI der theoretischen Belastbarkeit der Philosophie NIETZSCHESs
keineswegs eine Absage erteilt, wenngleich er diese freilich nicht in derselben konzisen
Form herausgearbeitet hat, wie vor ihm besagter DELEUZE (Details zu Deleuze vgl.
unten IV./1.1). NEHAMAS geht dagegen davon aus, dass NIETZSCHE keine dediziert
theoretischen Motive verfolgt und es demzufolge nicht nur vergeblich ist, etwaige
Spuren zu verfolgen, sondern auch unsinnig. Demnach gibt es bei NIETZSCHEs Theorie
nur zum Zweck ihrer eigenen Desavouierung. Damit wird die Position bezogen, dass
NIETZSCHE tatsédchlich einen alternativen Philosophietypus vertritt, der aber in keinerlei
Hinsicht an die Tradition anschlieBt und dabei eine irgendwie geartete
Fundamentaldimension weder erreicht wird noch auch nur vorausgesetzt werden
miisste.

Die vorliegenden Untersuchungen verstehen sich in dieser Hinsicht unter
Vorbehalt als alternativ. Denn von den Alternativen wird der Standpunkt iibernommen,
dass NIETZSCHEs Denken tatsdchlich neue Wege eroffnet, die man in der Tradition
zwar auch schon angedeutet findet, die aber erst von NIETZSCHE in vollem Bewusstsein
beschritten wurden. Allerdings sei darauf hingewiesen, dass sich diese Untersuchungen
aufs Schirfste von jeglicher moderner antimetaphysischer Alliire distanzieren. Sich der
antiken Philosophie in irgendetwas iiberlegen zu wihnen und ,,den Narren auf eigne
Faust zu spielen®, wie Hans-Georg GADAMER (vgl. 1960, XXVII) so trefflich sagt, ist
ein Ansatz, der hier keinen Nachahmer findet. Schwerer fillt hingegen eine
Positionierung zwischen den Optimisten und Pessimisten auf Seiten der Alternativen,
weil die vorliegenden Untersuchungen in der Hauptsache auf einer Komplexitit
insistieren, die zwischen Artikulierbarkeit und blofer Demonstration oszilliert.
Dennoch gibt es hier eine gewisse Tendenz in Richtung des Typs C aus der oben

ausgefiihrten Matrix, weil dort der Versuch unternommen wird, das Sagbare von Innen

107



bis ans AuBerste auszudehnen, was durchaus als der NIETZSCHEschen Intention
entsprechend angesehen werden kann. Der dann allerdings gerade von ABEL abrupt
vollzogene Halt vor dem letzten Schritt in Richtung eines Verweises ins Uberkomplexe
(,,das groBe Ritsel giebt es nicht*; vgl. ABEL, 1984, 103 f.) ist allerdings kritisch zu
sehen. Hier ist ein Briickenschlag zu KLOSSOWSKIs Intention angezeigt. Trotzdem ist

im Folgenden wegen seiner theoretischen Pridzision ABEL der erste Ankniipfungspunkt.

2.2
Giinter ABEL

22.1

Ausfiihrung: Der Fundamentalvorgang des Interpretierens als Grenze

Giinter ABELs Buch Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige
Wiederkehr (1984, 1998) darf man als Neoklassiker der theoretischen NIETZSCHE-
Rezeption bezeichnen. Die darin enthaltene thematische und argumentative Vielfalt
kann hier unmoglich addquat ausgefiihrt werden. Allerdings gibt es gliicklicherweise
einen Artikel (ABEL, 1984, 87 ff.), in dem ABEL eine sehr dichte und erfreulich
transparente Darstellung ,seines’ NIETZSCHE gibt, auf den wir uns im Folgenden der
Einfachheit halber beziehen werden.

Dieser Aufsatz ist in neun Abschnitte unterteilt, die nur durchnummeriert (I.-IX.)
und nicht uberschrieben sind, die aber einen klaren, sich in einzelnen Schritten
aufbauenden Gedankengang erkennen lassen. Abschnitt 1 exponiert den
Grundgedanken, dass die Realitit® ein sich vollziehendes Kriftegeschehen ist. ABEL
verwendet wenig Platz darauf, dieses Kriftegeschehen inhaltlich genau zu kldren, was
der Funktion dieses Aufsatzes absolut gemil ist, die darin besteht, dem Design der
NIETZSCHEschen Theorie insgesamt Kontur zu verleihen, ohne sich in der mithsamen

Aufarbeitung einzelner Problemaspekte zu verlieren. Dazu:

,Deren Vollziige [der Willen-zur-Macht-Organisationen; Anm.d.A.] sind die einzige
Realitdt. Oder umgekehrt: es gibt Wirklichkeit als [hier wie folgt kursiv im Original;
Anm.d.A.] Wirklichkeit, als die So-und-So-Wirklichkeit, nur in und als Vollzug der
vielheitlichen Willen-zur-Macht-Prozesse. Diese sind darin weder psychologischer
noch wissenschaftlich-gesetzlicher, sondern logischer Natur und fiir alle Seinsbereiche,
vom Anorganischen iiber das Organische bis zur Bewusstheit und zum bewussten
Denken konstitutiv. (ebd. 87)

% Im Rahmen der Darstellung der Interpretation ABELs wird der Begriff der Realitiit selbstverstindlich
nicht in der vorliegenden idiomatischen konzeptionellen Weise und also getrennt von Wabhrheit
verwendet.

108



In Folge dessen werden dann die destruktive Kraft (ebd. II., 88 ff.) und der positive
Sinn des Interpretierens erldutert, was im Buch den Abschnitten 3 und 4 im ersten
zentralen Kapitel V iiber die Willen-zur-Macht-Prozesse entspricht. Das destruktive
Potential der Fundamentalitit des Interpretierens wird dann sinngemill in sechs
Aspekte zusammengedringt (vgl. ebd., 89 f.): Erstens ist grundsitzlich jede
Weltauslegung als Grundbedingung fiir die Existenz von Tatsachen selbst fiktiv.
Zweitens rangiert das interpretative Moment im vorpriddikativen Bereich, was dieses
selbst einerseits sprachlichem Urteilen entzieht, das andererseits aber gerade durch die
Unabgeschlossenheit der permanent interpretationsbediirftigen Sprachlichkeit bezeugt
wird. Drittens wird die Vorstellung eines Subjekts als evidentem Konstruktionspunkt
unterlaufen, von dem aus Realitét {iberhaupt erst denkbar wiirde. Viertens folgt fiir die
GesetzmiBigkeiten der Wissenschaft dieselbe Interpretativitit, die in umfassenderem
Sinn bereits fiir die Sprache samt ihrer Grammatik geltend gemacht wurde. Fiinftens ist
der Vorgang der Interpretation auf sich selbst bezogen (selbstreferenziell), weil jede
Interpretation selbst interpretationsbediirftig ist und als solche nicht noch einmal
apriorisch begriindet werden kann. Sechstens 10st der Interpretationsgedanken den
traditionellen Wahrheitstopos nicht nur ab, sondern auch in sich auf und verindert so
das ,,zugrundeliegende Schema* (ebd. 91): Einerseits ist der Interpretationsgedanke
selbst ein unvermeidliches Resultat des traditionellen Wahrheitsdesiderats. Wer die
Interpretation als Wahrheit begreifen will, endigt auf Grund dieses ,,selbst-
destruktiven* (ebd. 90) Mechanismus immer wieder bei der Interpretation. Dies
vorausgesetzt wird Wahrheit andererseits irreal und so entgegen der Faktizitit des
Interpretierens selbst zur Fiktion, womit sie sich entweder aufs Neue als ,nur’
Interpretation in die Realitit des Interpretationsgeschehens einreiht oder aber als
buchstiblich Nichts endgiiltig aus dem Spektrum des Realen ausscheidet.

Der positive Sinn des Interpretierens (ebd. 91 f.) basiert hingegen auf dem
irreduziblen Satz, dass Realitit wesentlich Geschehen und Geschehen wiederum
wesentlich Interpretation ist. Von daher erschlieft sich ein direkter Realitdtsbezug des
Menschen zu der ,,vor-rationalen und ,,pra-reflexiven® (ebd. 91) Leib-Organisation,
worin jeglicher Leib/Seele-Dualismus nicht nur umgedreht, sondern sogar
paradigmatisch iiberwunden werden kann. Vor diesem Hintergrund ldsst ABEL in
Abschnitt IV des Aufsatzes eine Erkldrung folgen, inwiefern das permanent auf sich
selbst  zuriickverweisende Interpretationsgeschehen als ,,geschehens-logischer
Interpretations-Zirkel“ (ebd. 92 f.) verstanden werden kann, was Abschnitt 4 des

Kapitels VI im Buch entspricht. Zunéchst wird der Begriff der Logik niher bestimmt:

,,Philosophische Logik meint in dem hier verwendeten Sinn dasjenige Denken, welches
nicht nur durch formale Konsistenz, sondern dadurch charakterisiert ist, dass es sich auf
die Bedingung auch seiner empirischen Giiltigkeit, mithin auf diejenigen Strukturen

109



erstreckt, die die Erfahrungswelt entfalten muf, damit man vor ihr iiberhaupt eine
Erfahrung haben kann.* (ebd. 93)

Diese Bestimmung geht auf Teils HEGELsches, Teils WITTGENSTEINsches Gedankegut
zuriick: Erstens bezieht sich philosophische Logik auf den Gegenstandsbereich der
Tatsachen, welche weder psychologisch noch naturwissenschaftlich erklidrt werden
konnen und trotzdem absolut notwendig sind. Die Realitit hat innerhalb des
Interpretations-Zirkels statt, der, solange etwas geschieht, damit zwar vollig in sich
abgeschlossen ist, also ohne externe Referenz oder im Geschehen vermittelndes Drittes
auskommt, in dieser sich selbst reproduzierenden Dynamik aber gleichwohl keine
abschlieende systematische Gestalt im Sinne HEGELs erlangen kann. Das
Interpretationsgeschehen ist dabei zwar selbst nicht durch Moglichkeitsbedingungen
reguliert, stellt aber die Bedingung der Moglichkeit der Selbstkonstitution einer
Erfahrungswelt dar (,,[...] damit man vor ihr tiberhaupt eine Erfahrung haben kann‘),
von der her dann wiederum iiberhaupt erst so etwas wie transzendentale Riickschliisse
erfolgen konnen.

Als Moglichkeitsbedingung ist die als Interpretations-Zirkel bestimmte Logik
zweitens die Grenze der Welt:

,von diesen Vollziigen [der Wille-zur-Macht-und-Interpretations-Vorgénge;
Anm.d.A.] gilt, dass in ihnen das Interpretierende die Grenze ist, von der her ihm [dem
Menschen, Anm.d.A.] etwas als Welt, Wirklichkeit und Sinn gilt, nicht setzt sondern
selbst ist. [...] In dieser Struktur liegt auch der Grund dafiir, dass eine Anderung der
,Interpretation’ und des ,Gedankens’ nicht nur die Verdnderung der inneren
Perspektive, der Innenwelt, sondern — und darin unterscheidet sich Philosophie
grundlegend sowohl von Psychologie und Wissenschaft — eine Anderung der Welt
selbst ist. [...] Die Grenzen der Interpretation sind die Grenzen der Welt — so ist von
Nietzsches her das bekannte Diktum Wittgensteins zu erweitern. Welt und Wirklichkeit
sind nur in und als Interpretation.* (ebd. 94)

Dass diese Grenze grundlegender als juridisch gesetzte Demarkationen im Sinne der
KANTischen Erkenntniskritik und die Selbstreferenz des Zirkels umfassender ist als
diejenige des ,hermeneutischen BewuBtseins® oder des ,.existenzphilosophischen
Verstehenszirkels* (ebd. 94), will ABEL durch den Hinweis bestitigt wissen, dass der
Interpretations-Zirkel ,,nicht blo3 zwei-, sondern in sich selbst zuriick- und vor-laufend,
fiinf-stellig* (ebd. 95) ist:

,,Bs gibt ein Interpretationsgeschehen, von dem der Interpretierende bereits interpretiert
ist, wenn und indem er sich interpretierend auf anderes Seiendes bezieht, welches,
seinerseits Interpretierendes und Interpretiertes, auch ihn wiederum interpretiert.* (ebd.)

Die fiinf Stellen sind: Erstens ,.ein Interpretationsgeschehen®, zweitens ,,von dem der

Interpretierende bereits interpretiert ist®, drittens ,,indem er sich interpretierend auf

110



anderes Seiendes bezieht, viertens ,,seinerseits Interpretierendes und Interpretiertes®,
fiinftens ,,auch ihn wiederum interpretiert“.36 Wichtig ist, dass ABEL den
Interpretationsvorgang als in sich hierarchisch differenziert vorstellt und es ithm so
gelingt, verschiedene Dualismen - Teil/Ganzes oder organisch/anorganisch,
beziehungsweise unbewusst/bewusst — zu entschidrfen. Abgesehen davon sind diese
Instanzen ,nach’ dem Paradigmenwechsel in der Philosophie NIETZSCHEs nicht mehr
im ,,Ding- und Subjekt-Schema*, sondern im ,,Ereignis-Schema* (ebd. 95) begriffen.

Damit ist der Kern von ABELs Interpretation der Theorie des Willens zur Macht
erreicht, die nicht nur iiber dynamische Komponenten verfiigt, sondern auch selbst
dynamisch ist, was ein Weiterdenken in Abschnitt V zur Theorie des ,,Wiederkunfts-
Gedankens* nicht nur ermdglicht, sondern es aus der argumentativen Stringenz der
bisherigen Darstellung heraus auch als erforderlich erweist. Als ,Interpretation der
Interpretationen® ist die ewige Wiederkehr néamlich keine sinnstiftende menschliche
Perspektive, die der fundamentalen Realitit der Willen-zur-Macht-Prozesse entgegen-
oder aufgesetzt wire, sondern die duflerste Bestimmung deren internen Vollzugs. Dies
macht ABEL in Abschnitt VI noch einmal deutlich und grenzt die sinnlogische Funktion
des Wiederkunfts-Gedankens gegen zu kurz reichende wissenschaftliche und
existenzielle Deutungsmoglichkeiten ab. Dabei ist der Hinweis von besonderer
Bedeutung, dass die ewige Wiederkehr zwar auch einen wissenschaftlichen und
existenziellen Sinn hat aber eben nicht nur, was noch einmal die Sonderstellung der
genuin philosophischen Logik aus Abschnitt IV betont, die sich ausschlieBlich auf
notwendiges aber nicht anderweitig zu erklidrendes bezieht.

Eine Schliisselfunktion kommt dem Wiederkunfts-Gedanken aber nicht nur in
sinn-logischer, sondern auch in programmatischer Hinsicht zu, insofern nidmlich

NIETZSCHE erst darin sein Immanenzdesiderat erfiillt:

,Hintergrundmotiv ist die Frage, ob, und wenn ja, in welchem Sinne der WeltprozeB als
ganzer und in jedem seiner Momente uneingeschrinkt bejaht werden kann, obwohl er,
im Kleinen wie im GroBlen, seinem Gesamtcharakter nach in alle Ewigkeit Chaos [...]
ist. Dies scheint iiberhaupt nur dann moglich, wenn etwas innerhalb des Prozesses in
jedem seiner Momente erreicht ist, und zwar jedes Mal das Gleiche. Dem andernfalls
erneut entstehenden Problem der Rechtfertigung sowie der metaphysischen Tendenz
zur Abwertung des Daseins werden die Bedingungen, unter denen sie iiberhaupt
auftreten konnen, entzogen. [...] Die Wiederkunftslehre ist dulerste Anstrengung und
Konsequenz von Nietzsches Philosophieren, nicht schlieBlich doch wieder aus der
Auslegung der Wirklichkeit als Immanenz heraus- und erneut drohenden Metaphysmen

3% Es ist auch nach einer Riickversicherung im Buch, wo ABEL ebenfalls nicht selbst nummeriert, nicht
offensichtlich, wie die Stellen gezihlt werden. Es ist wohl so, dass die fiinf Stellen die drei den Zirkel
konstituierenden Instanzen entsprechen — der Fundamentalrealitidt als Interpretationsgeschehen (1.), des
interpretierenden Menschen (2.) und des ,,anderen Seienden™ (3.) — sowie den zwei Relationen des
Interpretierenden Aufeinanderbezogenseins zwischen ihnen (4. und 5.). Dabei muss allerdings die
Relation zwischen ,Mensch/Fundamentalrealitit’ sowie ,anderes Seiendes/Fundamentalrealitit’ als
dieselbe und also nur eine Relation gezihlt werden.

111



dualismus-naher Welt-Fremdheit, Welt-Ablehnung, Welt-Erlosung und Welt-
Verneinung anheim fallen zu miissen.* (ebd. 98 f.)

Laut ABELs Ausfithrungen in Abschnitt VII ist in der Ewigkeit jedes einzelnen, noch so
profanen Augenblicks zugleich das Moment des Ganzen erreicht, wo jeglicher
Natur/Kultur-Antagonismus aufgelost ist und sich der Sinn der Realitit, das heiit der
Sinn der Faktizitdt des Interpretierens, nicht aus einer weiteren Sub- und schon gar
nicht Meta-Interpretation, sondern aus sich selbst ergibt, weil sich aus dem in sich
zirkuldr geschlossenen Interpretationsprozess de facto schlicht nicht herausdenken lésst.
Zuletzt ist der Wiederkunfts-Gedanke das, was das immanente Interpretations-
Geschehen hermetisch gegen eventuellen Verjenseitgungen abriegelt.

Dass der Interpretations-Zirkel, bestehend aus Wille zur Macht samt ewiger
Wiederkunft, tatsdchlich nicht noch einmal von Auflen in den Blick geraten und durch
eine Meta-Interpretation iiberspannt werden kann, wird in Abschnitt VIII noch einmal
durchdiskutiert. Besonders interessiert dabei, wie ABEL seine NIETZSCHE zugedachte
Interpretationsphilosophie ~ nicht  nur  theoretisch-programmatisch, sondern
,konzeptionell’ gegeniiber der Transzendentalphilosophie positioniert. Grundsitzlich ist
die Bejahung der Lehre der ewigen Wiederkunft als definitives AuBerstes und
integraler Bestandteil der Fundamentalrealitit der Willen-zur-Macht-Prozesse
(Interpretation der Interpretationen) eine ,,Lebensform’ (ebd. 101). Das heif}t, es handelt
sich dabei nicht einfach nur um Akzeptanz einer normativen Formel, sondern um
etwas, das vom Interpretierenden als Korper-Organisation adaptiert wird, sobald man
»in den Interpretations-Zirkel explizit eingetreten ist“ (ebd. 100). Das Ja zur ewigen
Wiederkunft ist also kein voluntativer Akt, sondern betrifft die Grenzen der Welt selbst,
wie es in Abschnitt IV in Anlehnung an WITTGENSTEIN gesagt wurde.

Das weitaus wichtigere Argument fiir das Verstindnis der konzeptionellen
Stichhaltigkeit der ABELschen Lesart der Philosophie NIETZSCHEs wird jedoch im
abschliefenden Abschnitt IX vorgestellt. Dies lautet in seiner kiirzesten Form, dass der
Wiederkunfts-Gedanken als Interpretation der Interpretationen sich erst und nur dann
unmissverstindlich erschliet, wenn man den Gedankenprozess, welcher in den
Interpretations-Zirkel fiihrt, tatsidchlich durchlaufen, das heiflt rational nachvollzogen
und intellektuell verinnerlicht hat. Oben in der Typologie war die Rede davon, dass die
NIETZSCHE von ABEL zugeschriecbene Theorie nicht nur dynamische Elemente
beinhaltet, sondern auch selbst dynamisch ist. Dieser zweit genannte dynamische
Charakter der Theorie insgesamt kommt nun in dem Umstand zum Tragen, dass man
das Ende der NIETZSCHEschen Gedankenentwicklung nicht adidquat von seinem
Anfang aus antizipieren kann. Dies entwickelt ABEL in neun Schritten, die dann aber

ganz im Sinn der bisherigen Ausfithrungen wie folgt auf den Punkt gebracht werden:

112



,Entsprechend gehort die Wiederkunftslehre nicht zu irgendwelchen Arcana. Vielmehr
gewinnt sie ihre Bedeutung erst, nachdem [sic!; Anm.d.A.] Endlichkeit,
Werdecharakter, Geschichtlichkeit und Wertschidtzen als solche hervorgetreten und
intern zu Ende gedacht worden sind. Dies ist, in der Sprache Zarathustras, derjenige
Zenit, an dem die Sonne so hoch steht, dass die Dinge keinen Schatten mehr werfen,
die Erde gar nicht anders kann als sich selbst treu zu sein, mithin alles, was wird, ganz
aus sich  selbst heraus ohne  metaphysische = Restdualismen  oder
Rechtfertigungsbediirftigkeiten das ist, was und wie es ist und wird.* (ebd. 104)

Von den neun Schritten, in denen dieser Gedanken entwickelt wird, seien wiederum
zwel herausgegriffen, ndmlich der sechste und der neunte, die von hervorragender
Wichtigkeit sind. Unter Sechstens begriindet ABEL den Umstand, dass NIETZSCHES
Theorie nur als Ergebnis verstindlich wird, mit der ganz zu Anfang in Abschnitt 1I
geduBerten Uberlegung, dass die Tatsache, dass es Fakten gibt, selbst kein Faktum,
sondern Interpretation sein muss. Die Fundamentalrealitit der Interpretation ist also
etwas vorrangiges, das sich nicht ohne weiteres ,,am oberflichengrammatischen
Sprechen und Denken iiber die Welt abgreifen lidsst* (ebd. 103). Vielmehr verweist die
Interpretationsbediirftigkeit der begrifflich-reflexiv einholbaren Fakten auf eine, wie es
sinngemdl in II hieB (ebd. 89), vorpriddikative Prozessualitit, die als Wille zur Macht
samt ewiger Wiederkunft inhaltlich bestimmt wird. Die Einsicht in diese Art der
Interpretationsbediirftigkeit alles evidenten Wissens weist den Weg in den
Interpretationszirkel und kann somit, laut ABEL, auch die Liicke zwischen
reflektierendem Bewusstsein und irrationalem Unterbewusstsein, verstanden als Leib-
Organisation, iiberbriicken. Auflerhalb des in allem sich durchhaltenden Schemas der
Interpretation kann es dann keine Realitdt mehr geben. Dieser Punkt ist aus zwei
Griinden die tragende Séule der ABELschen Argumentation im ideengeschichtlichen
Kontext: Erstens wiirde in dieser Konstellation das Solipsismusproblem obsolet, weil
ein Realitidtsbezug hergestellt wird, ohne dabei alle sinnstiftenden Differenzen aufler
Kraft zu setzen. Zweitens will ABEL die Grenze des Interpretationsgeschehens nicht
einfach nur als juridische Moglichkeitsbedingungen vorausgesetzt wissen, sondern
erschlieft dieselbe auf einem Weg der Faktizitit in einer Art und Weise, die es
eriibrigte, dieselbe noch einmal von irgendeinem erhabenen Standpunkt zu dekretieren,
was sich freilich als Satisfaktion fiir das NIETZSCHEsche Immanenzdesiderat eignen
wiirde.

Der neunte und letzte Schritt stellt darauf aufbauend noch einmal klar, dass das
sich immer und iiberall durchhaltende Interpretationsschema kein Abschluss im System
ist, was in Abschnitt IV bereits mit Blick auf HEGEL angesprochen wurde.
Dementsprechend wird auch keine endgiiltige Antwort auf die Frage nach einem die
Welt umgebenden Geheimnis gegeben. Die Suche nach einer Losung fiir das grof3e
Ritsel um die Welt mag eine Voraussetzung fiir den Eintritt in den Interpretationszirkel

sein, ist das Niveau desselben aber erst einmal erreicht, ist das Ritsel dieser Suche nicht

113



dadurch gelost, dass eine Antwort gegeben wiirde, sondern, so ABEL fiir NIETZSCHE,
dass die Fragestellung selbst als sinnlos erkannt wird. Diese wiederum ganz eindeutig
an den frilhen WITTGENSTEIN®’ angelehnte Figur macht einen wichtigen Aspekt
deutlich, der das Verhiltnis zwischen fundamentaler und konkreter Interpretation
betrifft, der auch schon in der Fiinfstelligkeit des Interpretations-Zirkels angeklungen
ist: Am Anfang des Gedankengangs erscheint die Fundamentalebene als Grenze
konkreter Fakten von diesen abgetrennt, was auf Duplizitit schlieen ldsst, die gegen
das Immanenzdesiderat verstoft. Wenn man dann aber im Sinne der
Interpretationsbediirftigkeit aller Fakten in das Grenze-Sein des Interpretations-Zirkels
eintritt, dann bleibt die (fiinfstellige) Differenz zwischen Binnenbereich und Grenze
zwar erhalten, die immanenzaverse Duplizitit wird aber durch das Moment der
Interpretation im Nachhinein entschirft. ,Entschirft’ bedeutet dabei schlicht, dass dann
keine Weltverneinung mehr von einer jenseitig-idealen Instanz aus moglich ist. ABEL
hat selbst eingerdumt, dass sich die darin gelegene Ambivalenz der Grenze, die Teil
dessen ist, was sie begrenzt, und sich davon doch unterscheidet, mit der HEGELschen
Philosophie iiberschneidet. Kurz: Die ex ante als dualistische Konzeption erscheinende
Differenz zwischen Konkretion und Fundamentalitit wird ex post, das heifst von dem
erst spit ins Thema riickenden (,,Dieser Zirkel riickt erst spdt ins Thema*; ebd. 103)
Interpretations-Zirkel der unauftrennbaren Verbundenheit zwischen
Fundamentalvorgang und Interpretierendem aus besehen, in einen Holismus integriert,

der sich in seiner Vollstindigkeit selbst dokumentiert.

222
Wiirdigung: Die neo-klassische Konsolidierung der Theorie bei NIETZSCHE

Um ABELs Lesart der Philosophie NIETZSCHEs zu wiirdigen, muss man sich erst
wieder von der darin sehr eingéngigen Gedankenfithrung emanzipieren, in die dieser
seine Leser in einer Art involviert, die durchaus an NIETZSCHE und mehr noch an
WITTGENSTEIN erinnert. Dies, weil dabei eine bestimmte Sichtweise auch stilistisch —
man beachte hierzu einmal ABELs Wortschopfungen und Kursivsetzungen — solange
anschaulich gemacht wird, bis man sich daran gewohnt hat, das in seinem Sinn
Entscheidende und auch Uberzeugende quasi von selbst zu sehen. Also noch einmal der
Versuch, die Konzeption des Interpretationsansatzes so in den Blick zu bekommen,
dass die entscheidenden Argumente deutlich werden. Grundsitzlich muss dazu noch
einmal an den Anfang des Buchs Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die

ewige Wiederkehr des Gleichen erinnert werden: Der in den ersten Kapiteln stark

37 Abel bezieht sich im Buch (1984/1998) auf den Satz Wittgensteins (Tractatus, 6.521: ,Die Losung des
Problems des Lebens merkt man am verschwinden dieses Problems*), dass man die Losung der Frage
nach dem Ganzen am Verschwinden derselben bemerkt (vgl. ebd., 121).

114



gemachte wissenschaftliche Bezug hat weitaus mehr als nur die Funktion einer
historischen Einleitung und FleiBarbeit. Vielmehr ist das empirische Fundament der
dort vollzogenen Paradigmenwechsel eine eminent wichtige Grundlage fiir ABELS
gesamte Argumentation. Man konnte sogar sagen, dass ABELs NIETZSCHE deshalb so
stark ist, weil seine Philosophie auf wissenschaftliche Fakten bezogen wird, die weite
Teile der traditionellen (transzendentalen) Theoriebildung als iiberholt erscheinen
lassen. Eines der wichtigsten Beispiele ist etwa der Bezug NIETZSCHEs auf eine Physik
ohne atomistisches Paradigma, welche die Moglichkeit erdffnet, den iiberkommenen
Substanzbegriff (Stichwort: Prisupposition; vgl. unten [1/2.1.3 und IV./1.2)
aufzugeben und die damit verbundenen Probleme (Leib/Seele-Dualismus) einer Losung
zuzufiihren.

Selbstverstindlich kann man sich auf diesem Weg auch einer Losung des
Problems der Trennung zwischen Erscheinung und Ding an sich anndhern, insofern
ndmlich die naturwissenschaftlich feststellbaren Phinomene nicht mehr in die
Erklarungskategorien passen, wie sie noch von KANT in Bezug auf die Physik Isaac
NEWTONs und die Geometrie EUKLIDs entworfen wurden. Mittlerweile werden etwa
auf der subatomaren Ebene Phinomene festgestellt, welche in den itiberkommenen
Schemata nicht mehr darstellbar sind und deshalb auf eine messbare Realitét aulerhalb
derselben verweisen. Die in sich systematisch abgeschlossene Rationalitdt der Vernunft
samt ihrer empirischen Grundlage wird also noch einmal von Aullen konfrontiert. Der
Gegenstand dieser Konfrontation betrifft aber nicht nur den Binnenbereich der
Wissenschaften, sondern auch die Maoglichkeitsbedingungen derselben. Das ist
gemeint, wenn ABEL davon spricht, dass die Fundamentalitit der Interpretation noch
fir eine Erscheinungswelt konstitutiv ist, von der her Transzendentalphilosophie
tiberhaupt erst gedacht wird.

Wichtig ist, dass der Mensch in diesen wissenschaftlichen Revolutionen
gleichsam eine Art Signal aus der Realitit erhilt, das ihn auffordert, die Insel seiner
bisherigen Rationalitéit zu verlassen und doch noch einmal den verbotenen Blick hinter
die Kulissen des ,An-Sich’ zu wagen. Mit NIETZSCHE vertritt ABEL die Auffassung,
dass wir, wenn wir diesen neuen unerklirten Phinomenen nachgehen, eine Briicke
gleichsam {iiber die Vorstellung der Dinge an sich schlagen, wo sich dann die
Fundamentalrealitit des Willens zur Macht samt ewiger Wiederkehr eroffnet. Freilich
kann man, nachdem sich dies eroffnet hat, nicht mehr sinnvoll von einer
Unterscheidung zwischen Ding an sich und Erscheinung sprechen und also auch nicht
mehr sagen, dass man im Sinne SCHOPENHAUERSs ,in’ den Escheinungen die Dinge an
sich selbst erblickt hitte. Vielmehr hat sich das Grundmodell vollig verdndert.

Was KANT und ABELs NIETZSCHE gleichwohl verbindet, ist die Vorstellung, dass
bestimmte Binnenerkenntnisse von einer selbst ausgedehnten Grenze umgeben werden.

Bei KANT ist die Grenze der Rahmen der Transzendentalphilosophie, die in einem Akt

115



der Setzung eines juridischen Geltungsbereichs menschlicher Erkenntnis die Realitét
des Fremd- und Eigenphysischen an sich selbst und den unendlichen Raum der
Spekulation ausgrenzt. Kurz: KANTs Grenze kennt ein AuBeres (an sich), das erfassen
zu wollen aber verboten ist. Bei ABELs NIETZSCHE ist diese Grenze nicht juridisch,
sondern faktisch konzipiert, was bedeutet, dass es zwar auch einen Binnenbereich
konkreter Interpretationen und einen selbst ausgedehnten Grenzbereich des
Fundamentalvorgangs gibt, dass dieser Grenzbereich sich aber so ausweist, dass er
nicht noch einmal durch ein weiteres unbekanntes AuBeres differenziert werden muss,
sondern mit der neuen, wissenschaftlich messbaren gleichwohl aber nicht sichtbaren
Realitit zur Deckung kommt (Beispiel Thermodynamik oder Quantenphysik).

In Abgrenzung zu KANT versteht ABEL NIETZSCHE vollig zu Recht als einen
Denker vom Format HEGELs und WITTGENSTEINs. Auch NIETZSCHE ist, wenngleich in
programmatisch und inhaltlich vollig anderer Richtung, durchaus nicht bereit, die fiir
KANT typischen juridischen Setzungen unhinterfragt zu akzeptieren. In der Wahl der
Mittel zur Fassung einer alternativen, faktischen Grenzkonzeption greifen sowohl
HEGEL als auch WITTGENSTEIN auf einen erstens autodokumentativen und zweitens
prozessualen Mechanismus zuriick: Bei HEGEL dokumentiert sich die Faktizitét in der
absoluten Vollstindigkeit des Systems, die im Gang der Dialektik erschlossen werden
muss und sich nicht ad hoc ausweisen lisst.”® Bei WITTGENSTEIN ist diese Figur im
Gedanken angelegt, dass derjenige, der die Sitze des Tractatus versteht, diese ,,am
Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch sie — auf ihnen — iiber sie hinaus gestiegen
ist“ (Tractatus, 6.54). Dieses iterative Moment ist bei KANT wenn {iberhaupt
vorhanden, dann nicht allzu ausgeprigt, sehr wohl aber bei NIETZSCHE, was die
entsprechende Konfliktlinie noch einmal deutlich werden lésst.

Dass WITTGENSTEIN HEGELs dialektischem System widererwartend nahe steht
und ein wenig ndher noch NIETZSCHEs hierarchischem Komplexititsgefiige, kann
vielleicht die Nummer 6.55 aus dem Prototractus plausibel machen, die im Tractatus
nicht mehr beriicksichtigt wurde. Dort sagt WITTGENSTEIN iiber den, der ihn versteht,

noch folgendes:

,BEr muf} diese Sitze liberwinden dann kommt er auf der richtigen Stufe (zu dem was
sich sagen lasst.) zur Welt. // In dem Sinn in welchem es eine Hierarchie der Sitze gibt
kann man wohl auch von einer Hierarchie der Wahrheiten, der Verneinungen etc.
sprechen. In dem Sinne aber in welchem es Sétze {iberhaupt giebt, giebt es nur Eine

* Es macht keinen Sinn in Bezug auf HEGELs Dialektik einzelne Sitze zu zitieren, wo doch deren
besonderes Charakteristikum darin besteht, das sich diese nur aus einer Ganzheit von Sitzen,
beziehungsweise aus dem System ergibt. Einiges in Bezug auf den prozessualen Gehalt philosophischer
Erkenntnis kann allerdings aus der Wissenschaft der Logik (Bd. I) entnommen werden, wenn es im ersten
Buch um das besondere Problem eines Anfangs geht (Erstes Buch: Die Lehre vom Sein. Womit muf3 der
Anfang der Wissenschaft gemacht werden?) , was alleine schon besagt, dass Erkenntnis niemals ad hoc
statthaben kann.

116



Wahrheit und (nur) Eine Verneinung. // Die Unterste Stufe und die Operation kann die
ganze Hierarchie vertreten.* (ebd.)

Auch hier muss man sich vom Geltungsbereich einer nur vorldufigen Ebene
emanzipieren, um auf eine andere, evidente Ebene zu gelangen. Im Unterschied zu
WITTGENSTEIN, der die zwischen den Ebenen vermittelnde ,,Leiter wegwerfen* heifit,
nach dem man auf ihr ,aufgestiegen* ist (Tractatus, 6.54), bleibt bei HEGEL der Weg
ins Absolute in der Ganzheit des Systems aufgehoben.

ABEL jedenfalls geht vollig zu Recht davon aus, dass diese drei Elemente
Faktizitdt, Selbstreferenz (Autodokumentation) und Prozessualitit in NIETZSCHES
theoretischer Philosophie des Willens zur Macht samt ewiger Wiederkunft ebenfalls
von herausragender Bedeutung sind und die KANTische Transzendentalphilosophie
zumindest in  einer kompatiblen = Weise  angreifen. Dabei ist  das
Interpretationsgeschehen im Sinne der genuin philosophischen Logik, welche das
adressiert, was notwendig aber in keiner pridikativen Subform (Sprache, Wissenschaft,
Psychologie) erfassbar ist, der irreduzible und somit fundamentale Bestandteil jeder
Realitidt — egal auf welcher Stufe. Fragt man nach dem Grund der Tatsachen, dann wird
man mit Notwendigkeit darauf verwiesen, dass die Tatsachen selbst nicht wiederum auf
Tatsachen, sondern auf Interpretation beruhen. Die den Tatsachenbereich umgebende
Interpretation kann selbst wiederum nicht anders als interpretierend gedacht werden,
denn keine Aussage ,iiber’ Interpretation kann von dem Paradigma der Interpretation
ausgenommen werden, dass auch sie selbst exklusiv Interpretation ist. Hier folgt ABEL
in der Sache zu Recht HEIDEGGER und MULLER-LAUTER, die beide betont haben, dass
die Relativierung einer Relativierung diese nicht aufhebt, sondern bestirkt (vgl.
MULLER-LAUTER, 1971, 102 f.).

Die Faktizitit des fundamentalen Interpretationsgeschehens beruht also auf der
Evidenz, dass man, wenn man einmal den selbst ausgedehnten Grenzbereich des
Interpretierens betreten hat, unmoglich aus dem Modus der Interpretation hinaus kann.
Interpretation ist in seiner zirkuldren Struktur selbstreferenziell und verweist also mit
Notwendigkeit immer wieder auf sich selbst. In diesen Selbstbezug ist das Moment der
Prozessualitit insofern eingelagert, wie sich erstens alle Interpretationen nur im Zirkel
der ewigen Wiederkunft, das heiflt in der Zeit aufeinander beziehen kénnen, weil der
Satz, dass Interpretation im Sine von Identitdt eben Interpretation ist, sonst nicht nur
monoton (sinnlos), sondern auch paradox wiirde, und sich zweitens der Umstand, dass
alles Interpretation ist, erst im Nachhinein von der Grenze aus konstatieren lasst.
Faktizitit, Selbstreferenz und Prozessualitit sind also auch die in NIETZSCHES
theoretischer Konzeption verbindlichen Parameter. Dies macht ABEL bei NIETZSCHE
zu Recht stark.

Zu dieser Konzeption passt der textliche Sachverhalt, den wir oben in Bezug auf

EH festgestellt haben, dass ndmlich der Kiinstler, ohne es zu wissen, die Welt schafft,

117



die den Menschen etwas angeht. SchlieBlich ist das Moment der Interpretation
asthetisch qualifiziert, insofern es ndmlich die Erzeugung von konkreten Tatsachen
bedingt, welche vordergriindig verbindlich sind. Es gibt zwar auch den Kiinstler,
welcher als konkrete, kulturell wirksame Person Gesetze schafft und Erfindungen
macht, die die Menschheit als Ganzes betreffen, aber eben nicht nur. Abgesehen davon
ist jeder Mensch in der Leib-Organisation, die er vorstellt, in einem gewissen Mal
immer ,auch’ Kiinstler, weil er alles interpretierend beeinflusst, was die Welt insgesamt
ausmacht. Weil, wie wir gesehen haben, bei ABELs NIETZSCHE die Grenzen der
Interpretation die Grenzen der Welt sind, steht also der Kiinstler in demselben
ambivalenten Verhiltnis zum Menschen wie die Grenze zum Begrenzten.

Abschlielend iiberzeugt ABELs NIETZSCHE-Deutung also in der grundlegenden
Feststellung, dass die Erkenntnisse der modernen Naturwissenschaften die
Transzendentalphilosophie nicht mehr bestitigen, weshalb die Philosophie sich aufs
Neue ihrer selbst zu vergewissern hat. Dies entspricht ziemlich exakt der tatséchlichen
Motivationslage NIETZSCHEs. Die Natur bezeugt sich in verschiedenen messbaren
Phédnomenen als nicht konstant und regelméBig. Dies ist keine Folgerung der
Philosophie NIETZSCHESs, sondern ein Umstand, an dem sich diese zumindest in ihrer
theoretischen StoBrichtung aufhiingt. Was daraufthin notwendig wird, ist eine Reform
der theoretischen Rahmenbedingungen, die ABEL fiir NIETZSCHE innerhalb der
Determinanten  Faktizitit, Selbstreferenz und Prozessualitit plausibel als

Interpretationsgeschehen nachzeichnet.

223

Kritik: Unterschidtzung der Solipsismus-Problematik

Um ABEL angemessen kritisieren zu konnen, soll nicht iiber einzelne Details diskutiert
werden, die vielleicht missverstindlich aber selbstverstindlich nicht falsch sind.
Vielmehr gilt es, sich auf seine, fiir die vorliegenden Untersuchungen wichtige,
Gesamtaussage zu konzentrieren und zu versuchen, diese konstruktiv nachzuvollziehen.
Die Frage lautet, ob ABELs Ansatz an sich selbst argumentativ hinereichend begriindet
und in Bezug auf NIETZSCHEs philosophisches Meinen, wie wir es in Bezug auf EH
erschlossen haben, plausibel ist. In dieser Hinsicht ist ABELs wichtigste konzeptionelle
These, dass NIETZSCHE den Realitdtsbezug der KANTischen Transzendentalphilosophie
iiberbietet, wobei mit dem Begriff der Interpretation ein Modell entworfen wird, das
den Zielkonflikt zwischen Immanenz- und Differenzdesiderat anerkennt und aufzuldsen
im Stande ist. Deshalb sollte vorab erst noch einmal grundsitzlich geklirt werden, was
Transzendentalphilosophie bedeutet und was man theoretisch leisten miisste, um sich

von dem ihr zu Grunde liegenden Schema zu emanzipieren.

118



Laut KANT besteht der Kern der Transzendentalphilosophie in der Trennung
zwischen Erscheinung und Ding an sich (vgl. KrV, B XVI f.). Diese Trennung wird
bewerkstelligt, indem man vom konkret Gegebenen auf dessen Bedingungen schlief3t.
In diesem Sinn ist sowohl das Ding an sich eine notwendige Voraussetzung der
Erscheinung, als auch die Unterscheidung zwischen Ding an sich und Erscheinung
insgesamt wiederum eine notwendige Voraussetzung fiir die Kritik der Philosophie.
Das bedeutet, dass der Kern der Transzendentalphilosophie ganz grundsitzlich in der
Technik des Prisuppositionierens besteht. Erst von daher wird die zentrale Bedeutung
des bereits im Wort ,transzendental’ enthaltenen Topos der Grenze deutlich.
Transzendieren bedeutet bekanntlich iibersteigen. Nun ist Prédsupponieren,
beziehungsweise Priisuppositionieren nichts wesentlich anderes als das Ubersteigen des
Moglichen in Richtung seiner Bedingungen. Priasuppositionieren bedeutet also zunéchst
zwischen ,hier’ und ,da’ zu differenzieren, beziehungsweise eine rdumliche Einteilung
vorzunehmen, was letzten Endes eben das Zichen einer Grenze ist.

Folgt man Jorg SALAQUARDASs Einschitzung (vgl. ders., 1985, 30 ff.), dann war
KANT fest davon iiberzeugt, dass die von ithm ausgemachten Verstandeskategorien
sowie die Logik mitsamt der Mathematik und Physik unverinderlich sind. Mit anderen
Worten: Was auch immer fiir Phiinomene wissenschaftlich festgestellt werden, die in
ihrer Vielzahl ins Unendliche gehen, kann das niemals etwas an den Bedingungen
dndern, die diese Phidnomene fiir den Menschen erkennbar werden lassen. Dies ist im
Ubrigen auch die Quintessenz der Grenzbestimmung in den so genannten Prolegomena
(§8 57-60). Nun sagt ABEL zu Recht, dass sich NIETZSCHE, in Berufung auf die
Ergebnisse moderner Naturwissenschaft, der von KANT behaupteten Evidenz
kategorialer Moglichkeitsbedingungen verweigert. Das heiflt aber nicht automatisch,
dass sich NIETZSCHE allein damit aus dem Schema der Transzendentalphilosophie
befreien kann. Vielmehr fragt sich, ob nicht ganz in diesem Sinn der
Fundamentalvorgang der Interpretation ebenfalls eine Pridsupposition vorstellt,
wenngleich eine unter ganz anderen programmatischen Vorzeichen vorgenommene.
Betreibt ABEL denn nicht reformierte Transzendentalphilosophie, wenn er die sinn-
logische Funktion des fiinfstelligen Interpretationszirkels als gewissermalen
notwendige Moglichkeitsbedingung jeglicher konkreter , Tatsache’ ausweist?

Nun konnte man einwenden, dass es ABEL bei der Uberbietung nicht um das
Présuppositionieren, sondern nur um KANT und dessen Glauben an die Evidenz der
Kategorien etc. geht, wo es doch erwiesenermal3en nur Interpretation gibt. Warum also
kapriziert sich die in den vorliegenden Untersuchungen geiibte Kritik so auf den Begriff
der Transzendentalphilosophie? Antwort: Wer wie KANT und ABEL von einer Grenze
spricht, betreibt Transzendentalphilosophie. Das ist zwar an und fiir sich schliissig und
ABELs Interpretationsbegriff ist durchaus fiir eine instruktive Variation derselben

geeignet. Dem von NIETZSCHE vertretenen und, wie sich zeigen wird (vgl. unten

119



IIL./[E-I] und IV./1.2), auch argumentativ eingeldsten Anspruch einer Uberwindung der
Transzendentalphilosophie mitsamt dem Platonismus wird dies allerdings nicht gerecht.
Denn ABELs Grenzbegriff geht einher mit einem bei ihm ungeldsten
konzeptionellen Problem: Wer von einer ,Grenze’ als dem ultimativen und finalen
AuBersten spricht, legt sich damit auf die konzeptionelle Grammatik von Innen und
AufBen fest, aus der sich zu befreien, es nicht hinreicht, ein sich in seiner Faktizitit
selbst dokumentierendes Interpretationsgeschehen anzufithren. Dadurch wird
keinesfalls die Unterscheidung zwischen Innen und Auflen obsolet, wie ABEL es im
Vorwort seines Nietzsche-Buchs behauptet (vgl. ders., 1998, VII). Im Gegenteil: Wir
wissen bereits (vgl. oben 1./2.2), dass die von ABEL minutids herausgearbeitete
hermetische Abgeschlossenheit des Interpretationszirkels die darin enthaltene
Problematik nicht 10st, sondern vielmehr verschirft (Stichwort: struktureller
Solipsismus). Denn die duflerste Grenze ist immer diejenige des Solipsismus.

Beim Solipsismus haben wir es mit einer Innerlichkeit zu tun, die nach auflen
will, es aber nicht kann, weil sich jeder Versuch im Nachhinein als Reproduktion des
immer und iberall Innerlichen herausstellt. Nun gilt das Gleiche fiir die ABELSs
Interpretation: Jeder Versuch, den Modus des Interpretierens zu verlassen, erweist sich
aufs Neue als Interpretation. Wenn ABEL also der ,destruierenden Kraft des
Interpretationsgedankens* (ders., 1984, 3) einen ,,positiven Sinn*“ (ebd. VL., 4.)
gegeniiberstellt, dann vergisst er zu erwihnen, dass die Realisierung des
Immanenzdesiderats zu Lasten des Realititsbezugs erfolgt. Die Frage nach dem
Realitdtsbezug 16st sich nidmlich nicht einfach auf, wenn man sich in den
relativistischen Holismus hineingedacht hat, den das Interpretationsgeschehen vorstellt.
Denn am Ende stellt sich bei einer Grenze die Frage, was auBlerhalb derselben liege
deshalb immer wieder aufs Neue, weil die Grammatik von Innen und Auflen fiir den
Grenzbegriff konstitutiv ist. Was das konkret bedeutet, wird deutlich, wenn man
versucht, sich die Rinder des Interpretationsgeschehens vorzustellen: Hier wird jeder
mogliche AuBenstandpunkt ex post integriert, weshalb ABEL vollig zu Recht darauf
insistiert, dass man das Interpretationsgeschehen nicht mehr hinterfragen kann.
Allerdings wird die Innen/Auflen-Relation damit nicht getilgt, sondern nur immer
wieder ad hoc gelost. In Anlehnung an Aphorismus 34, JGB kann die Frage nach dem
Urheber der universellen Fiktion zwar immer wieder aufs Neue negativ beantwortet
werden, sie kann aber nicht, wie ABEL es am Ende des eingangs ausgefiihrten
Aufsatzes behauptet, getilgt werden. Sprich: Am Rand der Grenze verschwindet die
grofe letzte Frage nach dem geheimen, mysteridsen AuBeren eben nicht, weil eine
Grenze, wie KANT und WITTGENSTEIN wussten, wenn sie vom metaphysischen Schein

und dem Mystischen sprachen, automatisch die Frage nach einem AuBeren aufwirft.”

% Bei KANT sieht die entsprechende Topologie in der Einleitung der transzendentalen Dialektik den
immanenten Innenraum des Moglichen, eine transzendentale Grenze der Moglichkeitsbedingungen und
einen transzendenten Auflenbereich vor, tiber den nichts mehr gesagt werden kann respektive darf (vgl.

120



Tatsdchlich hat ABEL auch die grofte Miihe, die Frage nach der Interpretation der
Interpretationen nicht noch einmal aufkommen zu lassen, was sich dadurch verrit, dass
immer und immer wieder betont wird, man ,dirfe’ die Fundamentalitit der
Interpretation nicht noch einmal in den bereits tiberwundnen préadikativen Schemata zu
fassen versuchen. Allein die Vokabel ,diirfen’ macht schon misstrauisch, wo es doch
um Faktizitdt und eben nicht um Juridizitét geht.

Ferner kommt ABELs Grenzkonzept auch gar nicht ohne die Vorstellung eines
AuBeren jenseits des Interpretationsgeschehens als relativistischer Holismus aus. Denn
es fragt sich erstens, wie iiberhaupt noch von Innwendigkeit oder Immanenz
gesprochen werden kann, wenn das in dieser Differenz sinnstiftende AuBere fehlt.
Zweitens wiirde mit dem Verzicht auf Innen und AufBen zugleich die Frage
aufkommen, warum dabei nicht auch die Differenz zwischen Vorher und Nachher
nivelliert wird, was die Prozessualitidt der ewigen Wiederkehr unterminierte und fiir
ABELs Ansatz insgesamt verheerende Folgen hitte. ABELs Interpretation als
Fundamentalvorgang hat nur Sinn, wenn dies als in einer raum-zeitlichen Grammatik
begriffen vorgestellt wird. Wenn man diese Grammatik konsequent zu Ende denkt,
wird man aber sehen, dass der Interpretations-Zirkel ebenso wie der Solipsismus
realititspessimistisch sind, insofern man hier wie da, ob man will oder nicht, auf ein
negativ-definierendes, unerkennbares AuBeres angewiesen bleibt.

Zusammenfassend geht ABELs Lesart in Bezug auf NIETZSCHE weiter als alle vor
ihm, allerdings noch nicht weit genug, was ganz besonders deutlich wird, wenn sich die
Untersuchungen gleich mit BORNEDALs Interpretation befassen werden. ABEL legt
zwar sehr plausibel dar, dass sich die Realitét nicht nur nicht anders denken ldsst, denn
als fundamentaler Interpretations-Zirkel, sondern auch im Sinne intellektueller
Redlichkeit von jedem Ausgangspunkt schlechterdings in dieser Richtung gedacht
werden muss. Es wird aber nicht begriindet, inwiefern damit das Problem gelost wird,
dass dies ein wenn auch alternativloses so doch nach wie vor rdumlich in sich

befangenes Denken ist.

KrV, B 352 f.). Bei WITTGENSTEIN gibt einen vergleichbaren sinnvollen Innenbereich des Moglichen,
nidmlich die Sprache, einen sinnlosen Grenzbereich der Logik und einen unsinnigen AuBenbereich, in
dem sich mit Aussagen iiber die Art und Weise, wie die Sprache die Welt abbildet, aufzustellen, dem
Versuch gleichkommt, noch etwas iiber die Logik zu sagen, ohne sich dabei wieder auf den von der
Logik bedingten Grund stellen zu wollen (vgl. Tractatus, Vorwort). Natiirlich ist NIETZSCHE vorrangig
weder an dem Bereich der Transzendenz noch an einer logischen Struktur, welche die Welt mit den iiber
sie getroffenen Aussagen verbindet, interessiert, sondern an einer physiologischen Geschehensrealitit,
die dem rdumlichen Denken als Welt an sich verschlossen bleibt. Aber auch ABELs NIETZSCHE denkt
iiber diese Welt im Modus der Prasupposition, weshalb sich dies die Frage gefallen lassen miisste, wie
man von einer Grenze sprechen kann, ohne beide Seiten derselben zu kennen, oder anders formuliert, wie
die Interpretation als Fundamentalvorgang Grenzcharakter haben kann, ohne dass dabei die
Innen/AuBen-Relation zur Anwendung kommt.

121



2.3
Peter BORNEDAL

2.3.1

Austiihrung: Radikaler Realismus und die Verinnerlichungsfunktion der Ewigkeit

Der folgenden Ausfithrung liegen zwei Aufsidtze von Peter BORNEDAL zu Grunde, von
denen sich einer mit dem Willen zur Macht als einem radikalen Realismus befasst (A
silent world. Nietzsches’s radical realism: world, sensation, language; Nietzsche-
Studien 34, 2005, 1 ff.) und der andere mit der ewigen Wiederkunft als einem Medium
der Verinnerlichung (Eternal Recurrence in Inner-Mental-Life; Nietzsche-Studien 35,
2006, 105 ff.), das, wie wir sehen werden, fiir das konzeptionelle Gelingen des
radikalen Realismus essenziell ist. Unser Augenmerk wird sich dabei vor allem auf die
philosophische Operationalisierung der Zeit in Eternal Recurrence in Inner-Mental-Life
richten, weil sich daran die vorliegenden Untersuchungen in entscheidender Hinsicht
anschliefen werden.

BORNEDAL bezieht sich am Anfang seines Aufsatzes A silent world (Nietzsche-
Studien 35, 2005, 1 ff)) sehr intensiv auf Maudemarie CLARKs (1990)
Interpretationsansatz. Die diesbeziigliche Diskussion kann hier aber nicht im Detail
wiedergegeben werden, weil dies zu weit fithren wiirde. Stattdessen werden lediglich
die sich dabei gegeniiberstethenden Grundaussagen sowie die entsprechende
Konfliktlinie in einer vereinfachten Form wiedergegeben, sodass sich im Anschluss
daran auf BORNEDALs Kernaussage konzentriert werden kann, die auf einer
Unterscheidung zwischen einer psychologischen und einer optischen Falsifizierung der
AuBenwelt beruht.

CLARK eroffnet fiir NIETZSCHEs Realitatsbegriff die Alternative zwischen einer
Kohidrenz- und einer Korrespondenztheorie. Unter der Kohérenztheorie wird ein
Perspektivismus verstanden, der jeglichen Bezugs auf irgendeine externe Instanz wie
etwa eine empirische oder metaphysische Realitét entbehrt (vgl. CLARK, 1990, 11 ff.).
Dieser Ansatz wird ferner den dekonstruktionistischen Lesarten zugeschrieben, weil
dort ein selbstreferenzielles Spiel der Perspektiven im Zentrum steht. Wahrheit besteht
dabei in der jeweiligen Kohérenz aller Perspektiven untereinander, was insgesamt nicht
wiederum durch eine andere oder hohere Wahrheit falsifiziert werden kann. Dagegen
wird geltend gemacht, dass die damit einhergehende Desavouierung eines externen
Kriteriums paradox ist. Diesen nicht nur von CLARK erhobenen Einwand bringt
BORNEDAL wie folgt auf den Punkt:

,,If Nietzsche says there is no truth (and either one of two possible conclusions follows),
(i) then this is also not true, or (ii) then Nietzsche is contradicting himself since he
asserts as true that there is no truth.” (ders., 2005, 5)

122



Um NIETZSCHE gegen diesen Einwand zu verteidigen, wihlt CLARK die Strategie, den
dekonstruktionistischen Ansatz, der auf der Nichtexistenz der Wahrheit insistiert, als
Dogma und Missverstindnis auszuweisen. Demnach ist nicht die Philosophie
NIETZSCHEs widerspriichlich, sondern nur die kohirenztheoretische Deutung, die
lediglich auf einem verengten Blick auf die Textlage beruht. Denn zugegebenermafen
habe NIETZSCHE, so CLARK sinngemdl, in der frithen Schrift Uber Wahrheit und Liige
im aussermoralischen Sinne (WL) mit einem kohirenztheoretischen Modell
experimentiert, sei dann aber spdtestens in JGB zu der traditionellen
Korrespondenztheorie zuriickgekehrt, wie er diese von F.A. LANGE kannte (vgl.
CLARK, 1990, 31 ff.). Dabei ergibt sich die Wahrheit einer Perspektive nicht mehr aus
dem Verhiltnis zu anderen Perspektiven. Stattdessen ist eine Perspektive wahr, wenn
sie. mit allen bekannten Fakten korrespondiert. Das hinter dieser
Argumentationsstrategie stehende Kalkiil ist, wenn fiir den selbstreferenziellen
kohidrenztheoretischen Perspektivismus nachgewiesen werden kann, dass dieser
paradox ist, dass NIETZSCHE dann in Ermangelung weiterer Alternativen die
fremdreferenzielle korrespondenztheoretische Version des Perspektivismus vertreten
haben musste.

Daran kniipft BORNEDAL an und honoriert zwar CLARKs Bemiihen, den Zugang
zu einer vom Denken unabhingigen Realitdt in NIETZSCHEs Philosophie vor
dekonstruktionistischen Vereinnahmungsversuchen zu bewahren. Es wird dabei aber
der Riickschluss abgelehnt, dass NIETZSCHE deshalb quasi automatisch in eine
gewissermallen perspektivisch reformierte Transzendentalphilosophie zuriickfallen
miisste. CLARK wird entgegengehalten, dass NIETZSCHE an unzdhligen Stellen im
veroffentlichten Werk sowie auch im Nachlaf sowohl von einer externen Realitét als
auch von einem in sich abgeschlossenen Perspektivismus spricht (vgl. BORNEDAL,
2005, 6 ff.). Die daraus resultierende Herausforderung fiir BORNEDAL besteht endlich
darin, zu zeigen, wie NIETSZCHE diese beiden auf den ersten Blick unvereinbaren
Positionen vertreten haben konnte, ohne sich zu widersprechen. Dazu skizziert er

relativ zu Beginn seiner Untersuchung die folgende Losung:

»[...] I suggest, that insofar the Human ground is ,falsified’ and ,interpreted’ thanks to
language, with this made conscious and communicable, we are in fact capable of
suspending consciousness and short-circuiting certain components of our mental
system. When we do, we see — as in a blank or empty stare — a muted reality lying there
in presence of itself. In this mode of seeing, we reduce our humanity, and deliberately
approach animal stupidity — which, in the first place, was always ontogenetic residual.
Reading Nietzsche with the ,suspended attention’ of a psychoanalyst, it escapes nobody
that he often displays the temptation and desire to access an ,exterior world” in non-
conscious and pure perception, as what would seem to be the fascinating entrance into
the self-presence of the present.” (ders. 2005, 17)

123



Mit ,,Human ground” ist eine spezifisch menschliche Realitdt gemeint, die in etwa dem
kohidrenztheoretischen Perspektivismus entspricht. Nur bevorzugt BORNEDAL das
Medium der Sprache, die aber dieselben selbstreferenziellen Strukturen aufweist wie
der besagte Perspektivismus. Das Medium der Sprache kann dabei ebenfalls keine
externen Beziige herstellen und konstituiert somit eine geschlossene Welt des
Bewusstseins. Allerdings muss dabei die Vorstellung einer davon unabhingigen
Realitdt nicht aufgegeben werden, solange die Moglichkeit besteht, das Bewusstsein
aussetzen zu lassen (,,suspending consciousness*) und lediglich zu sehen.

Die unabhingig vom Menschen bestehende Realitéit als solche ist also nicht
prinzipiell unzuginglich. Allerdings macht BORNEDAL hierzu eine sehr wichtige
Ergénzung: Denn was der Mensch im direkten Bezug sieht, ist nicht einfach nur die
Realitdt an sich, sondern immer noch das Ergebnis einer spezifisch menschlichen
Visualisierung. Diese nennt er ,,Hyper-Reality* (vgl. 17 ff.). Darin wird ein vollig
chaotischer, gewissermaflen antimenschlicher Urgrund (,,Ur-ground®, ebd.), der sich
zwar wissenschaftlich messen lédsst, aber dennoch unsichtbar ist, optisch kompensiert.
Dementsprechend spricht BORNEDAL auch von zwei verschiedenen Falsifizierungen
der Realitit: ,,In the first case, we ,falsify’ out of intrinsic ontological necessity; in the
second case, we ,falsify’ out of intrinsic psychological necessity.* (27) Zuerst wird also
optisch der Urgrund (,,Ur-ground*) in eine genuin menschliche Hyperrealitit (,,Hyper-
Reality*) transformiert und dann diese Hyperrealitdt noch einmal ins perspektivische
Bewusstsein (,,Human ground”). Worauf es dabei ankommt ist, dass in Hinsicht der
psychologischen  Konstitution des Bewusstseins der  kohédrenztheoretische
Perspektivismus gilt. Diese ist zu unterscheiden von der ontologischen Kompensation,
die zwar auch falsifiziert, allerdings als blo optische Gegebenheit im Verhiltnis zum
perspektivisch, beziehungsweise sprachlich geschlossenen Bewusstsein gleichwohl eine
Realitit jenseits desselben darstellt.

Das Versprechen, dass NIETZSCHE sehr wohl zugleich einen geschlossenen
Perspektivismus und eine davon unabhéngig bestehende Realitit vertreten haben kann,
wird also durch die Unterscheidung eines perspektivisch-bewussten und eines optisch-
unbewussten Blicks eingelost. Wie sich das Verhiltnis dieser beiden modi genau
gestaltet, dazu macht BORNEDAL noch in A silent world diverse Aussagen und
verbindet diese mit hochst relevanten Beobachtungen zu NIETZSCHEs Konzeption des
menschlichen Realitdtsbezuges. Auch wird dabei schon sehr weit reichend
argumentiert, wie genau ein unverstelltes Sehen der Realitdt argumentativ aus dem
sprachlich geschlossenen Bewusstsein heraus erreicht werden kann. Dies alles zielt
allerdings im Kern auf eine philosophische Operationalisierung der Zeit ab, die
BORNEDAL, wie eingangs bereits vorausgeschickt, viel deutlicher in Eternal

Recurrence in Inner-Mental-Life (2006) herausarbeitet.

124



Hierbei setzt BORNEDAL erneut beim Inneren des perspektivischen,
beziehungsweise sprachlichen Bewusstseins an und adressiert von da aus die dufBere
Welt vorerst als unbekanntes X (vgl. 119). Die menschliche Aneignung des Fremden
hat dabei innerhalb eines Interpretationsprozesses statt, der eine sich selbst kreuzende
Bewegung von Innen nach AuBlen und wieder nach Innen beschreibt (,,Loop*; vgl. 114
ff.). Diese im menschlichen Realitdtsbezug vollzogene Schleife hat zwei Phasen die der
perspektivischen und optischen Falsifizierung entsprechen. Bei der perspektivischen
Falsifizierung, beziehungsweise der menschlich-bewussten, sprachlichen Interpretation
des Gegebenen kommt es zu einer Zeit-Verzogerung (auch ,,Time-Delay*), weil der
Akt der Interpretation selbst von einer unmerklichen aber bestimmten Dauer ist
(,,Becoming conscious takes time, but this time is so ,small’ that we fail to notice*;
sieche Zitat unten). Der dekonstruktionistische Schluss, dass das, worauf sich das
Bewusstsein bezieht, ebenfalls wesentlich Interpretiertes sein miisste, stellt sich dabei

erst im Nachhinein ein:

,[...] all interpretation-process take time. They run through processes that involve the
so-called Zeit-Umkehrung or Chronologische Umdrehung; i.e., something entering the
system undergoes an interpretive transformation, is thus being translated — by an
interpretation-machine — into a language we understand, before, finally, it announces
itself as interpreted-being. However in the case of sensations, it announces itself as
presence: implying that interpreted-being disguises itself as present-being. Becoming
conscious takes time, but this time is so ,small’ that we fail to notice. This entire
process stands in contrast to our new formula: in self-repetition of self-presence nothing
takes time;” (141)

Tatsdchlich steht demnach das Gegebene in einem scharfen zeitlichen Kontrast zum
interpretierenden Bewusstsein, der den Schluss desselben auf eine Realitit, die ,auch
nur’ Interpretation ist, unterliuft. Denn im Gegensatz zum interpretierenden
Bewusstsein (,,all interpretation-process take time*) verbraucht das Gegebene in seiner
Selbstpriasenz keine Zeit (,,in self-repetition of self-presence nothing takes time*). Dies
verkennt freilich der kohédrenztheoretische Ansatz, sofern darauf bestanden wird, dass
es nichts aufler dem intern sich vollziehenden Spiel der Interpretationen,
beziehungsweise Perspektiven gebe. Bei dem Versuch, den Akt der Interpretation mit
dessen Gegenstand zur Deckung zu bringen, ist man sich nicht im Klaren dariiber, dass
es bei der interpretierenden Vereinnahmung der Welt durch das Bewusstsein, zu einer
zeitlichen Transformation kommt ("interpretive transformation®). Die Folge ist eine
illegitime Ubertragung sozusagen der Menschen-Zeit in die Welt-Zeit.

Dieser Kontrast ist nidherhin als horizontale und vertikale Dimension der Zeit
spezifiziert (vgl. 136 f.). Dabei stehen das menschliche Bewusstsein und das Gegebene,
worauf es sicht bezieht, gleich einer ,T-Kreuzung’ gegeneinander (vgl. 137). Wihrend
das Bewusstsein in einer horizontalen Dimension der Zeit sich immer nur verzogert auf

die Realitit bezieht, woraus die Vorstellung resultiert, dass auch diese wesentlich

125



Interpretation sei, ist die Realitit selbst einfach nur prisent. Das, was der Mensch sieht,
wenn das Bewusstsein auller Kraft gesetzt ist, ist also in seiner Gegenwirtigkeit zeitlich
ganz anders verfasst und in Folge dessen eben nicht ,auch nur’ Interpretation. In diesem
Sinn beruht der Ubergang vom perspektivischen Sehen (,,my-world*; vgl. 157) zum
optischen (,,the-world*; vgl. ebd.) auf einem Umschalten von Prozess auf
Gleichzeitigkeit. Dieses Umschalten meint auch die oben zitierte Zeit-Umkehrung,
wobei aus der unmittelbaren Prisenz eine stindig verzogerte Représentation wird.

Dies endlich erkldrt auch die Vereinbarkeit einer geschlossenen menschlichen
Perspektivitit innerhalb des Bewusstseins und einer davon unabhéngigen, weil zeitlich
anders verfassten Realitit, in der die Dinge einfach sind, was sie sind (,,L.et us suppose
that we could [...] subtract our temporal impressions of the stone [...] then [...] we
could see (supposedly) the stone for what it is*; 160). Demnach gibt es zwar eine vom
Denken unabhiéngige Realitit, darin besteht im Kern der Kompromiss, sie ist aber
entgegen der Annahme CLARKs kein Kriterium der Wahrheit. Die Moglichkeit des
optischen Realitidtsbezuges ist somit kein Einwand gegen die kohédrenztheoretische
Fassung des menschlichen Denkens. Denn die Evidenz des Sehens der, von der
spezifisch menschlichen Perspektive unabhéngigen, optischen Realitdt kann nicht in
den dadurch falsifizierten Bereich der menschlichen Perspektivitit {ibertragen werden.
Es kann auf der Suche nach Wahrheit also nicht die Relativitit etwa der Sprache durch
die Selbstpriasenz der Natur erkenntnistheoretisch kompensiert werden. In diesem Sinn
kann die Einzigartigkeit eines Prdsenz-Moments innerhalb der ewigen Wiederkunft
auch nicht in das Prédsens der spezifisch menschlichen (teleologischen) Prozessualitit
tibertragen werden.

Dies sind die wichtigsten Aspekte der philosophischen Operationalisierung der
Zeit bei BORNEDAL, die in konzeptioneller Hinsicht weit iiber das hinausgeht, was
sonst in Bezug iiber die Zeitlichkeit in der Philosophie NIETZSCHEs gesagt wird — zum
Beispiel bei STEGMAIER (vgl. oben Vorwort). Wie schon in A silent World konnte auch
in Eternal Recurrence in Inner-Mental-Life nicht auf all die sehr instruktiven Details in
BORNEDALs Lesart eingegangen werden. Allerdings ist fiir die vorliegenden
Untersuchungen ein Aspekt von hervorragender Wichtigkeit. Es handelt sich dabei um
die Adaption der Zeittheorie HUSSERLS.

Um dies erldutern zu konnen, muss ein bestimmtes Verstindnis von Kausalitét
vorausgesetzt werden, dass BORNEDAL in dem Abschnitt , Time-Reversal and
,Delayed’” Perception® (ebd. 119 ff.) zwar auch zu Grunde legt, dem aber keine

gesteigerte Aufmerksamkeit widmet. Die entscheidende Stelle lautet:

,Finally, since the trajectory is linear, chronology and causality is also firmly
established between the outside and the inside; the outside first, the inside second; the
outside is the cause, the inside the effect.” (120)

126



Die Vorstellung der linearen Verbindung zwischen Mensch und Realitdt ist laut
BORNEDAL charakteristisch fiir den Empirismus, der von der folgenden Annahme
ausgeht: ,,sense-material travels from outside to inside along a linear trajectory* (119).
Dabei wird darauf hingewiesen, dass in der philosophischen Diskussion des
menschlichen Realitdtsbezugs die Vorstellung einer kausalen Verbindung zwischen
Mensch und Welt ein grundsitzliches Problem darstellt: Entweder ist dabei die Welt
die Ursache des Bewusstseins (Empirismus: John LOCKE, David HUME) oder das
Bewusstsein die Ursache der Welt (Idealismus: George BERKELEY, SCHOPENHAUER).
Beide Ansitze fithren sozusagen zu einer Entfremdung zwischen dem Inneren und dem
AuBeren. Durch die im Bewusstsein verankerte Kausalitit wird die eigentlich
gleichzeitige optische Prisenz des Gegebenen in die von Vorher zu Nachher,
beziehungsweise von Ursache zu Wirkung verlaufende Zeit umgekehrt. Diese
Umkehrung ist nicht so zu verstehen, daher das Bild einer ,T-Kreuzung’, dass die
horizontale Zeit damit riickwirts von der Zukunft in die Vergangenheit verliefe,
sondern jenseits des dabei zu Grunde liegenden Schemas der Kausalitit als ein
transformativer Ubergang in die vertikale Selbstprisenz der Dinge. Solange diese
zeitliche Differenzierung nicht beriicksichtigt wird, ist der menschliche Realititsbezug
philosophisch zum Scheitern verurteilt.

Das Gegebene ist demnach immer gegenwirtig, was allerdings durch das kausal
operierende Bewusstsein iiberlagert wird. Vor diesem Hintergrund ist endlich auch
BORNEDALs Adaption der HUSSERLschen ,Retention® zu sehen. Vereinfacht
ausgedriickt ist in der ,,Retention* das Vergangene noch anwesend, wihrend sich in der

,Protenion* zugleich bereits die Zukunft anzukiindigen beginnt. Dazu:

»[...] much in Nietzsche’s intuitive understanding of how inner-consciousness
constitutes the world as being, hinges on the combined effect of a ,retentional horizon’
that primordially constitutes the object as meaning-full, and a ,protentional horizon’
that always-already ,interprets’ the object, ahead of this being actually perceived in
conscious perception.” (ebd. 159 f.)

In der Retention vollzieht sich demnach der Akt der Konstitution des menschlichen
Bewusstseins, dessen Auffassung einer konstanten Welt des Seins (,,world as being*)
sich in Hinsicht des Gegebenen immer als verzogert darstellt. Dem in diesem
Realitdtsbezug  Repridsentierten  wird dann  innerhalb des  menschlichen
Interpretationsprozesses Sinn beigelegt. In Hinsicht der Zukunft setzt sich dieser
Interpretationsprozess dann mit Notwendigkeit fort, weil das, was kommt, innerhalb
des Schemas der Kausalitdt nur in Kontinuitit mit dem aufgefasst werden kann, was
war. Das Zukiinftige wird somit immer nach dem Schema des Vergangenen antizipiert
und ausgelegt. Dies ist die Schleife (,,Loop*), die eine fortwihrende Bewegung von

Innen nach AufBen und wieder nach Innen beschreibt. Entscheidend ist endlich, dass in

127



der zeitlichen Konstitution des die Realitit interpretierenden Bewusstseins, dasjenige,
worauf es sich bezieht, und dasjenige, woraufhin es sich entwirft, anwesend ist und es
darin gewissermaflen zwischen Mensch und Welt zu einer prozessual organisierten

Beriihrung kommt.

232

Wiirdigung: Eine neue Sensibilitit fiir die Konzeptionsparameter Raum und Zeit

BORNEDAL begreift seine Interpretation der Philosophie NIETZSCHEs zu Recht als fiir
sich stehende philosophische Ambition, eine eigene universelle logische Begriindung
und Fundierung einer Theorie des Bewusstseins zu liefern (,,universal logical
justification an foundation* (Eternal Recurrence in Inner-Mental-Life; 113). Dieser
Anspruch sowie die damit verbundene Umfassendheit der dazu angestellten
Uberlegungen haben es schwer gemacht, das fiir die vorliegenden Untersuchungen
Relevante  herauszuarbeiten und  gleichzeitig BORNEDALs  philosophische
Eigenstindigkeit zu respektieren. Um dem auch weiterhin gerecht zu werden, muss der
Wiirdigung noch einmal ausdriicklich vorausgeschickt werden, dass BORNEDAL im
Horizont des eigenen Erkenntnisinteresses verstanden wird.

Wir sahen oben, dass BORNEDAL an das traditionelle Problem der theoretischen
NIETZSCHE-Forschung ankniipft, wie NIETZSCHE einerseits sagen kann, dass es keine
Wahrheit gibt, und damit andererseits doch einen eigenartigen Wahrheitsanspruch
aufrechterhalten kann, der dem nicht widerspricht. Zwischen den beiden daraus
resultierenden Lesarten, die kohérenztheoretische der Postmodernen und die
korrespondenztheoretische der Traditionalisten, sucht und findet BORNEDAL einen
ausgesprochen instruktiven Kompromiss. In unserem konzeptionellen Verstindnis
betrachtet, nimmt sich dieser wie folgt aus: Der als Perspektivismus gefasste
relativistische ~ Holismus  ist  insbesondere  der  korrespondeztheoretischen
Transzendentalphilosophie tatsdchlich durch die sich in der Integration ex post
dokumentierende Evidenz {iiberlegen. Denn es gibt keine noch so konzis
prasuppositionierte Erkenntnisbedingung, die nicht im Grunde auf einer kontingenten
Perspektivitit beruhte. Dies macht BORNEDAL gegen konservative Traditionalisten wie
CLARK geltend. Gleichwohl ist der kohédrenztheoretische relativistische Holismus, sei
er bei BORNEDAL nun durch den Begriff der Perspektive, Interpretation oder Sprache
angereichert, aus sich selbst defizitir. BORNEDAL diagnostiziert dabei sehr treffend

. . . . 40 . . . .
einen erkenntnistheoretischen Narzissmus.™ Dies zielt in etwa auf den gleichen

0 BORNEDAL spricht sinngemiB bereits in A Silent World von narzisstischem Selbstbezug (vgl. ebd.; 2 f.)
und in Eternal Recurrence in Inner-Mental-Life von anti-narzisstischer Selbstliebe (vgl. ebd.; 135).
Dabei meint Narzissmus grundsitzlich die theoretische Priorisierung des Selbstbewusstseins um jeden
Preis. Das heifit auch um den Preis der Auienwelt.

128



Vorwurf ab, den wir mit dem strukturellen Solipsismus erhoben haben. Denn nicht nur,
dass im narzisstischen Selbstbezug die intuitive Bekanntschaft der Menschen mit einer
von ihnen unabhiingigen Natur untergeht, die darin gelegene Selbstreferenz ist dariiber
hinaus, dies ist das Zugestindnis an CLARK, tendenziell paradox. Konzeptionell
aufgefasst entspricht diese Paradoxie dem Holismusdilemma.

Was an BORNEDALs Kompromiss besonders interessiert, ist nun die dabei zum
Zuge kommende philosophische Operationalisierung der Zeit. In dieser Hinsicht
vermittelt BORNEDAL nidmlich nicht nur zwischen konservativen Traditionalisten und
postmodernen Dekonstruktionisten, sondern geht da, wo sich beide einig sind, ohne es
freilich zu wissen, einen entscheidenden Schritt weiter. Die Kohirenztheorie und die
Korrespondenztheorie beruhen nidmlich beide auf einer einseitigen Fixierung auf den
Raum und blenden darin das alles entscheidende Moment der Zeit aus. Dies lédsst sich
sehr anschaulich daran festmachen, wie jeweils das Bewusstsein konzipiert wird: Fiir
den Traditionalisten ist vollig unstrittig, dass das Bewusstsein ein geschlossener
Innenraum ist, in dem die AuBenwelt reprisentiert wird. Der Postmoderne wendet
dagegen zunichst mit einigem Recht ein, dass die Vorstellung einer AuBlenwelt eine
Projektion von Innen sei. Wenn man sich dies eingesteht, so der Postmoderne weiter,
dann wird zugleich die rdumliche Vorstellung eines Bewusstseins obsolet, schlieBlich
gibt es dann ja keinen Unterschied mehr zwischen Innen und AufBen. In diesem Schluss
allerdings missverstehen sich die Postmodernen selbst, was deutlich wird, wenn man
BORNEDALs Auffassung eines zeitlich konstituierten Bewusstseins hinzunimmt. In
dieser Hinsicht ist die relativistische Integration ex post zwar bereits ein rudimentérer
Prozess, der die strikt rdumliche Betrachtung der Traditionalisten tatsidchlich ein Stiick
weit unterlduft, dies aber nur in Hinsicht der Selbstvergewisserung des
interpretierenden Bewusstseins. Die Frage ist freilich, warum nur ein Stiick weit?
Warum nur der eine Schritt der Selbstvergewisserung? Warum das abrupte Anhalten im
relativistischen Holismus?

Dies kniipft an unsere Redeweise von einem Oszillationsrand zwischen Innen und
AuBlen an. Der Postmoderne sagt an dieser Stelle, dass das AuBere aufhort zu
existieren, wenn man einmal gezeigt hat, dass es nur eine Projektion des Inneren ist. Er
verkennt oder unterschléigt dabei allerdings, dass es mit dieser einen Integration ex post
nicht getan ist. Vielmehr stellt sich die Frage nach einem AuBeren immer wieder aufs
Neue, was der Postmoderne durch noch so oftes Konstatieren einer bloBen Projektion
von innen doch nicht unterbinden kann. In Anbetracht dieser Schwierigkeit kehrt
BORNEDAL aber nicht einfach wieder zur Korrespondenztheorie zuriick, sondern
verfolgt den Ansatz der Verzeitlichung des rdaumlichen Bewusstseins konsequent
weiter. Dazu weist er zuerst nach, dass die im ewigen Spiel der Interpretationen
implizierte Prozessualitit nur eine horizontale Auffassung von Zeit vorstellt.

Dementsprechend erleben wir bei der ewigen Integration ex post im Oszillationsrand

129



den zeitverzogerten Bezug des Bewusstseins zur AufBenwelt. Genauer: Weil der
Moment, in dem sich das Bewusstsein als interpretierendes Bewusstsein wahrnimmt,
selbst zeitlich ausgedehnt ist, verliert es darin immer wieder das AuBere, dessen habhaft
geworden zu sein, es gerade noch sicher war. Richtig verstanden ist die relativistische
Integration ex post also nichts anderes als BORNEDALs Schleife zwischen Innen Auflen
und Innen.

Die Postmodernen allerdings stellen die ewige Schleife zwischen Innen und
Auflen still, wenn sie den relativistischen Holismus im Sinne einer Kohéirenztheorie
konstatieren. Genau genommen gibt es nidmlich nicht den relativistischen Holismus,
sondern quasi eine endlose Aneinanderreihung relativistischer Holismen. Von hieraus
erschlieft sich endlich, dass das, worauf dieser Interpretationsprozess Bezug nimmt,
nicht in der horizontalen Dimension der Zeit statthat, sondern in der vertikalen. Sprich:
Das Bewusstsein wird der Priasenz des Gegebenen immer fiir einen Augenblick habhaft,
um es dann gleich wieder zu verlieren. Einen Zugang zu dieser Prisenz findet man
nicht im Versuch, die Mechanik des Interpretationsprozesses im relativistischen
Holismus ein fiir allemal festzuhalten, sondern darin, dieselbe fiir einen Moment
aussetzen zu lassen. Dabei ist ,Mechanik’ das entscheidende Stichwort, weil darin das
der Zeitverzogerung zu Grunde liegende Schema der Kausalitédt deutlich wird. Freilich
mochte der Postmoderne dieses Schema ebenfalls auBler Kraft setzen und gibt auch vor,
dies durch das Konzept etwa eines ,Spiels entfesselter Krifte’ zu erreichen, ein autark
funktionierendes dezentrales Verweisungssystem. Allerdings gelingt es ihm nur
bedingt, insofern er dieses Momentum innerhalb des Interpretationsprozesses und also
auch innerhalb der horizontalen Dimension der Zeit sucht. Ein Verlassen dieses Spiels
kdme ihm hingegen wie ein Verrat an der damit gewonnen Immanenz vor. Dabei ist
diese Befiirchtung unberechtigt, da der Ubergang in die vertikale Zeit keine
Transzendierung, sondern vielmehr eine Verinnerlichung und Vertiefung ist.

Die ausgezeichnete Stirke der Argumentation von BORNEDAL liegt ndmlich
darin, dass er in der Lage ist, die Priasenz der Aullenwelt so mit dem relativistischen
Holismus zu verbinden, dass darin die Immanenz und Freiheit eines Spiels der
Perspektiven nicht angetastet wird, sondern vielmehr seine endgiiltige Bestitigung
erfahrt. Erst durch die Vorstellung einer vertikalen Dimension der Zeit wiirde etwa die
bei DERRIDA durchaus vorgesehene unsichtbare Projektionsfliche des besagten Spiels
konkret und dadurch ein solches Denken aus dem Holismusdilemma befreit, ohne dabei
wieder in ein rdumliches Jenseits zuriickzufallen. Denn die Prdsenz des ewigen
Augenblicks in der vertikalen Zeit ist in genau derjenigen komplexen Weise mit dem
Bewusstsein verbunden, die sich in dem Wechsel von Gegenwart und Verborgenheit
bezeugt, den DERRIDA allerdings fiir konstitutiv hilt und ihn damit, ohne es freilich zu
wollen, ebenfalls still stellt. In diesem Sinn widre BORNEDAL durchaus in der Lage,

Postmodernen wie DERRIDA ihre Verlustiangste beziiglich der Immanenz zu nehmen,

130



und dennoch der uralten philosophischen Intuition gerecht zu werden, dass es jenseits
des Bewusstseins eine fiir sich stehende Wirklichkeit gibt. Durch diese Leistung
endlich wird BORNEDAL tatsidchlich dem eigenen Anspruch gerecht, das Verhiltnis
zwischen Mensch und Welt entscheidend weiterentwickelt und darin auch neu fundiert

zu haben.

233

Kritik: Unterschitzung des Reihenfolgenarguments

Vor dem Hintergrund der eben erfolgten Wiirdigung kann die Kritik nur den Charakter
einer Ergdnzung haben, wobei selbst diese Ergiinzung nur insofern berechtigt ist, als
dass sie auf eine konzeptionelle Sichtweise zuriickgeht, die nicht so ohne weiteres mit
derjenigen BORNEDALs gleichgesetzt werden darf. Insofern wird im Folgenden auch
nur ein Aspekt in den Vordergrund geriickt, der bei BORNEDAL etwas unterrepriasentiert
erscheint. Dabei handelt es sich um die Kausalitidt, welche in Zusammenhang mit
BORNEDALs Adaption der HUSSERLschen Zeittheorie am Ende der Ausfithrung in
Abschnitt 11./2.3.1 als so wichtig erachtet wurde. Ferner wird die Kritik an dieser Stelle
auch nicht zu Ende gefiihrt, weil darin bereits das Ergebnis der gesamten vorliegenden
Untersuchungen vorweggenommen zu werden drohte. Im Folgenden wird aber
immerhin die Sichtweise fiir eine Fragestellung erdffnet, die bei BORNEDAL eher am
Rande mitverhandelt wird. Gemeint ist das Reihenfolgenargument, das zur Génze
allerdings erst in Abschnitt IV/3.2 ausgefithrt werden wird. Schenkt man aber
inzwischen der Kausalitit groBere Aufmerksamkeit, dann ergibt sich daraus schon
einmal ein Argument gegen die transzendentalphilosophische Methode des
Priésuppositionierens, das BORNEDAL so vielleicht noch nicht bewusst gewesen ist.

In diesem Sinne wurde bereits bei ABEL die Frage gestellt, welchen theoretischen
Status bei ithm die fundamentalen Wille-zur-Macht-Prozesse haben. Aus Sicht der
vorliegenden Untersuchungen ist dort nicht hinreichend begriindet, warum es sich dabei
nicht auch um einen typisch transzendentalphilosophischen Riickschluss auf das
notwendig Vorauszusetzende handelt. Hier auf die Unhintergehbarkeit des
relativistischen Holismus zu verweisen, ist sicherlich der richtige Weg, reicht aber nicht
aus. An dieser Stelle setzt zwar BORNEDAL ein und fiithrt den Gedanken in Richtung
einer konsequenten philosophischen Operationalisierung der Zeit weiter. Dabei wird
aber ebenfalls nicht ganz genau deutlich, inwiefern der Ubergang von der horizontalen
in die vertikale Dimension der Zeit der Transzendentalphilosophie auch methodisch
zusetzen kann.

Setzen wir also noch einmal beim Vorgang des transzendentalphilosophischen

Préasuppositionierens an. Ein Beispiel: Beim Pridsuppositionieren wird etwa die Realitit

131



dem Denken als dufleres Ding an sich vorausgesetzt. Von da aus gingelt es dann als
unhintergehbare Moglichkeitsbedingung das Bewusstsein und verbietet es, sozusagen
hinter den Schleier der Maya zu blicken. Nun wird etwa von Seiten der
Dekonstruktionisten eingewendet, dass die Vorstellung eines Dings an sich das
Bewusstsein zu Unrecht beherrsche, weil diese schlieSlich selbst erst durch das
Bewusstsein hervorgebracht wurde. Somit wird korrigierend eingegriffen und das
vermeintlich AuBere wieder dem Inneren integriert. Dies ist nun nichts anderes als die
relativistische Integration ex post, wie sie von der Dekonstruktion gegen die
Transzendentalphilosophie in Stellung gebracht wird. Das Ergebnis der Korrektur ist
somit der relativistische Holismus. Die ehedem zum Ding an sich transzendierte
Realitit wire damit wieder immanentisiert.

Obwohl sich hier sogleich die Frage stellt, wie auch noch ein Ausweg aus dem
relativistischen Holismus gefunden werden kann, sollte zuvor gekldrt werden, was
sozusagen in der Transzendentalphilosophie falsch gelaufen ist. Sprich: Welcher Fehler
wird eigentlich korrigiert? Beim Préasuppositionieren wird die Realitdt dem Bewusstsein
als Ding an sich per Riickschluss vorausgesetzt. Dabei entsteht der Anschein, als
wiirden priexistente Bedingungen freigelegt. Betrachtet man aber die tatsdchliche
Reihenfolge der Bewusstseinszustiinde, so stellt sich heraus, dass das Ding an sich eine
Folge des Denkens ist. Die Transzendentalphilosophie basiert also auf einer falschen
Reihenfolge, wenn es Bedingungen wie Ursachen ansetzt, wo es doch nur Folgen,
beziehungsweise Wirkungen sind. Genau hier greift die Integration ex post, indem sie
das zu Unrecht nach aulen Vorausgesetzte wieder nach innen holt.

Mit diesem Wissen stellt sich freilich auch der relativistische Holismus in einem
anderen Licht dar. Schlielich besagt dessen Selbstreferenz nichts anderes, als dass sich
darin das Bewusstsein selbst verursacht. Die Selbstverursachung mit all ihren
solipsistischen Tendenzen und den daraus sich ergeben Problemen ist allerdings in
einer ganz bestimmten Hinsicht auch konstruktiv. Denn durch die Suche nach Ursachen
wird gewissermaBlen der Blick vom Raum in die Zeit umgewendet. Die groB3e Frage gilt
dann nicht mehr der Bedingung, sondern dem Ursprung. Die gesuchte Realitét rangiert
nicht mehr aufen, sondern vorher. Wir sind damit in BORNEDALs horizontaler
Dimension der Zeit angelangt. Dabei besteht das Problem des Realitdtsbezugs ganz im
Sinne des Ubertrags vom Raum in die Zeit darin, dass die AuBenwelt sich dem
Bewusstsein als immer schon vergangen entzieht. Hier nun bringt BORNEDAL den
Hinweis auf HUSSERLs Retention an, wodurch, vorsichtig ausgedriickt, die Vermutung
aufkommt, dass das, was sich fortwdhrend entzieht, mit einiger Plausibilitdt vorher
schon einmal da gewesen sein muss.

Nun darf der Ursprung freilich nicht wieder auf dem Wege der Prisupposition
vorausgesetzt werden, denn sonst wire das wieder Transzendentalphilosophie und also

subtile Weltverneinung. Die Frage ist somit, wie man den immer wieder sich

132



entziechenden Moment, der gleichwohl permanent gegenwirtig ist, zu fassen bekommt,
ohne aufs Neue den oben ausgewiesenen Reihenfolgenfehler zu begehen. Die Antwort
ist hier vergleichsweise einfach: Man muss das der zeitlich linear gerichteten
Reihenfolge zu Grunde liegende Schema auBler Kraft setzen, sprich die Kausalitit. Das
Ergebnis dieser Operation wire freilich der Ubergang in die vertikale Dimension der
Zeit, wo alle Dinge jenseits der kausalen Geschehensabfolge in Selbstprisenz ruhen.
Die Briicke schlidgt hier endlich die ewige Wiederkunft, genauer gesagt, deren
radikale Singularisierungsfunktion. Zwar stellt BORNEDAL einige brillante
Uberlegungen an, wie der Wiederkunftsgedanke den erkenntnistheoretischen
Narzissmus durchbricht und das (perspektivische) Denken mit der Realitdt aussohnt.
Allerdings wird letztlich nicht gekldrt, wie genau der Eingriff der
Singularisierungsfunktion des Wiederkunftgedankens in die Innen/Auflen-Relation
funktioniert. Das allerdings hitte der Kldrung bedurft, wollte man das Problem des

Solipsismus auch in seiner strukturellen Form einer Losung zufiihren.

2.4
Interpretationen zu JGB: Paul van TONGEREN und Laurence LAMPERT

Trotz der Popularitit von NIETZSCHEs JGB, haben sich mit diesem Buch bisher erst
zwel Autoren intensiv, nidmlich in Form einer kommentierenden Monographie,
auseinandergesetzt. Diese sind Paul van TONGEREN (1989) und Laurence LAMPERT
(2001). Abgesehen davon spielt der Text eine entscheidende Rolle in verschiedenen
Untersuchungen, die an JGB ein unabhéngiges thematisches Interesse herantragen. Als
einschldgig wiren hier NEHAMAS (1986), David B. ALLISON (1990) und die schon
mehrmals erwédhnte CLARK zu nennen (1990). Auf diese Auswahl weist jedenfalls
BRUSOTTI in Henning OTTMANNSs Nietzsche-Handbuch (2000, 124) hin. Weitere
Beriicksichtung werden diese Ansitze hier aber aus verschiedenen Griinden nicht
finden: CLARK wurde im Zusammenhang mit BORNEDAL (vgl. oben I1./2.3.1) bereits
behandelt. NEHAMAS Verstidndnis der NIETZSCHEschen Philosophie weicht dagegen so
grundsitzlich von der hier vertretenen Auffassung ab, dass es eine Auseinadersetzung
zu fundamental zu werden drohte. ALLISONs Aufsatz A Diet of Worms (Nietzsche-
Studien 19, 43 ff.) geht auf NIETZSCHEs Verhiltnis zu Martin LUTHERs Rhetorik ein,
was in Hinsicht des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz nichts
Entscheidendes beitrdagt. Im Folgenden wird also nur auf TONGEREN und LAMPERT

eingegangen werden.

133



[i] TONGERENs Buch Die Moral von Nietzsches Moralkritik besteht aus sechs Kapiteln,

die in der Einleitung wie folgt charakterisiert werden:

,Der Verlauf unserer Arbeit lisst sich folgendermallen umreilen: ausgehend von einer
Beschreibung des Gegenstandes von Nietzsches Moralkritik (I) werden wir versuchen,
die Kritik inhaltlich ndher zu bestimmen (II). Aus der inventarisierenden Beschreibung
in Kapitel I treten zur gleichen Zeit zwei mogliche Bestimmungen des gesuchten
moralischen Engagements oder moralischen Ideals der Moralkritik hervor: Ehrlichkeit
oder Wahrhaftigkeit und Vornehmheit. Diese werden in der Folge kritisch untersucht
(III' und 1V), wobei sich zur Interpretation des Begriffs der Vornehmbheit ein
ausfiihrliches Eingehen auf Nietzsches Philosophie vom Willen zur Macht als
notwendig erweisen wird (V). Im letzten Kapitel (VI) wird die Behandlung der
Vornehmheit fortgesetzt und die Arbeit noch einmal zusammengefasst und
abgerundet.“ (TONGEREN, 1989, 10 f.)

In Kapitel I kommt TONGEREN zu dem Schluss, dass es fiir NIETZSCHE viele Moralen
gibt, in II, dass dessen Imperativ darin besteht, den Kampf unter den verschiedenen
Moralen zu steigern, wo es geht. In den Kapiteln III und IV wird dies dann wie im
obigen Zitat angekiindigt an der Tugend der Redlichkeit in Verbindung mit
Vornehmheit festgemacht. Kapitel V kniipft an die schon von HEIDEGGER und
MULLER-LAUTER verhandelte Standardfrage der gesamten Nietzsche-Rezeption an, ob
sich NIETZSCHEs Relativierung der Wahrheit/Realitdt durch die Theorie des Willens
zur Macht nicht im negativen Sinne selbst relativiert. Kapitel VI unternimmt den
Versuch, dieses Problem in der Figur des dionysischen Philosophen, beziehungsweise
im Projekt einer selbstironischen Experimentalphilosophie aufzulsen.

TONGEREN leitet sein Buch, das sich hauptsédchlich mit dem fiinften Hauptstiick
aus JGB ,,zur Naturgeschichte der Moral*“ sowie am Rande mit dem ersten und neunten
befasst, mit einem vielversprechenden Gedanken ein, indem er in Anlehnung an
Aphorismus 344, FW die fundamentale Orientierung der NIETZSCHEschen Moralkritik
in Frage stellt. Damit wird vollig konsequent und zu Recht das Problem verkniipft, wie
eine solch fundamentale Operation {iberhaupt durchfiihrt werden kann: Worauf griindet
sich der ,,radikale Anspruch der Kritik** (vgl., ebd.)? Sprich: Auf welchem Grund steht
wiederum die Kritik jeglichen Grundes? Leider werden diese aullerordentlich
instruktiven Fragen dann aber nicht mit letzter theoretischer Konsequenz
weiterverfolgt. Ohne die darin angelegte konzeptionelle Problematik weiter zu
reflektieren, wird zu der Frage nach den ,,Motiven der Kritik*, beziehungsweise nach
der Moral, die noch hinter NIETZSCHEs Moralkritik steht, umgeschwenkt. Dies ist eine
wenn auch interessante und fiir die NIETZSCHE-Forschung wichtige Fragestellung,
insgesamt aber doch eine solche zweiten Ranges. Denn solange nicht geklirt ist, wie
tiberhaupt die Moral sich selbst zum Gegenstand haben kann (oder auch nicht), das

heifft, inwiefern die Moralkritik selbst jenseits der Moral steht, beziehungsweise der

134



Versuch einer Moralkritik von vornherein zum Scheitern verurteilt ist, bleiben alle
inhaltlichen Untersuchungen der NIETZSCHEschen Moral unbefriedigendes Stiickwerk.

Was JGB selbst sowie dessen Aufbau angeht, so vertritt TONGEREN die Meinung,
dass die Moral das zentrale Thema des Buches sei und verbindet dies mit dem Hinweis
auf eine angebliche ,,Achsenfunktion® (vgl. ebd., 47 f.) des fiinften Hauptstiicks. Aus
noch zu nennenden Griinden (III./1.2) schlieBen sich die vorliegenden Untersuchungen
der dagegen von STRAUSS (1983) plausibel dargestellten und von LAMPERT
tibernommenen Unterteilung an, welche die Hauptstiicke eins bis drei sowie fiinf bis
neun als Einheiten versteht, die durch eine Zisur in Hauptstiick vier voneinander
getrennt werden (vgl. unten III./1.). Fiinf wére dann nicht das zentrale Kapitel, sondern
der Auftakt des zweiten Teils nach der Zisur in vier. Dann wire die Moral in
Hauptstiick fiinf eine Antwort auf die in Hauptstiick drei aufgeworfene Frage nach der
Verantwortung des Philosophen und spielte zwar auch eine hervorgehobene Rolle, hitte
aber keine ,,Achsenfunktion®.

Insgesamt macht TONGERENs Buch einen starken Eindruck, wenn es um die
Rekonstruktion von Zusammenhédngen aus dem Text geht. Dariiber hinaus wird der
ganze folgende, scharfsinnige Fragenkatalog zwar aufgeschlagen, bleibt aber

weitgehend unabgearbeitet:

,Inzwischen haben wir gesehen, dass dasjenige, was die Bedeutung dieser Kategorie
[gemeint ist der der Wille zur Macht; Anm.d.A.] darstellt, der Kampf, durchaus ein
iiberdeutliches und allenthalben vorkommendes Motiv [...] bildet. Vielleicht sollten wir
sagen, dass der grundsitzliche Charakter dieses Kampfes Meta-Bemerkungen iiber
[kursiv im Original, Anm.d.A.] den Kampf eigentlich unmoglich macht, jedenfalls
insoweit, als sie nicht selbst wiederum an [kursiv im Original, Anm.d.A.] diesem
Kampf teilhaben.* (ebd., 210)

Alles, was TONGEREN dem noch hinzufiigen hat, ist dies:

,Die metaphysische These von der Wirklichkeit als Kampf von Willen zur Macht,
derzufolge jede Gestalt der Wirklichkeit eine voriibergehende Position in diesem
Kampf ist, erwies sich als problematisch, wenn sie auf sich selbst bezogen wurde. Der
fundamentale moralische Imperativ, der die Bejahung und die Realisierung des
Kampfes im eigenen Leben fordert, entbehrte durch das Fehlen eines felos [kursiv im
Original, Anm.d.A.] ebendieses Kampfes einer festen Grundlage und fiihrte tiberdies zu
der Schwierigkeit, dal das Engagement fiir [kursiv im Original, Anm.d.A.] den Kampf
zu einem Engagement in [kursiv im Original, Anm.d.A.] dem Kampf verpflichtet, das
jedoch dem ersten Engagement widerstreitet; schlieBlich erwies sich die dullerste
Konsequenz eines Zerfallens in einander widerstreitender Engagements als ein
menschenunmogliches Ideal. (ebd., 248)

Die Frage nach dem Paradox der Selbstreferenz, vorgetragen in einer konzeptionell

konnotierten Sprechweise (,iiber’. ,fiir’ und ,in’ etc.), wire fiir die vorliegenden

135



Untersuchungen natiirlich von allerhochstem Interesse. Leider bleibt es aber bei dem
Festhalten von Diskrepanzen der NIETZSCHEschen Theorie. Damit muss TONGERENs
Interpretation trotz aller aufschlussreichen Ausfithrungen zu JGB der Vorwurf gemacht
werden, hinter das von HEIDEGGER angesetzte theoretische Niveau zuriickzufallen, von
dem die sich auch aus NIETZSCHEs Moralkritik ergebende allgemeine
Begriindungsproblematik, = beziehungsweise, = konzeptionell =~ gesprochen,  die
Schwierigkeit des Holismusdilemmas bereits sehr viel priziser herausgearbeitet und

beantwortet wurde.

[ii] LAMPERTs Buch Nietzsche’s Task. An Interpretation of Beyond Good and Evil ist
wie der Untertitel verriit eine Interpretation von JGB als Ganzes, die sich im Aufbau
exakt an den Originaltext hilt. Besonders wertvoll daran ist die groe Sensibilitit fiir

die informelle Struktur des Buchs sowie seiner einzelnen Hauptstiicke:

,Beyond Good and Evil is a book in nine parts, but, as Leo Strauss observed, it has two
main divisions separated by an interlude of ,Epigrams and interludes’ and framed by a
,Preface’ and an ,Aftersong.” The first division, chapters 1-3, deals with philosophy and
religion; the second division, chapters 5-9, deals with morals and politics. Each of the
nine chapters (with the possible exception of chapter 4) is composed as a coherent
whole, offering an argument more latent than manifest but an argument that must be
appreciated if Nietzsche’s deepest aim is to appreciated. [...] The individual sections
within the chapters receive their specific gravity from their location in the unfolding
argument and from their contribution to it. But not only the chapters unfold as coherent
arguments; so to do the two divisions [...]. And finally, the whole book is a coherent
argument that never lets up: what is discovered about philosophy and religion, about
what can be known and what might be believed, necessarily assigns the philosopher a
monumental task or responsibility with respect to morals and politics.” (LAMPERT,
2001, 6 f.)

Eine ganz ausgezeichnete Stérke ist also LAMPERTs Sinn fiir die Komposition von JGB.
In der Rekonstruktion der Anordnung der einzelnen Aphorismen liegt der einzigartige
Wert seiner Arbeit. Interessant und generell sehr wichtig, aber vor dem Hintergrund der
hier aufgeworfenen Fragestellung zweitrangig, ist dagegen die eigentliche inhaltliche
Interpretation, die von Anfang an auf praktisch-politische Aspekte STRAUSSscher
Prigung abstellt, in deren Sinn JGB konsequent gelesen wird.

In der Einleitung (ebd., 1 ff.) stellt LAMPERT seiner Exegese vier zentrale
Gedanken voran, welche die Grunddeterminanten seiner Interpretation vorstellen:
Erstens ist Philosophie dadurch charakterisiert, dass darin das Ganze entworfen wird, so
dass davon ausgehend bestimmt werden kann, wie der Mensch als ein Teil desselben zu
leben habe (,,Philosophy*; ebd., 1 f.). Zweitens ist in diesem Sinn die theoretische
Philosophie zuletzt immer praktisch, beziehungsweise politisch ausgerichtet (,,Political

Philosophy*; ebd., 2 ff.). Drittens verbirgt sich hinter dieser Ausrichtung im Sinne einer

136



Maske ein esoterischer Kern, den preiszugeben sich ein Philosoph wie NIETZSCHE
vorbehilt (,,Esotericism®; ebd., 4 f.). Viertens konzentriert sich die praktisch-politische
Ausrichtung bei NIETZSCHE, dessen Aufgabe (,.task*), auf die Erschaffung des freien
Geistes (,,free mind*; ebd., 5 f.).

JGB wird dabei in seinem neinsagend-exoterischen Charakter darauf festgelegt,
eine Gegenposition zu PLATON mit allerdings dem gleichen oder dhnlichen Programm
zu entwerfen (,,Anti-Platonic in it’s philosophy, Beyond Good and Evil as a school for
the gentleman is Platonic in the scope and aim of is philosophical politics.*; ebd., 3).
Obwohl dies durchaus nicht falsch ist, bringt diese Perspektive eine ziemliche
Verengung der thematischen Vielfalt mit sich und wird so der konzeptionellen
Komplexitit von JGB nicht gerecht.

LAMPERT spricht theoretische Problemstellungen allerhdchstens gleichsam aus
der Ferne an, um sich in der Hauptsache auf eine inhaltliche Gesamtinterpretation zu
konzentrieren. Dieser klar umrissene und bis zuletzt durchgehaltene Rahmen entlastet
dessen Untersuchung von dem argumentativen Druck, den sich TONGEREN zwar
durchaus bemerkenswerter Weise ausgesetzt hat. LAMPERTs problematisch
vergleichsweise bescheidener aber hervorragend umgesetzter Anspruch, lediglich eine
plausible Lesart vorzustellen, ist auch eine willkommene Erleichterung fiir den Leser,
dem fiir die Lektiire in Aussicht gestellt wird, sich iiber die Komposition von JGB als
Einheit Aufschluss verschaffen zu konnen. Diese Erwartungshaltung wird an so gut wie
keiner Stelle enttduscht. In dieser Hinsicht ist zuletzt noch anzumerken, dass die
vorliegende Arbeit fiir die im dritten Kapitel folgende Analyse LAMPERT eine Menge
verdankt, insbesondere bei der Gruppierung von Aphorismen innerhalb der einzelnen

Hauptstiicke.

137



III.

Textanalyse

1.
Aufbau und Inhalt von JGB

Die hier vorgelegte Interpretation von JGB bezieht sich nicht auf das gesamte Buch,
sondern lediglich auf den theoretischen Kern, der von NIETZSCHE in den Hauptstiicken
eins und zwei vorgetragen wird. Weil sich die Interpretation, wie im Methodenteil
bereits klargestellt wurde, nicht iiber den Rand einer soliden Textbasis hinaus bewegen
soll, erheben die Ausfithrungen iiber den Gesamtaufbau des Buchs auch keinen
Anspruch, philologisch prézise zu sein. Stattdessen geht es auch hier, wie schon bei
EH, um eine heuristische Anndherung an den Primirtext, der nicht isoliert betrachtet
werden darf, wenn er denn richtig, das hei3t im Sinne NIETZSCHESs, verstanden werden

soll.

[1]] Zunéchst der Hinweis auf einige Kompositionsmuster in JGB, die sich in vielen
Variationen sowie im GroBen als auch im Kleinen immer aufs Neue zu wiederholen
scheinen. NIETZSCHE baut seine Gedanken, abgesehen von den vielfachen virtuosen
Variationen, in der Mehrzahl nach einem bestimmten Muster auf, dessen Prototyp jeder
NIETZSCHE-Leser aus dem Stiick ,,Von den drei Verwandlungen* aus Za kennt (vgl.
KSA, 4, Za, 29 {f.). Diese Passage iiber die Transformation des Geistes vom Kamel
zum Lowen und Kind ist so oft und unterschiedlich interpretiert worden wie kaum eine
zweite.*! Darauf brauchen wir hier aber nicht einzugehen, weil es nur um die ganz
offensichtliche Grundstruktur dieses Zyklus geht, ndmlich das Ankniipfen an eine
bestehende Ordnung, die Steigerung ihrer Grundmotive ins Chaotische, wonach zuletzt
aus der Zerstorung etwas Neues abgeleitet wird. Auch in JGB findet sich dieses
Grundmuster. Ein hervorragendes Beispiel in diesem Sinn sind die ersten drei
Hauptstiicke: Das erste Hauptstiick ,,Von den Vorurtheilen der Philosophen* setzt, wie
es der Titel verrit, bei den iiberkommenen, unhinterfragten, dogmatischen Ansichten
der zeitgenossischen Philosophie an, die dann variiert werden, um im zweiten
Hauptstiick in der ebenso harten wie nach humanistischen MaBstidben zerstorerischen
Perspektive des Willens zur Macht aufgeldst zu werden. Erst im dritten Hauptstiick
wichst aus diesem chaotischen Boden eine Bejahung des Lebens, die alles ,,s0 wie
es war und ist, wieder haben will* (Aph. 56; vgl. 5,75, 4 f.).

4 »~Zarathustra bleibt, trotz der letzten Verwandlung (Teil IV), die bloss eine Scheinmetamorphose ist, im
Lowenstadium stecken. Dieses fragwiirdige Urteil spricht Peter GASSER (1993, 76). Es soll ein Beispiel
dafiir abgeben, welche Schwierigkeiten die einfache dialektische Oberfldche, die NIETZSCHE in den drei
Verwandlungen anbietet, mit sich bringt.

138



Bedingt lédsst sich dieser Zyklus auch auf das Buch JGB insgesamt iibertragen,
zumindest insofern der zweite Teil (die Hauptstiicke fiinf bis neun) verschiedene
zeitgemiBe Themen aufgreift und darin das Grundmotiv der Distanz bis zur
Destruktion variiert. Das Neue, wohin diese neinsagenden Umwilzungen fithren, wire
dann die jasagende Philosophie in Za, zu deren Lektiire der Schluss von JGB ,,Aus
hohen Bergen. Nachgesang® (vgl. 5, 241 ff.) einladt. Dabei ist das Schema des
Zerstorung/Schopfungs-Zyklus keine Schablone, die in NIETZSCHEs Werk immer
wieder mechanisch abgearbeitet wiirde. Aber es lassen sich doch verschiedentlich
verwandte Bewegungen vom Alten iiber das Chaos zum Neuen feststellten. Das gilt
nicht nur fiir die Anordnung der Kapitel oder die Rolle von JGB im Gesamtwerk,
sondern auch fiir die Gruppierung von Aphorismen. Besonders deutlich lésst sich dies
am Zentrum des ersten Teils ablesen, das sich im zweiten Hauptstiick iiber die
Aphorismen 33 bis 41 erstreckt. Den Anfang macht ein volliger Erkenntnispessimismus

in Aphorismus 34:

,Auf welchen Standpunkt der Philosophie man sich heute auch stellen mag: von jeder
Stelle aus gesehn ist die Irrthiimlichkeit der Welt, in der wir zu leben glauben,
das Sicherste und Festeste, dessen unser Auge noch habhaft werden kann [...]* (5, 52,
16 ff.)

Dann folgt in Aphorismus 36 die Auflosung aller iiberkommenen philosophischen
Formen im Willen zur Macht, der aber zugleich auch etwas Neues darstellt, von woher
dann iiber Aphorismus 39, wo von einer ,,Entdeckung gewisser Theile der Wahrheit*
(vgl. 5, 57, 5 f.) die Rede ist, zu der Freiheit des Geistes als ,,Unabhingigkeit” in 40
(vgl. 5, 59, 22) iibergeleitet wird. Ohne hier schon zuviel vorweg zu nehmen, stellt
dieses sich um die Aphorismen 34, 36 und 39 formierende Triptychon eine Bewegung
vor, die von der Tradition der Wahrheitssuche herkommt, diese in Form der
intellektuellen Redlichkeit und Grausamkeit gegen das eigene Selbst variiert und bis
zum Pessimismus steigert, daraus die Formel des Willens zur Macht gewinnt, die
schlieBlich den Boden fiir das Wachstum einer neuen Freiheit in NIETZSCHEs Sinn
bereitet.

Die drei Phasen des Zerstorung/Schopfungs-Zyklus finden sich aber nicht nur in
der Anordnung von Biichern, Kapiteln oder Aphorismen, sondern auch im Binnen-
Aufbau der Aphorismen selbst, wofiir als gutes Beispiel die Vorrede zu nennen wire.
Hier beginnt NIETZSCHE bei der ,,Dogmatik* (vgl. 5, 11, 2 ff.) und bezieht alles auf
eine vornehmlich destruktive Kritik des ,,Platonismus in Europa® (vgl. 5, 12, 14),
wonach die abendlindische Kultur ein einziger groBer Alptraum (,,Alpdruck®; vgl. 5,
12, 19) sei, der die Menschheit klein gehalten habe. Endlich ist der Kampf gegen den

Platonismus aber auch ein Stimulans zu einer ,,Spannung® (vgl. 5, 12, 34), die darauf

139



hoffen lésst, dass die Menschheit in der Zukunft nach groBeren ,,Ziele[n]* (vgl. 5, 13,

16) streben moge.

[ii]] Abgesehen davon, dass dem Zyklischen in NIETZSCHEs Denken eine spezielle
theoretische Relevanz zukommt (vgl. unten IV./2.2), gibt es auch eine stilistische
Relevanz, die im Vorfeld anzusprechen uns hilft, gewissermaflen den narrativen
Rhythmus von JGB besser nachempfinden zu konnen. In dieser Hinsicht haben die drei
Phasen des Zerstorung/Schopfungs-Zyklus ein Vorbild im antiken Drama, worauf auch
LAMPERT (vgl. 2000, 6 f.) hinweist.

Im Groben bedeutet das, dass sich NIETZSCHEs Ausfiihrungen in der kleinsten
Einheit immer dramatisch als Hauptteil, Hohepunkt und Schluss lesen lassen.
Bekanntlich besteht das klassische Drama in fiinf Akten aus den Elementen Exposition,
erregendem Moment und Ansteigen der Handlung, Hohepunkt, Peripetie und/oder
retardierendem Moment sowie einer Pointe, beziehungsweise Auflosung/Katastrophe.
Fiir uns, die wir NIETZSCHE nicht nur detailliert zu lesen, sondern dariiber hinaus die
Anordnung der Aphorismen und Kapitel zu entschliisseln haben, bedeutet das
anzuerkennen, dass dieser seine Ausfithrungen nicht immer geradlinig entwickelt,
sondern kompositorisch und vor allem auch inszenatorisch kalkulierte Umwege geht.42
Eine bestimmte Aussage kann zum Beispiel, um Spannung zu erzeugen, gleichsam auf
eine falsche Fihrte locken, weil NIETZSCHE den Effekt zu erzeugen beabsichtigt, dass
dem Leser/Akteur dadurch sozusagen von selbst die Augen iiber etwas aufgehen. Ein
Beispiel hierfiir wire etwa das von Anfang an sehr antiplatonistisch intonierte erste
Hauptstiick, das eine klare Tendenz gegen die groBe Metaphysik aufweist, wodurch

sich moderne Positivisten bestitigt fithlen konnten. Diese Hoffnung wird allerdings in

> NIETZSCHE wollte in dem oben genannten Sinn geduldig gelesen werden. Denn wie auch nur derjenige,
der einer Handlung geduldig zu folgen weif}, die Pointe am Ende richtig verstehen kann, so kann auch
nur derjenige Leser/Akteur nachvollziehen, auf was NIETZSCHEs Philosophie hinaus will, der sich die
Miihe macht, jeden Gedanken im Detail nachzuvollziehen. Vgl. KSA, 3, M, 17: ,— Zuletzt aber: wozu
miissten wir Das, was wir sind, was wir wollen und nicht wollen, so laut und mit solchem Eifer sagen?
Sehen wir es kilter, ferner, kliiger, hoher an, sagen wir es, wie es unter uns gesagt werden darf, so
heimlich, dass alle Welt es tiberhort, dass alle Welt uns iiberhort! Vor Allem sagen wir es langsam...
Diese Vorrede kommt spit, aber nicht zu spit, was liegt im Grunde an fiinf, sechs Jahren? Ein solches
Buch, ein solches Problem hat keine Eile; iiberdies sind wir Beide Freunde des lento, ich ebensowohl als
mein Buch. Man ist nicht umsonst Philologe gewesen, man ist es vielleicht noch, das will sagen, ein
Lehrer des langsamen Lesens: — endlich schreibt man auch langsam. Jetzt gehort es nicht nur zu meinen
Gewohnheiten, sondern auch zu meinem Geschmacke — einem boshaften Geschmacke vielleicht? —
Nichts mehr zu schreiben, womit nicht jede Art Mensch, die ,Eile hat’, zur Verzweiflung gebracht wird.
Philologie ndmlich ist jene ehrwiirdige Kunst, welche von ihrem Verehrer vor Allem Eins heischt, bei
Seite gehn, sich Zeit lassen, still werden, langsam werden —, als eine Goldschmiedekunst und —
kennerschaft des Wortes, die lauter feine vorsichtige Arbeit abzuthun hat und Nichts erreicht, wenn
sie es nicht lento erreicht. Gerade damit aber ist sie heute nothiger als je, gerade dadurch zieht sie und
bezaubert sie uns am stdrksten, mitten in einem Zeitalter der ,Arbeit’, will sagen: der Hast, der
unanstindigen und schwitzenden Eilfertigkeit, das mit Allem gleich ,fertig werden’ will, auch mit jedem
alten und neuen Buche: — sie selbst wird nicht so leicht irgend womit fertig, sie lehrt gut lesen, das
heisst langsam, tief, riick- und vorsichtig, mit Hintergedanken, mit offen gelassenen Thiiren, mit zarten
Fingern und Augen lesen... Meine geduldigen Freunde, dies Buch wiinscht sich nur vollkommene Leser
und Philologen: lernt mich gut lesen! —

140



den Aphorismen 10 und 14 eher unvermittelt zerstort, wo NIETZSCHE erstens gegen die
,Lappenhaftigkeit aller dieser Wirklichkeits-Philosophaster (vgl. 5, 23, 33 f.) schimpft
und andererseits wiedererwartend fiir PLATON Partei ergreift, wenn er dessen
Philosophie gegeniiber Physik und Darwinismus als ,,vornehm* kennzeichnet (vgl. 5,
28, 27). Keine kleine Wiirdigung in einem Buch, das auf die Frage ,,was ist vornehm?*
hinausliuft.

Bevor wir mit dem Rhythmus des dreiphasigen Zerstorung/Schopfungs-Zyklus
samt dramaturgischer Dimension im Hinterkopf mit der Lektiire des Textes beginnen,
soll noch auf dessen schon angekiindigte besondere theoretische Relevanz hingewiesen
werden. Grundsitzlich diirfte klar sein, dass der dramaturgische Stil Hand in Hand mit
dem oben in Bezug auf EH schon angedeuteten ,iterativen Erkenntnisprozess’ geht.
NIETZSCHEs Kernaussagen werden minutios inszeniert, weshalb sie sich nur schwer
oder vielmehr gar nicht in Lehrsitzen auf einen Nenner bringen lassen, ohne Gefahr zu
laufen, missverstanden zu werden. Die pointierten Erkenntnisgehalte schweben also nie
im gleichsam luftleeren Raum und lassen sich ad hoc greifen, sondern ergeben sich
ausschlieBlich in Bezug auf ihr unmittelbares und mittelbares Umfeld. Dazu gehort der
Strang, aus dem die Handlung hervorgegangen ist, beziehungsweise der
Ankniipfungspunkt, von dem her der Handlungsstrang seinen Ausgang nimmt. In
theoretischer Hinsicht ist dies in JGB ganz eindeutig die Zwei-Welten-Metaphysik des
christlich-populdren Platonismus, genauer das Problem der Gegensitze. Denken wir
uns dieses Problem in drei Phasen: Ankniipfung an die Gegensitze, chaotische
Uberzeichnung der Gegensiitze, konstruktive Uberwindung der Gegensitze. Beim
christlich-populédren Platonismus holt NIETZSCHE seine Leser sozusagen ab, indem er
an dadurch pridestinierte Vorurteile ankniipft wie etwa die Gegensitze der Werte Gut
und Bose. Dann stellt er den Gegensitzen der Werte eine Art Kontinuum gegeniiber, in

dem es keine klaren Unterscheidungen, sondern nur unzihlige Uberginge gibt:

»Seien wir nicht undankbar gegen sie [die Dogmatiker; Anm.d.A.], so gewiss es auch
zugestanden werden muss, dass der schlimmste, langwierigste und gefihrlichste aller
Irrthiimer bisher ein Dogmatiker-Irrthum gewesen ist, ndmlich Plato's Erfindung vom
reinen Geiste und vom Guten an sich. [...] Es hiess allerdings die Wahrheit auf den
Kopf stellen und das Perspektivische, die Grundbedingung alles Lebens, selber
verleugnen, so vom Geiste und vom Guten zu reden, wie Platon gethan hat [...]* (5, 12,
14 ff.)

Damit beginnt die Chaotisierung des platonistischen Grundmotivs, denn selbst die
Alternative metaphysische Reinheit an sich (Dualismus) vs. perspektivisches Leben
(Monismus) stellt noch einen Gegensatz vor. Somit wird der Akteur gendtigt, noch das
Jenseits dieses Gegensatzes zwischen Dualismus und Monismus zu denken — dies
wohlgemerkt ohne wieder einen neuen Gegensatz, beziehungsweise Dualismus zu

konstituieren.

141



Dies vorzustellen ist eine unlosbare und widerspriichliche Aufgabe, die den
potentiellen Leser/Akteur schnell in einen erkenntnispessimistischen Relativismus
verwickelt. Just in dem Moment, wo das Ausmal} der Konfusion am GroBten ist,
nimlich zu Beginn des schon erwidhnten Aphorismus 34, reicht NIETZSCHE dem
gleichsam im Strudel der Orientierungslosigkeit treibenden Leser/Akteur einen
rettenden Ast, an dem entlang er sich — im Bilde gesprochen — an neues Land ziehen
kann. Etwas Neues also, das groBBer und stédrker ist als das Alte. Damit soll gesagt sein,
dass der dreiphasige Zerstorung/Schopfungs-Zyklus gerade vor dem Hintergrund des
Titels des Hauptwerks und Primértextes ,,Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer
Philosophie der Zukunft“ in theoretischer Hinsicht durchaus so etwas wie eine
Dialektik enthélt, die an entscheidender Stelle zu einem Ort fiihrt, der dem
Leser/Akteur in fast allen Werken NIETZSCHEs begegnet, ndmlich in die besagte
vollige Orientierungslosigkeit. Dies ist aber nicht das Ergebnis der Philosophie
NIETZSCHES, sondern nur eine Phase, weshalb etwa der damit verbundene Relativismus
nicht isoliert und als letztes Wort genommen werden darf. Dies alles wird bereits im
Vorfeld erwihnt, weil viele theoretische Aspekte, auf die es bei einer konzeptionellen
Lektiire ankommt, erst vor dem Hintergrund dieser grundlegenden Zusammenhinge
zum Vorschein kommen konnen. Denn NIETZSCHEs Philosophie ist auch in ihren

dediziert theoretischen Gehalten dramaturgisch strukturiert und praktisch pointiert.

1.1
Titel, ,,Vorrede* und ,,Nachgesang*

NIETZSCHEs Vorreden und Vorworte gehdren zu den gewinnbringendsten
philosophischen Texten iiberhaupt. Das gilt auch fiir den Auftakt von JGB. Viel von
dem, worauf die Dramaturgie des gesamten Buches und somit auch der theoretische
Kern in den ersten beiden Hauptstiicken ausgerichtet sind, findet sich bereits in der
Vorrede. Eine detaillierte Analyse derselben wiirde also zu viele essenzielle Aspekte
auf einmal zu Tage fordern. Deshalb werden sich die Untersuchungen vorerst nur
innerhalb der konzeptionellen Betrachtung bewegen, die wir ohnehin als speziellen
Fokus zu Grunde legen, und sich nur auf die Hauptaspekte beschrinken, die da wiren:
,Dogmatik* (vgl. 5, 11, 3 ff.) als ,,unbedingte Philosophen-Bauwerke* (vgl. 5, 11, 19)
auf dem ,,Grundstein* (vgl. 5, 11, 18) des ,,Subjekt-Aberglaubens* (vgl. 5, 11, 22) und
,Plato’s Erfindung vom reinen Geiste und vom Guten an sich® (vgl. 5, 12, 18) zu
Lasten des ,,Perspektivischen als ,,Grundbedingung alles Lebens* (vgl. 5, 12, 24 f.).
Bevor dieser Corpus auseinandergesetzt wird, ist aber noch auf den Titel einzugehen.

In  Anlehnung an die  Kompositionsstruktur ~ eines  dreiphasigen

Zerstorung/Schopfungs-Zyklus wurde bereits angedeutet, dass der Titel von JGB eine

142



Dialektik impliziert, an der entlang die Gedankenentwicklung der ersten zwei,
beziehungsweise drei Hauptstiicke verlduft. Auch hier werden wieder, um der
Einfachheit Willen, einige sehr grundsitzliche Uberlegungen den Anfang machen:
Erstens, der Titel ,,JJenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft*
besagt, dass es einen Ort gibt, der sich dadurch auszeichnet, dass es dort grundsitzlich
keine Gegensitze wie etwa Gut und Bose gibt. Ferner liegt dieser Ort in der Zukunft,
also ,nach’ dem im Hier und Jetzt vorherrschenden Gut und Bose. Dies kann man sich
denken, ohne auch nur eine Zeile des Buchs gelesen zu haben, und NIETZSCHE, der an
diesem Titel lang herumexperimentiert hat,*> wird sich dessen bewusst gewesen sein.
Mit anderen Worten: NIETZSCHE war sich mit Sicherheit im Klaren dariiber, dass der
Begriff ,Jenseits* die Frage ,Wo0?’, das heilit ,An welchem Ort?’, provoziert und der
Begriff ,,Zukunft* die Frage ,Wann?’, das heift ,zu welcher Zeit’. Wenn man zudem
davon ausgeht, dass Raum und Zeit die beiden zentralen philosophischen
Konzeptionsparameter sind, erscheint der besagte Titel in einem besonders
interessanten Licht.

Zuriick zum philosophischen Corpus der Vorrede. NIETZSCHE macht hier
zunéchst das Problem der ,,Dogmatik®, von der zu Anfang vermehrt die Rede ist, ganz
konkret am ,,Seelen-Aberglauben®, beziehungsweise ,,Subjekt- und Ich-Aberglauben
fest. Denn das Subjekt ist nicht einfach nur ein beliebiges Dogma, sondern der
,,Grundstein* auf dem PLATON und seine Nachfolger, so NIETZSCHE, ihre ,,unbedingten

Philosophen-Bauwerke* aufgebaut haben:

»[...] und die Zeit ist vielleicht sehr nahe, wo man wieder und wieder begreifen wird,
was eigentlich schon ausgereicht hat, um den Grundstein zu solchen erhabenen und
unbedingten Philosophen-Bauwerken abzugeben, welche die Dogmatiker bisher
aufbauten, — irgend ein Volks-Aberglaube aus unvordenklicher Zeit (wie der Seelen-
Aberglaube, der als Subjekt- und Ich-Aberglaube auch heute noch nicht aufgehort hat,
Unfug zu stiften) [...]“ (5, 11, 16 ff.)

Dariiber hinaus wird die Vorrede zweitens von der Gegeniiberstellung zwischen
Platonismus und Perspektivismus beherrscht. Dazu noch einmal die entsprechende

Passage:

»deien wir nicht undankbar gegen sie, so gewiss es auch zugestanden werden muss,
dass der schlimmste, langwierigste und geféahrlichste aller Irrthiimer bisher ein
Dogmatiker-Irrthum gewesen ist, ndmlich Plato's Erfindung vom reinen Geiste und
vom Guten an sich. [...] Es hiess allerdings die Wahrheit auf den Kopf stellen und das
Perspektivische, die Grundbedingung alles Lebens, selber verleugnen, so vom
Geiste und vom Guten zu reden, wie Plato gethan hat [...]* (5, 12, 14 ff.)

“ Vgl. Colli, KSA 14, S. 346: ,Zum Titel vgl. Bd. 11, 25 [238. 490. 500]; 26 [426]; 34 [1]; 35 [84]; 36
[1]; 40 [ 45. 48]; 41 [1]

143



Nimmt man den Gedanken des Gegensatzes von Dogmatismus und Perspektivismus
einmal als Ausgangsfigur, wobei der Gegensatz von Gut und Bose freilich in den
Dogmatismus gehort, demzufolge mit dem Jenseits der Perspektivismus adressiert
wiirde, dann ist das Subjekt gleichsam die Schnittstelle zwischen diesen beiden
Sphéren. Das heilit, wer aus dem Dogmatismus heraus in den Perspektivismus hinein
mochte, dessen Weg fiihrt iiber das Subjekt, oder besser, dem wird der Weg durch das
Subjekt versperrt. Erinnern wir uns hier an die konzeptionelle Dialektik, der zufolge der
Titel einen Ort zu denken aufgibt, der jenseits der Gegensitze liegt, ohne dabei selbst
wieder einen Gegensatz zu konstituieren. Wohin das fiihrt, wird deutlich, wenn man die
Erzihlkurve ansieht, die JGB insgesamt aufspannt: Im Vorwort beschwort NIETZSCHE
im letzten Satz die Spannung eines Bogens, mit der man den Pfeil der Menschheit nach

den fernsten Zielen schiefen kann:

,»[...] wir haben sie noch, die ganze Noth des Geistes und die ganze Spannung seines
Bogens! Und vielleicht auch den Pfeil, die Aufgabe, wer weiss? das Ziel ..... “ (5, 13,
13 ff.).

Wohin aber versucht NIETZSCHE die ,,prachtvolle Spannung des Geistes* (vgl. 5, 12 f.,
34 f.) in Europa zu kanalisieren? Die Antwort gibt freilich der Nachgesang ,,Aus hohen
Bergen* (5, 241 ff.), der den Leser/Akteur, wie schon gesagt, zur Lektiire von Za
einladt. Za ergédnzt also den Gegensatz in JGB zwischen Dogmatik und
Perspektivismus um eine weitere Dimension nach dem Vorbild des hierarchischen
Komplexititsgefiiges aus EH. Schon die Uberschrift ,,Aus hohen Bergen* verriit, dass
die Frage nach dem Jenseits nicht nur aus dem Dogmatismus in den Perspektivismus
fiihrt, sondern iiber den Perspektivismus hinaus zu einer jasagenden Philosophie und
zuletzt in die Hohen esoterischer Intimitédt oder eben zu einem direkten Realitdtsbezug.
Nun noch einmal zu unserer Frage nach dem Ubergang zwischen ,Gut und Bése’
und ,jenseits von Gut und Boése’: Wenn Moralitdt auf dogmatischer Subjektivitit
beruht, dann muss der Ubergang von der Sphire der Moralitit (Gut und Bose) in
diejenige des amoralischen Perspektivischen als die Grundbedingung allen Lebens
(Jenseits von Gut und Bose) iiber die Auflosung des fundamentalen Subjekt-
Aberglaubens fiihren. Dies ist der erste wichtige strukturelle Hinweis, den NIETZSCHE
dem theoretisch interessierten Leser in der Vorrede gibt: Ausgangspunkt und Ziel der
Bewegung von der Gegenwart in die Zukunft sind durch den dogmatischen
Subjektaberglauben von einander getrennt. Auf die Frage, wie genau man ohne
willkiirliche Gedankenspriinge, sondern durch konzises Nachdenken aus dem
Platonismus heraus in den Perspektivismus hineinkommt, erhélt man also zuerst einmal
einen Hinweis auf den dogmatischen Subjekt-Aberglauben. Alles Weitere, wenn man
so will die Umdrehung des Platonismus und die Herausdrehung aus demselben, folgt

dann im Fortgang der konzeptionellen Dialektik.

144



Ferner ist ein dialektisches Verstindnis des Titels in Anbetracht des Textes der

Vorrede auch nicht weit hergeholt:

,Aber nunmehr, wo er iiberwunden ist, wo Europa von diesem Alpdrucke aufathmet
und zum Mindesten eines gesunderen — Schlafs geniessen darf, sind wir, deren Aufgabe
das Wachsein selbst ist, die Erben von all der Kraft, welche der Kampf gegen diesen
Irrthum grossgeziichtet hat.“ (5, 12, 14 ff.)

,Aber wir, die wir weder Jesuiten, noch Demokraten, noch selbst Deutsche genug sind,
wir guten Europider und freien, sehr freien Geister — wir haben sie noch, die ganze Noth
des Geistes und die ganze Spannung seines Bogens!* (5, 13, 11 ff.)

Einerseits ist die Rede von schlechtem (,,Alpdruck®) und gutem Schlaf sowie vom
Wachsein selbst, und andererseits von den guten Europdern und den freien,
beziehungsweise sehr freien Geistern. Ohne dies schon abschlieend interpretieren zu
wollen, sei nur darauf hingewiesen, dass die Schlaf-Symbolik einen klassischen
disjunktiven Gegensatz vorstellt, der durch eine Negation in eine weitere Disjunktion
fortgeschrieben wird. Das heiflit: weder guter noch schlechter Schlaf, sondern
Wachsein. Es scheint offensichtlich, dass es sich dabei um eine Variation des Titels
handelt, nimlich der Figur ,weder gut noch bdse, sondern jenseits von gut und bose’.
Es sei diese Figur hier nun nicht iiberstrapaziert, aber wihrend der dogmatisch
schlummernde Platoniker in Gut und Bose befangen ist, muss der gute Europder und
freie Geist, der sich eines gesiinderen Schlafs erfreut, doch offensichtlich auf der Ebene
des Jenseits stehen. Wenn nun der sehr freie Geist, dessen Aufgabe das Wachsein ist,
noch einmal eine Steigerung des guten Europiers ist, dann hitte man ferner davon
auszugehen, dass dieser wiederum auf der Ebene jenseits des Gegensatzes von ,Gut und
Bose” einerseits sowie von ,Jenseits von Gut und Bose’ (Perspektivitit als
Grundbedingung) andererseits steht. Diese Ebene weist dann iiber JGB selbst hinaus
auf Za hin. Sprich: Worauf JGB angelegt ist, wird nicht ebendort realisiert. Oder: Als
neinsagendes Buch kann JGB immer nur die Negation der Gegensitze reproduzieren.
Den entscheidenden Schritt aus diesem Schema heraus vollzieht erst die Bejahung in
Za. Das hiefle zuletzt nichts anderes, als dass die Umdrehung und Herausdrehung aus
dem christlich-populdren Platonismus eine dialektische Bewegung in JGB und dariiber

hinaus ist.

145



1.2
Einfiihrung in die Hauptstiicke eins bis drei:

Philosophie — Freiheit — Religion

In diesem und dem folgenden Abschnitt (III./1.2 und 1.3) soll versucht werden, den
Inhalt von JGB so wiederzugeben, dass erstens die Funktion der ersten beiden
Hauptstiicke, um die es bei der konzeptionellen Analyse im Detail gehen wird, und
zweitens der Aufbau des gesamten Buches in dem Mal3 deutlich werden, dass die
Fokussierung auf den Primirtext nicht abgehoben und zusammenhangslos erscheint.
Dies wird sich natiirlich nur an der Oberfliche bewegen und kaum eingehender
diskutiert werden konnen. Allerdings gibt es, wie oben (vgl. III./1.) schon ausgefiihrt,
ein dramaturgisches Muster, an dem sich im Groben der jeweilige Aufbau aller neun
Hauptstiicke orientiert. Demzufolge enthilt der jeweils erste Aphorismus den
Grundgedanken, von dem alles ausgeht und sich entwickelt, und der letzte Aphorismus
eine Zusammenfassung und Zuspitzung. Ferner gibt es in jedem Hauptstiick einen
zentralen Aphorismus, sozusagen den Hohe- und Wendepunkt. Daher bietet es sich im
Folgenden an, die jeweils ersten und letzten Aphorismen zu betrachten sowie zu
versuchen, den jeweils zentralen Aphorismus zu ermitteln.

Was den ersten Teil von JGB angeht, das laut LAMPERT ein Buch mit zwei Teilen
ist, so kann dies ziigig abgehandelt werden. Zumal die ersten beiden Hauptstiicke
ohnehin detailliert in Abschnitt III./2. analysiert und dabei viele Beziige zum dritten
Hauptstiick hergestellt werden. An dieser Stelle also nur eine kurze Einfithrung in den
ersten Teil von JGB. Hier sprechen bereits die Uberschriften fiir sich: ,Erstes
Hauptstiick: von den Vorurtheilen der Philosophen®, ,,Zweites Hauptstiick: der freie
Geist®, ,,Drittes: Hauptstiick: das religiose Wesen* und ,,Viertes Hauptstiick: Spriiche
und Zwischenspiele®. Das vierte Hauptstiick wurde hier erwéhnt, weil dessen Titel sehr
deutlich eine Zisur signalisiert, was die ersten drei Hauptstiicke als klar in sich
abgeschlossene Einheit zu erkennen gibt. Deren Titel wiederum handeln erstens von
der Philosophie, zweitens von der Freiheit und drittens von der Religion. Sprich:
Philosophie — Freiheit — Religion. Daran zeigt sich bereits an der Oberfldche, dass es
dabei um das Herrschaftsverhiltnis zwischen Philosophie und Religion geht, zumindest
dann, wenn man Freiheit als Medium der politischen Machtentfaltung begreifen
mochte. Und tatsdchlich wird beim Blick in den Text deutlich, dass es NIETZSCHE in
diesem ersten Teil darum geht, was Philosophie ist und warum sie iiber die Religion zu
herrschen habe. Nimmt man das Ende des dritten Hauptstiicks in Aphorismus 62

vorweg, wird dieser Gedanke sogar ganz klar artikuliert:

,Zuletzt freilich, um solchen Religionen auch die schlimme Gegenrechnung zu machen
und ihre unheimliche Gefihrlichkeit an's Licht zu stellen: — es bezahlt sich immer
theuer und fiirchterlich, wenn Religionen nicht als Ziichtungs- und Erziehungsmittel in

146



der Hand des Philosophen, sondern von sich aus und souveridn walten, wenn sie
selber letzte Zwecke und nicht Mittel neben anderen Mitteln sein wollen.” (5, 81, 11
ff.)

Exakt in diesem dediziert politischen Sinn, in dem die Souverdnitit der Philosophie

gefordert wird, hief es kurz zuvor am Anfang von Aphorismus 61:

,Der Philosoph, wie wir ihn verstehen, wir freien Geister —, als der Mensch der
umfinglichsten Verantwortlichkeit, der das Gewissen fiir die Gesammt-Entwicklung
des Menschen hat: dieser Philosoph wird sich der Religionen zu seinem Ziichtungs-
und Erziehungswerke bedienen, wie er sich der jeweiligen politischen und
wirthschaftlichen Zustinde bedienen wird.” (5, 79, 15 ff.)

Der Philosoph soll demnach nicht nur, wie bei PLATON, Konig sein und in der Polis
herrschen, sondern hat die Verantwortung fiir die Menschheit insgesamt. Der Philosoph
ist sogar derjenige, welcher noch die Religion als Mittel zu seinen eignen Zwecken in
Hénden hilt.

Man kann diesen Gedanken zunidchst so verstehen, dass sich im Sinne der
Aufkldrung die philosophische Rationalitdt vom Okkulten und Mysteriosen befreit, um
zur vorherrschenden Form der Wertung und Bewertung von Allem und Jedem zu
werden. Dass diese Sicht und das damit unterstellte Philosophieverstidndnis in Bezug
auf NIETZSCHE nicht zutrifft, hatte dieser zu diesem Zeitpunkt in JGB schon lidngst klar
gestellt, nimlich am Ende des zweiten Hauptstiicks in Aphorismus 44, wo er sich ganz
eindeutig gegen die demokratische Aufkldrung und deren ,,Weide-Gliick der Heerde*
(vgl. 5, 61, 17) positioniert. Keinen Zweifel aufkommen, dass NIETZSCHE auf keinen
Fall mit plattem, sikularem Atheismus verwechselt werden will, ldsst dann Aphorismus
58:

,Jede Zeit hat ihre eigene gottliche Art von Naivetidt, um deren Erfindung sie andre
Zeitalter beneiden diirfen: — und wie viel Naivetit, verehrungswiirdige, kindliche und
unbegrenzt tolpelhafte Naivetit liegt in diesem Uberlegenheits-Glauben des Gelehrten,
im guten Gewissen seiner Toleranz, in der ahnungslosen schlichten Sicherheit, mit der
sein Instinkt den religiosen Menschen als einen minderwerthigen und niedrigeren
Typus behandelt, iiber den er selbst hinaus, hinweg, hinauf gewachsen ist, — er, der
kleine anmaassliche Zwerg und P&belmann, der fleissig-flinke Kopf- und Handarbeiter
der ,Ideen’, der ,modernen Ideen’!“ (5, 77, 24 ft.)

Was NIETZSCHE hier sagt ist, dass der Uberlegenheitsglaube des Atheisten gegeniiber
dem gldubigen Volk nicht nur selbst eine verblendete Naivitit ist, sondern im Gegenteil

die eigentliche Pobelei.**

“ Vgl. 5, 218, 14 ff.: ,,Umgekehrt wirkt an den sogenannten Gebildeten, den Gldubigen der ,modernen
Ideen’, vielleicht Nichts so ekelerregend, als ihr Mangel an Scham, ihre bequeme Frechheit des Auges
und der Hand, mit der von ihnen an Alles geriihrt, geleckt, getastet wird; und es ist moglich, dass sich
heut im Volke, im niedern Volke, namentlich unter Bauern, immer noch mehr relative Vornehmheit

147



Das wirft die Frage auf, in welcher Weise man die Herrschaft der Philosophie
tiber die Religion noch verstehen kann, denn als sidkularen Atheismus. Um hieriiber
Aufschluss zu erhalten muss man weit iiber den Horizont des ersten Teils von JGB
hinaus einen Blick auf das Finale im neunten Hauptstiick werfen. Dort, in Aphorismus
295, von dem wir auch schon in Zusammenhang mit EH sprachen, wird diese Frage
wie folgt aufgeworfen und beantwortet:

,Das Genie des Herzens, wie es jener grosse Verborgene hat, der Versucher-Gott und
geborene Rattenfinger der Gewissen, [...] — das Genie des Herzens, das alles Laute und
Selbstgefillige verstummen macht und horchen lehrt, das die rauhen Seelen glittet und
ihnen ein neues Verlangen zu kosten giebt, — [...]; das Genie des Herzens, das die
tolpische und iiberrasche Hand zdgern und zierlicher greifen lehrt; [...]; das Genie des
Herzens, von dessen Beriihrung jeder reicher fortgeht [...] ..... aber was thue ich, meine
Freunde? Von wem rede ich zu euch? Vergass ich mich soweit, dass ich euch nicht
einmal seinen Namen nannte? es sei denn, dass ihr nicht schon von selbst erriethet, wer
dieser fragwiirdige Geist und Gott ist, der in solcher Weise gelobt sein will. [...] kein
Geringerer namlich, als der Gott Dionysos, jener grosse Zweideutige und Versucher
Gott [...]. Schon dass Dionysos ein Philosoph ist, und dass also auch Gétter
philosophiren, scheint mir eine Neuigkeit, welche nicht unverfinglich ist und die
vielleicht gerade unter Philosophen Misstrauen erregen mochte, — unter euch, meine
Freunde, hat sie schon weniger gegen sich, es sei denn, dass sie zu spit und nicht zur
rechten Stunde kommt: denn ihr glaubt heute ungern, wie man mir verrathen hat, an
Gott und Gotter. [...] Man sieht hier zugleich: es fehlt dieser Gottheit nicht nur an
Scham —; und es giebt {iberhaupt gute Griinde dafiir, zu muthmaassen, dass in einigen
Stiicken die Gétter insgesammt bei uns Menschen in die Schule gehn konnten. Wir
Menschen sind — menschlicher ...“ (5, 295 ff., 2 ff.)

Diese Stelle wurde sehr stark gekiirzt, weil es hier nicht darum geht, Einzelheiten zu
analysieren und zu interpretieren, sondern den Gesamtzusammenhang deutlich werden
zu lassen: Obwohl NIETZSCHE sagt, dass die Gotter bei den Menschen ,,in die Schule
gehen® konnten, werden dabei Gott und das Gottliche nicht auf das Niveau der
menschlichen Lehrstuhl-Philosophen und Gelehrten heruntergebracht, wogegen
NIETZSCHE insbesondere im sechsten Hauptstiick ,,wir Gelehrten® Front macht,
sondern der Philosoph wird auf das Niveau eines Gottes emporgehoben, wenngleich
freilich nicht im christlichen-theologischen Sinn. Oder anders: Der Philosoph ist bei
NIETZSCHE nicht nur Konig, sondern ein Gott. Denn nur ein Gott steht in absoluter
Machtvollkommenheit aulerhalb der Menschheit insgesamt und nur ein Gott kann sich
der Religion als eines konventionellen Zuchtmittels bedienen. Freilich ist NIETZSCHES
Gottheit kein monotheistischer Gott. NIETZSCHEs Dionysos philosophiert im Gegensatz
zum christlich-populdren Gott, welcher der platonistischen Tradition entwachsen ist,
der dies bekanntlich nicht tut (vgl. Symposion, 204 a; siehe unten III./1.3). Das

verdndert die Vorstellung des Géttlichen von Grund auf. Weil aber das Philosophieren

des Geschmacks und Takt der Ehrfurcht vorfindet, als bei der zeitunglesenden Halbwelt des Geistes, den
Gebildeten.*

148



mehr als nur menschlich ist, sondern von NIETZSCHE iiber der Menschheit insgesamt
angesetzt wird, ist diese Veridnderung ebenso zu verstehen.

Diese neue Figur des Philosophengottes Dionysos ist geheimnisvoll und schwer
zu begreifen sowie ganz sicherlich das glatte Gegenteil moderner Aufkldrung und
Rationalitdt. Und trotzdem ist NIETZSCHE kein Mystiker, sondern zundchst ein
redlicher Verfechter einer schonungslosen Erkenntnis. Dies aber nur als erster Schritt
auf einem Weg, auf dem bestimmte intellektuelle Erfahrungen liegen, welche fiir den
neuen Philosophengott iiberhaupt erst den Blick schulen. Das ist endlich exakt jenes
Wagnis, von dem Aphorismus 1 handelt, wo der Leser/Akteur eingeladen wird, die
Wahrheit der Wahrheit zu hinterfragen:

,,Und sollte man's glauben, dass es uns schliesslich bediinken will, als sei das Problem
noch nie bisher gestellt, — als sei es von uns zum ersten Male gesehn, in's Auge gefasst,
gewagt? Denn es ist ein Wagnis dabei, und vielleicht giebt es kein grosseres.” (5, 15,
23 ft.)

Dazu noch einmal der Gedanke der Erfahrung als iterativer Erkenntnis verbunden mit
dem Wesen der Nachfolge, welchen wir bereits in Zusammenhang mit dem Vorwort zu
EH gefasst hatten: Etwas zu wagen bedeutet, sich auf etwas einzulassen, von dem man
noch nicht weil}, wie es ausgeht. Sich von NIETZSCHE zum Philosophengott Dionysos
(ver-)fithren zu lassen, bedeutet, sich auf einen Gedankengang einzulassen, dessen
Pointe nicht antizipiert werden kann. Auch wenn NIETZSCHE im ersten Hauptstiick auf
den Bereich der gesicherten und klar umgrenzten Rationalitit der Aufkldrung eingeht,
so doch nur, um den Leser/Akteur dort abzuholen und letzten Endes dariiber hinaus zu
fiihren. Jedenfalls ist dies der wichtigste Aspekt der ersten drei Hauptstiicke, ndmlich,
dass sich der Leser/Akteur auf etwas einlassen muss, von dem er nicht weifs und auch
nicht wissen kann, worauf es hinauslduft. Dies verdeutlicht sich nicht nur an Hand der
Schwierigkeiten, die es am Anfang der Lektiire macht, die ungeheure Figur des
dionysischen Philosophengottes zu fassen. Es wird sich auch noch ganz konkret an der
theoretischen Argumentation zeigen, dass diese insgesamt nicht in sich abgeschlossen
ist und also auch keine konsolidierte Theorie des Willens zur Macht vorstellt, wie man
sie in Aphorismus 36, dem Zentrum des zweiten Hauptstiicks, vermuten konnte,
sondern dariiber hinaus zu einer Art von Unabhéngigkeit fiihrt, die all dies hinter sich

. . 4
l4asst, ohne es zu verneinen. 5

4 In EH erfihrt man, dass JGB erstens von einer groflen ,,Kunstdes Schweigens“ (vgl. KSA, 6, EH,
351) zeugt und sich NIETZSCHE im Sinne eines Philosophengottes mit diesem Buch selbst ,,am Ende
seines Tagewerks* — gemeint ist Za — ,,unter den Baum der Erkenntnis legt[e]* (ebd.). Das heif3t, dass der
Leser/Akteur aufgefordert ist, darauf wurde bereits hingewiesen, neben dem, was explizit gesagt wird,
auf das zu achten, was verschwiegen wird.

149



1.3
Ausblick auf die Hauptstiicke vier bis acht:

Distanzierungen vom Néchsten

Im Folgenden werden die Hauptstiicke vier bis acht nur in Hinsicht des wichtigsten
Gedankens zusammengefasst, dass sich n@mlich NIETZSCHE darin gemidf der
retrospektiven Charakterisierung von JGB in EH (vgl. oben II./1.2.2) von der
Modernitit als dem Néchsten distanziert, welches die Menschheit in dieser Epoche wie
selbstverstindlich umgibt. Das Hauptstiick neun allerdings ist eigenstindig, weil es
JGB in mehrfacher Weise abschlieBt und zugleich dariiber hinaus verweist. Um dies
mit einer ausfiihrlicheren Interpretation zu wiirdigen, wird es im folgenden Abschnitt
III./1.4 fiir sich behandelt.

Die Zisur, welche das vierte Hauptstiick ,,Spriiche und Zwischenspiele* darstellt,
trennt die Exposition des Philosophen als im umféanglichsten Sinn verantwortlich vom
fiinften Hauptstiick ,,zur Naturgesichte der Moral“. Von da an lédsst sich bei allen
Hauptstiicken der eben schon angekiindigte Kerngedanke feststellen: NIETZSCHE ist
stets bemiiht, Distanz zwischen den Adressaten von JGB und dem diese direkt
umgebenden Zeitgeist herzustellen. Dies wird auch gleich zu Beginn des vierten
Hauptstiicks mit der Forderung nach einer ,,Wissenschaft der Moral*“ (Aph. 186; vgl. 5,
103, 9) begonnen:

,Gerade dadurch, dass die Moral-Philosophen die moralischen facta nur groblich, in
einem willkiirlichen Auszuge oder als zufillige Abkiirzung kannten, [...] bekamen sie
die eigentlichen Probleme der Moral gar nicht zu Gesichte: — als welche alle erst bei
einer Vergleichung vieler Moralen auftauchen. In aller bisherigen ,Wissenschaft der
Moral’ fehlte, so wunderlich es klingen mag, noch das Problem der Moral selbst: es
fehlte der Argwohn dafiir, dass es hier etwas Problematisches gebe. Was die
Philosophen ,Begriindung der Moral’ nannten und von sich forderten, war, im rechten
Lichte gesehn, nur eine gelehrte Form des guten Glaubens an die herrschende
Moral, ein neues Mittel ithres Ausdrucks, also ein Thatbestand selbst innerhalb einer
bestimmten Moralitit, ja sogar, im letzten Grunde, eine Art Leugnung, dass diese
Moral als Problem gefasst werden diirfe [...]“ (5, 106, 4 ft.)

NIETZSCHE verlangt, dass sich der Philosoph mit dem Phidnomen der Moral nicht als
etwas selbstverstindlich gegebenem auseinandersetzen soll, das an und fiir sich nicht in
Frage steht und nur begriindet werden braucht. Die Moral soll von Wissenschaftlern
oder besser Forschern wie ein vollig fremder Gegenstand behandelt werden. Dies ist
zwar noch nicht die Emanzipation des Einzelnen von der Menschheit insgesamt, sehr
wohl aber ein erster Schritt, sich von der Moral als dem in einem fundamentalen Sinn
Selbstverstindlichen zu entfernen.

Distanz, das ist auch das Thema des sechsten Hauptstiicks ,,wir Gelehrten*. Diese

Distanz ist allerdings spezieller. Wihrend das Verhéltnis zur Moral noch auf das

150



Verallgemeinernde schlechthin abzielte, geht es nunmehr um den Unterschied zwischen
den Wissenschaftlern selbst. Denn nicht jeder eignet sich fiir die oben beschriebene
Aufgabe. Sie ist einer Art von Philosophen vorbehalten, die nicht mit den ,,idealen

Gelehrten* zu verwechseln sind:

,In der That, die Menge hat den Philosophen lange Zeit verwechselt und verkannt, sei
es mit dem wissenschaftlichen Menschen und idealen Gelehrten, sei es mit dem
religios-gehobenen entsinnlichten ,entweltlichten” Schwéarmer und Trunkenbold Gottes;
und hort man gar heute jemanden loben, dafiir, dass er ,weise’ lebe oder ,als ein
Philosoph’, so bedeutet es beinahe nicht mehr, als ,klug und abseits’.* (5, 133, 2 ff.)

Zur Distanz gegen die Moral verlangt es mehr, als kliiglich abseits der Menge zu stehen
und sich nach Art des ,,grossen Schauspieler(s)* (vgl. 5, 132, 22) als etwas Besonderes
zu gerieren. Auch hier ist Weisheit dadurch gekennzeichnet, dass sie sich auf etwas
ganz anderes bezieht als der Mensch ist oder sich von Seiten des Menschen erahnen
lasst. Was also nicht missverstanden werden darf, ist die Art der Distanz, fur die
wissenschaftliche Objektivitit, um die es in Aphorismus 207 geht, wenn iiberhaupt nur
ein Anfangsstadium ist. Mit ,wenn {iberhaupt’ ist gemeint, dass man
Wissenschaftlichkeit nicht als willenschwache Skepsis (,,,Objektivitdat [...] nur
aufgeputzte Skepsis und Willensldhmung*; vgl. 5, 139, 1 ff.) begreifen soll, sondern als
,Kritik* (Aph. 210, vgl. 5, 142, 20) und ,,Leidenschaft der Erkenntnis* (vgl. 5, 142,
27).

Aber auch ,Kritiker sind Werkzeuge des Philosophen und eben darum, als
Werkzeuge, noch lange nicht selbst Philosophen!* (vgl. 5, 144, 5 f.). Philosoph ist also
nicht gleich Philosoph, selbst wenn er zur Distanz gegen die Moral geeignet ist, und die
Wissenschaft ist dabei lediglich ein Anfang. Philosophie ist nicht nur umfassende,
redliche Kritik, sondern eine noch dariiber weit hinaus fithrende Bewegung im Sinne
echter, priagender Erfahrung, welche nicht blofl abspiegelt (,,Der objektive Mensch ist
in der That ein Spiegel*; vgl. 5, 135, 12 f.), sondern tatsédchlich erlebt wird. Ganz in

diesem Sinne heilit es im letzten Aphorismus 213:

,»Was ein Philosoph ist, das ist deshalb schlecht zu lernen, weil es nicht zu lehren ist:
man muss es ,wissen’, aus Erfahrung, — oder man soll den Stolz haben, es nicht zu
wissen.” (vgl. 5, 147, 20 ff.)

Der Stolz der Wissenschaft ist es, sich nicht mit den groBen Gesetzgebern zu
verwechseln, welche die Moralen iiberhaupt erst geschaffen haben. Thre Aufgabe ist es
lediglich, diese Moralen, wie es in MA [ heif3t, auf dem ,,psychologischen Secirtisch*
(vgl. KSA, 2, MA 1, 59) zu untersuchen. Die Verstindnisschwierigkeit von Seiten des
Lesers/Akteurs besteht dabei darin, nicht das Instrument der Wissenschaft, das Skalpell

gleichsam, mit dieser nicht nur analytischen, sondern schopferischen Art von

151



Philosophie und Philosoph zu verwechseln. Dies ist endlich der Hintergrund vor dem
man das sehr wichtige siebte Hauptstiick ,,unsere Tugenden* zu lesen hat.

Insofern sich das inklusive ,Uns’ aus dessen Titel ,,unsere Tugenden* auf das
,Wir’ des eben besprochenen sechsten Hauptstiicks ,,wir Gelehrten* bezieht, geht es
nach wie vor um die Figur des Philosophen und seiner eigentiimlichen Sonderstellung
gegeniiber der Menschheit (,,das Sich-Abgetrennt-Fiihlen*; vgl. 5, 149, 3). Die hierbei
erzeugte Distanz bezieht sich auf den feinen Unterschied zwischen Moral und Tugend,
wie man ihn aus dem sehr beriihmten zweiten Aphorismus aus AC kennt, wo
NIETZSCHE von einer ,,moralinfreie[n] Tugend* (vgl. KSA, 6, AC, 170) spricht. Was
die Tugend des Philosophen ist, der mehr als nur Wissenschaftler und erst recht kein

Gelehrter ist, wird besonders priagnant in Aphorismus 226 auf dem Punkt gebracht:

LWir Immoralisten!— Diese Welt, die uns angeht, in der wir zu fiirchten und zu
lieben haben, diese beinahe unsichtbare unhorbare Welt feinen Befehlens, feinen
Gehorchens, eine Welt des ,Beinahe’ in jedem Betrachte, hiklich, verfianglich, spitzig,
zartlich: ja, sie ist gut vertheidigt gegen plumpe Zuschauer und vertrauliche Neugierde!
Wir sind in ein strenges Garn und Hemd von Pflichten eingesponnen und kdnnen da
nicht heraus —, darin eben sind wir ,Menschen der Pflicht’, auch wir! Bisweilen, es ist
wahr, tanzen wir wohl in unsern ,Ketten’ und zwischen unsern ,Schwertern’; ofter, es
ist nicht minder wahr, knirschen wir darunter und sind ungeduldig iiber all die
heimliche Hirte unsres Geschicks. Aber wir mégen thun, was wir wollen: die Tolpel
und der Augenschein sagen gegen uns ,das sind Menschen ohne Pflicht” — wir haben
immer die T6lpel und den Augenschein gegen uns!“ (5, 162, 2 ff.)

Die Immoralitit ist einzig und alleine denjenigen Philosophen vorbehalten, die in einer
,unsichtbare[n] unhorbare[n] Welt feinen Befehlens* unabhingig von ,,Tolpel[n]* und
»Augenschein® leben. Dadurch werden sie als schopferische Philosophen oder eben
Kiinstler ausgezeichnet.
Die Distanz der Kiinstler zu den Wissenschaftlern kann nun nicht auf derselben
Ebene thematisiert werden, wie zuvor die Distanz der Wissenschaftler zu den
Gelehrten, weil der Leser/Akteur sonst am Ende noch die philosophischen Kiinstler mit
den ,,philosophischen Arbeitern* verwechselt (,,Jene philosophischen Arbeiter nach
dem edlen Muster Kant's und Hegel's™; vgl. 5, 144, 26 f.). Dies ist keine
Herabwiirdigung des Wissenschaftlers, sondern billigt diesem im Gegenteil seinen
eigenen Stolz zu. Daher ist sodann vom Kiinstler im Gleichnis als vom Weiblichen die
Rede. Es wiirde hier freilich viel zu weit fiihren, diese Chiffre vollstindig entschliisseln
zu wollen. Auf einen Aspekt sei allerdings hingewiesen: Auch das Weib hat seinen
Stolz, es ist seine Natiirlichkeit, denn das, ,,was am Weibe Respekt und oft genug
Furcht einflosst, ist seine Natur“ (vgl. 5, 178, 6 1.).
Das Gleichnis vom kiinstlerischen Philosoph als Weib begleitet auch das achte
Hauptstiick. Das gibt der Titel ,,Volker und Vaterldnder* allerdings nicht auf Anhieb

Preis. Dies erweist sich dann aber sogleich als Aufforderung an den Kiinstler, sich nicht

152



vom Nichsten der Politik, beziehungsweise den jeweiligen Machthabern vereinnahmen
zu lassen, wozu in noch einmal anderer Weise auch das Christentum z&dhlt. Dass keine
Erorterung realpolitischer Themen zu erwarten ist, wird dementsprechend im ersten
Aphorismus 240 deutlich, insofern es dort vornehmlich um die Musik, genauer um
Richard WAGNER geht (vgl. 5, 179, 4 ft.).

Warum die eher skurril anmutenden Uberlegungen iiber das Weibliche in Betreff
des Kiinstlers so wichtig waren, wird im zentralen Aphorismus 248 des achten

Hauptstiicks deutlich:

,Es giebt zwei Arten des Genie's: eins, welches vor allem zeugt und zeugen will, und
ein andres, welches sich gern befruchten ldsst und gebiert. Und ebenso giebt es unter
den genialen Volkern solche, denen das Weibsproblem der Schwangerschaft und die
geheime Aufgabe des Gestaltens, Ausreifens, Vollendens zugefallen ist — die Griechen
zum Beispiel waren ein Volk dieser Art, insgleichen die Franzosen —; und andre,
welche befruchten miissen und die Ursache neuer Ordnungen des Lebens werden, —
gleich den Juden, den Romern und, in aller Bescheidenheit gefragt, den Deutschen? —
[...]. Diese zwei Arten des Genie's suchen sich, wie Mann und Weib; aber sie
missverstehen auch einander, — wie Mann und Weib.“ (5, 191, 15 ff.)

In Zusammenhang mit dem zweiten Hauptstiick und der Frage nach NIETZSCHEs
Verhiltnis zu Psychologie und Positivismus werden wir sehen (vgl. unten IIL./[E-III]),
dass in der Moderne tatsdchlich ein Missverstindnis zwischen Mann und Weib
vorherrscht: Die modernen Deutschen sind demnach verweichlichte romantische
Schwirmer und Idealisten, wéihrend die Franzosen harte Psychologen sind, die der
Realitdt schonungslos auf den Grund gehen wollen. Auf Grund dieser ,krankhaften
Entfremdung, welche der Nationalitits-Wahnsinn zwischen die Volker Europa’s gelegt
hat“ (Aph. 256; vgl. 5, 201, 20 f.) sind aus den Deutschen und Franzosen zwei
widernatiirliche, impotente Zwitter geworden, welche sich selbst und den jeweils
Anderen missverstehen, was eine Stagnation, im schlimmsten Fall sogar ein Aussterben
der europdischen Kultur zur Folge hat. Die Natiirlichkeit und gewissermal3en auch
Fruchtbarkeit des Kiinstlers ist ndamlich entscheidend fiir das kulturelle Gedeihen
Europas. Lisst dieser sich fiir den ,Nationalitits-Wahnsinn* einnehmen, wird er
parteiisch und verliert das seine Immoralitit auszeichnende feine Gespiir.

Es gibt aber noch einen weiteren, viel gefiahrlicheren Wahnsinn, von dem sich der
Kiinstler auch noch viel dringlicher distanzieren muss. Von daher versteht sich der das
achte Hauptstiick abschlieBende Aphorismus 256. Hier stellt sich heraus, warum
eigentlich NIETZSCHE ausgerechnet dem Christentum die ,,Verschlechterung
der europdischen Rasse* (vgl. 5, 82, 22 f.) vorwirft. Dabei muss man sich
namlich fragen, ob so gro3e Miihe im Kampf mit dem Christentum als einer Religion
tiberhaupt noétig ist, die ihren Zenit am Ende des 19. Jahrhunderts ohnehin schon ldangst

tiberschritten hatte. Das Problem liegt dabei in der fatalen Attraktivitit, welche dem

153



Glauben ans Kreuz innewohnt. Diese Attraktivitdt ist etwas Feineres als der
,,Platonismus fiir's Volk®“, den wir aus der Vorrede kennen. Es ist schon eher das
,paradoxe Mysterium der letzten Grausamkeit* aus Aphorismus 55 (vgl. 5, 74, 15 ff.).
Der Kiinstler ist fiir diese morbiden Feinheiten ganz besonders empféinglich.

Als Beispiel hiefiir nennt NIETZSCHE das Schicksal Blaise PASCALs und das
»sacrifizio dell intelletto* (vgl. Aph. 229; 5, 166, 21 ff )*®. Dies ist eine Warnung vor
den Verfithrungen des Christentums. In diesem Sinn wurde mit WAGNER NIETZSCHEs
,schonste[r] Stein verhauen und verhunzt* (vgl. 5, 83, 15). Das ist jedenfalls das
Zeichen, in dem das achte Hauptstiick begonnen hat und in dem auch dessen Ende zu
verstehen ist: Zu viele Kiinstler vom Format eines WAGNER oder PASCAL sind bis
dahin am Christentum gescheitert (,,allesamt zuletzt am christlichen Kreuze
zerbrechend und niedersinkend*; vgl. 5, 203, 11 f.). Die moderne Aufklirung samt
Massendemokratie verharmlost den Menschen im GroBen und Ganzen. Der feine
Genuss der Grausamkeit und Lebensverneinung, fiir den die moderne Gesellschaft
ldngst abgestumpft ist, korrumpiert den Drang zum Lebendigen oder eben den Willen
zur Macht, welcher fiir Kiinstler und iiberhaupt das Kulturstiftende in der
Personlichkeit essenziell ist.

Dieser kurze Uberblick iiber die Hauptstiicke fiinf bis acht hat gezeigt, dass
NIETZSCHE dort mit Moral, Kunst und Politik nicht einfach nur verschiedene Themen
abhandelt und eine Kritik verschiedener aktueller Stromungen vorstellt. Im Zentrum der
Uberlegungen steht vielmehr die Frage nach dem eigentiimlichen Wesen der
Philosophie, was sie auszeichnet und womit sie nicht verwechselt werden soll. Darin
enthalten ist zugleich ein Appell an die verschiedenen Adressaten von JGB, den
redlichen Wissenschaftler und den potenten Kiinstler, sich auch selbst nicht zu
verwechseln. In  dieses Spektrum ist allerdings noch nicht der Weise und echte
Philosoph miteinbezogen, den wir aus EH kennen. Seiner nochmaligen Distanz

entspricht endlich auch die Sonderstellung des neunten Hauptstiicks.

% Dabei muss man freilich die tolpelhafte Psychologie von Ehedem davon jagen, welche von der
Grausamkeit nur zu lehren wusste, dass sie beim Anblicke fremden Leides entstiinde: es giebt einen
reichlichen, tiberreichlichen Genuss auch am eignen Leiden, am eignen Sich-leiden-machen, — und wo
nur der Mensch zur Selbst-Verleugnung imreligi6sen Sinne oder zur Selbstverstimmelung, wie bei
Phoniziern und Asketen, oder iiberhaupt zur Entsinnlichung, Entfleischung, Zerknirschung, zum
puritanischen Busskrampfe, zur Gewissens-Vivisektion und zum Pascalischen sacrifizio dell'intelletto
sich iiberreden ldsst, da wird er heimlich durch seine Grausamkeit gelockt und vorwirts gedrangt, durch
jene gefihrlichen Schauder der gegen sich selbst gewendeten Grausamkeit.*

154



1.4
Die Pointe in Hauptstiick neun:

Das Vornehme und die Prisenz des schamlosen Dionysos

Der Ausgangspunkt, von dem herkommend man das letzte neunte Hauptstiick zu lesen
hat, ist vor dem Hintergrund der verfiihrerischen -christlichen Weltverneinung
folgender: NIETZSCHE entwickelt ein alternatives Angebot fiir die besagten hoheren
und feineren Kiinstlernaturen. Denn wie sehr das Christentum des ausgehenden
neunzehnten Jahrhunderts auch geschwicht gewesen sein mag, es bietet nach wie vor
tatsdchlich eine weitaus reizvollere und auch anspruchsvollere geistige Heimat als die
humanistische Aufkldrung mit ihrer harmlosen Eingeschrinktheit auf die Begriffe
Freiheit und Gleichheit. Was dabei reizt ist, wie gesagt, die Grausamkeit des Opfers.
Dagegen stellt NIETZSCHE in Aphorismus 294 als Antagonismus das ,,olympische
Laster® (vgl. 5,236, 19) hin. Dies ist ein Lachen, das ein Gefiihl der Freiheit erzeugt,
welches die morbide Attraktivitdt der Schwere im Pessimismus und Christentum nicht
ernst nehmen heit und beides darin zugleich iiberwiegt. Die echten Philosophen und

Weisen sollen nicht an Gotter glauben, sondern selbst Gotter sein:

,und gesetzt, dass auch Gotter philosophiren, wozu mich mancher Schluss schon
gedridngt hat —, so zweifle ich nicht, dass sie dabei auch auf eine iibermenschliche und
neue Weise zu lachen wissen — und auf Unkosten aller ernsten Dinge! Gétter sind
spottlustig: es scheint, sie konnen selbst bei heiligen Handlungen das Lachen nicht
lassen.* (5, 236, 26)

Obwohl also das Finale des neunten und letzten Hauptstiicks in den Aphorismen 294
bis 296 samt dem Nachgesang wieder auf den Typus des Philosophengottes hinausliuft,
steht im Vordergrund die Frage des Titels ,,was ist vornehm?*. Das bedeutet, wie wir es
bereits aus EH kennen, dass im letzten Hauptstiick noch einmal die gesamte
Gedankenentwicklung des Buchs JGB zusammengefasst und mit einer Pointe versehen
wird. Dementsprechend ist das neunte Hauptstiick auch ein Abschluss beider Teile von
JGB (Hauptstiick eins bis drei und fiinf bis acht, beziehungsweise neun), weshalb es mit

40 Aphorismen auch das umfangreichste ist.

[i] Zundchst zum Aufbau des neunten Hauptstiicks insgesamt: Offensichtlich daran ist
die Einteilung in zwei Hilften, wobei die Frage nach der Nobilitit in Bezug auf eine
Kultur in der ersten (Aph. 257 bis 276) und in Bezug auf ein Individuum in der zweiten
Hilfte (Aph. 277 bis 296) verhandelt wird. So auch LAMPERT (2001):

,,»What is noble?’ consists of two halves: the first considers the characteristics of social
aristocracy, the second the characteristics of the aristorcratic individual. The book thus

155



ends on a portrait of the philosopher as a wise man, wise too in his relations with the
less wise.” (262)

Weiterhin trifft LAMPERT die folgende Unterteilung:

“The first section stands by itself as an introduction to the chapter; the final section
stands by itself as an ending to the whole book. [FuBnote ,3” im Original; Anm.d.A.]
The other sections constitute an argument relentlessly focused on the enhancement of
the human species. Beginning with a social aristocracy (258-62), the argument pursues
the issues of breeding (263-67) and superior human beings (268-76) and culminates in a
singularity, the highest reach of humanity, the philosopher and his task (277-95).” (264)

Es ist LAMPERT in seinen beiden wesentlichen Beobachtungen zuzustimmen: Erstens
muss das neunte Hauptstiick unter dem Aspekt verstanden werden, dass es sowohl den
ersten als auch den zweiten Teil von JGB abschlieBt. Zweitens verlduft die
entsprechende Binnenunterteilung im neunten Hauptstiick selbst zwischen den
Aphorismen 276 und 277, wonach das Hauptstiick insgesamt aus zwei mal zwanzig
Aphorismen besteht.

Den Anfang im ersten Aphorismus 257 macht der im gesamten Buch
malBgebliche Gedanke des ,,Pathos der Distanz* (vgl. 5,203, 9). Was dann folgt,
ist tatsdchlich, wie LAMPERT es ausdriickt, eine Kulmination der Kerngedanken der
Hauptstiicke fiinf bis acht. Dort hatte NIETZSCHE jeweils Distanz zum Unmittelbaren
erzeugt, um dann den Leser/Akteur, beziehungsweise jeweiligen Adressaten in seine
Alternative einzuweihen. Hier soll diese Alternative nicht aufs Neue inhaltlich
nachvollzogen werden. Um die absolute Sonderstellung des Weisen fassen zu konnen,
ist diesmal eine konzeptionelle Betrachtung angezeigt. Besonders wichtig ist hierfiir der
Aphorismus 260, weil es in der dortigen Unterscheidung zwischen ,Herren-Moral
und Sklaven-Moral® (vgl. 5, 208, 25 f.) noch einmal in komprimierter Form um
die Relation zwischen Oben und Unten geht, die NIETZSCHE in den vier Hauptstiicken
zuvor durchmessen hat. Demnach wertet der Herr mit den Attributen gut und schlecht
und der Sklave mit gut und bose. Was an diesen beiden Wertungsweisen abgesehen von
allen inhaltlichen, im NIETZSCHEschen Sinn genealogischen47 Ausfiihrungen besonders
wichtig ist, ist der Umstand, dass der Herr von Oben nach Unten wertet, der Sklave von
Unten nach Oben:

,,Im ersten Falle, wenn die Herrschenden es sind, die den Begriff gut bestimmen, sind
es die erhobenen stolzen Zustinde der Seele, welche als das Auszeichnende und die
Rangordnung Bestimmende empfunden werden. Der vornehme Mensch trennt die
Wesen von sich ab, an denen das Gegentheil solcher gehobener stolzer Zustinde zum

4 NIETZSCHE erforscht in Aphorismus 260 die ,,Herkunft* (vgl. 5, 209, 13) der beiden Wertungsweisen,
was der Methode aus GM entspricht (vgl. KSA, GM, 5, 248: ,— Meine Gedanken iiber die Herkunft
unserer moralischen Vorurtheile —), dessen erstes Kapitel sich ausschlieBlich mit eben diesem
Unterschied zwischen gut/bose und gut/schlecht befasst.

156



Ausdruck kommt: er verachtet sie. Man bemerke sofort, dass in dieser ersten Art Moral
der Gegensatz ,gut’ und ,schlecht’ so viel bedeutet wie ,vornehm’ und ,veréchtlich’: —
der Gegensatz ,gut’ und ,bose’ ist anderer Herkunft. [...] Der Blick des Sklaven ist
abgiinstig fiir die Tugenden des Michtigen: er hat Skepsis und Misstrauen, er hat
Feinheit des Misstrauens gegen alles ,Gute’, was dort geehrt wird —, er mochte sich
iiberreden, dass das Gliick selbst dort nicht dcht sei. [...] Nach der Sklaven-Moral
erregt also der ,Bose’ Furcht; nach der Herren Moral ist es gerade der ,Gute’, der
Furcht erregt und erregen will, wihrend der ,schlechte’ Mensch als der verédchtliche
empfunden wird.“ (5, 209 ff., 3 ff.)

Der erhobene Stolz des Herren (Aph. 261; vgl. 5, 213, 22 f.: ,es ist das eigentliche
Herrenrecht, Werthe zu schaffen®) steht hier gegen das abgiinstige Misstrauen des
Sklaven oder eben des normalen Menschen. Dabei diirfen wir davon ausgehen, dass das
Herrische das Kriterium ist, was auch die Unterschiede zwischen Gelehrtem und
Wissenschaftler, beziehungsweise Kiinstler hervortreten lie3. Die Wertungsweise des
Herrn will auf eine graduelle Rangordnung hinaus — gut und schlecht —, die des Sklaven
hingegen auf einen fundamentalen Gegensatz — gut und bose. Das heifit: Fiir den
Sklaven ist der Herr — von unten besehen — anders oder eben bose, fiir den Herrn
dagegen ist der Sklave nur weniger oder eben schlecht. Dies hat vor allem damit zu tun,
dass der Herr, anders als der Sklave, sich keine Gedanken um sich selbst macht,
sondern unreflektiert an sich selbst ,glaubt’ — das galt fiir den Arbeiter-Philosophen
ebenso wie fiir den Kiinstler-Philosophen. Dementsprechend gibt es fiir den Herrn auch
nur die Gerechtigkeit der wirklichen Welt und sich selbst als Instanz, der er
verantwortlich ist.

Dieser Unterschied zwischen dem Blickwinkel eines Sklaven und eines Herrn
ist nun ganz entscheidend, um dagegen noch einmal den Blickwinkel eines Gottes wie
Dionysos zu begreifen. Von daher versteht sich auch der Aufwand, den NIETZSCHE bei
der weiteren Gestaltung des neunten Hauptstiicks betreibt. Dazu ein Ausblick: In
Aphorismus 266 folgt den Ausfiithrungen iiber eine Moral jenseits des Gegensatzes von
Gut und Bose eine Zisur, mit der eine kurze Reihe von Aphorismen (268 bis 274)
eingeleitet wird, die den Ubergang vom Kollektiv zum Einzelnen vorbereiten. Diese
werden durch eine weitere Zisur in Aphorismus 275 abgeschlossen, der wohlgemerkt
den Beginn der zweiten Hilfte des neunten Hauptstiicks markiert. Der Kerngedanke
dieser Passage rankt sich erneut um das Wesen der Maske und die zentrale Forderung
in Aphorismus 270 lautet: ,,Ehrfurcht ,vor der Maske’ zu haben und nicht an falscher
Stelle Psychologie und Neugierde zu treiben* (vgl. 5, 226, 15 f.). Kurz vor dem
Wendepunkt zwischen Kollektiv und Individuum findet sich also ein sehr deutlicher
Hinweis, dass man aus der neinsagenden Perspektive, welche die in JGB
vorherrschende ist, und also von unten sich nicht in das einzumischen hat, worauf es
beim echten Individuum ankommt. Das ist auch der Sinn der beiden kurzen

Aphorismen, welche diese Passage flankieren. In Aphorismus 266 wird der

157



Selbsterkenntnis und damit der Erkenntnis aus Redlichkeit Einhalt geboten (,,Wahrhaft
hochachten kann nur, wer sich nicht selbst sucht*; vgl. 5, 220, 27 f.), in Aphorismus
275 wird klargestellt, dass selbst wer sich nicht an dieses Gebot hilt, das heisst wer das
Hohere nicht als Hoheres achtet, sondern sich dariiber stellen will — es ,erkennen’
will —, an der Faktizitit dieser Grenze scheitert (,,Wer das Hohe eines Menschen nicht
sehen will [...] verrith sich selbst damit.*; vgl. 5, 228, 14 ff.).

Die Grenzpassage der Aphorismen 266 bis 275, welche den ersten Teil
abschlieft, spitzt sich endlich in Aphorismus 274 zum ,Problem der
Wartenden* (vgl. 5, 227, 21) zu. Das Motiv der ,,rechten Zeit* (vgl. 5, 227, 23 {.),
von dem ebenda die Rede ist, spielt am Anfang und am Ende von JGB eine sehr
wichtige und sogar entscheidende Rolle: In Aphorismus 1 hat der Leser/Akteur bereits
den Hinweis erhalten, dass die Suche nach Ursprung und Wert der Wahrheit nur als
,otelldichein [...] von Frage und Fragezeichen® (vgl. 5, 15, 22 f.) gelingen kann, das
heifit, wenn die Umstinde die richtigen sind, was selbstverstindlich nicht immer der
Fall ist. Schon hier wird deutlich, dass Wahrheit/Realitidt nicht immer und iiberall fiir
Jedermann die- oder dasselbe ist, sondern sich nur unter #uBerst kontingenten
Bedingungen erschlie3t, sofern man davon ausgehen darf, dass nach klassischen
philosophischen Malstiben die mit dem Motiv das Wartens verbundene Zeit,
beziehungsweise das Werden die Inbegriffe der Kontingenz sind. Nach dieser ersten
Andeutung wird NIETZSCHE dann in Aphorismus 41 expliziter, wo steht: ,,Man muss
sich selbst seine Proben geben, dafiir dass man zur Unabhéngigkeit und zum Befehlen
bestimmt ist; und dies zur rechten Zeit.” (5, 58, 30 f.). Hier kommt zur Kontingenz des
Prozesses noch diejenige der Individualitit hinzu. Vor allem aber ist damit gesagt, dass
man es nicht selbst in der Hand hat, die Grenze zwischen Mensch und Philosophie zu
iberschreiten.

Auch das Auftreten der Ausnahme in Aphorismus 274 hédngt von kontingenten,

sprich unbeeinflussbaren, natiirlichen Umstanden ab:

,Es sind Gliicksfille dazu néthig und vielerlei Unberechenbares, dass ein hoherer
Mensch, in dem die Losung eines Problems schléft, noch zur rechten Zeit zum Handeln
kommt — ,zum Ausbruch’, wie man sagen konnte. Es geschieht durchschnittlich nicht,
und in allen Winkeln der Erde sitzen Wartende, die es kaum wissen, in wiefern sie
warten, noch weniger aber, dass sie umsonst warten. (5, 227, 21 ff.)

Der erste Teil iiber das Verhiltnis der Ausnahme zur Masse schlieft also mit dem
folgenden Ergebnis: Der hohere, einzelne Mensch oder Kiinstler, in dem die Losung
eines Problems schlift, muss durch eine Art Weckruf zum Ausbruch kommen. Es reicht
dazu die den Herrn auszeichnende Bejahung der Gradualitit von gut und schlecht nicht
aus. Im Angesicht des Werdens zu leben, zeichnet Wissenschaftler und Kiinstler aus,

fiir ein Erfassen des Philosophengottes reicht aber selbst dies noch nicht aus. Man kann

158



sich nicht selbst auf das Niveau des Philosophengottes aufschwingen, es bedarf dazu
einer ,,Auslosung* (vgl. 5, 139, 24 ff.)48. Zuletzt ist dieses Auslosende, immer gesetzt
es ist jemand dazu geartet, natiirlich Zarathustra, auf den in JGB alles hinarbeitet, der
aber selbst nicht vorkommt, sondern nur im Nachgesang ruft: ,,Der Freunde harr' ich,
Tag und Nacht bereit // Der neuen Freunde! Kommt! 's ist Zeit! 's ist Zeit!* (vgl. 5,
243,9 f1).

[ii] Der erste Teil des neunten Hauptstiicks wird also in Aphorismus 274 mit der Figur
des Wartenden abgeschlossen und der zweite beginnt in 278 mit derjenigen des
Wanderers und endet, wie schon gesagt, mit dem Philosophengott Dionysos,
beziehungsweise mit Zarathustra. Zwischen den Aphorismen Nummer 20/276 und
Nummer 21/277 liegt also gleichsam eine imagindre Schwelle. Was hinter dieser
Schwelle folgt, ist nicht mehr mitteilbar, sondern steuert in einem iterativen
Erkenntnisprozess, fiir den das Auftreten der Figur des ,,Wanderers® in Aphorismus
278 ein deutlicher Indikator ist, auf eine Pointe zu, die iiber denselben hinaus verweist.
Hier weiterzugehen ist in zwei verschiedenen Hinsichten ein ,,Wagnis* (vgl. 5,
15, 26), vor dem NIETZSCHE bereits in Aphorismus 1 gewarnt hatte: Einerseits ist die
Gefahr hoch, dass ein sklavisch wertender Mensch, etwa der Gelehrte aus Hauptstiick
sechs, welcher immer qualitativ unterschiedlich nach Gut und Bose wertet, noch bis
dahin mitgegangen ist und innerhalb der Begriffe seiner Lehrstuhlphilosophie den
Philosophengott als neuen/alten Gott im Sinne eines idealistischen Jenseits
missversteht. Dies ist aber die kleinere Gefahr, zumal NIETZSCHE sich vor solchen
Missverstiandnissen durch das Maskenhafte seiner Philosophie zu schiitzen weiB3.
Andererseits besteht die viel groBere Gefahr darin, dass auch der sensible Kiinstler die
Schwelle der Selbsterkenntnis iiberschreitet, wozu sein Stolz nicht bestimmt ist und er
deshalb daran zu Grunde geht. Fiir das kulturelle Gedeihen der Menschheit hédngt
einiges daran, dass die Kiinstler nicht wissen, wer sie sind und was sie tun, dass also
nicht ,,an falscher Stelle Psychologie und Neugierde* (vgl. 5, 226, 15 f.) getrieben wird.
Im neunten Hauptstiick beginnt mit Aphorismus Nummer 30/287 (letztes Viertel)
das groBe Finale, wo just noch einmal die Frage ,,Was ist vornehm?* (vgl. 5, 232, 25)
aufgeworfen wird. Darin steigert sich dann die Gedankefithrung zum dionysischen
Philosophengott in Aphorismus 295. Den Anfang macht dementsprechend erneut der
Kiinstler als Vermittler, beziehungsweise Werkzeug zwischen Philosoph und Mensch,
gewissermallen der Herr, welcher unreflektiert Werte schafft. Kiinstler werden aber
nicht durch Thre Werke bezeugt, sondern durch ihren unreflektierten Glauben an sich
selbst (,,Es sind nicht die Werke, es ist der Glaube, der hier [...] die Rangordnung

feststellt™; vgl. 5, 233, 9 f.). Das alles wissen wir bereits. Etwas anderes ist nun der

# Da ist die Kraft zu wollen seit langem zuriickgelegt und aufgespeichert, da wartet der Wille —
ungewiss, ob als Wille der Verneinung oder der Bejahung — in bedrohlicher Weise darauf, ausgelost zu
werden, um den Physikern von heute ihr Leibwort abzuborgen.

159



Typus, um den es in Aphorismus 289 geht, der ,,Geist* (vgl. 5, 233, 19) und Gewissen
hat. Dieser unterscheidet sich vom Herren und Kiinstler durch die Maske, dass er also
verbirgt, was er ist, wozu er im Gegensatz zum Kiinstler wissen muss — nicht umsonst

9

steckt ,\Wissen’ in ,Ge-Wissen’*’ —, was er ist. Folgerichtig geht es dann in Aphorismus

289 um das, was sich in der geistigen Tiefe eines solchen Menschen verbirgt:

,Der Einsiedler glaubt nicht daran, dass jemals ein Philosoph — gesetzt, dass ein
Philosoph immer vorerst ein Einsiedler war — seine eigentlichen und letzten Meinungen
in Biichern ausgedriickt habe: schreibt man nicht gerade Biicher, um zu verbergen, was
man bei sich birgt? — ja er wird zweifeln, ob ein Philosoph ,letzte und eigentliche’
Meinungen iiberhaupt haben kdnne, ob bei ihm nicht hinter jeder Hohle noch eine
tiefere Hohle liege, liegen miisse — eine umfinglichere fremdere reichere Welt iiber
einer Oberflidche, ein Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder ,Begriindung’.* (5,
234, 12 ft.)

Die Betonung liegt hier auf der Frage, ,,ob bei ihm nicht hinter jeder Hohle noch eine
tiefere Hohle liege®. Denn diese Art unabléssigen, erkenntnisdurstigen Hinterfragens
geht weit iiber das hinaus, was NIETZSCHE im fiinften Hauptstick mit dem
Wissenschaftler als Kritiker an der Moral herausgestellt hat, die ,,Werkzeuge des
Philosophen und eben darum, als Werkzeuge, noch lange nicht selbst Philosophen*
(vgl. 5, 144, 5 f.) sind. Der Weise ist ein ,.Einsiedler, den die unabgeschlossene
Wanderschaft auf der Suche nach Erkenntnis auszeichnet, die ihn, wie am Beispiel
PASCALs gesehen, zuletzt noch einmal so anfillig fiir die grausamen Reize des
Christentums macht. Diese Wanderung und die damit einhergehenden Erfahrungen
entfernen denjenigen, der sich der ,,Leidenschaft der Erkenntnis‘ hingibt, mit der Zeit®
so weit von der Menschheit, dass er sich zuletzt als ein ganz Anderer vor
Verwechslung/Missverstindnis schiitzen muss.

Der Unterschied zwischen dem Kiinstler, der als derjenige, welcher die Welt
schafft, die den Menschen etwas angeht, zugleich fiir die Menschheit insgesamt steht,
und dem Philosophengott, um den es im Finale von JGB geht, wird durch den
jeweiligen Beginn der Aphorismen 291 (,,Der Mensch [...]*%; vgl. 5, 135, 4) und 292

4 Vgl. 5, 65, 22 ff.: ,,Um zum Beispiel zu errathen und festzustellen, was fiir eine Geschichte bisher das
Problem von Wissen und Gewissen [sic!; Anm.d.A.] in der Seele der homines religiosi gehabt
hat, dazu miisste Einer vielleicht selbst so tief, so verwundet, so ungeheuer sein, wie es das intellektuelle
Gewissen Pascal's war: [...].

% Was mit diesem Hinweis auf Zeit und Zeitpunkt, von denen oben ja bereits an der Schwelle zum
zweiten Teil des neunten Hauptstiicks die Rede war, gesagt sein soll, ist, dass NIETZSCHE ein sehr
deutliches Zeichen setzt, dass in den Aphorismen 287 bis 296 etwas folgt, das man nicht so ohne weiteres
auf dem bisherigen Weg zu fassen bekommt, welcher entlang der Richtschnur der Redlichkeit und
intellektuellen Grausamkeit von unten nach oben fiihrte. Denn Redlichkeit ist, wenngleich eine spezielle,
so doch eine verallgemeinerbare Form der Erkenntnis — sie darf an das Vornehme nicht, wie NIETZSCHE
es sinngemifl in Aphorismus 270 so plastisch ausdriickt, mit zudringlichen und mitleidigen Hidnden
hinriithren. Vgl. 5, 225, 26 ff.: ,,[...] dieser geistige schweigende Hochmuth des Leidenden, dieser Stolz
des Auserwihlten der Erkenntniss, des ,Eingeweihten’, des beinahe Geopferten findet alle Formen von
Verkleidung nothig, um sich vor der Berithrung mit zudringlichen und mitleidigen Hédnden und
iiberhaupt vor Allem, was nicht Seinesgleichen im Schmerz ist, zu schiitzen.*

160



(,,Ein Philosoph [...]%; vgl. 5, 235, 13) verdeutlicht. Wichtig ist dann der Hinweis auf
die ,,frohliche Wissenschaft* in dem darauf folgenden Aphorismus 293 (vgl. 5, 236,
16). Es wurde bereits ganz zu Beginn darauf hingewiesen, dass das Lachen ein Sinnbild
fiir die Freiheit des schwerelosen Flugs ist, in welchen die Frage nach dem Ort jenseits
von Gut und Bose miindet. Auf3erdem ist Lachen etwas authentisches, das man, wie im
Fall des ,,goldenen Geldchters* (vgl. 5, 236, 26), nicht simulieren kann, sondern im
NIETZSCHEschen Sinn einer Erfahrung ausgelost werden muss. Aus diesem Grund wird
in dieser Untersuchung bei der Sagen/Zeigen-Relation, wie schon gesagt, auch der
Begriff der ,Pointe’ verwendet, die in ihrer buchstiblichen Bedeutung das Ergebnis
eines Witzes ist und, wenn sie funktioniert, mit Lachen quittiert wird.

Wer also das Lachen im Sinn des Aphorismus 294 kennt, weil er es am eigenen
Leib erfahren hat, der ist bereit fiir die letzte und hochste Weihe, namlich NIETZSCHES
Rede iiber ,seine’ Bekanntschaft mit dem Philosophengott Dionysos. Wir konnen hier
nun keinen aufwendigen Vergleich des neunten Hauptstiicks mit PLATONs Symposion
anstellen, es hat aber den Anschein, dass sich NIETZSCHE in dem finalen Aphorismus
295 an SOKRATES Wiedergabe der Rede der Diotima iiber den Eros orientiert
(Symposion, 201 d ff.). Das legt allein schon die zweimalige Anspielung nahe, dass im
Gegensatz zu PLATON NIETZSCHEs Ansicht nach auch die Goétter philosophieren (vgl.
5, 236, 27; ebd. 238, 16). Auch NIETZSCHE lisst also den Leser/Akteur in JGB als
einem neinsagenden Buch an ,seiner’ Philosophie konsequenter Weise nur in Form
einer indirekten Rede teilhaben.

Was die Charakterisierung des Dionysos in Aphorismus 295 anbelangt, so sei
nur auf einen Aspekt hingewiesen, der besonders interessant erscheint. Zunéchst ist
Dionysos das Gegenbild zum Hornvieh der modernen Ideen in Aphorismus 239, das am
Ende des siebten Kapitels als Dummbheit iiber Europa Herr zu werden droht.”! Dionysos
versteht sich anders als die Dogmatiker nur auf das Weib im Sinne des die Menschheit
in sich befassenden, Werte hervorbringenden Kiinstlers. Insofern stellt er auch die
ebenfalls eingangs vorausgeschickte andere Versuchung des Menschen dar, welche
diesen nicht vor dem Kreuz niederknien lisst, sondern ihn ,,stirker, boser und tiefer;
auch schoner* (vgl. 5, 239, 10) macht.

Was dariiber hinaus auffillt, nachdem NIETZSCHE den Leser/Akteur in der
zweiten Hilfte des neunten Hauptstiicks so intensiv mit dem Begriff der ,,Maske* und
Verwandtem beschiftigt hat (vgl. Aph. 278, 279, 281, 283, 284, 289, 290), ist, dass

Dionysos eine Gottheit ohne Scham ist und also dem Menschen nicht vermittelt,

St Vel. 5, 178, 17 ff.: ,Wie? Und damit soll es nun zu Ende sein? Und die Entzauberung des
Weibes ist im Werke? Die Verlangweiligung des Weibes kommt langsam herauf? Oh Europa! Europa!
Man kennt das Thier mit Hornern, welches fiir dich immer am anziehendsten war, von dem dir immer
wieder Gefahr droht! Deine alte Fabel konnte noch einmal zur ,Geschichte’ werden, - noch einmal-
konnte eine ungeheure Dummbeit iiber dich Herr werden und dich davon tragen! Und unter ihr kein Gott
versteckt, nein! nur eine ,Idee’, eine ,moderne Idee’! .....«

161



verdeckt und verkleidet, sondern — so freilich nur die indirekte Rede — direkt und nackt

entgegen tritt:

,Man errith: es fehlt dieser Art von Gottheit und Philosophen vielleicht an Scham? —
So sagte er einmal: ,unter Umstidnden liebe ich den Menschen — und dabei spielte er auf
Ariadne an, die zugegen war —: der Mensch ist mir ein angenehmes tapferes
erfinderisches Thier, das auf Erden nicht seines Gleichen hat, es findet sich in allen
Labyrinthen noch zurecht. Ich bin ihm gut: ich denke oft dariiber nach, wie ich ihn noch
vorwirts bringe und ihn starker, boser und tiefer mache, als er ist.” — ,Stirker, boser und
tiefer?’ fragte ich erschreckt. ,Ja, sagte er noch Ein Mal, stirker, boser und tiefer; auch
schoner’ — und dazu ldchelte der Versucher-Gott mit seinem halkyonischen Lécheln,
wie als ob er eben eine bezaubernde Artigkeit gesagt habe. Man sieht hier zugleich: es
fehlt dieser Gottheit nicht nur an Scham —; und es giebt iiberhaupt gute Griinde dafiir,
zu muthmaassen, dass in einigen Stiicken die Gotter insgesammt bei uns Menschen in
die Schule gehn konnten. Wir Menschen sind — menschlicher ...” (5, 239, 1 ff.)

Wie gesagt, wird diese Nacktheit nur in der indirekten Schilderung des Autors von JGB
thematisiert, aber dennoch erhilt der Leser/Akteur die Information, dass Dionysos wohl
zu den ,allertiefsten Dingen* zihlt, von denen in Zusammenhang mit der Maske in
Aphorismus 40 die Rede ist, die ,,einen Hass auf Bild und Gleichnis* (vgl. 5, 57, 26 f.)
haben. Auch wenn es NIETZSCHE an dieser Stelle nicht um die Frage nach der Realitit
geht, stimmt die unmittelbare Prisenz des nackten Dionysos durchaus mit dem Moment
zusammen, das bei Peter BORNEDAL als ,,Self-Presence® (vgl. oben II./2.3) ausgemacht
werden konnte: Unmittelbare, beziehungsweise nackte, nicht durch Reflektion verhiillte
und verstellte Pridsenz des Natiirlichen. Nicht als unmittelbare Gewissheit oder
Erkenntnis, gegen die sich NIETZSCHE sowohl in Aphorismus 16 als auch in
Aphorismus 281 wehrt, sondern als etwas, das man wie einen Affekt am eigenen
Korper erfahren haben muss. Wenn nun das Lachen fiir die Entspannung und
schwerelose Freiheit des Geistes steht, welche den Leser/Akteur fiir Dionysos bereit
sein ldsst, dann ist die Liebe derjenige stirkste, gewissermallen dionysische Affekt,
indem es zur Befruchtung des Lesers/Akteurs kommt. Im Sinne von EH konnte man
auch sagen, dass in diesem Akt der Kiinstler gleichsam geschwingert wird, um seine
Aufgabe auszutragen und darin existenzielle Notwendigkeit erféhrt.

Dies allerdings ist eine Spekulation, denn NIETZSCHE lédsst es im neunten
Hauptstiick nicht soweit kommen. JGB bleibt ein neinsagendes Buch und so ist der
letzte Gedanke negativ, melancholisch und sogar ein wenig pessimistisch. Bereits zu
Beginn der zweiten Hilfte des neunten Hauptstiicks hat NIETZSCHE in Aphorismus 277
die ,,Melancholie alles Fertigen* (vgl. 5, 229, 2) anklingen lassen und auch hier, am
Ende, klingt es nach einem traurigen Seufzen, wenn es heifit: ,,Ach, was seid ihr doch,
ihr meine geschriebenen und gemalten Gedanken!* (vgl. 5, 239, 19). Was also der
Mensch im Zustand der Schwerelosigkeit erblickt, die Priasenz, welche er dabei erfihrt,

lasst sich nicht einfangen und in Biichern an Fremde weitergeben. Gedanken sind

162



authentisch nur im Zustand des Flugs und es verhilt sich dabei wie mit Vogeln, welche
eben zu fliegen authdren, wenn man sie einfingt: ,,Wir verewigen, was nicht mehr
lange leben und fliegen kann, miide und miirbe Dinge allein!* (vgl. 5, 240, 1 ff.). Dieser
Seufzer bleibt allerdings nicht fiir sich stehen. Der darin sich andeutende Pessimismus
ist nicht das letzte Wort. Dieses gilt im Nachgesang dem Hoffnungsschimmer

Zarathustra:

,Nun feiern wir, vereinten Siegs gewiss, // Das Fest der Feste: // Freund
Zarathustra kam, // der Gast der Giste! // Nun lacht die Welt, der grause Vorhang
riss, // Die Hochzeit kam fiir Licht und Finsterniss .....“ (5, 243, 16 ff.)

1.5

Zum theoretischen Horizont der Textanalyse

Wenn nun in Form einer detaillierten Textanalyse auf die Hauptstiicke eins und zwei
eingegangen wird, soll zuvor noch einmal klar dargestellt werden, in welchem
problematischen Horizont dies geschieht. Hierzu sollen nicht mehr allzu viele Worte
iber das hierarchische Komplexititsgefiige und die damit verbundenen konzeptionellen
Strukturen verloren, sondern ein ganz konkreter Ankniipfungspunkt geschaffen werden.
Oben wurde bereits gesagt, dass die ersten drei Hauptstiicke Grundlagen schaffen, auf
denen aufbauend dann die philosophisch revolutiondren Distanzierungen in den
Hauptstiicken fiinf bis acht, beziehungsweise neun erfolgen. Ferner lag bei der
entsprechenden Darstellung der Hauptstiicke eins bis drei der Fokus auf der Frage nach
dem Herrschaftsverhiltnis zwischen Philosophie und Religion. Dies taugt zur
Orientierung, nicht aber, fiir sich alleine genommen, als Basis fiir eine sachliche
Diskussion dediziert theoretischer Fragestellungen. Wiirde es namlich versdumt, den
Text in einem konkreten ideengeschichtlichen Kontext zu betrachten, setzte man sich
dem Vorwurf des ,NIETZSCHE mit NIETZSCHE Lesens’ aus, wobei die Untersuchungen
tatsdchlich Gefahr liefen, lediglich zu wiederholen, was sie ohnehin schon zu wissen
meinen. Daher kommt hier wieder das Gebot von DELEUZE zur Geltung, dass ,,die
gesamte Philosophie Nietzsches [...] abstrakt und unverstanden‘ bleibt, ,,solange nicht
ausgemacht ist, gegen wen sie sich richtet (ders., 1962, 13)

Wer oder welche Philosophie52 also ist im ersten Hauptstiick ,,von den
Vorurtheilen der Philosophen* NIETZSCHEs mafigebliche Referenz, sein Kontrapunkt,
zu dem er am entschiedensten Nein sagt und worauf dann alles weitere aufbaut? Dort

wird vom ersten Aphorismus weg die Existenz der Wahrheit in Frage gestellt. Wéahrend

52 NIETZSCHE sagt in EH zwar iiber seine ,,Kriegs-Praxis* ,,ich greife nie Personen an (vgl. KSA, EH, 6,
274 f.) und ,JIch selber, ein Gegner des Christenthums de rigueur, bin ferne davon, es dem Einzelnen
nachzutragen® (ebd.), um dem allerdings im selben Atemzug hinzuzufiigen ,,ich bediene mich der Person
nur als eines Vergrosserungsglases, mit dem man einen [...] Nothstand sichtbar machen kann*.

163



damit in Aphorismus 2 nur ziemlich vage die ,,Metaphysiker aller Zeiten* (vgl. 5, 16,
14 f.) ins Visier geraten, wird NIETZSCHEs Kritik in den folgenden Aphorismen immer
konkreter. Ohne hier alle Pro- und Antagonisten aufzdhlen zu miissen, kann
vorausgeschickt werden, dass KANT schon bei der ersten Lektiire besonders
hervorsticht. Bereits in Aphorismus 4 treten die ,,synthetischen Urteile a priori (vgl. 5,
18, 10) auf, in Aphorismus 5 findet dann KANT namentlich Erwidhnung, um endlich in
11 einen ganzen Aphorismus gewidmet zu bekommen. Diese Ehre wird im ersten
Hauptstiick sonst nur EPIKUR in 7 zu Teil, der allerdings sonst kaum vorkommt. Auch
von STACK (vgl. 1983, 29 ff.) weill man, dass KANT fiir die philosophische Prigung
NIETZSCHEs eine wichtige Rolle gespielt hat, wenngleich iiber die Vermittlung F. A.
LANGEsS.

Dies ldsst sich sehr gut veranschaulichen, wenn man die folgenden beiden
Textausziige nebeneinander stellt, ndmlich einmal eine Originalformulierung KANTs
tiber das Verhiltnis von Kritik und Skepsis in den so genannten Prolegomena und
sodann den polemischen Bezug NIETZSCHEs in 23. Zunédchst KANT:

»Allein diese Prolegomena werden ihn [den Leser; Anm.d.A.] dahin bringen
einzusehen, dal} es eine ganz neue Wissenschaft sei, [...], wovon selbst die blofle Idee
unbekannt war, und wozu von allem bisher Gegebenen nichts genutzt werden konnte
als allein der Wink, den Humes Zweifel geben konnten, der gleichfalls nichts von
einer dergleichen formlichen Wissenschaft ahnte, sondern sein Schiff, um es in
Sicherheit zu bringen, auf den Strand (den Skeptizismus) setzte, da es dann liegen und
verfaulen mag, stattdessen es bei mir darauf ankommt, ihm einen Piloten zu geben, der
nach sicheren Prinzipien der Steuermannskunst, die aus der Kenntnis des Globus
gezogen sind, mit einer vollstdndigen Seekarte und einem Kompal} versehen, das Schiff
sicher fithren konne, wohin es ihm gut diinkt* (KANT, Prolegomena, 262).

Dazu NIETZSCHE in Aphorismus 23:

,QGesetzt aber, Jemand nimmt gar die Affekte Hass, Neid, Habsucht, Herrschsucht als
lebenbedingende Affekte, als Etwas, das im Gesammt-Haushalte des Lebens
grundsitzlich und grundwesentlich vorhanden sein muss, [...] der leidet an einer
solchen Richtung seines Urtheils wie an einer Seekrankheit. Und doch ist auch diese
Hypothese bei weitem nicht die peinlichste und fremdeste in diesem ungeheuren fast
noch neuen Reiche gefihrlicher Erkenntnisse: [...] ist man einmal mit seinem Schiffe
hierhin verschlagen, nun! wohlan! jetzt tiichtig die Zihne zusammengebissen! die
Augen aufgemacht! die Hand fest am Steuer! — wir fahren geradewegs iiber die Moral
weg, wir erdriicken, wir zermalmen vielleicht dabei unsren eignen Rest Moralitit,
indem wir dorthin unsre Fahrt machen und wagen, — aber was liegt an uns! Niemals
noch hat sich verwegenen Reisenden und Abenteurern eine tiefere Welt der Einsicht
erdffnet [...].° (5, 38 £.,19 {f.)

Auch wenn bei NIETZSCHE mit der See im Grossen und Ganzen ein Gedanke

verbunden ist, der etwas iliber das authentische philosophische Leben zum Ausdruck

164



bringt, so hat die Nautik an dieser Stelle doch auch die folgende, speziell auf KANT
abstellende Bedeutung: Die Gefahr, welcher man sich mit der skeptischen Frage nach
der Wahrheit von Wahrheit aussetzt, besteht darin, das Festland zu verlassen, das heif3t,
den festen dogmatischen Grund, welcher fiir den Menschen als ,,Unwahrheit®, wie es in
Aphorismus 4 wiederum in Anlehnung an KANT heiflen wird, eine ,,.Lebensbedingung*
(vgl. 5, 18, 15 ff.) darstellt. Die Philosophie ist im Grunde, das verbindet NIETZSCHE
mit KANT, das skeptische Hinterfragen des Gegebenen, das einen Raum er6ffnet, in
dem zuerst einmal alles relativiert wird. Alle Dinge, Gedanken und Emotionen etc., die
zuvor fiir sicher und fest gehalten wurden, der ,alte Grundbesitz des Glaubens von
Ehedem* (Aph. 10; vgl. 5, 3, 23 f.), wird in den Zusammenhang des Unbestimmten
gestellt. Unbestimmtheit bedeutet zwar einerseits ein Risiko, eine ,,Vertausendfiltigung
der Gefahren®, wovon in Aphorismus 29 beziiglich des ,,Labyrinths* zu lesen sein wird,
das heiB3t also Verunsicherung, Auflésung und Zerstorung, andererseits bedeutet es aber
auch eine Chance, einen ,,ganzen Wagen voll schoner Moglichkeiten* (Aph. 10; vgl. 5,
12 f., 31 ff.).

Beziiglich dieser Alternative zwischen Chance und Risiko gleichen sich
NIETZSCHE und KANT durchaus, gehen in der Bewertung allerdings ginzlich
verschiedene Wege. In der Vorrede zur ersten Auflage (A) der KrV stellt KANT sein
Projekt der Transzendentalphilosophie dementsprechend als Befriedung der
Metaphysik dar, wobei er letztere als ,,Kampfplatz der endlosen Streitigkeiten* (vgl.
KrV, A, VIII: ,,.Der Kampfplatz dieser endlosen Streitigkeiten heillit nun Metaphysik.*)
bezeichnet. Wihrend die platonistische Tradition mitsamt der
Transzendentalphilosophie danach strebt, die mannigfaltigen Moglichkeiten oder eben
natiirlichen Auswiichse der philosophischen Spekulation zu depotenzieren, ist
NIETZSCHE daran gelegen, das in der Aggression und Konfrontation schlummernde
agonale Potential zu reaktivieren und noch zu steigern. Natiirlich ist der Kampf der
Ideologien sogar in einem ganz konkreten Sinn geféhrlich, allerdings ist NIETZSCHE
offensichtlich bereit, das ldsst sich nicht verharmlosen, jede sich daraus ergebende
Gefahr in Kauf zu nehmen, sofern sie der Steigerung des Lebens dient.” So auch die
Maxime des Willens zur Macht in AC:

,N1icht Zufriedenheit, sondern mehr Macht; nicht Friede iiberhaupt, sondern Krieg*
(vgl. KSA, 6, AC, 170).

KANT und NIETZSCHE wenden beide den Blick um, hinterfragen beide wie das

Gegebene iiberhaupt moglich sei und revolutionieren damit die Philosophie. Allerdings

> In Aph. 44 sagt bezieht NIETZSCHE seine Forderung nach Agonalitit und Gefahr sogar auf die
offentliche Sicherheit. Vgl. 5, 61 f., 31 ff.: ,— wir vermeinen, dass Hirte, Gewaltsamkeit, Sklaverei,
Gefahr auf der Gasse [sic!; Anm.d.A.] und im Herzen, Verborgenheit, Stoicismus, Versucherkunst und
Teufelei jeder Art, dass alles Bose, Furchtbare, Tyrannische, Raubthier- und Schlangenhafte am
Menschen so gut zur Erhohung der Species "Mensch" dient, als sein Gegensatz [...]*

165



geschieht es bei beiden Autoren, das sollte hier gezeigt werden, unter vollig
verschiedenen programmatischen Vorzeichen: KANT will die Objektivitiat der
Erkenntnis fiir Jedermann, NIETZSCHE hilt dem entgegen, dass Wahrheit eine
exklusive Angelegenheit ist, die sich nur den Wenigsten erschliet. KANT will die
Befriedung des Streits philosophischer Schulen, NIETZSCHE sieht in diesem Diskurs
eine Lebendigkeit, die es noch zu steigern gilt. Dariiber hinaus gibt es neben den
programmatischen aber auch sachliche Unterschiede, die weniger leicht zu
identifizieren sind. NIETZSCHEs Philosophie polemisiert nicht einfach nur gegen die
Transzendentalphilosophie, was im Zuge der Diskussion der Interpretationen von ABEL
und BORNEDAL bereits kenntlich wurde. Die dabei zum Tragen kommenden
Argumente herauszuarbeiten und in ihrer konzeptionellen Plausibilitédt zu erfassen, wird

also der theoretische Horizont der Textanalyse sein.

2.

Detailanalyse der Hauptstiicke eins und zwei

Im Folgenden wird die Textanalyse zuerst noch einmal jeweils die Hauptstiicke eins
und zwei insgesamt in den Blick nehmen (vgl. III./2.1 und 2.2). Vor dem daraus sich
erschlieBenden Gesamtzusammenhang wird dann gezielt auf die einzelnen Aphorismen
eingegangen (vgl. II1./2.1.1 bis 2.1.3 und 2.2.1 bis 2.2.4).

2.1

Erstes Hauptstiick: ,,von den Vorurtheilen der Philosophen*

Das erste Hauptstiick beginnt in Aphorismus 1 mit dem Infragestellen der Wahrheit und
geht dann dazu iiber, in den Aphorismen 1 bis 9 so etwas wie eine Landkarte zu
skizzieren, es wird dabei von einer ,Topologie des Bewusstseins’ die Rede sein,
innerhalb derer sich NIETZSCHEs weitere Argumentation bewegt. Vor diesem
Hintergrund wird zuerst in den Aphorismen 10 bis 15 die Frage nach der Realitit
erortert und daran anschlieBend in den Aphorismen 16 bis 22 die Diskussion um das
Problem des Subjekts erweitert, wobei NIETZSCHEs Kritik der Kausalitdt eine
herausragende Rolle spielt. Zuletzt wird das philosophische Fragen, welches sich zu
Anfang noch an der klassischen Suche nach dem Topos der Wahrheit/Realitit
ausgerichtet hat, in ein ganz neues Verstindnis iibertragen, welches NIETZSCHE in
Aphorismus 23 als ,,Physio-Psychologie® (vgl. 5, 38, 13) bezeichnet. Dies ist
insgesamt, wie schon gesagt, als Versuch zu verstehen, eine kompatible Gegenposition

zu KANT aufzubauen, die nicht nur eine weitere Theorie hervorbringt, sondern in letzter

166



Konsequenz die Grundbedingungen der philosophischen Theoriebildung iiberhaupt zu
erreichen sucht. Diese altbekannte Spannung zwischen bestimmten philosophischen
Theorien (Plural) und einer Theorie der Philosophie (Singular) macht endlich die bei
NIETZSCHE eigentiimliche Ambivalenz aus, innerhalb derer der Text gelesen werden

kann und muss.

2.1.1

Aphorismus 1 bis 9: Bewusst, Unbewusst, Unterbewusst

Im Folgenden wird zu zeigen versucht, dass der Text in Aphorismus 2 zum Zweck
einer Umorientierung des Lesers/Akteurs bei einer idealen Ordnung im Jenseits ansetzt,
um dann den Blick davon abzulenken und in quasi umgekehrter Richtung in die Tiefe
zu richten — gleichsam weg vom Jenseits am Himmel nach unten hinein in den
Menschen und seine Natur. Dabei macht NIETZSCHE eine nicht nur sehr interessante
Unterscheidung zwischen der Ebene des Bewussten, des Un-Bewussten und des Unter-
Bewussten, sondern gibt damit auch den Rahmen vor, in dem sich eine solche
theoretische Umorientierung vollziehen soll, deren Ziel die Uberwindung des

transzendentalphilosophischen Paradigmas ist.

[i] Dazu zunidchst ein Ausblick auf die entsprechende narrative Linie in den
Aphorismen 1 bis 9: In Aphorismus 1 stellt NIETZSCHE zur Diskussion, dass die
Philosophie bei ihrem Fragen und Hinterfragen die Wahrheit selbst als gesetzt ansehe,
wo doch ebensogut gefragt werden konnte: ,,warum nicht lieber Unwahrheit? Und
Ungewissheit? Selbst Unwissenheit?* (vgl. 5, 16, 18 f.). Dieser Blick auf das in allen
Philosophien wie selbstverstindlich Vorausgesetzte, den wir bereits aus dem fiinften
Hauptstiick als Distanz zur Moral kennen gelernt haben (,,[...] jeder Philosoph hat
bisher geglaubt, die Moral begriindet zu haben; die Moral selbst aber galt als
,gegeben’.”; vgl. 5, 105 f., 25 ff.), ist charakteristisch fiir die dann folgende Entlarvung
der ,,Vorurtheile der Philosophen®.

Auch wenn es den Anschein macht, dass NIETZSCHE dabei in jedem Aphorismus
ein mehr oder weniger willkiirlich gewéhltes Vorurteil nach dem anderen abhandelt,
stellt das Hauptstiick bei genauerer Betrachtung eine in sich schliissige Argumentation
vor, die sich vor allem mit der Unterscheidung zwischen einer wirklichen und einer
scheinbaren Welt in den Aphorismen 10 bis 15 sowie mit der Subjektproblematik in
den Aphorismen 16 bis 23 auseinandersetzt. Wie wir noch sehen werden, sind diese
beiden Themenbereiche durch NIETZSCHEs Kausalitédtskritik auf das Engste
miteinander verbunden und fithren zum Zentrum im zweiten Hauptstiick, wo in

Aphorismus 36 die Theorie des Willens zur Macht vorgestellt wird.

167



Die Aphorismen 1 bis 9 fungieren in dieser Argumentation als Exposition. Hier
skizziert Nietzsche eine Topologie, in der sich diejenige Gedankenbewegung vollzieht,
von der erwartet werden darf, dass sie ins ,,Jenseits von Gut und Bose* und somit auch
aus dem geschlossenen Kifig des menschlichen Bewusstseins zuriick zur Natur fiihrt.
Die Exposition verschafft dem Leser/Akteur die dazu nétige Orientierung und
verwickelt ihn so in einen von NIETZSCHE zwar minutiés inszenierten
Erkenntnisprozess mit allerdings zundchst unabsehbarem Ausgang. Dabei holt
NIETZSCHE in Aphorismus 2 den Leser/Akteur, der dem Zeitgeist entsprechend
philosophisch vorgebildet sein diirfte, bei dem anschaulichen Modell einer Zwei-
Welten-Metaphysik ab und macht darauf aufmerksam, dass dieses dualistische Dogma
(,,Der Grundglaube der Metaphysiker ist der Glaube an die Gegensidtze der
Werthe.“; vgl. 5, 16, 19 f.) noch bei den entschiedensten Rationalisten und
Erkenntniskritikern anzutreffen ist. So zum Beispiel bei DESCARTES (vgl. 5, 16, 20
ff.)>*, dessen Mut zu radikalem Zweifel NIETZSCHE ehedem noch die Erstausgabe von
MA gewidmet hatte (,,An Stelle einer Vorrede*; vgl. KSA, 2, MA, 11).

Um das Problem der Gegensitze geht es dann auch in Aphorismus 3, wobei
NIETZSCHE konstatiert, dass das ,,,Bewusstsein’* in keinem entscheidenden Sinn dem
,Instinktiven entgegengesetzt® sei (vgl. 5, 17, 21 ff.). Dabei wird dann auch
deutlich, in welcher Richtung es im Folgenden weitergehen soll, nimlich gegen den
erkenntnistheoretischen Narzissmus (BORNEDAL), dessen Anthropozentrik im Grunde
fiir die Isolierung des menschlichen Denkens im Bewusstsein gegeniiber der Natur
ausschlaggebend ist (,,Gesetzt ndmlich, dass nicht gerade der Mensch das ,Maass der
Dinge’ ist*; vgl. 5, 18, 1 ff.). In Aphorismus 4 wird dann aber deutlich gemacht, dass es
NIETZSCHE nicht darauf ankommt, alles Menschliche als irrtiimlich auszuweisen und so
blol wieder in alte Herabwiirdigungsmuster zwischen Mensch und Natur
zuriickzufallen (,,Die Falschheit eines Urtheils ist uns noch kein Einwand gegen ein
Urtheil*; vgl. 5, 18, 5 f.), sondern das entsprechende Verhiltnis unabhéngig von
moralisierenden Voraussetzungen zu beurteilen (,,eine Philosophie, die das wagt, stellt
sich damit allein schon jenseits von Gut und Bose*; 5, 18, 19 f.).

Nach dieser ersten, allgemeinen Orientierung kommt NIETZSCHE dann mit
SPINOZA und KANT in Aphorismus 5 sowie der STOA in Aphorismus 9 auf einige
Einzelbeispiele ,philosophischer Vorurteile’ zu sprechen. Mit den dahinter stechenden
philosophischen Ansdtzen setzt sich NIETZSCHE aber nicht inhaltlich auseinander,
sondern es wird nur veranschaulicht, wie sich gerade in solchen Philosophien, in denen
die Autarkie einer bewussten Vernunft ganz entschieden verfochten wird, der Einfluss
des Unterbewussten bemerkbar macht. Auf den Punkt gebracht wird dies in

Aphorismus 6, wo es heilit, dass ,,jede grosse Philosophie® aus ,,ungewollte[n] und

4 ,,Es ist auch den Vorsichtigsten unter ihnen nicht eingefallen, hier an der Schwelle bereits zu zweifeln,
wo es doch am nothigsten war: selbst wenn sie sich gelobt hatten ,de omnibus dubitandum’.*

168



unvermerkte[n] [...] Absichten gewachsen ist, wie eine ,Pflanze aus dem
“eigentlichen Lebenskeim* (vgl. 5, 19 £, 31 {f.).

[ii] Die Unterscheidung der Bereiche des Bewussten, Unbewussten und

Unterbewussten beginnt in Aphorismus 3:

,Nachdem ich lange genug den Philosophen zwischen die Zeilen und auf die Finger
gesehn habe, sage ich mir: man muss noch den grossten Theil des bewussten Denkens
unter die Instinkt-Théatigkeiten rechnen, und sogar im Falle des philosophischen
Denkens;“ (5, 17, 14 {f.)

Dieser Hinweis macht deutlich, wie sich NIETZSCHE mit philosophischen Theorien
auseinanderzusetzen gedenkt. Dabei werden Sachargumente zunédchst ausgeblendet und
der Blick auf die natiirliche Disposition gerichtet, die sich darin verwirklicht. Denn was
sind die ,,Zeilen* und ,,Finger* der Philosophen? Die Zeilen sind offensichtlich das,
was die Philosophen schreiben, also deren Lehren. Die Finger, welche in diesem Bild
den Griffel halten, mit dem geschrieben wird, sind im Verhéltnis dazu die organischen
Vorbedingungen. Was hier mit dem Unterbewussten avisiert wird, ist also keine
oberflichlicher argumentative Entgegnung, sondern ein tiefer greifender
konzeptioneller Topos.

Die ,,Instinkt-Thitigkeiten* sind nicht zu verwechseln mit den Absichten und
Motiven, die mit einer philosophischen Theorie verfolgt werden konnen. Dazu

Aphorismus 6:

,»Allméhlich hat sich mir herausgestellt, was jede grosse Philosophie bisher war:
nidmlich das Selbstbekenntnis ihres Urhebers und eine Art ungewollter und
unvermerkter mémoires; insgleichen, dass die moralischen (oder unmoralischen)
Absichten in jeder Philosophie den eigentlichen Lebenskeim ausmachten, aus dem
jedesmal die ganze Pflanze gewachsen ist.“ (5, 19 f., 29 ff.)

Hier kommt mit den ,moralischen (oder unmoralischen) Absichten® eine
Zwischenebene hinzu. Denn die Absichten rangieren zwar am Grunde -einer
philosophischen Theorie, sie sind aber nicht die ,Instinkt-Thitigkeiten® aus
Aphorismus 3, aus denen dieselben hervorgehen. Im Gegensatz zu den physiologischen
Dispositionen im Unterbewusstsein sind die Absichten ,,ungewollt* und ,,unvermerkt®,
was bedeutet, dass es sich dabei um etwas handelt, das man vielleicht nicht wahrhaben
will, aber durchaus wahrhaben kann. Man kann diese bemerken, wenn man Fragen
stellt wie ,Was will eine Philosophie?’, ,Worauf will der Autor hinaus?’, ,Was sagt der
systematische Zuschnitt seines Denkens iiber dessen Ziele aus?’.

Eine andere Frage als die nach den Motiven ist also diejenige nach dem
Philosophen selbst. Denn wie eine bewusste philosophische Theorie etwas iiber ihre

unbewussten Absichten aussagt, so sagen noch die unbewussten Absichten etwas iiber

169



das Unterbewusste aus. Zum Beispiel konnte sich jemand fiir ein ihm widerfahrenes
Unrecht richen wollen und daher das Recht auf Selbstjustiz propagieren. Dann ist
Rache das Motiv und Selbstjustiz die Theorie. Eine solche Motivationslage ist dann
zwar sehr personlich, aber doch nur ein Symptom der dahinter stehenden unbewussten
Personlichkeit. Dementsprechend sagt NIETZSCHE in Aphorismus 187 (fiinftes
Hauptstiick) ,,die Moralen sind auch nur eine Zeichensprache der Affekte*
(vgl. 5, 107, 28 f.). Noch unter diesen Moralen und somit erst in der Personlichkeit
rangieren also die ,,Instinkt-Thétigkeiten®. Das wird an Hand der folgenden Passage aus

Aphorismus 6 deutlich:

,Umgekehrt ist an dem Philosophen ganz und gar nichts Unpersonliches; und
insbesondere giebt seine Moral ein entschiedenes und entscheidendes Zeugniss dafiir
ab, wer er ist — das heisst, in welcher Rangordnung die innersten Triebe seiner
Natur zu einander gestellt sind.” (5, 20, 30 ff.)

Mit ,,seine Moral* ist hier nicht eine bewusste moralphilosophische Theorie gemeint,
sondern der ,,Lebenskeim® der ,,moralischen (oder unmoralischen) Absichten [...], aus
dem jedesmal die ganze Pflanze gewachsen ist*. NIETZSCHE spricht hier nicht von den
Philosophien, sondern von den ,Philosophen*, an denen ,ganz und gar nichts
Unpersonliches* ist. Wenn es dann weiterhin hei3t, dass diese unbewusste Moral ,,ein
entschiedenes und entscheidendes Zeugniss dafiir ab[giebt], wer er 1ist“, dann
rangiert dieses ,Wer’ wiederum unter der jeweils unbewussten, personlichen Moral und
also im Unterbewusstsein. Daraus folgen drei Ebenen: Erstens die bewusste
Philosophie, der zweitens unbewusste Absichten des Philosophen zu Grunde liegen, die
wiederum drittens daraus resultieren, ,,in welcher Rangordnung die innersten Triebe
seiner Natur zu einander gestellt sind”“. Die unterbewusste, instinktive Identitdt wire
dann der Boden, in dem noch der moralisch motivierende ,Lebenskeim* der ,,Pflanze
Philosophie wurzelt.

Konzeptionell relevant ist diese Topologie, weil dadurch deutlich wird, dass
NIETZSCHE dem Bewusstsein nicht einfach nur das Unterbewusstsein entgegensetzt
und damit eine physiologische Konter-Theorie gegen den Idealismus aufruft. Vielmehr
geht es ihm darum, dem Leser/Akteur anzuzeigen, in welche Richtung er sich zu
bewegen hat, wenn er die ,,Vorurtheile der Philosophen* tatsichlich entlarven will.
AuBlerdem wird dadurch bedeutet, wie weit skeptisches Nachfragen vordringen kann
und wo es an seine Grenzen stofit. Denn das Bewusstsein kann sich zwar, wenn auch
nur unter gewissen Entbehrungen, so doch aber erkenntnistheoretisch ohne weiteres
seiner unbewussten Vorurteile vergewissern. Es kann aber, wenn iiberhaupt, dann nur

sehr schwer in Erfahrung bringen, was Unterbewusst ist. In Hinsicht auf KANT ist das

170



besonders interessant, weil gemil3 Aphorismus 4 (vgl. 5, 18, 7 ff.)55 die ,,synthetischen
Urteile apriori® zu den arterhaltenden Vorurteilen eines Menschen gehoren. Dabei
bedient sich freilich die physiologische Identitit der Moral als Mittel, um iiber diese
eine Theorie zu formulieren, deren Implikationen der eigenen Art zutriglich sind. Das
heiB3t, dass selbst wenn die synthetischen Urteile apriori in einer umfassenden
Relativierung aufgeldst werden konnten, damit erst der Bereich des Bewusstseins auf
das Unbewusste ausgeweitet worden wire, nicht aber auf das Unterbewusste.

Soviel zur Topologie des Bewusstseins, die sich im Ubrigen sehr gut in das

Fragen nach der Wahrheit von Wahrheit in Aphorismus 1 einfiigt:

,,Was Wunder, wenn wir endlich einmal misstrauisch werden, die Geduld verlieren, uns
ungeduldig umdrehn? Dass wir von dieser Sphinx auch unserseits das Fragen lernen?
Wer ist das eigentlich, der uns hier Fragen stellt? Was in uns will eigentlich "zur
Wahrheit"?* (5, 15, 12 ff.)

Gesetzt auch KANT, den NIETSZCHE im sechsten Hauptstiick durchaus als einen
philosophischen Wissenschaftler wertgeschitzt hat (vgl. oben III/1.3), ist vom
,»Wille[n] zur Wahrheit* (vgl. 5, 15, 4) angetrieben, um den es ebenda in Aphorismus 1
geht, dann orientiert sich bereits das Umdrehen in entgegengesetzter Richtung. Sofern
KANTs Hinterfragen auf Moglichkeitsbedingungen hinausléduft, kann dies also nicht
ebenfalls NIETZSCHEs Anliegen gewesen sein. Dementsprechend richten sich
NIETZSCHEs Fragen auch nicht auf alternative Argumente, sondern an das ,,Wer*
sowie an das ,,Was* unter dem Willen zur Wahrheit KANTs mitsamt den synthetischen
Urteilen apriori. In diesem Fall zielt die Frage ,,Was in uns will eigentlich ,zur
Wahrheit’?* auf die ,,Rangordnung® ab, wie ,.die innersten Triebe* in KANTs ,,Natur
zu einander gestellt sind*“ (Aph. 6). Dies ist freilich noch ldngst keine kompatible
Gegenargumentation. Es zeigt aber an, woran zu denken ist, wenn NIETZSCHE im Zuge
der Kritik der Vorurteile der Philosophen seine eigene Theorie des Willens zur Macht
zu profilieren beginnt. Wir konnen ndmlich bereits an dieser Stelle vorhersagen, dass
dies allenfalls geeignet sein wird, das Unbewusste auszurdumen. Damit kann aber nicht

Anspruch erhoben werden, das Unterbewusste erfasst zu haben.

[iii] Vor diesem Hintergrund noch einmal zuriick zu Aphorismus 2 und dem Problem
der Gegensitze. Dort wirft NIETZSCHE den Dogmatikern, beziehungsweise

Metaphysikern nicht nur vor, dass sie vor ,,Grundsteinen (Vorrede) im Sinne

55 ,.Die Frage ist, wie weit es lebenfordernd, lebenerhaltend, Arterhaltend, vielleicht gar Art-ziichtend ist;
und wir sind grundsitzlich geneigt zu behaupten, dass die falschesten Urtheile (zu denen die
synthetischen Urtheile a priori gehoren) uns die unentbehrlichsten sind, dass ohne ein Geltenlassen der
logischen Fiktionen, ohne ein Messen der Wirklichkeit an der rein erfundenen Welt des Unbedingten,
Sich-selbst-Gleichen, ohne eine bestindige Félschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht leben
konnte, — dass Verzichtleisten auf falsche Urtheile ein Verzichtleisten auf Leben, eine Verneinung des
Lebens wire.*

171



unbewusster Vorurteile wie etwa dem Subjekt halt gemacht haben, sondern dass sie

sich ganz grundsitzlich falsch orientieren:

,Der Grundglaube der Metaphysiker ist der Glaube an die Gegensidtze der
Werthe. Es ist auch den Vorsichtigsten unter ihnen nicht eingefallen, hier an der
Schwelle bereits zu zweifeln, wo es doch am néthigsten war: selbst wenn sie sich
gelobt hatten ,de omnibus dubitandum’. Man darf ndmlich zweifeln, erstens, ob es
Gegensitze iiberhaupt giebt, und zweitens, ob jene volksthiimlichen Werthschidtzungen
und Werth-Gegensitze, auf welche die Metaphysiker ihr Siegel gedriickt haben, nicht
vielleicht nur Vordergrunds-Schitzungen sind, nur vorldufige Perspektiven, vielleicht
noch dazu aus einem Winkel heraus, vielleicht von Unten hinauf, Frosch-Perspektiven
gleichsam, um einen Ausdruck zu borgen, der den Malern geldufig ist?* (5, 16, 19 ff.)

Die Metaphysiker blicken also von unten nach oben und wihnen den Ursprung der
,Dinge hochsten Werthes”, wie etwa die Wahrheit, nach der in Aphorismus 1 gefragt
wurde, ,,im Schoosse des Sein's, im Unverginglichen, im verborgenen Gotte, im ,Ding
an sich’* (ebd. Aph. 2; vgl. 5, 16, 7 ff.). Diese Orientierung wird dabei fiir die einzige
gehalten, weil der Grund, von dem aus gefragt wurde, selbst nicht hinterfragt wird und
so erst darauf die ,,unbedingten Philosophen-Bauwerke* aus der Vorrede errichtet
werden konnten. Weil also die dogmatischen Metaphysiker insbesondere auf den
,,Grundstein® des Subjekts aufbauten, sind sie der starren einseitigen Orientierung am
iberirdischen Jenseits verfallen und glauben deshalb an die Gegensitze der Werte. Mit
anderen Worten: Das Schema der Gegensitzlichkeit hangt vom ,,Subjekt-Aberglauben®
(Vorrede) ab.

Dabei ist generell darauf hinzuweisen, dass wenn man ausgerechnet das Subjekt
vom Zweifel ausnimmt, sich genau dadurch der Bruch zwischen Menschen und Welt
vollzieht. Dann némlich ist jeder Gedanke iiber die Welt der Gedanke eines Subjekts,
das eben nicht diese Welt ist, sondern diese nur gebrochen reflektiert. Andererseits
kann wiederum das Subjekt nicht so ohne weiteres bezweifelt werden, insofern es ja,
wie DESCARTES wusste, iiberhaupt erst die Bedingung des Zweifels darstellt. Selbst
wenn man also in der Lage wire, die diversen Dualismen, die aus dem ,,Grundglauben*
an die ,,Gegensitze der Werthe* resultieren, etwa durch den Ubertrag in ein graduelles
Kontinuum einer physiologischen Konter-Theorie auszurdumen, so geschieht dies doch
nur innerhalb der bezweifelbaren Verfiigungsmasse. Genau fiir diesen Bereich ist
allerdings das Subjekt als ,,Schwelle* konstitutiv. Aus der Vorrede ist bekannt, dass
durch den christlich-populdren Platonismus die ,,Wahrheit auf den Kopf* gestellt wurde
und ,,das Perspektivische die Grundbedingung alles Lebens ist* (vgl. 5, 12, 22 ff.).
Gesetzt diese ,,Grundbedingungen® gehen hinter die ,,Schwelle* des Subjekts zuriick,
dann ist es nicht ausreichend, sich das ,Perspektivische* lediglich als das gerade
angedeutete Kontinuum vorzustellen. Wenn dies so einfach wire, dann konnte man die

Lektiire von JGB bereits mit dem Satz aus Aphorismus 2 beschliefen, dass man

172



,bezweifeln darf, ,,0b es Gegensitze iiberhaupt giebt” (vgl. 5, 16, 24 f.). Denn von da
aus kann man sich den Austausch qualitativer Unterschiedenheit (Gegensitze) durch
bloB quantitative Verschiedenheit (graduelles Kontinuum) auch selbst denken. Es niitzt
aber nichts, wenn sich der Leser/Akteur nur die Alternative zwischen platonistischer
Zwei-Welten-Metaphysik und Perspektivismus vorstellt, weil dies nichts anderes wére
als ein weiterer Gegensatz innerhalb des bewussten Reflektierens. Wir miissen also
beriicksichtigen, dass NIETZSCHE den Leser/Akteur erst dazu bringen muss, die in der
Vorrede und Aphorismus 2 erdffnete Alternative zwischen den ,,Gegensitzen der
Werthe* und dem ,,Perspektivischen als Grundbedingung alles Lebens* im Zuge der
Topologie des Bewusstseins zu verstehen. Allein in Hinsicht des unterbewussten
Bodens, in dem unbewusste Motive keimen, aus denen dann Theorien wie Pflanzen
emporwachsen, zu denen selbstverstindlich noch ein Perspektivismus als blof3
quantitative Verschiedenheit gehort, kann der der Begriff des ,,Lebens* im Sinne einer
,,Grundbedingung‘‘ angemessen verstanden werden.

Fiir die Bewusstwerdung der ,,Schwelle* der Philosophie bedarf es also mehr also
nur des althergebrachten Zweifels nach dem Vorbild DESCARTES’, den NIETZSCHE
deshalb in Aphorismus 2 ebenfalls den grundgldubigen Metaphysikern zugerechnet hat.
Das ruft die Redlichkeit auf den Plan, den dritten wichtigen Aspekt der Aphorismen 1
bis 9. Denn dies ist ein erster Beitrag zu der Frage, wie NIETZSCHE den Ausgriff des
Bewusstseins aufs Unbewusste beginnt. Im Zuge der Umorientierung wird ndmlich ein
neuer Mafstab fiir Erkenntnis angelegt: Philosophie als physio-psychologischer Kampf
mit ,,unbewussten [sic!; Anm.d.A.] Widerstianden im Herzen des Forschers® (Aph. 23;
vgl. 5, 38, 13 f.) folgt nicht der Objektivitit oder Systematizitit innerhalb des
Bewusstseins. Vielmehr folgt sie der Bereitschaft, im Sinne des Vorworts zu EH, auch
da noch hinzusehen, wo die Identitéit des eigenen Selbst zur Disposition steht (,,Irrthum
ist Feigheit*; vgl. KSA, 6, EH, 259). Ebenda sagt NIETZSCHE weiter: ,,jeder Schritt
vorwirts in der Erkenntniss folgt [...] aus der Hérte gegen sich [sic!; Anm.d.A.]* (vgl.
ebd.). Redlichkeit ist diese Harte gegen das eigene Selbst, gegen einen philosophischen
,Herzenswunsch* (vgl. 5, 18, 6), wie es sinngemil} in Aphorismus 5 heilit, welcher als
unbewusstes Motiv hinter der ,Selbstentwicklung einer kalten, reinen, gottlich
unbekiimmerten Dialektik* (ebd.; vgl. 5, 18, 30 ff.) liegt:

,»Was dazu reizt, auf alle Philosophen halb misstrauisch, halb spéttisch zu blicken, ist
nicht, dass man wieder und wieder dahinter kommt, wie unschuldig sie sind — wie oft
und wie leicht sie sich vergreifen und verirren, kurz ihre Kinderei und Kindlichkeit —
sondern dass es bei ihnen nicht redlich genug zugeht: [...] — sie sind allesammt
Advokaten, welche es nicht heissen wollen, und zwar zumeist sogar verschmitzte
Fiirsprecher ihrer Vorurtheile, die sie ,Wahrheiten’ taufen — und sehr ferne von der
Tapferkeit des Gewissens, das sich dies, eben dies eingesteht, sehr ferne von dem guten
Geschmack der Tapferkeit, welche dies auch zu verstehen giebt, sei es um einen Feind
oder Freund zu warnen, sei es aus Uebermuth und um ihrer selbst zu spotten.* (5, 18 f.,
22 ft.)

173



Im Lichte des bisher gesagten diirfte diese Textselle aus Aphorismus 5 fiir sich
sprechen: Wiren die dort genannten Philosophen redlich, wiirden sie aufhdoren,
,,2Advokaten* ihrer ,,Vorurtheile* zu sein, ,,die sie ,Wahrheiten’ taufen®. Sie wiirden
dann also aufhoren, sich von ihren unbewussten Gewohnheiten gingeln zu lassen, die
ihnen das Leben leicht machen. Dazu bréduchten sie allerdings den ,,guten Geschmack
der Tapferkeit“. Diese Tapferkeit geht zwar auch den Weg des notwendigen
SchlieBens. Nicht aber in Richtung eines hypothetischen Uberbaus, sondern sucht
Faktizitit im AuBersten. Wenn man sich also fragt, wie das Denken iiber sich selbst
hinaus ins Unbewusste hinab kann, um dort irgendwann sogar mit der Faktizitit des
Unterbewussten in Berithrung zu kommen, dann lédsst sich dies hier zwar noch nicht
beantworten, aber mit der Redlichkeit doch eine Tendenz angeben, an Hand derer die

dazu notige Umorientierung erfahren werden kann.

2.1.2

Aphorismus 10 bis 15: Realismus, Idealismus, Skeptizismus

Bevor wir uns nun mit NIETZSCHEs ,Position” zur Frage der Realitéit befassen, sei noch
kurz auf die Funktion der Aphorismen 7 und 8 aus der im ersten Hauptstiick
einfiilhrenden Exposition in den Aphorismen 1 bis 9 hingewiesen. Weil sie auf den
ersten Blick nichts zur Sachfrage nach dem Ursprung und dem Wert der Wahrheit
beitragen, wurden sie oben nicht mitverhandelt. Zur Frage nach der Wahrheit/Realitit,
beziehungsweise zur peripheren, neinsagenden philosophischen Sachdiskussion tragen
sie, weil es darin um die Schauspielerei im Wetteifer antiker Philosophenschulen
(Platoniker vs. Epikureer) geht, zundchst nichts bei. Vielmehr wird durch diesen
offensichtlichen Themenwechsel ein Bruch im Rhythmus erzeugt, der den Aphorismus
9 und die dortige Nennung des Willens zur Macht (vgl. 5, 22, 26 {.; ,,Philosophie ist
[...] der geistigste Wille zur Macht®) von dem Auftakt in Aphorismus 1 bis 6 abhebt.
Diese Trennung wirkt einerseits als retardierendes Moment wie eine besondere
Betonung eines vorldaufigen Hohepunkts, andererseits hat sie als Zwischenspiel und
Intermezzo aber auch eine auflockernde Wirkung. Die Funktion der Aphorismen 7 und
8 wird sich im Riickblick von Aphorismus 25 im zweiten Hauptstiick besser beurteilen
lassen. Hier ist aber schon einmal der Eindruck festzuhalten, dass diese Irregularitit
auch eine Art versteckter Hinweis sein konnte, die dann folgenden Sachfragen nicht zu
ernst zu nehmen.

Warum ist dies ausgerechnet in Bezug auf die Aphorismen 10 bis 15 der
Erwihnung wert? NIETZSCHE geht dort hauptsdchlich dem zeitgendssischen Problem
,,von der wirklichen und der scheinbaren Welt*“ (Aph. 10; Vgl. 5, 22, 31 f.) nach, das im

174



Zentrum des zweiten Hauptstiicks in Aphorismus 36 zu der Theorie des Willens zur
Macht verdichtet wird. Es sei nur kurz daran erinnert, dass sich dies im Vorwort zu EH
(vgl. Aph. 2) als das personliche Hauptproblem NIETZSCHEs dargestellt hat. Damit
verbunden ist die Frage, ob der Wille zur Macht aus 36, auf die die Ausfithrungen iiber
den Dualismus zwischen Wirklichkeit und Schein in den Aphorismen 10 bis 15
hinsteuern, ebenfalls ,NIETZSCHEs eigene Position’ ist. Diese Frage dringt sich
jedenfalls auf, wenn man sich zudem erinnert, was in EH in Bezug auf JGB iiber die
,Kunst des Schweigens* (vgl. KSA, 6, EH, 351) gesagt wurde. Da erscheint es
sinnfillig zu sein, dass NIETZSCHE sowohl vor der ersten Nennung des Willens zur
Macht in Aphorismus 9 als auch vor dem Zentrum in Aphorismus 36 den Typus des
Schauspielers auftreten ldsst. Es sei also darauf hingewiesen, dass die Platoniker in
Aphorismus 7 selbstverstandlich nicht zufillig ausgerechnet als ,,Schauspieler*
dargestellt werden (,,das sind Alles Schauspieler, daran ist nichts Achtes®; vgl. 5,
21, 7 f.). Zum einen ist dies ein Hinweis, dass NIETZSCHE sich von dieser Art
Philosophie distanzieren will. Zum anderen wird dadurch aber auch deutlich, dass die
dann folgenden Aussagen zwar keine Schauspielerei sind, aber dennoch in eine
neinsagende Diskussion gehdren, die NIETZSCHEs eigene Philosophie nur vorbereitet.
Daraus leitet sich die Herausforderung ab, in den folgenden Aphorismen 10 bis 15
NIETZSCHEs eigener philosophischen Position zwischen den damals wie heute noch

populdren Stromungen des Idealismus, Realismus und Skeptizismus nachzugehen.

[i] Den Aphorismus 10, in dem NIETZSCHE das Problem ,,von der wirklichen und der
scheinbaren Welt*“ (vgl. 5, 22, 32) auf den Plan ruft, muss man aus der Warte des
Lesers/Akteurs betrachten, der aus anderen philosophischen Biichern gewohnt ist, im
Zuge der Auseinandersetzung des Autors mit diversen anderen Meinungen auch dessen
eigene Position zu erfahren. Man konnte also eine Losung dieses Problems erwarten
oder zumindest eine vorldufige Andeutung, worin diese bestehen konnte. NIETZSCHE
macht aber etwas anderes: Er diskutiert stattdessen verschiedene Weisen im Umgang
mit der Frage nach Wirklichkeit und Schein. Eine deutliche Alternative ist dabei nicht
erkennbar. Gegen Ende favorisiert er lediglich die Haltung der ,,skeptischen Anti-
Wirklichen und Erkenntnis-Mikroskopiker* (vgl. 5, 24, 2 f.). Daher sollte die Analyse
von der Frage angeleitet sein, wer diese skeptischen Anti-Wirklichen sind und was sie
tiber Wirklichkeit und Schein zu sagen haben. Also noch einmal zum Anfang von

Aphorismus 10 und von da aus moglichst der Reihe nach:

,Der Eifer und die Feinheit, ich mochte sogar sagen: Schlauheit, mit denen man heute
iberall in Europa dem Probleme ,von der wirklichen und der scheinbaren Welt’ auf den
Leib riickt, giebt zu denken und zu horchen; und wer hier im Hintergrunde nur einen
,Willen zur Wahrheit’ und nichts weiter hort, erfreut sich gewiss nicht der schirfsten
Ohren. In einzelnen und seltenen Fillen mag wirklich ein solcher Wille zur Wahrheit,
irgend ein ausschweifender und abenteuernder Muth, ein Metaphysiker-Ehrgeiz des

175



verlornen Postens dabei betheiligt sein, der zuletzt eine Handvoll ,Gewissheit’ immer
noch einem ganzen Wagen voll schoner Moglichkeiten vorzieht; es mag sogar
puritanische Fanatiker des Gewissens geben, welche lieber noch sich auf ein sicheres
Nichts als auf ein ungewisses Etwas sterben legen. Aber dies ist Nihilismus und
Anzeichen einer verzweifelnden sterbensmiiden Seele: wie tapfer auch die Gebérden
einer solchen Tugend sich ausnehmen mogen.” (vgl. 5, 22 £., 30 ff.)

Bei der Frage nach der Wirklichkeit geniigen weder die Antworten des ,,Metaphysiker-
Ehrgeiz[es] des verlorenen Postens‘ noch der ,,puritanischen Fanatiker des Gewissens*
NIETZSCHEs Anspriichen, obwohl er beide Typen zu den ,,seltenen Fillen* (vgl. 5, 23,
3 f.) rechnet, die ein wenn auch unhinterfragter so doch aufrichtiger ,,Wille zur
Wahrheit* (Aph. 1) antreibt. Dariiber hinaus wird dem Metaphysiker sogar das positive
Attribut des Mutes (,,abenteuernder Muth*) und dem Nihilisten dasjenige der
Tapferkeit zugeschrieben (,,wie tapfer auch die Gebirden einer solchen Tugend sich
ausnehmen mogen*). Das Problem dieser beiden Typen scheint es nicht zu sein, dass
ihre Erkenntnis unredlich ist, sondern dass dieselbe noch nicht das Stadium der Reife
erlangt hat. Das wird allerdings erst in Aphorismus 31 einigermafen klar, wo es heif3t,
dass eine ,junge Seele“, die sich im Zweifel ,,gegen sich selbst zuriickwendet®,
irgendwann begreifen wird, ,,dass auch dies Alles noch — Jugend war!* (vgl. 5, 49 f.,
27 ff.). Der ,Nihilismus [...] einer verzweifelnden sterbensmiiden Seele* ist also nur
eine Phase und unreife Sicht der Dinge. NIETZSCHE, dessen Erkenntnis den Willen zur
Wahrheit hinterfragt und also dieses Reifestadium bereits erreicht hat, lehnt jedenfalls
sowohl die metaphysische Ausschweifung als auch die nihilistische Enthaltung ab.

Versuchen wir also so gut es geht nachzuvollziehen, worin die jeweiligen, noch
unreifen Erfahrungen des Metaphysikers sowie des Skeptikers bestehen konnten.
Grundsitzlich muss davon ausgegangen werden, dass es sich in beiden Fillen um den
,schauerlichen Ernst* (Vorrede; vgl. 5, 11, 5) der Dogmatiker handelt, weil sie im Sinn
des Aphorismus 2 an einen Gegensatz zwischen diesen beiden Welten glauben.
Wihrend nun der Nihilist ganz offensichtlich glaubt, dass alles nur Schein ist und er
iiber die Wirklichkeit gar nichts sagen kann, glaubt der Metaphysiker, dass alles was er
sagt, seine ,,Handvoll ,Gewissheit’* (vgl. 5, 23, 7), die einzige Wirklichkeit ist, und
alles andere nur Schein. Fiir ihn ist die augenscheinliche Realitdt unzuverlissig,
dagegen liefert allerdings die gedankliche Idealitiit eine alternative Wirklichkeit. Bei
seiner Position hat man es nun freilich mit der vom Platonismus auf den Kopf gestellten
Wahrheit (Vorrede) zu tun, dass ndmlich die kontingente Realitdt nur Schein sei und
die gedankliche Idealitét die eigentliche unsichtbare Wirklichkeit.

Der Nihilist ist historisch ein Nachkomme des Metaphysikers, der zwar aus
Redlichkeit die Idealitit anzweifelt, nachdem er diese aber vollig zerstort hat, der
kontingenten Realitéit als Wirklichkeit keine sinnstiftenden Gehalt mehr abringen und
nicht einmal diese selbst als gegeben festhalten kann. Der Nihilist kapituliert in

Anbetracht einer nichtssagenden Realitédt und einer unhaltbaren Idealitédt und iiberlédsst

176



sein Denken dementsprechend einem Erkenntnispessismus. Bliebe noch der Positivist
und ,,Wirklichkeits-Philosophaster* (vgl. 5, 23, 34), welcher angesichts der Alternative
zwischen Schein und Wirklichkeit, zumindest einige wenige Gewissheiten zu
behaupten versucht. Aber auch der ,Jahmarkts-Buntheit* (vgl. 5, 23 f., 27 ff.)5 6
moderner Realitidtstheoretiker kann NIETZSCHE nichts abgewinnen.

Was bleibt da noch iibrig? Wie anders kann man die Frage nach der wirklichen
und scheinbaren Welt beantworten als entweder die wirkliche zu Lasten der
scheinbaren oder umgekehrt die scheinbare zu Lasten der wirklichen vorzuziehen oder
beide gleichermaB3en dem Nichts anheim zu stellen? NIETZSCHE nennt als Alternative
die skeptischen Anti-Wirklichen:

,Man soll darin, wie mich diinkt, diesen skeptischen Anti-Wirklichen und Erkenntniss-
Mikroskopikern von heute Recht geben: ihr Instinkt, welcher sie aus der modernen
Wirklichkeit hinwegtreibt, ist unwiderlegt, — was gehen uns ihre riicklaufigen
Schleichwege an! Das Wesentliche an ihnen ist nicht, dass sie ,zuriick’ wollen:
sondern, dass sie — weg wollen. Etwas Kraft, Flug, Muth, Kiinstlerschaft mehr: und
sie wiirden hinaus wollen, — und nicht zuriick! —* (5, 24, 1 ff.)

Fragt sich weiter, welche Position die skeptischen Antiwirklichen wohl vertreten, wenn
sie keine Metaphysiker, Nihilisten oder Positivisten, sondern ,stirkere, lebensvollere

nach Leben noch durstigere Denker* sind. Dazu:

,Bei den stirkeren, lebensvolleren, nach Leben noch durstigeren Denkern scheint es
aber anders zu stehn: indem sie Partei gegen den Schein nehmen und das Wort
,perspektivisch’ bereits mit Hochmuth aussprechen, indem sie die Glaubwiirdigkeit
ihres eigenen Leibes ungefihr so gering anschlagen wie die Glaubwiirdigkeit des
Augenscheins, welcher sagt ,die Erde steht still’, und dermaassen anscheinend gut
gelaunt den sichersten Besitz aus den Hénden lassen (denn was glaubt man jetzt
sicherer als seinen Leib?) [...] (5, 23, 15 ff.)

Was bedeutet dies in Bezug auf die Frage nach der Realitit? Der skeptische
Antiwirkliche misstraut dem ,,Augenschein® und damit auch der ,,Glaubwiirdigkeit* des
,eigenen Leibes*. Weil dies allem widerspricht, was wir bisher von NIETZSCHE wissen,
geht es hier zundchst darum, vorldufig eine bestimmte intellektuelle Haltung und
Tendenz vorzustellen, die zwar in der skeptischen Anlage anerkannt wird, aber daran
krankt, ,,zuriick” und nicht ,hinaus®, beziehungsweise in die Zukunft zu wollen.

Worauf es ankommt, ist nicht die konkrete Antwort des skeptischen Antiwirklichen auf

36 ~Esist Misstrauen gegen diese modernen Ideen darin, es ist Unglauben an alles Das, was gestern
und heute gebaut worden ist; es ist vielleicht ein leichter Uberdruss und Hohn eingemischt, der das bric-
a-brac von Begriffen verschiedenster Abkunft nicht mehr aushilt, als welches sich heute der sogenannte
Positivismus auf den Markt bringt, ein Ekel des verwohnteren Geschmacks vor der Jahrmarkts-Buntheit
und Lappenhaftigkeit aller dieser Wirklichkeits-Philosophaster, an denen nichts neu und &cht ist als diese
Buntheit.*

177



die Frage nach der Realitit, sondern seine intuitive Orientierung, die ihn ,,aus der
modernen Wirklichkeit hinwegtreibt* (vgl. 5, 24, 3 f.).

Schon in den Aphorismen 2 und 5 hat NIETZSCHE darauf hingewiesen, dass
philosophische Wahrheit weniger etwas mit der Evidenz des begrifflichen Ausdrucks
zu tun hat, als mit dem dahinter stehenden ,,Geschmack* (vgl. 5, 19, 11.). Das bedeutet
erstens, dass die Erkenntnis der Natur nicht Jedermanns Sache ist, das heifit, dass es
nicht jedem offen steht, sich Einblicke in die Grundbeschaffenheit des Daseins zu
verschaffen. Dass heilit aber auch zweitens, dass die Wahrheit grundsétzlich nichts mit
den ad-hoc-Antworten der Metaphysiker, Positivisten und Nihilisten zu tun hat,
sondern etwas ist, das man erreichen muss, sofern man es kann. Die skeptischen Anti-
Wirklichen bringen in dieser Hinsicht also zumindest eine entscheidende
Voraussetzung mit, ndmlich die charakterliche, beziehungsweise seelische Geartetheit
fiir das, was NIETZSCHE mit dem Willen zur Macht am Ende eines Erkenntnisprozesses

iiber die Natur zum Ausdruck bringen mochte.

[ii]] Nun, nachdem einigermaBlen gekldrt werden konnte, worin die antiwirklichen
Skeptiker besonders sind, liegt die Frage nahe, worin der Unterschied zwischen
NIETZSCHEs Skepsis und der transzendentalen Kritik besteht, zumal der folgende
Aphorismus 11 sich dediziert mit KANT befasst (vgl. 5, 24, 10 ff.)57. Denn dem
philosophisch zeitgemdf vorgebildeten Leser/Akteur, dem Adressaten von JGB, stellt
sich bei dieser Charakterisierung die Frage, wie genau, abgesehen von der intuitiven
Orientierung, sich die Alternative zu Metaphysikern, Nihilisten und Positivsten gegen
die im 19. Jahrhundert vorherrschenden philosophischen Stromungen abhebt.
Bekanntlich stellt der hier maf3gebliche KANT seinen transzendentalen Idealismus als
Kompromiss zwischen empirischem Skeptizismus (HUME) und idealistischem
Rationalismus (Christian WOLFF) vor. In diesem Sinn heiflt es in der Vorrede zur

zweiten Auflage der KrV:

,.Durch diese (Kritik, Anm.d.A.) kann nun allein dem Materialism, Fatalism, Atheism,
dem freigeisterischen Unglauben, der Schwirmerei und Aberglauben, die allgemein
schidlich werden konnen, zuletzt auch dem Idealism und Skeptizism, die mehr den
Schulen gefihrlich sind, und schwerlich ins Publikum iibergehen konnen, selbst die
Waurzel abgeschnitten werden.* (KANT, KrV, A, BXXXIV f.)

Die Parallelen sind offensichtlich: Hier werden fast die gleichen Typen genannt, die
NIETZSCHE in Aphorismus 10 hat auftreten lassen, ndmlich der Materialist,
beziehungsweise Positivist, der Schwirmer, beziehungsweise Metaphysiker und der

Fatalist, beziehungsweise Nihilist. Ferner misstraut auch KANT dem Augenschein.

57 ,-Bs scheint mir, dass man jetzt iiberall bemiiht ist, von dem eigentlichen Einflusse, den Kant auf die
deutsche Philosophie ausgeiibt hat, den Blick abzulenken und namentlich iiber den Werth, den er sich
selbst zugestand, kliiglich hinwegzuschliipfen.*

178



Worin also besteht NIETZSCHEs Alleinstellungsmerkmal? Dazu noch einmal zuriick
zum Gedanken der Umorientierung: Am Ende des Aphorismus 10 heif3t es, dass ,,uns*
— also die potentiellen Philosophen der Zukunft — die ,riickldufigen Schleichwege* der
antiwirklichen Skeptiker nicht zu interessieren brauchen, weil es nicht darum geht, dass
sie ,,,zuriick’ wollen: sondern, dass sie — we g wollen®. In ihrer intellektuellen Anlage
lassen sich die antiwirklichen Skeptiker durchaus als diejenigen Denker verstehen, die
sich in Aphorismus 1 ,,umdrehen und ihrerseits vor dem Willen zur Wahrheit ,,das
Fragen lernen* (vgl. 5, 15, 11 f.). Damit ist gemeint, dass NIETZSCHEs Skeptiker das
Gegebene in einer Weise auf den Priifstand stellen, die tatsichlich mit dem KANTischen
Fragen nach den Bedingungen der Moglichkeit verwandt ist. Auf den ersten Blick gibt
es also kaum einen Unterschied zwischen den skeptischen Antiwirklichen und den
kritischen Transzendentalphilosophen. Auf den zweiten Blick allerdings unterscheidet
sie das, was sie aus dieser intellektuellen Anlage machen, ob sie also ,riickldufige
Schleichwege* (Aph. 10) oder in die Zukunft gehen.

Genau an diese Alternative kniipft konsequent Aphorismus 11 an. Dazu das

folgende Zitat:

,,Es kam eine Zeit, wo man sich die Stirne rieb: man reibt sie sich heute noch. Man
hatte getrdumt: voran und zuerst — der alte Kant. ,Vermoge eines Vermogens’ — hatte er
gesagt, mindestens gemeint. Aber ist denn das — eine Antwort? Eine Erkldrung? Oder
nicht vielmehr nur eine Wiederholung der Frage? Wie macht doch das Opium schlafen?
,Vermoge eines Vermogens’, ndmlich der virtus dormitiva - antwortet jener Arzt bei
Moliere, // quia est in eo virtus dormitiva, // cujus est natura sensus assoupire.* (5, 25,
17 ff.)

Zuvor hatte NIETZSCHE KANT sinngemél} vorgeworfen, sich bei seiner Kritik mit der
Entdeckung des Vernunftvermodgens betrogen und dadurch ein neues Dogma
geschaffen zu haben, das den Kampf gegen den Platonismus noch einmal entscheidend
aufgehalten hat (vgl. 5, 24, 13 ff)®. Den auf dem neuen Dogma des
Vernunftvermogens aufbauenden Trend sieht NIETZSCHE im Deutschen Idealismus
(,,alle jungen Theologen des Tiibinger Stifts giengen alsbald in die Biische, — alle
suchten nach ,Vermogen’*; vgl. 5, 25, 3 ff.), den er insgesamt als eine Philosophie
begreift, der es an Redlichkeit fehlt, weil sich darin romantischen Schwérmereien

hingegeben wird (vgl. 5, 25, 5 ff.)59. Der zentrale Vorwurf lautet also, dass KANT mit

3% KANT war vor Allem und zuerst stolz auf seine Kategorientafel, er sagte mit dieser Tafel in den
Hiénden: ,das ist das Schwerste, was jemals zum Behufe der Metaphysik unternommen werden konnte’.—
Man verstehe doch dies ,werden konnte’! er war stolz darauf, im Menschen ein neues Vermogen, das
Vermogen zu synthetischen Urteilen a priori, entdeckt zu haben. Gesetzt, dass er sich hierin selbst
betrog: aber die Entwicklung und rasche Bliithe der deutschen Philosophie hidngt an diesem Stolze und an
dem Wetteifer aller Jiingeren, womoglich noch Stolzeres zu entdecken — und jedenfalls ,neue
Vermogen’ !

39 ,uUnd was fand man nicht Alles - in jener unschuldigen, reichen, noch jugendlichen Zeit des deutschen
Geistes, in welche die Romantik, die boshafte Fee, hineinblies, hineinsang, damals, als man ,finden’ und
,erfinden’ noch nicht auseinander zu halten wusste! [...] Man kann dieser ganzen iibermiithigen und

179



seiner Erfindung der Vernunft einen Weg gefunden hat, den im Ansatz richtigen
antiwirklichen Skeptizismus in ein System ,dialektischer Schleichwege® (Aph. 5)
gleichsam einzubetten. Man konnte in Anlehnung an NIETZSCHEs Metapher vom
,Opium* (Zitat oben) sogar bildlich von einem alle Sinneseindriicke dampfenden
Einhiillen in Watte sprechen. Damit wird der wertvolle Ansatz, den Augenschein in
Richtung der sensuellen Tiefe zu ergriinden, in einer Weise korrumpiert, die am Ende
genau in die riickldufigen Schleichwege aus Aphorismus 10 fiihrt, welche im
transzendentalen Idealismus von einer Realitédt als Ding an sich ablenken, um bei der
unsterblichen Seele und der Existenz Gottes zu endigen.

Indem KANT die vielversprechendste Anlage beim modernen Menschen, dessen
wissenschaftliche antiwirkliche Skepsis, durch eine perfide Narkotisierung wieder in
den dogmatischen Schlummer des Platonismus zuriickversetzt — NIETZSCHE spricht in
11 wie auch in der Vorrede von einem , Traum* (vgl. 5, 25, 17), wohingegen die
Aufgabe der Philosophen der Zukunft das Wachsein ist —, macht er sich zum grossten
Verhinderer des NIETZSCHEschen Projekts einer Philosophie der Zukunft verbunden
mit der Erziehung und Ziichtung des Menschen zu Neuem und Hoherem. In der Sache
entscheidend ist also auch hier wieder die unterschiedliche topologische Orientierung
(Oben/Unten) bei zumindest anfidnglich nicht grundsitzlich verschiedener Methode.
Jedenfalls wiirde der Metaphysiker gleichsam statt eines Mikroskops (,,Erkenntnis-
Mikroskopiker*; Aph. 10) wohl eher ein Teleskop zur Hand nehmen, und also nicht
von Oben in die Details der Realitiit, sondern wie ein Frosch (Aph. 2) von Unten aus
der Welt heraus zu den iiberirdischen Mdéglichkeitsbedingungen blicken.

Der erkenntnis-mikroskopischen Orientierung an der Realitdt geht NIETZSCHE
dann in Aphorismus 12 nach. Dort wird der Physiker Ruggero Giuseppe BOSCOVICH
als ein skeptischer Antiwirklicher vorgestellt, der den Augenschein mikroskopisch
durchdrungen und dabei festgestellt hat, dass die ,,materialistische Atomisitk* (vgl. 5,
26, 17) ein Dogma ist. Warum ist die Atomisitk ein Dogma? Zunichst aus
,Prinzipiensparsamkeit, die NIETZSCHE kurz darauf in Aphorismus 13 einfiihrt (vgl. 5,
27 f., 31 ff.: ,Vorsicht vor tiberfliissigen teleologischen Principien! [...] So ndmlich
gebietet es die Methode, die wesentlich Principien-Sparsamkeit sein muss.*). Demnach
ist BOSCOVICH mit seiner Theorie der Physik ohne Atome im Recht, weil er damit
vergleichsweise schwache Annahmen macht und seine Theorie dennoch die notige
Erklarungskapazitit fiir naturwissenschaftliche Phanomene aufweist.

Bevor wir NIETZSCHEs Argumentation in 12 weiterverfolgen, sei dies noch kurz
wie folgt kommentiert: Einerseits spricht sich NIETZSCHE fiir die Prinzipiensparsamkeit
aus, andererseits spricht er aber auch in Aphorismus 14 abfillig von dem ,,Princip der

Jkleinstmoglichen Kraft’ und grosstmoglichen Dummbeit* (vgl. 5, 28, 29 f.), was sich

schwirmerischen Bewegung, welche Jugend war, so kithn sie sich auch in graue und greisenhafte
Begriffe verkleidete, gar nicht mehr Unrecht thun, als wenn man sie ernst nimmt und gar etwa mit
moralischer Entriistung behandelt;*

180



so verstehen ldsst, dass damit die bornierte Fixierung der ,,physiologischen Arbeiter
(ebd.) auf das allgemein Nachweisliche gemeint sein konnte. Tatsdchlich macht
NIETZSCHE die Stirke eines Geistes ja auch nicht nur daran fest, wie redlich er zu
zweifeln versteht, sondern auch an seiner Fihigkeit, etwas zu erzeugen, das mehr ist als
nur kleinliche Skepsis. In UB I ,,Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben*
zum Beispiel bezeichnet der frilhe NIETZSCHE diese konstruktive Fihigkeit als
,»plastische Kraft“ (vgl. KSA, 1, UB 1I, 251). Es dréingt sich also die Frage auf, was
NIETZSCHE eigentlich will: Minimalistische Skepsis oder neue Horizonte? Tatsdchlich
will NIETZSCHE beides, aber jeweils an der richtigen Stelle. NIETZSCHE lehnt die
grof3en philosophischen Entwiirfe nur ab, wenn sie so verstanden werden, wie im Fall
des Sklaven, der die metaphysischen Gewissheiten braucht, weil er ,,Unbedingtes* will
und nur das ,,Tyrannische* (vgl. 5, 67, 17 ff.)60 versteht. Der Geist des Sklaven ist also
schwach, weil er weder in der Lage ist, die ihn beherrschenden metaphysischen
Gewissheiten anzuzweifeln noch auch, wenn er denn trotzdem einmal in Zweifel
gestolen worden sein sollte, von sich aus neue Orientierungspunkte zu schaffen.
Andererseits verlangt NIETZSCHE, das wird sich weiter unten noch deutlicher zeigen
(vgl. HI./[E-1V]), dass redliche Skepsis kein Selbstzweck sein soll, sondern lediglich als
Weg verstanden werden darf, sich vom Zeitgeist zu 16sen, um iiberhaupt erst in die
Zukunft blicken und produktiv werden zu konnen.

In diesem Sinn von Stérke stellt jedenfalls Boscovich eine Theorie der Natur
jenseits des Augenscheins vor, die mit so gut wie gar keinen Annahmen auskommt,
weil sie die materielle Substanz vom Geschehen subtrahiert und versucht, nur mit dem
Begriff des Geschehens selbst zu operieren. Ein eigenes Beispiel fiir eine in diesem
Sinn reduktionistische Theorie gibt NIETZSCHE an Ort und Stelle in Aphorismus 13:

,Die Physiologen sollten sich besinnen, den Selbsterhaltungstrieb als kardinalen Trieb
eines organischen Wesens anzusetzen. Vor Allem will etwas Lebendiges seine Kraft
auslassen — Leben selbst ist Wille zur Macht — (...)*“ (5, 27, 27 ff.)

Realitdt wird hier im Bereich des Organischen als an und fiir sich zwecklose
Kraftauslassung (,,Vor Allem will etwas Lebendiges seine Kraft auslassen®)
definiert und als Wille zur Macht (,,Leben selbst ist Wille zur Macht®) prézisiert. Dabei
wirkt also nur ein Prinzip, nimlich Kraft, und es gibt nur eine Weise der Wirkung,
namlich Auslassung. Alles andere, was der Leser/Akteur zuvor in Aphorismus 9 und

Umgebung iiber den Willen zur Macht erfahren hat, es lduft im Wesentlichen auf die

60 Vgl ebd., I, Aph. 46: ,Die “Aufkldrung” emport: der Sklave ndmlich will Unbedingtes, er versteht
nur das Tyrannische, auch in der Moral, er liebt wie er hasst, ohne Nuance, bis in die Tiefe, bis zum
Schmerz, bis zur Krankheit, — sein vieles verborgenes Leiden emport sich gegen den vornehmen
Geschmack, der das Leiden zu leugnen scheint.*

181



Ausbildung von organischen Hierarchien hinaus,®' lisst sich daraus ableiten. Auf
Grund der Anlehnung an das Organische und der Frontstellung gegen den
platonistischen, beziehungsweise idealistischen Dualismus soll dieser Reduktionismus
in den vorliegenden Untersuchungen als ,physiologischer Monismus’ bezeichnet

werden.

[iii] Da wir nun wissen, wer NIETZSCHEs skeptische Antiwirkliche sind und worin sie
sich von KANTs Transzendentalphilosophen unterscheiden, wobei bereits ein Ausblick
auf die daraus sich ergebende Theorie des Willens zur Macht als physiologischem
Monismus gegeben wurde, tritt endlich die Frage auf den Plan, was Nietzsche dabei
argumentativ geltend macht. In diesem Sinn geht es auch NIETZSCHE in Aphorismus 12
noch nicht in erster Linie um eine inhaltliche Ausgestaltung des physiologischen
Monismus, was in aufschlussreicher Weise erstmals in Aphorismus 22 der Fall ist,
sondern um eine argumentative Auseinandersetzung mit der Alternative des
paltonistisch-idealistischen Dualismus. Dabei wird ein atomistisches, beziehungsweise
metaphysisches Bediirfnis unterstellt, dem NIETZSCHE ,.einen schonungslosen Krieg
auf’s Messer® (vgl. 5, 27, 2 f.) erkldrt. Hierzu zwei Anmerkungen: Erstens folgt ganz
allgemein aus der Abschaffung des metaphysischen Bediirfnisses fiir NIETZSCHE
keineswegs ,,die “Seele” selbst dabei los zu werden* (vgl. 5, 27, 10 f.). Stattdessen steht
die ,,Seelen-Hypothese* zu neuen ,,Fassungen und Verfeinerungen* (vgl. 5, 27, 14 ff.)
offen. Dabei sei der Fokus auf die Variante der ,,Seele als Gesellschaftsbau der Triebe
und Affekte” (ebd.) gelenkt, womit noch einmal der Gedanke einer organischen
Hierarchiebildung als Prinzip der Realitit aufgenommen wird, weil darin die
theoretische Alternative zum dualistisch-idealistischen Platonismus samt KANTischer
Transzendentalphilosophie, die bisher nur durch das Perspektivische (Vorrede) und den
Schein (Aph. 2) angedeutet wurde, inhaltlich genauer bestimmt wird. Zweitens sind
aber NIETZSCHEs Ausfithrungen iiber das ,,metaphysische Bediirfnis* (vgl. 5, 27, 1 f.
,jenem beriihmteren ,metaphysischen Bediirfnisse® — den Krieg erkldren®) viel
wichtiger, weil darin die eigentlich kompatible Argumentation gegen die
Transzendentalphilosophie vorbereitet wird. Denn bisher hat NIETZSCHE, polemisch
ausgedriickt, auBler einigen Unterstellungen und einem eher unspektakuldren
Reduktionismus nicht viel Stichhaltiges vorgebracht.

Dazu die Frage: Was ist das ,,metaphysische Bediirfnis“? In JGB wird es
zunéchst als die Annahme einer sublimen Essenz in der Realitit vorgestellt, als ob es da
fiir den Geist irgendetwas wie ein Atom zu fassen gebe. Was fiir die Realitit als
AuBenwelt ,an sich’ gilt, gilt selbstverstindlich auch fiir die Realitét als Innenwelt ,an

sich’ im Menschen:

ol Aph. 6, vgl. 5, 20, 16 f.: ,,Denn jeder Trieb ist herrschsiichtig: und als solcher versucht er zu
philosophiren®; und Aph. 9, vgl. 5, 22, 26 f.: ,Philosophie ist dieser tyrannische Trieb selbst, der
geistigste Wille zur Macht*.

182



,Mit diesem Wort [gemeint ist ,,Seelen-Atomistik”, Anm.d.A.] sei es erlaubt, jenen
Glauben zu bezeichnen, der die Seele als etwas Unvertilgbares, Ewiges, Untheilbares,
als eine Monade, als ein Atomon nimmt: diesen Glauben soll man aus der Wissenschaft
hinausschaffen!* (5, 27, 6 ff.)

Der Mensch glaubt demnach nicht nur, dass es in der Wirklichkeit der Welt etwas
Bestimmtes zu fassen gebe, sondern auch in der Wirklichkeit seines Unterbewusstseins,
nimlich die Seele oder eben das Subjekt. Nun sehen wir einmal von der
Unterscheidung zwischen dem ,An-Sich’ als Auflenwelt oder Innenwelt ab und
konzentrieren uns und einzig und allein auf die Innen/AuBlen-Relation, die zwischen
menschlichem Denken und der — physischen und/oder psychischen — Natur besteht.
Dann stellt es sich doch so dar, dass ,,Atom* und ,,Seele* nur reprisentative Begriffe
fiir etwas sind, dass der Mensch ,da drauflen’ sucht, diese aber, weil er niemals hinter
die Barriere seines Bewusstseins blicken kann, niemals zu fassen bekommt. Hier sollte
man nun der Versuchung widerstehen, das sich dabei auftuende Problem als mit der
Erkldarung gelost anzusehen, dass eben in beiden Fillen das gesuchte Etwas wie auch
das AuBere insgesamt nur eine Illusion seien, die auf Grund des metaphysischen
Bediirfnisses entsteht und mit der angestrebten Uberwindung dieses Bediirfnisses
auszubleiben verspricht. Denn was bliebe nach dieser Tilgung des AuBeren anderes, als
das Innere des Bewusstseins, wenngleich freilich nicht mehr als Inneres sondern als
Absolutes? Und wiire das denn nicht eine absolute Sublimierung oder gar Solipsismus?
Es empfiehlt sich also diese ganz groBen Fragen vorerst offen zu lassen und
bescheidener zu klidren, wie denn iiberhaupt das menschliche Bewusstsein seine
Bediirfnisse in die Welt hineinprojiziert? Wie genau kommt der Mensch iiberhaupt zu
Begriffen wie Atom und Seele?

Im Wesentlichen ist dies freilich die KANTische Fragestellung in der KrV und
NIETZSCHE weil} das. Dazu ein Zitat aus dem Stiick ,,Dier vier grossen Irrthiimer* in
GD:

,,Wir glaubten uns selbst im Akt des Willens ursichlich; wir meinten da wenigstens die
Ursédchlichkeit auf der That zu ertappen. Man zweifelte insgleichen nicht
daran, dass alle antecedentia einer Handlung, ihre Ursachen, im Bewusstsein zu suchen
seien und darin sich wiederfinden, wenn man sie suche — als ,Motive’: man wére ja
sonst zu ihr nicht frei, fiir sie nicht verantwortlich gewesen. Endlich, wer hitte
bestritten, dass ein Gedanke verursacht wird? dass das Ich den Gedanken verursacht?
[...] Von diesen drei ,inneren Thatsachen’, mit denen sich die Ursdchlichkeit zu
verbiirgen schien, ist die erste und iiberzeugendste die vom Willen als Ursache;
die Conception eines Bewusstseins (,Geistes’) als Ursache und spéiter noch die des Ich
(des ,Subjekts’) als Ursache sind bloss nachgeboren, nachdem vom Willen die
Urséchlichkeit als gegeben feststand, als Empirie ... (KSA, 6, GD, 90)

183



Dies ist nun durchaus eine scharfsinnige Kritik der transzendentalen Methode des
Présuppositionierens und also mehr als nur programmatische Polemik. NIETZSCHE
durchschaut dabei die Moglichkeitsbedingungen des Denkens, welche im Riickschluss
erfolgen, nicht nur als raumliche Projektionen des Bewusstseins von Innen nach Aufen,
worauf sich KANT in seiner Redeweise von ,,Grenzen* und ,,Schranken‘ ziemlich
eindeutig festgelegt hat (vgl. Kant, Prolegomena, 352), sondern auch als zeitliche
Projektionen von Ursachen. Der hierfiir entscheidende Satz lautet: ,,Man zweifelte
insgleichen nicht daran, dass alle antecedentia einer Handlung, ihre Ursachen, im
Bewusstsein zu suchen seien und darin sich wiederfinden®. Dabei sind die
»antecedentia®“ Voraussetzungen und somit nichts wesentlich anderes als
transzendentale Prisuppositionen. NIETZSCHEs Vorwurf, im Idealismus suche das
Bewusstsein die eigenen Ursachen in sich selbst und nicht in der Realitit, wird dem
echten KANT freilich nicht gerecht, weil dieser durchaus darauf insistiert hat, dass die
Realitit iiber die Sinne auf den Verstand einwirkt. Darauf kommt es aber auch gar nicht
an, sofern man den Sachverhalt fiir einen Moment in konzeptioneller Abstraktion
betrachtet. Dann sind Moglichkeitsbedingungen Ursachen — auf diese Relation wird in
der Rekonstruktion noch einmal ganz genau einzugehen sein (vgl. unten IV/1.2). Der
Ort, ,wohin” KANT seine Moglichkeitsbedingungen/Ursachen gewissermalen
voraussetzt — prasup-position-iert —, ist dabei nicht die Realitdt an sich, sondern eine
Grenze im Denken, die sich das Denken selbst setzt. KANTs Prisuppositionen sind
demnach ,oben’ angesiedelt, das heifit da, wohin man aus der ,,Forschperspektive® aus
Aphorismus 2 blickt.

Der Mensch kommt also zu Begriffen wie Atom und Seele auf dem Wege der
Présupposition, wobei das Bewusstsein mit seinen eigenen Mitteln, ndmlich iiber das
Schema der Kausalitdt, nach Moglichkeitsbedingungen, topologisch ausgedriickt, an
seinem ,oberen Rand’ sucht. Dabei wird das Denken in einer topologischen
Umorientierung von einer Realitit ,an sich’ abgelenkt und auf sich selbst konzentriert.
Wie sich NIETZSCHEs Kiritik dieser kausalen Riickschliisse im Detail ausnimmt und was
es damit argumentativ gegen die Transzendentalphilosophie erreicht, wird im Zuge des
folgenden Exkurses eingehender behandelt. Zunidchst sei nur festgehalten, was
NIETZSCHE grundsitzlich argumentativ geltend macht: Der verhingnisvolle
Sachverhalt, dass die Philosophie, anstatt nach einem Bezug zur Realitiit zu suchen, an
deren Stelle den atomistischen Begriff eines Dings an sich, beziehungsweise Subjekts

setzt, beruht auf der transzendentalen Methode des besagten kausalen Riickschlusses.

[iv] Dieser Argumentation folgt auch der weitere Verlauf des ersten Hauptstiicks:
NIETZSCHE leitet mit Aphorismus 12 einen Gedankegang ein, der mit der Anfangs in
Aphorismus 10 nur programmatisch angekiindigten Umorientierung des Lesers/Akteurs

ernst zu machen beginnt. Wohin dies fiihrt, wird weiterhin deutlich, wenn man sich die

184



Frage stellt, warum NIETZSCHE in den dann folgenden Aphorismen 13 bis 15,
beziehungsweise 16 und folgende wie fortfihrt. Da wiére zunédchst der Aphorismus 13
(Stichwort: Prinzipiensparsamkeit/Reduktionismus), von dem schon ausfiihrlich die
Rede war, der sich sehr gut in die Argumentation in den Aphorismen 10 bis 12 einfiigt.
Dann kommt NIETZSCHE in Aphorismus 14 auf PLATON zu sprechen und nimmt
dessen ,,vornehme Denkweise® (vgl. 5, 28, 18 f.) gegen die ,,physiologischen
Arbeiter[n]* (vgl. 5, 18, 28) in Schutz, denen er bis dahin das Wort geredet hatte. Auch
das ist nicht verwunderlich, wenn man in Kenntnis des Gesamtzusammenhangs der
Hauptstiicke eins bis drei ist, wo es nicht nur um eine reduktionistische Theorie des
physiologischen Monismus geht, sondern um die Freiheit des Geistes und die Fahigkeit,
neue sinnstiftende Imperative fiir die Zukunft zu entwerfen, wie es einst auch PLATON
tat. Dann folgt der Aphorismus 15, wo NIETZSCHE darauf besteht, dass die
,innesorgane nicht Erscheinungen sind im Sinne der idealistischen Philosophie®
(vgl. 5, 29, 6 f.), womit er auf die Aufrechterhaltung einer Trennung zwischen Denken
und AuBlenwelt hinaus will (vgl. 5, 29, 15 f.: ,,Die AuBenwelt nicht das Werk unserer
Organe -7*). Hier wiederum die Frage, erstens, warum will NIETZSCHE dieses
tendenziell eher dualistische Konzept aufrechterhalten, und, zweitens, warum bringt er
diesen Einwand ausgerechnet an dieser Stelle?

Beide Fragen lassen sich beantworten, wenn man sich vor dem Hintergrund der
Topologie des Bewusstseins in den christlich-populdren Dualismus platonistisch-
kantianischer Prigung hineinversetzt. NIETZSCHE muss die Realitit auch weiterhin
vom Bewusstsein unterscheiden, weil sonst der strukturell solipsistische, radikale
Idealismus droht. Wenn der Unterschied zwischen Innen (Bewusstsein) und Auflen
(Realitit) so abgeschafft wird, dass das AuBere nur eine Projektion des Inneren ist,
bliebe nach dieser Tilgung des AuBeren tatsichlich nichts anderes, als das Innere des
Bewusstseins iibrig. NIETZSCHEs Kritik des transzendentalen Priasuppositionierens, das
die Realitdt wenigstens noch als externe Ursache wenngleich als eine Ursache an sich
anerkennt, darf also nicht hinter diese Position in den radikalen Idealismus zuriick
verfallen und muss sich deshalb strikt gegen das Causa-Sui-Theorem (Aphorismus 15:
»[...] der Begriff causa sui etwas griindlich Absurdes [...]) und jede andere
selbstreferenzielle Theorie des Bewusstseins aussprechen.

Nachvollziehen lésst sich diese Vermutung an Hand der Aphorismen 11 und 15.
In 11 macht sich NIETZSCHE iiber KANT lustig:

»Wie sind synthetische Urtheile a priori méglich? fragte sich Kant, - und was
antwortete er eigentlich? Vermoge eines Vermogens: leider aber nicht mit
drei Worten, sondern so umstédndlich, ehrwiirdig und mit einem solchen Aufwande von
deutschem Tief- und Schnorkelsinne, dass man die lustige niaiserie allemande
iiberhorte, welche in einer solchen Antwort steckt.” (5, 24, 24 {f.)

185



Von zentralem Belang ist hier die selbstreferenzielle Figur eines Experiments, das die
Vernunft mit sich selbst durchfiihrt. Das System, das KANT um seine antiwirkliche
Skepsis herum konstruiert, von dem wir oben schon als dem ,Opiat dialektischer
Schleichwege’ im Sinne NIETZSCHEs gesprochen haben, ist endlich in diesem
speziellen Verstindnis eine ebenso absurde causa sui, wie jeder radikale Idealismus —
NIETZSCHE nennt in Aphorismus 36 BERKELEY und SCHOPENHAUER (vgl. 5, 54, 26
ff.) —, um den es in Aphorismus 15 geht. Dort heil3t es:

,Um Physiologie mit gutem Gewissen zu treiben, muss man darauf halten, dass die
Sinnesorgane nicht Erscheinungen sind im Sinne der idealistischen Philosophie: als
solche konnten sie ja keine Ursachen sein! Sensualismus mindestens somit als
regulative Hypothese, um nicht zu sagen als heuristisches Princip. — Wie? und Andere
sagen gar, die Aussenwelt wire das Werk unsrer Organe? Aber dann wire ja unser
Leib, als ein Stiick dieser Aussenwelt, das Werk unsrer Organe! Aber dann wéren ja
unsre Organe selbst — das Werk unsrer Organe! Dies ist, wie mir scheint, eine
griindliche reductio ad absurdum: gesetzt, dass der Begriff causa sui etwas griindlich
Absurdes ist. Folglich ist die Aussenwelt nicht das Werk unsrer Organe —?* (5, 29, 5
ff.)

Zunichst ergreift NIETZSCHE Position gegen den radikalen Idealismus. Damit wird
grundsitzlicher jede Art der selbstreferenziellen Verursachung des Bewusstseins
abgelehnt. Das Argument basiert wiederum auf Kausalitdt: Ursache und Wirkung
konnen nicht identisch sein, weshalb das Bewusstsein nicht sich und als solches
zugleich die Aulenwelt verursachen kann. Und trotzdem schlie3t NIETZSCHE mit einer
Frage: ,Folglich ist die Aussenwelt nicht das Werk unsrer Organe —?“. Warum ist
dieser Schluss als Frage formuliert und nicht mit einem Ausrufezeichen versehen?
Sicherlich will NIETZSCHE einerseits auch hier keine neuen Dogmen setzten, sondern
nur weitere ,,gefihrliche Vielleichts* (vgl. 5, 17, 6) formulieren und daher die Frage
offen halten, beziehungsweise deren Beantwortung dem Leser/Akteur iiberlassen.
Dariiber hinaus wird andererseits klar, dass nicht die Differenz zwischen
Bewusstsein und Organischem das Problem ist, sondern die Relation der Kausalitit. Im
gesamten Aphorismus 15 geht es in jeder Hinsicht um Ursache und Wirkung.
SinngemdB: Als Erscheinungen im Sinne der idealistischen Philosophie konnen
Sinnesorgane keine Ursachen sein und die AuBenwelt kann nicht das Werk unsrer
Organe sein, weil sonst unsre Organe selbst das Werk unsrer Organe wiren. Auch wenn
NIETZSCHE in Aphorismus 36 daran fest hilt, dass das Bewusstsein eine Wirkung des
Organischen als Ursache ist (vgl. unten 111./2.2.4.2), liegt das grundsétzliche Problem
doch in der Kausalitit schlechthin, was zwar soviel bedeutet wie, dass man aus dem
idealistischen Solipsismus nur zuriick zur Realitit gelangt, wenn man den
selbstreferenziellen Zirkel der Selbstverursachung durchbricht und annimmt, dass die
AuBenwelt das Bewusstsein verursacht. Das eigentliche Problem ist also das Schema

der Kausalitét selbst, das keine andere Wabhl lisst als die Au3enwelt ganz abzuschaffen

186



(Selbstverursachung des Bewusstseins) oder als ,an sich’ aus den Augen zu verlieren,
weil das Denken nicht hinter seine Moglichkeiten zuriick kann (Fremd-Verursachung

des Bewusstseins).

[E-I]
Exkurs: NIETZSCHE iiber Ursache und Wirkung

Wie oben angekiindigt wird sich die analysierende Lektiire der Aphorismen 16 bis 23
am Problem der Kausalitdt orientieren. Dazu sei in diesem Exkurs erst einmal
ausgefiihrt, was NIETZSCHE daran iiberhaupt problematisch erscheint und warum dies
so wichtig fiir seine Philosophie insgesamt ist. Zu diesem Zweck wird hier ein Blick
tiber JGB hinaus geworfen. Denn das Problem von Ursache und Wirkung beschiftig
NIETZSCHE seit seiner Wende vom Kulturphilosophen zum Erkenntniskritiker und
Skeptiker bis in das Spidtwerk. Von besonderem Interesse sind dabei zwei Biicher,
ndmlich MA I und GD.

[i] MA I, das als Buch die Wende nach NIETZSCHEs Krise verkorpert (vgl. oben
IL/1.1.1), befasst sich mit dem Kausalititsproblem vergleichsweise ausfiihrlich im
ersten Kapitel ,,von den ersten und letzten Dingen“. In der dortigen einfithrenden
Exposition ist fast alles von dem angelegt, was auch in JGB zu den tragenden
Grundgedanken gehort: Das Problem der Gegensitze als Anfang, das in einer
physiologischen Analyse, beziehungsweise ,,Chemie der [...] Vorstellungen und
Empfindungen* (vgl. KSA, 2, MA I, 24) aufgeht. Dabei spielt die strukturelle
Solipsismus-Problematik bereits eine zentrale Rolle: In dem Aphorismus 13 ,Logik
des Traums* (vgl. KSA, 2, MA I, 32 {f.) prisentiert NIETZSCHE die etwas diffuse
Geschichte von einem getrdaumten Kanonenschuss, der kaum Sinn abzugewinnen ist,
wenn unberiicksichtigt bleibt, was dort nur in aller Kiirze betont wird, dass nimlich der
Traum ,,das Suchen und Vorstellen der Ursachen [...], das heisst der vermeintlichen
Ursachen* (ebd., 32) ist. Sofern die gesamte Metaphysik zuvor als Missverstindnis des
Traumes bezeichnet wurde, sagt NIETZSCHE damit soviel wie, dass Ursachen
metaphysische Illusionen sind und tatsdchlich keinerlei Relevanz haben. Dem schlief3t

sich dann am Ende von Aphorismus 13 (ebd.) der folgende Gedanke an:

,,Hier also schiebt ihm die Phantasie fortwdhrend Bilder vor, indem sie an die
Gesichtseindriicke des Tages sich in ihrer Production anlehnt, und gerade so macht es
die Traumphantasie: — das heisst die vermeintliche Ursache wird aus der Wirkung
erschlossen und nach der Wirkung vorgestellt: alles diess mit ausserordentlicher
Schnelligkeit, so dass hier wie beim Taschenspieler eine Verwirrung des Urtheils
entstethen und ein Nacheinander sich wie etwas Gleichzeitiges, selbst wie ein
umgedrehtes Nacheinander ausnehmen kann. — Wir kdnnen aus diesen Vorgingen

187



entnehmen, wie spit das schirfere logische Denken, das Strengnehmen von Ursache
und Wirkung, entwickelt worden ist, wenn unsere Vernunft- und Verstandesfunctionen
jetzt noch unwillkiirlich nach jenen primitiven Formen des Schliessens zuriickgreifen
und wir ziemlich die Hilfte unseres Lebens in diesem Zustande leben.* (KSA, 2, MA I,
34)

Die Ursache wird hier, jetzt gilt es jedes Wort zu beachten, ,nach der Wirkung
vorgestellt” (Zeile 23), was bedeutet, dass die Ursache, nachdem die Wirkung erfolgt
ist, derselben vorangestellt wurde. NIETZSCHESs Kritik ldauft bei genauem Hinsehen also
darauf hinaus, dass die Ursache zur eigentlich evidenten Wirkung hinzugedichtet wird
und dann die Prioritdt durch eine Verkehrung der Reihenfolge zu Lasten der Wirkung
auf den Kopf gestellt wird.

Was folgt daraus in Bezug auf das uns interessierende Problem der Subjektivitit?
Dies kann im Detail am besten an Hand von GD beantwortet werden, von wo aus sich
die Untersuchungen wieder auf Aphorismus 17 aus JGB zuriick beziehen lassen. Dort
wiederholt NIETZSCHE im Wesentlichen die gesamte eben vorgetragene Argumentation
aus MA I, wodurch die hier behauptete Wichtigkeit der Kausalititskritik noch einmal
durch die Kontinuitidt im Werk unterstrichen wird. Noch dazu iiberschreibt NIETZSCHE
das Kapitel, in dem hauptsichlich die Kausalitdt verhandelt wird, mit ,,Die vier grossen
Irrtiimer*, womit also nicht irgendwelche Irrtiimer gemeint sind, sondern die Irrtiimer
der Philosophie schlechthin. Am Ende seines Schaffens, wo NIETZSCHE bereits alles
vor Augen steht, was spiter als seine Lehre rezipiert werden sollte, subsumiert er also
den ,,ganzen Bereich der Moral und Religion* (vgl. KSA, 6, GD, 94) unter das Problem
der Verkehrung von Ursache und Wirkung.

Was die Argumentation angeht, so &dndert NIETZSCHE, wie gesagt, nichts
Wesentliches gegeniiber MA. Dies gilt insbesondere in Bezug auf die Logik des
Traums, wobei er das Beispiel vom ,,Kanoneschuss* (vgl. KSA, 6, GD, 92) im dritten
Srrthum der imagindren Ursachen® (ebd.) sinngemi3 eins zu eins
wiederholt. Wichtig ist dabei zu verstehen, dass das Bewusstsein beim transzendentalen
Prasuppositionieren an die Stelle der Realitit neue Ursachen setzt, die das Denken
ablenken. Das jedenfalls ist gemeint, wenn NIETZSCHE den besagten vierten
Aphorismus in GD wie folgt schlief3t:

,»30 entsteht eine Gewodhnung an eine bestimmte Ursachen-Interpretation, die in
Wahrheit eine Erforschung der Ursache hemmt und selbst ausschliesst.” (KSA, 6,
GD, 92)

Die Orientierung an der ,,Froschperspektive® (Aph. 2), welche die Ursache des
Denkens irgendwo im oberen Rand desselben und also von unten herauf blickend sucht,
wird dem Menschen durch die Technik des transzendentalen Prisuppositionierens

angewohnt. Weil das Denken dann keinen direkten Bezug zur Realitit mehr hat,

188



sondern an deren Stelle nur den reprisentativen Platzhalter ,an sich’ zu fassen
bekommt, wird die Erforschung der wahren Ursachen zunédchst gechemmt und in letzter

Konsequenz sogar ausgeschlossen.

[ii] Was geschieht nun, wenn man diese Kausalitit umdreht? Dann wird zunéchst
einmal deutlich, dass nicht das Subjekt, das Bewusstsein bewirkt, sondern umgekehrt
das Subjekt eine Fiktion des Bewusstseins ist. Alle, die hier bereits Halt machen und
auf einem holistischen Fiktionalismus oder Perspektivismus insistieren mochten, der
nicht mehr zwischen wirklicher Auflenwelt (Natur) und scheinbarer Innenwelt
(Mensch) unterscheidet, sondern schlicht alles als Fiktion ansieht, seien darauf
hingewiesen, dass sie sich damit in genau den strukturellen Solipsismus
hineinmanovriert haben, von dem wir in Bezug auf Aphorismus 15, JGB zeigen
konnten, dass er von NIETZSCHE in Form des radikalen Idealismus abgelehnt wird.
Warum? Wie genau funktioniert die Technik des Prisuppositionierens? Antwort: Das
Denken setzt sich selbst eine Ursache im Denken voraus. Es findet also auf dem Wege
der Kausalitit eine Externalisierung statt, woraus die so genannten
Moglichkeitsbedingungen resultieren, die nicht mehr hinterfragt werden konnen.
Dagegen wendet NIETZSCHE, wie wir etwa in Aphorismus 34 sehen werden, tatsidchlich
einen methodischen Fiktionalismus, beziehungsweise Perspektivismus ein, der
argumentativ als ,relativistische Integration ex post’ funktioniert. Dabei wird die
Externalisierung einer Moglichkeitsbedingung durch Umdrehung der Kauslitétsrelation
(Ursache/Wirkung) im Nachhinein wieder integriert. Sprich: Das Subjekt ist keine
Ursache des Denkens, sondern das Denken die Ursache des Subjekts. Es lieBe sich
dieser Schritt der Umdrehung, man denke an die Topologie des Bewusstseins aus den
Aphorismen 1 bis 9, auch als Ausweitung des Bewusstseins auf den Bereich der
unbewussten Vorurteile verstehen.

Nun halte man sich aber vor Augen, was damit erreicht ist: Das Bewusstseins ist
zwar einerseits von jeglichem dogmatischen Glauben im Sinne des metaphysischen
Bediirfnisses befreit, andererseits ist es aber auch ganz auf sich allein gestellt
(Stichwort: erkenntnistheoretischer Narzissmus/BORNEDAL). Dies jedenfalls, wenn
man auBer Acht lisst, dass das so an sein AuBerstes getriebene Bewusstsein in
Beriihrung mit dem Unterbewussten gerit. Was bedeutet das? Erstens will NIETZSCHE
den Blick des Denkenden auf die Welt der Affekte, Begierden und Leidenschaften als
Symptome des Unterbewussten lenken, die der Interpretation des Bewusstseins
bediirfen, das dabei nicht mehr durch unbewusste Vorurteile abgelenkt wird. Die
,,JFroschperspektive* (Aph. 2) des Metaphysikers wird also in diejenige des Physiologen
und ,,Erkenntniss-Mikroskopiker® (Aph. 10) umgewandelt. Zweitens will NIETZSCHE
den Leser/Akteur dafiir sensibilisieren, dass das Organische als Ursache des

Bewusstseins nicht wieder auf dem Weg des transzendentalen Prédsuppositionierens

189



hinterfragt werden darf, wenn man nicht erneut bei der unbedingten Philosophen-
Bauwerken endigen will, die dann in kein theologisches, sondern lediglich in ein
physiologisches Begriffskleid gehiillt wiren. Der Weg des Denkens zuriick zur Realitit
als AuBBenwelt muss also anders als auf dem transzendentalen Methodenpfad verlaufen.

Diesen Weg haben wir in Bezug auf BORNEDAL schon ansatzweise kennen
gelernt und wissen bereits, dass er iiber den Wiederkunftsgedanken fiihrt (vgl. oben
I1./2.3.3). Dazu noch der Hinweis, dass die Kausalitit in konzeptioneller Betrachtung
nichts anderes darstellt, als die zeitliche Vorher/Nachher-Relation, die, wie wir noch in
der Rekonstruktion in Kapitel IV sehen werden, in Analogie zur rdumlichen
Innen/AuBlen-Relation steht. Besagter Zusammenhang lésst es bereits bei diesem ersten
Blick auf die Problematik des NIETZSCHEschen Realititsbezuges in Riicksicht auf das
Immanenzdesiderat plausibel erscheinen, dass NIETZSCHEs Alternative beim Problem
der wirklichen und scheinbaren Welt zwischen Transzendentalphilosophie und
Solipsismus iiber die Kausalitidtskritik angegangen wird. Was dies im Einzelnen

bedeutet, sei zunichst dahingestellt.

[i1]] Im Folgenden soll der Bogen zuriick zu JGB gespannt werden und die
Kausalititskritik auf die dort geiibte Kritik an der Subjektivitit, beziehungsweise der
damit verbundnen Ablehnung der Freiheit des Willens bezogen werden. Dazu zunichst
noch einmal ein Hinweis auf GD. Im letzten Aphorismus 8, wo eine ,,LLehre aus den

vier Irrtiimern gezogen wird, heil3t es:

»Was kann allein unsere Lehre sein? [...] Man ist nothwendig, man ist ein Stiick
Verhidngniss, man gehort zum Ganzen, man ist im Ganzen, — es giebt Nichts, was unser
Sein richten, messen, vergleichen, verurtheilen konnte, denn das hiesse das Ganze
richten, messen, vergleichen, verurtheilen ... Aber es giebt Nichts ausser
dem Ganzen!“ (vgl. KSA, 6, GD, 96)

Dies ist eine bemerkenswerte Aussage, die mitsamt des hier vorgestellten Hintergrunds
spatestens in Zusammenhang mit dem Nachla-Notat 38 [12] ,,Und wisst ihr auch, was
mir die ,Welt’ ist (vgl. unten II1./2.2.3.3) zu beriicksichtigen sein wird. Zweitens sei
auf den sich hier zeigenden Zusammenhang mit dem Thema der Willensfreiheit
aufmerksam gemacht, schlieflich ist der vierte aus dem Problem der Kausalitit
resultierende Irrtum derjenige des freien Willens. Hier geht es um die
Eigenverantwortlichkeit als christliche ,,Metaphysik des Henkers* (vgl. KSA, 6, GD,
96), beziehungsweise um die Moral des Ressentiments. Kurz: Erst wird das Subjekt
erfunden, dann ein freier Wille hinzugedichtet und zuletzt Verantwortung unterstellt,
worin NIETZSCHE einen Vorwand des Ressentiments sieht, Schuldzuweisungen zu

machen und den Menschen durch schlechtes Gewissen klein zu halten. Wie das Subjekt

190



ist auch die Willensfreiheit ein Resultat der verkehrten Kausalitit, denn verantwortlich
gemacht wird dabei der Handelnde als filschlich gesetzte Ursache.

Was den Willen angeht, ist aber Kausalitét {iberhaupt ein irrtiimliches Schema,
weshalb NIETZSCHE konsequent nicht nur die Willensfreiheit ablehnt, sondern auch den
Determinismus: Ursachen gibt es weder in der physischen Au3enwelt der Natur noch in
der psychischen des Unterbewusstseins. In Aphorismus 21, JGB ist daher auch nur vom
wstarken und schwachen Willen“ (5, 36, 14) die Rede. Eines wird dabei, am
Rande bemerkt, sehr gut deutlich: Es ist das in theoretischer Hinsicht rationale wie in
praktischer Hinsicht eigenverantwortliche Subjekt, welches als falsche Ursache durch
eine verkehrende Kausalitdt imaginiert, genauer priasuppositioniert wird und so den
Dreh- und Angelpunkt der gesamten NIETZSCHEschen Metaphysikkritik darstellt.

In diesem Sinne liest sich auch das oben bereits angebrachte Zitat iiber den
zweiten grossen Irrtum — der Irrtum der falschen Ursidchlichkeit — in Aphorismus 3,
GD, von wo aus sich fast nahtlos die Lektiire der Aphorismen 16 bis 21 aus JGB

wiederaufnehmen liefle:

,Man hat zu allen Zeiten geglaubt, zu wissen, was eine Ursache ist: aber woher nahmen
wir unser Wissen, genauer, unsern Glauben, hier zu wissen? Aus dem Bereich der
berithmten ,inneren Thatsachen’, von denen bisher keine sich als thatsédchlich erwiesen
hat. Wir glaubten uns selbst im Akt des Willens ursichlich; wir meinten da wenigstens
die Ursichlichkeit auf der That zu ertappen. Man zweifelte insgleichen nicht
daran, dass alle antecedentia einer Handlung, ihre Ursachen, im Bewusstsein zu suchen
seien und darin sich wiederfanden, wenn man sie suche — als ,Motive’: man wére ja
sonst zu ihr nicht frei, fiir sie nicht verantwortlich gewesen. Endlich, wer hitte
bestritten, dass ein Gedanke verursacht wird? dass das Ich den Gedanken verursacht? ...
Von diesen drei ,inneren Thatsachen’, mit denen sich die Ursédchlichkeit zu verbiirgen
schien, ist die erste und iiberzeugendste die vom Willen als Ursache; die
Conception eines Bewusstseins (,Geistes’) als Ursache und spéter noch die des Ich (des
,Subjekts’) als Ursache sind bloss nachgeboren, nachdem vom Willen die
Urséchlichkeit als gegeben feststand, als Empirie ... (KSA, 6, GD, 90)

Hier greift NIETZSCHE sinngemdl} vier auch in JGB behandelte Vorurteile wieder auf,
was als Ausblick auf den nichsten zu analysierenden Abschnitt dient: Erstens ganz
grundsitzlich das Vorurteil, dass der Wille eine unmittelbare Gewissheit ist (vgl. Aph.
16), zweitens, dass der Wille eine Einheit ist (vgl. Aph. 19), drittens, dass diese Einheit
im Sinne einer Ursache wirkt (vgl. Aph. 17) sowie viertens, dass der Wille in dieser
Urséchlichkeit, im Sinne von Eigenverantwortung, frei ist (vgl. Aph. 21). Setzt man,
wie NIETZSCHE im oberen Zitat, fiir den Begriff des Willens den des Subjekts, dann
wird klar, inwiefern neben der Realitit die Subjektivitit das vorherrschende
Sachproblem des ersten Hauptstiicks ist.

Vor diesem Hintergrund zuriick zum letzten Ankniipfungspunkt in JGB, nidmlich
zu Aphorismus 15 und NIETZSCHEs Kritik an der Selbstverursachung des Causa-Sui-

191



Theorems: Das metaphysische Bediirfnis nétigt den Mensch, fiir jedes Geschehnis eine
Ursache im Sinne einer Moglichkeitsbedingung zu suchen, also ein Ding an sich, ein
Subjekt oder einen Gott, worauf Alles zuriickgefiihrt und so erkldrt werden kann.
Worauf NIETZSCHE mit seinem Kontra zuerst hinaus will, ist, dass es — reduktionistisch
betrachtet — solche atomistischen Idealititen im Sinne von Ursachen nicht gibt, weil es
sich dabei nur um willkiirliche Wertschdtzungen des Menschen und somit um
unbewusst gewordene Vorurteile handelt. Weiter oben wurde der Platonismus in Bezug
auf Aphorismus 2 in JGB dadurch charakterisiert, dass der Ursprung der Werte der
Sphire des menschlichen Einflusses entzogen ist und so unantastbar bleibt. Hier wird
endlich deutlich warum: Solange die atomistischen Ideale wie Ursachen gedacht
werden, die die Welt des Menschen konstituieren, konnen sie durch diesen nicht mehr
eingeholt werden. Dieselben durch die relativistische Integration ex post doch wieder
einzuholen, bringt einen willkommenen methodischen Effekt mit sich solange es darum
geht, im Zuge einer reduktionistischen Immanentisierung Abstrakta wie das Subjekt
oder Gott loszuwerden. Zum Problem wird es allerdings, wenn dabei auch der Bezug
zur AuBlenwelt verloren geht und das gesamte Modell in den strukturellen Solipsismus
abdriftet. Die Selbstverursachung befreit den Menschen also einerseits von autoritiren
idealistischen Instanzen, beraubt ihn im gleichen Atemzug aber auch andererseits seines
Bezugs zur Natur.

Nun beharrt NIETZSCHE ja tatsdchlich darauf, was sich am Beispiel des freien
Willens in Aphorismus 21 nachvollziehen ldsst, dass diese radikale Form der
Immanenz nicht in seinem Sinn ist. Das heifit, dass weder der Mensch die Natur
verursacht, aber auch nicht die Natur den Menschen, weshalb schliefflich der
menschliche Wille weder frei ist noch determiniert. Dies ist der gleiche eigentiimliche
Verweis, der hinter die Kulissen einer exklusiven Alternative strebt, ohne dabei auf
eine der beiden Varianten zuriick zu verfallen, den wir oben in Bezug auf den Titel
,Jenseits von Gut und Bose* und die Vorrede festgestellt haben (vgl. III./1.1). In letzter
Konsequenz bedeutet das, dass das Verhiltnis zwischen Mensch und Natur,
beziehungsweise der Realititsbezug auBerhalb des Schemas der Kausalitédt vorgestellt

werden muss.

2.1.3
Aphorismus 16 bis 23: Subjektivitit und Kausalitit

Das Finale des ersten Hauptstiicks ergédnzt das Fragen nach der Wirklichkeit/Auflenwelt
um das Problem der Subjektivitdt, was die Thematik dichter und das gedankliche
Tempo hoher werden lédsst. Der Leser/Akteur bekommt von NIETZSCHE immer mehr

Fiden in die Hand, die er aufgefordert ist, selbststindig weiterzuspinnen. Im Zentrum

192



steht dabei eine Vorstellung von Realitit als qualititslosem Geschehen, die in
Aphorismus 12 das erste Mal in Anlehnung an BOSCOVICH aufgekommen ist und in
Aphorismus 22 auf die Spitze getrieben wird: Eine Realitit, in der ,,jede Macht in
jedem Augenblick ihre letzte Conseugenz zieht* (vgl. 5, 37, 30 f.). In NIETZSCHEs
Realitit gibt es also nicht nur keine atomistischen Essenzen im Sinne des Aphorismus
12: Was geschieht ist kein Erwas und es folgt dariiber hinaus auch keinem Muster.
Diese Art eines chaotischen Geschehens als Theorie des Willens zur Macht zu
formulieren, ist hier nun nicht die eigentliche Herausforderung. Vielmehr hebt der
Versuch, die Funktion der damit verbunden Argumente nachzuvollziehen, die
Gedankenfiihrung auf ein hoheres Niveau, dem die folgende Frage zu Grunde liegt:
Warum fiihrt die Suche nach einem natiirlichen Realititsbegriff iiber eine Kritik des
iiberkommenen Subjektbegriffs und warum ist ausgerechnet dies an die Ablehnung der
Kausalitit gekniipft?

[i] Vor diesem Hintergrund zuriick zum Text, wo es die letzten acht Aphorismen des
ersten Hauptstiicks zu untersuchen gilt. Den Anfang macht der Aphorismus 16, in dem
bezweifelt wird, dass es so etwas wie ,,unmittelbare Gewissheiten* (vgl. 5, 29, 19) gibt.
Diese Feststellung ist deshalb d@uferst wichtig, weil dies der Auffassung vorgebeugt, es
lieBen sich aus dem Organischen unmittelbare Erkenntnisse ins Bewusstsein
transferieren. NIETZSCHE ist eben nicht der Meinung SCHOPENHAUERs, dass der
Mensch vom Natiirlichen in ihm, das dem entspricht, was sich der Kontrolle des
Bewusstseins entzieht, wozu auch der Wille zu rechnen ist, irgendwelche Wahrheiten
ableiten kann. NIETZSCHE kritisiert in Aphorismus 16 an SCHOPENHAUERS
unmittelbarer Bekanntschaft mit dem Willen (,,ja Schopenhauer gab zu verstehen, der
Wille allein sei uns [...] ohne Abzug und Zuthat bekannt.”; vgl. 5, 31, 28 ff.), was er
bereits den Metaphysikern aus Aphorismus 2 vorgeworfen hat, ndmlich die ,,Schwelle*

(vgl. 5, 16, 20 ff.)*? des Bewusstseins unhinterfragt gelassen zu haben. Dazu:

,Es giebt immer noch harmlose Selbst-Beobachter, welche glauben, dass es
,unmittelbare Gewissheiten’ gebe, zum Beispiel ,ich denke’, oder, wie es der
Aberglaube Schopenhauer's war, ,ich will’* (5, 29, 18 ff.)

Ganz zu Beginn jeglichen Philosophierens, da wo jedes Denken seinen Anfang mit
einer ,,ummittelbaren Gewissheit* macht, liegt also bereits der Fehler!

Mit dem Hinterfragen des Satzes ,ich denke’ wird nun der Denkraum, welchen
DESCARTES und KANT markiert haben, aufs Neue insgesamt zur Disposition gestellt.
NIETZSCHEs Analyse soll den vermeintlich unhiterfragbaren, mit Denkverboten

62 ,,Bs ist auch den Vorsichtigsten [...] nicht eingefallen, hier an der Schwelle bereits zu zweifeln, wo es

LT3

doch am nothigsten war: selbst wenn sie sich gelobt hatten ,de omnibus dubitandum’.

193



belegten Knotenpunkt auflosen, von dem her sich das Denken als ein von der Natur

isolierter Raum wahrnimmt. Diese Analyse lautet wie folgt:

»[...] der Philosoph muss sich sagen: ,wenn ich den Vorgang zerlege, der in dem Satz
,ich denke’ ausgedriickt ist, so bekomme ich eine Reihe von verwegenen
Behauptungen, deren Begriindung schwer, vielleicht unmoglich ist, — zum Beispiel,
dass ich es bin, der denkt, dass iiberhaupt ein Etwas es sein muss, das denkt, dass
Denken eine Thitigkeit und Wirkung seitens eines Wesens ist, welches als Ursache
gedacht wird, dass es ein ,Ich’ giebt, endlich, dass es bereits fest steht, was mit Denken
zu bezeichnen ist, — dass ich weiss , was Denken ist.* (5, 29 f., 18 ff.)

Der Satz, ,dass iiberhaupt ein Etwas es sein muss, das denkt, dass Denken eine
Thitigkeit und Wirkung seitens eines Wesens ist, welches als Ursache gedacht wird* ist
hieran besonders interessant, weil darin wieder die in Aphorismus 15 angeklungene und
uns mittlerweile schon geldufige Kausalititskritik mit angesprochen wird, worin sich
das Problem der Subjektivitit mit dem der Realitit als Geschehen verbindet.

In Aphorismus 17 wird diese Verbindung noch deutlicher. Dort wendet sich
NIETZSCHE gegen die Annahme ,,das Subjekt ,ich’ ist die Bedingung des Pridikats
,denke’* (vgl. 5, 31, 4 f.). Weiter heilit es ebenda:

,Es denkt: aber dass dies ,es’ gerade jenes alte beriihmte ,Ich’ sei, ist, milde geredet,
nur eine Annahme, eine Behauptung, vor Allem keine ,unmittelbare Gewissheit’.
Zuletzt ist schon mit diesem ,es denkt’ zu viel gethan: schon dies ,es’ enthilt eine
Auslegung des Vorgangs und gehort nicht zum Vorgange selbst. Man schliesst hier
nach der grammatischen Gewohnheit ,Denken ist eine Thétigkeit, zu jeder Thétigkeit
gehort Einer, der thitig ist, folglich —’. Ungefidhr nach dem gleichen Schema suchte die
dltere Atomistik zu der ,Kraft’, die wirkt, noch jenes Kliimpchen Materie, worin sie
sitzt, aus der heraus sie wirkt, das Atom;* (5, 31, 5 ff.)

Auch hier wird das eigentliche Denkgeschehen wieder zu Lasten des denkenden
Subjekts stark gemacht. Durch die Auflosung des Subjekts soll sozusagen die Tiir
aufgestoBen werden, welche buchstiblich den Raum des bewussten Denkens an einer
»chwelle® (Aph. 2) vom prozessual verfassten Organischen trennt: Nicht das Ich ist
die Moglichkeitsbedingung des Denkens, sondern umgekehrt, das Denken diejenige des
Ich. Und was fiir ,Ich’ und ,Denken’ gilt, gilt in Analogie auch fiir Atom und Prozess,
respektive, wenn man so will, fiir Sein und Werden.
Ahnlich #uBert sich NIETZSCHE wieder in Aphorismus 21:

,Man soll nicht ,Ursache’ und ,Wirkung’ fehlerhaft verdinglichen, wie es die
Naturforscher thun (und wer gleich ihnen heute im Denken naturalisirt —) gemiss der
herrschenden mechanistischen Tolpelei, welche die Ursache driicken und stossen lésst,
bis sie ,wirkt’; man soll sich der ,Ursache’, der ,Wirkung’ eben nur als reiner
Begriffe bedienen, das heisst als conventioneller Fiktionen zum Zweck der
Bezeichnung, der Verstindigung, nicht der Erklarung. Im ,An-sich’ giebt es nichts von
,Causal-Verbidnden’, von ,Nothwendigkeit’, von ,psychologischer Unfreiheit’, da folgt

194



nicht ,die Wirkung auf die Ursache’, das regiert kein ,Gesetz’. Wir sind es, die allein
die Ursachen, das Nacheinander, das Fiir-einander, die Relativitidt, den Zwang, die
Zahl, das Gesetz, die Freiheit, den Grund, den Zweck erdichtet haben; und wenn wir
diese Zeichen-Welt als “an sich” in die Dinge hineindichten, hineinmischen, so treiben
wir es noch einmal, wie wir es immer getrieben haben, nimlichmythologisch.“ (5,
21 f., 28 ff.)

Daran ist nun sehr bemerkenswert, dass NIETZSCHE im Folgenden ohne weitere
Begriindung einen Blick hinter die Limitierung des Bewusstseins in das An-Sich wirft.
Denn: Die Willens(un)freiheit des rationalen und eigenverantwortlichen Subjekts
bezeichnet NIETZSCHE als Mythologie, worauthin er dann konstatiert: ,,im wirklichen
Leben handelt es sich nur um starken und schwachen Willen* (vgl. 5, 36, 13 f.).
Hier sagt NIETZSCHE plotzlich etwas iiber die Wirklichkeit an sich selbst (,,Im ,An-
sich’ giebt es nichts von ,Causal-Verbinden’*; Zitat oben). Ein KANTianisch geprigter
Leser/Akteur wird iiber diese Wende nicht schlecht staunen, wie auch iiber den in 22
vorgetragenen Umstand, dass NIETZSCHE in offensichtlicher Kenntnis des Textes der
Realitdt die Interpretation der Physik als ,,naiv-humanitire Zurechtmachung und
Sinnverdrehung* (vgl. 5, 37, 7 f.) bezeichnet. Genau genommen blickt NIETZSCHE hier
allerdings nicht hinter die Kulissen des Bewusstseins, sondern ersetzt die alten
schwachen durch neue starke Kulissen, die der Realitdt mehr entsprechen (Stichwort:
Unvermeidlich aber hochstwahrscheinlich falsch/SALAQUARDA).

Und trotzdem spricht NIETZSCHE, als ob er in Kenntnis des An-sich wire,
sozusagen schon einmal einen Blick ins Unerkennbare geworfen hitte. Tatsichlich ldsst
sich dies iiber das Wesen des Denkraums auf dem Grunde der Zeit plausibel erklédren:
Jenseits des Raums, welcher den Mensch von der Auflenwelt abtrennt, liegt der
zeitliche Prozess. Das heif3t, je mehr man sich im Denken dem bloBen Prozess annihert,
desto mehr stimmt dies mit der Realitét iiberein. Freilich kann es keine Theorie der
reinen Zeitlichkeit geben, weil sie damit aufhorte eine distinkte Theorie zu sein.
Gleichwohl kann sich das Denken, auch ohne dies in eine ,,unmittelbare Gewissheit
umzusetzen, in diesen Bereich hineinversetzen, wie es ansatzweise schon bei
BORNEDAL (vgl. II./2.3.3) aufgezeigt wurde. Dies ist freilich die positive
Umformulierung des Satzes der Prinzipiensparsamkeit aus Aphorismus 13, je kleiner
die Annahmen, desto stirker die Theorie. Sprich: Je néher an der Zeit, desto stidrker die
Theorie. Zu beriicksichtigen wire dabei freilich, dass wenn das Denken ganz im
Prozess aufgeht, dabei nichts mehr Bestimmtes gedacht wird, es also gar nicht mehr zur
Theoriebildung kommt. Daher gilt auch, je distinkter die rdumlichen Strukturen, desto
bestimmter ist eine Theorie. Die innere Spannung dieser beiden Regeln ist freilich
analog mit dem Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz, wenn man ndmlich
bedenkt, dass Immanenz Autarkie, beziehungsweise Stirke und Differenz Sinn,

beziehungsweise Bestimmtheit meint.

195



[ii]] Nun zur Frage, wie es NIETZSCHE in der Spannung zwischen Reduktion und Sinn
selbst mit seiner ,,Principien-Sparsamkeit* (Aph. 13; vgl. 5, 28, 3) hilt und vor allem,
was viel wichtiger ist, was daraus argumentativ folgt. Die oben zitierte Passage aus
Aphorismus 17 schlie8t NIETZSCHE wie folgt ab:

»l...] strengere Kopfe lernten endlich ohne diesen ,Erdenrest’” auskommen, und
vielleicht gewohnt man sich eines Tages noch daran, auch seitens der Logiker ohne
jenes kleine ,es’ (zu dem sich das ehrliche alte Ich verfliichtigt hat) auszukommen.* (5,
31, 15 ff))

Was bleibt, wenn man ohne ,,jenes kleine ,es’* auskommt? Der fundamentale Satz des
Willens zur Macht als Umdrehung des Platonismus lautet, darin sind sich alle
Interpreten einig: Realitit ist nicht Sein, sondern Werden, sprich Geschehen. Die
reduzierteste Beschreibung der Realitit lautet dann: ,Etwas geschieht’ oder eben ,es
geschieht’. Zieht man, wie oben von NIETZSCHE gefordert, vom Geschehen dann noch
den Trédger ab, dann bleibt nur noch ,geschieht’ — also kein Satz, sondern nur ein Verb
(Infinitiv) ohne Subjekt oder Objekt. In diesem Geschehen gibt es nun keine Essenzen
oder Qualitidten mehr.

Was daraus folgt, wird aber erst klar, wenn man beriicksichtigt, dass NIETZSCHE
sich der Essenzen und Qualitdten argumentativ durch die Ablehnung der Kausalitit
entledigt. Worauf es ankommt, ist nun, dass dieses Geschehen real ist, aber nicht
notwendiger Weise im Schema von Ursache und Wirkung begriffen werden muss.

Dazu Aphorismus 22:

»[...] und es konnte Jemand kommen, der, mit der entgegengesetzten Absicht und
Interpretationskunst, aus der gleichen Natur und im Hinblick auf die gleichen
Erscheinungen, gerade die tyrannisch-riicksichtenlose und unerbittliche Durchsetzung
von Machtanspriichen herauszulesen verstiinde, — ein Interpret, der die
Ausnahmslosigkeit und Unbedingtheit in allem ,Willen zur Macht” dermaassen euch
vor Augen stellte, dass fast jedes Wort und selbst das Wort ,Tyrannei’ schliesslich
unbrauchbar oder schon als schwichende und mildernde Metapher — als zu menschlich
— erschiene; und der dennoch damit endete, das Gleiche von dieser Welt zu behaupten,
was ihr behauptet, nimlich dass sie einen ,nothwendigen’ und ,berechenbaren’ Verlauf
habe, aber nicht, weil Gesetze in ihr herrschen, sondern weil absolut die Gesetze
fehlen, und jede Macht in jedem Augenblicke ihre letzte Consequenz zieht. Gesetzt,
dass auch dies nur Interpretation ist — und ihr werdet eifrig genug sein, dies
einzuwenden? — nun, um so besser. — (5, 37, 16 ff.)

Zuerst einmal: NIETZSCHE rdumt ganz zuletzt ein, dass seine Interpretation,
beziehungsweise Theorie der Realitidt zwar nidher am bloen Prozess rangiert, weil sie
diesen nicht wie die Physik an das Schema der Kausalitit bindet, dies aber ebenso
selbst nur eine Theorie und nicht dieser Prozess selbst ist, was sich voll und ganz in die

Annahme fiigt, dass es keinen Transfer zwischen unterbewusstem Prozess und

196



bewussten rdumliche Strukturen gibt. Dabei kommt es nun nicht in erster Linie darauf
an, an diese neue Theorie zu glauben und die Physik zu verwerfen, dies war eine der
Lehren aus Aphorismus 10, sondern dem dadurch angezeigten Pfad zu folgen und die
damit verbundenen Revolutionen gewissermallen in der gesamten philosophischen
Methodologie zu implementieren. NIETZSCHE gibt hier ndmlich eine Vorstellung, in
der alle Momente gleichberechtigt sind und wo nicht der eine den anderen als Ursache
bedingt, beziehungsweise ermoglicht. Die Gleichberechtigung aller Momente hat den
schon oben im Exkurs [E-I] angesprochen Effekt der Befreiung der Menschheit von
autoritiren Fiktionen wie etwa Gott oder dem Gewissen, der am besten in GD

geschildert wird:

,Dass Niemand mehr verantwortlich gemacht wird, dass die Art des Seins nicht auf
eine causa prima zuriickgefiihrt werden darf, dass die Welt weder als Sensorium, noch
als ,Geist’ eine Einheit ist, dies erst ist die grosse Befreiung, — damit erst
istdie Unschuld des Werdens wieder hergestellt ... (KSA, 6, GD, 96 {.)

Hier wird klar, warum NIETZSCHE sich bei der Diskussion von Subjektivitit und
Kausalitit auch in JGB, nimlich in Aphorismus 21, so intensiv mit der Freiheit befasst:
Das Subjekt als Ursache zu denken bedeutet, dass es fiir die Folgen seiner Handlungen
verantwortlich gemacht werden kann. Wenn es keine Kausalitit mehr gibt, dann gibt es
auch keinen Anlass, irgendetwas im Sinne einer ultimativen Ursache (,,causa prima‘)
zu priorisieren: Das gilt fiir das Subjekt als Ursache einer einzelnen Handlung wie auch
Gott als Ursache fiir das Geschehen im Ganzen. In der ,,Unschuld des Werdens* gibt es
solche Priorisierungen nicht mehr, sondern nur noch unabhingige Momente, die ,,in
jedem Augenblick ihre letzte Consequenz‘ ziehen.

Was folgt daraus? Wenn man die Kausalitét als fundamentales Erkldarungsmuster
der Realitdt zu Grunde legt, dann wird sich die darin enthaltene Subordinierung des
gegebenen Moglichen unter ursdchliche Moglichkeitsbedingungen in allen Bereichen
und Fragen immer wieder durchsetzen. Das Denken kann also gar nicht anders, als
immer wieder den Augenblick, beziehungsweise die Realitéit herabzusetzen. Wenn man
dagegen die Variante in Aphorismus 22, die hier wiederum in Anlehnung an GD als
,Geschehen-So-und-So’ angesprochen werden soll (vgl. KSA, GD, 6, 92), zu Grunde
legt, gibt es zundchst einmal keinen Anlass, dem Geschehen insgesamt etwas
iiberzuordnen (Gott) oder im Geschehen selbst etwas hervorzuheben (Subjekt).
Stattdessen kann jeder Augenblick fiir sich als Symptom genommen und ohne
Barrieren erforscht werden.

Hier sehen wir uns nun mit dem Problem konfrontiert, ob NIETZSCHES
Alternative nicht vollig nichtssagend ist. Als Frage: Wurde im reinen Geschehen des
Aphorismus 22 das Immanenzdesiderat nicht schon zu Lasten jeglicher sinnstiftender

rdumlicher Bestimmungen durchgesetzt? Was soll man sich denn unter einem

197



zusammenhangslosen Geschehen vorstellen und was gibt es iiberhaupt noch zu
erkennen, wenn alles zu denken erlaubt ist? Mit anderen Worten: Fiihrt NIETZSCHES
reduktionistischer Pfad nicht geradewegs in einen chaotischen Relativismus, der
keineswegs in der Lage ist, in Konkurrenz mit PLATON, DESCARTES und KANT zu
treten? Dazu noch einmal zum Begriff der Spekulation, verstanden als konstruktiver
Zweifel, was besagt, dass man nicht einfach alles in Frage stellt, sondern die Dinge
betrachtet, als konnten es sich mit diesen so aber auch anders verhalten. Die
Disjunktion ist dabei nicht leer, sondern gewissermallen mit konkreten intellektuellen
Vorstellungen und Erfahrungen gefiillt. Zum Beispiel sagt NIETZSCHE nicht einfach
nur, das Subjekt sei lediglich eine Annahme und als solche nicht real, sondern, die
Annahme eines einfachen Subjekts ist einseitig und man hat sich dagegen noch das
Subjekt als Vielheit vorzustellen. Dies stellt nun keine leere Disjunktion vor — entweder
ist die Seele zusammengesetzt oder einfach —, sondern ein Bewegung, die der
Leser/Akteur mit NIETZSCHE sozusagen materiell vollzieht und die oben (vgl. IIL./1.)
bereits als iterative Erkenntnis bezeichnet wurde. Bewegung im Raum der Spekulation
versteht sich bei NIETZSCHE deshalb ganz im Sinne des Vorworts zu EH als
Wanderung in einer Landschaft, die Orientierung bietet, und eben deshalb nicht nur ein
leerer obligatorischer Zweifel ist. Ebenso ist auch der reduktionistische Wille zur
Macht als physiologischer Monismus nicht nur als spekulative Option im ewigen
Entweder/Oder vorzustellen, sondern als Stadium auf dem Pfad der Verinnerlichung,
dem auch die Kausalititskritik folgt. Das Denken hort dabei auf, immer nur negativ in
der Disjunktion zwischen Dualismus und Monismus hin und her zuspringen, und
beginnt Eines nach dem Anderen als authentische Erfahrung zu durchdenken

(Stichwort: iterative Erkenntnis).

[1ii] Um diese Art der konkreten Orientierung im Raum der Spekulation geht es wohl
auch in Aphorismus 20, der die Kritik am Subjekt in den Aphorismen 17 bis 19 von
dem Blick ins ,An-Sich’ in den Aphorismen 21 und 22 trennt.

In der ersten Hilfte des Aphorismus 20 geht es um die Seele als Ursprung eines
,,Grundschemas von mod glichen Philosophien* (vgl. 5, 34, 12.), in der zweiten um
die Abhingigkeit der Philosophie von einer kulturell, ethnisch und sprachlich
pradestinierten Grammatik. Der letzte Satz schliet dann mit einem etwas rétselhaften
Hinweis auf ,,Locke’s Oberfldchlichkeit in Bezug auf die Herkunft der Ideen* (vgl. 5,
35, 7 f.). Was hat LOCKE iiber die Herkunft der Ideen gesagt? Bekanntlich war er als
Empirist in dieser Frage ein entschiedener Gegner der Innatismus-Theorie des
Rationalisten DESCARTES. LOCKE hat dem entgegen die prominente Tabula-rasa-
Theorie vertreten, die sinngemil besagt, dass der Geist von dufleren Einfliissen geformt
wird. Vor diesem Hintergrund diirfte die anfinglich offenkundig PLATONische Position

den Leser/Akteur doch einigermalen irritieren:

198



»[...] irgend Etwas in ihnen [in den philosophischen Begriffen; Anm.d.A.] fiihrt sie,
irgend Etwas treibt sie in bestimmter Ordnung hinter einander her, eben jene
eingeborne [sic!; Anm.d.A.] Systematik und Verwandtschaft der Begriffe. Ihr Denken
ist in der That viel weniger ein Entdecken, als ein Wiedererkennen, Wiedererinnern
[sic!; Anm.d.A.], eine Riick- und Heimkehr in einen fernen uralten Gesammt-Haushalt
der Seele, aus dem jene Begriffe einstmals herausgewachsen sind: — Philosophiren ist
insofern eine Art von Atavismus hoéchsten Ranges.* (5, 34, 16 ff.)

Das ,,System* (vgl. 5, 34, 9) der philosophischen Begriffe ist nun aber nicht die
Anteilhabe an einer hoheren Ordnung gewissermallen im Jenseits, sondern wie die
,Glieder der Fauna“ (vgl. 5, 34, 10) zu verstehen, welche aus der Natur
emporgewachsen sind. Worin also bestand LOCKEs Oberflachlichkeit? Allem Anschein
nach darin, dass die philosophischen Begriffe dem Denken nicht von einer Realitéit an
sich aufgepridgt werden, sondern dass sie von innen und also aus der unterbewussten
Natur in das Denken hineinwachsen. Hier braucht nun nicht noch einmal der
Unterschied zwischen bewusst, unbewusst und unterbewusst wiederholt zu werden, um
deutlich zu machen, dass NIETZSCHE das leere spekulative Hin und Her — ob néamlich
die Realitit als Ursache das Denken wie eine fabula rasa prigt oder ob dem Denken die
Form der Natur als Idee eingeboren ist — von der profillosen Disjunktion in die
Topologie des Bewussteins iibertrigt und so dem Leser/Akteur konkrete Orientierung
verschafft.

Als Konsequenz in dieser Bewegung vom Bewussten zum Unterbewussten, die
weder die Idealitit zu Gunsten der Realitdt abschaffen noch auch in Anbetracht der
Alternative ideal/real auf einen authentischen Bezug zur Natur als Zeitlichkeit
verzichten will, muss noch einmal der letzte Aphorismus 23 gelesen werden. Hier
herrscht von Anfang an die Vorstellung vor, dass Philosophie eine Bewegung ist,
welche sich zundchst auf den Pfad der redlichen Skepsis begibt, um dann zu
Erkenntnissen vorzustoen, die sich so nicht hitten antizipieren lassen. Dazu der Reihe

nach:

,Die gesammte Psychologie ist bisher an moralischen Vorurtheilen und Befiirchtungen
hingen geblieben: sie hat sich nicht in die Tiefe gewagt. Dieselbe als Morphologie und
Entwicklungslehre des Willens zur Macht zufassen, wie ich sie fasse -
daran hat noch Niemand in seinen Gedanken selbst gestreift: sofern es ndmlich erlaubt
ist, in dem, was bisher geschrieben wurde, ein Symptom von dem, was bisher
verschwiegen wurde, zu erkennen.* (5, 38, 2 ff.)

Was ist die Psychologie? Antwort: Eine Wissenschaft, die sich mit der Seele befasst,
welche also mikroskopisch nach innen schaut oder besser nach unten und jedenfalls
nicht teleskopisch, das ist entscheidend, nach oben, wie die Metaphysiker (Aphorismus

2; ,,Frosch-Perspektiven*). Was sind die Vorurteile und Befiirchtungen? Es sind die

199



unbewussten Absichten und Herzenswiinsche aus Aphorismus 5, welche den
Philosophen iiberreden, an einer bestimmten Stelle oder Schwelle die Augen zu
verschlieBen und mit dem Fragen aufzuhoren. Als ,,Morphologie und
Entwicklungslehre des Willens zur Macht* nimmt die Philosophie das Spekulative
insgesamt als ,,Symptom*. Der Blick richtet sich dabei gleichsam auf die Wurzeln des
Denkens. Und wenngleich NIETZSCHE noch nicht gesagt hat, wie das Denken in sich
selbst hinein blicken kénnen soll, so wird doch noch einmal die Orientierung klar:
Nicht eine erneute Alternative im Raum der Spekulation soll erdacht werden, sondern
es soll sich zu den Grundbedingungen desselben vorgearbeitet werden.

Dazu ist mehr notig als formell vom Perspektivismus als fundamentaler
Grundbedingung (Vorrede) zu sprechen. Ein solches Denken begibt sich auf den Weg,
es sucht nicht nur den Prozess als Grundlage jenseits der Fundamente des rdumlichen
Denkens, sondern ist bemiiht, selbst dieser Prozess zu werden. Das Denken sieht
nunmehr, wenn es sich selbst reflektiert, nicht mehr zuerst seine Tridger, den
Denkenden, das Subjekt, sondern sich selbst als Prozess. Die Prozessualitét der Realitit
wiederzuspiegeln, besteht nicht nur darin, das unangemessene Schema der Kausalitit
sowie den damit einhergehenden Methodenpfad zu iiberwinden, sondern das Iterative
der Erkenntnis zu verinnerlichen, indem sich die Gedanken selbst in Bewegung
versetzen. Philosophie wird dann buchstédblich zu einer Expedition, deren Ziel erst

erkannt wird, wenn man sich ldngst voll und ganz auf den Weg eingelassen hat:

,Andrerseits: ist man einmal mit seinem Schiffe hierhin verschlagen, nun! wohlan! jetzt
tiichtig die Zahne zusammengebissen! die Augen aufgemacht! die Hand fest am Steuer!
— wir fahren geradewegs iiber die Moral w e g, wir erdriicken, wir zermalmen vielleicht
dabei unsren eignen Rest Moralitét, indem wir dorthin unsre Fahrt machen und wagen,
— aber was liegt an uns! Niemals noch hat sich verwegenen Reisenden und
Abenteurern eine tiefere Welt der Einsicht eroffnet [...]. (5, 38 f., 29 ff.)

Wenn man erst einmal losgelassen hat, zum Beispiel von der Wahrheit, indem man wie
in Aphorismus 1 deren Ursprung und Wert zu hinterfragen beginnt, dann tritt man
buchstiblich mit der Zeit in eine neue und ,.teifere* Welt ein. Mit anderen Worten: Man
verldsst sukzessive den durch das Subjekt gebrochenen Raum der Denkgebote und
-verbote, man wendet den Blick ab von den idealistischen Bedingung und Ursachen des
Denkens und blickt nunmehr in die Tiefe. Das Denken zu denken heif}t jetzt, nicht mehr
nach letzten Ursachen und Fakten zu suchen, sondern sich ohne Hoffnung auf ein
Ergebnis in die Tiefe der Symptome hinab zu begeben, hinab zu denken. Schlielich
werden es die daraus resultierenden, neuen Erfahrungen sein, welche den Geist des

Lesers/Akteurs veriandern und zuletzt auch befreien.

200



22

Zweites Hauptstiick: ,,der Freie Geist*

Der Einheit stiftende Bogen des zweiten Hauptstiicks, um dessen Gesamtanlage es auch
hier wieder zu Anfang geht, ldsst sich an der Verbindung der im Vordergrund
stechenden Aspekte aufzeigen: Erstens, das anféngliche Eingehen auf den Typus des
Kiinstlers in den Aphorismen 25 bis 29, zweitens die klare Unterscheidung zwischen
Esoterik und Exoterik in Aphorismus 30, drittens ein inhaltlicher Bezug auf Za in den
Aphorismen 31 und 32 sowie zuletzt viertens die Thematisierung der
Verwechslungsgefahr in Aphorismus 40, wie sie uns im Grunde bereits aus EH bekannt
ist. Das bedeutet, dass es in der Hauptsache nicht um den Willen zur Macht in
Aphorismus 36 geht, obwohl dies, wie oben (III./1.2) schon angedeutet, das Zentrum
darstellt, sondern um den Ubergang von der Dimension des demokratischen
Massenmenschen zur Dimension des Kiinstlers, was allerdings nicht im selben
wissenschaftlichen Duktus artikuliert werden kann, an den sich der Leser/Akteur zuvor
im ersten Hauptstiick gewohnt hatte.

Der Bruch in Stil und Inhalt zwischen dem ersten und dem zweiten Hauptstiick,
den NIETZSCHE bereits in den Aphorismen 7 und 8 ankiindigend vorweggenommen hat,
wovon oben schon einmal zu Beginn des Abschnitts I11./2.1.2 die Rede war, ist dabei
erneut kein bedeutungsloser Zufall. NIETZSCHE will damit etwas sagen, um genau zu
sein, will er damit etwas zeigen, nimlich, um es kurz zu machen, dass es etwas gibt, das
die Philosophen anbelangt, sich aber nicht sagen lésst, und es also einen Unterschied
zwischen dem gibt, was sich Sagen ldsst und dem, was sich nicht sagen, sondern nur
zeigen ldsst. Deshalb darf in dem hier anstehenden Ausblick auf das zweite Hauptstiick
insgesamt durchaus vorweggenommen werden, dass dabei der Ubergang von der
begrifflich-reflexiven Ebene des Sagens auf die intime Ebene des Zeigens das
eigentliche Anliegen NIETZSCHEs darstellt.

[ii] Dass es tatsdchlich in einem sehr konkreten Sinn um die Sagen/Zeigen-Relation

geht, ldsst sich bereits aus dem Auftakt im ersten Aphorismus 24 ablesen.

,O sancta simplicitas! In welcher seltsamen Vereinfachung und Filschung lebt der
Mensch! Man kann sich nicht zu Ende wundern, wenn man sich erst einmal die Augen
fir dies Wunder eingesetzt hat! [...] Mag ndmlich auch die Sprache, hier wie
anderwirts, nicht iiber ihre Plumpheit hinauskonnen und fortfahren, von Gegensitzen
zu reden, wo es nur Grade und mancherlei Feinheit der Stufen giebt;* (5, 41, 4 ff.)

Wir werden noch sehen, dass der Aphorismus 24 den Grundgedanken der Vorrede

erneut aufnimmt und vor diesem Hintergrund das gesamte erste Hauptstiick auf den

Punkt bringt: Das Problem der Gegensitze, die Oberflichlichkeit der Sprache, die

201



Topologie des Bewusstseins, die unterschiedliche Orientierung von Dogmatik und
redlichem Skeptizismus sowie die Limitiertheit der begrifflich-reflexiven Philosophie.
Vorerst sei aber nur auf die sinnféllige Formulierung ,,wenn man sich erst einmal die
Augen fiir dies Wunder eingesetzt hat* hingewiesen, die ankiindigt, dass es bei der im
zweiten Hauptstiick verhandelten Freiheit des Geistes — eine Freiheit jenseits von
Willkiir und Determinismus (vgl. Aph. 21) — um etwas geht, das man mit den Augen
sehen muss, weil es die ,,Sprache‘ nicht ausdriicken kann. Wenn dann im darauf
folgenden Aphorismus 35 vom ,,Agitator und [...] Schauspieler (vgl. 5, 43, 16 f.) als
Zerrbild des Philosophen zu lesen ist, dann erinnert das natiirlich sogleich an die in
Bezug auf EH angestellte Vermutung, dass der Kiinstler gewissermallen eine Grenze
des Menschen ist. Auch wenn diese Feststellung noch erkldrungsbediirftig ist, passt die
Thematik doch sehr gut ins Schema des hierarchischen Komplexititsgefiiges.
Uberhaupt geht es in den Aphorismen 25 bis 30 durchwegs um den Unterschied
zwischen Mensch und Philosoph sowie das zwischen diesen beiden Sphiren
rangierende Medium der Kunst, verstanden als Verstellung (,,habt Eure Maske [...],
dass man Euch verwechsle!; vgl. 5, 42, 27f.). Der Aphorismus 30 fasst diesen Komplex
in die Begriffe der Esoterik und Exoterik, vorgestellt als Oben/Unten-Relation. Dazu

noch einmal das folgende Zitat:

,Das Exoterische und das Esoterische, wie man ehedem unter Philosophen unterschied,
bei Indern, wie bei Griechen, Persern und Muselminnern, kurz iiberall, wo man eine
Rangordnung und nicht an Gleichheit und gleiche Rechte glaubte, — d as hebt sich
nicht sowohl dadurch von einander ab, dass der Exoteriker draussen steht und von
aussen her, nicht von innen her, sieht, schitzt, misst, urtheilt: das Wesentlichere ist,
dass er von Unten hinauf die Dinge sieht, — der Esoteriker aber von Oben herab!*
(5, 48, 14 ft.)

Die Funktion der dann folgenden beiden Aphorismen 31 und 32 zu bestimmen, ist nicht
so ganz einfach. Ziemlich offensichtlich ist jedoch, dass der Leser/Akteur mit zwei
Themen aus Za Vertraut gemacht wird, die fiir den Unterschied zwischen
philosophischer Tiefe/Hohe und menschlicher Oberflichlichkeit bedeutsam sind:
Erstens geht es in Aphorismus 31 um das ,Ja und Nein“ (vgl. 5, 49, 17) einer
vorschnell urteilenden Jugend, was einerseits an den Mythos des Jiinglings von Sais
erinnert und andererseits an das Stiick aus Za ,,Vom Baum am Berge* (KSA, 4, Za, 51
ff.), wo ebenfalls ein Jiingling zu schnell zu hoch hinaus wollte. Zweitens handelt der
Aphorismus 32 von drei Entwicklungsstadien der Menschheit, in denen sich die Moral
am Ende selbst iiberwindet (,,die Selbstiiberwindung der Moral®; vgl. 5, 51, 27 f.), was
einige Verwandtschaft mit dem ebenfalls aus Za stammenden berithmten Stiick ,,Von
den drei Verwandlungen* (KSA, 4, Za, 29 ff.) aufweist, in dem der Geist vom Kamel
tiber den Lowen zum Kind einen sukzessiven Befreiungsprozess durchlauft. Was die

beiden Aphorismen von dieser Warte verbindet, beziehungsweise von den umstehenden

202



Aphorismen 30 und 33 abhebt, ist das Moment der Bewegung von Unten nach Oben,
mit dem in Bezug auf EH auch schon das Prinzip der Zucht und Ziichtung assoziiert
wurde (vgl. oben II./1.2.1). Hier wird also zumindest ansatzweise der bereits im ersten
Hauptstiick identifizierte Gedanke wieder aufgenommen, dass die Uberberiickung der
raumlichen Kluft zwischen Innen und AuBlen, die den Mensch von der Natur trennt, in
der Zeit gelingen kann, verstanden als prozessuale Transformation.

Gesetzt, dem wire so, dann wiirde die sich in Aphorismus 33 wieder dndernde
Tonalitédt bedeuten, dass NIETZSCHE im Folgenden gleichsam einen Grenzgang auf dem
Oszillationsrand des Sagen/Zeigen-Komplexes unternimmt. Jedenfalls spricht
NIETZSCHE in den Aphorismen 34, 36 und 39 wieder die Sprache des ersten
Hauptstiicks, geht aber inhaltlich sehr viel weiter, dringt also gewissermaBlen das
Sagbare von innen her ans AuBerste, ndamlich in die Perspektive des Willens zur Macht.
NIETZSCHEs Bemiihungen in den Aphorismen 25 bis 30 zielen demnach nicht darauf
ab, in 36 eine esoterische Schau der Dinge vorzustellen, sondern ganz im Gegenteil:
Weil NIETZSCHE ankiindigt, dass das Esoterische zuletzt etwas ist, dass nicht ausgesagt
werden kann, sich aber auch nicht von der Aussage trennen lidsst, muss das Zentrum um
den Willen zur Macht ganz besonders im Sinne des bedeutsamen Schweigens und
Verschweigens gelesen werden. Den Leser/Akteur dafiir zu sensibilisieren ist jedenfalls
der Sinn des Wechsels in Inhalt und Stil zwischen den Hauptstiicken eins und zwei. Die
Aphorismen 33 bis 39 wiren dann der ,Spielraum und Tummelplatz des
Missverstiandnisses®, von dem NIETZSCHE in Aphorismus 27 spricht. Wer das dort
GeiduBerte gleichsam fiir bare Miinze nimmt, als ob dort Tacheles geredet wiirde, der
hat eben nicht verstanden, worum es NIETZSCHE im zweiten Hauptstiick insgesamt
geht.

Dass NIETZSCHE das Theorem des Willens zur Macht im Zentrum des zweiten
Hautstiicks, das in gewisser Hinsicht auch das Zentrum des gesamten Buchs ist,
lediglich instrumentalisiert, das machen das erneute Auftauchen des Unterschieds
zwischen Esoterik und Exoterik in Aphorismus 39 und das sich daran anschlieende
Problem der Verwechslung in den Aphorismen 40 bis einschlieBlich 44 deutlich. Denn
hier geht es um den Unterschied zwischen der Freiheit des Geistes, verstanden als
,Unabhingigkeit“ im Sinne des Aphorismus 41 im Gegensatz zu den ,,Freidenkern®,
(vgl. 5, 62, 13) sowie im Vorfeld, genauer in Aphorismus 40, erneut um die
Komplexitit im Begriff der ,,Maske* (vgl. 5, 57, 26). Auch hier soll der Philosophie
NIETZSCHESs keine starre Struktur unterstellt werden, sondern nur auf ein sich auffillig
rhythmisch wiederholendes Muster hingewiesen werden. Allerdings wird es sich nach
der detaillierteren Analyse im Folgenden erweisen, dass sich die textlichen Indizien zu
einem ziemlich  schliissigen Gesamtbild 1im Sinne des hierarchischen

Komplexititsgefiiges verdichten lassen.

203



[ii]] Zuletzt ist die Freiheit des Geistes also von einem authentischen Zugang zu
esoterischer Natiirlichkeit abhédngig, der sich begrifflich-reflexiv weder simulieren noch
erzwingen ldsst, dies ist, wie wir noch sehen werden, das Ergebnis des zweiten
Hauptstiicks. Die theoretischen und konzeptionellen Aspekte bleiben aber ,,abstrakt und
unverstanden (DELEUZE), wenn man sich nicht iiber die damit einhergehende
Programmatik im Klaren ist. Abgesehen von den konzeptionellen Erwédgungen nimmt
NIETZSCHE das demokratisch geprigte Verlangen nach Fairness und Chancegleichheit
um jeden Preis ins Visier, das in Aphorismus 44 priagnant mit dem Begriff der

,Nivellierung* angesprochen wird:

»ole [gemeint sind die Freidenker; Anm.d.A.] gehoren, kurz und schlimm, unter die
Nivellirer [sic!; Anm.d.A.], diese félschlich genannten ,freien Geister’ — als beredte
und schreibfingrige Sklaven des demokratischen Geschmacks und seiner ,modernen
Ideen’: allesammt Menschen ohne Einsamkeit, ohne eigne Einsamkeit, plumpe brave
Burschen, welchen weder Muth noch achtbare Sitte abgesprochen werden soll, nur dass
sie eben unfrei und zum Lachen oberflédchlich sind, vor Allem mit ihrem Grundhange,
in den Formen der bisherigen alten Gesellschaft ungefihr die Ursache fiir alles
menschliche Elend und Missrathen zu sehn: wobei die Wahrheit gliicklich auf den Kopf
zu stehn kommt!“ (5, 61, 6 ff.)

Was bedeutet diese Kritik an Aufklirung und Demokratie fiir die Frage nach
Wahrheit/Realitdt? Dass Erkenntnis im Zweifel fiir Jeden verstidndlich und zuginglich
sein soll, hat spitestens KANT der gesamten westlichen Kultur als Paradigma
hinterlassen. Die berithmtesten Gerechtigkeitskonzeptionen der jiingeren Vergangenheit
von John RAWLS, Richard RORTY oder Jiirgen HABERMAS haben das Eine gemeinsam,
dass Wahrheit eine im Sinne arithmetischer Gerechtigkeit frei zugingliche Ressource
sein muss. Jede Art von exklusiver Erkenntnis nach NIETZSCHEs Vorbild impliziert
dagegen das der Demokratie diametral entgegen gesetzte Moment der Aristokratie.

Die Vermeidung von Metaphysmen bei RAWLS sowie die sprachliche Fundierung
bei HABERMAS in Bezug auf Gerechtigkeit besagt konzeptionell betrachtet nichts
anderes, als dass die Wahrheit intern geschlossen sein muss, das heif}t, dass sie vollig
im exoterischen Diskurs aufgehen muss und dabei von keinerlei externer esoterischer
Instanz, die nur wenigen zuginglich ist, abhingig sein darf. Natiirlich haben die
modernen Denker damit sogar im Sinne NIETZSCHEs vollig Recht, weil beide Fronten,
wenn auch unter verschiedenen programmatischen Vorzeichen, die allzu leichte
Verwechselbarkeit von esoterischer philosophischer Erkenntnis und etwa religiosem
Fanatismus oder politischem Fundamentalismus im Hinterkopf haben. Der Unterschied,
wenn denn einer gemacht werden darf, liegt darin, dass die Modernen das politisch
legitime Denken per Verbot gegen esoterische Wahrheiten, die schlicht ,metaphysisch’
genannt werden, kategorisch absichern, indem gesagt wird, dass nur dasjenige die

Wahrheit sein darf, was jedem fair und frei zugénglich ist. NIETZSCHE geht zwar von

204



dhnlichen konzeptionellen Voraussetzungen aus, das heillt, dass ihm die Grenze
zwischen oOffentlicher und individueller Wahrheit ebenso bewusst ist. Seine Strategie ist
es aber, die dazu geeigneten Menschen, wer auch immer das sein mag, iiber diese
Grenze hin zur verbotenen intimen Wahrheit zu locken (,,nitimur in vetitum*, EH). Im
Gegensatz dazu miissen die post-kantianischen Modernen ein System konstruieren, in
dem exklusive philosophische Esoterik und religioser Glaube auf das allgemeine
Niveau exoterischer, politisch-rhetorischer Vernunft herunter-nivelliert werden, so dass
davor Alle gleich sind, Jedermann mitreden darf und Niemand sich in Kenntnis von
etwas Hoherem iiber die Anderen erheben soll. Kurz: In der modernen Wahrheit als
Objektivitdt darf es keine hierarchischen Unterschiede zwischen echten Personen
geben.

So wiinschenswert Wahrheit/Realitit als Fairness sein mag und so gut dadurch die
moderne demokratische Kulturkonvention intellektuell eingeholt und legitimiert ist, so
ist es doch ganz offensichtlich nicht die tatsdchliche Wahrheit/Realitit. Denn
tatsdachlich sind die Menschen einzelne, echte Personen und eben keine
allgemeinkompatiblen Universalakteure. Die Modernen beschreiben also keinen
Tatbestand de facto, sondern einen solchen de jure. Tatsédchlich verhilt es sich mit der
Wabhrheit/Realitit wie mit jeder anderen Kunst: Ebenso wie nicht jeder konkrete
Mensch die Quantenphysik verstehen, Fugen spielen oder Gemilde malen (etc. etc.)
kann, weil er irgendwann an seine natiirliche Limitierung stoft, so kann auch nicht
jeder die Grundbeschaffenheit des Daseins erkennen. Da dies nicht einmal ein
Parademoderner wie RAWLS sinnvoller Weise leugnen kann oder weil ihm genau das
vielleicht vollig bewusst ist, konstruiert er ein System, in dem AuBergewohnlichkeit
keine Rolle spielt, sondern in dem nur zéhlt, was im Zweifel Jeder kann. Und genau das
ist eine willkiirliche Eingrenzung eines Geltungsbereichs, wie sie KANT beziiglich der
menschlichen Vernunfterkenntnis erstmalig in prototypischer Form vorgenommen hat.
In Aphorismus 43 macht NIETZSCHE deutlich, wo er als Gegner der

allgemeinkompatiblen Massennivellierung steht:

,»,Mein Urtheil ist mein Urtheil: dazu hat nicht leicht auch ein Anderer das Recht’ —
sagt vielleicht solch ein Philosoph der Zukunft. Man muss den schlechten Geschmack
von sich abthun, mit Vielen iibereinstimmen zu wollen. ,Gut’ ist nicht mehr gut, wenn
der Nachbar es in den Mund nimmt. Und wie konnte es gar ein ,Gemeingut’ geben!
Das Wort widerspricht sich selbst: was gemein sein kann, hat immer nur wenig Werth.
Zuletzt muss es so stehn, wie es steht und immer stand: die grossen Dinge bleiben fiir
die Grossen iibrig, die Abgriinde fiir die Tiefen, die Zartheiten und Schauder fiir die
Feinen, und, im Ganzen und Kurzen, alles Seltene fiir die Seltenen. — (5, 60, 8 ff.)

Diese UnzeitgemiBheit ist das wirklich Unerhorte an der NIETZSCHEschen Philosophie.
Seine Unterscheidung zwischen Freigeist und freiem Geist steht fiir die strikte

Ablehnung der Freiheit und Gleichheit des rationalen und eigenverantwortlichen

205



Subjekts in der modernen Massendemokratie. Spitestens hier scheitern alle Versuche,
Nietzsche fiir die Moderne zu vereinnahmen. Dass nicht alle Menschen gleich sind,
sondern sich wie Herren und Sklaven zu einander verhalten, wird freilich noch dadurch
iibertroffen, dass es noch jenseits oder in einem gewissen Verstande zwischen den
Menschen Kiinstler gibt, die die Welt schaffen, in denen sie leben. Ganz zu schweigen
von den Philosophen, die den normalen Menschen gegeniiber mit nichts weniger als
gottlichen Rechten ausgestattet sind. Dass NIETZSCHE die demokratische Illusion vom
Menschen entzaubert, ist selbstverstindlich gefdhrlich, weshalb seine Biicher nichts fiir
Jedermann sind. Eine adidquate Lektiire muss diese Intention aber unbedingt
respektieren und darf nicht versuchen, diese Brisanz gleichsam zu enttoxifizieren (vgl.
LOSURDO, 2010).

Dariiber hinaus ist NIETZSCHEs UnzeitgeméBheit nicht nur kulturkritisch, sondern
auch theoretisch bedeutsam, schlieBlich ist die Philosophie in JGB kein besserer
Feuilletonismus. Worin diese Bedeutsamkeit liegt und welche Nuancen darauf
hinweisen, das wird Gegenstand der folgenden Detailanalyse sein. Weil der
Aphorismus 24 eine Schliisselstellung zwischen dem ersten und dem zweiten
Hauptstiick einnimmt und als solcher ungemein implikationsreich ist, wird auf diesen
zunidchst gesondert eingegangen. Um dann den Bruch in Inhalt und Stil gebiihrend
wiederzugeben, wird ein Exkurs iiber NIETZSCHEs Verstindnis von Komdodie und
Tragodie folgen — Begriffe, die dhnlich bedeutsam sind wie Weisheit und Klugheit in
EH. Dabei soll endlich auch néher auf den Bezug zwischen dem ersten Auftauchen des
Schauspielers in den Aphorismen 7 und 8 im ersten Hauptstiick und dem zweiten

Auftritt in Aphorismus 25 des zweiten Hauptstiicks eingegangen werden.

22.1

Aphorismus 24: Der authentische Perspektivenwechsel

Der erste Aphorismus 24 des zweiten Hauptsstiicks biindelt die wesentlichen Aspekte
aus der Vorrede und dem gesamten ersten Hauptstiick. Dabei ldsst sich jede Zeile
nahtlos in das bisher gezeichnete Bild eines sich aus der Formel ,JJenseits von Gut und
Bose* ergebenden Pfades der konzeptionellen Dialektik einfiigen, der vom Bewussten
ins Unterbewusste fiihrt. Diesbeziiglich wurde bereits darauf hingewiesen, dass die
Redeweise von den ,,Augen®, die man sich ,,eingesetzt* haben muss, um das ,,Wunder*
zu sehen, in was fiir einer ,,Vereinfachung und Filschung® (vgl. 5, 41, 4 ff.) der Mensch
lebt, den komplexen Ubergang zwischen begriftlich-reflexiver Philosophie in Biichern
und der intimen Philosophie des Philosophen selbst markiert. Weil damit ein Punkt
erreicht ist, wo nicht mehr, wie noch im ersten Hauptstiick, diese oder jene Perspektive

verschiedener Theorien (Plural) eingenommen und durchdacht wird, sondern ein fiir

206



alle mal die Perspektive eingenommen und damit das Wesen der Philosophie (Singular)
in den Blick genommen wird, wurde der vorliegende Abschnitt mit ,Der authentische
Perspektivenwechsel’ betitelt. Mit ,authentisch’ ist dabei gemeint, dass dieser Wechsel
der Betrachtung nicht mehr intellektuell beliebig vollzogen werden kann, sondern an
ein Moment der Faktizitdit gebunden ist, das sich dem begrifflich-reflexiven

Einflussbereich des Bewusstseins entzieht.

[1]] Wie dementsprechend die konzeptionelle Dialektik an einen Punkt fiihrt, an dem der
Leser/Akteur in diesem Sinne von Faktizitit gezwungen wird, liber das Gesagte hinaus

zu sehen, kommt in dem folgenden Zitat akzentuiert zum Ausdruck:

,uUnd erst auf diesem nunmehr festen und granitnen Grunde von Unwissenheit durfte
sich bisher die Wissenschaft erheben, der Wille zum Wissen auf dem Grunde eines viel
gewaltigeren Willens, des Willens zum Nicht-wissen, zum Ungewissen, zum
Unwahren! Nicht als sein Gegensatz, sondern — als seine Verfeinerung!” (5, 41, 14 ff.)

Was NIETZSCHE hier vor Augen hat, sind die zwei Arten von denkerischer Aktivitit,
beziehungsweise Kreativitidt, die auch schon mit der Unterscheidung zwischen
horizontaler und vertikaler geistiger Spannung gestreift wurden (Vorrede): ndmlich
einerseits der Denkakt, der vom rationalen Subjekt hervorgebracht wird und mit
anderen Denkakten dieser Art konkurriert, und andererseits der Denkakt, der das
rationale Subjekt tiberhaupt erst erschafft und damit einer Notwendigkeit folgt, die sich
nur dem er6ffnet, der sich mit den Grundbedingungen des Denkens selbst
auseinandersetzt. Weiter unten in der Rekonstruktion werden wir hierbei, in Anlehnung
an VATTIMO, von starkem und schwachem Denken sprechen (vgl. 1V./3.3). Das
Subjekt jedenfalls will auf Grundlage des Umstands seiner Selbstgewissheit zur
Wabhrheit, zu einer Wahrheit also fiir das Subjekt, das heiflit im subjekt-rationalen Sinn,
wovon freilich die Wahrheit iiber das Subjekt als ,,Grundstein* der dogmatischen
,,Philosophen-Bauwerke* (Vorrede) ausgenommen bleibt. Davon zu unterschieden ist
die Art von Wille im Denken, der das Subjekt als ein solches Dogma will, um die
eigentliche,  gefidhrliche ,,Grundbedingung allen Lebens®, ndmlich das
,Perspektivische* (Vorrede), zu verschleiern. Dieser fundamentalere Denkakt ist der
,»Wille zum Nicht-Wissen aus Aphorismus 24.

Das ,,Perspektivische® aus der Vorrede ist dabei nur als Chiffre fiir das unfassbare
Chaos der Natur zu verstehen, demgegeniiber fiir den Menschen das ,,Different-sein-
wollen“ (Aph. 9) eine unerlissliche Uberlebensbedingung ist. Oben (vgl. 111./2.1.3) war
in diesem Zusammenhang vom Raum der Spekulation die Rede, wo fiir den Menschen
Bedeutung konstituiert wird und so gegen die fundamentale Prozessualitit im Inneren
des Menschen Strukturen abgehoben werden. Ferner wurde gesagt, dass NIETZSCHE

den Leser/Akteur im Raum der Spekulation abholt, diesen Raum dann von allen Ge-

207



und Verboten siubert und darin den Leser/Akteur ans AuBerste fiihrt. Dieses AuBerste
ist die Perspektive des Willens zur Macht aus Aphorismus 22, wo jede Macht in jedem
Augeblick ihre letzte Konsequenz zieht. Dies ist aber noch eine bestimmte Theorie, die
mit anderen Theorien horizontal konkurriert (Stichwort: physiologischer Monismus).
Versucht man sich die Grundbedingungen dieser Konkurrenz vorzustellen, dann kommt
dem am ehesten nahe, was oben (vgl. II./2.) im Zusammenhang mit der theoretischen
Nietzsche-Rezeption als relativistischer Holismus bezeichnet wurde. Auch wenn hier
noch nicht so weit gegangen werden kann, die Grundbedingungen des Lebens in der
Philosophie mit diesem relativistischen Holismus zu identifizieren, was in Hinsicht des
Begriffs des ,,Perspektivischen® auch missverstindlich wire, so kann doch gesagt
werden, dass hier eine gewisse Natiirlichkeit insofern zur Geltung kommt, als dass de
facto alles moglich ist. Um allerdings diese Faktizitit des sozusagen ,spekulativen
Urzustands’ zu begreifen und nicht als beliebigen Relativismus misszuverstehen, muss
man bereits den gesamten Raum der Spekulation, der durch die Disjunktion zwischen
Dualismus und Monismus, beziehungsweise die Formel ,,Jenseits von Gut und Bose*
beschrieben ist, auf dem Wege authentischer intellektueller Erfahrung durchmessen
haben (Stichwort: iterative Erkenntnis).

Was damit grundsitzlich gesagt sein soll, ist gewissermallen die Kongruenz der
Theorie des Willens zur Macht in Aphorismus 22 mit den vertikalen
Grundbedingungen der Philosophie als Spekulation, die in der Vorrede als das
,Perspektivische® angesprochen wurden. Beides kommt nidmlich im schon
angesprochenen Moment der Faktizitidt zur Deckung, das zugleich die duflerste Grenze
desjenigen Bewusstseins beschreibt, welches sich bereits seiner unbewussten Vorurteile
vergewissert hat (Stichwort: Topologie des Bewusstseins). Das heif3t, dass es hier wie
da etwas gibt, das sich der Beliebigkeit der Spekulation entzieht, das also nicht
entweder so oder anders sein kann, sondern ohne irgendwelche Voraussetzung in Form
von Ge- oder Verboten einfach so ist, wie es eben ist. Beim spekulativen Urzustand ist
dies der Umstand, dass man sicherlich einiges de jure annehmen muss, um etwas
Bestimmtes zu denken, dass man aber de facto zu keiner bestimmten Annahme
gezwungen werden kann, oder anders formuliert, dass sich jede Annahme de facto
anzweifeln ldsst. In diesem Sinn ist dann auch die uns aus EH bekannte Redeweise vom

philosophischen Kiinstler nach dem Vorbild Zarathustras zu verstehen:

»diese Art Mensch [...] concipirt die Realitdt, wie sie ist: sie ist stark genug dazu —,
sie ist ihr nicht entfremdet, entriickt, sie ist sie selbst, sie hat all deren Furchtbares
und Fragwiirdiges auch noch in sich, damit erst kann der Mensch Grosse
haben ..“ (KSA, 6, EH, 370)

Hierfiir ist die Theorie des Willens zur Macht — die Realitédt ist ein qualitéits- und

musterloses Geschehen — Nietzsches Paradebeispiel: Sicherlich kann man einwenden,

208



dass dadurch die Grenzen des Sinns erreicht wiren, aber man kann auf Grund der
intellektuellen Redlichkeit und Prinzipiensparsamkeit (Aph. 13) auf dieser Perspektive
insistieren. Was in diesem Sinne de facto ,so und so’ geschieht, es sei hier an GD
erinnert (vgl. KSA, GD, 6, 92)63 , ist die Realitit, und sonst nichts.

[1i]] Was nun hat dies alles mit dem Typus des Kiinstlers zu tun, den NIETZSCHE diesen
Untersuchungen zu Folge im zweiten Hauptstiick behutsam vom Menschen abzuheben
versucht? Denken wir dazu an die Annahme zuriick, dass der Kiinstler eine Grenze des
Menschen sei. Bei dieser Vorstellung wurzelt der Mensch in der kiinstlichen
,Vereinfachung und Filschung* der Realitét, dies aber ohne zu wissen, was es zu
bedeuten hat, dass sich der Rand der Fiktivitit, aus dem sozusagen diejenige Welt
herauswichst, welche den Menschen etwas angeht, zu eben dieser Welt genauso
verhilt, wie der relativistische Holismus zu Dualismus und Monismus. In beiden Fillen
handelt es sich um AuBlenbereiche, die ein Inneres so umgeben, dass man nicht ohne
weiteres zwischen diesen beiden Bereichen hin und her kann. Auf diesen unbewussten
Grenzbereich, als etwas, das das Leben des Menschen bedingt, weil dieser ohne
entsprechende Horizonte an der Orientierungslosigkeit in der Realitit zu Grunde gehen

wiirde, weist NIETZSCHE in der Formulierung am Ende des Aphorismus 24 hin:

»[...] hier und da begreifen wir es und lachen dariiber, wie gerade noch die beste
Wissenschaft uns am besten in dieser vereinfachten, durch und durch kunstlichen,
zurecht gedichteten, zurecht gefédlschten Welt festhalten will, wie sie unfreiwillig-willig
den Irrthum liebt, weil sie, die Lebendige, — das Leben liebt!* (5, 42 f., 25 ff.)

Die beste Wissenschaft oder eben die Philosophie hat in dieser Hinsicht ebenso zwei
notwendig verbundene Seiten gleichsam einer und derselben Miinze wie auch die
Maske aus Aphorismus 41, die zeigt, um zu verbergen. Denn einerseits ist die
Philosophie, verstanden als ,beste Wissenschaft”, die unfreiwillige Fortsetzung der
Natur des Philosophen, diese aber, abgesehen von den ganz wenigen Ausnahmen
dionysischer Philosophen-Gotter, ohne dass es der philosophische Kiinstler weif3. Als
solche will die Philosophie unerkannt bleiben, weil der Kiinstler die Welt, die die
Menschen etwas angeht, welche die einzige Welt ist, wo dessen Leben sich entfalten
kann, nur zu erschaffen, beziehungsweise zu konzipieren vermag, wenn er, wie es in
FW (siehe Zitat) und EH (vgl. KSA, 6, EH, 293)** sinngemB hieB, nicht weiB, was er
tut:

63 ,-Bs geniigt uns niemals, einfach bloss die Thatsache, dass wir uns so und so befinden, festzustellen:
wir lassen diese Thatsache erst zu, — werden ihrer bewusst —, wenn wir ihr eine Art Motivirung
gegeben haben.*

o4 ,,.Dass man wird, was man ist, setzt voraus, dass man nicht im Entferntesten ahnt, was man ist [...].“

209



,Wir erst haben die Welt, die den Menschen Etwas angeht, geschaffen! -
Gerade dieses Wissen aber fehlt uns, und wenn wir es einen Augenblick einmal
erhaschen, so haben wir es im nédchsten wieder vergessen.* (KSA, 3, FW, 540)

Dieser Bezug zu FW ist, worauf noch in dem Exkurs (vgl. unten [E-II]) iiber Tragodie
und Komodie genauer eingegangen wird, alles andere als ein Zufall, wo es sich in
Aphorismus 24 doch um eine ,,frohliche* und in den Aphorismen 25 und folgende um
eine ,.ernste” Betrachtung handelt (,,Nach einem so frohlichen Eingang mochte ein
ernstes Wort nicht iiberhort werden®; vgl. 5, 42, 6 f.). Aullerdem wird dies auch noch
einmal in Bezug auf Aphorismus 34 von Bedeutung sein, wo bekanntlich ebenfalls die
Rede von der Welt ist, die den Menschen etwas angeht, wenngleich, auch das wurde
schon angedeutet (vgl. oben 1./2.2), unter anderen Vorzeichen.

Dazu noch ein Hinweis auller der Reihe: Man wird sich gefragt haben, warum
denn eigentlich das begrifflich-reflexive Denken an der Grenze des Kiinstlichen
gleichsam abprallt? Warum genau kann das Sagen nicht hinter das Zeigen zuriick? Wie
funktioniert der Mechanismus, der Anlass gibt, an dieser Stelle von Faktizitit zu
sprechen? Bisher war immer wieder vom ,Stichwort: Re-Entry’ die Rede. Unsere
Fragen kldren sich auf, wenn man sich in Anlehnung an WITTGENSTEIN vor Augen
fiihrt, was damit gemeint ist: Wenn jede Theorie sprachlich ist, dann kann nicht die
Meta-Theorie aller Theorien auch sprachlich sein, weil man sonst bei dem Versuch,
sich iiber allen moglichen Theorien zu positionieren, wieder nur auf der Ebene einer
bestimmten sprachlichen Theorie endigte. Nehmen wir zur Veranschaulichung dieser
These an, dass die Menge der philosophischen Theorien durch Sprachlichkeit definiert
sei. Jede philosophische Theorie ist also sprachlich. Wollte man eine Meta-Theorie
tiber dieser Menge der Theorien ansiedeln, dann kann diese notwendiger Weise nicht
sprachlich sein, weil sie sonst unter die zuerst genannte Definition fiele und somit
automatisch ein Widereinstig (Re-Entry) auf der Ebene der Menge der Theorien
erfolgte. Das Gleiche gilt nun fiir die konzeptionelle Dialektik und den relativistischen
Holismus: Wollte man denselben als Meta-Konzeption fiir die Binnen-Konzeptionen
von Dualismus und Monismus begreifen, miisste man diesen in derselben rdaumlichen
Grammatik beschreiben, die fiir beide Binnen-Varianten gilt. Genau dann aber wiirde
man ebenfalls den Re-Entry vollziehen, weil man den relativistischen Holismus als
Raum vorstellen miisste mit einem Inneren und einem AuBeren, was entweder auf den
Dualismus oder den Monismus hinauslduft. Ferner ist der relativistische Holismus das,
worauf man stoflt, wenn man sich aller unbewussten Fiktionen und Vorurteile, welche
die Welt konstituieren, in der die normalen Menschen leben, vergewissert hat und so
das Bewusstsein an sein AuBerstes getrieben hat. Das bedeutet: Der Mensch kann die
Kunst zwar durchschauen, er kann aber nicht uiber deren Rand hinausschauen, der
erreicht ist, wenn die Grundbedingungen des Lebens aufgedeckt wurden. Oder anders:

Die ultimative und finale Erkenntnis, zu der der Mensch mit den Mitteln des

210



Bewusstseins féhig ist, ist der Satz des relativistischen Holismus, der sinngemal lautet:
,Im Grunde ist Alles Fiktion’.

Mit dieser ausfiihrlichen Eingangsiiberlegung zu Aphorismus 24 soll der Lektiire
des zweiten Hauptstiicks noch einmal das Folgende vorausgeschickt werden: Mit der
Umwendung des Blicks auf die Grundbeschaffenheit des Daseins ist ein Stadium
erreicht, das den Leser/Akteur im AuBersten des Raums der Spekulation absoluter
Orientierungslosigkeit aussetzt. Damit ist freilich die Gefahr verbunden, dieses Stadium
als Ende und somit den relativistischen Holismus als Solipsismus misszuverstehen, in
dem das Denken zunidchst zwar durchaus saturiert wird, sofern das Immanenzdesiderat
befriedigt wird, dann aber in den Nihilismus iibergeht, weil die radikale Immanenz zu
Lasten jeglicher sinnstiftender Differenz geht. Wenn also im Folgenden vom
relativistischen Holismus die Rede ist, dann wird gebeten, die eben genannten
Missverstdndlichkeiten zu beriicksichtigen und diese Redeweise in aller Sensibilitdt und

also vor dem eben skizzierten Hintergrund zu verstehen.

[E-11]
Exkurs: NIETZSCHE tiiber Tragodie und Komdodie

[i] Im Folgenden wird nicht definitiv erortert werden kdonnen, was NIETZSCHE unter
Komddie und Tragodie versteht. Das wiirde eine eigene Untersuchung beanspruchen.
Im Gegenteil: Wiirde NIETZSCHE das zweite Hauptstiick in Aphorismus 25 nicht selbst
mit diesem Begriffspaar beginnen (,,Nach einem so frohlichen Eingang mochte ein
ernstes Wort nicht iiberhort werden®; vgl. 5, 42, 6 f.), briuchten wir es hier
wahrscheinlich gar nicht beachten. Nun beginnt aber das zweite Hauptstiick, dessen
Zentrum, was JGB angeht, die initiierende Preisgabe der Theorie des Willens zur
Macht ist, in den ersten beiden Aphorismen 24 und 25 mit der Unterscheidung von
Frohsinn und Ernst, worauthin am Ende des zweiten Aphorismus 25 folgendes zu lesen
steht:

,Das Martyrium des Philosophen, seine ,Aufopferung fiir die Wahrheit’ zwingt an's
Licht heraus, was vom Agitator und vom Schauspieler in ihm steckte; und gesetzt, dass
man ihm nur mit einer artistischen Neugierde bisher zugeschaut hat, so kann in Bezug
auf manchen Philosophen der gefihrliche Wunsch freilich begreiflich sein, ihn auch
einmal in seiner Entartung zu sehn (entartet zum ,Mirtyrer’, zum Biihnen- und
Tribiinen-Schreihals). Nur dass man sich, mit einem solchen Wunsche, dariiber klar
sein muss, was man jedenfalls dabei zu sehen bekommen wird: — nur ein Satyrspiel, nur
eine Nachspiel-Farce, nur den fortwihrenden Beweis dafiir, dass die lange eigentliche
Tragddie zu Ende ist: vorausgesetzt, dass jede Philosophie im Entstehen eine lange
Tragodie war. = (5, 43, 15 ff.)

211



Diese Passage legt nahe, das Ernste in 25 mit der Tragddie und vice versa das Frohliche
in 24 mit der Komdodie gleichzusetzen. Dies gilt es nun zu hinterfragen: Das vierte
Buch in FW (vgl. KSA, 3, FW, 571) endet mit dem Anfang von Za (vgl. KSA, 4, Za, 11
f.). Allerdings iiberschreibt NIETZSCHE die Passage diesmal mit ,incipit
tragoedia“. Im vorhergehenden Aphorismus 341 hat NIETZSCHE ebenda mit ,,Das
grosste Schwergewicht® die Lehre Zarathustras, die ewige Wiederkunft des Gleichen,
angefiihrt. Dies wiederum geschah in Folge des Aphorismus 340, ,.Der sterbende
Sokrates* (vgl. KSA, 6, GD, 68)65, wo in persona des SOKRATES die Hypertrophie der
tragischen Kultur des antiken Griechenlands zur Uberwindung ausgerufen wird (,,Ach
Freunde! Wir miissen auch die Griechen tiberwinden!*; vgl. KSA, 3, FW, 570). Diese
Zusammenhinge weisen darauf hin, dass die ewige Wiederkunft das Gegengift gegen
SOKRATES pessimistische Verneinung des Lebens ist und dass Zarathustra den Weg
zum ,,amor fati“ (vgl., KSA, 3, FW, 521)66 und zu der Art von Bejahung weist, von der
ebenda im ersten Aphorismus 276 des vierten Buches die Rede ist.

Was erhellt FW iiber die oben zitierte Textstelle aus JGB und die dortige Frage
nach Komdodie und Tragddie? In Aphorismus 25, JGB lesen wir vom Martyrium um der
Wahrheit Willen als von einer Entartung, die selbst eigentlich nicht mehr tragisch ist,
sondern eine Nachspiel-Farce, was in den griechischen Festspielen67 das zeitweilige
Ende der Tragddie und den Beginn der Komddie bedeutet. Das Komische an Sokrates
Martyrium liegt nicht in der sehr ernsten Apologie, sondern in seinem sarkastischen
Wunsch, ausgerechnet Asklepios, dem Gott der Heilkunst, fiir den Schierlingsbecher,
der den Tod als Medizin fiir die Krankheit des Lebens bringt, ein Opfer darzubringen.

In GD liest man dazu:

,— Hat er das selbst noch begriffen, dieser Kliigste aller Selbstiiberlister? Sagte er sich
das zuletzt, in der Weisheit seines Muthes zum Tode? ... Sokrates wollte sterben:
— nicht Athen, er gab sich den Giftbecher, er zwang Athen zum Giftbecher ... “Sokrates
ist kein Arzt sprach er leise zu sich: der Tod allein ist hier Arzt ... Sokrates selbst war
nur lange krank ...” (KSA, 6, GD, 73)

Hier fragt sich, ob das die Art von Komdodie ist, die NIETZSCHE im Sinn hat, wenn er
wiederum in FW den ,homo poeta® nach dem Tod Gottes das Folgende iiber die

Tragodie sagen ldsst:

® In GD bezeichnet NIETZSCHE Sokrates und PLATON sowohl als ,Verfalls-Symptome [...] der
griechischen Aufldsung* als auch Sokrates im Speziellen als ,,Superfotaton des Logischen® (ebd., 69).

% «Amor fati: das sei von nun an meine Liebe! Ich will keinen Krieg gegen das Hissliche fiihren. Ich
will nicht anklagen, ich will nicht einmal die Ankldger anklagen. Wegsehen sei meine einzige
Verneinung! Und, Alles in Allem und Grossen: ich will irgendwann einmal nur noch ein Ja-sagender
sein!*

7 Vgl. LAMPERT, 2001, 64: “Linked to the comedy of the opening section is section 25, suggesting — nit
tragedy but the decay of tragedy, its fall into the satyr play performed in Athens during the early spring
Dionysia after the morning of tragedies and followed bay a comedy that ended those long days of
theater.”

212



,, Ich selber, der ich hochst eigenhidndig diese Tragodie der Tragddien gemacht habe,
soweit sie fertig ist; ich, der ich den Knoten der Moral erst in's Dasein hineinkniipfte
und so fest zog, dass nur ein Gott ihn 16sen kann, — so verlangt es ja Horaz! — ich selber
habe jetzt im vierten Act alle Gotter umgebracht, — aus Moralitdt! Was soll nun aus
dem fiinften werden! Woher noch die tragische Losung nehmen! — Muss ich anfangen,
iber eine komische Losung nachzudenken?* (KSA, 3, FW, 496)

Aus dieser Textlage folgen einige wichtige Fragen: Erstens, ist Za eine Komddie, sogar
eine Parodie (vgl. KSA, FW, 3, 346)68, wie es in Aphorismus 1 der zweiten, spéteren
Vorrede in FW heiflt, und folgt daraus, dass die jasagenden Biicher komisch, die
neinsagenden Biicher tragisch sind? Zweitens, gibt es im dialektischen Sinn einen Ort
jenseits des Schauspiels, welches als Medium Tragédie und Komoddie umfasst?
Drittens, gibt es einen Unterschied zwischen der historischen Abfolge zwischen
Tragdodie und Komdodie, die Bliiten (ARISTOPHANES/Komdodie) aber auch
Verfallsformen (SOKRATES/Tragddie) beider Elemente hervorbringt?

Die Figur Zarathustras ist zweifellos eine Parodie, was schon allein die Art und
Weise zeigt, wie der philosophisch antiautoritire NIETZSCHE diesen als Autoritit an
verschiedenen Stellen seines Werks, zum Beispiel im Vorwort zu EH (vgl. KSA, 6, EH,
259 f.), zitiert. Falls dies Alles ernst gemeint sein sollte, verloren alle antidogmatischen
Beteuerungen sowohl Zarathustras als auch NIETZSCHEs ihre Glaubwiirdigkeit.
Fraglich ist indessen, ob daraus folgt, selbst wenn alle jasagenden Biicher komisch sein
sollten, dass die neinsagenden Biicher deshalb automatisch tragisch sein miissen. Es ist
anzunehmen, dass die neinsagenden Biicher wie JGB beides vorstellen: Einen ernsten,
tragischen, exoterischen Vordergrund, der ohne weiteres leicht Pessimismus und/oder
Nihilismus als Konsequenz nach sich ziehen kann, sowie einen frohlichen, komischen,
esoterischen Hintergrund, von wo aus nicht nur sowohl die Gefahr des Nihilismus, als
auch das Potential fiir die Umwertung aller Werte jeweils fiir sich bejaht werden,
sondern auch die Alternative von Chance und Risiko insgesamt.

Dies bringt uns zu der zweiten und dritten Frage nach einer historischen und einer
systematisch-dialektischen Dimension des Unterschieds zwischen Tragddie und
Komddie. Die Antwort muss vor dem Hintergrund des bisher Gesagten lauten, dass es
sowohl eine historische Abfolge von tragischen und komischen Perioden gibt, sowie
auch eine iiberhistorische Perspektive, welche selbst diese Abfolge noch mit einem
dionysischen Lachen bejaht, das bereits als ,,olympisches Laster* aus Aphorismus 294
am Ende des neunten Hauptstiicks bekannt ist. Dabei erinnert die strukturelle
Verwandtschaft der iiberhistorischen Perspektive mit der Komdodie an das Verhiltnis

zwischen christlich-populdrem Dualismus, physiologischem Monismus und einer

o8 »Incipit tragoedia - heisst es am Schlusse dieses bedenklich-unbedenklichen Buchs: man sei
auf seiner Hut! Irgend etwas ausbiindig Schlimmes und Boshaftes kiindigt sich an: incipit parodia, es
ist kein Zweifel ...*

213



umfassenden Betrachtung, die allerdings nicht auf demselben Niveau wie Dualismus
und Monismus artikuliert werden kann. Diese umfassendere Perspektive wurde bereits
— unter Vorbehalt — als relativistischer Holismus angesprochen. Man behalte diesen
Titel also weiter im Hinterkopf und verbinde damit den Umstand, dass dadurch eine
Tendenz angezeigt wird, die nicht nur iiber verschiedene konzeptionelle Grund-Typen
wie Dualismus und Monismus, sondern auch iiber den historischen Wechsel zwischen
Komddie und Tragodie hinausweist.

Der Blick auf die Dialektik macht also noch einmal klar, dass die iterative
Erkenntnis dramaturgische Qualitit besitzt, was zuletzt erklédrt, warum der Begriff der
Pointe mehr meint, als den Unterhaltungswert der NIETZSCHEschen Philosophie: In
Bezug auf Aphorismus 294 wurde bereits angemerkt, dass das Lachen der Sieg des
Korpers iiber den Verstand sei. Wenn das auch im Sinne NIETZSCHEs zutrifft, dann
lasst sich tatsdchlich erahnen, dass die Komddie auch einen sachlich relevanten Beitrag
zur Befreiung des Geistes aus den Grenzen des rationalen und eigenverantwortlichen
Subjekts leistet. Jedenfalls dhnelt der Moment der Uberwindung dieses solipsistischen
Gefingnisses hin zur Versdhnung des Denkens mit der Natur tatsdchlich der

Dramaturgie eines Witzes. So auch Aphorismus 150:

,Um den Helden herum wird Alles zur Tragddie, um den Halbgott herum Alles zum
Satyrspiel; und um Gott herum wird Alles — wie? vielleicht zur "Welt™? —* (5, 99, 10
ff.)

Das Satyrspiel der Auflosung des Gegensatzes von Idealitit und Realitit,
beziehungsweise ,,Welt*“ nimmt in dem Stiick ,,Wie die ,wahre Welt’ endlich zur Fabel
wurde* aus GD die Gestalt einer ganz konkreten Pointe an. Man konnte auch hierbei
von dem Witz eines Gedankengangs sprechen, der sich nur als Erzdhlung verstehen, im

Nachhinein aber schwerlich erklidren ldsst, ohne dass er dabei authort, komisch zu sein.

[ii] Um das Wesen von Pointen in der Philosophie geht es auch in den noch
ausstehenden Aphorismen 7 und 8 aus dem ersten Hauptstiick. Dazu zunichst
Aphorismus 7:

,In jeder Philosophie gibt es einen Punkt, wo die “Uberzeugung” des Philosophen auf
die Biihne tritt: oder, um es in der Sprache eines alten Mysteriums zu sagen: // adveniat
asinus // pulcher et fortissimus.* (vgl. 5, 21, 19 ff.)

Mit dem ,alten Mysterium®, worauf LAMPERT (vgl. 2001, 34) in Verbindung mit
Georg LICHTENBERG hinweist, sind die Mysterienspiele zu Ehren des Dionysos
gemeint, in dessen Gefolge ein Esel iiber die Biihne zieht. Auch wenn es fraglich ist, ob
NIETZSCHE hier nicht vielleicht in ironischer Weise den Einzug Jesu Christi am

Palmsonntag nach Jerusalem im Sinn hat, so ist jedenfalls die Obszonitét uniibersehbar,

214



dass das Letzte, was man vom vorbeiziehenden Esel zu sehen bekommt, dessen After
ist. Sprich: Selbst wenn die Erkenntnis in Form einer Bosheit69, wie in Aphorismus 7,
oder, wie hier, einer Zote daherkommt, so ist es doch auch eine Pointe, die sie
ausmacht.

Dies aber nur am Rande und als Uberleitung zu der abschlieBenden Frage, was
dies alles endgiiltig mit den Aphorismen 7 und 8 aus dem ersten Hauptstiick zu tun hat?
Auch hier geht es um zwei fiir das zweite Hauptstiick wesentliche Dinge: Humor und
Schauspielerei. Bereits die Alternative zwischen dem ,,Gartengott“ EPIKUR und
PLATON, dem Schiiler des SOKRATES, dessen Ort der Marktplatz war, macht die
Parallele zu Aphorismus 25 deutlich. Hier geht es um ,,den Garten mit Goldenen
Gitterwerk* (vgl. 5, 42, 29) und den ,,Biihnen- und Tribiinen-Schreihals*, der sehr stark

an das Stiick ,,Von den Fliegen des Marktes* aus Za erinnert. Dort steht:

,»Wo die Einsamkeit aufhort, da beginnt der Markt; und wo der Markt beginnt, da
beginnt auch der Liarm der grossen Schauspieler und das Geschwirr der giftigen
Fliegen.*“ (KSA, 4, Za, 66)

Was unterscheidet PLATON in seiner grolen Schauspielkunst von dem diesbeziiglich
untalentierten EPIKUR einerseits und was unterscheidet noch PLATON und EPIKUR von
dem ,,Biihnen und Tribiinen-Schreihals* (Aph. 25) andererseits? Im Wesentlichen ist es
das Verhiltnis zu dem, was NIETZSCHE die ,,Welt, die uns etwas angeht* (Aph. 34)
nennt. EPIKURs Goétter sind uninteressierte und teilnahmslose Wesen (vgl.
HOSSENFELDER, 1995, 114 ff.) die keinerlei strafenden oder begiinstigenden Einfluss
auf das Leben der Menschen nehmen. Das bedeutet, dass auch das Gottliche wie auch
etwa die Realitdt des Atomregens etwas ist, das die Lebensfithrung des Menschen,
dessen Gut und Bose, kurz dessen Sinn, nichts angeht. Und exakt in dieser Hinsicht war
PLATON nach NIETZSCHEs Auffassung ein Liigner, der die Wahrheit/Realitit als im
letzten moralisch qualifizierte Ordnung der Ideenwelt mit der Dimension der
praktischen Lebensfithrung verband. Demzufolge miissen beide, PLATON und EPIKUR,
das Gleiche gewusst, in der Offentlichkeit aber verschieden dariiber gesprochen haben.
Die ,,dreihundert Biicher (vgl. 5, 21, 14) EPIKURs haben jedenfalls in der patristischen
Intellektualitit, etwa bei dem Historiker EUSEBIUS von Cesarea, dem Anhénger des
ebenfalls stoisch beeinflussten Theologen und Philosophen ORIGENES (vgl.
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Band 1, 1561-1564), harsche
Ablehnung erfahren, wihrend es der Platonismus fiirs Volk (Vorrede) {iber

AUGUSTINUS zur philosophischen Fundierung der christlichen Theologie gebracht hat.

69 Vgl. 5, 21, 2 ff.: ,,Wie boshaft Philosophen sein konnen! Ich kenne nichts Giftigeres als den Scherz,
den sich Epicur gegen Pato und die Platoniker erlaubte: er nannte sie Dionysiokolakes. Das bedeutet dem
Wortlaute nach und im Vordergrunde ,Schmeichler des Dionysios’, also Tyrannen-Zubehor und
Speichellecker; zu alledem will es aber noch sagen ,das sind Alles Schauspieler, daran ist nichts
Achtes’ (denn Dionysokolax war eine populire Bezeichnung des Schauspielers).*

215



Selbst wenn EPIKUR und AUGUSTINUS, woriiber NIETZSCHE im Herbst 1887
nachdachte, darin iibereinstimmen, dass sie Erkenntnispessimisten gewesen seien (vgl.
KSA, 12, Nachlass, 9 [160], 430)70, um die christlichen Werte vor der Erkenntnis zu
schiitzen, unterscheidet sich EPIKUR von PLATON zwar nicht in dem Vorhandensein
einer moralischen Intention, wohl aber in der Art der Darstellung. Was EPIKUR ndmlich
durch eine Theologie teilnahmsloser Gotter bezweckt hat, ist die Befreiung des
Menschen von der Last einer derart iiberméchtigen Autoritit. Das fiir Epikur
vedriessliche daran war, dass PLATON, der die Menschen genau das Gegenteil lehrte,
nimlich eine unantastbare moralische Ordnung als autoritires Ideal fiir die
Lebensfiihrung, was AUGUSTINUS nur minimal zu verdndern brauchte, um die Autoritét
Gottes an die Stelle der Idee des Guten zu setzen, und ausgerechnet damit erfolgreicher,
besser populdrer war. PLATON war derjenige, der das Bewusstsein, dass fiir die
Erkenntnis alles erlaubt ist, vor der Offentlichkeit hinter einer Ideenlehre versteckt hat.
Oder in den Worten der Topologie des Bewusstseins ausgedriickt: Am Rand der
moglichen bewussten Erkenntnis rangiert die Bedeutungslosigkeit, von der das Denken,
wie wir oben (III./2.2.1) sagten, automatisch abprallt. EPIKUR wollte dem Menschen
diese Bedeutungslosigkeit mitteilen, um ihn zu befreien, PLATON hat diese
Bedeutungslosigkeit kaschiert und so den Bereich der unbewussten Vorurteile
geschaffen, an die die Menschen glauben sollten.”' Es wird hier also wieder der feine
Unterschied zwischen einer bestimmten Kunst und dem Kiinstlichen als fundamentaler
Dimension deutlich, wie dieser schon aus dem Verhiltnis zwischen philosophischen
Theorien (Plural) und der Theorie der Philosophie (Singular) hervorgegangen ist.

Der Unterschied zwischen Kunst und dem Kiinstlichen wirft endlich die Frage auf
nach dem Unterschied der verschieden geschickten, insgesamt aber doch
gleichermallen ,,noblen Liigner* einerseits, wie LAMPERT (2001, 4 f.) so treffend sagt,
und den ,,Biithnen und Tribiinen-Schreihilsen* aus Aphorismus 25 andererseits, welche

nur den Anschein erwecken wollen, Kiinstler zu sein, es aber in Wirklichkeit nicht sind.

0 Epikur leugnet die Moglichkeit der Erkenntnif: um die moralischen (resp. hedonistischen) Werthe als
die obersten zu behalten. Dasselbe thut Augustin; spiter Pascal (“die verdorbene Vernunft”) zu Gunsten
der christlichen Werthe.*

! Jedenfalls fragt NIETZSCHE am Ende des Aphorismus 7, ob Griechenland jemals dahinter kam, wer
Epikur gewesen sei, und damit ist freilich genau die eben genannte moralische Absicht der
Emanzipierung von iiberirdischen Autorititen gemeint, die von den Massen verkannt wurde. Epikur hat,
in dem von NIETZSCHE vorgestellten Bild, den Menschen zu viel zugemutet, oder vielleicht auch nur
zugetraut, und deren ,sklavisches Bediirfnis nach dem Tyranischen* (vgl. Aph. 46) verkannt. In
Aphorismus 28 spricht NIETZSCHE davon, dass man um ARISTOPHANES willen ,dem Ganzen
Griechentum verzeiht®, vorausgesetzt ,,dass man in aller Tiefe begriffen hat, was da Alles der
Verzeihung bedarf* (vgl. 5, 47, 16 ff.). Im folgenden Satz wird dann sofort ,, PLATON “ (vgl. 5, 47,
21) erwihnt und gesperrt gesetzt, was bedeutet, dass man dem Griechentum seinetwegen zu verzeihen
hat, genauer, dass die Griechen, obwohl sie Sokrates hingerichtet haben, im Letzten die Biirde des Ideals
gegeniiber der epikureischen Emanzipation vorgezogen haben. Dabei hat das Volk weder die Liige
PLATONs erkannt, in dessen Sterbebett man ,,nichts Agyptisches, Pythagoreisches, Platonisches, —
sondern den Aristophanes* (vgl. 5, 47, 24) fand, noch den sich in der Liige verbergenden Racheakt fiir
den Mord am Lehrer SOKRATES. Der Fluch des Ideals iiber die Realitidt wire dann PLATONs Rache fiir
die Ignoranz der griechischen Poliskultur gegen SOKRATES.

216



Die Entartung des Kiinstlers ist der Schauspieler, dessen Gebaren nicht auf irgendetwas
Tiefem und Echtem fulit, sondern lediglich vordergriindiger artistischer Selbstzweck
ist. In Der Fall Wagner wird NIETZSCHE diesen Vorwurf im Ubrigen gegen WAGNER
als den ,Kiinstler der decadence® (vgl. KSA, 6, 21 ff.) erheben. Bei der
Lektiire der Aphorismen 25 bis 30 wird sich zeigen, dass NIETZSCHE sehr bemiiht ist,
den echten Kiinstler, welcher ein Vermittler der Natur und somit ein Werkzeug des
Philosophen ist (,,diese Art Mensch [...] concipirt die Realitit, wie sie ist:[...] sie
istsie selbst,“; KSA, 6, EH, 370), vom falschen Kiinstler zu unterscheiden. Dies ist
freilich nicht so einfach, weil das Kriterium der Unterscheidung, nimlich Faktizitit,
etwas ist, das sich nicht explizit benennen ldsst, sondern, wie es in Aphorismus 28
sinngemdl heillt, eine Frage des Tempos und Stils ist, verstanden als Symptome des
physiologischen ,,Stoffwechsels* (vgl. 5, 46, 7 ff.)n, was wiederum nichts anderes
meint als das, was sich im Riickschluss auf Aphorismus 6 ergibt, ndmlich esoterische
intime Identitdt und existenzielle Notwendigkeit (vgl. 5, 20, 31 ff.)73.

Was also soll in Bezug auf die Begriffe Komodie und Tragodie fiir die Lektiire
von JGB festgehalten werden? Der Aphorismus 24 ist frohlich, weil dort ein Gedanke
geduBert wird, der viel von dem Preis gibt, was die riicksichts- und schwerelose
Erkenntnis, die sich wenig um politische Ziele schert, wie sie in JGB verfolgt werden,
zu Tage fordert. ,Frohlich’ bedeutet deshalb ganz und gar nichts Harmloses, sondern
meint eine Verwegenheit, die weder ,Tod noch Teufel’ oder eben ,Gott’ fiirchtet. Der
Frohsinn ist auch deshalb nidher an der grausamen Wahrheit, weil der Ernst der

Dogmatiker, wie wir aus der Vorrede wissen, in dieser Hinsicht vollig ungeeignet ist:

,Vorausgesetzt, dass die Wahrheit ein Weib ist — , wie? ist der Verdacht nicht
gegriindet, dass alle Philosophen, sofern sie Dogmatiker waren, sich schlecht auf
Weiber verstanden? dass der schauerliche Ernst [sic!], die linkische Zudringlichkeit,
mit der sie bisher auf die Wahrheit zuzugehen pflegten, ungeschickte und unschickliche
Mittel waren, um gerade ein Frauenzimmer fiir sich einzunehmen?* (5, 11, 4 ff.)

Der Frohsinn in Aphorismus 24 tangiert also die jasagende Philosophie in Biichern wie
FW, der Ernst in den Aphorismen 25 und folgende signalisiert dagegen, dass diese
Betrachtung aus der Hohe in einem neinsagenden Buch wie JGB nicht aufrechterhalten
werden kann und der Leser/Akteur, um Missverstindnisse zu vermeiden, sogleich
wieder ,unten’ abgeholt werden muss. Oben in Abschnitt II1./2.1.2 hie3 es, dass die
Ziasur in den Aphorismen 7 und 8 ein Hinweis fiir denjenigen sei, der iiber dem Niveau

des durchschnittlichen Lesers/Akteurs steht und gemeinsam mit NIETZSCHE auf einer

2 »Was sich am schlechtesten aus einer Sprache in die andere iibersetzen ldsst, ist das tempo ihres Stils:
als welcher im Charakter der Rasse seinen Grund hat, physiologischer gesprochen, im Durchschnitts-
tempo ihres ,Stoffwechsels’*;

73 »[-..] und insbesondere giebt seine Moral ein entschiedenes und entscheidendes Zeugniss dafiir ab,
wer er ist — das heisst, in welcher Rangordnung die innersten Triebe seiner Natur zu einander

gestellt sind.*

217



freundschaftlichen Ebene rangiert. Im Sinne der Komddie ist dies auch als
Augenzwinkern zu verstehen, dass die exoterisch-neinsagenden Inhalte, welche
teilweise eher tragisch anmuten, nicht so Ernst gemeint sind, wie sie daherkommen,
sondern im Zeichen einer intimen esoterischen Leichtigkeit stehen, fiir die man im
Sinne das ,,olympischen Lasters* (Aph. 294) das dionysische Lachen am eigenen Leib
erfahren haben muss.

222
Aphorismus 25 bis 30: Regel und Ausnahme

Im Gegensatz zum unbescholtenen Standard-Leser/Akteur von JGB, der weder etwas
aus EH iber die ,,Kunst des Schweigens* weil}, noch auch zu diesem Zeitpunkt den
Unterschied zwischen Esoterik und Exoterik aus Aphorismus 30 kennt, wissen wir
bereits einiges iiber die Fragen, welche sich im Problemhorizont des Zielkonflikts
zwischen Immanenz und Differenz ergeben. So wissen wir zum Beispiel schon, was es
damit auf sich hat, dass NIETZSCHE in der Exposition des zweiten Hauptstiicks den
Duktus dndert, warum dabei das Thema des Schauspielers eine Schliisselrolle einnimmt
und warum dies alles darauf hinaus lduft, dass es nur wenige Einzelne gibt, die das
Ganze der restlichen Menschheit von oben herab, beziehungsweise von Aullen sehen.
Das heif}t, es braucht nicht noch einmal minutids nachvollzogen werden, wie genau
NIETZSCHE den Leser/Akteur Schritt fiir Schritt in die neue Perspektive involviert, die
diesen zuletzt iiber das Niveau begrifflich-reflexiver Argumentationen hinausweist,
bevor er, NIETZSCHE, im Zentrum (Aph. 36) wieder auf den Willen zur Macht zu
sprechen kommt. Daher reicht es aus, sich einen Uberblick zu verschaffen, wichtige
Passagen herauszugreifen und zu klidren, ob und wenn ja wie sie zu unseren bisherigen

Annahmen passen.

[1] Im zweiten Hauptstiick ist zunédchst alles auf den Unterschied zwischen Esoterik und
Exoterik in Aphorismus 30 hin angelegt. Sehen wir uns dazu der Reihe nach an, wie
NIETZSCHE diesen Gedanken in den Aphorismen 25 bis 29 vorbereitet. Dabei diirfte
jedem Leser/Akteur auch bei nur oberfldachlicher Lektiire auffallen, dass NIETZSCHE
sinngemdl in Aphorismus 25 die Empfehlung ausspricht, dass sich von der
Allgemeinheit 16sen muss, wer ein Philosoph sein will, um dem dann in Aphorismus 26
sogleich erginzend hinzuzufiigen, dass, sobald sich ein solcher, der an Erkenntnis ein
Interesse hat, als Ausnahme jenseits der Regel etabliert hat, er es nicht dabei belassen

sollte. Dazu Aphorismus 25, wo der Leser/Akteur zur Ausnahme werden soll:

,,Geht lieber bei Seite! Flieht in's Verborgene! Und habt eure Maske und Feinheit, dass
man euch verwechsele! Oder ein Wenig fiirchte! Und vergesst mir den Garten nicht,

218



den Garten mit goldenem Gitterwerk! Und habt Menschen um euch, die wie ein Garten
sind, — oder wie Musik iiber Wassern, zur Zeit des Abends, wo der Tag schon zur
Erinnerung wird: — wihlt die gute Einsamkeit, die freie muthwillige leichte
Einsamkeit, welche euch auch ein Recht giebt, selbst in irgend einem Sinne noch gut zu
bleiben!* (5, 42 f., 26 ff.)

Und Aphorismus 26, wo die Ausnahme sich wieder mit dem Studium des allgemeinen

Menschen befassen soll:

»[...] gesetzt aber, er nimmt alle diese Last und Unlust nicht freiwillig auf sich, er
weicht ihr immerdar aus und bleibt, wie gesagt, still und stolz auf seiner Burg versteckt,
nun, so ist Eins gewiss: er ist zur Erkenntniss nicht gemacht, nicht vorherbestimmt.
Denn als solcher wiirde er eines Tages sich sagen miissen ,hole der Teufel meinen
guten Geschmack! aber die Regel ist interessanter als die Ausnahme, — als ich, die
Ausnahme!” — und wiirde sich hinab begeben, vor Allem hinein’. Das Studium des
durchschnittlichen Menschen, lang, ernsthaft, und zu diesem Zwecke viel
Verkleidung, Selbstiiberwindung, Vertraulichkeit, schlechter Umgang — jeder Umgang
ist schlechter Umgang ausser dem mit Seines-Gleichen —: das macht ein nothwendiges
Stiick der Lebensgeschichte jedes Philosophen aus, vielleicht das unangenehmste,
ibelriechendste, an Enttauschungen reichste Stiick.* (5, 44, 6 ff.)

Obwohl dies freilich sofort an das Spiel zwischen Distanz und Nihe erinnert, das die
intellektuelle Grundbewegung der Hauptstiicke fiinf bis neun ist, soll die Feststellung,
dass dies auch bei den Aphorismen 25 und 26 zutrifft, vorerst einfach so stehen bleiben.
Stattdessen widmen sich die Untersuchungen sogleich wieder der weiteren narrativen
Linie in den Aphorismen 27 bis 29.

Da wire zunidchst der Aphorismus 27, wo NIETZSCHE, nachdem er seinen
Imperativ — sinngeméf: ,Sondiere Dich, wenn Du Philosoph sein willst, von der
Allgemeinheit ab, um sie dann wie etwas Fremdes erforschen zu konnen!” — verkiindet
hat, so etwas wie einen Stolperstein einbaut, der gewissermallen eine selektive Funktion
erfullt:

,,Es ist schwer, verstanden zu werden: besonders wenn man gangasrotogati denkt und
lebt, unter lauter Menschen, welche anders denken und leben, namlich kurmagati oder
besten Falles ,nach der Gangart des Frosches’ mandeikagati — ich thue eben Alles, um
selbst schwer verstanden zu werden? — und man soll schon fiir den guten Willen zu
einiger Feinheit der Interpretation von Herzen erkenntlich sein. Was aber ,die guten
Freunde’ anbetrifft, welche immer zu bequem sind und gerade als Freunde ein Recht
auf Bequemlichkeit zu haben glauben: so thut man gut, ihnen von vornherein einen
Spielraum und Tummelplatz des Missverstindnisses zuzugestehn: — so hat man noch,
zu lachen; — oder sie ganz abzuschaffen, diese guten Freunde, — und auch zu lachen!*
(5,45 1., 25 ft.)

Diese Passage verfolgt einen doppelten Zweck: Einerseits verwirrt sie und schreckt ab,

wenn sie nicht sogar den Leser/Akteur provoziert, den Versuch, JGB Sinn abzuringen,

219



frustriert abzubrechen. Andererseits enthilt sie aber auch einen zugegebenermallen
versteckten, dafiir aber wertvollen Hinweis — dies natiirlich nur fiir den, der es versteht
—, wie man sich vor den Missverstindnissen der im Sinne der ,Dogmatiker’ (Vorrede)
,zudringlichen’ Allgemeinheit schiitzen kann. Zundchst zum Zweck des Verwirrspiels:
Von niemandem kann NIETZSCHE plausibler Weise erwarten, dass er Sanskrit
beherrscht und weil}, was die Begriffe ,,gangasrotogati* und , kurmagati‘ bedeuten. In
der noch weniger entwickelten Medien- und Informationsgesellschaft des 19.
Jahrhunderts konnte NIETZSCHE auch nicht davon ausgegangen sein, dass jemand in
der Lige gewesen sei, sich dieses Wissen ohne weiteres anzueignen. Nun wissen wir
von LAMPERT (vgl. ders. 2001, 66 ff.) , der in NIETZSCHEs Nachla$} ein diesbeziiglich
aufschlussreiches Notat gefunden hat, dass es sich abgesehen von ,,mandeikagati, das
er selbst erklért — es ist die Gangart des schon aus Aphorismus 2 bekannten Frosches —,
um die Gangart des Ganges (,,gangasrotogati*) und die der Schildkrote (,,kurmagati)
handelt. Hier sollte man sich nun, als ob man ohne LAMPERT ebenfalls vollig im
Dunkeln iiber die Bedeutung der genannten Begriffe geblieben wire, auf das
Verwirrspiel einlassen, um herauszufinden, was es damit auf sich hat.

Zu allererst klingen diese Begriffe, abgesehen von ihrer Unverstindlichkeit, fiir
einen Européder mindestens exotisch, wenn nicht sogar ein wenig lidcherlich. Allerdings
ist diese Unverstindlichkeit eher nervenaufreibend als komisch, da man nach den
Aphorismen 25 und 26 erwartet, weitere Aufkldrung dariiber zu erhalten, was es mit
dem Unterschied zwischen Ausnahme und Regel auf sich hat. Just an dieser Stelle
greift NIETZSCHE diesen Gedanken auf (,,Es ist schwer, verstanden zu werden [...]
unter lauter Menschen, welche anders denken und leben®; vgl. 5, 45, 25 ff.), gibt dann
aber keine befriedigende Auskunft, sondern reizt den vielleicht schon ungeduldig
gewordenen Leser/Akteur, indem er diesem zu verstehen gibt, dass ihm gar nichts
daran liegt, wenn sich jemand iiber ein solche Unverstindlichkeit drgert. Sinngemaf
gibt NIETZSCHE mit der Stelle ,,ich thue eben Alles, um selbst schwer verstanden zu
werden? — man soll schon fiir den guten Willen zu einiger Feinheit der Interpretation
von Herzen erkenntlich sein® (vgl. 5, 45, 28 ff.) zu verstehen, dass er genau weil}, dass
seine Gedanken eine Zumutung fiir die Interpretationsbereitschaft des Lesers/Akteurs
sind, es ihn aber wenig kiimmert.

Insofern hat der Aphorismus 27 also eine provokante und sogar abschreckende
Funktion. NIETZSCHE selektiert diejenigen Schiiler/Kandidaten aus, welche nicht
wirklich bereit sind, in der Erkenntnis an die Grenzen zu gehen, sondern ,,ein Recht auf
Bequemlichkeit zu haben glauben* (vgl. 5, 46, 1). Andererseits belohnt NIETZSCHE
diese Bereitschaft, sollte sie denn vorhanden sein, im zweiten Teil des Aphorismus:
Einmal ist da der Rat, dass wer sich vor Lesern schiitzen will, die zu bequem sind,
denkend gleichsam in die Hohe empor zu klettern, ,,einen Spielraum und Tummelplatz

des Missverstidndnisses zuzugestehen (vgl. 5, 46, 2 f.). Hier sollte man im Hinterkopf

220



behalten, dass dieser Rat auch ein Hinweis, beziehungsweise eine Ankiindigung ist,
dass NIETZSCHE selbst im weiteren Verlauf des Buches auf diese Maflnahme
zuriickgreifen wird. Das andere Mal stellt NIETZSCHE dem Schiiler/Kandidaten, der zu
den Entbehrungen der Erkenntnis bereit ist, auch eine Belohnung in Aussicht, ndmlich
seine Freundschaft. Denn im Umkehrschluss sagt NIETZSCHE von denjenigen, die in
der Lage sind, ihn wirklich zu verstehen, dass sie die echten Freunde sind. Hier sehen
wir die fiir NIETZSCHE typische Verlockung derer, die aus instinktiver Disposition eine
Affinitdt dazu haben, durch etwas Hoheres geadelt zu werden und so aus der Menge
herausstechen zu wollen. Freilich ldsst sich NIETZSCHE dabei nicht auf das Niveau
stumpfer Schmeichelei herab, sondern bedient sich einer subtilen Erotik, fiir die er bei
PLATON in die Schule gegangen sein konnte.

Auf den Aphorismus 27 wurde hier deshalb so intensiv eingegangen, weil es sich,
wenn auch nicht um das Ergebnis, so doch um den Kerngedanken der Exposition des
zweiten Hauptstiicks handelt. Der Unterschied zwischen Esoterik und Exoterik bleibt
ndmlich unverstanden, wenn man nicht beriicksichtigt, dass die exoterische Sicht von
unten herauf einen ,,Spielraum und Tummelplatz des Missverstindnisses* zugesteht.
Davon ausgehend mit Blick auf Aphorismus 30 noch ein Kommentar zu Stellung und
Funktion der Aphorismen 28 und 29. Wie es schon bei der Lektiire von EH aufgefallen
war, so muss man, um bei NIETZSCHE die Zusammenhinge zu verstehen, den Blick
neben den Details immer auch auf die grobe narrative Linie richtigen. In dieser
Hinsicht handelt der Aphorismus 28 von Sprache und Stil verschiedener groBer
Kiinstler wie GOETHE, Gotthold Ephraim LESSING, Niccolo MACHIAVELLI,
PETRONIUS, ARISTOPHANES und PLATON. Der Aphorismus 29 hingegen spricht eine
Warnung aus, dass wer nach Unabhiéngigkeit strebt, was gleichbedeutend ist, von der
Regel zur Ausnahme zu werden, sich damit in akute Lebensgefahr begibt. Denn der
Preis fiir die Unabhéngigkeit ist die Einsamkeit. Soviel erst einmal, ohne auf Details im
Text einzugehen. Nun die Frage, was die folgende Kombination zu bedeuten hat: Erst
ist die Rede vom Kiinstler, dann wird eine Warnung ausgesprochen. Die Antwort liegt
auf der Hand: Die Warnung gilt dem Kiinstler.

Sicherlich dringt sich dieser Eindruck nicht sogleich bei der ersten Lektiire auf,
doch fiigt sich dies hervorragend in den Gedankengang des zweiten Hauptstiick
insgesamt, in dem es immerhin um die Freiheit des Geistes geht. Die Frage ist ndmlich,
wir wissen es bereits aus F'W und dem siebten Hauptstiick aus JGB (vgl. Aph. 226), wie
viel Freiheit in Fragen der Wahrheit fiir den Kiinstler gut ist. SchlieBlich diirfen die
Kiinstler nicht wissen, dass sie die Welt erschaffen, die den Menschen etwas angeht.
Weil die Welt des Menschen eine durch und durch moralische ist, diirfen die Kiinstler
daher vor allem nicht iiber die Moral als das nachdenken, was sie als Ganzes umgibt.
Sprich: Wohl diirfen sie diese oder jene Moral hinterfragen, keinesfalls aber das

Moralische tiberhaupt, weil damit zugleich das Kiinstliche tiberhaupt hinterfragt wiirde.

221



Und wer erst einmal so weit in der Erkenntnis vorgedrungen ist, den erwartet das

folgende Szenario am Ende des Aphorismus 29:

,Gesetzt, ein Solcher geht zu Grunde, so geschieht es so ferne vom Verstidndniss der
Menschen, dass sie es nicht fithlen und mitfiithlen: — und er kann nicht mehr zuriick! er
kann auch zum Mitleiden der Menschen nicht mehr zuriick! — —“ (5, 48, 6 {f.)

Wer in der Erkenntnis weit genug gegangen ist, der ,.,kann nicht mehr zuriick!*. Es wird
sich zeigen, dass NIETZSCHE der Erkenntnis des Kiinstlers in Aphorismus 34 sozusagen
einen Riegel vorschiebt, um zu vermeiden, dass dieser, wie es in Aphorismus 39 heif3t,
,an der Grundbeschaffenheit des Daseins zu Grunde geht’ (vgl. unten I11./2.2.4.4) und
infolgedessen auch noch vor dem ,christlichen Kreuze auf die Knie’ fallt (vgl. Aph.
256; 111./1.3).

Bevor sich die Textanalyse mit Aphorismus 30 befasst, noch einmal zu
Aphorismus 28. Bei oberflidchlicher Betrachtung gibt NIETZSCHE dort einige Beispiele
des Stils, was mit der Aussage verbunden ist, dass ,dem Deutschen’ im Grunde das

Gespiir fiir die Philosophie abgeht:

,Der Deutsche ist beinahe des Presto in seiner Sprache unfihig: also, wie man billig
schliessen darf, auch vieler der ergotzlichsten und verwegensten Nuances des freien,
freigeisterischen Gedankens.* (5, 46, 15 ff.)

Dies ist eine zwar interessante Beobachtung, es wird aber nicht auf den ersten Blick
klar, wie sich diese in den Zusammenhang des Unterschieds zwischen Ausnahme und
Regel fiigt, worum es schlieBlich in der gesamten Exposition geht. Eine solche
UnregelmiBigkeit hat bei NIETZSCHE oftmals die Funktion einer Akzentuierung.
Worauf weist NIETZSCHE, abgesehen davon, dass die Kiinstler adressiert werden, den
Leser/Akteur noch hin? Wohl darauf, wie er selbst verstanden werden mdchte, das
heifit, worauf der Leser/Akteur bei der weiteren Lektiire zu achten und zweimal
nachzulesen habe, weil an der sprachlichen Oberfliche gewisse Nuancen nur sehr

schwer zum Ausdruck zu bringen sind. So auch das Ende des Aphorismus 28:

»[...] so wiisste ich nichts, was mich iiber Plato's Verborgenheit und Sphinx-Natur
mehr hat trdumen lassen als jenes gliicklich erhaltene petit fait: dass man unter dem
Kopfkissen seines Sterbelagers keine ,Bibel’ vorfand, nichts Agyptisches,
Pythagoreisches, Platonisches, — sondern den Aristophanes. Wie hitte auch ein Plato
das Leben ausgehalten — ein griechisches Leben, zu dem er Nein sagte, — ohne einen
Aristophanes! — (5, 47, 20 ft.)

Im Endeffekt geht es auch hier wieder um die von PLATON zur Perfektion gebrachte
Kunst, sich zu verbergen. In Aphorismus 25 hat NIETZSCHE angekiindigt, dass es von

da an ernst zugehe, was nicht nur die Frage aufwirft, welches Buch unter NIETZSCHEs

222



Kopfkissen liegt, um fiir ihn ein deutsches Leben ertriglich zu machen, zu dem er in
JGB ganz unumwunden Nein sagt, sondern auch den Blick dafiir sensibilisiert, wer sich
hinter den Texten mitsamt dem Stil und der Physiologie das Ausdrucks verbirgt.
NIETZSCHESs Imperativ lautet also nicht nur ,verbergt Euch!’, sondern auch ,erratet, wer
sich hinter so einem Imperativ verbirgt’. Ist es vielleicht das, was laut Aphorismus 40
,einen Hass auf Bild und Gleichnis hat* (vgl. 5, 57, 27), sprich: der schamlose
Dionysos aus Aphorismus 295? Es ist jedenfalls eine Uberlegung wert, dass derjenige,
der stindig darauf hinweist, dass in der Philosophie alles verborgen ist und verborgen
werden muss, dies mit dem Hintergedanken sagt, dass man ihn erkenne.

Von hier aus schliefft sich die Analyse wieder an die Warnung in Aphorismus 29
an: Der Leser/Akteur weill dann bereits, dass NIETZSCHE den Philosophen mit einem
Ort natiirlicher Authentizitit und existenzieller Notwendigkeit verbindet. In Bezug auf
EH wurde in diesem Zusammenhang der Begriff des ,,Schicksals® genannt. Da ist es
nicht verwunderlich, dass in Aphorismus 29, nachdem NIETZSCHE den Leser/Akteur in
27 und 28 mehr oder weniger deutlich aufgefordert hat, sich der Identitit’* des Autors

von JGB zu versichern, ebenfalls von existenzieller Notwendigkeit die Rede ist:

,,Es ist die Sache der Wenigsten, unabhingig zu sein: — es ist ein Vorrecht der Starken.
Und wer es versucht, auch mit dem besten Rechte dazu, aber ohne es zu miissen,
beweist damit, dass er wahrscheinlich nicht nur stark, sondern bis zur Ausgelassenheit
verwegen ist.” (5, 47 f., 29 ff.)

Die Aussage lautet: Nur der kann NIETZSCHE in die Freiheit des Geistes jenseits der
begrifflich-reflexiven Limitierungen der Erkenntnis folgen, der es muss, das heif3t, der
aus Notwendigkeit dazu bestimmt ist. Damit wird die Frage nach dem Verhiltnis
zwischen Ausnahme und Regel fiir den Leser/Akteur um einen wesentlichen Aspekt
erweitert, den wir bereits kennen, nimlich dass NIETZSCHEs Weg zur Erkenntnis nur
folgen kann, wer es eben kann (Stichwort: Faktizitit). Ferner wissen wir, dass dieser
Weg in den relativistischen Holismus fiihrt, der in letzter Konsequenz einen Zustand

volliger Orientierungslosigkeit mit sich bringt.

[ii]] Diese Warnung hat in Aphorismus 29 ihren Platz. Denn von nun an nimmt
NIETZSCHE keine Riicksicht mehr, was einerseits grausam ist, andererseits aber auch
eine Wertschidtzung zum Ausdruck bringt, insofern dem Leser/Akteur zugetraut wird,
hier noch folgen zu kénnen. Dies wird sogleich dadurch honorierend zum Ausdruck
gebracht, dass sich NIETZSCHE erneut inklusiv mit dem Leser/Akteur auf eine Stufe
stellt:

74 Mit Identitit ist hier die ~Rangordnung® gemeint, in der in einem Menschen die ,,innersten Triebe [...]
zu einander gestellt sind* (vgl. 5, 20, 30 ff.) — also dessen Natur.

223



,,unsre hochsten Einsichten miissen — und sollen! — wie Thorheiten, unter Umstidnden
wie Verbrechen klingen, wenn sie unerlaubter Weise Denen zu Ohren kommen, welche
nicht dafiir geartet und vorbestimmt sind.“ (5, 48, 11 ff.)

Dieses ,,Uns‘ ist nun aber nicht mehr dasselbe, dessen sich NIETZSCHE wéihrend des
gesamten ersten Hauptstiicks und auch noch in Aphorismus 24 bedient, denn an diesen
Stellen meint es die Menschheit im Allgemeinen, auf deren Niveau sich NIETZSCHE
ganz im Sinne des Aphorismus 26 herab begibt. Das ,,Uns* in Aphorismus 30 hingegen
kniipft an das ,,Wir* in der Vorrede an, wo die freien Geister noch wie ein besonderer

Zirkel schienen, zu dem sich der Leser/Akteur nicht zugehorig fiihlen konnte:

,Aber wir, die wir weder Jesuiten, noch Demokraten, noch selbst Deutsche genug sind,
wir guten Européer und freien, sehr freien Geister - wir haben sie noch, die ganze Noth
des Geistes und die ganze Spannung seines Bogens! Und vielleicht auch den Pfeil, die
Aufgabe, wer weiss? das Ziel .....“ (5, 13, 11 {f.)

Dies ist wenn iiberhaupt als eine Einladung zu verstehen, sich von Glauben,
Demokratie und Deutschtum loszusagen und ein Teil dieses ,,Wir* zu werden. Ganz
anders der Aphorismus 30: Dort war vorher nicht die Rede von freien Geistern und
Europidern der Zukunft, auf die sich dieses ,,Uns* bezogen haben konnte. Dort geht es
nur um den Leser/Akteur, der auch in den Aphorismen 25 bis 29 der Adressat aller
Selektionsbestrebungen und Warnungen war. Hier hingegen rechnet NIETZSCHE sich
und den Leser/Akteur zu den Ausnahmen, die gewisse gemeinsame FEinsichten
verbinden und sie damit in den extremsten Gegensatz zur Regel setzen, denn was der
,hoheren Art Mensch zur Nahrung oder Labsal dient, muss einer unterschiedlichen und
sehr geringen Art beinahe Gift sein* (vgl. 5, 48, 27 ff.).

Der hohere Mensch steht oben, der niedere unten. So einfach funktioniert die
Logik des Unterschieds zwischen Ausnahme und Regel. Dass sich dahinter mit dem
hierarchischen Komplexititsgefiige eine erheblich viel schwierigere Substruktur
verbirgt, wird endlich in dem bereits bekannten Zitat aus Aphorismus 30 deutlich, wo
NIETZSCHE dem Leser/Akteur iiber die Relation Ausnahme/Regel mitteilt, dass es sich
dabei sowohl um eine Innen/AuBlen als auch um eine Oben/Unten Relation handelt,

wenngleich die Oben/Unten-Relation die wichtigere ist:

,,das Exoterische und das Esoterische [...] hebt sich nicht sowohl dadurch von einander

ab, dass der Exoteriker draussen steht und von aussen her, nicht von innen her, sieht,
schitzt, misst, urtheilt: das Wesentlichere ist, dass er von Unten hinauf die Dinge sieht,
— der Esoteriker aber von Oben herab!“(vgl. 5, 48, 14 ff.).

Bisher liegt nahe, dass NIETZSCHE dies zunichst iiber ein raffiniert selektierendes
Involvieren des Lesers/Akteurs erreicht, die sich deutlich von den theoretischen

Reflexionen im ersten Hauptstiick unterscheidet. Mit Aphorismus 30 ist ein Punkt

224



erreicht, an dem sich sprichwortlich ausgedriickt die Spreu vom Weizen teilt. Wihrend
das erste Hauptstiick noch den philosophischen Moden des neunzehnten Jahrhunderts
Rechnung getragen hat, kommt nun immer mehr NIETZSCHEs UnzeitgemifBheit zur
Entfaltung, was den Kreis der geeigneten Leser gezielt dezimiert.

Soweit also der inhaltliche Uberblick iiber die Aphorismen 25 bis 29, welche die
Andeutung der Aphorismen 7 und 8 aus dem ersten Hauptstiick wieder aufnehmen,
wonach die Philosophen nicht immer sagen, was sie meinen oder wissen, und dabei
durchaus auch in der Lage sind, sich kunstvoll zu verstellen. Abschlieend sollte noch
eine Standortbestimmung in Hinsicht der konzeptionellen Dialektik durchgefiihrt und
die Frage aufgeworfen werden, ob NIETZSCHE den Leser/Akteur denn schon in das
durch den Titel avisierte Jenseits gefiihrt hat, wenn er ihn in den Zirkel der Ausnahmen
mit einbezieht. Um dies zu beurteilen, sei das folgende Zitat aus Aphorismus 30

herangezogen:

,,Es giebt Biicher, welche fiir Seele und Gesundheit einen umgekehrten Werth haben, je
nachdem die niedere Seele, die niedrigere Lebenskraft oder aber die hohere und
gewaltigere sich ihrer bedienen: im ersten Falle sind es gefdhrliche, anbrockelnde,
auflésende Biicher, im anderen Heroldsrufe, welche die Tapfersten zu ihrer
Tapferkeit herausfordern.* (5, 49, 3 ff.)

Grundsitzlich gibt es zwei verschiedene Arten Biicher, die, wie zu Anfang des
Aphorismus 30 von NIETZSCHE bereits erwihnt, als ,,Labsal* oder ,,Gift* wirken, je
nach dem, wer sie liest. Dem Leser/Akteur wird zugetraut, dass er einem gefihrlichen
Buch wie JGB, wo es ,,gewagt* (vgl. Aph. 1) wird, selbst die Wahrheit in Frage

zustellen, gewachsen ist. Ferner stand in Aphorismus 4 zu lesen:

,Die Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn: [...] eine Philosophie, die das wagt,
stellt sich damit alleine schon jenseits von Gut und Bose.* (5, 18, 16 ff.)

Sich jenseits von Gut und Bose stellen, hat nun zwei Bedeutungen, darauf wurde immer
wieder hingewiesen, ndmlich eine pluralistische und eine singuldre: Im pluralistischen
Sinn stellt man sich gegen die Wertungsweise des christlich-populidren Dualismus auf
die Seite des physiologischen Monismus. Obwohl man damit von der qualitativen
Unterschiedenheit zur quantitativen Verschiedenheit iibergegangen ist, die das in dieser
Hinsicht fundamentalere Strukturmoment der Prozessualitit sehr viel adidquater
abzubilden vermag, hat man sich damit noch nicht im singuliren Sinn auf die
Grundbedingungen des Lebens schlechthin eingelassen, vor deren Hintergrund auch der
physiologische Monismus noch eine Wertungsweise von vielen darstellt. Sprich: Die
Versuchung des Lesers/Akteurs, sich von der Menge abzusondern, um eine Ausnahme
zu werden, oder wenigstens, den hoheren Wert des Besonderen zu akzeptieren, ist

gleichsam nur der erste Schritt aus der einen Wertungsweise heraus in eine andere

225



hinein (Pluralitét). Es ist aber noch nicht der neuralgische Schritt aus dem Modus des
Wertens heraus, der den Blick fiir das Ganze von auflen ermoglicht (Singularitit).

Besonders deutlich wird dieser Umstand an dem oben zitierten Satz aus
Aphorismus 30, dass Biicher wie JGB ,die Tapfersten zu ihrer Tapferkeit
herausfordern®. Hier ist wieder jedes Wort zu beriicksichtigen: Die ohnehin schon
,tapfersten Menschen, welchen NIETZSCHE nunmehr erlaubt, sich mit ihm als Autor
von JGB auf Augenhohe jenseits der Regel zu wihnen, werden erst durch dieses Buch
zu ,ihrer® Tapferkeit herausgefordert. Das bedeutet, dass die groBte denkbare
Tapferkeit des Menschen nur ein erster Wink in Richtung der Tapferkeit ist, die nicht
fiir alle Menschen gleichermallen als Mafstab gilt und die hoheren von den niederen
unterscheidet, sondern den einzelnen Menschen als echte Person ausmacht. Kurz: Das
eigentliche singulére Jenseits liegt auch hier auf der Ebene esoterischer Intimitit, auf
die ein neinsagendes Buch in der exoterischen Peripherie wie JGB nur hinweisen kann.
Die ultimative und finale Zieldimension bleibt der relativistische Holismus jenseits von
Dualismus und Monismus, dessen komplexe Sonderstellung auch noch einmal dadurch
bedeutet wird, dass die intime Tapferkeit noch eine Steigerung des ohnehin schon
superlativen Tapfersten impliziert (,,die Tapfersten zu ihrer Tapferkeit
herausfordern®).

223
Aphorismus 31 und 32: Selbsterkenntnis und Selbstiiberwindung

Nachdem NIETZSCHE den Leser/Akteur in den Aphorismen 25 bis 29 auf ein hoheres
Niveau hinaufgeleitet hat, bereitet er diesen in den Aphorismen 31 und 32 noch einmal
intensiv auf das zentrale Triptychon um die Aphorismen 34, 36 und 39 vor. Man konnte
auch sagen, dass NIETZSCHE dem Leser/Akteur schon einmal die entsprechende
Hohenluft zu atmen gibt, welche notwendig ist, um das Folgende mit den neuen Augen
zu sehen, von denen in Aphorismus 24 die Rede war. Dass diese Vorbereitung einen
Schritt zuriick darstellt, der nicht als weiterer Schritt nach oben missverstanden werden
darf, sei hier nur am Rande erwihnt und erst an Ort und Stelle, nimlich in Abschnitt
II1./2.2.4, wieder aufgenommen.

Diese Vorbereitung besteht nun darin, dass zwei Gedanken aus Za aufgenommen
werden, das NIETZSCHE in EH als ,,das eigentliche Hohenluft-Buch* (vgl. KSA, 6, EH,
259) bezeichnet hat. Bevor diese beiden Gedanken genannt und im Einzelnen
ausgefiihrt werden, noch der Hinweis, dass der Bezug auf jasagende Biicher, deren
Kenntnis NIETZSCHE bei seinen echten Freunden wohl vorausgesetzt haben diirfte,

bereits in Aphorismus 30 begonnen hat. Um dies nur in aller Kiirze auszufiihren, seien

226



die entsprechenden Passagen einfach nebeneinander gestellt und dies nur knapp

kommentiert. Zunichst also Aphorismus 30 aus JGB:

,,Allerwelts-Biicher sind immer iibelriechende Biicher: der Kleine-Leute-Geruch klebt
daran. Wo das Volk isst und trinkt, selbst wo es verehrt, da pflegt es zu stinken. Man
soll nicht in Kirchen gehn, wenn man reine Luft athmen will. — —* (5, 49, 9 {f.)

Sodann Aphorismus 125 aus FW:

,Man erzihlt noch, dass der tolle Mensch des selbigen Tages in verschiedene Kirchen
eingedrungen sei und darin sein Requiem aeternam deo angestimmt habe.
Hinausgefiihrt und zur Rede gesetzt, habe er immer nur diess entgegnet: ,Was sind denn
diese Kirchen noch, wenn sie nicht die Griifte und Grabmaéler Gottes sind?” — (KSA, 3,
FW, 482)

Erst einmal sei als bekannt vorausgesetzt, dass es sich bei dem besagten Aphorismus
125 aus FW um das Stiick ,,)Der tolle Mensch* handelt, wo NIETZSCHE, kurz
gesagt, den Tod Gottes verkiinden ldsst. In JGB wird die schlechte Luft freilich vom
,Kleine-Leute-Geruch® verursacht, mag sein. Dariiber hinaus ist es aber nicht
ausgeschlossen, dass NIETZSCHE mit der schlechten Luft in Kirchen auf den Geruch
des in den Grabmilern verwesenden Gottes anspielt. Dies aber vorerst nur am Rande.
Es wird in Bezug auf den Aphorismus 34 noch einmal darauf zuriickzukommen sein.
Die jasagenden Themen in den Aphorismen 31 und 32 sind jedenfalls leichter zu
identifizieren: Oben nahmen wir bereits vorweg, dass die Aphorismen 31 und 32 an Za
erinnern, genauer an die Stiicke ,,Vom Baum am Berge* (KSA, 4, Za, 51 ff.) und ,,Von
den drei Verwandlungen* (KSA, 4, Za, 29 ff.). In ,,Vom Baum am Berge* geht es um
einen Jiingling, dem Zarathustra beim Aufstieg auf einen Berg, also auf dem Weg von

unten nach oben, begegnet, der sagt:

,»Ich verwandele mich zu schnell: mein Heute widerlegt mein Gestern. Ich iiberspringe
oft die Stufen, wenn ich steige, — das verzeiht mir keine Stufe. // Bin ich oben, so finde
ich mich immer allein. Niemand redet mit mir, der Frost der Einsamkeit macht mich
zittern. Was will ich doch in der Hohe? // Meine Verachtung und meine Sehnsucht
wachsen mit einander; je hoher ich steige, um so mehr verachte ich Den, der steigt.
Was will er doch in der Hohe? // Wie schime ich mich meines Steigens und Stolperns!
Wie spotte ich meines heftigen Schnaubens! Wie hasse ich den Fliegenden! Wie miide
bin ich in der Hohe!’** (KSA, 4, Za, 52)

Der Jiingling stoBt sich hier an der verhidngnisvollen Schwelle von Unten nach Oben
genauer vom Gegensatz zwischen Ja und Nein zum einem Ja, das nicht mehr negiert
und verachtet. Der Jiingling steigt zu schnell, will also zu friih — um den richtigen
Zeitpunkt geht es auch beim ,,Problem der Wartenden* aus Aphorismus 274 — iiber

einen Punkt hinaus, an den er aus mangelnder Erfahrung noch gar nicht gelangt ist.

227



Daher fillt er beim Versuch, hoher zu steigen, immer wieder in den Modus der
verachtenden Negation zuriick. Dies fiihrt am Ende zu Neid und Missgunst gegen den
,Fliegenden®, der diese Schwelle bereits gemeistert hat.

Sich an der Schwelle der Hohe aufzureiben und immer wieder zuriickzufallen
(Stichwort: Re-Entry) ist nun das bei NIETZSCHE typische Problem der Jugend, wie es
auch in Aphorismus 31, JGB beschrieben wird:

,Man verehrt und verachtet in jungen Jahren noch ohne jene Kunst der Nuance, welche
den besten Gewinn des Lebens ausmacht, und muss es billigerweise hart biissen,
solchergestalt Menschen und Dinge mit Ja und Nein iiberfallen zu haben.* (5, 49, 14
ff.)

Die Jugend kann nicht anders werten als mit Ja und Nein (qualitative
Unterschiedenheit/Dualismus), denn es fehlt ihr der graduelle Sinn (quantitative
Verschiedenheit/Monismus) fiir die ,,Nuance[n]“, die man aus Erfahrung kennen muss.
Nun zeichnet es die Jugend aus, dass sie eben keine oder zumindest nicht geniigend
Erfahrung hat. Denn selbst wenn die Jugend den schlechten Geschmack fiir das
Unbedingte in ihrem Urteil bemerkt und dahinter kommt, dass Jugend ,,an sich schon
etwas Filschendes und Betriigerisches* (vgl. 5, 49, 25 f.) ist, dann kann sie immer noch
nicht anders, als im Modus der Negation zu reagieren und ,,nimmt Partei, grundsétzlich
Partei ge gen ,die Jugend’* (vgl. 5, 50, 5 1.).

Wie der Jiingling in Za also nicht in die Hohe kommt, so kann auch die Jugend in
JGB nicht erwachsen werden, weil ndmlich beide nicht iiber den Modus der Negation
hinaus kommen und so immer nur den Gegensatz reproduzieren, in dem sie sich
ohnehin schon befinden, und also buchstéblich auf der Stelle treten. Dann allerdings
ldsst NIETZSCHE in Aphorismus 31 die ,,junge Seele* (vgl. 5, 49, 27) begreifen, dass
das ,,Misstrauen und die Folter der ,,Begeisterung® (vgl. 5, 50, 1 f.), ,,dass auch dies
Alles noch — Jugend war!* (vgl. 5, 50, 6 f.). Was bedeutet diese Formel? Einerseits
kommt dadurch das Problem der Jugend zum Ausdruck, dessentwegen sie auf der Stelle
tritt, weil eben alles was die Jugend macht per defintionem jugendlich ist. Sprich, selbst
die Negation der Jugend ist noch Jugend. Andererseits bedeutet der Umstand, dass das
Problem der Jugend zum Ausdruck kommt, dass man dieses Problem verstanden hat, es
in den Griff und also von auBlen zu fassen bekommt. Dies allerdings nicht auf dem
Wege der Negation, sondern durch iterative Erkenntnis, deren Pointe sich erst dann
einstellen kann, wenn man diesen Weg bis an sein AuBerstes gegangen ist. Dieses
AuBerste ist eben die selbstreferenzielle Formel einer Jugend, die in dem, was sie
macht, immer nur ihre Jugendlichkeit reproduziert, oder eben das ultimative und finale
Stadium der Reflexion, welches oben vorsichtig als relativistischer Holismus

bezeichnet wurde (Stichwort: Integration ex post). Dazu das folgende Zitat aus GD:

228



»Alle grossen Dinge gehen durch sich selbst zu Grunde, durch einen Akt der
Selbstaufthebung: so will es das Gesetz des Lebens, das Gesetz der nothwendigen
,Selbstiiberwindung’ im Wesen des Lebens, — immer ergeht zuletzt an den Gesetzgeber
selbst der Ruf: »patere legem, quam ipse tulisti.« Dergestalt gieng das Christenthum
als Dogma zu Grunde, an seiner eignen Moral; dergestalt muss nun auch das
Christenthum als Moral noch zu Grunde gehn, — wir stehen an der Schwelle
dieses Ereignisses. Nachdem die christliche Wahrhaftigkeit einen Schluss nach dem
andern gezogen hat, zieht sie am Ende ihren stirksten Schluss, ihren Schluss
gegen sich selbst; dies aber geschieht, wenn sie die Frage stellt ,was bedeutet
aller Wille zur Wahrheit?’...“ (KSA, 5, GM, 410)

Was hier iiber das Christentum ausgesagt wird, gilt generell: NIETZSCHE versteht die
Figur der Selbstreferenz als Stadium, in dem sich ein Prozess dadurch in eine Pointe
transformiert, dass dieser sich gegen sich selbst wendet. Wenn man sich also fragt, wie
die Jugend denn nun erwachsen werden soll, wenn sie sich doch in allem, was sie tut,
reproduziert, dann lautet die Antwort, dass es damit vorbei ist, sobald sie sich nicht
willkiirlich sondern aus Mangel an Alternativen und also notwendig gegen sich selbst
wendet (Stichwort: Faktizitit).

Prozessuale Selbstiiberwindung anstatt statischer Negation ist schlieBlich auch der
Gegenstand des Aphorismus 32. Hier wird in Anlehnung an die drei Verwandlungen
des Geistes vom Kamel zum Lowen und schlieBlich zum Kind aus Za die historisch-
epochale ,,Selbstiiberwindung der Moral*“ (vgl. 5, 51, 27 f.) geschildert. NIETZSCHE
unterscheidet dabei drei Perioden: Erstens die vormoralische (vgl. 5, 50, 9 ff.), zweitens
die moralische (vgl. 5, 50 f., 19 ff.) und drittens, negativ, die auBermoralische (vgl. 5,
51, 7 ff.). Abgesehen davon, dass NIETZSCHE dabei seine Kausalitétskritik in duBerst
aufschlussreicher Art variiert, indem er die Genese der Moral sinngemil an dem
Kriterium misst, wie der Wert oder Unwert einer Handlung verursacht wird (Stichwort:
Kausalititskritik), worauf hier aus Platzgriinden nicht eingegangen werden kann, macht
er noch einmal deutlich, dass die Uberwindung der Moral nicht pluralistisch von einer
Moral zur nichsten, sondern singulir als Uberwindung der Moral zu erfolgen hat. Der
entscheidende Hinweis ist freilich der, dass NIETZSCHE das Stadium, in dem die Moral
iiberwunden ist, nicht als bereits realisiert anspricht, sondern einrdumt, dass davon

vorerst nur negativ die Rede sein kann:

“Sollten wir aber heute nicht bei der Nothwendigkeit angelangt sein, uns nochmals iiber
eine Umkehrung und Grundverschiebung der Werthe schliissig zu machen, Dank einer
nochmaligen Selbstbesinnung und Vertiefung des Menschen, — sollten wir nicht an der
Schwelle einer Periode stehen, welche, negativ, zundchst als die
aussermoralische zu bezeichnen wire [...].” (5, 51, 7 ff.)

Was da angekiindigt wird, kann nur auf dem Wege einer ,,nochmaligen Vertiefung*
erreicht und deshalb nicht ad hoc positiv bestimmt werden, weil der Leser/Akteur noch

auf dem Boden der Moral steht und genau deshalb nichts iiber das sagen kann, was

229



auflerhalb der Moral rangiert. Dabei handelt es sich freilich wieder um dieselbe
sSchwelle® (vgl. 5, 51, 12) zwischen der pluralistischen und der singuldren
Betrachtung, von der in Aphorismus 31 schon als ,,Ubergang“ (vgl. 5, 29, 32) zwischen
Jugend und Erwachsenheit die Rede war.

Wie schon gesagt, fehlt hier der Platz, auf alle Einzelheiten einzugehen, die sich
in diesen beiden sehr wichtigen Aphorismen 31 und 32 verbergen. Sofern die Analyse
dieser Passage das Ziel verfolgt, deutlich zu machen, inwiefern dort eine Vorbereitung
des Lesers/Akteurs auf das Zentrum in Aphorismus 36 stattfindet, ist eine derartige
Detailliertheit auch gar nicht notwendig. Denn man begreift auch ohne dies, dass es
insgesamt auf das Prinzip der Selbstiiberwindung ankommt. In dieser Hinsicht ist
allerdings noch der Frage nachzugehen, worin diese Uberlegungen tatsichlich etwas
Neues vorbringen, das die bisherigen Reflexionen noch einmal um einen
entscheidenden Aspekt erginzt. Dazu sei noch einmal an den Aphorismus 15 aus dem
ersten Hauptstiick erinnert, wo NIETZSCHE zu zeigen versucht, dass das Causa-Sui-
Theorem paradox ist. Nun konnte man irritiert sein, dass mit der Selbstiiberwindung
von einem genauso selbstbeziiglichen Prinzip Gebrauch gemacht wird, als wire nichts
dabei. Wenn man dem im Sinne NIETZSCHEs wohlwollend nachgeht, miisste die Frage
lauten, was sich gedndert hat, dass dazu berechtigt, sich dieser Figur zu bedienen, ohne
in einen Widerspruch zu geraten.

Die Antwort auf diese Frage lautet, dass die Selbstreferenz nun nicht mehr im
rdumlichen statischen Sinn aufgefasst wird, wie es noch in Aphorismus 15 des ersten
Hauptstiicks der Fall war, als NIETZSCHE diese in der Auseinandersetzung mit der
idealistischen Philosophie diskutiert hat, sondern nunmehr ganz offensichtlich in einem
prozessualen Kontext thematisiert wird. In Aphorismus 31 handelt es sich um einen
biographischen und also zeitlichen Prozess, der von der Jugend hin zur Erwachsenheit
verlduft, und in Aphorismus 32 handelt es sich um einen zeitlichen Prozess im
historischen Sinn, ndmlich von der vormoralischen, zur moralischen und zur
aussermoralischen Periode. Ferner wurde bisher schon ofters darauf hingewiesen, dass
die Selbstreferenz des relativistischen Holismus nur ein eklatantes Problem darstellt,
wenn sie als Saturierung des Denkens in der Realisierung des Immanenzdesiderats
vorgestellt wird, weil daraus die solipsistische Isolierung des Bewusstseins resultiert
(Stichwort:  Erkenntnistheoretischer Narzissmus/BORNEDAL). Wenn aber die
Selbstreferenz als Stadium in einem Prozess und somit als Oszillationsrand begriffen
wird, dann tritt an Stelle der Isolierung ein Verweis in Richtung der Versohnung des
Denkens mit der Natur. Exakt fiir diesen Unterschied sorgt das Konnotat der Zeit in den
Aphorismen 31 und 32.

Zusammenfassend bereitet NIETZSCHE den Leser/Akteur also dadurch auf das
Zentrum in Aphorismus 36 vor, wo der Wille zur Macht ausgefiihrt wird, dass er den

Geist als etwas ausweist, das sich entwickelt. Sprich: Die Theorie des Willens zur

230



Macht darf nur als ein Stadium in dieser Entwicklung verstanden werden, welche an
threm noch nicht zu antizipierenden Ende zur Pointe der Selbstiiberwindung der Moral
fiihrt, und eben nicht fiir diese Selbstiiberwindung selbst gehalten werden darf. Was
man sich darunter genau vorzustellen hat und welche Rolle dabei der Methodenpfad der
Prinzipiensparsamkeit (Aph. 13) aus intellektueller Redlichkeit spielt, das wird weiter
unten bei der Textanalyse des zentralen Triptychons um die Aphorismen 34, 36 und 39,

um das es im Folgenden gehen wird, gesondert zu kldren sein (vgl. unten II1./[E-IV]).

224
Aphorismus 33 bis 39: Fiktion und Wahrheit/Realitét

Bisher war vom Zentrum des zweiten Hauptstiicks verschiedentlich als von einem
Triptychon die Rede, das sich gleichsam als Mitteltafel in Aphorismus 36 und zwei
Fliigeln in den Aphorismen 34 und 39 formiert. Zwar gibt es im Text zumindest keine
offenkundigen Hinweise, dass NIETZSCHE damit ein spezifisch christliches Motiv im
Sinn hatte, doch scheint diese typische Gestaltung eines Altars als Wahl fiir die
Nennung des Willens zur Macht als neuer revolutionidrer Weltanschauung doch mit
einem ironischen Beigeschmack versehen zu sein. Die Symbolik und ihr tieferer Sinn
seien hier allerdings offen gelassen, wo wir uns in erster Linie fiir die Architektur des
zweiten Hauptstiicks interessieren. Weiter oben (vgl. III./1.) war bereits die Rede
davon, dass es sich beim generellen dramaturgischen Muster in JGB um einen
Zerstorung-/Schopfungs-Zyklus handelt, den NIETZSCHE an zentralen Stellen immer
wieder bemiiht. In Hinsicht auf die Aphorismen 31 und 32 wurde soeben festgestellt,
dass dort das Moment der Prozessualitit als fiir die Erkenntnis relevant eingefiihrt
wurde. Ein Grund mehr also, sich in der Annahme bestitigt zu sehen, dass das, was

danach folgt, eine in sich zusammenhingende Bewegung darstellt.

[i] Bevor auf diese Bewegung und ihre drei wesentlichen Momente genauer
eingegangen wird, soll zuerst eine Begriindung gegeben werden, warum die
Aphorismen 33 bis 39 iiberhaupt als Einheit anzusehen sind. Das Eine héngt allerdings
mit dem Anderen zusammen, insofern diese Einheit nur vom Zentrum in Aphorismus
36 aus verstiandlich wird. Denn gesetzt, das Nennen des Willens zur Macht ist das
Zentrum des zweiten Hauptstiicks, wofiir die Prominenz des dort verhandelten Themas
aber auch die gesamte Dramaturgie sprechen, dann fragt sich sofort in welcher
Beziehung dies zu den nichsten beiden ,grolen” Aphorismen 34 und 39 steht, die auch
noch einen inhaltlichen Bezug zueinander unterhalten, insofern durchgiingig die
Realititsproblematik im Vordergrund steht: In Aphorismus 34 beginnt NIETZSCHE mit
dem beriihmten Satz, der auch den Klappentext der KSA 5 bei de Gruyter versieht, dass

231



ndmlich die Irrtiimlichkeit der Welt die letzte Wahrheit der modernen Philosophie sei,
und endet damit, dass dieser Pessimismus iiberwunden werden kann, wenn man
aufhort, sich im Schema des Gegensatzes zwischen realer und scheinbarer Welt zu
bewegen, und einfach davon ausgeht, dass Wirklichkeit und Scheinbarkeit verschiedene

Grade einer und derselben Fiktion sind. Dazu Aphorismus 34:

,Auf welchen Standpunkt der Philosophie man sich heute auch stellen mag: von jeder
Stelle aus gesehn ist die Irrthiimlichkeit der Welt, in der wir zu leben glauben,
das Sicherste und Festeste, dessen unser Auge noch habhaft werden kann: — wir finden
Griinde iiber Griinde dafiir, die uns zu Muthmaassungen iiber ein betriigerisches Princip
im ,Wesen der Dinge’ verlocken mochten.* (5, 52, 16 ff.)

Dem entgegnet NIETZSCHE ebenda:

,,Es ist nicht mehr als ein moralisches Vorurtheil, dass Wahrheit mehr werth ist als
Schein; es ist sogar die schlechtest bewiesene Annahme, die es in der Welt giebt. Man
gestehe sich doch so viel ein: es bestiinde gar kein Leben, wenn nicht auf dem Grunde
perspektivischer Schidtzungen und Scheinbarkeiten; und wollte man, mit der
tugendhaften Begeisterung und To6lpelei mancher Philosophen, die ,scheinbare Welt’
ganz abschaffen, nun, gesetzt, ihr konntet das, — so bliebe mindestens dabei auch von
eurer ,Wahrheit’ nichts mehr iibrig! Ja, was zwingt uns {iberhaupt zur Annahme, dass es
einen wesenhaften Gegensatz von ,wahr’ und ,falsch’ giebt? Geniigt es nicht, Stufen der
Scheinbarkeit anzunehmen und gleichsam hellere und dunklere Schatten und
Gesammttone des Scheins, — verschiedene valeurs, um die Sprache der Maler zu reden?
Warum diirfte die Welt, die uns etwas angeht —, nicht eine Fiktion sein? Und
wer da fragt: ,aber zur Fiktion gehort ein Urheber?’ — diirfte dem nicht rund geantwortet
werden: Warum ? Gehort dieses ,Gehort’ nicht vielleicht mit zur Fiktion? Ist es denn
nicht erlaubt, gegen Subjekt, wie gegen Pridikat und Objekt, nachgerade ein Wenig
ironisch zu sein? Diirfte sich der Philosoph nicht iiber die Gldubigkeit an die
Grammatik erheben? Alle Achtung vor den Gouvernanten: aber wire es nicht an der
Zeit, dass die Philosophie dem Gouvernanten-Glauben absagte? —* (5, 53 f., 22 ff.)

Aphorismus 36 scheint dann die Position zu artikulieren, dass die Welt eine einzige
absolute Fiktion mit nur verschiedenen ,,Stufen der Scheinbarkeit* ist, und bringt dies
mit dem ,,Willen zur Macht* auf ein Prinzip, das erkldrt, wie diese neue Welt

funktioniert:

,(Gesetzt, dass nichts Anderes als real ,gegeben’ ist als unsre Welt der Begierden und
Leidenschaften, dass wir zu keiner anderen ,Realitit’ hinab oder hinauf konnen als
gerade zur Realitét unsrer Triebe — denn Denken ist nur ein Verhalten dieser Triebe zu
einander —: [...] so hitte man damit sich das Recht verschafft, alle wirkende Kraft
eindeutig zu bestimmen als: Wille zur Macht. Die Welt von innen gesehen, die
Welt auf ihren ,intelligiblen Charakter’ hin bestimmt und bezeichnet — sie wire eben
,Wille zur Macht’ und nichts ausserdem. —* (5, 54 f., 19 {f.)

232



Von nun an braucht der Leser/Akteur sich nicht mehr mit der Frage aufzuhalten, ob
sein Geist sich iiber die Realitédt tduscht oder die Realitdt den Geist tduscht, sondern
kann sich im Wissen, wie die grole Tduschung Namens ,Realitit’ funktioniert, daran
machen, in ihr zur Herrschaft, beziehungsweise zur Macht zu gelangen. Denn das ist es
schlieBlich, was NIETZSCHE fiir seine Schiiler/Kandidaten, wie man an dem Stiick aus
Za ,Vom Krieg und Kriegsvolke* sehen konnte (vgl. oben 1I./1.2.2), gegen den
christlich-populdren Platonismus und die demokratische Aufklidrung erreichen will.

In Aphorismus 39 folgt dann noch ein Kommentar des Autors zu seiner eigenen,
eben vorgestellten Theorie, wo NIETZSCHE sinngemél sagt, dass damit zwar nicht der
Anspruch erhoben wird, eine neue Wahrheit gefunden zu haben, aber doch eine Sicht
auf die Welt ermoglicht wird, die kréftigere ,,Schatten und Gesamttone* (Aph. 34; vgl.
5, 53, 34) abhebt, als das bisher die traditionelle Philosophie vermochte. Gleichzeitig
weist NIETZSCHE den Leser/Akteur noch einmal ausdriicklich darauf hin, dass die
Philosophie sowieso nicht in der Lage ist, irgendetwas Definitives liber die Realitéit zu

Papier zu bringen:

,Niemand wird so leicht eine Lehre, bloss weil sie gliicklich macht, oder tugendhaft
macht, deshalb fiir wahr halten [...]. Etwas diirfte wahr sein: ob es gleich im hochsten
Grade schidlich und gefédhrlich wire; ja es konnte selbst zur Grundbeschaffenheit des
Daseins gehoren, dass man an seiner volligen Erkenntniss zu Grunde gienge, — so dass
sich die Stéirke eines Geistes darnach bemisse, wie viel er von der ,Wahrheit’ gerade
noch aushielte, deutlicher, bis zu welchem Grade er sie verdiinnt, verhullt, versusst,
verdumpft, verfidlscht n6thig hitte. [...] Vorausgesetzt, was voran steht, dass man
den Begriff ,Philosoph’ nicht auf den Philosophen einengt, der Biicher schreibt — oder
gar seine Philosophie in Biicher bringt!" (5, 56 f., 20 ff.)

Der Aphorismus 39 schlieB3t also die Ausfiihrungen, welche durch den Aphorismus 30
(Stichwort: Esoterik und Exoterik) sowie die Aphorismen 31 und 32 (Stichwort:
Selbstiiberwindung) vorbereitet wurden, erneut mit dem Unterschied zwischen dem
Intimen und dem begrifflich-reflexiv Artikulierbaren in der Philosophie ab. In
Aphorismus 40 kommt dann endlich das so wichtige Prinzip der Maskerade zur
Sprache, das aber keinen direkten thematischen Bezug mehr zur Realititsproblematik
unterhélt, auf die der Wille zur Macht eine Antwort gibt, sondern zum finalen Thema

der Unabhéngigkeit, beziehungsweise Freiheit des Geistes iiberleitet.

[ii] Soviel zum Inhalt, nun ein Kommentar zur narrativen Linie des besagten Bogens
zwischen Aphorismus 30 und 40. Wie schon angedeutet, eroffnet NIETZSCHE dem
Leser/Akteur hier seine neue Weltsicht, die auch dramaturgisch dem Ort entspricht, den
er fiir die Prisentation seiner Kerngedanken in der Regel zu wihlen pflegt, namlich als
Momente in dem oben schon angesprochenen Zerstorungs-/Schopfungs-Zyklus. Der

Aphorismus 34 fiihrt den Leser/Akteur in die Aporie — Irrtum als letzte Gewissheit —

233



der Art von Rationalitit, auf Grund derer im ersten Hauptstiick durchgingig
argumentiert wurde. Gemeint ist das methodologische Paradigma der
Transzendentalphilosophie nach KANTischem Vorbild mitsamt metaphysischen und
positivistischen Auslegungen, wie wir diese in Aphorismus 10 kennengelernt haben.
Dann nimmt NIETZSCHE den Leser/Akteur sozusagen bei der Hand und zeigt ihm, dass
es gar nichts ausmacht, wenn es keine Wahrheit/Realitit, sondern nur Fiktion gibt, und
es sich freier leben ldsst, wenn man den fiktiven Charakter der Wahrheit/Realitit nicht
wertend als ,,Irrthiimlichkeit* versteht, sondern als ,,Stufen der Scheinbarkeit* (Aph.
34). Zuletzt wird dies mit dem schon bekannten Hinweis abgerundet, dass man die
genannte Wendung nicht wiederum dogmatisch, sondern im Zuge eines
Verweisungszusammenhangs  verstethen muss, der das Denken von dem
erkenntnistheoretischen Narzissmus in der abendldndischen Anthropozentrik entlastet.
Der Mensch braucht sich also nicht mehr darum zu kiimmern, ob ,seine’ Welt die reale
ist oder nicht, weil nicht alles von ihm abhingt (,,Gesetzt ndmlich, dass nicht gerade der
Mensch das ,Maass der Dinge’ ist*; vgl. Aph. 3; 5, 18, 1 ff.). Und was nicht vom
Menschen abhingt, geht diesen nichts an — ein Satz, den man durchaus als NIETZSCHESs
Variation des Epikureismus bezeichnen konnte. In ,,Wie die ,wahre Welt’ endlich zur

Fabel wurde* aus GD heifit es im diesem Sinn:

4. Die ,wahre Welt’ — unerreichbar? Jedenfalls unerreicht. Und als unerreicht auch
unbekannt. [...] 5. Die ,wahre Welt’ — eine Idee, die zu Nichts mehr niitz ist, nicht
einmal mehr verpflichtend, — eine unniitz und iiberfliissig gewordene Idee, folglich eine
widerlegte Idee: schaffen wir sie ab!* (KSA, 6, GD, 80 f.)

Was den Mensch nichts angeht, etwa das Ding an sich, kann abgeschafft werden. Auf
diese Passage wird in Bezug auf die Dramaturgie des Zentrums hingewiesen, weil es
wie gesagt durchaus von Bedeutung ist, dass Nietzsche seine theoretischen
Kernargumente in einen narrativen Prozess einbettet. Dies sowie das oben zitierte Stiick
der ,,Geschichte eines Irrthums* wird in Bezug auf die hier insgesamt aufgeworfenen
Probleme (Stichwort: Zielkonflikt) noch von allergrof3tem Interesse sein.

In die drei oben genannten Momente des Triptychons, worin sich eine Bewegung
vom Chaos in eine Neue Ordnung abzeichnet, finden sich ferner die Aphorismen 33, 35
sowie 37 und 38 eingewoben, die man als moralischphilosophische Zwischenspiele
bezeichnen konnte. Kurz gesagt, wird dem Leser/Akteur hier vor Augen gefiihrt,
welche Opfer er zu bringen hat, wenn er NIETZSCHE auf dem Pfad der Redlichkeit bis
ans Ende folgen will: In Aphorismus 33 fordert NIETZSCHE von Altruismus und
Objektivitidt — Objektivitit ist die Fairness in der Erkenntnis (vgl. oben; I1./2.2) — sowie
dann in 35 von der Verbindung der Wahrheit mit dem Guten, in 37 von den

moralischen Fixpunkten Gott und Teufel und in 38 vom geschichtsphilosophischen

234



Modell der Aufklirung abzulassen. Auf Einzelheiten, insbesondere in Bezug auf die

Aphorismen 37 und 38, wird weiter unten an Ort und Stelle einzugehen sein.

[1ii] Dies sind also der Inhalt und die narrative Linie des Zentrums um die Aphorismen
34, 36 und 39, das auf den ersten Blick viel unkomplizierter wirkt, als es eigentlich ist.
Wenn man ndmlich beginnt, die dortigen Positionen ebenso kritisch zu hinterfragen,
wie NIETZSCHE dies im ersten Hauptstiick in Bezug auf die Tradition getan hat, stellen
sich einige dulerst schwierige Probleme ein, die der sehr genauen Erorterung bediirfen.
Das Zentrum des zweiten Hauptstiicks aus JGB ist fiir einen jeden Leser/Akteur, der an
genuin theoretischen Fragestellungen interessiert ist, zwar sehr ergiebig, in der von
NIETZSCHE gewdhlten inhaltlichen Gedringtheit zugleich aber auch eine gewisse
Zumutung. Das liegt an verschiedenen Faktoren wie zum Beispiel, dass in 34 nie ganz
klar ist, welche Position NIETZSCHE selbst bezieht, dass 36 nur mit allergroBtem
Wohlwollen der Kritik stand hélt, die zuvor an der Dogmatik geiibt wurde, und 39 von
dem Vorwurf bedroht ist, in einem glatten Widerspruch zu 34 zu stehen, wenn zuerst
die Wahrheit/Realitit zu Gunsten der ,,Stufen den Scheinbarkeit* (Aph. 34; vgl. 5, 53,
33) in Abrede gestellt wird und dann doch von der ,,Grundbeschaffenheit des Daseins*
(Aph. 39; vgl. 5, 56, 30) und ,,Theile[n] der Wahrheit* (ebd.; vgl. 5, 57, 6) die Rede
ist.

Um trotz dieser Fragen, die die Untersuchungen zu verkomplizieren versprechen,
den Uberblick zu bewahren, muss sich hier noch iiber den spezifischen
Problemhorizont verstindigt werden. ,Spezifisch’ meint dabei, dass es nicht geniigt,
einfach nur die Frage nach dem Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz zu
wiederholen, sondern die Problematik zu konkretisieren. Genauer gesagt, muss es
darum gehen, den Status der in Aphorismus 36 und Umgebung vorgetragenen Theorie
des Willens zur Macht zu hinterfragen. Das heiit: Ist die Theorie des Willens zur
Macht nur eine kompetitive Perspektive unter vielen (pluralistisch) oder ist es die
exklusive Perspektive aller Perspektiven (singulidr)? Damit verbunden ist die Frage, ob
mit dem Willen zur Macht das Immanenzdesiderat einer Welt, die den Menschen etwas
angeht, erfiillt ist, und wenn ja, wie es sich dann mit dem Moment der sinnstiftenden
Differenz verhilt. Im Folgenden soll jedenfalls das Zentrum so neutral und exakt wie
moglich mit der Unterscheidung zwischen Philosophien und Philosophie konfrontiert
werden, um herauszufinden, wie NIETZSCHE es aller Wahrscheinlichkeit nach
verstanden wissen wollte.

Wieso ist die Klidrung des Status der Theorie des Willens zur Macht so wichtig?
Warum liegt der Fokus auf dem ,wie’ und nicht so sehr auf dem vielleicht
interessanteren ,was’? Die Antwort auf diese Frage ergibt sich schon allein aus dem um
NIETZSCHEs Theorie tobenden Schulenstreit, wie dieser oben in Abschnitt II./2.

skizziert wurde. Dort wird ndmlich in der Hauptsache diskutiert, was es mit

235



NIETZSCHEs vermeintlicher Desavouierung der Wahrheit, beziehungsweise Realitét auf
sich habe. Was macht Nietzsche, nachdem er gezeigt hat, dass es keine
Wabhrheit/Realitdit im bisherigen Sinn gibt? Eine neue/alte Wahrheit/Realitit
verkiinden? Eine ganz neue Wahrheit/Realitit erfinden? Im Wesentlichen ist dies die
Grundfrage der NIETZSCHE-Interpretation HEIDEGGERs, was diesen dazu bewogen
haben mochte, wie es hier schon mehrfach angesprochen wurde, zwischen der bloen
Umdrehung des Platonismus und der definitiven Herausdrehung aus dem Platonismus
zu unterscheiden. Sprich: Ist der Aphorismus 36, beziehungsweise die dort priasentierte
Theorie des Willens zur Macht bereits das Ziel derjenigen gedanklichen Bewegung, die
den Platonismus nicht nur umdreht, sondern denselben dariiber hinaus durch eine
Herausdrehung definitiv hinter sich ldsst? Ist mit JGB die Herkulesaufgabe, die
christlich-populdre Sozialisation in der abendlidndischen Philosophie nicht nur zu
durchbrechen, sondern auch positiven Ersatz zu stiften, als erfiillt anzusehen?

Dies zeigt sofort, dass es zwar sicherlich interessant ist zu kldren, wie der Wille
zur Macht als Ontologie, Erkenntnistheorie oder Physiodizee zu verstehen sei, dass es
aber von vorrangiger Wichtigkeit fiir die Einschitzung der Philosophie NIETZSCHESs
insgesamt ist, dessen theoretischen Status mitsamt den konzeptionellen Implikationen
zu identifizieren. Zuletzt hidngt von der Antwort auf diese Frage in der eben
ausgefiihrten Hinsicht auch eine Menge fiir das in der vorliegenden Untersuchung
vorgestellte Verstindnis der NIETZSCHEschen Philosophie ab: Wenn JGB sozusagen
das letzte Wort ist, wie es zum Beispiel CLARK behauptet (vgl. oben I1./2.1 und 2.3.1),
dann wiirde dadurch nicht nur die hier vertretene These unhaltbar, dass Nietzsches
Philosophie in ihrer Gesamtkomposition der Architektur eines hierarchischen
Komplexititsgefiiges verpflichtet ist, sondern auch die hier vorgetragene theoretische
Argumentation entkernt, dass es NIETZSCHE bei dem Problem des Ganzen um den
Sagen/Zeigen-Komplex geht. Dann ndmlich wire JGB einfach nur ein Buch von vielen,
in denen NIETZSCHE nur immer wieder eine und dieselbe Aussage in verschiedenen
stilistischen Variationen wiederholt, ohne damit eine Gesamtstrategie zu verfolgen. Ob
dem so ist, oder inwiefern dagegen die Argumente der hier vorgelegten
Untersuchungen haltbar sind, wird nunmehr mit grofter Gewissenhaftigkeit

nachzugehen sein.

236



2.24.1
Die Welt des Menschen als Fiktion? (Aph. 34)

Dies wissen wir bereits: In Aphorismus 34 werden dem Leser/Akteur, wie schon in
Aphorismus 10, zwei intellektuelle Typen vorgestellt, die beide von der Trennung des
Denkens (Idealitit) und der Welt (Realitdt) ausgehen und gleichermallen zu dem
Schluss kommen, dass zwischen beidem ein grundsitzlicher, gewissermallen
wechselseitiger Irrtum besteht. Was hat das in Bezug auf die Frage, ob die Theorie des
Willens zur Macht kompetitiv (pluralistisch) oder exklusiv (singuldr) zu verstehen ist,

zu bedeuten?

[1]] Dazu noch einmal ein genauerer Blick in den Text: Von den beiden Typen macht in
dem bidirektionalen Irrtum zwischen Welt und Mensch der eine die Welt/Realitit fiir
den Irrtum (,,Muthmaassungen iiber ein betriigerisches Princip im ,Wesen der Dinge’*)
der andere das Denken/Idealitit (,,Anlass, gegen Alles Denken selbst endlich

misstrauen zu lernen‘) verantwortlich:

,— wir finden Griinde iiber Griinde dafiir, die uns zu Muthmaassungen iiber ein
betriigerisches Princip im ,Wesen der Dinge’ verlocken mochten. Wer aber unser
Denken selbst, also ,den Geist’ fiir die Falschheit der Welt verantwortlich macht — ein
ehrenhafter Ausweg, den jeder bewusste oder unbewusste advocatus dei geht —: wer
diese Welt, sammt Raum, Zeit, Gestalt, Bewegung, als falsch erschlossen nimmt:
ein Solcher hitte mindestens guten Anlass, gegen alles Denken selbst endlich
Misstrauen zu lernen: hitte es uns nicht bisher den allergrossten Schabernack gespielt?*
(5,52, 19 1)

Bisher ist bereits mehr als deutlich geworden, dass NIETZSCHE eher dazu neigt, das
Denken fiir die Irrtiimlichkeit verantwortlich zu machen als die Welt, die es in der
Umdrehung des Platonismus ja gerade zu exkulpieren gilt. Auffilliger Weise ist dies
die Position, die in Aphorismus 34 dem ,advocatus dei“ zugeschrieben wird.
NIETZSCHE grofiter Spott gilt nicht ihm, sondern der ,,Unschuld der Denker [...],
welche es ithnen erlaubt, sich auch heute noch vor das Bewusstsein hinzustellen, mit der
Bitte, dass es ihm ehrliche Antworten gebe: zum Beispiel ob es ,real’ sei, und
warum es eigentlich die dussere Welt sich so entschlossen vom Halse halte* (vgl. 5, 52
f., 31 ff.). Ob dies nun auf die ,,jungen Theologen des Tiibinger Stifts* (vgl. 5, 25, 3 f.)
aus Aphorismus 11, die ja ebenfalls als Advokaten Gottes anzusehen sind, und mit
ihnen auf die gesamte Transzendentalphilosophie abzielt, oder nicht, feststeht, dass
NIETZSCHE in Aphorismus 24, der am Anfang des zweiten Hauptstiicks durchaus als
Zusammenfassung des ersten angesehen werden kann, die Auffassung vertritt, dass das
Denken von einem ,,Willen zum Nicht-wissen, zum Ungewissen, zum Unwahren* (vgl.

5, 41, 17 f.) beherrscht wird, der ganz im Sinne des ,,advocatus dei“ ,,unser Denken

237



selbst, also ,den Geist’ fiir die Falschheit der Welt verantwortlich* (vgl. 5, 52, 22 {f.)
sein ldsst. Es gilt also festzuhalten, dass sich Nietzsche in Anbetracht der eben
ausgefiihrten Alternative zundchst auf die Seite dessen stellt, der den Geist fiir die
Irrtiimlichkeit der Welt verantwortlich macht. In den Worten BORNEDALSs konnte man
auch sagen, dass der Geist die Welt falsifiziert.

Dabei muss man sich aber daran erinnern, dass NIETZSCHE eigentlich weder der
moralischen Naivitit eines Glaubens an unmittelbare Gewissheiten (,,Der Glaube an
,unmittelbare Gewissheiten’ ist eine moralische Naivetit; vgl. 5, 53, 4 f.) noch
einem Erkenntnispessimismus das Wort redet. Mit dem Erkenntnispessimismus nach
dem Vorbild der oben erwihnten Falsifikationsthese ist die schon angesprochene
Hypertrophie der Redlichkeit und Selbstzerstorung des Gewissens im Sinne der
Aphorismen 26 (,,wer immer mit seinen eignen Zihnen sich selbst (oder, zum Ersatz
dafiir, die Welt, oder Gott, oder die Gesellschaft) zerreisst und zerfleischt*; 5, 45, 18
ff.) und 31 (,,die junge Seele, [...] wie zerreisst Sie sich ungeduldig*; 5, 49, 27 {f.)
gemeint (vgl. oben 111./2.2.3). Dass NIETZSCHE trotz der oben angesprochenen Tendenz
weder das Denken noch die Welt fiir die Irrtiimlichkeit verantwortlich macht, die
ibrigens paradoxerweise das Einzige ist, dessen sich die modere Philosophie iiberhaupt
noch sicher sein kann (vgl. 5, 52, 16 ff.), zeigt auch seine AuBerung, ,,uber Betriigen
und Betrogenwerden anders denken, anders schitzen gelernt (vgl. 5, 53, 19 f.) zu
haben — dies ist, am Rande bemerkt, die einzige Stelle in Aphorismus 34 wo
NIETZSCHE in der Ich-Form spricht. Worin hat Nietzsche umgelernt? Hat er in dem
Sinn umgelernt, dass er frither davon ausgegangen ist, dass die Welt den Menschen
tduscht, er aber nun eingesehen hat, dass es sich umgekehrt verhilt und der Mensch
sich liber die Welt tduscht? Oder aber hat er in dem Sinn umgelernt, dass keines von
beidem eine adidquate Vorstellung des Sachverhalts abgibt, dass also weder die Welt
den Mensch noch der Mensch sich iiber die Welt tduscht? Dazu ein Blick auf den

Fortgang, beziehungsweise das Ende von Aphorismus 34:

,Ja, was zwingt uns iiberhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften Gegensatz von
,wahr’ und ,falsch’ giebt? Geniigt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen und
gleichsam hellere und dunklere Schatten und Gesammtténe des Scheins, - verschiedene
valeurs, um die Sprache der Maler zu reden? Warum diirfte die Welt, die uns
etwas angeht -, nicht eine Fiktion sein? Und wer da fragt: ,aber zur Fiktion gehort
ein Urheber?’ - diirfte dem nicht rund geantwortet werden: Warum? Gehort dieses
,Gehort’ nicht vielleicht mit zur Fiktion?* (5, 53 ., 31 ff.)

Weil Nietzsche hier offenbar ausfiihrt, wie sich die Frage nach der wirklichen und der
scheinbaren Welt fiir jemanden darstellt, der in dieser Hinsicht umgelernt hat, muss
man zu dem Schluss kommen, dass Nietzsche in Aphorismus 34 nur zu Anfang im
Sinne der Umdrehung zu der Option tendiert, dass der Mensch sich iiber die Welt

tduscht, also seinen Irrtum des Glaubens an die Idealitit in die Realitédt hineintriagt, was

238



ja eigentlich exakt zu den Ausfiihrungen im ersten Hauptstiick passte, dann aber dazu
tibergeht, diese Position zu verwerfen und einen entscheidenden weiteren Schritt zu
vollziehen. Dieser Schritt, der weiter oben im Bezug auf Aphorismus 24 als
authentischer Perspektivenwechsel angesprochen wurde (vgl. 111./2.2.1), wire dann
freilich als die Herausdrehung aus dem Platonismus anzusehen. Denn wenn der
Platonismus fiir Dualismen wie gut und bose, beziehungsweise wahr und falsch steht,
dann ist mit der Abschaffung dieses Gegensatzes auch der Platonismus selbst
abgeschafft. Ferner wire mit der Option, dass weder die Welt den Menschen noch sich
der Mensch iiber die Welt tduscht, sondern es sich hierbei um iiberhaupt keinen
wesenhaften Gegensatz handelt, weder in Bezug auf das Verhiltnis Mensch/Welt noch
auf die formale Figur wahr/falsch, beziehungsweise real/irreal, das letzte Wort der
Philosophie Nietzsches gesprochen, iiber oder hinter das nichts mehr gelangen kann.
Dies wirft also die entscheidende Frage auf, ob der Ort, den Nietzsche im Titel
des Buches ,Jenseits von Gut und Bose* ankiindigt mit der Aufhebung des
wechselseitigen, beziehungsweise bidirektionalen Irrtums zwischen Mensch und Welt
tatsdchlich erreicht ist. Oder konkreter gefragt: Gibt NIETZSCHE in den Aphorismen 34
und folgende sein Umlernen iiber ,,Betriigen und Betrogenwerden* definitiv Preis?
Oder gibt er vielleicht nur einen Hinweis, der im Sinne von Aphorismus 32 wie eine
,Oberflache [...] Etwas verrith, aber noch mehr verbirgt* (vgl. 5, 51, 18 f.) oder
sogar wie in Aphorismus 27 einen ,Spielraum und Tummelplatz des
Missverstiandnisses (vgl. 5, 46, 2 f.) darstellt? Wenn Nietzsche in den Aphorismen 34
und folgende sprichwortlich die ,Katze aus dem Sack’ ldsst, fragt sich doch, warum
sich NIETZSCHE in den vorherigen Aphorismen 25 bis 30 die Miihe eines Umwegs
gemacht hat, der in der Unterscheidung zwischen Esoterik und Exoterik kulminiert.
War dies eine Vorbereitung auf die Verkiindung der Wahrheit, des letzten Wortes zu
allen Fragen, die im ersten Hauptstiick aufgeworfen wurden, oder war es ein Hinweis
darauf, dass eben etwas Anderes der Fall ist und mit dem Willen zur Macht nur ein
weiterer Schritt zur Befreiung des Geistes getan ist, diese Befreiung daselbst aber nicht
schon realisiert wire? Ist der Wille zur Macht in Aphorismus 36 die Wahrheit/Realitiit
iber die als Philosoph zu sprechen NIETZSCHE den Leser/Akteur in die Unterscheidung
Exoterik/Esoterik einweiht oder ist auch noch der Wille zur Macht in Aphorismus 36
ein exoterisches Schauspiel, das auf etwas Esoterisches verweist, und also nicht die
Wahrheit/Realitit artikuliert, auf die NIETZSCHE zuletzt hinaus will? Es sei zugegeben,
dass diese Fragen im Vorfeld der Textanalyse tendenziell bereits beantwortet wurden.
Trotzdem oder gerade deshalb sollen sie hier noch einmal gestellt und neutral oder

zumindest aus Sicht des in JGB adressierten Lesers/Akteurs diskutiert werden.

[i]] Hier liegt nun die Versuchung nahe, diese Diskussion gleich unter

Beriicksichtigung der ganz groBen Themen wie ewige Wiederkunft, Ubermensch und

239



dionysisches Ja-Sagen zu diskutieren. Da allerdings davon in Aphorismus 34 an keiner
Stelle auch nur andeutungsweise die Rede ist, sollten wir uns stattdessen unmittelbar an
der dortigen Textlage orientieren und versuchen, die Hinweise aufzunehmen, die
NIETZSCHE an solch schwierigen Stellen bisher noch immer hinterlassen hat. Dazu:
NIETZSCHE sagt im Anschluss an das Zitat iiber ,,Betriigen und Betrogenwerden
weiter, dass er durch sein diesbeziigliches Umlernen ,,ein paar Rippenstosse fiir die
blinde Wuth* bereithilt, ,,mit der die Philosophen sich dagegen strduben, betrogen zu
werden® (vgl. 5, 53, 20 ff.). Man muss also nicht gezwungenermallen davon ausgehen,
dass hier ein Philosoph das letzte Wort iiber Betriigen und Betrogenwerden spricht und
damit eine neue Wahrheit verkiindet. Genausogut konnte man annehmen, dass die
folgenden Ausfithrungen ein ebensolcher Rippenstoss sind, eine scherzhafte
Provokation, die aber nicht von Aggressivitit oder gar Aversion, sondern von
freundschaftlicher Zuneigung kiindet.

Dies kdme in Aphorismus 34 auch ganz und gar nicht unvermittelt daher,
schlieBlich spricht NIETZSCHE ganz explizit von ,.Ernst* (vgl. 5, 52, 30 ff.)” und
»Scherz (vgl. 5, 53, 17 ff.)76, Begriffe, das haben wir bereits beziiglich der oben
angesprochenen Aphorismen 25 bis 30 gesehen (vgl. oben IIL/[E-II]), denen fiir das
inszenatorische Kalkiil in JGB eine grole Bedeutung zukommt. Ohne die schwierigen
NIETZSCHEschen Topoi der Komddie und Tragddie hier erneut thematisieren zu
miissen, kann diesbeziiglich doch davon ausgegangen werden, dass der Ernst etwas mit
dem zu tun hat, was NIETZSCHE unter seiner Aufgabe versteht, wihrend Frohlichkeit
etwas mit der ,,Leidenschaft der Erkenntnis® aus FW zu tun hat, die mit neuen oder
alten Wahrheiten lediglich verbindet, dass diese stets hinterfragt werden. In diesem

Zusammenhang sei an Aphorismus 25 erinnert:

»Zuletzt wisst ihr gut genug, dass nichts daran liegen darf, ob gerade ihr Recht behaltet,
ebenfalls dass bisher noch kein Philosoph Recht behalten hat, und dass eine
preiswiirdigere Wahrhaftigkeit in jedem kleinen Fragezeichen liegen diirfte, welches ihr
hinter eure Leibworte und Lieblingslehren (und gelegentlich hinter euch selbst) setzt,
als in allen feierlichen Gebirden und Triimpfen vor Ankldgern und Gerichtshofen!* (5,
42, 19 ff.).

Dies wiirde auch zu Aphorismus 34 passen, wo im Zeichen des Ernstes Stellung gegen
die ,,moralische Naivitit*“ des Glaubens an ,,unmittelbare Gewissheiten* bezogen wird
und im Zeichen des Scherzes von einem ,,Recht* auf Amoralitit und einer ,,Pflicht* zur
Skepsis die Rede ist:

75 ,In allem Ernste: die Unschuld der Denker hat etwas Riihrendes und Ehrfurcht Einflossendes, welche
ihnen erlaubt, sich auch heute noch vor das Bewusstsein hinzustellen, mit der Bitte, dass es ihnen
ehrliche Antworten gebe [...].“

76 Man vergebe mir den Scherz dieser diisteren Fratze und Wendung: denn ich selbst gerade habe lingst
iiber Betriigen und Betrogenwerden anders denken, anders schitzen gelernt [...].“

240



,Mag im biirgerlichen Leben das allzeit bereite Misstrauen als Zeichen des ,schlechten
Charakters’ gelten und folglich unter die Unklugheiten gehoren: hier unter uns, jenseits
der biirgerlichen Welt und ihres Ja's und Nein's, — was sollte uns hindern, unklug zu
sein und zu sagen: der Philosoph hat nachgerade ein Recht auf ,schlechten
Charakter’, als das Wesen, welches bisher auf Erden immer am besten genarrt worden
ist, — er hat heute die Pflicht zum Misstrauen, zum boshaftesten Schielen aus jedem
Abgrunde des Verdachts heraus.” (5, 53, 8 ff.)

Einerseits stimmt die Absage an den ,,wesenhaften Gegensatz*“ zwischen wahr und
falsch zu Gunsten der ,Stufen der Scheinbarkeit“ mit der verantwortungslosen
Leidenschaft der Erkenntnis zusammen. Andererseits ist von groBer Bedeutung, was
NIETZSCHE unter den ,Rechten und Pflichten des Philosophen jenseits der biirgerlichen
Ja’s und Nein’s’ versteht. Wenn wir ndmlich in JGB von Rippenstossen gegen den
Ernst der Dogmatiker lesen, dessen sich NIETZSCHE selbst befleifigen muss, um mit
diesen iiberhaupt in Interaktion treten zu konnen, dann diirfen wir davon ausgehen, dass
es sich dabei noch nicht um die volle Entfaltung der humorvollen Gelassenheit und also
auch noch nicht um die frohliche Wissenschaft selbst handelt, wo Erkenntnis in
NIETZSCHEs Sinn iiberhaupt erst moglich wird, sondern um einen Verweis in dieser
Richtung, um eine Aufforderung ganz im Sinne eines Rippenstosses: Teils Provokation,
Teils Wohlwollen.

Dies alles sind aber nur Hinweise, dass es dem Leser/Akteur in Aphorismus 34
nicht so einfach gemacht wird, wie es auf den ersten Blick den Anschein erweckt. Ein
textlich belegtes Argument, wie der Wille zur Macht in Aphorismus 36 zu verstehen ist,
liegt damit noch nicht vor. Wir sind dadurch lediglich berechtigt, den ersten Eindruck
zu hinterfragen und nach einem von NIETZSCHE platzierten Indiz zu suchen, das die
Annahme plausibel erscheinen ldsst, dass in den danach folgenden Ausfiihrungen in
Aphorismus 36 und 39 nicht, wie man sagt, ,Tacheles’ gesprochen wird, sondern die
esoterische jasagende Wahrheit/Realitdt nur sehr sorgfiltig und sukzessive in eine
exoterische Darstellungsform gebracht wird. In dieser Hinsicht bietet, wenn man in
Kenntnis der jasagenden Schriften und sozusagen ein echter Freund Nietzsches im
Sinne des Aphorismus 27 ist, die Formulierung ,die Welt, die uns etwas
angeht* (vgl. 5, 54, 2) einen Anhaltspunkt.

[iii] Um deutlich zu machen, worauf dies hinaus will, sei zuvor noch einmal das
virtuelle Argument artikuliert, warum die Aphorismen 34 und 36 Nietzsches
fundamentale Theorie darstellen, die nicht mehr hinterfragt werden kann und auch
nicht, wenn man unnotige Komplikationen vermeiden mochte, hinterfragt zu werden
braucht: In Aphorismus 34 sagt NIETZSCHE ganz klar, dass ,hier unter uns, jenseits der
biirgerlichen Welt und ihres Ja’s und Nein’s* die ,,Pflicht zum Misstrauen* rangiert,
womit der Ort des Jenseits schlicht durch die radikale Skepsis selbst eingeholt worden

sein konnte. Skepsis wiirde dann so verstanden werden, dass nichts wahr ist und es

241



eben nur ,,Stufen der Scheinbarkeit® gibt. Weil in diesen ,,Stufen der Scheinbarkeit*
auch der Gegensatz von Scheinbarkeit und Wahrheit aufgelost wird, wird dadurch nicht
nur die Umdrehung des Platonismus, also die Realitit wieder zu Lasten der Idealitit
rehabilitiert, sondern durch die damit einhergehende Abschaffung der Idealitit auch die
Herausdrehung aus dem Platonismus vollzogen. Dann wire der Ort des Jenseits von
Gut und Bose realisiert respektive der wahre/reale Ort jenseits von Wahrheit als
Gegensatz der Falschheit oder von Realitdt als Gegensatz der Idealitit. In diesem
relativistischen Holismus wére man dann doch berechtigt, so der Einwand, den Willen
zur Macht in Aphorismus 36 als inhaltliche Bestimmung des sich dadurch er6ffnenden
Raums anzusehen. Es handelt sich dabei um den esoterischen locus veritatis/realitatis
der NIETZSCHEschen Philosophie und also sein letztes Wort.

Beziiglich der Entgegnung, die sich, wie schon gesagt, an der Redeweise von der
Welt, die den Menschen etwas angeht, fest macht, sei zunidchst auf den Aphorismus

301 aus FW hingewiesen:

~Wahn der Contemplativen. — Die hohen Menschen unterscheiden sich von
den niederen dadurch, dass sie unsédglich mehr sehen und horen und denkend sehen und
horen — und eben diess unterscheidet den Menschen vom Thiere und die oberen Thiere
von den unteren. Die Welt wird fir Den immer voller, welcher in die Hohe der
Menschlichkeit hinauf wichst; es werden immer mehr Angelhaken des Interesses nach
ihm ausgeworfen; die Menge seiner Reize ist bestindig im Wachsen und ebenso die
Menge seiner Arten von Lust und Unlust, — der hohere Mensch wird immer zugleich
gliicklicher und ungliicklicher. Dabei aber bleibt ein Wahn sein bestindiger Begleiter:
er meint, als Zuschauer und Zuhdrer vor das grosse Schau- und Tonspiel gestellt
zu sein, welches das Leben ist: er nennt seine Natur eine contemplative und
ibersieht dabei, dass er selber auch der eigentliche Dichter und Fortdichter des Lebens
ist, — dass er sich freilich vom Schauspieler dieses Drama's, dem sogenannten
handelnden Menschen, sehr unterscheidet, aber noch mehr von einem blossen
Betrachter und Festgaste vor der Biihne. Thm, als dem Dichter, ist gewiss vis
contemplativa und der Riickblick auf sein Werk zu eigen, aber zugleich und vorerst die
vis creativa, welche dem handelnden Menschen fehlt, was auch der Augenschein und
der Allerweltsglaube sagen mag. Wir, die Denkend-Empfindenden, sind es, die
wirklich und immerfort Etwas machen, das noch nicht da ist: die ganze ewig
wachsende Welt von Schitzungen, Farben, Gewichten, Perspectiven, Stufenleitern,
Bejahungen und Verneinungen. Diese von uns erfundene Dichtung wird fortwéhrend
von den sogenannten practischen Menschen (unsern Schauspielern wie gesagt)
eingelernt, eingeiibt, in Fleisch und Wirklichkeit, ja Alltdglichkeit {ibersetzt. Was nur
Werth hat in der jetzigen Welt, das hat ihn nicht an sich, seiner Natur nach, — die
Natur ist immer werthlos: — sondern dem hat man einen Werth einmal gegeben,
geschenkt, und wir waren diese Gebenden und Schenkenden! Wir erst haben die Welt,
die den Menschen Etwas angeht, geschaffen! — Gerade dieses Wissen aber
fehlt uns, und wenn wir es einen Augenblick einmal erhaschen, so haben wir es im
nichsten wieder vergessen: wir verkennen unsere beste Kraft und schitzen uns, die
Contemplativen, um einen Grad zu gering, — wir sind weder so stolz, noch so
gliicklich, als wir sein konnten.” (KSA, 3, FW, 539 f.)

242



Ohne hier schon irgendwelche Schliisse zu ziehen, zunichst nur eine Wiedergabe der
wichtigsten Aspekte: Im Grunde bedient sich NIETZSCHE durch die Unterscheidung
zwischen Menschen und Kiinstlern des Modells des hierarchischen
Komplexititsgefiiges. Entscheidend ist, dass sich der Kiinstler im ,,Wahn der
Contemplation* einerseits wie qualitativ vom Menschen unterschieden ausnimmt. Der
Kiinstler ist sozusagen die externe Ursache der Fiktion/Bithne, die den
Menschen/Schauspieler etwas angeht. Andererseits ist der Kiinstler Dank seiner ,,vis
creativa® selbst Teil der Fiktion und so nur quantitativ-graduell vom Schauspiel (Welt,
die den Menschen etwas angeht) mitsamt den Schauspielern (Menschen) verschieden.
Wer auch immer die Angel auswirft (,,Die Welt wird fiir Den immer voller, welcher in
die Hohe der Menschlichkeit hinauf wéchst; es werden immer mehr Angelhaken des
Interesses nach ihm ausgeworfen®), er angelt nach den kreativen Menschen, um diese
auf das Niveau des Kiinstlers herauf zuziehen. Dementsprechend ist das Ziel von JGB
neben der Kriegsfilhrung um die Ziele der Menschheit, den Kiinstler aus den
durchschnittlichen Menschen herauszuselektieren. Es ist, wie es in EH heifit, der
,Jlangsame Umblick nach Verwandten* (vgl. KSA, 6, EH, 350). Dieser Kiinstler kreiert
dann eine ,,Welt von Schitzungen, Farben, Gewichten, Perspectiven, Stufenleitern,
Bejahungen und Verneinungen®.

Aber genau dieses Wissen fehlt ihm, weil er diese von innen kreiert. Der Kiinstler
schitzt mit Ja und Nein, er verdndert damit immer wieder aufs Neue die “biirgerliche
Welt mit ihren Ja’s und Nein’s“, er hat aber — das ist entscheidend — die Alternative
zwischen Ja und Nein nicht selbst in der Hand. Exakt in dieser Hinsicht ist im Ubrigen
auch NIETZSCHEs Erwidhnung der Rechte und Pflichten des Philosophen jenseits der
biirgerlichen Ja’s und Nein’s in Aphorismus 34 so wichtig. Jedenfalls weil3 der Kiinstler
nicht, dass er ein Kiinstler ist, er weifl nicht um die Beeinflussbarkeit der biirgerlichen
Welt und er weill nicht um seine Urheberschaft — als Kreateur von Gut und Bose gehort
er in die Dimension von Gut und Bose. Oder in der Topologie des Bewusstseins
ausgedriickt: Der Kiinstler rangiert als Grenzfall am Rand der Welt des menschlichen
Un-Bewusstseins.

Vor diesem Hintergrund sei der Blick noch einmal auf Aphorismus 34 und die

,stufen der Scheinbarkeit* gerichtet:

,Ja, was zwingt uns iiberhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften Gegensatz von
,wahr’ und ,falsch’ giebt? Geniigt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen und
gleichsam hellere und dunklere Schatten und Gesammtténe des Scheins, - verschiedene
valeurs, um die Sprache der Maler zu reden? Warum diirfte die Welt, die uns
etwas angeht -, nicht eine Fiktion sein? Und wer da fragt: ,aber zur Fiktion gehort
ein Urheber?’ - diirfte dem nicht rund geantwortet werden: Warum? Gehort dieses
,Gehort’ nicht vielleicht mit zur Fiktion? (5, 53 ., 31 ff.)

243



Diese Stelle vermittelt, wie schon gesagt, ein anderes Bild. Kurz: Es gibt nichts jenseits
der Fiktion, weil alles, was das sein konnte, entweder selbst auch nur Fiktion ist oder
den Menschen nichts angeht. Wenn es nichts auler dem Mensch gibt, dann macht es
auch keinen Sinn von Hierarchien oder einem Sagen/Zeigen-Komplex zu sprechen.
NIETZSCHE scheint sich also zu widersprechen, wenn er sich in JGB beziiglich der
Urheberschaft der Fiktion einerseits ahnungslos stellt, wihrend er diese Urheberschaft
andererseits in FW unumwunden dem Kiinstler zuschreibt. Hat er seine Position in der
Zwischenzeit einfach geédndert? Wohl kaum, wenn er erstens hier wie da die exakt
gleiche Formulierung mit nur einem Unterschied gesperrt setzt: In JGB ist es die ,,Welt,
die uns etwas angeht* wohingegen in FW von der Welt die Rede ist, die ,,den
Menschen Etwas angeht®. Wenn dies nicht nur Zufall sein sollte, erklirt es,
dass das ,wir’ in JGB, in dem sich NIETZSCHE als Autor dieses neinsagenden Buchs mit
dem sich sukzessive emanzipierenden Leser/Akteur kiinstlich auf eine Stufe stellt, dem
Menschen in FW entspricht, iiber dem noch der Kiinstler steht.

Des Weiteren stot uns NIETZSCHE in JGB mit der ,Sprache der Maler*
sprichwortlich geradezu mit der Nase auf den Typus des Kiinstlers. Das bedeutet, dass
er in JGB den Kiinstler nur andeutet, seine Urheberschaft der Fiktion allerdings
verschweigt, was wiederum fiir unsere Frage bedeutet, ob in Aphorismus 34 und 36
schon das letzte theoretische Wort gesprochen, die Herausdrehung aus dem
Platonismus vollzogen und die Freiheit des Geistes realisiert wird, dass wir es ebenda
nur mit der Welt der Menschen zu tun haben und deshalb auch nur das letzte Wort
innerhalb dieses speziellen Horizonts gesprochen worden sein kann, nicht aber generell.
Der Philosoph und mit ihm die intime esoterische Weisheit um die Natur bleiben im
Hintergrund.

Denn: Selbst wenn der Kiinstler die Welt der Fiktion von innen gestaltet und man
deshalb sagen konnte, dass die Urheberschaft des Kiinstlers nichts an der Tatsache
dandert, dass mit dem universellen Fiktionalismus (,,Gehort dieses ,Gehort’ nicht
vielleicht mit zur Fiktion?; vgl. 5, 54, 5 f.) der Ort des im Titel angekiindigten Jenseits
erreicht wire, fragt sich doch noch, welche Welt den Menschen und den Kiinstler nichts
angeht. Wer weill um die Welt, die den Menschen etwas angeht und die darin vom
Kiinstler erfiillte Funktion und wo steht dieser Jemand, wenn nicht auflerhalb eben
dieser Sphire des universellen Fiktionalismus? Wer hat die Macht, den Kiinstler
qualitativ tiber den Menschen zu stellen und doch Mensch und Kiinstler in eine Welt zu
fassen, die sie gleichermaflen etwas angeht und also insgesamt nur graduell verschieden
ist? Wer also hilt jenseits der Welt, die den Menschen etwas angeht, von der auch noch
der Kiinstler als Urheber ein Teil ist, die Alternative zwischen qualitativer
Unterschiedenheit (,,wesenhafter Gegensatz zwischen wahr und falsch®) und

quantitativer Verschiedenheit (,,Stufen der Scheinbarkeit*) in der Hand? Wer endlich

244



ist es, der genau das weil3, was der Kiinstler wenn iiberhaupt nur fiir einen ,,Augenblick
einmal erhaschen* (FW, Aph. 301) kann?

Es ist weder das ,wir’ aus dem neinsagenden JGB, wodurch sich der Autor mit
dem hoheren Leser/Akteur auf eine Stufe stellt, noch ist es das ,wir’ aus dem
jasagenden Buch FW, mit dem sich der Autor mit dem Kiinstler auf eine Stufe stellt.
Vielmehr ist es schlicht der Autor selbst, der mit seinen Biichern insgesamt iiber Ja und
Nein herrscht, ndmlich das ,Ich’ aus Aphorismus 34 (JGB), das iiber ,,Betriigen und
Betrogen werden* umgelernt hat, dann aber wieder zum ,wir’ iibergeht und also nichts
intimes, sondern vielmehr etwas — wenn auch in sehr elitirem Zirkel -
Verallgemeinerbares zum Besten gibt (,,Ja wa zwingt uns [sic!; Anm.d.A.] iiberhaupt
zu der Annahme*; vgl. 5, 53, 31). Dieses ,Ich’ ist der Philosoph, den NIETZSCHE in
Aphorismus 39 (JGB) andeuten und am Ende in Aphorismus 295 als Dionysos
auftreten lassen wird, der sein eigenes, intimes Wissen um Schauspieler und Kiinstler,
Ja und Nein, Gut und Bose, Wahr und Falsch, Realitdt und Illusion, Qualitdt und
Quantitidt, Perspektiven und Perspektivitiat etc. nicht in Biicher schreibt, sondern
gewissermallen vorlebt (,,Vorausgesetzt, was voran steht, dass man den Begriff
,Philosoph’ nicht auf den Philosophen einengt, der Biicher schreibt — oder gar seine
Philosophie in Biicher bringt*; vgl. 5, 57, 16 f.).

Daran idndert es im Ubrigen nichts, dass Nietzsche in Aphorismus 36 den Willen
zur Macht ausdriicklich auf sich selbst bezieht (,,[...] des Willens zur Macht, wie es
mein Satz ist*; vgl. 5, 55, 25 f.), denn hier betont Nietzsche ebenso ausdriicklich, dass
es sich dabei nur um eine begrifflich-reflexive, beziehungsweise exoterisch-
neinsagende Hypothese handelt, worauf allerdings weiter unten noch zuriickzukommen
sein wird (vgl. 111./2.2.4.2). Konzeptionell ausgedriickt ist der Philosoph also so etwas
wie der ,blinde Fleck’” der Welt, die den Menschen etwas angeht und von den Kiinstlern
oder besser gesagt den Menschen, in dem Grade wie sie Kiinstler sind, gestaltet wird.

Zu welchem Ergebnis muss man in der Frage nach dem Status der Theorie des
Willens zur Macht sowie in Anbetracht der genannten Argumente kommen? Die hier
gegebene Antwort ist im ersten Moment zugegebenermaflen unbefriedigend, sofern sie
nidmlich lautet, dass zweierlei der Fall ist, das heif3t: Nietzsche prisentiert eine Theorie,
dies sich als eine kompetitive Theorie von vielen verstehen ldsst, vor allem aber als eine
exklusive Theorie der Philosophie iiberhaupt. Er spricht einerseits also sein letztes Wort
und geht andererseits doch noch dariiber hinaus. Unbefriedigend ist dies freilich, weil
es sich dabei entweder um einen nichtssagenden Kompromiss oder sogar um einen
glatten Widerspruch handelt. Bei genauerer Betrachtung ist es aber eine im hochsten
Mal instruktive Formulierung: Denn einerseits ist der universelle Fiktionalismus ein
Faktum (Stichwort: relativistische Integration ex post) und andererseits ist damit nur die
Dimension des begrifflich-reflexiv Artikulierbaren in einen Grenzbereich gedringt

(Stichwort: struktureller Solipsismus). Dies festzustellen ist nun nicht die eigentliche

245



Schwierigkeit. Diese besteht vielmehr darin, zu beurteilen, was diese eigentiimliche
Unentschiedenheit zu bedeuten hat. Auch hier gibt es in der Forschung eine eigenartige
Versuchung, sozusagen an Stelle von NIETZSCHE eine Entscheidung zu treffen. Das
heifft, einfach nicht hinnehmen zu wollen, dass der Text keine eindeutige Sprache
spricht, und in Folge dessen durch manipulative Interpretation in diesen einzugreifen.
Im Folgenden wird ein anderer Weg beschritten: Wenn Nietzsche seinen Text so
verfasst hat, dass es zumindest Anlass gibt, die Eindeutigkeit der Aussagen in
Aphorismus 36 in Frage zu stellen, dann sollte man diese fehlende Eindeutigkeit nicht
gewaltsam herbeifithren wollen, sondern davon ausgehen, dass dies beabsichtigt ist,
und in dieser Hinsicht weiterfragen, was es mit dieser Absicht auf sich habe. Dies
jedenfalls wird Gegenstand des folgenden Abschnitts sein, wo es darum geht, die
,Unschirfe’ herauszuarbeiten, wie sie sich in Aphorismus 34 in Bezug auf den Status

der Theorie des Willens zur Macht angekiindigt hat.

2242
Die konzeptionelle Unschirfe des Willens zur Macht (Aph. 36)

[1] Bevor wir uns mit dem Text des Aphorismus 36 befassen, sollte in Bezug auf den

Begriff der Unschirfe eine wichtige Unterscheidung geklirt werden:

» Finerseits gibt es eine Diskrepanz in der Darstellung des Willens zur Macht in der
Frage, ob es sich dabei um eine kompetitive Theorie von vielen méglichen handle
(Plural) oder ob um die exklusive Theorie schlechthin (Singular). Diesbeziiglich hat
Aphorismus 34 gezeigt, dass Nietzsche zundchst innerhalb einer bestimmten
Alternative, nimlich in Hinsicht der Frage, ob die Welt den Menschen oder ob sich
der Mensch iiber die Welt tiduscht, zur direkten Opposition gegen den Platonismus
tendiert, dessen Auffassung es wiederum ist, dass die Realitdt eine Tduschung ist
und Wabhrheit nur in der Idealitiit des Geistes zu erlangen ist. Dann allerdings geht
Nietzsche zu der fundamentaleren Betrachtung iiber, dass weder die Welt den
Mensch noch sich der Mensch iiber die Welt tduscht, sondern dabei vor dem
Hintergrund eines universellen Fiktionalismus iiberhaupt nicht von einer Tduschung

gesprochen werden kann. Dies alles kennen wir schon aus Aphorismus 34.

= Damit zu verwechseln ist nun nicht die Unschirfe andererseits, die in der
Diskrepanz gelegen ist, dass Nietzsche mit diesem universellen Fiktionalismus zwar
in gewisser Hinsicht in einen unhintergehbaren Grenzbereich vorstoft, damit aber
zugleich dariiber hinaus verweist. Das heifit: Der theoretische Status des Willens

zur Macht in Aphorismus 36 steht in einem Spannungsfeld zwischen einer

246



exoterisch-neinsagenden Auseinadersetzung Nietzsches mit anderen
Philosophenschulen (Plural), einer exoterisch/esoterisch-jasagenden Betrachtung
dieser Auseinandersetzung (Singular) und eines intimen Bezugs zu esoterischer,
iiberkomplexer Authentizitit. In diesem Spannungsfeld, so jedenfalls versteht sich
der Titel, ldsst sich der Aphorismus 36 nicht eindeutig zuordnen, was nicht etwa ein
Versehen Nietzsches wire, dies ist die hier aufgestellte These, sondern vielmehr

von einem subtilen inszenatorischen Kalkiil zeugt.

Zur besseren Orientierung sei diese These noch ein wenig mehr ausgefiihrt: Der Wille
zur Macht in Aphorismus 36 ldsst sich in jeder der drei genannten Hinsichten lesen,
ndmlich erstens als verifikationistisch-reprisentativer Monismus im Sinne CLARKS
(vgl. oben IL./2.1 und 2.3.1) und also als nur kompetitive exoterisch-neinsagende
Theorie unter vielen moglichen, zweitens als relativistischer Holismus im Sinne ABELs
(vgl. oben II./2.2.3) und also als eine exklusive, exoterisch/esoterisch-jasagende
Fundamentaltheorie schlechthin sowie drittens als Verweis auf eine begrifflich-reflexiv
nicht einholbare Dimension des unbewussten Schauens im Sinne BORNEDALs (vgl.
oben II./2.3.3) und also als exoterischer Hinweis auf eine tiefere esoterische Intimitét.
Erinnert man sich beziiglich der Komposition des zweiten Hauptstiicks an die
Einfithrung der Prozessualitit in den Aphorismen 31 und 32 vor dem zentralen
Triptychon in 34 bis 39, dann liegt die Annahme nahe, dass es sich dabei freilich nicht
um sich gegenseitig ausschlieBende Interpretationsvarianten handelt, sondern um
Stadien einer Bewegung, die den Leser/Akteur unten abholt und sukzessive nach oben
fiihrt, ohne dabei die Stufen, auf denen dieser Aufstieg erfolgt, im Nachhinein zu
negieren, was am Rande bemerkt ein wesentliches Charakteristikum fiir den hier
vorgestellten Begriff der konzeptionellen Dialektik innerhalb des hierarchischen

Komplexititsgefiiges ist.

[ii] Dies allerdings nur als erster Ausblick, nun wieder zum Text. Obwohl im
Folgenden der Fokus auf dem Status, beziehungsweise der Konzeption der Theorie des
Willens zur Macht liegt, ist es unumgénglich, hierzu auch den Inhalt dieser Theorie zu
referieren. Dementsprechend macht in Aphorismus 36 eine Hypothese iiber die Realitt
den Anfang, die ganz im Sinne des Aphorismus 34 (,,Stufen der Scheinbarkeit®) eines
der beiden Hauptprobleme im ersten Teil des ersten Hauptstiicks, ndmlich den
Gegensatz zwischen wirklicher und scheinbarer Welt (vgl. Aph. 10), zu Idsen

verspricht:

,(Gesetzt, dass nichts Anderes als real ,gegeben’ ist als unsre Welt der Begierden und
Leidenschaften, dass wir zu keiner anderen ,Realitit’ hinab oder hinauf konnen als
gerade zur Realitit unsrer Triebe — denn Denken ist nur ein Verhalten dieser Triebe zu
einander —: ist es nicht erlaubt, den Versuch zu machen und die Frage zu fragen, ob dies

247



Gegeben nicht ausreicht, um aus Seines-Gleichen auch die sogenannte
mechanistische (oder "materielle") Welt zu verstehen? (5, 54, 19 ff.)

NIETZSCHE stellt damit eine Realititstheorie vor, die die Welt auf Grund von nur zwei
Annahmen zu erkldren verspricht, ndmlich erstens, dass die ,,Welt der Begierden und
Leidenschaften* die einzige ,,Realitit* ist, zu der ,,wir, die wir in der Welt leben, die
den Menschen etwas angeht, ,hinab oder hinauf kénnen*. Zweitens, dass das sich in
allen ,,organischen Funktionen® (vgl. 5, 55, 2 f.) durchhaltende Wirkungsprinzip die

,,Willens-Causalitit* ist:

,Die Frage ist zuletzt, ob wir den Willen wirklich als wirkend anerkennen, ob wir an
die Causalitdt des Willens glauben: thun wir das - und im Grunde ist der Glaube daran
eben unser Glaube an Causalitiit selbst —, so miissen wir den Versuch machen, die
Willens-Causalitét hypothetisch als die einzige zu setzen.* (5, 55, 12 ff.)

Beziiglich der Erkldrungskapazitit erfahrt man, dass es NIETZSCHE einerseits darum
geht, daraus nicht nur das bewusste Denken sowie die physiologische Realitit der
Triebe zu erkldren, sondern auch die ,,sogenannte mechanistische (oder ,materielle’)
Welt*, wobei ,,Stoffe* davon ausgenommen sind. NIETZSCHE scheint sich hier auf die
spezifisch menschliche Welt zu konzentrieren, was impliziert, dass was auch immer
sonst noch existiere, nicht der Erkldarung bediirfe. Diese fiir die Theorie des Willens zur
Macht ,relevante Realitit’ ist offenbar die Welt der Wirkungen, oder schlicht die des
Geschehens (,,0b nicht iiberall, wo ,Wirkungen’ anerkannt werden, Wille auf Wille
wirkt®; vgl. 5, 55, 20 f.). Kurz: Nur was geschieht, ist fiir ,uns’ (Aph. 34) relevant und
nur was relevant ist, braucht tiberhaupt erkldrt zu werden (Stichwort: NIETZSCHEscher
Epikureismus).

Was in Betreff der Erkldrungskapazitit sonst noch geduBlert wird, findet man im

folgenden Satz zusammengefasst:

»(...) gesetzt, dass man alle organischen Funktionen auf diesen Willen zur Macht
zuriickfithren konnte und in ihm auch die Losung des Problems der Zeugung und
Erndhrung — es ist Ein Problem — finde, so hitte man damit sich das Recht verschafft,
alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen als: Wille zur Macht.” (5, 55, 26
ff.)

NIETZSCHE erhebt damit den Anspruch, zwei prominente philosophische Probleme
gelost oder vermieden zu haben: Das erste ist die Urheberproblematik, die der
Leser/Akteur bereits am Ende von Aphorismus 34 als virtuellen Einwand kennen
gelernt hat (,,aber zur Fiktion gehort doch ein Urheber?*), die hier als das ,,Problem der
Zeugung und Erndhrung® angesprochen wird. Das zweite ist die Vermeidung eines
Idealismus ,,im Berkeleyschen und Schopenhauerschen Sinne* (vgl. 5, 54, 27 f.) durch

eben jene Konzeption der ,,Stufen der Scheinbarkeit®, wo alles gleichermallen real ist

248



und sowohl rationale als auch mechanische Erkldrungsstrukturen aus der ,,méchtigen

Einheit* der ,,Welt der Affekte* im ,,organischen Prozess‘ resultieren:

»[...] als eine Art von Triebleben, in dem noch simmtliche organische Funktionen, mit
Selbst-Regulirung, Assimilation, Erndhrung, Ausscheidung, Stoffwechsel, synthetisch
gebunden in einander sind, — als eine Vorform des Lebens?* (5, 54 f., 29 {f.)

Es gibt also zwischen ,,Vorform des Lebens* und sozusagen Folgeform weder eine
Liicke, z.B. einen Schleier der Maya (SCHOPENHAUER), noch eine solipsistisch
geschlossene Befangenheit, z.B. die Perzeption eines unendlichen Geistes (BERKELEY).
Wie das zu verstehen ist und warum NIETZSCHE diese Anspriiche bei einer
kooperativen Lektiire einlosen kann, wird gleich noch in Bezug auf dessen Haltung in
der im spiten 19. Jahrhundert gefiihrten erkenntnistheoretischen Debatte zwischen
formalem Positivismus und der Psychologie darzulegen versucht (vgl. IIL/[E-III]).
Zusammenfassend handelt es sich beim Willen zur Macht auf den ersten Blick
also erstens um eine Reduktion der Realitdt auf ein organisches Geschehen, in dem als
,,Vorform* noch rationale und mechanische Geschehensmuster als Subformen enthalten
sind. Diese Theorie 16st dariiber hinaus, bei wohlwollender Betrachtung, den Anspruch
sowohl das Problem der dualistischen Trennung von Ding an sich und Erscheinung als
auch zwischen wahr/falsch, beziehungsweise Realitdt/Illusion gelost zu haben. Da wir
schon gesagt haben, dass sich diese Theorie des Willens zur Macht nicht nur als
konkrete Alternative zum Platonismus verstehen ldsst (Stichwort: Umdrehung), sondern
zumindest im Lichte des Aphorismus 34 auch als Fundamentaltheorie (Stichwort:
Herausdrehung) und dariiber hinaus auch noch als Verweis auf eine iiberkomplexe
Ebene esoterischer Intimitidt, wird es im Folgenden darum gehen, jede dieser drei
Optionen an Hand der Fakten gewissermallen zu iiberpriifen, um dadurch die These

einer Unschérfe in der Konzeption des Willens zur Macht zu unterstreichen.

[iii] Wie soll man also den theoretischen Status, beziehungsweise die Konzeption des
Willens zur Macht in JGB verstehen? Gehen wir dazu einfach der am nichsten
liegenden Variante nach, die innerhalb der theoretischen NIETZSCHE-Rezeption von
CLARK favorisiert wurde: Demnach behauptet NIETZSCHE gegen den Platonismus
einen verifikationistisch-reprisentativen Monismus, der im Grunde wie eine
reduktionistische Reform der KANTischen Transzendentalphilosophie funktioniert (vgl.
CALRK, 1990, 117 ff.: ,Representationalism in Nietzsche’s later works*). Wenn dies so
verstanden wird, als ob der Platonismus damit widerlegt und durch NIETZSCHEs
Alternative nun endlich die Wahrheit erreicht, beziehungsweise die Realitét erfasst sei,
wire das dulerst unplausibel. Denn dann wiirde es iiberhaupt keinen Sinn machen, dass
NIETZSCHE diese Alternative vornehmlich in Hypothesen und Fragen formuliert. So

zum Beispiel am Ende von Aphorismus 34, das fast ausschlieBlich aus Fragen besteht.

249



Weitere Beispiele sind der Beginn des Aphorismus 36, wo das erste Wort ein
hypothetisches ,,Gesetzt*, sowie dessen Ende, wo eingerdumt wird, dass der dort
ausgefiihrte Wille zur Macht die Welt lediglich ,,auf ihren ,intelligiblen Charakter’ hin
bestimmt und bezeichnet (vgl. 5, 55, 31 ff.). Abgesehen davon, dass NIETZSCHE an
unzihligen Stellen in seinem Werk erklirt, dass er kein erneuter Verkiinder einer neuen
Wahrheit/Realitit sein will: Warum sollte jemand, der den Platonismus ein fiir alle mal
abgeschafft haben wollte, so vorsichtig und zuriickhaltend formulieren?

Dem lidsst sich mit Recht entgegnen, dass diese Vorsicht und Zuriickhaltung,
genauer das Fragende und Hypothetische, aus der Charakteristik des NIETZSCHEschen
Gegenentwurfs zum dogmatischen Platonismus hervorgeht. Dabei wird der Platonismus
gerade durch das Eingestdndnis tiberboten und in gewisser Hinsicht auch abgelost, dass
NIETZSCHEs Alternative von dem souverdnen Wissen zeugt, dass auch sie nur eine
Interpretation ist und die Wahrheit/Realitit selbst ebensowenig zu fassen bekommt, wie
dies im Platonismus der Fall ist. Zugegebenermallen hat dieser Ansatz einiges fiir sich,
gerade wenn man sich an die Vorrede von JGB zuriickerinnert: Denn die mit dem
Fragenden und Hypothetischen verbundene Ergebnisoffenheit des Interpretierens passt
gut mit der dortigen ,,Spannung des Geistes“ zusammen, wonach die Schliisselkategorie
des Lebens immer einer antipodischen Friktion bedarf, um so etwas wie eine
Steigerung von Vitalitdt zu erzeugen. NIETZSCHEs Kalkiil wére es dann, durch den in
JGB inszenierten Gegensatz Platonismus vs. Wille zur Macht eben diese antipodische
Friktion auf ein Maximum zu steigern. Dieser Ansatz ist in Anbetracht der eben in
Bezug auf Aphorismus 34 und 36 angedeuteten Textlage zweifellos vertretbar, scheitert
allerdings an einem schwerwiegenden Problem: Diesem Ansatz liegt ndmlich die
Annahme zu Grunde, dass eigentlich keine einzige Interpretation jemals die
Wabhrheit/Realitdt erreichen kann. Dies wiederum konnte zu einem generellen
Wahrheits-/Realititspessimismus und der Ansicht verleiten, dass auch die zwingendste
und schliissigste Interpretation hochstwahrscheinlich falsch sei (SALAQUARDA) und
man daher nur noch in Fragen und Hypothesen sprechen diirfe.

Genau das spricht auch gegen CLARKs ,,Representationalism* als dem letzten
Sinn des Willens zur Macht. Sicherlich Hat NIETZSCHE schon immer Sympathien fiir
ein Modell der Reprisentation gehabt, was sich in Riicksicht seiner frithen
Auseinadersetzung mit F.A. LANGE erklirt. Ebenso war er sich aber bewusst, dass das
Moment der nur indirekten Vermittlung zwischen Mensch und Welt extrem anféllig fiir
einen erkenntnispessimistischen Nihilismus ist. Genau das ist der Grund, warum
NIETZSCHE den Willen zur Macht in einer ganz entscheidenden Hinsicht konzeptionell
weiterentwickelt, was CLARK in ihrer Konfrontation mit den postmodernen
Dekonstruktionisten vollig auszublenden scheint: Durch die Wendung aus Aphorismus
34 ,,Gehort dieses ,Gehort’ nicht vielleicht auch zur Fiktion?* ( vgl. 5, 54, 5 f.) wird

alles Externe, was zur fingierten Repréisentation in Bezug gesetzt werden kann wie zum

250



Beispiel der Urheber, um den es an dieser Stelle geht, oder eben auch eine Realitiit an
sich ein fiir alle mal re-integriert. Kurz: Es gibt dann nichts mehr, was reprisentiert
werden konnte. Und ,dann’ bedeutet freilich nichts anderes als in diesem Stadium, was
wiederum bedeutet, dass die dediziert antiplatonistische Variante des Willens zur
Macht als verifikationistisch-reprisentativer Monismus sich zwar durchaus aus JGB
herauslesen ldsst, aber nicht das letzte Wort im Sinne einer neuen (alten)
Wabhrheit/Realitit ist.

An dieser Stelle eine wichtige Bemerkung: Hier wird nun nicht die Meinung
vertreten, dass man CLARKs Ansatz auf Grund des Pessimismus-Einwands wieder
verwerfen muss. Im vorangegangenen Abschnitt I11./2.2.4.1 wurde gesagt, dass solche
Diskrepanzen, wie sie nunmehr aufgetreten sind, nicht wegerkldrt werden sollen,
sondern ihnen auf den Grund gegangen werden muss. In diesem Sinn wird hier
anerkannt, dass NIETZSCHE den Willen zur Macht zunéchst als verifikationistisch-
repriasentativen Monismus in der Terminologie eines physiologischen Reduktionismus
einfiihrt, den aber die Implikation, dass auch dies nur eine Interpretation sei, fiir einen
tendenziell nihilistischen Wahrheits-/Realitdtspessimismus anfillig sein ldsst. Diese
Tendenz wird allerdings nicht als uniiberwindliche Inkonsistenz aufgefasst, sondern als
Teil des NIETZSCHEschen Argumentationsplans, den es selbstverstindlich in
konstruktiver Absicht weiterzuverfolgen gilt. Daher lautet die Frage nicht, wie man
diese Diskrepanz fiir NIETZSCHE wegerkldren kann, sondern worauf es schlie3en lisst,
dass er seiner Theorie des Willens zur Macht diese Tendenz zum Pessimismus
sozusagen eingebaut hat, diesen dann durch einen universellen Fiktionalismus,
beziehungsweise relativistischen Holismus auflost, der allerdings begrifflich-reflexiv
nicht erfasst werden kann, ohne dass sich wieder der Pessimismus sozusagen
einschleicht, diesmal als Solipsismus.

An dieser Stelle sei noch einmal auf die zwei Arten von Unschirfe
zuriickgekommen, die den Ausfiithrungen iiber den Willen zur Macht in Aphorismus 36
vorangestellt wurden: Da wire erstens die Diskrepanz zwischen einer kompetitiven
Theorie von vielen (Plural) und der exklusiven Theorie schlechthin (Singular) sowie
zweitens zwischen dem universellen Fiktionalismus als unhintergehbaren
Grenzbereich, der aber zugleich iiber sich selbst hinaus verweist. Wenn man das
Element des relativistischen Holismus bei NIETZSCHE richtig verstehen will, muss man
sich im Klaren iiber dessen Unschirfe in der oben als zweites genannten Hinsicht sein.
Man kann es ndmlich in zweierlei Hinsicht begreifen, was von NIETZSCHE freilich
gewollt ist, weil es die praktische Weichenstellung verdeutlicht, von der wir oben
bereits in Bezug auf STEGMAIERSs Interpretation von EH sprachen (vgl. oben II./1.), die
mit dem Moment einhergeht, in dem man de facto und eben nicht nur de jure das
begrifflich-reflexiv AuBerste erreicht hat. Der Wille zur Macht als verifikationistisch-

repriasentativer Monismus wird von NIETZSCHE, wie oben gezeigt, hauptsdchlich im

251



Medium der Hypothese vorgestellt: Wenn es eine Wahrheit/Realitét gibt, dann muss de
jure von der Theorie des Willens zur Macht ausgegangen werden. Nur das Argument
,,Gehort dieses ,Gehort’ nicht vielleicht auch zur Fiktion?* ( vgl. 5, 54, 5 f.) ist de facto
unwiderlegbar. Allein die sich daraus ergebende Theorie des relativistischen Holismus
lasst sich begrifflich-reflexiv nicht eindeutig erfassen. Und genau an dieser Stelle gilt es
in Hinsicht der beiden Arten von Unschirfe nicht die Vorstellung -einer
Fundamentaltheorie gleich wieder zu werfen, sondern in Richtung dessen
weiterzuverfolgen, wohin diese trotz eines ihr strukturell innewohnenden Solipsismus
iber sich hinaus verweist.

Machen wir also den Versuch, den Willen zur Macht in Aphorismus 36 als
singuldre Fundamentaltheorie zu verstehen, deren hypothetische Formulierung sich aus
dem eigenen fiktionalistischen Paradigma ergibt: Hierfiir spricht, dass die Theorie des
Willens zur Macht in Aphorismus 36 eine Welt der Wirkungsrelationen vorstellt, in der
ganz im Sinne der ,,Stufen der Scheinbarkeit* (vgl. 5, 53, 33) aus Aphorismus 34 gar
keine qualitativen Unterschiede mehr vorgesehen sind, wo alles vom ,gleichen
Realitdts-Range* (vgl. 5, 54, 23 ff.)77 ist. Es kann also ein ideales Jenseits oder ein nur
repriasentierbares Ding an sich ebenfalls nur als Fiktion innerhalb dieses graduellen
Kontinuums geben. Dabei wiirden ebenso der platonische Dualismus und der
physiologische Monismus, als welcher der Wille zur Macht insbesondere im ersten
Hauptstiick daherkam, als zwei Varianten der einen ,,Grundform des Willens* (vgl. 5,
55, 25), von der in Aphorismus 36 die Rede ist, angesehen werden konnen. Weil damit
jede kompetitive Theorie innerhalb des Spektrums des Willens zur Macht rangierte,
wire derselbe in dieser Hinsicht fundamental.

Der Aphorismus 36 weist also durchaus Anlagen fiir eine umfassende
Fundamentaltheorie auf, wie sie am Ende von Aphorismus 34 impliziert wird.
Allerdings bleibt es bei einer Andeutung: Wer ndmlich in Kenntnis der jasagenden
Biicher Nietzsches ist, dem fillt in dieser Hinsicht sofort auf, dass in Aphorismus 36
schon allein deshalb nur Andeutungen gemacht werden, weil ebenda die ewige
Wiederkunft mit keinem Wort erwahnt wird. Das heiit, dass es zwar Anlass zu der
Vermutung gibt, dass der dort vorgestellte Wille zur Macht mehr ist, als nur eine
Alternative zum Platonismus, dass aber dieses ,mehr’ weder begrifflich-reflexiv schon
voll ausgereizt ist, noch dass damit iiberhaupt so etwas wie Wahrheit/Realitit im Sinne
existenzieller Notwendigkeit beriihrt ist. Sprich: NIETZSCHE geht in JGB nicht soweit,

den Willen zur Macht als Fundamentaltheorie schlechthin zu annoncieren, sondern

m »l-..] ist es nicht erlaubt, den Versuch zu machen und die Frage zu fragen, ob dies Gegeben nicht

ausreicht, um aus Seines-Gleichen auch die sogenannte mechanistische (oder "materielle") Welt zu
verstehen? Ich meine nicht als eine Tduschung, einen "Schein", eine "Vorstellung" (im Berkeley'schen
und Schopenhauerischen Sinne), sondern als vom gleichen Realitidts-Range, welchen unser Affekt selbst
hat*

252



beldsst es bewusst bei einer in dieser Hinsicht lediglich implikationsreichen
Formulierung.

Dies entspriche einer Lesart des bedeutungsvollen Schweigens und
Verschweigens: Was die Textlage in den Aphorismen 34 und 36 anbelangt, so weisen
tatsidchlich einige Leerstellen darauf hin, dass NIETZSCHE den Leser/Akteur zu einer
Gedankenbewegungen provoziert, die iiber die unmittelbare Textlage hinausgeht. Hier
sei vor allem auf die Stelle hingewiesen, wo Nietzsche bedeutungsvoll anmerkt, dass
die Methode der ,,Principien-Sparsamkeit™ (Aph. 13; vgl. 5, 28, 3) und intellektuellen
Redlichkeit sich im Sinne der ,,Selbstiiberwindung* (Aph. 32; vgl. 5, 51, 27) einmal

gegen sich selbst richten und so auch iiber sich selbst hinaus fiihren konnte:

,Nicht mehrere Arten von Causalitit annehmen, so lange nicht der Versuch, mit einer
einzigen auszureichen, bis an seine dusserste Grenze getrieben ist (— bis zum Unsinn,
mit Verlaub zu sagen): das ist eine Moral der Methode, der man sich heute nicht
entziehen darf; - es folgt ,aus ihrer Definition’, wie ein Mathematiker sagen wiirde.* (5,
55,7 ft.)

Die Sprechweise von einer ,dussersten Grenze* einer bestimmten ,,Moral der
Methode*, die am ihrem Ende nicht zu einem verniinftigen Ergebnis, sondern zum
,Unsinn fiihrt, und sich darin gemédfl Aphorismus 32 wie nicht nur jede spezifische
Moral (Plural), sondern auch die Moral schlechthin (Singular) selbst {iberwindet, ist in
Hinsicht der oben gemachten Annahme, dass Aphorismus 36 noch sowohl inhaltliche
als auch konzeptionelle Reserven unterstellt, geradezu augenfillig. Denn der damit
angedeutete Schluss ist ganz offensichtlich nicht mit der Definition des “intelligiblen
Charakters* der Realitit ,,von innen* erreicht (,,Die Welt von innen gesehen, die Welt
auf ihren ,intelligiblen Charakter’ hin bestimmt und bezeichnet — sie wire eben ,Wille
zur Macht’ und nichts ausserdem.*; vgl. 5, 55, 31 ff.). Will sagen: Erst wenn alles
Sagen unsinnig wird, beginnt sich etwas dariiber Hinausgehendes zu zeigen.

Hiermit ist festzuhalten, dass sich der Wille zur Macht in Aphorismus 36 mit
jeweils mehr oder weniger guten aber immerhin deutlich erkennbaren Griinden im
Sinne der beiden Arten von Unschirfe in zwei bis dreierlei Hinsicht interpretieren ldsst,
ohne dass sich diese Interpretationen, das wurde bereits gesagt, zwangsldufig
widersprechen miissten: Die blofl neinsagende Alternative zum Platonismus, erstens,
enthilt, zweitens, Tendenzen in Richtung einer Fundamentaltheorie der Philosophie
schlechthin, die allerdings nicht expliziert, sondern nur verschiedentlich angedeutet
wird, was drittens in komplexer Weise iiber die Dimension des begrifflich-reflexiv
erfassbaren hinausgeht. Dies sei hier zunéchst einfach festgehalten, bis im Abschnitt

I11./2.2.4.3 die Frage nach den besagten verschwiegenen Reserven weiterverfolgt wird.

253



[iv] AbschlieBend noch ein kurzer Nachsatz zu zwei Aspekten, nidmlich der
konzeptionellen Dialektik und des hierarchischen Komplexititsgefiige: Bei der Frage,
wie die Theorie des Willens zur Macht konzeptionell erfasst werden sollte, stellt sich
bei raum-zeitlicher Abstraktion heraus, dass man von der Theorie Anfangs, da es sich
noch um eine bloBe pluralistische, kompetitive Alternative zum Platonismus handelt,
als einem Innenraum ausgehen muss, der die Realitédt wie ein AuBeres reprisentiert und
dabei falsifiziert (Stichwort: physiologischer Monismus). Dann aber, in dem Moment
ndmlich, wo Nietzsche den Gegensatz zwischen wahr und falsch, beziehungsweise
Realitdit und Illusion zu Lasten der Falsifikationsthese, beziehungsweise des
erkenntnistheoretischen Pessimismus in einem universellen Fiktionalismus auflost,
wird das AuBere obsolet und buchstiblich alles in ein einziges allumfassendes Inneres
integriert, das oben als universeller Fiktionalismus bezeichnet wurde (Stichwort:
relativistischer Holismus). Sobald allerdings dieses Innere auf den Plan gerufen wurde,
fragt sich im Sinne der Unschirfe zwischen Sagen und Zeigen sogleich erstens, ob
damit tatsdchlich die ultimative und insbesondere finale Innenperspektive erreicht ist
(Stichwort: ja- und neinsagend), und zweitens, ob denn iiberhaupt noch die Rede von
einem Inneren sein kann, wenn es kein AuBeres mehr gibt.

Diese zweite Unschirfe, die sich erst einstellt, wenn man den Willen zur Macht
als singulidre Fundamentaltheorie zu fassen versucht, zwingt den Leser/Akteur iiber ein
bloB rdumliches Theorieverstindnis hinauszugehen und den Parameter der Zeit
miteinzubeziehen. Denn, wenn man die Konzeption des Willens zur Macht nur
rdaumlich begreift, dann muss man wie CLARK (vgl. dies., 1990, 40 ff.) schlechterdings
immer wieder zu der Einsicht kommen, dass ein universeller Fiktionalismus paradox
ist. Dies ist vor dem Hintergrund der AusschlieBlichkeit des rdumlichen Paradigmas der
Transzendentalphilosophie auch konsequent. Jedoch insistieren postmoderne
Dekonstruktionisten genau aus diesem Grund darauf, dass das rdumliche Schema nicht
hinreicht, um den von NIETZSCHE mit dem Willen zur Macht avisierten Gedanken
addquat zu erfassen. Dies zielt dann auf eine anti-theoretische, dsthetizistische Emphase
ab, die sich begrifflich-reflexiv nicht mehr erfassen ldsst. Nun ist es durchaus
berechtigt, mit NIETZSCHE {iber die Transzendentalphilosophie hinausgehen zu wollen.
Allerdings ldsst sich CLARKs Einwand, der kohirenztheoretische, relativistische
Holismus sei paradox, nicht so einfach entkriften, als dass der vage Hinweis auf eine
asthetizistische Emphase, beziehungsweise auf eine iiberkomplexe Praktizitéit
ausreichte.

Hier kommt endlich der schon genannte Parameter der Zeit ins Spiel. Dies
zunidchst in einer ganz einfachen, augenfilligen Weise, namlich in Form der iterativen
Argumentationslinie in den Aphorismen 34 bis 39, die in den beiden auf Za
referierenden Aphorismen 31 und 32 (vgl. oben III./2.2.3) initiiert wurde. Sprich: Die

Theorie des Willens zur Macht in Aphorismus 36 ist kein Ergebnis, sondern Teil einer

254



bis dahin noch unabgeschlossenen Gedankenbewegung. Dieses Moment der
Prozessualitit ist in einem abstrakteren Sinn aber auch konzeptionell relevant, weil es
genau da ins Spiel kommt, wo die Probleme beginnen, den Willen zur Macht als
Fundamentaltheorie begrifflich-reflexiv zu erfassen. Dann stellt sich ndmlich das
Problem ein, wie sich ein Inneres ohne AuBeres vorstellen lassen soll, was in etwa dem
Paradoxie-Vorwurf von CLARK gegen die Selbstreferenz im relativistischen Holismus
entspricht, der sich wiederum, dies am Rande bemerkt, mit dem Holismusdilemma
deckt, von dem ganz zu Anfang iiber den Zielkonflikt zwischen Immanenz und
Differenz die Rede war (vgl. 1./2.2). Fasst man nun aber den relativistischen Holismus
nicht als theoretische Alternative auf, die in direkter Konkurrenz zum
verifikationistisch-repriasentativen Monismus steht, sondern als finales und ultimatives
Stadium, wohinein das Denken gelangt, wenn es den in jedem Reprisentationismus
gelegenen nihilistischen Realititspessimismus iiberwinden will, dann wird dadurch die
Paradoxie eines Inneren ohne AuBeres entschirft. Die Paradoxie in der Selbstreferenz
des relativistischen Holismus ist dann kein Grund mehr, den Gedankengang
abzubrechen und wieder einen Schritt zuriick zu einer reduktionistisch reformierten
Transzendentalphilosophie zu machen, sondern eine Briicke, die buchstiblich einen
Weg aus der Befangenheit in der Représentation zuriick zur Versohnung des Menschen
mit der Natur weist. Die Vorstellung eines Weges wird hier deshalb so betont, weil
damit der nunmehr geltende Vorrang der Prozessualitit (Stichwort: iterative
Erkenntnis), beziehungsweise des Parameters der Zeit hervorragend veranschaulicht
wird.

Nun kommt der Parameter der Zeit, das werden wir gleich in Zusammenhang mit
dem Nachla-Notat 38 [12] ,,Und wisst ihr auch, was mir ,die Welt’ ist?*‘ sehen (vgl.
unten I11./2.2.4.3), nicht beliebig ins Spiel, sondern stellt sich exakt am Ubergang von
Hypothetizitit und Faktizitit ein. Das verbindet den Gedanken an eine konzeptionelle
Dialektik, welche sich vom Dualismus zum Monismus und schlieflich zum Holismus
bewegt, mit dem Ordnungsmuster des hierarchischen Komplexititsgefiiges: Die
neinsagende Exoterik bezieht als physiologischer Monismus eine Gegenposition zum
platonistischen Dualismus, was mit der ersten Unschirfe zwischen einem
pluralistischen und einem singuldren Verstindnis des Willens zur Macht einhergeht.
Die sich dadurch eroffnende Alternative eines relativistischen Holismus, verstanden als
Fundamentaltheorie, stellt sich auf Grund der damit einhergehenden Faktizitit als
Oszillationsrand der begrifflich-reflexiven Ebene insgesamt dar, was der zweiten
Unschirfe zwischen der Aussageebene und dem entspricht, wohin das Gesagte iiber
sich selbst hinaus verweist. Als neinsagendes Buch geht JGB nur den Weg der
Selbstiiberwindung des rdumlichen Paradigmas an seinen Schluss — bis zu dessen
,»Selbstiiberwindung® (Aph 32) oder eben bis zum ,,Unsinn‘ (Aph. 36). Die in Richtung

der jasagenden Esoterik und also des Oszillationsrandes der begrifflich-reflexiven

255



Dimension weisende Ergédnzung der neinsagenden Argumentation durch einen
zeitlichen Parameter wird dabei nur angedeutet. Nicht durch Zufall wird in diesem Sinn
der Wille zur Macht bei NIETZSCHE nur in den jasagenden Biichern durch das Theorem
der Prozessualitit schlechthin erginzt, ndmlich durch die ewige Wiederkunft des
Gleichen. In Aphorismus 36, JGB wird an diesen Stellen, wie wir unten im Vergleich
mit dem NachlaB-Notat 38 [12] noch deutlicher sehen werden, nur bedeutungsvoll

geschwiegen.

[E-IIT]
NIETZSCHE iiber Positivismus und Psychologie

Nachdem bisher ein eher abstraktes Bild von der Theorie des Willens zur Macht
entworfen wurde, nun ein Wort zu der konkreteren Frage, wie NIETZSCHEs
physiologischer Monismus auf der neinsagenden Ebene inhaltlich zu verstehen ist, als
welchen der Leser/Akteur den Willen zur Macht im ersten Hauptstiick kennen gelernt
hat, noch bevor im Zentrum des zweiten Hauptstiicks die Perspektive erweitert und
somit die theoretischen Konturen unscharf wurden. Einfacher ausgedriickt: Gegen was
und wofiir steht der Wille zur Macht im philosophisch-wissenschaftlichen Diskurs? Bei
dieser genaueren Betrachtung werden die psychologischen Texturen des Willens zur
Macht von Interesse sein, die NIETZSCHE in JGB besonders stark hervortreten lidsst. Es
soll untersucht werden, warum ausgerechnet die Psychologie als neue ,,Herrin der
Wissenschaften (vgl. 5, 39, 6) auserkoren wird und was das theoretisch fiir eine
Bedeutung hat. Dabei wird sich herausstellen, so ldsst sich vorausblickend sagen, dass
die Psychologie bei NIETZSCHE eine Variation seiner permanenten Antithese gegen ein
juridisch das Denken mit Ge- und Verboten belegendes Philosophieren ist, deren
jingste Vertreter freilich KANT und die Kantianer, vor allem aber die logischen

Positivisten des 19. Jahrhunderts waren.

[i]] Um dem nachzugehen, sei die Frage an den Anfang gestellt, was denn eigentlich
NIETZSCHEs Auffassung zu Folge unter einem modernen Positivisten zu verstehen sei.
Hierzu ist noch einmal auf das erste Hauptstiick zuriickzukommen, wo bereits in den
Aphorismen 10 und 11 in etwa mit den drei intellektuellen Typen gearbeitet wurde, die
auch in Aphorismus 34 auftreten, ndmlich mit dem Metaphysiker von platonistischem
Schlage (,,Metaphysiker-Ehrgeiz des verlornen Postens®; vgl. Aph 10), mit dem in der
Tradition KANTs stehenden Transzendentalphilosophen des deutschen Idealismus (,,alle
jungen Theologen des Tiibinger Stifts*; vgl. Aph. 11) und eben mit dem modernen
Positivisten (,,Jahrmarkts-Buntheit und Lappenhaftigkeit aller dieser Wirklichkeits-

Philosophaster*; vgl. Aph. 10). Es sei nun dahingestellt, wer hier ,,bewusster* und wer

256



,unbewusster advocatus dei“ (Aph. 34; vgl. 5, 52, 24) ist, fest steht, dass es allesamt
von unbewussten, moralischen Vorurteilen beherrschte, dogmatische Philosophen sind,
das heifit ,,Advokaten, welche es nicht heissen wollen, und zwar zumeist sogar
verschmitzte Fiirsprecher ihrer Vorurtheile® (Aph. 5; vgl. 5, 19, 7 f.). Dies, weil deren
Denken von einem ,abstrakt gemachten und durchgesiebten Herzenswunsch*
pradestiniert und sodann mit ,.hinterher gesuchten Griinden vertheidigt* wird (ebd.; vgl.
5,5,19,5 ff).

NIETZSCHEs eigene Position, das wurde bereits oben in Abschnitt I11./2.1.2
deutlich, ist dabei aus bestimmten Griinden nicht eindeutig nachvollziehbar (Stichwort:
konzeptionelle Unschirfe der Theorie). Denn dieser bezieht einerseits mit den
Naturwissenschaftlern Nikolaus KOPERNIKUS und BOSCOVICH Position gegen den
»Augenschein® (vgl. Aph. 12), andererseits nimmt er auch PLATON gegen den ,,Sinnen-
Pobel* in Schutz (vgl. Aph. 14) und zuletzt ist NIETZSCHE bekanntermaflen der
Verfechter des Organischen und des Leibes, welcher in dem Stiick ,,Die ,Vernunft’ in

der Philosophie* aus GD sagen wird:

,Wir besitzen heute genau so weit Wissenschaft, als wir uns entschlossen haben, das
Zeugniss der Sinne anzunehmen, — als wir sie noch schérfen, bewaffnen, zu Ende
denken lernten. Der Rest ist Missgeburt und Noch-nicht-Wissenschaft: will sagen
Metaphysik, Theologie, Psychologie, Erkenntnisstheorie. O der Formal-Wissenschaft,
Zeichenlehre: wie die Logik und jene angewandte Logik, die Mathematik. In ihnen
kommt die Wirklichkeit gar nicht vor, nicht einmal als Problem; ebensowenig als die
Frage, welchen Werth iiberhaupt eine solche Zeichen-Convention, wie die Logik ist,
hat. = (KSA, 6, GD, 76)

Was bedeutet diese NIETZSCHEsche Skepsis sowohl gegeniiber dem Zeugnis der Sinne
als auch den vermeintlichen universellen Formalwissenschaften? Um dies
nachvollziehen zu konnen muf3 man sich zuerst vor Augen halten, dass NIETZSCHE im
Zuge des Antiplatonismus sowie der damit verbundenen Rehabilitation der Realitit
gegen den Idealismus grundsitzlich Sympathien mit dem empirischen Positivismus
zugeschrieben werden konnten. Dies ist aber ganz offensichtlich nicht die von
NIETZSCHE in JGB und GD eroffnete Alternative, wo der Metaphysiker und der
Positivist in einem Atemzug genannt werden. Was diese beiden Typen verbindet ist
also nicht so sehr deren Verhiltnis zur Realitit, sondern das Mafl oder besser der
Mangel an intellektueller Redlichkeit. Denn hier wie da werden aus unbewussten
moralischen Motiven heraus philosophische Konzessionen und Kompromisse
eingegangen, weil es beim Denken, wie es in Aphorismus 5 heift, ,,nicht redlich genug
zugeht* (vgl. 5, 18, 26). Wogegen Nietzsche Front macht ist, analytische
Ungenauigkeiten hinzunehmen, um bestimmten hypothetischen Regeln geniige zu tun,

die sich aus einer der oben genannten ,,Zeichen-Conventionen* ergeben. Fragt sich

257



allerdings weiter, warum Nietzsche dagegen ausgerechnet die Psychologie in Stellung
bringt?

Dazu der folgende konstellatorische Hintergrund: NIETZSCHE ist Zeitzeuge eines
zuweilen heftigen Streits in der Erkenntnistheorie gewesen, in dem sich Psychologen
und Formallogiker gegeniiberstanden, wovon er Nachlassaufzeichnungen zu Folge
Kenntnis genommen hat. Jedenfalls werden dort einige der Protagonisten auf Seiten der
Gegner des so genannten ,,Psychologismus® (vgl. MAYER, 1996, 34 ff.), ndmlich
Rudolf LOTZE (1817-1881), der Lehrer Gottlob FREGEs, und Wilhelm WUNDT (1832-
1920), negativ notiert.”® Um was es NIETZSCHE dabei geht, erhellen einige AuBerungen
von 1874 iiber Friedrich TRENDELENBURG’’, die diesen durchwegs mit der

Verwissenschaftlichung der Philosophie in Verbindung bringen.** NIETZSCHEs

Vorwurf: In Form des akademischen Historismus erlangt das ,,asketische Ideal* (siehe
Zitat unten) Herrschaft iiber die Philosophie und also auch iiber die Freiheit des Geistes
sowie zuletzt iiber das Leben insgesamt. In den finalen Aphorismen 24 und folgende
aus der entsprechenden dritten Abhandlung in GM lesen wir, inwiefern die ,,moderne
Wirklichkeits-Philosophie® die ,,jiingste und vornehmste Form* des asketischen Ideals

ist. Dazu sei die folgende Textstelle zitiert:

,Diese Verneinenden und Abseitigen von Heute, diese Unbedingten in Einem, im
Anspruch auf intellektuelle Sauberkeit, diese harten, strengen, enthaltsamen, heroischen
Geister, welche die Ehre unsrer Zeit ausmachen, alle diese blassen Atheisten,
Antichristen, Immoralisten, Nihilisten, diese Skeptiker, Ephektiker, Hektiker des
Geistes (letzteres sind sie sammt und sonders, in irgend einem Sinne), diese letzten
Idealisten der Erkenntniss, in denen allein heute das intellektuelle Gewissen wohnt und
leibhaft ward, — sie glauben sich in der That so losgelost als moglich vom asketischen
Ideale, diese »freien, sehr freien Geister«: und doch, dass ich ihnen verrathe, was sie
selbst nicht sehen konnen — denn sie stehen sich zu nahe — dies Ideal ist gerade auch
i1hr Ideal, sie selbst stellen es heute dar, und Niemand sonst vielleicht, sie selbst sind
seine vergeistigtste Ausgeburt, seine vorgeschobenste Krieger- und Kundschafter-
Schaar, seine verfanglichste, zarteste, unfasslichste Verfithrungsform: — wenn ich
irgend worin Rithselrather bin, so will ich es mit diesem Satze sein!... Das sind noch
lange keine freien Geister: denn sie glauben noch an die Wahrheit...
Als die christlichen Kreuzfahrer im Orient auf jenen unbesiegbaren Assassinen-Orden
stiessen, jenen Freigeister-Orden par excellence, dessen unterste Grade in einem
Gehorsame lebten, wie einen gleichen kein Monchsorden erreicht hat, da bekamen sie
auf irgend welchem Wege auch einen Wink iiber jenes Symbol und Kerbholz-Wort, das
nur den obersten Graden, als deren Secretum, vorbehalten war: »Nichts ist wahr, Alles

" Vgl. KSA 7, NachlaB 1869-1874, 19 [259], S. 500 f. und KSA 8, NachlaB 1875-1879, 47 [15], S. 620
f. Der Name LOTZEs findet sich in einer Aufzihlung aus dem Jahr 1872, iiberwiegend bestehend aus
akademischen Institutionen und Honoratioren, die mit dem Titel ,Anzugreifen® iiberschrieben ist.
Wundt ist ebenfalls Bestandteil einer Aufzdhlung aus dem Jahr 1879, wo es ganz im oben angefiihrten
Sinn von GD heifit: ,,Wundt “Aberglaube in der Wissenschaft™.

7 Beriihmt geworden von TRENDELENBURGs KANT-Rezeption ist die so genannte , Trendelenburgsche
Liicke’ (vgl. TRENDELENBURG, 1867, 215 ff.), die dieser gegen den Neukantianter Kuno FISCHER
behauptet hatte.

% Vgl. KSA 7, NachlaB 1869-1874, 29 [199], S. 710; 30 [15], S. 738; 32 [75], S. 781.

258



ist erlaubt«... Wohlan, das war Freiheit des Geistes, damit war der Wahrheit
selbst der Glaube gekiindigt... Hat wohl je schon ein europdischer, ein christlicher
Freigeist sich in diesen Satz und seine labyrinthischen Folgerungen verirrt? kennt
er den Minotauros dieser Hohle aus Erfahrung?... Ich zweifle daran, mehr noch,
ich weiss es anders: — Nichts ist diesen Unbedingten in Einem, diesen sogenannten
»freien Geistern« gerade fremder als Freiheit und Entfesselung in jenem Sinne, in
keiner Hinsicht sind sie gerade fester gebunden, im Glauben gerade an die Wahrheit
sind sie, wie Niemand anders sonst, fest und unbedingt.” (KSA, 5, GM, 398 {.)

Worum es hier in erster Linie geht, ist das Zusammentreffen der Labyrinth- und
insbesondere Seefahrer-Metaphorik, die wir schon aus den Aphorismen 23 und 29
(JGB) kennen, mit dem Satz ,,Nichts ist wahr, Alles ist erlaubt”. Denn erst vor diesem
Hintergrund wird deutlich, dass jede Art unredlicher Konzession an hypothetische
Regeln des Philosophierens im Grunde eine Géngelung des freien Denkens durch Ge-
und Verbote darstellt. Entscheidend an NIETZSCHEs Ringen mit Metaphysik und
Positivismus ist also nicht die programmatische Frage nach dem Verhiltnis einer
Philosophie zur Realitit, sondern zur Freiheit des Geistes.

Diesbeziiglich wurde bereits verschiedentlich darauf hingewiesen, dass die See
bei NIETZSCHE unter anderem fiir den Raum der philosophischen Spekulation steht
(vgl. oben III./2.1). Wenn NIETZSCHE in Aphorismus 34 von moralischen Philosophen
spricht, dann bedeutet das nicht nur, dass diese Herzenswiinsche im Nachhinein
argumentativ legitimieren, das heiflt zur Disziplinierung des Denkens durch das
dogmatische Verfestigen einer bestimmten spekulativen Option neigen, sondern auch,
dass sie das Denken disziplinieren wollen, indem sie den Raum der Spekulation
insgesamt unter ihre Herrschaft bringen, sei es auch durch ein totales Verbot. Diese
zweite Form der asketischen Denkdisziplinierung ist verwandt mit der Motivationslage,
die den logischen Positivismus von FREGE iiber den Wiener Kreis bis heute ausmacht,
ndmlich den Drang, autoritdr iiber die Philosophie zu walten, das heiit das Denken
restriktiv zu reglementieren. Die autoritdre erkenntnistheoretische Tradition nach KANT
befasst sich in diesem Verstande fast ausschlielich mit der Reglementierung dessen,
wie gedacht werden darf, wobei das freie philosophische Reflektieren und Spekulieren
ganz verboten wird.

Natiirlich kann hier keine ideengeschichtliche Aufarbeitung dieses Phénomens
geleistet werden, aber es ist durchaus bezeichnend, wie in dieser Hinsicht NIETZSCHEs
Auswabhl seiner Gegner ausfillt: Erst PLATON, der eine fiir das Denken nur erkennbare
aber unantastbare Ideenwelt prisentiert, die zudem alternativlos auf eine hochste Idee
des Guten fixiert ist, dann KANT, der die theoretische Spekulation bis auf einen
schmalen transzendentalen Rand ganz verbietet und die Metaphysik nur noch in einer
einzigen praktischen Gestalt zulisst, die Gott, Seele und Freiheit aus der Disposition
nimmt, und zuletzt der Positivismus, der die radikale Konsequenz aus der sukzessiven

Eingrenzung der Philosophie zieht, ndmlich ihre Identifikation mit der modernen

259



Wissenschaft, was soviel wie die schlichte Abschaffung der Philosophie selbst
bedeutet.

[ii] Wenn wir uns bisher nach der Konfliktlinie zwischen NIETZSCHES
antimetaphysischem Programm und dem Positivismus gefragt haben, dann wurde durch
den kurzen Blick auf GM deutlich, dass es das autoritire Element ist, das den
Menschen seit PLATON sukzessive seiner geistigen Freiheit beraubt hat und im
modernen Positivismus noch am stirksten géngelt. Indem jede Philosophie einen
bestimmten Herrschaftstrieb ausleben wollte, ohne dies einzugestehen oder mehr noch
es sich einzugestehen, sich mithin objektiv gab, war sie ein Teil der groen asketischen
Versklavungsmaschinerie gegen die NIETZSCHE in JGB autbegehrt. Beim Positivismus
haben wir es also ebenfalls mit dem uns aus den Aphorismen 1 bis 6 bekannten
unbewussten Rand zu tun, der das Denken selbst noch in Form der universell giiltigen
modernen Formal-Wissenschaften wie Logik und Mathematik moralisch priddestiniert.

Was leistet dagegen die Psychologie? Oder anders gefragt: Wo verléduft die Front
zwischen Psychologie und logischem Positivismus im Streit um die Vorherrschaft in
der Erkenntnistheorie? Auch wenn die reale Diskussion anders gelegen haben mag, so
ist es doch sehr instruktiv, sich zu vergegenwirtigen, was die Psychoanalyse nach
Sigmund FREUD®' philosophisch impliziert. Dies wird am ehesten am Bespiel der
klassischen Moral deutlich. Die philosophische Moral steht auf dem Fundament einer
distinkten Unterscheidung zwischen gut und bose. Eine Handlung oder eben der
handelnde Mensch kann nur in diese beiden Kategorien eingeteilt werden. Die
Psychoanalyse hingegen zergliedert den Menschen wie auch seine Handlungen in
unzihlige Einzelaspekte wie ererbte oder angelernte Verhaltensmuster, Blockaden,
Traumatisierungen, Neurosen, Angste, Komplexe etc., auf die am Ende die genannten
moralischen Kategorien nicht mehr anwendbar sind. Wenn man diese Methode nicht
nur auf die normativen Begriffe gut und bose, sondern auch auf die Axiome der
formalen Logik ,wahr und falsch’ iibertrdgt, dann sind Sachverhalte ebenso wenig
identifizierbar und kategorisierbar wie Menschen oder Handlungen.

Hinzu kommt die Methode der Ursachenforschung als Interpretation. Hierzu eine

Erinnerung an das erste Hauptstiick, JGB vornweg, wo es in Aphorismus 3 in Bezug

8! Hier wird die Auffassung von Jacob J. GOLOMB nicht geteilt, dass die Psychologie bezichungsweise
Psychoanalyse bei NIETZSCHE die Funktion einer Metatheorie innehat (vgl. ders., Ames/Ilowa, 1989).
Zunichst unterliegt jeder Versuch, NIETZSCHE eine souverine Stellung iiber dem erkenntnistheoretischen
Paradigma der Transzendentalphilosophie zuzuweisen der Re-Entry Problematik, die bereits zu Anfang
im Lichte des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz angesprochen wurde (vgl. Oben 1./2.2).
Des Weiteren haben NIETZSCHEs psychologischen Analysen insbesondere in JGB nicht nur diagnostische
und/oder therapeutische Funktion, sondern sind Teil einer minutids inszenierten Umdrehungs- und
Selbstfindungsbewegung, mithin nicht Zweck, sondern Mittel. Dies allerdings beriihrt sich wiederum mit
dem, was GOLOMB als dionysisches ,hoheres Selbst* ausmacht, einem Fundament, das sich ganz im
Sinne der Topologie des hierarchischen Komplexitétsgefiiges (vgl. oben II./1.3.2.) am Schluss der
hypertrophen, weil selbstreflexiv gewordenen Selbstreflexion konstituiert (vgl. ebd. 126 ff.)

260



auf Geburt und Vererbung umzulernen galt — man denke an die ,,Oberfliche und Haut®,
die ,.etwas verrith, aber noch mehr verbirgt* (Aph. 3; vgl. 5, 51, 19 f.). Einerseits
fordert NIETZSCHE damit, sich an die wissenschaftlichen Fakten zu halten, andererseits
sagt er aber auch, dass das Offensichtliche tduscht und das Eigentliche verborgen und
also interpretationsbediirftig ist. Freilich ist das Unterbewusstsein genauso verborgen
und interpretationsbediirftig wie der in Aphorismus 3 angesprochene prinatale Prozess.
Der Einwand der Positivisten lautet dagegen, dass sich weder die psychologischen und
schon gar nicht die philosophischen Interpretationskiinste an evidenten Kriterien
festmachen lassen. Fiir den ,harten’ Positivisten kann die Interpretation so gut wie alles
aus dem diffusen Unterbewusstsein herauslesen nur eben nichts Bestimmtes. In der
Philosophie verhilt es sich &dhnlich: Auch hier lautet der Vorwurf gegen das
Interpretieren ,Unbestimmtheit’ oder ,Unbestimmbarkeit’. Nur, dass die Interpretation
nicht in den okkulten Bereich der Psyche, sondern in den der Wahrheit/Realitit
abtaucht. Sprich: Die Interpretation der Wahrheit/Realitdt, die immer auch eine
Spekulation iiber die Wahrheit/Realitidt ist, kann ebenso alles Mogliche zu Tage
fordern, wie die Psychoanalyse. Dagegen sehnen sich der Positivist ebenso wie der
Metaphysiker, NIETZSCHE zu Folge, in sklavisch-asketischer Manier nach dem
Unbedingten und Tyrannischen und nennen es Verbindlichkeit und Objektivitit: ,,der
Sklave ndmlich will Unbedingtes, er versteht nur das Tyrannische, [...] er liebt wie er
hasst, ohne Nuance, bis in die Tiefe*“ (Aph. 46; vgl. 5, 67, 17 ff.). In Anbetracht der
Ideale und Regeln bleiben in der Metaphysik und im Positivismus die Nuancen in der
Tiefe verborgen, denn es entsteht dadurch, wie wir im Exkurs iiber Ursache und
Wirkung bereits gelesen haben (vgl. oben III/[E-I]) eine ,,GewOhnung an eine
bestimmte Ursachen-Interpretation, die in Wahrheit die Erforschung der Ursache
hemmt und selbst ausschlieBt* (vgl. KSA, 6, GD, 92). Stattdessen ist bei NIETZSCHE
die ,,Psychologie [...] wieder der Weg zu den Grundproblemen* (vgl. 5, 39, 8 f.).
Natiirlich ist die wissenschaftstheoretische Grundlagendiskussion in diesem
Bereich weit iiber das hier skizzierte Darstellungsniveau hinaus. Es reicht aber hin, die
ideologische Alternative nachzuvollziehen, wobei NIETZSCHE, ohne sich dabei selbst
eindeutig zu positionieren, zwei Tendenzen gegeneinander stellt, ndmlichen den
restriktiven und den libertiren Umgang mit der ,Ressource Spekulation’. Die
Verbindung zur Psychologie zeigt, dass NIETZSCHE dabei nicht nur den Raum der
Spekulation selbst aufs Neue erdffnen, sondern auch dessen Abgrenzung gegen die
empirische Wissenschaft aufheben will. Freiheit des Geistes ist nicht nur genuin
philosophische, sondern dariiber hinaus auch interdisziplinire Freiheit, die freilich nicht
dazu genutzt werden soll, zu denken, was man gerade mochte, sondern lediglich den
Dingen (an sich) in einer Richtung auf den Grund zu gehen, die durch die juridische
Tradition der Transzendentalphilosophie verstellt schien. Dies zielt ins Zentrum des

Positivismus, der erstens auf einer strikten Trennung von Philosophie und Wissenschaft

261



insistiert und zweitens zur restriktiven Eingrenzung, wenn nicht sogar zur Abschaffung
der Philosophie als solcher neigt.

NIETZSCHEs universeller Fiktionalismus sowie der damit verbundene Imperativ
aus GM ,,Alles ist erlaubt® ist kein Freibrief fiir Laissez-faire und Beliebigkeit im
Denken. Im Gegenteil: Dadurch, dass dann nicht nur diese oder jene Restriktion des
Denkens bezweifelt werden muss, sondern das Restriktive selbst, geht jede
Orientierung verloren, die schlielich immer auch eine Erleichterung ist. Die Befreiung
darf also nur in Verbindung mit dem dafiir zu zahlenden Preis der Orientierung gesehen
werden, wenn sie nicht als die NIETZSCHE so verhasste harmlose Freigeisterei (Aph.
44) missverstanden werden will. Nur so ergibt sich aus der Entautoritédrisierung des
Denkens das Potential des ,,freien Geistes®. Dies ist endlich auch in Aphorismus 34 des

gleichnamigen zweiten Hauptstiicks gemeint, wenn es heif3t:

»Alle Achtung vor den Gouvernanten: aber wire es nicht an der Zeit, dass die
Philosophie dem Gouvernanten-Glauben absagte? —* (5, 54, 9 ff.)

Den Gouvernanten den Glauben verweigern heifit, nichts anderes als die diversen
Denkge- und -verbote aufzuheben, was negativ alles relativiert und ins Chaos stiirzt,
positiv aber den Weg in die Zukunft und also die Moglichkeit des Neuen eroffnet. Der
physio-psychologische Monismus ist so gesehen also auch ein Akt der Befreiung, eine
Durchgangstation der Freiheit von autoritirer Gingelung, die erst eine Ahnung
verschafft, zu was diese Befreiung fiihrt, was also die tatsidchliche Freiheit des Geistes
jenseits von asketischer Versklavung und libertédrer Befreiung ist.

Soviel zur Psychologie als Triger des Programms zu einer zwar riskanten, letzen
Endes aber zukunftsweisenden Befreiung des Geistes von restriktiven Denkgeboten und
-verboten. Warum dieser Aspekt auch in konzeptioneller Hinsicht ausgesprochen
wichtig ist, wird sich spéter im Zuge der Rekonstruktion in Kapitel IV zeigen. Dort
wird in Abschnitt IV./2.1 der ,Raum der Spekulation’, wie er hier vorgestellt wurde,
noch einmal in den Blick genommen, um auch von da aus noch einmal ein Verstdndnis
fir den Parameter der Zeit zu erdffnen. Uber die Vorstellung eines Raumes der
Spekulation ergibt sich auch die Uberleitung zum nichsten Abschnitt 111./2.2.4.3 mit
der auf das NachlaB-Notat 38 [12] zuriickgehenden Uberschrift ,Die Welt in
NIETZSCHEs Spiegel’. Denn Spekulation ist, wie wir sehen werden, nichts anderes als
Spiegelung. In dieser Hinsicht wird unser Interesse auf die Frage gerichtet sein, wie
NIETZSCHE eine vollig entgrenzte Spekulation an das Bild eines Spiegels anschlief3t,
welcher ja gerade der Inbegriff fiir das Moment der Représentation gilt, das wiederum
mit dem Vorwurf belegt wurde, das Denken in einer pessimistischen Weise zu

isolieren.

262



2243
Die Welt in NIETZSCHEs Spiegel (Nachla-Notat 38 [12])

In Abschnitt II1./2.2.3.2 iiber die konzeptionelle Unschirfe des Willens zur Macht
wurden drei Optionen beziiglich dessen theoretischen Status dargestellt: In JGB, vor
allem im ersten Hauptstiick, erscheint der Wille zur Macht als physiologischer
Monismus, der in ein kompetitives Verhiltnis zum platonistischen Dualismus tritt. Das
gilt im Wesentlichen auch fiir die Darstellung in Aphorismus 36. Dort allerdings, oder
besser gesagt zuvor in Aphorismus 34, wird ein philosophischer Paradigmenwechsel
vorgestellt, der die Theorie an die Grundlage eines universellen Fiktionalismus koppelt,
weshalb der Wille zur Macht nicht nur Anspruch hat, eine spezielle Alternative im
pluralistischen philosophischen Diskurs zu sein, sondern eine exklusive Beschreibung
der Grundlagen der Philosophie (singulér) selbst. Dies wire dann ein relativistischer
Holismus, den wir in Aphorismus 36 aber nur angedeutet sahen, weil dort zum Beispiel
noch nicht die Rede von der ewigen Wiederkunft ist und somit sozusagen NIETZSCHEs
theoretisches, beziehungsweise begrifflich-reflexives Reservoir noch nicht als
ausgeschopft angesehen werden kann. Eine in dieser Hinsicht komplette Version des
relativistischen Holismus, der das AuBerste des begrifflich-reflexiv Artikulierbaren
tatsidchlich ausreizt, findet sich endlich, so die im folgenden zu begriindende These, in
dem Nachlaf3-Notat 38 [12].

[i] Wenn NIETZSCHE mit der konzeptionellen Unschirfe in Aphorismus 36 den
methodischen Zweck verfolgt, den Leser/Akteur auf die Komplexitit des
relativistischen Holismus hinzuweisen, ohne selbst davon sprechen zu miissen, dann
fragt sich, was an dieser Stelle verschwiegen wird, weil es missverstanden werden
konnte. In diesem Zusammenhang sei noch einmal an die Auffassung erinnert, dass der
Wille zur Macht in Aphorismus 36, JGB zunichst als exoterisch-neinsagendes
Instrument und somit in Abhéngigkeit von einem bestimmten Zweck zu verstehen ist —
sozusagen als eine Waffe im Kampf etwa mit Christentum und demokratischer
Aufklidrung — und vom Willen zur Macht als jasagend-esoterischer Schau unterschieden
werden muss. Eine Schau im besagten esoterisch jasagenden Sinn konnte dagegen das
besagte Nachla-Notat 38 [12] aus dem Jahr 1885 ,,Und wisst ihr auch, was mir ,die
Welt’ ist?* sein, das laut Colli in direkter Verbindung mit Aphorismus 36 aus JGB zu
sehen ist (vgl. KSA, 14, Kommentar, 353). Der Vergleich dieser beiden Textstellen
wird Aufschluss iiber den schwer fassbaren Unterschied zwischen exoterisch-
neinsagendem physiologischem Monismus und esoterisch-jasagendem relativistischem
Holismus geben.

Zunichst ein Blick auf das NachlaB-Notat 38 [12]: In der Textstelle gibt
NIETZSCHE eine Innenansicht ab, wie der Gesamtklang der Welt, um wie oben (vgl.

263



II./1.3.2) mit PtZG zu sprechen, in ihm ,nachtont” (vgl. KSA, 1, PtZG, 817).
NIETZSCHE zeigt uns seinen Blick auf die Welt als Ganzes, die als ,,Ungeheuer von
Kraft* (vgl. 11, 610, 19) eine ,,dionysische Welt*“ (vgl. 11, 611, 10) ist und jenseits
von Gut und Bose rangiert (,,diel mein Jenseits von Gut und Bose*; vgl. 11, 611, 12).
Auch diese Verortung NIETZSCHEs moge man als Hinweis verstehen, dass hier (38
[12]) etwas zur Sprache kommt, was dort (Aph. 36, JGB) nur vorbereitet und
angedeutet wird. Diese Welt und die Menschen, welche in ihr leben, ist hier, wie
NIETZSCHE so pragnant sagt, ,der Wille zur Macht - und nichts
auBBerdem!* (vgl. 11, 611, 18 f.). Dies ist die Grundaussage, wihrend sich der Rest
der Passage damit befasst, die Charakteristika dieser Welt als Wille zur Macht zu

beschreiben, die im Folgenden der Reihe nach aufgezihlt werden:

= FErstens, die Kraft, woraus die Welt essenziell besteht, ist ein ,,Haushalt ohne
Ausgaben und EinbuBlen, aber ebenso ohne Zuwachs, ohne Einnahmen* (vgl. 11,
610, 23 f.), also insgesamt konstant.

=  Zweitens, ist die Welt des Willens zur Macht auch hier ein ,,Ganzes [...] vom
Nichts umschlossen als seiner Grinze* (vgl. 11, 610, 22 ff.) im Sinne von GD, wo
es heilit, dass es nichts auBBer dem Ganzen gibt (vgl. KSA, 6, GD, 96).

= Dirittens, ist dieses Ganze, wiederum 1im Sinne von GD, keine Einheit, oder nur zum
Teil eine Einheit, was sowohl aus der Formulierung hervorgeht, dass das ,,Spiel von
Kraftwellen zugleich Eins und ,Vieles’* (vgl. 11, 610, 28 f.) ist, was sich auch noch
in den weiteren Ausfithrungen aus dieser Textstelle iiber die Gegensitze zeigen
wird.

= Noch vor den Gegensitzen bringt NIETZSCHE Raum und Zeit ins Spiel, denn
einerseits ist, viertens, das Ganze als ,,bestimmte Kraft einem bestimmten Raum
eingelegt” (vgl. 11, 610, 26 f.) und wird andererseits, fiinftens, als ein ,,Meer* (vgl.
11, 610, 30) von ,ungeheuren Jahren der Wiederkehr* (vgl. 11, 610, 32)
durchherrscht. Weiter unten im Notat heiBit es gemiBl des Wiederkunftsgedankens
auch, dass sich die dionysische Welt ewig selbst schafft/zerstort und deren Gliick in
der Kreisldufigkeit der eigenen Bewegung liegt, worauf gleich noch im
Zusammenhang mit der Figur des Selbstbezuges zuriickzukommen sein wird.
Konzeptionell ausgedriickt ist demnach die Welt als Wille zur Macht ein sich selbst
wiederholendes — man konnte sogar sagen, ein sich durch Widerholung selbst
differenzierendes — Ganzes ohne AuBeres.

= Sechstens, folgt dann, wie schon angekiindigt, die Figur der Gegensitze, denn als
ein bewegtes Meer ,,mit einer Ebbe und Fluth seiner Gestalten* (vgl. 11, 610 f., 32
f.) bewegt sich das Ganze zwischen Vielheit und Einfachheit ,,aus dem Spiel der
Widerspriiche zuriick bis zur Lust des Einklangs* (vgl. 11. 611, 5 f.). Auch wenn

Gegensitze nicht zwangsldufig Widerspriiche sein miissen und NIETZSCHE hier

264



nicht von Monismus oder Dualismus spricht, sehen wir doch, dass der Ort der Welt
des Willens zur Macht jenseits von Gut und Bose rangiert und dementsprechend
weder dualistisch noch monistisch ist, oder besser beides zugleich ist, ndmlich
Zwei/Vieles/Differenz und Eins/Einheit/Indifferenz. Sprich — man denke an das Re-
Entry-Argument — es handelt sich dabei weder um die Einheit der Vielheit und
Einheit (,und’ verstanden als Verbindung) noch um die Vielheit der Vielheit und
Einheit (,und’ verstanden als Aneinanderreihung), sondern um die Relation
zwischen Vielheit und Einheit, die ebenso keines von beidem ist wie sie beides
zugleich ist.

= Siebtens ist dieses sich selbst wiederholende ganzheitliche Innere ohne AuBeres
zuletzt freilich im Selbstbezug begriffen. Was hier geschieht, geschieht ohne
externen Beweger und ebenso erfolgt die Bewegung ohne externes Ziel: ,diese
meine dionysische Welt des Ewig-sich-selber-Schaffens, der Ewig-sich-selber-
Zerstorens® (11, 611, 9 ff.).

Offensichtlich ist, dass wir in diesem Nachlaf3-Notat wesentlich mehr iiber die Welt als
Wille zur Macht erfahren als in Aph. 36, JGB. Nun fragt sich, ob die Abweichung in
dem MaB an Information zwischen den beiden Textstellen willkiirlich ist, oder sich an
einem bestimmten Kriterium festmachen ldsst: Geht NIETZSCHE in ,,Gesetzt, dass
nichts anderes als real ,gegeben’ ist als unsere Welt der Begierden und Leidenschaften®
(Aph. 36, JGB) wirklich nur bis zu einer bestimmten Grenze des Neinsagens? Oder
macht er die Dosis der Offenbarung seiner Schau des Ganzen mehr oder weniger
willkiirlich an einer Vermutung fest, wie viel dem modernen Leser/Akteur zuzumuten
ist? Freilich wird hier die Uberzeugung vertreten, dass dies nicht der Fall ist, sondern
ein Kriterium existiert, das hinreichend nachvollziehbar macht, warum NIETZSCHE in
Aph. 36, JGB genau so weit gegangen ist, wie er gegangen ist, und eben nicht so weit,

wie in ,,Und wisst ihr auch, was mir ,die Welt’ ist?“ (38 [12]).

[ii]] Um hier zu einer adidquaten Bewertung zu gelangen, miisste man eine Liste der
Unterschiede erstellen und detailliert analysieren. Weil dies sehr aufwendig wire, sei
hier vorgeschlagen, diese Frage am Problem der Gegensitze festzumachen, das sowohl
in JGB als auch in 38 [12] eine zentrale Rolle spielt.

In JGB kennen wir das Problem der Gegensitze insbesondere aus der Vorrede
(,,es hiess [...] das Perspektivische, die Grundbedingung alles Lebens, selber
verleugnen, so vom Geiste und vom Guten zu reden, wie PLATON gethan hat®; vgl. 5,
12, 23) und aus Aphorismus 2 (,,Der Grundglaube der Metaphysiker ist der Glaube
an die Gegensidtze der Werthe*; vgl. 5, 16, 19 f.), Aphorismus 3 (,,ebenso
wenig ist das ,Bewusstsein’ [...] dem Instinktiven entgegengesetzt®; vgl. 5, 17,

21 f.) Aphorismus 24 (,,von Gegensitzen zu reden, wo es nur Grade und mancherlei

265



Feinheiten der Stufen giebt*; vgl. 5, 41, 21 f.) sowie Aphorismus 34 (,,was zwingt uns
iiberhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften Gegensatz [...] giebt? Geniigt es
nicht Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen®; vgl. 5, 53, 31 ff.). In diesen Textstellen
setzt NIETZSCHE die Vorstellung von Gegensitzen in einer Weise unter Druck, dass der
Leser/Akteur dazu bewogen wird, den Versuch zu unternehmen, die hier zu Grunde
liegende dualistische Konzeption grundsitzlich zu hinterfragen. Dies erfolgt, wie wir
bereits wissen, in mehreren Schritten, von denen der erste ist, die Positionen Gut und
Bose umzudrehen, so dass die als bose diffamierte Realitit gegen die vom
Platonismus/Christentum gut-gesprochene/geheiligte Idealitit rehabilitiert wird. Der
nichste Schritt in dieser Konsequenz ist, dem Dualismus zwischen Gut und Bose,
beziehungsweise zwischen Idealitdit und Realitit insgesamt eine Alternative
gegeniiberstellen, nidmlich — zumindest in JGB - den Perspektivismus. Die
Herausdrehung aus der dualistischen Konzeption kann aber erst als erreicht angesehen
werden, wenn der Perspektivismus nicht mehr ,nur’ pluralistisch, sondern singuldr
vorgestellt wird. Exakt jener letzte Schritt wird in JGB aber nur angedeutet, weil der
Perspektivismus unter neinsagenden Bedingungen nicht anderes als in Relation zum
Negierten verstanden werden kann.

Die jasagenden Bedingungen, das ist die Herausforderung, der sich NIETZSCHE
philosophisch zu stellen scheint, konnen begrifflich nur in einer sehr komplexen Weise
geduflert werden, deren richtiges Verstdndnis lediglich unter der Bedingung gelingen
kann, dass die hier vorherrschende Verwechslungsgefahr gemeistert wird. Der
Unterschied zwischen Aph. 36, JGB und 38 [12] ldsst sich also ziemlich exakt am
Kriterium der Herausdrehung festmachen, wobei in Aph. 36, JGB nur eine
pluralistische Alternative angeboten wird, in 38 [12] hingegen eine singulidre Variante,
deren Fundamentalitéit darin begriindet ist, dass dort das Problem der Gegensitze und
der Alternative insgesamt eingefasst wird. Kurz: In Aph. 36, JGB ist der Wille zur
Macht nur eine neinsagende monistische Alternative zum dualistischen Platonismus, in
38 [12] ist der Wille zur Macht eine jasagende holistische Perspektive, die selbst noch
die Alternative zwischen Dualismus und Monismus in sich befasst.

In Hinsicht des Textes spricht fiir diese Einschitzung vor allen Dingen, dass Aph.
36, JGB den Willen zur Macht in Relation zum Platonismus vorstellt, als ein klares
Nein zu BERKELEY und SCHOPENHAUER, die namentlich genannt werden, aber auch zu
PLATON und KANT, NIETZSCHEs wichtigsten Antagonisten aus dem ersten Hauptstiick.
In 38 [12] kommuniziert NIETZSCHE dagegen offen und direkt mit dem Leser/Akteur,
ohne diesen bei irgendwelchen Vorurteilen abzuholen und ohne die Vermittlung eines
populdren Negativbeispiels, zu dem Nein gesagt wird. Hier sind beim Leser/Akteur
bereits alle ,,Herzenswiinsche* (Aph. 5) ausgerdumt und ,riickldaufigen Schleichwege*

(Aph. 10) zu ihnen desavouiert und ohne etwas bestimmtes fiir sich oder Gott oder eine

266



Weltanschauung zu wollen, teilt NIETZSCHE mit dem Leser/Akteur seinen

unverstellten, optisch spiegelnden, insgesamt bejahenden Blick auf die Realitiit vor.

[iii] Noch ein Wort zu der Gefahr des Missverstindnisses, die hier auch nicht in allen
Facetten diskutiert, sondern grundsitzlich geklidrt werden will. So kdnnte man zum
Beispiel versucht sein, eine Darstellung wie in 38 [12] im Sinne einer klassischen
Realitétstheorie zu verstehen, sozusagen als die geheime Lehre NIETZSCHEs hinter den
stilistischen Kulissen. Wenn schon nicht in Aphorismus 36, dann wire eben spitestens
hier das letzte Wort in Bezug auf die Frage nach der Realitdt gesprochen, das nicht
mehr hinterfragt zu werden briduchte und, wenn man ABEL folgt, auch nicht mehr
hinterfragt werden kann. Hier wiirde dann die tiefste und letzte, hinter allen Masken
liegende, esoterischste Wahrheit der NIETZSCHEschen Philosophie offenbar.

Diese Sichtweise verkennt allerdings die Fingerzeige NIETZSCHEs in Richtung
einer intimen Weisheit, die nicht in Biicher geschrieben werden kann. Nietzsches
Spiegel verweist namlich nicht nur auf sich selbst, sondern iiber sich hinaus. Dabei ist
entscheidend, dass der Spiegel nicht darstellen kann, wie er spiegelt, sondern nur was er
spiegelt. Die begriffliche Reflexion versucht immer das Verhiltnis zwischen Spiegel
und Gespiegeltem juridisch abzubilden — zum Beispiel: Hier das Ding an sich dort die
Reprisentation. Faktisch ist dies aber unmoglich, denn innerhalb der Spiegelung gilt
das Paradigma des universellen Fiktionalismus aus Aphorismus 34, wonach jedes
Reprisentierte immer zur Représentation gehort (Stichwort: Integration ex post). Nun
kommt es NIETZSCHE nicht auf die Theorie des universellen Fiktionalismus an, die sich
auf Grund der Paradoxie der Selbstreferenz, wie wir bereits ganz zu Anfang in der
Voriiberlegung zum Zielkonflikt zwischen Immanenz dun Differenz festgestellt haben,
ohnehin nicht scharf stellen ldsst (Stichwort: Holismusdilemma; vgl. oben 1./2.2),
sondern auf die Konfrontation des Lesers/Akteurs mit dem Faktum, dass er nicht aus
dem groBlen Spiegel, der er selbst ist, hinauskommt. Hier endlich deutet sich der
Ubergang zwischen Theorie und Praxis an, der sich bereits in Ubereinstimmung mit
STEGMAIER in EH feststellen lies (vgl. oben I1./1.).

Passagen wie das Notat ,,Und wisst ihr auch, was mir ,die Welt’ ist?* sind fiir
diese prekdre Schnittstelle signifikant, denn hier verweist das Gesagte in ultimativer
und finaler Weise, genau genommen sogar definitiv, tiber sich hinaus (Stichwort:
Sagen/Zeigen-Komplex). Das heiBit: Wenngleich der Wille zur Macht in seiner
jasagenden Form tatséchlich nicht mehr hinterfragt werden kann, wie auch der Spiegel
nicht mehr spiegeln kann, wie er spiegelt, so ist damit ebenso wenig der
NIETZSCHEsche Begriff von Philosophie ausgeschopft, wie es kein Spiegelbild geben
kann, ohne dass der Spiegel etwas spiegelt. Diese besagte prekidre Schnittstelle
zwischen Sagen und Zeigen ist in NIETZSCHEs Philosophie durch den Umstand

bedacht, dass alles Geschriebene immer exoterisch und esoterisch ist. Oder anders: Eine

267



esoterische Wahrheit oder Sicht kann nicht in Biicher — seien sie nun verdffentlicht oder
nicht — geschrieben werden, weil sie auf Grund der Artikulation aufhorte, esoterisch zu
sein.

NIETZSCHEs Kunst besteht also nicht einfach nur darin, einen universellen
Fiktionalismus zu konstatieren, sondern das Begrifflich-Reflexive von innen an sein
AuBerstes zu dringen: Dies ist der iterative Erkenntnisprozess oder in seiner
theoretischen Form die konzeptionelle Dialektik, welche den Leser/Akteur subtil durch
die gesamte Topologie des hierarchischen Komplexititsgefiiges geleitet. Der Wille zur
Macht mit seinen verschiedenen theoretischen Implikationen und Unschirfen, wie wir
sie bisher mithsam nachzuvollziehen versucht haben, ist ein hervorragendes Beispiel fiir
diese Bewegung: Zuerst als neinsagende Exoterik mit Blick auf den christlich-
populdren Dualismus entwickelt, dann es als physiologischer Monismus in einer Art
verbalisiert (Aph. 36), die mittels der Formel ,,Jenseits von Gut und Bose* iiber sich
hinaus auf eine jasagende Esoterik verweist, die aber gleichwohl noch zu der
Philosophie in Biichern zihlt. Erst dieses Ja, wofiir wiederum das NachlaB3-Notat 38
[12] ein Beispiel abgibt, verweist iiber alles Sagen auf die Pointe, um die es NIETZSCHE
letzen Endes geht. In gewissem Sinn ist das letzte ,Wort’ der Philosophie NIETZSCHESs
also tatsdchlich der holistische Relativismus des Willens zur Macht, im richtigen
Verstande aber eben nur als das zeigende Freilegen eines Quells von Authentizitit,

jenseits begrifflich-reflexiver Artikulation.

[E-IV]
Exkurs: NIETZSCHE iiber Redlichkeit und Unabhingigkeit

Mittlerweile haben die vorliegenden Untersuchungen, die von sehr konkreten
philosophischen Sachproblemen ausgegangen waren, im Zuge der Lektiire von JGB
einen iberkomplexen Bereich zu streifen begonnen (Stichwort: Oszillationsrand,
Sagen/Zeigen-Relation), der sich von dem argumentativen Weg dorthin zuletzt
entscheidend abhebt. Man konnte sagen, dass das Ziel des in den ersten beiden
Hauptstiicken von Nietzsche inszenierten Erkenntnisprozesses auf dem Weg dorthin bis
zuletzt nicht zu antizipieren war. Um gebiihrend untersuchen und verstehen zu konnen,
inwiefern das Ziel in Form einer Pointe nicht nur von dramaturgischer, sondern auch
besonderer theoretischer Prignanz ist, sei zuvor in diesem Exkurs noch einmal ein
Blick zuriick geworfen und gefragt, welchen gedanklichen Weg die intellektuelle
Redlichkeit und Grausamkeit gegen einen selbst den Leser/Akteur hat abschreiten

lassen.

268



[i]] Warum ein nochmaliger Blick zuriick, nun da sich zumindest erahnen ldsst, wohin
die ganze neinsagende Exoterik in JGB fiihrt, so wichtig ist, ldsst sich sehr gut an Hand
eines Gedankens erldutern, den NIETZSCHE selbst iiber das Verhiltnis des Menschen
zum Gang der Geschichte angestellt hat. Dieser stammt aus Aphorismus 34 FW und

lautet wie folgt:

,2Historia abscondita. — Jeder grosse Mensch hat eine riickwirkende Kraft: alle
Geschichte wird um seinetwillen wieder auf die Wage gestellt, und tausend
Geheimnisse der Vergangenheit kriechen aus ihren Schlupfwinkeln — hinein in seine
Sonne. Es ist gar nicht abzusehen, was Alles einmal noch Geschichte sein wird. Die
Vergangenheit ist vielleicht immer noch wesentlich unentdeckt! Es bedarf noch so
vieler riickwirkender Krifte!” (KSA, 3, FW, 404)

Sinngemil ldsst sich dies so zusammenfassen, dass der groe Mensch — wie auch die
Menschheit insgesamt — seine Vergangenheit immer von der eigenen Position aus
begreift und daher auch nur solche Aspekte aus dem Fluss des Geschehens heraushebt,
die sich als (wichtige) Stationen einer Entwicklung verstehen lassen, die just zum
jeweils spezifischen Hier und Jetzt gefiihrt haben. Andere (unwichtige) Geschehnisse,
welche sich nicht im Zuge einer solchen Entwicklung begreifen lassen, bleiben dabei
unsichtbar. Das heif3t: Erst die riickwirkende Kraft von etwas AuBlergewohnlichem, das
nicht in das bisherige Entwicklungsschema passt, hebt neue Aspekte aus dem Fluss des
Geschehens hervor, die bisher unsichtbar waren. Sie werden eben auf Grund einer
gewissen extraordindren Wirkung erst im Nachhinein als Ursachen sichtbar.

Um nun auch die Rolle des Aphorismus 39 genau zu verstehen, besser, um seine
wichtige Funktion riickwirkend sichtbar zu machen, muss man in einer analogen Weise
ebenfalls zuerst den extraordindren Punkt in der Argumentation von JGB
vorwegnehmen, wodurch sich ein Sinn zeigt, der vom Bisherigen aus besehen, nicht zu
antizipieren war. Dieser Punkt ist, das jedenfalls soll im Folgenden dargestellt werden,
die ,,Unabhingigkeit* (vgl. 5, 58, 31) aus Aphorismus 41. Unvorhersehbar ist die
Unabhingigkeit trotz der Uberschrift des zweiten Hauptstiicks ,,der freie Geist*
deshalb, weil bis dahin die Redlichkeit das stirkste philosophische Motiv war. Jene
intellektuelle Redlichkeit im Sinne des Vorworts zu EH, wo NIETZSCHE im dritten

Aphorismus sagt:

,Wie viel Wahrheit ertrdgt, wie viel Wahrheit wagt ein Geist? das wurde fiir mich
immer mehr der eigentliche Werthmesser.* (KSA, 6, EH, 259)

Diese Formulierung steckt auch in dem folgenden Kernsatz aus Aphorismus 39, JGB,

um den es im Anschluss gehen wird:

,Etwas diirfte wahr sein: ob es gleich im hochsten Grade schidlich und gefédhrlich
wire; ja es konnte selbst zur Grundbeschaffenheit des Daseins gehoren, dass man an

269



seiner volligen Erkenntniss zu Grunde gienge, — so dass sich die Stéirke eines Geistes
darnach bemisse, wie viel er von der ,Wahrheit’ gerade noch aushielte, deutlicher, bis
zu welchem Grade er sie verdiinnt, verhiillt, versiisst, verdumpft, verfilscht n6thig
hitte.“ (KSA, 5, JGB, 56 f., 28 ff.)

Diese Parallelitidt zwischen EH und JGB zeigt deutlich, dass es sich bei der Redlichkeit
und Hérte gegen einen selbst (,,jeder Schritt vorwirts in der Erkenntnis folgt aus [...]
der Hirte gegen sich®; vgl. KSA, 6, EH, 259) um das vorrangige — in Anbetracht der
Wendung hin zur Unabhéngigkeit wire eher ,vorldufige’ zu sagen — NIETZSCHEsche
Kriterium philosophischer Wahrheit und somit um einen fundamentalen Bestandteil
seiner Philosophie insgesamt handelt. Vor dem Hintergrund des Exkurses iiber
Psychologie und Positivismus ist an der Redlichkeit interessant, dass sie eine besonders
drastische Steigerung des Zwangs darstellt, den wir dort dem autoritiren und
restriktiven ~ Denken  der  Tradition  Platonismus-Kantianismus-Positivismus
zugeschrieben haben (vgl. oben IIL/[E-III]). Die hier interessierende Frage ist also,
wann sich aus dem extremen Zwang der Redlichkeit das erlosende Moment der Freiheit
des Geistes ergibt.

In diesem Sinn wird in JGB der Leser/Akteur sozusagen bei seiner Redlichkeit
abgeholt und auf diesem Pfad zu einer alternativen Wahrheit gefiihrt. Erstmals wird

dies in volliger Klarheit in Aphorismus 5 artikuliert:

»Was dazu reizt, auf alle Philosophen halb misstrauisch, halb spéttisch zu blicken, ist
nicht, dass man wieder und wieder dahinter kommt, wie unschuldig sie sind — wie oft
und wie leicht sie sich vergreifen und verirren, kurz ihre Kinderei und Kindlichkeit —
sondern dass es bei ihnen nicht redlich [sic!; Anm.d.A] genug zugeht [...]. (5, 18, 22
ff.)

Was dann auf dem Pfad der Redlichkeit folgt, ist die Erkenntnis, dass sich die Wahrheit
nicht als hypothetisch an geheime ,Herzenswiinsche* (vgl. 5, 19, 6) gebunden
vorstellen lasst, sondern als etwas, das die ,,Tapferkeit des Gewissens* (vgl. 5, 19, 10)
kategorisch auf die Probe stellt. Kurz: Je hirter, beziehungsweise zwingender die
Erkenntnis, desto hoher die darin gelegene Wahrheit. Theoretisch konkretisiert wird
dieser Grundsatz in dem uns bereits bekannten Aphorismus 13, wo NIETZSCHE das
Gebot der ,,Principien-Sparsamkeit™ (vgl. 5, 28, 3) ausgibt, was bedeutet, dass eine
Theorie nur so stark ist, wie die ihr zu Grunde liegenden Annahmen schwach sind
(Stichwort: Reduktionismus; vgl. oben I11./2.1.2).

Wohin dieser Pfad der Redlichkeit fiihrt, welcher das Denken zwingt, mit so
wenig entlastender Orientierung auszukommen, wie irgend moglich, macht NIETZSCHE

im Abschluss des ersten Hauptstiicks deutlich, nimlich in Aphorismus 23, wo es heif3t:

,Niemals noch hat sich verwegenen Reisenden und Abenteurern eine tiefere Welt
der Einsicht eroffnet: und der Psychologe, welcher dergestalt "Opfer bringt" — es ist

270



nicht das sacrifizio dell'intelletto, im Gegentheil! — wird zum Mindesten dafiir
verlangen diirfen, dass die Psychologie wieder als Herrin der Wissenschaften anerkannt
werde, zu deren Dienste und Vorbereitung die iibrigen Wissenschaften da sind.” (5, 39,
1 ff.)

Obwohl der Leser/Akteur in Aphorismus 10 vor dem ,,Nihilismus* — ein Fall, in dem
Redlichkeit als zerstorerischer Zweifel um seiner selbst Willen missverstanden wird —
und in Aphorismus 25 vor dem ,Martyrium* als dem ,Leiden ,um der Wahrheit
willen’* gewarnt wird (vgl. 5, 50, 1 ff.),82 scheint die folgende Richtung der redlichen
Wahrheitssuche offensichtlich: Fort von den arglosen Idealen sowie, wie es in
Aphorismus 39 heisst, ,,gutmiithigen Wiinschbarkeiten* (vgl. 5, 56, 24) und mit aller
Hirte hinein in die Tiefe der Psychologie, was soviel bedeutet wie gegen das Herz,
welches die Erkenntnis durch seine Anliegen ablenkt oder sogar triigt. Kurz: Der
redliche Pfad zur Wahrheit/Realitit ist im Wesentlichen ein Weg gegen das eigene
Selbst.

Das vorerst extreme Stadium der Hirte ist, wie sich mittlerweile von selbst
verstehen miisste, mit dem Triptychon erreicht, als das NIETZSCHE das Zentrum des in
JGB so wichtigen zweiten Hauptstiicks formiert hat. Dort sind die drei entscheidenden
Aphorismen 34, 36 und 39 in moralkritische Zwischenspiele eingefasst, welche dem
christlich-populédr vorbelasteten Leser/Akteur maximale Grausamkeiten zumuten: In
Aphorismus 33 fordert NIETZSCHE von Altruismus und Objektivitit — Objektivitit ist
die Fairness in der Erkenntnis (vgl. oben; II./2.2) — sowie dann in 35 von der
Verbindung der Wahrheit mit dem Guten, in 37 von Gott und Teufel und in 38 vom
geschichtsphilosophischen Modell der Aufklirung abzulassen. Dies alles sind Opfer im
Sinne des Aphorismus 23, welche zwar nicht von der Art eines ,sacrifizio
dellintelletto* (vgl. 5, 39, 4) sind, die NIETZSCHE in Aphorismus 55 als ,,Sprossen‘ auf
einer ,Leiter der religiosen Grausamkeiten* (vgl. 5, 74, 2 f.) verortet, damit aber
gemeinsam haben, dass sie einer Logik der Entwicklung folgen, die sich am Ende
gegen sich selbst richtet, um dann etwas unabsehbar Neues hervorzubringen.

Diesen Gedanken, dass sich nidmlich alles irgendwann gegen sich selbst richtet
und dadurch etwas Neues ausbildet, das so nicht aus dem Alten heraus zu antizipieren
war, findet man bei Nietzsche, wenngleich in Form eines Imperativs, im Ubrigen schon

sehr frith formuliert:

»[...] denn der Ursprung der historischen Bildung — und ihres innerlich ganz und gar
radicalen Widerspruches gegen den Geist seiner ,neuen Zeit’, eines ,modernen
Bewusstseins’ — dieser Ursprung muss selbst wieder historisch erkannt werden, die
Historie muss das Problem der Historie selbst auflosen, das Wissen muss seinen Stachel
gegen sich selbst kehren — dieses dreifache Muss ist der Imperativ des Geistes der

82 So auch die feinere Redlichkeit* wie sie Aphorismus 31 zu entnehmen war: ,,(...) man foltert seine
Begeisterung durch den Zweifel, ja man fiihlt schon das gute Gewissen als eine Gefahr, gleichsam als
Selbst-Verschleierung und Ermiidung der feineren Redlichkeit (...).

271



,neuen Zeit’, falls in ihr wirklich etwas Neues, Michtiges, Lebenverheissendes und
Urspriingliches ist.“ (KSA, 1, UzB II, 306).

Was geschieht, also echte Verdnderung, geschieht im Kern, weil die Dinge ihren
»Stachel gegen sich selbst kehren*. Wenn es NIETZSCHE darum geht, die Moderne zu
etwas hoherem und besseren zu transformieren, dann muss diese aus sich selbst dazu
gebracht werden. Was das obige Zitat angeht, so diirfte man den Begriff der Historie
durchaus durch den der redlichen Skepsis ersetzen und wiirde damit ziemlich nahe an
ein Verstindnis dessen herankommen, was NIETZSCHE mit dem Leser/Akteur in JGB
im Finale des zweiten Hauptstiicks zu erreichen sucht. Auch hier ist das jedes
Geschehen bewegende Strukturmoment im Kern die ,,Selbstiiberwindung* (vgl. 5, 51,
27), von der in Bezug auf die Moral ja bereits in Aphorismus 32 die Rede war. Sowohl
bei den ,religiosen Grausamkeiten® (Aph. 55) als auch beim Gang der Redlichkeit
handelt es sich im Grunde um Selbstiiberwindung: Wie der Opfer fordernde Gott,
dieser seiner Forderung am Ende selbst zum Opfer fillt, so fiihrt auch die intellektuelle
Redlichkeit in theoretischer Form, ndmlich als Prinzipiensparsamkeit, zunichst zu einer
gewissen Unabhingigkeit, dann aber von selbst an die eigenen Grenzen und dariiber
hinaus in eine aulermoralische Periode (Aph. 32; vgl. 5, 51, 12 1.).

[ii] Nun zu der Frage, was genau passiert, wenn sich die Redlichkeit gegen sich selbst
wendet, beziehungsweise, warum ausgerechnet dann eine Freiheit erreicht ist, die weit
tiber idealistische Vorstellung von Eigenverantwortlichkeit hinausgeht. Die besondere
Schwierigkeit ist dabei zu kldren, ob und wenn ja wie mit dieser anderen und neuen
Freiheit des Geistes der Boden der Moral verlassen und also eine Dimension ,,JJenseits
von Gut und Bose* erreicht worden sein konnte.

Dementsprechend richtet sich das Prinzip der Redlichkeit zwar gegen die
christlich-populdre Moral, iiber welche NIETZSCHEs Pfad den Leser/Akteur hinweg
fiihrt, ist aber selbst noch Moral, was wir in Aphorismus 39 erfahren, wenn NIETZSCHE
sagt ,,Gliick und Tugend sind keine Argumente* (vgl. 5, 56, 25 f.) aber zugleich darauf
insistiert, ,,dass Ungliicklich-machen und Bose-machen ebensowenig Gegenargumente
sind*“ (vgl. ebd.). Das heifit: Die Guten mogen brav sein, die Bosen sind jedenfalls
redlicher, was allerdings noch nicht bedeutet, dass nicht auch die Bosen, wenngleich
am anderen Ende der Skala, im Kontinuum der Moral befangen wiren. Wer dagegen,
wie in Aphorismus 23 angekiindigt, ,,geradewegs iiber die Moral weg* (vgl. 5, 38, 32)
fahren will, der muss noch iiber die Redlichkeit hinausgehen. Dies allerdings ist nur —
so die Schwierigkeit — auf den Pfaden der Redlichkeit selbst moglich. Der

intellektuellen Redlichkeit bis zur letzten Konsequenz nachzufolgen, auch wenn man

272



dabei, wovor in Aphorismus 29 gewarnt wird (vgl. 5, 48, 6 ff.)83 , zu Grunde zu gehen
riskiert, ist endlich das in Aphorismus 1 angekiindigte ,,Wagnis*“ (vgl. 5, 15, 26),
beziehungsweise die in Aphorismus 23 sinngemil angekiindigte Fahrt ins Unbekannte
(vgl. 5, 38 f., 29 ff.)84, wobei hier wie da der Weg nichts iiber das Ziel verrit. Was
NIETZSCHE in JGB mit der Redlichkeit vorhat, ist also tatsdchlich das, was in
Aphorismus 32 als ,,Selbstiiberwindung der Moral* (5, 51, 27) angesprochen wird. Die
Redlichkeit ist vielleicht ein Mittel zur Rehabilitation der Natur gegen den Platonismus,
in einem weiteren Sinn aber doch nur die Ersetzung der einen moralischen Liige durch
eine andere, wenngleich durch eine stirkere weil noch zwingendere, beziehungsweise
noch grausamere.

So ist es kein Zufall, dass Nietzsche just vor Aphorismus 39, ndmlich in
Aphorismus 38, den besagten Gedanken einer iiberraschenden Erkenntnis wieder
aufnimmt, die sich erst ergibt, wenn man sich in eine zuletzt hoffnungslose Aporie

hineingedacht hat:

»Wie es zuletzt noch [...] mit der franzosischen Revolution gegangen ist, [...] in
welche [...] die edlen und schwérmerischen Zuschauer von ganz Europa aus der Ferne
so lange und so leidenschaftlich ihre eignen Emporungen und Begeisterungen hinein
interpretirt haben, bis der Text unter der Interpretation verschwand:
so konnte eine edle Nachwelt noch einmal die ganze Vergangenheit missverstehen und
dadurch vielleicht erst ihren Anblick ertriglich machen. — Oder vielmehr: ist dies nicht
bereits geschehen? waren wir nicht selbst — diese ,edle Nachwelt’? Und ist es nicht
gerade jetzt, insofern wir dies begreifen, — damit vorbei?* (5, 56, 7 ff.)

Hier héngt alles davon ab, wie die abschlieBende Frage NIETZSCHEs beantwortet wird
(,Und ist es nicht gerade jetzt, insofern wir dies begreifen, — damit vorbei?*‘). Der
Umstand, dass NIETZSCHE zu bedenken gibt, dass es mit einer Sache in dem Moment
vorbei ist, da man sie erkannt hat, und zugleich davon spricht, dass sich alle
Generationen gegenseitig interpretieren und missverstehen, wirft auch ein bedeutsames
Licht auf die Frage nach der Moral, die man nie iiberwinden kann, weil immer nur
wieder Moral auf Moral folgt. Wire es denn dann in der Analogie nicht auch mit der
Moral vorbei, wenn wir verstanden haben, dass bisher noch jede Kritik der Moral selbst
Moral war? Man denke hier an die Aphorismen 31 und 32 wo von NIETZSCHE ebenfalls
das Stadium der Selbstreferenz als Indikator dafiir eingefiihrt wurde, dass es mit etwas

zu Ende geht, sei es die Jugend der Menschheit, die Moral oder beides. In dieser

8 ,,Gesetzt, ein Solcher geht zu Grunde, so geschieht es so ferne vom Verstindniss der Menschen, dass
sie es nicht fithlen und mitfiihlen: — und er kann nicht mehr zuriick! er kann auch zum Mitleiden der
Menschen nicht mehr zuriick! — —*

84 »Andrerseits: ist man einmal mit seinem Schiffe hierhin verschlagen, nun! wohlan! jetzt tiichtig die
Zihne zusammengebissen! die Augen aufgemacht! die Hand fest am Steuer! - wir fahren geradewegs
iiber die Moral w e g, wir erdriicken, wir zermalmen vielleicht dabei unsren eignen Rest Moralitit, indem
wir dorthin unsre Fahrt machen und wagen, - aber was liegt an un s ! Niemals noch hat sich verwegenen
Reisenden und Abenteurern eine tie fere Welt der Einsicht erdffnet [...].“

273



Hinsicht ldsst sich jedenfalls auch Aphorismus 37 verstehen, dass es NIETZSCHE
ndmlich nicht darum geht, Gott durch den Teufel, Gut durch Bose, Idealitidt durch
Realitit oder die Ideenlehre durch den Willen zur Macht zu ersetzen, sondern den
Leser/Akteur in einen Gedankengang zu verwickeln, der am Ende in seiner Gesamtheit
den Blick auf etwas eroffnet, das sich der Wahrnehmung von jeder einzelnen Stelle aus
ebenso entzogen hat. Wie auch in dem eingangs genannten Geschichtsbild aus FW
gewisse Aspekte solange unsichtbar bleiben, bis die Pointe erfolgt, welche allein
denselben im Nachhinein Relevanz verleihen kann, so stellt sich auch im
Argumentationsprozess von JGB eine Erkenntnis ein, die den Menschen aus einem
geschlossenen Paradigma wie der Moral zu befreien verspricht, ohne dass dies im

Vornherein bewusst hitte antizipiert werden konnen.

[iii] Der Gedanke, dass sich ein Prozess im finalen Stadium gegen sich selbst wendet,
beriihrt sich freilich mit der konzeptionellen Dialektik, genauer mit dem Sagen/Zeigen-
Komplex. Dieser Zusammenhang verdichtet sich auch in JGB, nimlich am Ende von
Aphorismus 39. Hier stehen zwei Aspekte im Vordergrund: Erstens die schon oft
zitierte Stelle tiber NIETZSCHEs Philosophieverstidndnis im Lichte der Unterscheidung
zwischen Esoterik und Exoterik (,,Vorausgesetzt [...], dass man den Begriff
,Philosoph’ nicht auf den Philosophen einengt, der Biicher schreibt — oder gar seine
Philosophie in Biicher bringt!*; vgl. 5, 57, 14 ff.) und zweitens das Zitat STENDAHLS,
worin der ,freigesiterische[n] Philosoph* (vgl. 5, 57, 18 f.) noch einmal ganz im Sinne
der intellektuellen Redlichkeit verstanden wird. Die Stelle besagt sinngemél3, dass der
echte Philosoph entgegen dem ,,deutschen Geschmack* (vgl. 5, 57, 17 ff.)% wie ein
Binker (,,un banquier; vgl. 5, 57, 20 ff.) trocken, klar und ohne Illusion (,,sec, clair,
sans illusion*; vgl. ebd.), das heift insgesamt gemidf der kaufminnischen Art hart
gegen sich und andere zu sein hat.®® Diese Hirte fiihrt an die Grenzen des Sinns (Aph.
36; vgl. 5, 55, 10: ,,Unsinn‘), womit gemadB Aphorismus 39 derjenige Sinn gemeint ist,

der sich in Biicher bringen lédsst. Akzeptiert man dariiber hinaus mit NIETZSCHE, dass

% Einen letzten Zug zum Bilde des freigeisterischen Philosophen bringt STENDAHL bei, den ich um des
deutschen Geschmacks willen nicht unterlassen will zu unterstreichen: — denn er geht wider den
deutschen Geschmack.*

% Das Zitat STENDAHLs in Aph. 39 konnte NIETZSCHE zum einen in Paul BOURGETs Essais de
psychologie contemporaine von 1883 (ebd. 1, 284), zum anderen in STENDAHLs Correspondance inédite
von 1855 gefunden haben. Es stammt urspriinglich aus einem Brief Stendhals vom 28. Dezember 1829,
in dem er dem Empfinger einen nicht publizierten, polemischen Artikel gegen die
Transzendentalphilosophie iibermittelt. Dort steht der Passus unmittelbar im Zusammenhang mit der
deutschen Philosophie: ,,Contre 1'opinion des femmes: la philosophie allemande cherche toujours a
émouvoir le coeur et a éblouir l'imagination par des images d'une beauté céleste. Pour €tre bon
philosophe, il faut étre sec, clair, sans illusion. Un banquier qui a fait fortune a une partie du caractere
requis pour faire des découvertes en philosophie, c'est-a-dire pour voir clair dans ce qui est” (STENDAHL,
1855, 2, 87). Freie Ubersetzung von Andreas Urs SOMMER: “Gegen die Meinung der Frauen: Die
deutsche Philosophie versucht immer das Herz zu bewegen und die Vorstellungskraft mit Bildern einer
himmlischen Schonheit zu blenden. Um ein guter Philosoph zu sein, muss man trocken, klar, ohne
Illusion sein. Ein Banquier, der sein Vermogen gemacht hat, hat einen Teil des erforderlichen Charakters,
um Entdeckungen in der Philosophie zu machen, das heifit um klar zu sehen in dem, was ist.*

274



es einen Sinn gibt, der sich nicht in Biicher schreiben lésst, wie es am Ende von JGB
noch einmal ganz deutlich der Aphorismus 296 nahe legt (vgl. oben III./1.3), dann muss
derselbe im unartikulierbaren Bereich vermutet werden, oder, wie NIETZSCHE es
folgerichtig in Aphorismus 40 ausdriickt, hinter der ,,Maske* (vgl. 5, 57, 26), welche
die ,, Tiefe* (vgl. 5, 58, 13) hinter der oberfldchlichen Mitteilung verbirgt.

Die Ausfithrungen des Aphorismus 40 diirfen deshalb als ein exoterisch-
esoterischer Grenzgang des Sinns nach dem Vorbild des hierarchischen
Komplexititsgefiiges angesehen werden, wo das scheinbar Gegensitzliche in einen

Satz zusammengedringt wird:

,»Alles, was tief ist, liebt die Maske; die allertiefsten Dinge haben sogar einen Hass auf
Bild und Gleichniss. Sollte nicht erst der Gegensatz die rechte Verkleidung sein, in
der die Scham eines Gottes einhergienge? Eine fragwiirdige Frage: es wire wunderlich,
wenn nicht irgend ein Mystiker schon dergleichen bei sich gewagt hitte.” (5, 57, 26 ff.)

Diese Textstelle wird noch eingehender zu analysieren sein. An dieser Stelle sei nur
darauf hingewiesen, dass NIETZSCHE den Leser/Akteur hier schon einmal einen Blick
auf den komplexen Oszillationsrand gewdihrt, auf dem seine Figur Zarathustra, wie es
bezeichnender Weise im Stiick ,,Vom Lesen und Schreiben sinngemal heif3t, ,,tanzen*
wird (vgl. KSA, 4, Za, 50: ,Jetzt bin ich leicht, jetzt fliege ich, jetzt sehe ich mich unter
mir, jetzt tanzt ein Gott durch mich.*). Und auch in Aph. 40, JGB ist nicht ohne Kalkiil
die Rede vom Gegensatz als Verkleidung der Scham eines Gottes (vgl. 5, 57, 27 ff.:
,»ollte nicht erst der Ge gensatz die rechte Verkleidung sein, in der die Scham eines
Gottes einhergienge?). Ferner sei daran erinnert, dass der dionysische Philosoph als
verantwortlich fiir die gesamte Menschheit (Aph. 61; vgl. 5, 79, 15 ff.: ,,Der Philosoph
[...] als der Mensch der umfénglichsten Verantwortlichkeit*; vgl. oben IIL./1.2) an die
Stelle des getoteten Gottes in ,,Der tolle Mensch® aus FW (vgl. KSA, 3, FW, 480 ff.)
tritt, und dass der Weg zu dieser intimen Esoterik und Quelle von Authentizitit mit den
Gegensitzen Gut und Bose beginnt und von da aus in ein Jenseits fiithrt, welches im
Menschen selbst zu suchen ist und also jenseits der Philosophie in Biichern,

beziehungsweise begrifflich-reflexiven Ebene rangiert.

[iv] Nun zuriick zur entscheidenden Frage, was den Leser/Akteur in JGB als Pointe am
Ende des Methodenpfads der Redlichkeit erwartet? Oder konkreter: Was bedeutet die
,Unabhdngigkeit®, von der in Aphorismus 41 die Rede ist? Kurz: Die Redlichkeit
involviert den Leser/Akteur in eine konzeptionelle Dialektik und fiihrt zuletzt an die
Grenzen deren eigenen Sinns. Eine solche Grenze ist wie gesagt der sehr kryptische
Aphorismus 40, wovon weiter unten noch zu handeln sein wird (vgl. 1I1./2.2.5). Zuvor

in Aphorismus 39 war noch die Rede von der ,,Grundbeschaffenheit des Daseins* (vgl.

275



5, 56, 30) und ,,Theilen der Wahrheit* (vgl. 5, 57, 7),87 was erwarten lief, dass dariiber
vielleicht noch etwas gesagt wiirde, wo man doch in Anbetracht des universellen
Fiktionalismus in Aphorismus 34 davon ausgehen musste, dass es weder eine solche
,,Grundbeschaffenheit* noch eine ,,Wahrheit* gebe. Da muss es doch iiberraschen, dass
Nietzsche alldem in Aphorismus 41 ausgerechnet die Aufforderung folgen lésst, dass
man die eigene Unabhingigkeit auf die Probe stellen solle (,,Man muss sich selbst seine
Proben geben, dafiir dass man zur Unabhingigkeit [...] bestimmt ist*; vgl. 5, 58, 30
ff.). Warum also gerade diese Aufforderung, ausgerechnet an dieser Stelle?

Doch wohl nur deshalb, weil hier ein Grenzbereich erreicht ist, den zu
tiberschreiten nicht jedem frei steht. Dies aber nicht auf Grund eines autoritidren
Denkverbots im Sinne der sklavisch-asketischen Tradition juridischen Philosophierens,
sondern im Sinne der faktischen Notwendigkeit einer genuinen Selektion. Sprich: Wer
zur Unabhiéngigkeit nicht gemacht ist, dem steht es nicht frei, am Ende des Pfades der
Redlichkeit, den neinsagende Biicher wie JGB abschreiten, in hohere jasagende
Sphédren aufzusteigen, um zuletzt sogar zu authentischer Individualitit und
existenzieller Notwendigkeit zu gelangen. In Bezug auf den Horizont von JGB bedeutet
das: Erst wenn der Leser/Akteur den Aphorismus 41 gelesen hat, wird er zuriickbléttern
und verstehen, dass es in Aphorismus 39 nicht so sehr um die ,,Theile der Wahrheit*
(vgl. 5, 57, 6) geht, sondern um die Vermutung, ,,dass Hirte und List giinstigere
Bedingungen zur Entstehung des starken, unabhéngigen Geistes [sic!; Anm.d.A.] und
Philosophen abgeben® (5, 57, 10 ff.). Sprich: Es geht in diesem Zusammenhang nicht
nur um eine Antwort auf die Frage nach Wahrheit/Realitédt im Sinne eines inhaltlichen
Ergebnisses, sondern um die Erzeugung eines unabhéngigen Geistes. Auch hier, wie
schon in EH (Stichwort: existenzielle Notwendigkeit), ist die Pointe der Theorie in
tiberkomplexer Praxis, beziehungsweise einer performativen Pointe zu suchen.

Dies zu Grunde gelegt, beeintrichtigt der Gedanke der Unabhingigkeit in 41
riickwirkend den Sinn vieler vorangegangener Aphorismen, vor allem aber denjenigen
des zentralen Triptychons der Aphorismen 34, 36 und 39. Jetzt wird in volliger Klarheit
deutlich, was der Leser/Akteur bisher nur vermuten konnte: Der Wille zur Macht in
Aphorismus 36 ist nur ein Instrument in der Hand des Philosophen, was aber nichts an
der relativen Wahrheit desselben in dem Zusammenhang 4ndert, in dem er urspriinglich
geduBert wurde, ndmlich als Reaktion auf Aphorismus 34. Gleiches gilt fiir die erst

danach in Aphorismus 41 auftretende Unabhingigkeit, die nur an der Stelle richtig zu

87 Auf den Text des Aphorismus 39 wird im folgenden Abschnitt II1./2.2.4.4 noch einmal im Detail
einzugehen sein: ,,Etwas diirfte wahr sein: ob es gleich im héchsten Grade schédlich und gefihrlich wire;
ja es konnte selbst zur Grundbeschaffenheit des Daseins gehoren, dass man an seiner volligen
Erkenntniss zu Grunde gienge, — so dass sich die Stirke eines Geistes darnach bemisse, wie viel er von
der ,Wahrheit’ gerade noch aushielte, deutlicher, bis zu welchem Grade er sie verdiinnt, verhiillt,
versiisst, verdumpft, verfilscht n6thig hidtte. Aber keinem Zweifel unterliegt es, dass fiir die
Entdeckung gewisser Theile der Wahrheit die Bosen und Ungliicklichen begiinstigter sind und eine
grossere Wahrscheinlichkeit des Gelingens haben; nicht zu reden von den Bdosen, die gliicklich sind, —
eine Species, welche von den Moralisten verschwiegen wird.”

276



verstehen ist, an der sie eben in JGB rangiert, ndmlich nach Aphorismus 40 und das
heifft am Rand der neinsagenden begrifflich-reflexiven Ebene insgesamt. NIETZSCHES
Unabhingigkeit ist, wie wir bereits betont haben (vgl. IL/[E-III]), weder
demokratische Freidenkerei, was in Aphorismus 44 deutlich wird (vgl. oben IIL./1.2),
noch philosophischer Relativismus, der allen Perspektiven das gleiche Recht
zusprechen mochte. Stattdessen bedeutet Unabhingigkeit in letzter Konsequenz zu
werden, was man ist, oder den Umstand, um sinngemd mit den Worten von
Aphorismus 41 zu sprechen, dass sich selbst zu bewahren, das AuBerste an Redlichkeit
ist: ,,Man muss wissen, sich zu bewahren: stirkste Probe der Unabhingigkeit* (5,
59,21 f1).

Obwohl am Ende dieses Exkurses durch das hier Gesagte viel in Bezug auf die
Lektiire des Aphorismus 39 vorweggenommen wurde, war es doch notwendig, diesen
Fluchtpunkt vorzuzeichnen, um die Untersuchungen mit der gebotenen Klarheit
weiterfiihren zu konnen. Denn erst wenn deutlich ist, dass aus der sich gegen sich selbst
kehrenden Redlichkeit Unabhingigkeit entsteht, ist man in der Lage, das Endstadium
der Redlichkeit als Prinzipiensparsamkeit in den Aphorismen 37 bis 39 richtig zu
bewerten. Dies gilt, wie sich gleich zeigen wird, insbesondere fiir die Aphorismen 37
und 38, die auf den ersten Blick sozusagen im Schatten von 36 und 39 eher unwichtig
erscheinen, sich vor dem nunmehr skizzierten Hintergrund aber als besonders

bedeutsam erweisen werden.

2244
Die Grundbeschaffenheit des Daseins (Aph. 39)

Aphorismus 39 muss mit Riicksicht auf den Grenzgang in Aphorismus 40 im Lichte der
prekdren Schnittstelle des Sagen/Zeigen-Komplexes gelesen werden. Im Folgenden
wird sich herausstellen, dass NIETZSCHE durch die in geradezu provokativer Weise
traditionell klingende Redeweise von einer ,,Grundbeschaffenheit des Daseins* (vgl. 5,
56, 30) eine Strategie der Selektion verfolgt, welche den Philosophen in subtiler Weise
vor Verwechslungen mit seinen Biichern und den darin vertretenen Lehren schiitzt.
Dabei werden wieder konzeptionelle Mechanismen wie zum Beispiel das Re-Entry-
Argument in den Blick riicken, die weiter oben (vgl. I1./1.3.2 und I1./2.2.1) bereits

vorausgeschickt wurden

[i]] Der Inhalt von Aphorismus 39 ist uns aus den bisherigen Ausfiihrungen schon
einigermallen bekannt. Die Grundaussage lautet sinngemiB3, dass jede philosophische
Lehre moralisch motiviert ist und es in Betreff der Wahrheit/Realitit zunichst nichts

dndert, ob die dahinter stehende Motivation gut oder bose ist. Die Bosen haben in

277



dieser Hinsicht aber eine ,,grossere Wahrscheinlichkeit des Gelingens* (vgl. 5, 57, 7 f.).
Der Grund dafiir ist, so kdnnte man sagen, die groere Redlichkeit der Bosen, das heifit,
dass sie eher bereit sind zu akzeptieren, dass ,,Hirte und List giinstigere Bedingungen
zur Entstehung des starken unabhédngigen Geistes und Philosophen abgeben* (vgl. 5,
57, 10 ff.). Dieser Philosoph ist freilich nicht mit dem ,,arbeitsamen Geschlecht* (vgl.
5,29, 1) aus Aphorismus 14 und noch weniger mit dem ,,Gelehrten*, beziehungsweise
,Pilzekenner* (vgl. 5, 20, 28 f.) aus Aphorismus 6 zu verwechseln, sondern der freie
Geist, welcher weil3, dass man einer Illusion anhingt, wenn man die Wahrheit/Realitit
in dem sucht, was in Biichern geschrieben steht.

Was aber ist die ,,Grundbeschaffenheit des Daseins“ wenn nicht eine
Wabhrheit/Realitdt in einem Buch? Die diesbeziiglich zentrale Stelle sei hier noch

einmal zitiert:

,Etwas diirfte wahr sein: ob es gleich im hochsten Grade schidlich und gefédhrlich
wire; ja es konnte selbst zur Grundbeschaffenheit des Daseins gehoren, dass man an
seiner volligen Erkenntniss zu Grunde gienge, — so dass sich die Stéirke eines Geistes
darnach bemisse, wie viel er von der ,Wahrheit’ gerade noch aushielte, deutlicher, bis
zu welchem Grade er sie verdiinnt, verhiillt, versiisst, verdumpft, verfidlscht n6thig
hiatte. Aber keinem Zweifel unterliegt es, dass fiir die Entdeckung gewisser Theile
der Wahrheit die Bosen und Ungliicklichen begiinstigter sind und eine grossere
Wahrscheinlichkeit des Gelingens haben; nicht zu reden von den Bosen, die gliicklich
sind, — eine Species, welche von den Moralisten verschwiegen wird.” (5, 56 f., 28 ff.)

NIETZSCHEs Sprechweise von der ,,Grundbeschaffenheit des Daseins gibt Riétsel auf:
Haben wir nicht in Aphorismus 34 gelesen, dass es fiir den Menschen nichts auller einer
urheberlosen Fiktion gibt? Wie reimt es sich da, dass nun doch gewisse ,,Theile der
Wahrheit* sozusagen aus der Realitidt in die Fiktion gleichsam hindurchschimmern?
Mehr noch: Hat NIETZSCHE nicht ebenda in Aphorismus 34 jeglichem
Erkenntnispessimismus eine endgiiltige Absage erteilt? Gibt die Vermutung (,,Etwas
diirfte wahr sein®), dass wir von der Realitit wenn {iberhaupt nur gewisse Teile
erkennen konnen, da nicht den Nihrboden fiir pessimistische Tendenzen, wie in der
transzendentalen Annahme von einer grundsitzlichen Unerkennbarkeit der Realitét ,an
sich’?

Ohne dies alles im Detail noch einmal von vorn diskutieren zu miussen, kann
festgehalten werden, dass der universelle Fiktionalismus in Aphorismen 34 und die
eher traditionell anmutende Redeweise von Wahrheit/Realitdt in Aphorismus 39 auf
den ersten Blick nicht so recht zusammenpassen mochten. Als Auflosung dieser
Diskrepanz liegt zunichst folgendes nahe: Die grundsitzliche Wahrheit/Realitit ist der
universelle Fiktionalismus aus Aphorismus 34. Vor diesem Hintergrund wird dann in
Aphorismus 36 die Theorie des Willens zur Macht vorgestellt und dariiber in

Aphorismus 39 gesagt, dass dies zwar auch nur eine Lehre von vielen ist, aber

278



wenigstens keine gutgldubige, sondern eine im Gegensatz dazu argwohnische und in
diesem Sinne boseartige, welche sich der Grundbeschaffenheit des Daseins, ndmlich
dem universellen Fiktionalismus, stellt und so wenigstens Teile der Wahrheit zu fassen
bekommt.

Dabei stellt sich allerdings wieder die einfache Frage, ob NIETZSCHE in JGB dem
Leser/Akteur mitteilt, was die Wahrheit/Realitit ist, oder ob es damit in Anbetracht der
Unterscheidung zwischen Exoterik und Esoterik noch mehr auf sich habe, wovon, wie
wir oben gesehen haben (vgl. 11./1.2.1; 1I1./2.2.4), just am Ende des besagten
Aphorismus 39 ebenfalls die Rede ist. Und auch hier muss wieder zu bedenken
gegeben werden: Wie auch immer man die Fiktion als Grundbeschaffenheit des
Daseins oder eben Realitdt denken wollte, es wire entweder ein neues Dogma oder eine
blo negative Relativierung, was beides nicht der eigentlichen philosophischen
Intention NIETZSCHEs entspricht, wie sie als Versohnung des Menschen mit der Natur
weiter oben an Hand von EH aufgezeigt wurde (Stichwort: hierarchisches
Komplexititsgefiige; vgl. 11./1.3.2).

Es fragt sich ndmlich, wie NIETZSCHE das Kunststiick fertig bringt, einerseits eine
Lehre zu vertreten, die einen Standpunkt auerhalb der universellen Fiktion ausschlief3t,
sich dann aber andererseits iiber diese Lehre zu stellen, um von da aus das Verhiltnis
von Lehren zur fundamentalen Wahrheit/Realitidt (Grundbeschaffenheit des Daseins)
tiberhaupt zu beurteilen. Nun kommt dieser Blick von auflen nicht ganz unvorbereitet:
Denn die Betonung der Innerlichkeit in Aphorismus 36 wirft ebenso die Frage auf, wie
sich die Welt von auflen besehen zeigt, wie die Wendung von der Welt, die den
Menschen etwas angeht, aus Aphorismus 34 die Frage aufgeworfen hat, welche Welt
den Menschen nichts angeht. NIETZSCHEs Lehre ,sagt’ also, dass es nur ein Inneres und
kein AuBeres gibt, provoziert aber zugleich zu hinterfragen, was damit verschwiegen
wird. Offensichtlich nehmen die Aphorismen 37 bis 39 diese Ambivalenz auf, um sie in

Richtung des Uberkomplexen im Bereich esoterischer Intimitiit weiter zuzuspitzen.

[ii] Um nachzuvollziehen, inwiefern dies der Fall sein konnte, sollen nun die noch

unbeachtet geblieben Aphorismen 37 und 38 hinzugezogen werden. Zuerst zu 37:

,»,Wie? Heisst das nicht, populir geredet: Gott ist widerlegt, der Teufel aber nicht —?’
Im Gegentheil! Im Gegentheil, meine Freunde! Und, zum Teufel auch, wer zwingt
euch, populir zu reden! —*“ (5, 56, 2 ff.)

Vor dem Hintergrund der bisherigen Ausfiihrungen fallen an dieser Erwiderung auf die
Verkiindung der Lehre des Willens zur Macht in Aphorismus 36 drei
Problemstellungen auf, die es zu hinterfragen gilt: Erstens, was meint NIETZSCHE mit
,Gott*, und wie ist dies im Zusammenhang mit dem gottlich-dionysischen Philosophen

aus Aphorismus 295 und der sinnfilligen Aussage iiber JGB aus EH zu verstehen, dass

279



der ,,Teufel bloss der Miissiggang Gottes* (vgl. KSA, 6, EH, 351) ist? Zweitens,
worauf will NIETZSCHE hinaus, wenn er direkt nach dem Gegensatz zwischen Gott und
Teufel zweimal ,,im Gegentheil!* ausruft und, drittens, wer sind die Freunde, an die
dieser Ausruf gerichtet ist? Sind es ,,die guten Freunde* (vgl. 5, 45, 31) aus Aphorismus
27, denen NIETZSCHE ebenda ,einen Spielraum und Tummelplatz des
Missverstdandnisses* (vgl. 5, 46, 2 f.) zugesteht oder sind es die ,,Freunde®, denen er im
Nachgesang ,,Aus hohen Bergen* zuruft: ,,Der Freunde harr' ich, Tag und Nacht bereit,
// Wo bleibt ihr Freunde? Kommt! 's ist Zeit! 's ist Zeit!” (vgl. 5, 241, 3 ff.).

Die in diesem Katalog vor dem Hintergrund der bisherigen Argumentation in JGB
hervorstechende Frage ist diejenige nach dem Gegensatz zwischen Gott und Teufel. In
dieser Hinsicht wurde bereits darauf hingewiesen (vgl. oben 11I/2.2.3.3), dass sich seit
der Vorrede und danach insbesondere in den Aphorismen 2, 3, 21 und 34 alles um die
Frage nach den Gegensitzen und den Ort jenseits derselben gedreht hat. Uberhaupt
haben wir, das wurde ebenfalls schon wiederholt betont, in einem Buch, dessen Titel
strukturell betrachtet ,jenseits der Gegensitze’ lautet, iiberall da, wo von Gegensitzen
die Rede ist, besonders aufmerksam zu sein. Bisher ist dabei immer wieder die
Grundproblematik aufgetreten, dass man die Gegensitze nicht ohne weiteres aus dem
Paradigma der Gegensitzlichkeit heraus itiberwinden kann, da jede Alternative zur
Gegensitzlichkeit in gewisser Hinsicht immer noch als Gegensatz ausgelegt werden
konnte. Wir brauchen hier nicht noch einmal die gesamte konzeptionelle Dialektik zu
entfalten, um sagen zu konnen, dass NIETZSCHE bei der Uberwindung der Gegensiitze
oder, mit HEIDEGGER gesprochen, bei der Herausdrehung aus dem Platonismus duBerst
bedacht vorgehen muss, weil dabei die Verwechslungsgefahr zwischen Monismus und
Holismus einzukalkulieren ist.

Was also besagt der Aphorismus 37 vor diesem Hintergrund? Zunéchst einmal
wirft NIETZSCHE die Frage auf, ob mit dem Willen zur Macht zwar Gott widerlegt sei
dafiir aber der Teufel an dessen Stelle tritt, beziechungsweise, ob dadurch lediglich der
Glaube an eine gute Moral durch den Glauben an eine bose Moral ersetzt, nicht aber
das im Titel des Buchs angekiindigte Jenseits erreicht worden ist. NIETZSCHE antwortet
darauf zweimal mit ,,im Gegentheil“, was zunédchst wohl bedeutet, dass Gott und Teufel
durch den Willen zur Macht abgeschafft werden. Dann wiirde es sich exakt um
dasselbe Argument wie aus dem Stiick ,,Wie die ,wahre’ Welt endlich zur Fabel wurde*
handeln: Zuerst wird aus dem Guten das Bose, beziehungsweise aus der
Wahrheit/Realitdt eine Illusion, dann wird durch die Desavouierung des Guten,
beziehungsweise Wahren/Realen auch das Pendant nimlich das Bose, beziehungsweise
Falsche/Fiktive abgeschafft.

Dann aber stellt sich die Frage, warum NIETZSCHE das ,Im Gegentheil* noch
einmal wiederholt, das zweite Mal explizit an seine ,,Freunde® gerichtet. Im Sinne der

bisherigen Ausfiihrungen ist anzunehmen, dass dadurch dem Leser/Akteur der Punkt

280



anzeigt wird, wo die Figur der Gegensitzlichkeit von selbst unsinnig wird, weil sie
selbstreferenziell wird. Denn: Was soll man sich unter dem Gegenteil der
Gegenteiligkeit vorstellen? Wenn man an das Gegenteil von Gott denkt und dann an
das Gegenteil von Gott und Teufel und zuletzt noch einmal an das Gegenteil eben
dieses Gegenteils denken soll, dann ist man von innen an die Grenzen der
Gegenteiligkeit, beziehungsweise Gegensitzlichkeit gelangt. Hier gibt es konzeptionell
betrachtet nur zwei Optionen: Erstens den Wiedereinstieg in die urspriingliche
Gegensitzlichkeit (Stichwort: Re-Entry) oder den definitiven Ausstieg (Stichwort:
Selbstiiberwindung).

Dies lésst folgende Deutung zu: Die Option des Wiedereinstiegs hélt NIETZSCHE
fiir die vermeintlichen Freunde aus Aphorismus 27 bereit, fiir die der Aphorismus 37
ein ,,Vorhof und Tummelplatz des Missverstindnisses* (ebd.) ist — sie konnen nicht
anders als auch den Willen zur Macht nur als Negation zu denken — nédmlich entweder
als neues kompetitives Dogma und also ein Nein zum Platonismus oder als
grundsitzlich negierende Relativierung aller denkbaren Lehren — und bleiben in/auf der
Stufe des Neinsagens befangen. Dabei ist es sehr wichtig, dass dieses Verstdndnis trotz
der konzeptionellen Unschirfe des Willens zur Macht in Aphorismus 36 — oder gerade
deswegen — im GroBen und Ganzen schliissig ist. SchlieBlich bietet Nietzsche solchen
Lesern, die es sich leicht machen wollen, das Missverstdndnis geradezu an (Aph. 27,
vgl. 5, 46, 2 f.: ,Spielraum und Tummelplatz des Missverstindnisses*), um sich und
,seine’ Philosophie dahinter zu verbergen. Den definitiven Aus-, beziehungsweise
Aufstieg im Sinne der Selbstiiberwindung eréffnet NIETZSCHE dagegen nur den echten
Freunden, welche er mit JGB auf Za sowie die darin erdffnete jasagende Philosophie
vorbereiten mochte.

Die Komplexitit und Doppeldeutigkeit des Aphorismus 37 verweist NIETZSCHEs
Freunde also exakt an jene Stelle, welche im dritten Hauptstiick der Aphorismus 56
ausfiillen wird, wo dem Leser/Akteur die ,,Augen fiir das umgekehrte Ideal* (vgl. 5, 75,
1) aufgemacht werden, nimlich das intime Ja zu der Welt, ,,so wie sie war und
ist® (vgl. 5, 75, 4 f.). Dass dieses ultimative und finale Ja in Verbindung mit dem
relativistischen Holismus zu sehen ist, das zeigt sich, wenn man die Aphorismen 36 und
56 zusammen nimmt, woraus etwa die Welt in NIETZSCHEs Spiegel wie im Nachlal3-
Notat 38 [12] resultiert, die oben (vgl. 11./2.2.3.3) mit dem besagten relativistischen
Holismus als Wille zur Macht samt Wiederkunftsgedanken in Verbindung gebracht
wurde.

Die hier sich aufdringende Vermutung, dass der Verweis auf das esoterische Ja,
jenseits von Gut und Bose oder Gott und Teufel, nicht einfach nur auf den universellen
Fiktionalismus aus Aphorismus 34 zuriickverweist, sondern den Leser/Akteur dariiber
hinaus mit den Grenzen des Artikulierbaren itiberhaupt konfrontiert, bestitigt sich am
Ende des Aphorismus 37 darin, dass NIETZSCHE die Freunde fragt, wer ,,zum Teufel

281



auch® sie zwinge, ,,populér zu reden®. Einerseits ist hier schon vorweggenommen, dass
die Bosen, wie es in Aphorismus 39 heiflen wird, die ,,grossere Wahrscheinlichkeit des
Gelingens* (vgl. 5, 57, 7 f.) haben, denn wenngleich weder Gott noch Teufel
abgeschafft werden, so ist doch der Weg zu Wahrheit/Realitit unter NIETZSCHES
Zeitgenossen, wie es in der Vorrede heit, vornehmlich vom ,,Christenthum® (vgl. 5,
12, 33 f.) verstellt, dem ,,Platonismus fiir’'s Volk* (ebd.). NIETZSCHE schafft Gott und
Teufel nicht einfach nur ab, sondern spielt mit ihnen, um darin die Gottlichkeit und
Machtvollkommenheit des dionysischen Philosophen aus Aphorismus 295 zu
demonstrieren. Dies geht zuletzt noch einmal aus der oben angesprochenen Passage aus
EH hervor, wo NIETZSCHE in Bezug auf JGB damit schlie3t, dass der Teufel blo3 der
»Miissiggang“ (vgl. KSA, 6, EH, 351) Gottes sei. Im Lichte der bisherigen
Uberlegungen bedeutet dies freilich, dass der dionysische Philosoph, je nach Belieben,
in die Rolle Gottes oder des Teufels schliipfen kann, ohne dabei eine der beiden

Figuren abgeschafft oder gar seine eigne Gottlichkeit in Frage gestellt zu haben.

[1ii] Soweit also der Aphorismus 37, woraus der Leser/Akteur einen Hinweis erhilt,
dass man den Willen zur Macht durchaus noch in Relation, das heiflt als Lehre von
auBen sehen kann, ohne wieder eine ,,Hinterwelt“ (Za) zu erschaffen, gesetzt man
versteht NIETZSCHE richtig. Wie fiigt sich Aphorismus 38 in diese Lesart? Oben wurde
bereits deutlich, dass darin der Gedanke der Selbstiiberwindung als ergebnisoffener
Prozess mit iiberraschender Pointe zum Tragen kommt. Die These ist nun: Die nicht zu
antizipierende Erkenntnis des bis dahin bemiihten Gedankenprozesses kann gar nicht
nur der universelle Funktionalismus aus Aphorismus 34 sein. Im Gegenteil, wenn es in
Aphorismus 38 heillt, dass in der Geschichte stets Interpretation auf Interpretation,
beziehungsweise sinnstiftende Fiktion auf Fiktion folgt und dann gefragt wird: ,,und ist
es nicht gerade jetzt, insofern wir dies begreifen, — damit vorbei?* (vgl. 5, 56, 17 f.),
dann muss doch davon ausgegangen werden, dass es in diesem Moment mit dem
universellen Fiktionalismus vorbei ist und endlich wieder der ,,Text unter der
Interpretation®(vgl. 5, 56, 13) zum Vorschein kommt.

Diese Annahme gilt es im Folgenden an Hand des Textes zu iiberpriifen. Dazu
Aphorismus 38, der aus zwei wesentlichen Gedanken besteht: Erstens dem Verhiltnis
zwischen Ferne und Nihe, zweitens aus dem schon angesprochenen
Geschichtsverstindnis als Selbstiiberwindung. Was die Relation Ferne/Nihe betrifft, so

geht dies auf die folgende Textstelle zuriick:

,»Wie es zuletzt noch, in aller Helligkeit der neueren Zeiten, mit der franzosischen
Revolution gegangen ist, jener schauerlichen und, aus der Né&he beurtheilt,
tiberfliissigen Posse, in welche aber die edlen und schwérmerischen Zuschauer von
ganz Europa aus der Ferne her so lange und so leidenschaftlich ihre eignen
Emporungen und Begeisterungen hinein interpretirt haben, bis der Text unter
der Interpretation verschwand [...]“ (5, 56, 7 ff.)

282



Warum verschwindet der Text ausgerechnet bei der Betrachtung aus der Ferne unter
der Interpretation? SchlieBlich betont NIETZSCHE an anderen Stellen — man denke hier
zum Beispiel an das, was NIETZSCHE in EH iiber JGB sagt (vgl. KSA, 6, EH, 351)88 -
doch immer wieder, dass die Hohe des Geistes deshalb ersterbenswert ist, weil sie eine
enorme Ferne des Blicks ermdglicht, die so vieles ,unter’ sich ldsst. Kurz gefragt, sollte
in dieser Hinsicht die Fehlinterpretation nicht eigentlich ein Problem zu groBer Nihe
sein? Dies ldsst sich so erkldren: Die ,,schwirmerischen Zuschauer* sind wohl die
,lieblichen ,Idealisten’* (vgl. 5, 56, 21 f.), von denen gleich im anschlieBenden
Aphorismus 39 die Rede ist, die als Freidenker (Aph. 44) ,.in aller Helligkeit der
neueren Zeit“ — neben Aphorismus 35, der Voltaires Humanitit als Blodsinn
verunglimpft (,,Oh Voltaire! Oh Humanitit! Oh Blodsinn!; vgl. 5, 54, 13), ein weiterer,
boser Seitenhieb gegen die Aufklidrung —, die in allem immer nur sehen, was sie sehen
wollen, ndmlich das Gute, und sich weigern, wie NIETZSCHE es am Ende von
Aphorismus 39 mit STENDAHL in Bezug auf die Deutschen Idealisten feststellt, die
Dinge so anzuerkennen wie sie sind, nimlich auch oder sogar vor allem als bose (vgl.
oben II1./2.2.4.4). Demnach bedeutet ,,Ferne* in diesem Fall wohl nicht die Ferne,
welche Zarathustras Auge sieht, sondern die realititsferne Entriickung des Ideals im
Sinn von Aphorismus 23 (,,die anscheinend kélteste und voraussetzungsloseste Welt*;
vgl. 5, 38, 10 f.). Wenn man die Realitit ndmlich aus der Nihe betrachtet, wie es die
,,Erkenntnis-Mikroskopiker* aus Aphorismus 10 tun, dann wird deutlich, dass hier kein
Weltgeist und keine aufkldrerische Vernunft am Werk waren, sondern der Wille zur
Macht (Aph. 186; vgl. 5, 107, 4 f.: ,,in einer Welt, deren Essenz Wille zur Macht ist*).
Jedenfalls wirft NIETZSCHE den aufgeklédrten Idealisten vor, die Realitit so weit
aus der (falschen, ndmlich idealistischen) Ferne zu betrachten, dass sie iiber Ihrer
humanistischen Interpretation, den Text aus den Augen verlieren, der laut Aphorismus
230 ,,homo natura“ (vgl. 5, 169, 22) lautet. Aber auch hier kann nicht ohne weiteres
davon ausgegangen werden, dass der ,,Grundtext der Natur einfach so in Biicher
geschrieben werden konnte. Denn die Formel ,,homo natura® ist lediglich ein Ergebnis
des Methodenpfads der Redlichkeit und somit lediglich die Antithese zum Platonismus.
Dies ist freilich noch nicht diejenige Einsicht, welche sicht einstellt, sobald es mit der
ewigen Abfolge von fiktiven Interpretationen vorbei ist, wie es am Ende von
Aphorismus 38 heiflit. Gemédl Aphorismus 230 liegt auch noch in der Redlichkeit die
Gefahr der moralischen Verklidrung. Erst dann, wenn man das naive ,,Gutheissen der
Unwissenheit® (vgl. 5, 168, 4 f.) und den redlichen ,,Heroismus des Wahrhaftigen* (vgl.

5, 169, 11) gleichermalen durchlaufen hat und hinter, beziehungsweise unter sich sieht,

8 Das Auge, verwohnt durch eine ungeheure Nothigung fern zu sehn — Zarathustra ist weitsichtiger
noch als der Czar —, wird hier gezwungen, das Nichste, die Zeit, das Um-uns scharf zu fassen. Man
wird in allen Stiicken, vor Allem auch in der Form, eine gleiche willkiirliche Abkehr von den Instinkten
finden, aus denen ein Zarathustra moglich wurde.”

283



erst dann hat man sich von der Befangenheit im menschlich verblendeten Geist befreit,
erst dann ist der Geist wahrhaft frei und erst dann, am Ende dieser Entwicklung, wird
etwas hinter allen ,.eitlen und schwirmerischen Deutungen* (vgl. 5, 169, 20 f.) oder
eben Interpretationen sichtbar, das sich vorher weder den Guten noch den Bdsen

gezeigt hat.

[iv] Was sich in konzeptioneller Hinsicht festhalten lisst, ist die implizite Aussage, dass
es Wahrheit/Realitidt immer nur in Relation gibt. Diese Relation besteht zunichst darin,
dass eine Wahrheit/Realitidt eine andere ablost, welche dann zur Liige/Illusion wird.
Ferner kann freilich auch der Wechsel zwischen Wahrheit/Realitit und Illusion/Liige
noch in Relation zu dem sich darin konstant durchhaltenden Muster gesehen werden,
womit die Uberlegungen in einen fundamentalen Bereich vorgedrungen wiren. Denn
wie in der Relation zwischen Differenz und Indifferenz kann auch hier die Frage nach
einer weiteren Relation sinnvoller Weise nicht mehr gestellt werden. Und doch
provoziert die Tatsache, dass wir als Betrachter noch in der Lage sind, diese
fundamentale Relation zu begreifen, das heilit, diese von auflen in den Blick zu
nehmen, noch einmal die Frage nach einem Fundament: Wo stehen wir, wenn wir der
Relation zwischen Differenz und Indifferenz Gewahr werden? Oder besser: Was
versuchen wir zu denken, wenn wir uns an dieser Stelle gleichsam umdrehen, um auch
noch dieses Fundament in den Blick zu nehmen? Antwort: Wir sehen die Grenze des
Sinns, ndmlich die Relation der Relation der Relation der Relation ad infinitum. Es ist,
als ob wir mit unserer Frage in einen Spiegel sidhen, der uns immer wieder nichts als
unsere Frage zeigt. Was wir sehen ist nichts weniger als eine unendliche und vollig
sinnlose Monotonie.

Hier dridngt sich ein Entscheidungs-Desiderat auf, ndmlich ob man diese
Monotonie, in welche selbstverstindlich auch der universelle Fiktionalismus ausartet,
wenn man ihn nicht in einen jasagenden Zusammenhang zu iibertragen versteht, als
Antwort auf die Frage nach dem Fundament akzeptiert oder nicht. Auf Grund der
Faktizitit dieser Monotonie gibt es zunichst keine andere Wahl, als den Umstand
hinzunehmen, dass die Grenzen des Sinns eben sinnlos sind, das heif3t, dass am Grund
aller Dinge eine Selbstreferenz rangiert, die nicht mehr hinterfragt werden kann.
Andererseits rangiert das Moment der Selbstreferenz, das wurde deutlich
herausgearbeitet, am Ende eines Prozesses der Selbstiiberwindung. Kurz: Die
Sinnlosigkeit der unendlichen Monotonie ist nicht nur ein Ende, sondern auch ein
Anfang. Kein Anfang freilich, von einer neuen Wahrheit/Realitét, denn dieser Wechsel
rangiert weit vor der Erkenntnis einer fundamentalen Relationalitdt. Vielmehr muss es
hier um den Anfang von etwas ganz Anderem gehen. Kurz: Es ist der Anfang von dem,
das sich dem Begrifflich-Reflexiven entzieht, der Anfang von etwas, fiir das es keine

Worte gibt. An dieser Stelle ist man endlich am Oszillationsrand angelangt, an dem sich

284



Sagen und Zeigen in einer Weise beriihren, die nicht mehr ausgedriickt werden kann,

und nach der doch unweigerlich gefragt werden muss.

225
Aphorismus 40 bis 44: Authentizitit und Individualitiit

Eigentlich hitten sich der Aphorismus 39 und die Frage nach der ,,Grundbeschaffenheit
des Daseins* gut als Abschluss fiir eine an der Realitdtsproblematik interessierte Arbeit
iiber den theoretischen NIETZSCHE geeignet. Von da aus liee sich auch leicht der
Bogen zum Auftakt des zweiten Hauptstiicks in Aphorismus 24 zuriickbeziehen, wo
NIETZSCHE dem ,,Leser/Akteur* die Augen fiir eine andere Wahrheit/Realitit 6ffnet, als
sie dieser bis dahin gewohnt war (vgl. oben III./2.2.1). Doch NIETZSCHE geht bewusst
einen anderen Weg, dessen Stationen auf den ersten Blick zwar wenig mit der Frage
nach Wahrheit/Realitit, dem Verhiltnis zwischen den ,,Gegensitzen sowie ,,Grade[n]
und mancherlei Feinheit der Stufen* (vgl. 5,41, 21 f.), den ,,Stufen der Scheinbarkeit*
(vgl. 5, 53, 33) in Aphorismus 34, der Lehre vom Willen zur Macht in Aphorismus 36
oder eben der ,,Grundbeschaffenheit des Daseins* in Aphorismus 39 zu tun haben. Was
dagegen in den Aphorismen 25 bis 30 und 40 bis 44 iiber den ,,Schauspieler (vgl. 5, 3,
17), die ,,guten Freunde* (vgl. 5, 46, 4), das ,tempo* des ,,Stils* (vgl. 5, 46, 8), die
,Selbstiiberwindung der Moral* (vgl. 5, 51, 27 f.), die ,,Maske* (vgl. 5, 57, 26), die
,Unabhingigkeit* (vgl. 5, 59, 22) und iiberhaupt die ,,Philosophen der Zukunft* (vgl. 5,
60, 22 f.) gesagt wird, mag wie praktisches Beiwerk erscheinen, sozusagen als
Konkretisierung der Theorie an Hand von Beispielen, die veranschaulichen, nichts aber
in der Sache beitragen. Tatsdchlich sind diese Passagen aber von ganz anderer
Bedeutung und buchstiblich entscheidender Wichtigkeit: Denn es macht einen enormen
Unterschied fiir das Verstindnis der Philosophie NIETZSCHESs aus, ob der Leser/Akteur
insgesamt nur die dediziert theoretischen Versatzstiicke zusammenklaubt,
aneinanderreiht und miithsam ineinander zu zwingen versucht, oder ob er sich auf die
narrative Linie des zweiten Hauptstiicks einldsst und im Zuge dessen auch die
praktischen Gehalte philosophisch ernst nimmt.

Der Unterschied ist tatsdchlich enorm: Wer versucht, die Theorie zu isolieren,
erhilt am Ende einen zwar klugen aber langweiligen physiologischen Reduktionismus
mit dem Titel ,Wille zur Macht“. Wer sich dagegen auf NIETZSCHEs subtile
Komposition und Fiithrung einlédsst, der bekommt eine Ahnung verschafft, was es mit
der Philosophie tiberhaupt auf sich hat. Auf diesem Weg wird man nicht nur in die am
besten gehiiteten philosophischen Geheimnisse eingefithrt wie zum Beispiel das,
welches sich um das Verhiltnis zwischen Exoterik/Sprechen und Esoterik/Schweigen

rankt. Dariiber hinaus wird der Blick geschult fiir eine unglaublich intensive

285



Sinnstiftung, wie sie im dritten Hauptstiick in Aphorismus 56 durch das Beispiel des
,lebendigsten und weltbejahendsten Menschen* (vgl. 5, 75, 2 f.) angedeutet und im
schon erwihnten ,Ja- und Amen-Lied“ aus Za zu einem tatsichlich ergreifenden
Hohepunkt gedichtet wird (vgl. KSA, 4, Za, 287 ff.: ,,.Die sieben Siegel (Oder: das Ja-
und Amen-Lied)*) . Und doch: So sehr der Wert der NIETZSCHEschen Philosophie auch
in jener besagten Ewigkeits-Emphase liegen mag, in dieser Untersuchung stehen der
Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz sowie die damit einhergehende Frage
nach dem konzeptionellen Design des Ganzen als ein Raum in der Zeit an erster Stelle.
Dies aber so, das ist jedenfalls die Ambition, dass nicht nur die theoretische Lehre,
sondern im Philosophieverstindnis NIETZSCHEs auch das eigentiimliche Verhiltnis
zwischen Theorie und Praxis konzeptionell in Betracht gezogen wird.

In diesem Sinn wird den Aphorismen 40 bis 44 und somit dem Finale des zweiten
Hauptstiicks in JGB noch einmal besondere Aufmerksamkeit gewidmet. Dies geschieht
in zwei Schritten: Zunédchst kommen die Aphorismen 40 und 41 in Betracht die sich
gewissermallen zu einer Weichenstellung zwischen neinsagender Exoterik und
jasagender Esoterik zuspitzen (vgl. unten II1./2.2.5.1). Hier wird vor allem der darin
von NIETZSCHE vollzogene komplexe Grenzgang von Interesse sein. Die damit
einhergehende Unterscheidung zwischen Philosoph und Philosophie wird theoretisch
ernst genommen und in Zusammenhang mit der Subjektproblematik betrachtet.
Inwiefern dies mit NIETZSCHEs Antimodernismus und der Definition der ,,Philosophen
der Zukunft* in den Aphorismen 42 bis 44 zusammenstimmt, wird endlich Gegenstand
des Abschnitts I11./2.2.5.2 sein.

2251
Ein Grenzgang zwischen Philosoph und Philosophie (Aph. 40 und 41)

[1] Vor diesem Hintergrund zunéchst zum Inhalt des Finales des zweiten Hauptstiicks in
den Aphorismen 40 bis 44. Aphorismus 40 ist ein Grenzgang zwischen
Philosophie/Buch/Text/Wort und Philosoph/Autor (,,um jeden tiefen Geist wichst
fortwihrend eine Maske, Dank der bestidndig falschen [...] Auslegung jedes Wortes*;
vgl. 5, 58, 25 ff.), der beim Leser/Akteur die Frage aufwirft, was hinter der dort
beschrittenen Grenze liegt und wie er dieselbe selbst zu iiberschreiten vermochte.
Darauf gibt Aphorismus 41 die Antwort, dass es derjenige schafft, welcher die ,,Probe
der Unabhingigkeit (vgl. 5, 59, 22) besteht, was in jasagender Hinsicht iiber das
Artikulationsniveau von JGB hinausweist. In dieser jasagenden Hinsicht ist die
Unabhingigkeit, das sahen wir im entsprechenden Exkurs III./[E-IV], eine Pointe der
Redlichkeit, worin sich das asketische Ideal der christlich-populdren Tradition selbst

iiberwindet. In neinsagender Hinsicht ist die Unabhiingigkeit aber selbst eine Form der

286



Redlichkeit, insofern namlich Redlichkeit nach wie vor noch die von NIETZSCHE
favorisierte Frontstellung gegen die idealistisch verblendete Aufkldrung und den
Platonismus verkorpert. Diese zwei- bis dreideutige Briickenfunktion zwischen nein-
und jasagender Philosophie, die zuletzt noch auf den komplexen Oszillationsrand
zwischen Sagen und Zeigen verweist (Stichwort: zweierlei Unschirfe; vgl. oben
111./2.2.4.2), kennen wir bereits vom Willen zur Macht, der theoretischen
Konkretisierung intellektueller Redlichkeit.

Aphorismus 41 und somit die Unabhingigkeit sind also so etwas wie eine Weiche
zwischen einer jasagenden Richtung nach Oben und einer neinsagenden Richtung nach
unten. Der weitere Verlauf des zweiten Hauptstiicks von JGB als einem neinsagenden
Buch nach Aphorismus 41 schert wieder in eine neinsagende Richtung ein und fiihrt am
Ende des zweiten Hauptsticks zu der Programmatik des NIETZSCHEschen
Antimodernismus in Aphorismus 44. Die dazwischen gelegenen Aphorismen 42 und 43
befassen sich mit den ,,Philosophen der Zukunft*, um die zu kdmpfen es in JGB laut
der Vorrede in der Hauptsache geht. In diesen beiden Aphorismen wird eines noch
einmal deutlich: Das Artikulationsniveau von JGB ist begrenzt, denn die dort
charakterisierten ,,Philosophen der Zukunft“ sind die Gesetzgeber von morgen und
unterscheiden sich zumindest darin nicht wesentlich von den Gesetzgebern von gestern.
Sprich: Es sind Kiinstler, welche die Welt schaffen, die den Menschen etwas angeht,
eben dies aber nicht wissen. Die dionysischen Philosophengétter, die noch das Gestern
und Morgen spielerisch in Handen halten, sind sie nicht. Die Philosophen der Zukunft
aus JGB sind in erster Linie Krieger, die die Welt von gestern zerstéren, und Kiinstler,
die die Welt von morgen schaffen. Nur in einer verborgenen Hinsicht sind sie auch ein
leicht zu iibersehender Hinweis in Richtung des einsamen Philosophen und seiner
intimen Weisheit jenseits der Menschen.

Bei dieser Gelegenheit sei nur am Rande ein Kommentar zu dem Unterschied
zwischen dem Jenseits in der Zukunft und dem Jenseits des Begrifflich-Reflexiven
gestattet: Die Zukunft ist das UnzeitgemédBe nur als das noch nicht ZeitgemiBe.
Unweigerlich wird aber jede noch so radikal unzeitgemil3 entworfene Zukunft einmal
zeitgemil sein. Denn alles dies spielt sich innerhalb der groen (begrifflich-reflexiven)
Fiktionen ab, welche die Kiinstler als die Welt entwerfen, die den Menschen etwas
angeht. Die UnzeitgemiBheit des Philosophen ist dagegen eine andere, die schwer zu
erkléren ist, weil sie mit derjenigen des Kiinstlers buchstéblich nicht zu vergleichen ist.
Denn der Philosoph steht gewissermaBBen auflerhalb der Zeit, nicht aber in dem Sinn
von AuBerzeitlichkeit, den man etwa von PARMENIDES Charakterisierung des Seins
kennt. Denn das wire nur der Topos eines absoluten Ideals im Sinne der
transzendentalphilosophischen Konstruktionspunkte, die NIETZSCHE in Aphorismus 12
auf ein ,,metaphysisches Bediirfnis* (vgl. 5, 27, 1 f.) zuriickgefiihrt und kritisiert hat.

Die UnzeitgemdBheit des Philosophen geht vielmehr auf eine andere Zeitlichkeit

287



zuriick, als diejenige, welche horizontal von gestern nach heute zu morgen verlduft. Wir
haben diese Art der vertikalen Zeit, die ein ewiges Prisens ist, bereits bei BORNEDAL
kennen gelernt (vgl. I1./2.3) und werden weiter unten noch einmal sowohl am Ende der
Textanalyse in dem Exkurs iiber Prisenz und Ewigkeit (vgl. IIL./[E-V]) als auch sehr
ausfiihrlich im dritten Abschnitt der Rekonstruktion darauf zuriickkommen (vgl.
IV./3.). Es schien an dieser Stelle wichtig, bis dahin zwischen der menschlichen Zeit
(horizontal), der AuBerzeitlichkeit (metaphysisches Bediirfnis) und der anderen Zeit

(vertikal) der Philosophen unterscheiden zu kénnen.

[ii]] Was den Text angeht, macht im Finale des zweiten Hauptstiicks der komplexe
Grenzgang zwischen Autor und Buch, beziehungsweise zwischen Philosoph und
Ausdruck in Aphorismus 40 den Anfang. Bevor wir uns mit dem in diesem
Zusammenhang viel wichtigeren Begriff der Maske auseinandersetzen, soll zuvor noch
geklart werden, inwiefern hier von einem komplexen Grenzgang auch im
konzeptionellen Sinn die Rede sein kann. In dieser Hinsicht auffillig ist am Anfang des
Aphorismus das Verhiltnis zwischen Oberflidche und Tiefe, beziehungsweise Innen und

AuBen. Dieser sehr kompakte Auftakt lautet wie folgt:

,»Alles, was tief ist, liebt die Maske; die allertiefsten Dinge haben sogar einen Hass auf
Bild und Gleichniss. Sollte nicht erst der Gegensatz die rechte Verkleidung sein, in der
die Scham eines Gottes einhergienge? Eine fragwiirdige Frage: es wire wunderlich,
wenn nicht irgend ein Mystiker schon dergleichen bei sich gewagt hitte.* (5, 57, 26 ff.)

Der erste Satz kniipft noch ziemlich direkt an das an, was der aufmerksame
Leser/Akteur aus dem Teil iiber den Schauspieler sowie den Unterschied zwischen
Esoterik und Exoterik (Aph. 25 bis 30) abgeleitet haben konnte. Dann aber der Zusatz
,die allertiefsten Dinge haben sogar einen Hass auf Bild und Gleichnis®, der sogar
einen Gegensatz, beziehungsweise Widerspruch konstituiert, wenn man bedenkt, dass
zuerst von Liebe und dann von Hass die Rede ist. Man muss dabei davon ausgehen,
dass der negativ besetzte Hass die Steigerung der positiven Liebe ist, was zweifellos
eine Provokation des gesunden Menschenverstands ist, tatsdchlich aber diejenige
Dialektik in gedringter Form evoziert, welche in der Formel ,Jenseits von Gut und
Bose* enthalten ist. Erstens wird namlich dabei ein Gegensatz — Liebe und Hass — in
ein graduelles Kontinuum {iibertragen — Tiefe — und zweitens wird dabei nicht nur wie
auch in Aphorismus 34 qualitative Unterschiedenheit in quantitativer Verschiedenheit
aufgelost (,was zwingt uns iiberhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften
Gegensatz [...] giebt? Geniigt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen*; vgl. 5,
53, 29 ff.), sondern es werden dariiber hinaus auch noch die Prioritdten zwischen
Gut/Liebe und Bose/Hass vertauscht (Stichwort: Umdrehung des Platonismus), sofern

man davon ausgeht, dass Tiefe in diesem Zusammenhang etwas Positives ist.

288



Was kann vor diesem Hintergrund der zweite Satz bedeuten, demzufolge sich ein
Gott in Gegensitze verkleidet? Damit sagt NIETZSCHE dem Leser/Akteur, dass die
gesamte konzeptionelle Dialektik der Um- und Herausdrehung aus dem Paradigma der
Gegensiitze selbst noch eine Maske ist. Mit anderen Worten: Die gesamte theoretische
Argumentation in JGB, in deren Zentrum, wie schon ofter gesagt, das Problem der
Gegensitzlichkeit (Dualismus) steht, ist eine Maske und Verkleidung, in der der
dionysische Philosophengott im Sinne des Aphorismus 295 auftritt. Genauer gesagt:
Der dionysische Philosophengott verbirgt seine Scham, ein anderes Wort fiirs bare
Geschlecht und also Nacktheit, hinter der Verkleidung der Gegensatzproblematik.
Worauf es ankommt ist, dass die Nacktheit, eine Chiffre wiederum fiir Natiirlichkeit,
durch die Verkleidung verborgen wird, was bereits einen der wesentlichen Aspekte des
Aphorismus 40 vorwegnimmt, dass es ndmlich kiinstliche und natiirliche Masken gibt
(vgl. 5, 58, 21 ff.), worauf gleich noch zuriickzukommen sein wird. Die, wenn man so
will, nackte Wahrheit/Realitét liegt dann sowohl hinter der kiinstlichen als auch hinter
der natiirlichen Dimension und jedenfalls jenseits der Spralche.89

So auch die darauf folgende Doppelung in ,,eine fragwiirdige Frage* mitsamt dem
Verweis auf die Mystik: NIETZSCHE treibt dabei sein Verwirrspiel auf dem
, Tummelplatz des Missverstindnisses® (Aph. 27) auf die Spitze: Der erste Satz hat
bereits das gesamte theoretische Programm der ersten beiden Hauptstiicke komprimiert
und so ein Maximum an Komplexitidt erzeugt, der zweite hat den Leser/Akteur dann
noch gefordert, tiber dieses Maximum hinauszufragen und der dritte Satz verlangt
zuletzt, selbst noch diese Frage als fragwiirdig zu erachten. Damit sind wir endgiiltig an
dem Punkt angelangt, wo die bis dahin vorherrschende Methode der redlichen Skepsis
und Prinzipiensparsamkeit sich gegen sich selbst ins Mystische, Irrationale und
Unsinnige kehrt. Denn hierbei richtet sich gemi3 der Selbstiiberwindungslogik die
Fragwiirdigkeit der letzten Frage gegen den Erkenntnisprozess, welcher sie

hervorgebracht hat.

[ii] Nun zur Maske, welche fiir den Grenzgang zwischen Autor und Buch,
beziehungsweise Philosoph und Ausdruck so wichtig ist, und der schon angedeuteten
Weiche zwischen einer natiirlichen und einer kiinstlichen Dimension. Wie schon in EH
bedeutet das Prinzip Maske auch in JGB, dass das Wesentliche an der philosophischen
Existenz dem Augenschein ebenso verborgen ist, wie auch die Wahrheit/Realitét der

begrifflich-reflexiven Artikulation entzogen bleibt. Der entscheidende Satz:

% Blittert man mit diesem Wissen noch einmal zur Vorrede zuriick, wird man gewahr, dass NIETZSCHE
bereits hier klar gesagt hat, dass die Wahrheit etwas Natiirliches ist — nidmlich ein Weib, das laut
Aphorismus 239 im siebten Hauptstiick der Inbegriff des Natiirlichen ist (,,was am Weib Respekt [...]
einflosst, ist seine Natur, die ,natiirlicher’ ist als die des Mannes®; vgl. 5, 178, 6 f.) —, das sich der
artifiziellen Dimension des Sprechens — gewissermaflen einer ,,Verfithrung von Seiten der Grammatik
her” (vgl. 5, 11 £, 23 f.) — entzieht.

289



,Einem Menschen, der Tiefe in der Scham hat, begegnen auch seine Schicksale und
zarten Entscheidungen auf Wegen, zu denen Wenige je gelangen, und um deren
Vorhandensein seine Nichsten und Vertrautesten nicht wissen diirfen: seine
Lebensgefahr verbirgt sich ihren Augen und ebenso seine wieder eroberte Lebens-
Sicherheit.” (5, 58, 13 ff.)

Dies ist der Kerngedanke, um den herum NIETZSCHE, wie wir oben sahen (Stichwort:
Verwechslungsgefahr; vgl. 11./1.3.2), auch das gesamte Buch EH konzipiert hat: Die
einzige wirklich philosophische Erkenntnis und somit Wahrheit/Realitéit besteht in der
existenziellen Notwendigkeit nicht eines abstrakten Subjekts, sondern des echten
menschlichen Individuums. Diese Erkenntnis liegt nicht auf der Hand, sie ist
verborgen, schwer zu finden und wenn iiberhaupt, dann am Ende von ,,Wegen, zu
denen Wenige je gelangen®. Die Wege, welche zur Wahrheit/Realitéit fiihren, sind
diejenigen der inneren Erfahrungen, in denen sich ein Mensch in ,,Lebensgefahr*
begibt, um danach, um eine Erkenntnis reicher, seine ,Lebens-Sicherheit
zuriickzuerlangen. Dies erinnert nicht zuféllig an das, was NIETZSCHE in EH {iiber
Gesundheit und Krankheit sagt: Laut Aphorismus 1 des Kapitels ,,Warum ich so weise
bin“ (vgl. KSA, 6, EH, 264 ff.) verdankt NIETZSCHE seine Weisheit dem Umstand, dass
er die gesamte Amplitude zwischen ,,Vitalitit” (vgl. ebd. 264, 19) und ,,Decadénce*
(vgl. ebd. 265, 14) kennt. Auch in Aphorismus 44 wird uns dieser Aspekt wieder
begegnen (vgl. 5, 62, 21 ff ). Hier wie da geht es um das Durchmessen einer
extremen Amplitude zwischen zwei zundchst widerspriichlichen Antipoden. Diese
innere, verborgene, esoterisch-intime, praktische Lebenserfahrung begegnet dem
Leser/Akteur auch in JGB.

Der existenzielle Kern, um den sich diese Erfahrung bewegt, ist etwas
Natiirliches, wie auch seine Verborgenheit etwas Natiirliches ist, wobei mit ,natiirlich’
auch ,notwendig’ gemeint ist. Das heiflt: Keine hypothetische Notwendigkeit, sondern
faktische. Jene Notwendigkeit, mit der sich das Reden/Sagen vom Schweigen/Zeigen
unterscheidet: Ebensowenig wie man nicht einfach willkiirlich sagen kann, was sich nur
zeigt, so kann man auch nicht einfach die Maske abnehmen, von der am Ende von
Aphorismus 40 die Rede ist (siehe Zitat unten). Es handelt sich hier nicht einfach nur
um ein Gebot, nicht zuviel von sich Preis zu geben, wenn man nicht missverstanden

werden will. Der spezifisch natiirliche Mechanismus der Maskerade ist unumginglich:

,Ein solcher Verborgener, der aus Instinkt das Reden zum Schweigen und
Verschweigen braucht und unerschopflich ist in der Ausflucht vor Mittheilung, will es
und fordert es, dass eine Maske von ihm an seiner Statt in den Herzen und Ko&pfen
seiner Freunde herum wandelt; und gesetzt, er will es nicht, so werden ihm eines Tages
die Augen dariiber aufgehn, dass es trotzdem dort eine Maske von ihm giebt, — und dass
es gut so ist. Jeder tiefe Geist braucht eine Maske: mehr noch, um jeden tiefen Geist

% Dort sagt NIETZSCHE, die freien Geister seien ,dankbar sogar gegen Noth und wechselreiche
Krankheit, weil sie uns immer von irgend einer Regel und ihrem ,Vorurtheil’ losmachte*.

290



wichst fortwihrend eine Maske, Dank der bestindig falschen, ndmlich flachen
Auslegung jedes Wortes, jedes Schrittes, jedes Lebens-Zeichens, das er giebt. — (5, 58,
18 ff.)

Was NIETZSCHE den Leser/Akteur hier wissen lasst, ist, dass es einen Unterschied gibt
zwischen den Masken, die er in seinen Biichern bewusst inszeniert, und den Masken,
die er selbst nicht beeinflussen kann, sogar wenn er seinem Publikum voéllig offen
gegeniibertreten wollte. Das exoterische Nein in dem Buch JGB ist bewusst inszeniert.
Hier hat es der Leser/Akteur im Prinzip mit einer Maske — tatsédchlich sind es viele
Masken — zu tun, die NIETZSCHE willkiirlich auf- und absetzen kann. Das esoterische Ja
in dem Buch Za hingegen ist weniger von inszenatorischen Erwidgungen beherrscht und
daher offenerer sowie auch ungeschiitzter gegen Missverstindnisse und ,(flache
Auslegung® — ,.Dank der bestindig falschen, nimlich flachen Auslegung jedes
Wortes*. Denn Worte sind nur ,Lebens-Zeichen*, sie sind ganz im Sinne des
Aphorismus 296 schwache Signale uneinholbarer Lebendigkeit von sozusagen
schweigsamem Ursprung (vgl. 5, 240, 1 ff.: ,,Wir verewigen, was nicht mehr lange
leben und fliegen kann, miide und miirbe Dinge allein!*). Diesen Umstand kann der
Autor oder Philosoph nicht beeinflussen — es handelt sich dabei eben um
Notwendigkeit.

Zu Beginn dieses Abschnitts war von Aphorismus 40, um den es hier geht, als
einer Weiche die Rede. Mittlerweile diirfte sich auch der konzeptionelle Hintergrund
dieses Bildes angedeutet haben. Denn die Unabhingigkeit verweist ebenso wie die
beiden Arten von Masken in zwei Richtungen: Erstens nach oben, zum esoterischen Ja,
und zweitens wieder nach unten, in die exoterische und neinsagende Auseinadersetzung
mit ,den modernen Zeiten’. Auf dem Weg nach oben rangiert die Maske im Sinne von
Notwendigkeit, weil sie der Leser/Akteur nicht durchschauen kann, sofern dieser nicht
Dank natiirlicher Dispositionen und also auf Grund von besagter Notwendigkeit dazu
geartet ist. Fiir diejenigen, welche diesem Weg nicht folgen konnen, die also sozusagen
automatisch an dem komplexen Grenzganz, fiir den Aphorismus 40 steht, wie an einer
Schranke abprallen, was gleichbedeutend ist, an der Priifung, fiir die Aphorismus 41
steht, zu scheitern, fiir diejenigen hat Nietzsche seine Weiche in den Aphorismen 42 bis
44 auf die kiinstliche Maske des Antimodernismus gestellt. Diese kiinstliche und eben
nicht natiirliche Maske bezieht den Gedankengang in JGB, der in dem zentralen
Triptychon um Aphorismus 36, vor allem aber in den Aphorismen 40 und 41, auf ein
anndhernd jasagendes Niveau gehoben wurde und etwas vom dem komplexen
Oszillationsrand zwischen Mensch (Sagen) und Natur (Zeigen) erahnen liell, wieder
zuriick auf die (un)zeitgemidle Auseinadersetzung mit dem Platonismus,
beziehungsweise mit der modernen Aufkldarung. Dabei ist die Redeweise von einer

Weiche mehr als nur ein Bild, nimlich Ausdruck der komplexen Relation zwischen

291



Natur und Mensch, welche in Sachen der Philosophie derjenigen zwischen Buch und

Autor entspricht (Stichwort: Oszillationsrand; Sagen/Zeigen-Komplex).

2252
Jenseits des Subjekts (Aph. 42 bis 44)

Weil die Stilbliiten des NIETZSCHEschen Antimodernismus, der ohnehin erst im
zweiten Teil von JGB, bestehend aus den Hauptstiicken fiinf bis neun, zur vollen
Entfaltung kommt, in Hinsicht des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz von
keiner unmittelbaren Bedeutung ist, sei in Bezug auf die Aphorismen 42 bis 44 zuerst
auf zwei Aspekte hingewiesen und der Versuch unternommen, sie in Verbindung zu
bringen: Erstens ist fiir die Frage wo die theoretische, beziehungsweise hypothetische
Reflexion auf dem Methodenpfad der Redlichkeit authort (Buch/Ausdruck) und wo
sozusagen der echte Mensch beginnt (Autor/Philosoph), das Subjekt der neuralgische
Punkt. Dies wird sich als wichtig fiir das Verstindnis der Antwort erweisen, die
NIETZSCHE in den Aphorismen 42 bis 44 auf die Frage gibt, ,wer’ die Philosophen der
Zukunft sind. Zweitens werden wir noch einmal darauf zuriickkommen, dass in der
Formel des ,,Philosophen der Zukunft* ein bestimmtes Verstindnis von Zeit, nimlich
im Sinne horizontaler Prozessualitit, angelegt ist, was kurz gesagt bedeutet, dass es sich
dabei nicht um dionysische Philosophen-Gétter handelt, sondern um Kiinstler, welche

die Welt erschaffen, die den Menschen etwas angeht, davon allerdings nichts wissen.

[i] Um den Bezug des Finales zur von NIETZSCHE vor allem im ersten Hauptstiick
forcierten Kritik des Subjekts herzustellen, muss noch einmal zu Aphorismus 41
zuriickgegangen werden. In das dort bemiihte Bild einer Weichenstellung zwischen
einem Fingerzeig nach oben und programmatischer Ausfiihrungen, die wieder nach
unten fiihren, fiigt sich, wie schon gesagt, auch die ,,Unabhingigkeit®, die einerseits in
Richtung der ,,allertiefsten Dinge* und damit auf die jasagende Esoterik oder vielmehr
intime Identitit des Philosophen weist — etwa aus ,Die sieben Siegel”“ (Za) -,
andererseits auf das exoterisch-neinsagende, politisch anti-moderne Programm in
Aphorismus 44. Zwischen diesen beiden Dimension ist das Subjekt buchstiblich ein
Punkt oder besser ein Scheitelpunkt, an dem das Involvierungsniveaus des
Lesers/Akteurs in JGB in neuralgischer Weise auseinanderstrebt. Das heif3t, wer nach
Oben will, muss am Subjekt vorbei, wer es nicht am Subjekt vorbei schafft, kann nicht
anders als wieder nach unten.

Warum ist ausgerechnet das Subjekt sozusagen die Probe aufs Exempel, wer
NIETZSCHE folgen kann? Zunichst ist es so, dass es, um das Subjekt wirklich zu

iiberwinden, nicht geniigt, wie in Aphorismus 12, das ,,metaphysische Bediirfnis* des

292



Menschen nach einem solchen Fixpunkt bloBzustellen. Denn dieser Akt der Entlarvung
ist selbst noch ein Akt der Redlichkeit, sprich des grausamen Reflektierens gegen das
eigene Selbst. Und Reflexion ist an die Moglichkeitsbedingung des Subjekts gekniipft.
Das Subjekt ist eine dogmatische Wahrheit/Realitiit, die man nicht so ohne weiteres
wegdiskutieren kann. Fiktionen wie das Subjekt verschwinden nicht einfach, nur weil
man sich einbildet zu wissen, dass es Fiktionen sind (Stichwort: struktureller
Solipsismus).91 Hier wie sonst kann eine Fiktion, die zur Wahrheit/Realitit geworden
ist, nur iiberwunden werden, indem sie sich gegen sich selbst richtet (vgl. oben IIL./[E-
V).

Dass man das Subjekt nicht wegargumentieren kann, sondern gewissermal3en in
einem authentischen Perspektivenwechsel iiberwinden muss, zeigt endlich Aphorismus
41: Hierzu durchdenke man einmal alle Proben, die NIETZSCHE ebenda nennt: Erstens
die Probe der Einsamkeit (,,Nicht an einer Person hingen bleiben®; 5, 59, 3 f.), zweitens
die Probe der Heimatlosigkeit (‘“Nicht an einem Vaterlande hiéngen bleiben*; ebd. Z. 5
f.), drittens die Probe der Hirte (“Nicht an einem Mitleiden hingen bleiben*; ebd. Z. 8
f.), viertens die Probe der Skepsis (,,Nicht an einer Wissenschaft hingen bleiben*; ebd.
Z. 10 f.), fiinftens die Probe des Ekels (“Nicht an seiner eignen Loslosung héngen
bleiben*; Z. 12 {.) — gemeint ist der Ekel aus Aphorismus 26, den es zu iiberwinden gilt,
wenn man sich als gewissermallen losgeloste Ausnahme wieder mit der Regel
abzugeben hat (vgl. 5, 44, 3 ff.)92, — sechstens die Probe der Eitelkeit (,,Nicht an unsern
eignen Tugenden hingen bleiben*; ebd. Z. 16), welche wir aus den Ausfithrungen in
Zusammenhang mit den Aphorismen 38 und 230 kennen (vgl. oben III./1.3), und
zuletzt siebtens die Probe, vor der Wahrheit/Realitit der eigenen Existenz zu bestehen
(,,Man muss wissen, sich zu bewahren: stirkste Probe der Unabhéngigkeit*; ebd.
Z. 21 f). Wenn man alle Proben erfolgreich absolviert, was theoretisch freilich nicht
rekonstruiert werden kann, sondern praktisch erfahren und durchlebt werden muss, darf

zumindest eines erwartet werden: Das Selbst, welches es zu bewahren gilt, kann nicht

°! Die Versuche, das Subjekt in NIETZSCHEs Konzept des substanzlosen Werdens ohne weiteres aufgehen
zu lassen, sind vielfiltig: Sei es VATTIMO (vgl. ders. 1986), der dies in einer postmodernen
Ausdruckweise vortriigt, oder Klaus SPIEKERMANN (vgl. ders. 1992), der die Uberwindung des Subjekts,
dhnlich wie ABEL, in der modernen Naturwissenschaft als zumindest angelegt ansieht. Wenngleich das
Subjekt in Hinsicht einer substanzlosen Realitét hinterfragt werden kann und es durchaus Hinweise gibt,
dass es sich dabei um eine Illusion handelt, geht dies, was NIETSZCHE angeht, in zweierlei Hinsicht an
der Sache vorbei. In theoretischer Hinsicht bleibt nimlich das Modell eines Trigers der Reflexion bei
jedem Reflexionsakt konstitutiv, was sowohl fiir wissenschaftliche Reflexionsformen gilt als auch fiir
den perspektivischen Zweifel am Subjekt selbst. Zweitens greift die bloBe Auflosung des Subjekts im
Relativismus welcher Form auch immer zudem praktisch zu kurz, weil von da aus nicht der Blick fiir die
Authentizitit jenseits der begrifflich-reflexiven Sphire erdffnet wird. Wer sich nicht auf die Komplexitit
des Holismusdilemmas einlédsst, sprich, dass das Subjekt zugleich konstitutiv und eine Illusion ist
beziehungsweise nicht hinterfragt werden kann, aber dennoch hinterfragt werden muss, der erkennt
weder die Schérfe der Solipsismus-Problematik hinreichend an, noch eroffnet sich ihm der intim-
esoterische Blick ins Ausserste existenzieller Notwendigkeit.

2 »Wer nicht im Verkehr mit Menschen gelegentlich in allen Farben der Noth, griin und grau vor Ekel,
Uberdruss, Mitgefiihl, Verdiisterung, Vereinsamung schillert, der ist gewiss kein Mensch hoheren
Geschmacks;*

293



mehr auf ein leeres Abstraktum wie das Subjekt reduziert werden. Der oben genannte
Scheitelpunkt zwischen neinsagender und jasagender Ebene kulminiert theoretisch
prazisiert in der Frage, ob der Leser/Akteur von der zur Wahrheit gewordenen
Hypothese des Subjekts ablassen und zu seiner faktischen Identitdt und Einzigartigkeit
durchdringen kann.

Dies entspricht exakt der theoretischen Problemstellung: Der Raum der
konzeptionellen Dialektik, in dem sich der Wandel der Gegensitze abspielt, welches
die natiirliche Maske des dionysischen Philosophengottes Dionysos ist, ist durch den
Modus des Zweifels definiert und dieser wiederum basiert auf der
Moglichkeitsbedingung des Subjekts. Daraus folgt endlich ganz im Sinne BORNEDALS,
dass erst wenn der Mensch nicht mehr zweifelt, sondern nur noch sieht, er seine
Befangenheit in einem krankhaften Narzissmus endgiiltig iiberwunden hat, und dadurch
zumindest punktuell in der Lage ist, zu denken, ohne unter den Bedingungen des
Zweifels zu reflektieren, beziehungsweise zu spekulieren. So durchbricht der
Leser/Akteur mit NIETZSCHE in der Pointe der Authentizitit (,,sich zu bewahren:
stirkste Probe der Unabhingigkeit; vgl. 5, 59, 22), welche aus dem Pfad der
Redlichkeit entstanden ist, zuletzt noch die solipsistische Geschlossenheit des
Subjektivismus. Und genau deshalb muss, wie wir es oben in Frage stellten, wer nach
Oben will, am Subjekt vorbei.

An dieser Stelle noch ein Hinweis zum Unterschied zwischen Subjekt und
Identitédt sowie ein Blick auf den Wiederkunftsgedanken und die vertikale Dimension
der Zeit. Zuerst einmal darf bei der Kritik am Subjekt dies nicht verkannt werden: Die
Hypothese  des  Subjekts,  verstanden  als  allgemeinkompatibler = und
eigenverantwortlicher Universalakteur, ist urspriinglich als ein Gegenentwurf zur
volligen unreflektierten Selbstbezogenheit zu verstehen, sprich dem primitiven
Egoismus— das wohl prominenteste Beispiel fiir NIETZSCHEs Aversion gegen
kurzfristigen Egoismus ist der ,letzte Mensch® aus Za (vgl. KSA, 4, Za, 18 ff.).
NIETZSCHE will freilich nicht auf das Niveau dieses primitiven Egoismus zuriick,
sondern, das liegt ja auch in der Sache der konzeptionellen Dialektik, sowohl iiber den
Egoismus als auch iiber den Subjektivismus hinaus. Die natiirliche Authentizitit,
welche auf der Ebene der intimen Esoterik des Philosophen rangiert, meint vielmehr
Identitit im Sinne radikaler Singularisierung, wie sie nur durch den
Wiederkunftsgedanken erreicht werden kann, der wiederum voraussetzt, dass man im
hierarchischen Komplexititsgefiige bereits zum Aufersten des subjektrationalen

Denkens vorgedrungen ist. Darauf gilt es im Folgenden néher einzugehen.

[ii] Den letzten, entscheidenden Schritt ins ,Jenseits des Subjekts’ nachzuvollziehen
und vor allem zu verstehen, welche Rolle dabei der Wiederkunftsgedanke spielt, wird

Gegenstand des folgenden Exkurses III./[E-V] sowie dann der Rekonstruktion sein. In

294



Bezug auf das Finale des zweiten Hauptstiicks gilt es noch einmal auf den zweiten
wichtigen Aspekt zuriickzukommen, der im vorherigen Abschnitt II1./2.2.5.1 bereits
kurz angesprochen wurde, nimlich die Frage nach der konzeptionellen Bedeutung des
Begriffs ,Zukunft’ in der Formel ,,Philosophen der Zukunft®, und zu kliren, worin die
Verbindung zur Subjektproblematik besteht. Es fragt sich also: Worauf will Nietzsche
mit den Philosophen der Zukunft hinaus, beziehungsweise wann und wo ist diese
Zukunft?

Dazu ein Blick auf die Doppeldeutigkeit in dem, mit den Philosophen der Zukunft
verbundenen, Wortspiel um ,,Versucher®, ,,Versuch* und ,,Versuchung* (Vgl. 5, 59, 28
ff.)93 in Aphorismus 42: Erstens kann das Unterfangen, dem noch Unbekannten, in
diesem Fall Zukiinftigen, einen Namen zu geben, immer nur ein Versuch sein. Zweitens
ist die Zukunft, in der sich alles #ndert, eine Versuchung fiir die Menschheit, ein
Angebot und Versprechen also. Dariiber hinaus sind die ,,Philosophen der Zukunft*
gemill Aphorismus 43 keine ,,.Dogmatiker (,,Sicherlich aber werden es keine
Dogmatiker sein“; vgl. 5, 60, 4 f.) und zweitens gemdl Aphorismus 44 keine
»falschlich genannten ,freien Geister’ — als beredte und schreibfingrige Sklaven des
demokratischen Geschmacks und seiner ,modernen Ideen’* (vgl. 5, 61, 7 ff.). Was
daran auffillt ist, dass die Definition des ,,Philosophen der Zukunft“ negativ ist,
einerseits als Utopie, andererseits als Revolution gegen den Platonismus. Ersteres ist
auf das Morgen, letzteres auf das Gestern gerichtet. Worauf dies hinaus will: In beiden
Féllen handelt es sich um die horizontal von der Vergangenheit in die Zukunft
verlaufenden Zeit.

Die Philosophen der Zukunft als Konkurrenten um die bisherigen und
kommenden Ziele der Menschheit sind topologisch betrachtet also eher Kiinstler und
nicht eigentlich Philosophen. Denn die horizontale Dimension der Zeit basiert auf der
Kausalitit und die Kausalitit wiederum ist das zeitliche Grundschema derjenigen
rdumlichen Problematik, die den Menschen im solipsistischen Kreis des Subjekts
befangen macht. In demselben Sinn, wie also der Mensch niemals die Natur erkennen
kann, ist auch der ,,Philosoph der Zukunft* nur ein Versuch dasjenige Géttliche des
Philosophen anzusprechen, das der Philosophie in Biichern und also auch jeder
begrifflichen Formel entzogen bleibt. In beiden Fillen trdumt der Mensch von
unerreichbaren Utopien, um sich von dem, was ihn seit jeher vollig umgibt, zu 16sen.
Die vertikale Dimension der Zeit hingegen, worin der Philosoph alles, wie es in
Aphorismus 56 heilit, ,so wie es war und ist, wieder haben will* (vgl. 5, 75, 4
f.), kennt keine Vergangenheit und keine Zukunft, sondern nur ein ewiges Prisens, was
endlich zugleich, wie wir im folgenden Exkurs IIL./[E-V] sehen werden, die Priasenz der

Dinge zeigt, wie sie eben sind.

93 »[-..] mochten diese Philosophen der Zukunft ein Recht, vielleicht auch ein Unrecht darauf haben, als

Versucher bezeichnet zu werden. Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wenn man will,
eine Versuchung.*

295



Die Differenzierung der Zeit in zwei verschieden verlaufende modi ist nun sowohl
mit dem hierarchischen Komplexititsgefiige, beziehungsweise mit dem Sagen/Zeigen-
Komplex kompatibel, insofern die horizontale Zeit fiir die Menschen/Kiinstler-Relation
(Sagen) steht und die vertikale fiir die Kiinstler/Philosophen-Relation (Zeigen), als auch
mit der konzeptionellen Dialektik. In dieser Hinsicht ist nimlich die vertikale Zeit,
beziehungsweise der Wiederkunftsgedanke das AuBerste im ultimativen und finalen
Sinn der begrifflich-reflexiven Dimension des Sagens, womit der Oszillationsrand
zwischen Innen und AuBen erreicht wire, an den das bewusste Denken heran muss
(Stichwort: Zielkonflikt, Holismusdilemma), hinter den es aber nicht zuriick kann
(Stichwort: struktureller Solipsismus). Dariiber hinaus entspricht dies der narrativen
Linie in JGB, wo das Involvierungsniveau am Ende des zweiten Hauptstiicks nur in die
Hohe und also die vertikale Dimension der Zeit verweist und den Bogen zur exoterisch-
neinsagenden Auseinandersetzung mit Platonismus und Moderne zuriick bezieht.

Stellt sich endlich die Frage, wie diese beiden Aspekte, die Kritik am Subjekt und
die horizontale Dimension der Zeit in der Formel ,,Philosophen der Zukunft*
zusammenstimmen? Weiter oben, in Abschnitt II1./2.1.3 iiber Subjektivitit und
Kausalitit wurde in Anlehnung an KANT darauf hingewiesen, dass die Zeit auf dem
Wege der Verinnerlichung, den NIETZSCHE zur Versohnung des Menschen mit der
Natur einschlidgt, der entscheidende Faktor ist. Wer ndmlich das transzendentale
Denken samt seiner rdumlichen Demarkationen zu hinterfragen beginnt, der stellt fest,
dass diese und verwandte Philosophien rdumliche Konstrukte sind, die in gewisser
Hinsicht auf einer fundamentaleren Dimension basieren, die ein kontigentes,
beziehungsweise prozessuales Strukturmoment aufweist. Im Sinne der Vorrede zu JGB
,dogmatisch* sind diese Konstrukte (,,unbedingte Philosophen-Bauwerke*; vgl. 5, 11,
19) deshalb, weil sie die ,,Grundstein[e]* (vgl. 5, 11, 18), auf denen Sie fullen, zu
verschleiern suchen.

Geht man nun davon aus, womit sich die Rekonstruktion noch differenzierter
auseinanderzusetzen wird (vgl. unten IV./2.1), dass all diesen Konstruktionen
gleichermallen zu eigen ist, dass sie unter den Bedingungen des Zweifels im Raum der
hypothetischen Reflexion gleichsam errichtet wurden und die Frage nach
Moglichkeitsbedingungen dieses Raumes in letzter Konsequenz immer auf das Subjekt
hinauslaufen, das Subjekt aber wiederum eine Art Grundstein im Inneren ist, der den
Weg zu den genannten kontingenten und also prozessualen Grundbedingungen
verstellt, dann wird deutlich, warum die konzeptionelle Argumentation in Hinsicht des
Parameters der Zeit (Vorher/Nachher) an dieser Stelle tatsdchlich entscheidend ist.
Einfach ausgedriickt: Zuletzt macht stets der Fluchtpunkt des Subjekts das Denken
rdumlich befangen, weshalb der genuin zeitliche Wiederkunftsgedanken sich eben
dagegen richtet, worin endlich auch der Zusammenhang zwischen der Subjekt-Kritik

und der =zeitlichen Dimension in der Formel des ,,Philosophen der Zukunft*

296



ausgewiesen wire: Als Grundstein einer durchweg rdumlichen Scheinwelt hat das
Subjekt insbesondere die Funktion, die zeitliche Dimension der Wahrheit/Realitéit zu

verschleiern.

[11i]] Mit den ,,Philosophen der Zukunft* und der damit verbundenen horizontalen
Dimension der Zeit ist NIETZSCHE also wieder vollends auf die neinsagend-exoterische
Linie zuriickgekehrt, der JGB in der Hauptsache folgt, was uns endlich zum Inhalt des
NIETZSCHEschen Antimodernismus bringt. Hier gilt es im Kern folgendes festzuhalten:
Die eigentliche Unerhortheit der NIETZSCHEschen Philosophie liegt nicht in der
Feindschaft gegen Christen- und Judentum, sondern in der radikalen Absage an Freiheit
und Gleichheit im Sinne des modernen, aufgekldrten Menschenbilds. In Aphorismus 44

heif3t es dazu:

»Was sie mit allen Kriften erstreben mochten, ist das allgemeine griine Weide-Gliick
der Heerde, mit Sicherheit, Ungefihrlichkeit, Behagen, Erleichterung des Lebens fiir
Jedermann; ihre beiden am reichlichsten abgesungnen Lieder und Lehren heissen
,Gleichheit der Rechte’ und ,Mitgefiihl fiir alles Leidende’, — und das Leiden selbst
wird von ihnen als Etwas genommen, das man abschaffen muss.* (vgl. 5, 61, 16 ff.)

NIETZSCHE interessiert sich demnach nicht fiir Fairness, derzufolge Wahrheit/Realitit
den kleinsten gemeinsamen Nenner darstellen muss, auf den sich ,Jedermann’ einigen

kann. So nimmt sich auch der Aphorismus 43 aus:

,..Mein Urtheil ist mein Urtheil: dazu hat nicht leicht auch ein Anderer das Recht’ —
sagt vielleicht solch ein Philosoph der Zukunft. Man muss den schlechten Geschmack
von sich abthun, mit Vielen iibereinstimmen zu wollen.* (vgl. 5, 60, 8 ff.)

Auch hier wird sogleich wieder deutlich, dass sich NIETZSCHEs Antimodernitit oder,
wie er selber sagte, seine ,,Unzeitgem@dBheit”, nicht nur sachlich gegen das Subjekt,
sondern auch programmatisch gegen das subjekt-rationale Menschenbild richtet, das an
Stelle der konkreten Person eine leeres Abstraktum ansetzt, den allgemeinkompatiblen,
rationalen und eigenverantwortlichen Universalakteur, der Welt und Mensch als
unerreichbares ,an sich’ aus den Augen verloren hat. NIETZSCHEs Alternativangebot
ist, wie eben herausgestellt, die Formel der radikalen Selbstidentitit und
Einzigartigkeit, ndmlich suum quique — jedem das Seine (,,was gemein sein kann, hat
immer nur wenig Werth. [...] alles Seltene fiir die Seltenen*; vgl. 5, 60, 14 ff.).
Entsprechend werden die modernen Freidenker in Aphorismus 44 auch als ,,Nivellirer*
(vgl. 5, 61, 7) und ,,ungefdhr das Gegentheil*“ (vgl. 5, 61, 2) zu den ,,freien Geistern*
und ,,Philosophen der Zukunft* bezeichnet, was bedeutet, dass sich letztere dadurch
auszeichnen, dass sie Ungleichheiten und Unterschiede eher forcieren, als alles auf ein

objektiv vermittelbares Mindestmall zu reduzieren. Durch diese Formel wird der

297



Leser/Akteur auf sich selbst verwiesen und provoziert, sich die Frage zu stellen, was er
ist, das die Anderen nicht sind, was ihn also auszeichnet und was wohl genau dies wert
sei. Im Lichte dieser Frage ist der Umstand, dass jeder ein eigenverantwortliches und
rationales Subjekt ist, tatsdchlich vollig uninteressant, denn das ist bei der Frage nach
der eigenen Identitit in letzter Konsequenz gar nicht von Belang.

AbschlieBend sei noch einmal betont, wie wichtig die praktischen Gehalte in JGB
sind: In EH sagt NIETZSCHE von sich, er hitte die Macht, Perspektiven umzustellen
(vgl. KSA, 6, EH, 266)94. Was damit gemeint ist, wird erst deutlich, wenn man die
Forderung der Unabhingigkeit am eigenen Leib erfahren hat, sie durchlebt hat. Daher
ist die komplexe Relation zwischen Subjektivitit und Individualitit nicht bloB ein
theoretisches Problem. Erst am Ende aller Theorie wird deutlich, was es damit auf sich
hat. Dass dabei der Leser/Akteur gezwungen wird, in blindem Vertrauen — sozusagen
Philosophen-Gott-Vertrauen — eine Expedition ins Ungewisse anzutreten und alle dabei
gemachten intellektuellen Erfahrungen zu verinnerlichen, um am Ende als ein Anderer
daraus hervorzugehen, ist ein Merkmal aller Philosophien, die diesen Namen verdienen.
NIETZSCHE allerdings manipuliert nicht, oder zumindest nicht nur, sondern bringt an
den Menschen, die ihm folgen konnen, ihr Bestes zu Vorschein (vgl. KSA, 6, EH,
269)”. Anders ausgedriickt: Die Frage nach dem eigenen Selbst hinter allen
idealistischen, aufkldrerischen, modernen Fiktionen ist in letzter Konsequenz kein Akt
der Skepsis, sondern das Zutagetragen dessen, was den einzelnen Menschen tatsdchlich
auszeichnet (Stichwort: existenzielle Notwendigkeit). Darin besteht die eigentlich

konstruktive Komponente der Selbstiiberwindung.

[E-V]
NIETZSCHE iiber Prisenz und Ewigkeit

Oben, am Ende des Exkurses iiber Psychologie und Positivismus (vgl. 1IL./ [E-IV]),
wurde vorausgeschickt, dass Nietzsches alternative Ursachen-Interpretation entgegen
der sklavisch-asketischen Tradition juridischen Philosophierens iiber den
Wiederkunftsgedanken zuriick zu den unterbewussten Wurzeln des Denkens fiihrt. Hier
soll es in diesem Sinne allerdings noch nicht darum gehen, den dabei zu Grunde
liegenden argumentativen Mechanismus exakt zu definieren, was Aufgabe der

Rekonstruktion sein wird, sondern die oben immer wieder angedeutete Assoziation

% ,Ich habe es jetzt in der Hand, ich habe die Hand dafiir, Perspektiven umzustellen: erster
Grund, weshalb fiir mich allein vielleicht eine ,Umwerthung der Werthe’ tiberhaupt moglich ist.*

9 ,Das Instrument, es sei, welches es wolle, es sei so verstimmt, wie nur das Instrument ,Mensch’
verstimmt werden kann — ich miisste krank sein, wenn es mir nicht gelingen sollte, ihm etwas
Anhorbares abzugewinnen.

298



dieser Denkbewegung mit dem Theorem der ewigen Wiederkunft nachvollziehbar zu
machen.

Es stellt sich in Anbetracht des Problems des Subjekts, beziehungsweise der
Gegensitze — der hier zu Grunde liegende Zusammenhang wurde oben bereits Ofters
ausgewiesen (vgl. I111./2.1.3 und zuletzt 111./2.2.5.2) — endlich die Frage, was denn nun
jenseits dessen in esoterischer, jasagender Hohe liegt. In dieser Hinsicht ist der Typus
des freien Geistes ambivalent, das jedenfalls sollte im vorangegangenen Abschnitt (vgl.
[lI./2.2.4) in Zusammenhang mit dem Finale des zweiten Hauptstiicks in JGB
herausgearbeitet werden. Einerseits ist er selbst ein Gegensatz, gleichsam eine
exoterische Waffe gegen den demokratischen Sklaven-Geist, andererseits ist er noch

96
« steht, von wo aus, um

viel mehr. Etwas némlich, das noch jenseits dieser ,,Antipoden
mit FW zu sprechen, ,die ewige Wiederkunft von Krieg und Frieden* (vgl. KSA, 3,
FW, 528) insgesamt in den Blick gerit. Dies lésst sich auch an Hand aller Beispiele
nachvollziehen, worin freie Geister und Freidenker in Aphorismus 44 unterschieden
werden. NIETZSCHEs Nein verweist einerseits auf einen konkreten ,,Gegensatz-Typus*
(vgl. KSA, 6, EH, 350) zum modernen Menschen, ndmlich auf den ,,gentilhomme
aus EH (ebd.), andererseits verweist es iiber sich selbst hinaus in Richtung esoterischer
Hohe, welche in letzter Konsequenz ein Ja adressiert, das ebenfalls noch die Alternative
zwischen Ja und Nein, beziehungsweise Krieg und Frieden oder iiberhaupt das Schema
der Gegensiitze unter sich befasst (Stichwort: konzeptionelle Dialektik).

Die Frage, was jenseits des Gegensitzlichen rangiert, wenn nicht der Gegensatz
des Gegensitzlichen, weist ferner eine selbstreferenzielle Struktur auf, die ein Indikator
nicht nur fiir den historischen Niedergang einer Sache ist, sondern auch fiir deren
AuBerstes (vgl. oben I11./2.2.3). Im Fall der begrifflich-reflexiven Philosophie, das
scheint NIETZSCHE vollkommen klar vor Augen gestanden zu haben, ist das AuBerste,
beziehungsweise eine Grenze erreicht, wenn es darum geht, den lebendigen Kern der
Dinge zu erfassen, der sich nicht in Biicher schreiben lédsst. Konzeptionell ausgedriickt,
ist mit der Frage nach dem Gegensatz des Gegensitzlichen, die strukturverwandt ist mit
derjenigen nach der Perspektive des Perspektivischen, der komplexe Oszillationsrand
zwischen Reden/Sagen und Schweigen/Zeigen erreicht, der sich am plastischsten durch
die Relation zwischen Mensch (Mensch/Kiinstler) und Natur (Kiinstler/Philosoph)

bedeuten lisst.

[i]] Nun hat sich insbesondere in Bezug auf BORNEDALs NIETZSCHE-Interpretation

schon gezeigt, dass es zwar keinen Evidenz-Transfer zwischen der iiberkomplexen

% NIETZSCHE konstituiert in Aph. 44 JGB freie Geister und Freidenker als Antipoden und Gegensitze:
Die Freidenker sind ,,ungefihr das Gegenteil” von freien Geistern, was deren Ansichten betrifft, kommt
.die Wahrheit gliicklich auf den Kopf zu stehn* (vgl. 5, 61, 15 f.), ferner bezeichnet NIETZSCHE sich und
seinesgleichen als ,,Wir Umgekehrten* (vgl. 5, 61, 22), die zuletzt als ,,Antipoden™ (vgl. 5, 62, 6) am
s-andern Ende aller modernen Ideologie und Heerden-Wiinschbarkeit” (vgl. 5, 62, 4 ff.) zum stehen
kommen.

299



Dimension der Natur und der begrifflich-reflexiven Sphire des Menschlichen gibt. Dies
bedeutet aber nicht, dass die eine Sphire fiir die andere vollig irrelevant wire. Im
Gegenteil: Die Differenzierung zwischen Mensch und Natur ist, auch wenn kein
Evidenz-Transfer stattfindet, absolut notwendig, weil der Mensch sonst im tendenziell
nihilistischen Selbstbezug zu Grunde gehen miisste. Allein die Sinnstiftung, welche
durch die Relation zwischen Mensch und Natur gewonnen wird, kann nicht mehr
begrifflich-reflexiv eingeholt werden. Die einzige Moglichkeit, diese Sinnstiftung nicht
am Holismusdilemma des Evidenz-Desiderats scheitern zu lassen — entweder lésst es
sich begrifflich ausdriicken, dann ist es aber nicht evident, oder es ist evident, dann lisst
sich aber nicht begrifflich ausdriicken — ohne dabei in die alte ideale ,,Hinterwelt*
zuriick zu verfallen, besteht darin, wie es sinngemif in EH heil}t, eine neue Form des
Ausdrucks zu finden (vgl. KSA, EH, 6, 300)97. Eben diese Form des Ausdrucks, welche
nicht nur eine kiinftige Utopie verheiflt, sondern ihrem Anspruch nach das komplexe
Oszillieren zwischen Mensch und Natur ganz konkret auf den Punkt bringt, ist
NIETZSCHEs Kunst, beziehungsweise jasagende Philosophie in Za, in deren Zentrum
der Wiederkunftsgedanke steht, den wir oben iiber FW mit der Zieldimension der
Formel ,,Jenseits von Gut und Bose* assoziiert haben.

Dass die ewige Wiederkunft nicht nur ein Tanz auf den Spitzen philosophischer
Reflexion, sondern logisch-theoretisch absolut relevant ist, das haben ABEL und
BORNEDAL bereits erkannt und nachgewiesen (vgl. oben II./2.). Weil die vorliegende
Untersuchung in derselben Richtung argumentiert, sei dieser Aspekt hier noch einmal
aufgenommen und das Ende der Analyse von JGB auf die dazu gehorige, bereits
angesprochene Stelle in Za bezogen, ndamlich ,,Die sieben Siegel. (Oder: ,,Das Ja und
Amen-Lied.)* (vgl. KSA, 4, Za, 287 {f.). Vorab allerdings noch eine Erkldrung, warum
der vorliegende Exkurs mit dem Titel ,NIETZSCHE iiber Pridsenz und Ewigkeit*
iiberschrieben wurde. Dazu sei an den Realitdtsbezug als Hauptproblem innerhalb des
Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz erinnert. Hierbei sind NIETZSCHEs
wichtigste Antagonisten PLATON und KANT, wie das Stiick ,,Wie die ,wahre Welt’
endlich zur Fabel wurde aus GD nachvollziehen lidsst. In deren Philosophien wurde
zuerst eine zweite ideale Welt geschaffen und im selben Atemzug als eigentlich real
bezeichnet (PLATON) sowie dann die reale Welt dem Menschen als unerkennbar
versagt (KANT). Wihrend alle normativen Ideale dabei gewissermallen durch die
Hintertiir der praktischen Vernunft eingeholt wurden, blieb die alte, diesseitige,
konkrete Realitit als ,Welt an sich’ sozusagen auf der Strecke. Kurz: Die wichtigste
Sinnstiftung des Menschen, welche in seinem Verhiltnis zur Natur besteht, wurde
durch die solipsistische Isolierung des Realitdtsbezuges unterbunden. Jetzt stellt sich

ganz pragmatisch die Frage, wie das durch den Idealismus unterbundene Verhiltnis

7 ,Denken wir uns nun einen dussersten Fall, dass ein Buch von lauter Erlebnissen redet, die ginzlich
ausserhalb der Moglichkeit einer hdufigen oder auch nur seltneren Erfahrung liegen, — dass es die erste
Sprache fiir eine neue Reihe von Erfahrungen ist.*

300



zwischen Mensch und Natur wieder hergestellt werden kann, oder genauer: Es gilt die
Frage zu beantworten, warum NIETZSCHE meint, dass ausgerechnet der
Wiederkunftsgedanke in der Lage ist, dies zu leisten?

Hierzu wire zunichst festzustellen, dass die ,Welt an sich’ abwesend ist, was
bedeutet, dass sie nicht prisent, nicht ,da’ ist. Die schlichte Uberlegung ist nun, dass
wenn der Wiederkunftsgedanke die Prdsenz der Natur wieder herstellen konnte,
dadurch die Kluft zwischen Denken und Welt an sich oder eben zwischen Mensch und
Natur iiberbriickt werden konnte. Der Schliisselbegriff, iiber den dieser Briickenschlag
erreicht wird, ist endlich derjenige der ,, Ewigkeit”, wie man diesen im besagten ,,Ja-
und Amen-Lied* am Ende des dritten Buchs aus Za findet. Der Begriff der Présenz,
darauf wurde schon hingewiesen (vgl. oben 11./2.3.1), hat eine doppelte Bedeutung, die
ihn in konzeptioneller Hinsicht besonders attraktiv sein ldsst: Zum einen handelt es sich
dabei ndmlich um rdumliche Anwesenheit und zum anderen um zeitliche
Gegenwirtigkeit. Im Sinne von zeitlicher Gegenwirtigkeit konnte man auch vom
tempus des Prisens sprechen, was uns direkt zum ersten Aphorismus von ,,Die sieben
Siegel* bringt. Dort wird die Ewigkeit nicht am Anfang oder am Ende der Zeit verortet,
den Kategorien, innerhalb derer in JGB die ,,Philosophen der Zukunft“ rangieren,
sondern in der Gegenwart, wenn es heif}t, dass ein Geist ,,zwischen Vergangenem und
Zukiinftigem als schwere Wolke wandelt* (vgl. KSA, 4, Za, 287). Worum es geht, ist
also nicht die horizontale Dimension der Zeit oder genauer ,Zeitreihe’, welche vom
Perfekt ins Futur verlduft, sondern die dementsprechend vertikale Zeit, welche sich als
Prisens in die Tiefe des Augenblicks erstreckt. Das ist der erste wichtige Aspekt: Mit
Ewigkeit im Sinne der Wiederkunft ist bei NIETZSCHE immer der gegenwadrtige
Augenblick, das Prisens gemeint.

Wer den Moment der Ewigkeit zu fassen weill — ihn zu fassen, bedeutet so viel
wie, diesen zu lieben, sprich, sich diesem bedingungslos in einem {iibermichtigen
Affekt hinzugeben —, der hat gewissermafen iibermenschliche Macht. Ubermenschlich
ist diese Macht, das ergibt sich ebenda (Za) aus den Aphorismen 2 bis 4 des ,,Ja- und
Amen Lieds®, weil sie sich auf das Ganze bezieht, welches fiir den different-sein-
wollenden Menschen (vgl. Aph. 9, JGB) unerreichbar ist. Die ewige Wiederkunft
entsetzt den Philosophen der Welt, die den Menschen etwas angeht, und versetzt ihn
dadurch in eine Position, von der aus er diese Welt als Ganzes gleichsam ,in den Griff’
bekommt. Dementsprechend kann er gemi3 Aphorismus 2 ,,Grenzsteine* (vgl. KSA, 4,
Za, 288) verriicken, gemidfl Aphorismus 4 die Gegensidtze Gut und Bodse mischen
(,,denn es giebt ein Salz, das Gutes mit Bosem bindet*; vgl. ebd., 289) und gemil

Aphorismus 3 iiberhaupt iiber die Welt verfiigen, wie ein Gott:

,»Wenn ich je am Gottertisch der Erde mit Gottern Wiirfel spielte, dass die Erde bebte
und brach und Feuerfliisse heraufschnob: —//— denn ein Gottertisch ist die Erde, und

301



zitternd von schopferischen neuen Worten und Goétter-Wiirfen: — [...]* (KSA, 4, Za,
288)

Das fundamentale Medium des in dieser Hinsicht gottlichen Philosophen ist ebenda
(Za) das weite Meer aus Aphorismus 5 (vgl. KSA, 4, Za, 290) als Chiffre fiir die
eigenartige Freiheit, welche Risiko und Chance zugleich ist. Da also, wo fiir den
Menschen alles vorbei ist, ndmlich im solipsistischen Selbstbezug des relativistischen
Holismus, da erst beginnt die Welt des Philosophen. Denn nur der Philosoph weil3, wie
in Aphorismus 6, zu tanzen und zu lachen (,,Wenn meine Tugend eines Tanzers Tugend
ist, [...] Wenn meine Bosheit eine lachende Bosheit ist [...]*; ebd.) und erhebt sich
damit iiber die Horizonte des Meers, welches fiir die grenzenlose aber doch limitierte
begrifflich-reflexive Spekulation steht (vgl. ebd.: ,,das Grenzelose braust um mich, weit
hinaus glinzt mir Raum und Zeit*). Nur wer so noch iiber das spekulative ,Alles ist
erlaubt!” zu tanzen wei}, lernt die wahre und wirkliche Freiheit kennen, nidmlich
diejenige aus Aphorismus 7, wo es keinen Horizont mehr gibt, ,.kein Oben, kein Unten*
(vgl. KSA, 4, Za, 291) wie es sinngemal} auch an anderer Stelle in MA heif3t (vgl. KSA,
2, MA I, 35 £)*. Es ist die Freiheit der ,,Vogel-Weisheit* (vgl. KSA, 4, Za, 291),
welche sich ohne Barrieren zwischen Himmel und Erde, beziehungsweise Oben und
Unten und also im Sinne des hierarchischen Komplexititsgefiiges iiberallhin bewegen
kann. Hier erfahren wir noch einmal ganz kompakt, was wir bisher auf Grund von JGB
nur vermuten durften, dass namlich die esoterisch-intime Pointe der NIETZSCHEschen
Philosophie erstens den Blick aufs Ganze als das ganz Andere eroffnet, zweitens den
Philosoph mit gottlicher Macht ausstattet und drittens dariiber eine geistige Freiheit
erreicht wird, die sich auf dem Weg der Uberwindung zunichst von dem Paradigma der
Gegensitze und zuletzt von allen autoritdren Geboten, selbst von denen der Redlichkeit,

emanzipiert.

[ii] Der Blick in ,,Die sieben Siegel sieht in jedem Moment das Ganze. Dafiir sorgt,
wie wir gleich noch genauer sehen werden, die radikale Individualisierungs- und
Verinnerlichungsfunktion des Wiederkunftgedankens, die weiter oben (vgl. 111./2.2.5.2)
bereits als Gegenentwurf zum leeren Abstraktum des Subjekts, verstanden als
Fluchtpunkt jeglicher Reflexion, vorgestellt wurde. Die Frage der Wiederkunft stellt

sich zwar am Rande eines Denkens, welches nach dem Ganzen sucht, sie ist aber

%8 -Kein Innen und Aussen in der Welt. — Wie Demokrit die Begriffe Oben und Unten
auf den unendlichen Raum iibertrug, wo sie keinen Sinn haben, so die Philosophen iiberhaupt den Begriff
"Innen und Aussen" auf Wesen und Erscheinung der Welt; sie meinen, mit tiefen Gefiihlen komme man
tief in's Innere, nahe man sich dem Herzen der Natur. Aber diese Gefiihle sind nur insofern tief, als mit
ihnen, kaum bemerkbar, gewisse complicirte Gedankengruppen regelmaissig erregt werden, welche wir
tief nennen; ein Gefiihl ist tief, weil wir den begleitenden Gedanken fiir tief halten. Aber der tiefe
Gedanke kann dennoch der Wahrheit sehr fern sein, wie zum Beispiel jeder metaphysische; rechnet man
vom tiefen Gefiihle die beigemischten Gedankenelemente ab, so bleibt das starke Gefihl ibrig,
und dieses verbiirgt Nichts fiir die Erkenntniss, als sich selbst, ebenso wie der starke Glaube nur seine
Stirke, nicht die Wahrheit des Geglaubten beweist.*

302



gerichtet an das Einzelne, das Gegenwirtige, den Augenblick. Auch in dem beriihmten
Aphorismus 341 aus FW ,Das grosste Schwergewicht® geht es, am Rande
bemerkt, zuerst um das gesamte Leben eines Menschen (,,Dieses Leben, wie du es jetzt
lebst und gelebt hast, wirst du noch einmal und noch unzihlige Male leben miissen®;
vgl. KSA, 3, FW, 570) dann aber um den Augenblick (,,alles unsiglich Kleine und
Grosse deines Lebens muss dir wiederkommen [...] und ebenso dieser Augenblick®;
vgl. ebd.). Der jasagende Blick auf das Ganze ist also genau genommen ein Blick auf
das Einzelne (Stichwort: Radikale Singularisierung), wenn man so will, auf das ,,Ding®,
welches sich dem begrifflich-reflexiven Denken als ,,an sich* entzieht. In diesem Sinne
heiB3t es ebenfalls in Za in dem Stiick ,,Vor Sonnen-Aufgang*: ,,Denn alle Dinge sind
getauft am Borne der Ewigkeit und jenseits von Gut und Bose* (vgl. 4, 209, 9 ff.). Das
bedeutet, in unseren Zusammenhang iibertragen, dass die unter- oder auBerbewussten
Dinge nur fiir den Menschen different, entweder Gut oder Bose, zu sein scheinen, an
und fiir sich aber indifferent, beziehungsweise ewig’’ sind. Wenn man sich ein Ding
also als ewig denkt, dann hat man die Moglichkeit, hinter die begrifflich-reflexiven
Kulissen zu blicken, welche es als ,,an sich* entzogen sein lassen.

Der Effekt jedenfalls, der durch die Verinnerlichungsfunktion des
Wiederkunftgedankens erreicht wird, ist exakt derjenige, welchen NIETZSCHE in M
beschreibt. Dort hei3t es in Aphorismus 423 des fiinften Buchs:

,Diese ungeheure Stummbheit, die uns plotzlich tiberfillt, ist schon und grausenhaft, das
Herz schwillt dabei. — Oh der Gleissnerei dieser stummen Schonheit! Wie gut konnte
sie reden, und wie bose auch, wenn sie wollte! Thre gebundene Zunge und ihr leidendes
Gliick im Antlitz ist eine Tiicke, um iiber dein Mitgefiihl zu spotten! — Sei es drum! Ich
schime mich dessen nicht, der Spott solcher Miéchte zu sein. Aber ich bemitleide dich,
Natur, weil du schweigen musst, auch wenn es nur deine Bosheit ist, die dir die Zunge
bindet: ja, ich bemitleide dich um deiner Bosheit willen! — Ach, es wird noch stiller,
und noch einmal schwillt mir das Herz: es erschrickt vor einer neuen Wahrheit, es
kann auch nicht reden, es spottet selber mit, wenn der Mund Etwas in diese
Schonheit hinausruft, es geniesst selber seine siisse Bosheit des Schweigens. Das
Sprechen, ja das Denken wird mir verhasst: hore ich denn nicht hinter jedem Worte den
Irrthum, die Einbildung, den Wahngeist lachen? Muss ich nicht meines Mitleidens
spotten? Meines Spottes spotten?” (KSA, 3, M, 259 {.)

Der hier beschriebene Moment, in dem sich Angesichts des Ganzen die Moglichkeiten
der Sprache erschopfen, ist der Moment, welcher mit dem Sagen/Zeigen-Komplex
angesprochen wurde. Auf was es ankommt, was wirklich real ist, das ldsst sich nicht in
Worte fassen. Was aber ist real? Wofiir steht das Bild von stillem Meer und freiem
Himmel? Wir kennen die Antwort bereits von BORNEDAL, der in diesem

Zusammenhang von ,,Self-Presence® spricht und damit dasselbe meint, was hier unter

% Ewigkeit meint hier Permanenz ,in’ der Zeit und nicht im Sinne der parmenideischen Tradition
AuBerzeitlichkeit oder Zeitlosigkeit (vgl. oben I11./2.2.5.2).

303



,Prisen-z’ verstanden werden wollte. Wenn ein Moment als ewig vorgestellt wird, dann
wird er verinnerlicht und individualisiert und dadurch gewissermallen zeitlich ,ent-
richtet’. Das bedeutet, der prisente Moment verliert in vergleichbarer Weise, wie auch
das radikal singulire Individuum inkompatibel mit dem universellen subjektrationalen
Akteur ist, seine Verbindung zu anderen Momenten in der Vergangenheit und Zukunft,
weil die Ursache/Wirkungs-Kette aufgelost wird. Von diesem Mechanismus war weiter
oben schon in dem Exkurs iiber NIETZSCHEs Kausalitétskritik die Rede (vgl. IIL./[E-I])
und wir werden ihn im Zuge der Rekonstruktion auch noch einmal genauer betrachten.
Hier ist nur der Hinweis wichtig, dass die vertikale Ewigkeit des Moments die Prisenz
der Dinge zeigt, welche allein real ist, liber die sich aber nichts sagen lasst,
beziehungsweise deren Evidenz sich nicht in den horizontalen Bereich des Begrifflich-
Reflexiven zuriickiibersetzen lidsst. Die Ewigkeit des Augenblicks ist also nicht
offensichtlich, sie ist nicht dem ,,Augenschein* zu entnehmen, von dem NIETZSCHE in
JGB in den Aphorismen 10 und insbesondere 12 so abfillig spricht (vgl. oben
III./2.1.2), und auch nicht an der textlichen Oberfliche abzulesen, sondern der
Beobachter, beziechungsweise Leser/Akteur hat sich hier wie da in sie
hineinzuversetzen.

Reflexive Selbstreferenz und deiktische Selbstpridsenz sind zuletzt auch Thema in
Aphorismus 56 in JGB, wo der Wiederkunftsgedanke das einzige Mal in dieser Schrift

angedeutet wird:

»[...] unersittlich da capo rufend, nicht nur zu sich, sondern zum ganzen Stiicke und
Schauspiele, und nicht nur zu einem Schauspiele, sondern im Grunde zu Dem, der
gerade dies Schauspiel nothig hat — und nothig macht: weil er immer wieder sich nothig
hat — und nothig macht — — Wie? Und dies wére nicht — circulus vitiosus deus?* (5, 75,
5 ff.)

Der Mensch bezieht sich auf sich als Teil des ,,Schauspiels® und als Zuschauer
desselben, der das ganze ,,Schauspiel nothig hat — und nothig macht“. Am Ende sind
Schauspieler und Schauspiel als etwas ganz Anderes eines und dasselbe. Erst in dieser
fremden Identitit eroffnet sich der Blickwinkel desjenigen, welcher dieses
selbstreferenzielle Ganze von AuBlen betrachtet. Auch hier stellt der Mensch in seinem
Selbstbezug eine Grenze dar, auch hier weist die sich in diesem Selbstbezug zeigende
Prasenz einen Weg iiber diese Grenze hinaus. Was sich zeigt, ist der blinde Fleck des
Ganzen oder eben das Publikum am ,,Gotter-Tisch der Erde* (Aph. 4, ,,Die sieben
Siegel*; vgl. KSA, 4, Za, 289) im Hintergrund des Schauspiels, zu dem die
Dramaturgie keine direkte Beziehung unterhilt. In dieser Hinsicht eines fremden
Bezugspunktes jenseits aller menschlichen Belange, der doch Alles und Jedes in sich
fasst, bekommt der Leser/Akteur zuletzt auch in JGB eine Ahnung, was es mit dem

unheimlichen Gleichsetzen von Philosoph und Gott auf sich hat.

304



IV.

Rekonstruktion

Der hier verfolgten philosophischen Herangehensweise, beim Ganzen vom Problem
eines Raumes in der Zeit zu sprechen, konnte man den Vorwurf machen, sie sei naiv.
Auch das Verstindnis von bewusst und unterbewusst, beziehungsweise nicht-bewusst,
oder einfacher von Positivitdt und Negativitit, lieBe sich als zu holzschnittartig und
undifferenziert abtun. Auch diirfte sich gegen die Identifizierung der Topoi Wahrheit
und Realitit sicherlich der Einspruch geregt haben, ich machte es mir damit endgiiltig
zu einfach.

Tatsdchlich ist dies kaum abzustreiten: Die von mir zu Grunde gelegte
konzeptionelle Grammatik ist in der Tat ein sehr grobes und plumpes Schema, das nur
einen blassen Schimmer davon vermittelt, was Philosophie eigentlich meint. Allerdings
findet sich diese Grob- und Plumpheit ebenfalls bei sehr viel distinguierteren
Reflexionen als dieser hier, die aber dieses Einfache unter einer sehr komplizierten
Sprache verbergen. Im Gegensatz zu mir sind sich solche Autoren nicht bewusst, dass
thre kapriziose Ausdruckweise im Grunde von nichts anderem spricht als dem
immergleichen Problem, ndmlich der ganz einfachen Grundfrage nach der Relation
zwischen Innen und AufBen. Darauf hingewiesen zu haben, dass die ausufernden
antimetaphysischen Diskurse der Modernen und Postmodernen, es sind nicht nur die,
welche sich auf NIETZSCHE als Gewdidhrsmann berufen, sich an nichts anderem
abarbeiten als an den uralten Grundfragen der Metaphysik selbst, ist die eigentliche
Leistung des konzeptionellen Denkens und nicht etwa, dass hier die Grammatik von
Innen/Aulen und Vorher/Nachher erfunden worden wire. Sie war schon immer da,
worauf hiermit diejenigen hingewiesen seien, welche vom Ende der Philosophie oder
ihrer endgiiltigen Transformation trdumen.

Die philosophischen Fragen sind erst dann wirklich kompliziert und schwer zu
I6sen, wenn man sich ihnen in ihrer volligen Einfachheit stellt. Dann ndmlich ist die
Gefahr am geringsten, dass man sich von diffusen Begriffs-Chiméren blenden lésst. In
dieser Intention sind die vorliegenden Untersuchungen dem Geiste WITTGENSTEINS
verpflichtet. Demnach besteht wirkliche philosophische Anstrengung darin, das Denken
nicht durch Rhetorik oder Gelehrsamkeit zu schonen, sondern es dem Einfachen in
seiner volligen Schwierigkeit auszusetzen. Im Sinne dieser Auffassung ist endlich die
folgende Rekonstruktion zu verstehen. Hierbei wird es ndmlich nicht darum gehen, den
,ganzen NIETZSCHE’ noch einmal zu diskutieren, sondern das Material, welches wir
bisher gesammelt haben, auf die uns in der konzeptionellen Grammatik zur Verfiigung
stehenden relationalen Grundbegriffe zu reduzieren (Innen/Aufen und Vorher/Nachher)
und zu einer Losung des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz

zusammenzufiithren.

305



Den Anfang wird dabei noch einmal die Beschreibung des Problems machen,
das es uns bereitet, vom Ganzen zu sprechen (vgl. IV/1.). Dann folgt der Ausweis
einiger Losungsstrategien, wie wir sie bei NIETZSCHE angelegt gefunden zu haben
meinten (vgl. IV/2.). Der abschlieBende Abschnitt ist endlich mit dem sinnfilligen
Begriff ,Pointen’ iiberschrieben, weil dort versucht wird, nicht einfach nur Antworten
zu geben, sondern den besonderen Verstehens-Modus zu beriicksichtigen, den
NIETZSCHE fiir ,seine’ Philosophie eingefordert hat (vgl. IV/ 3.).

1.
Das Grundproblem

NIETZSCHE ist entgegen seiner rigorosen Rhetorik ein sensibler Denker, der das
Problem, die Welt als Ganzes zu begreifen, schon alleine deshalb nicht so einseitig
betrachtet hat, als ob mit dem Perspektivismus alle Fragen beantwortet seien, weil ihm
klar war, dass selbst der hohere Mensch an der Isolation verzweifelt, welche eine
radikale Immanenz mit sich bringt. Er ist sich im Klaren dariiber, dass der Mensch der
Versohnung mit der Realitdt bedarf und dass diese Versohnung nicht einfach an der
Oberfliche der unmittelbaren, augenscheinlichen Welt zu erreichen ist. Im Vergleich
zum Angebot des christlich-populdren Platonismus ist die Versdhnung der
NIETZSCHEschen Philosophie aber nicht so leicht in Empfang zu nehmen, denn sie liegt
nicht dort, wohin sich bis dahin die ganze Menschheit entworfen hatte, im
Uberirdischen, sondern gleichsam in nicht nur umgekehrter, sondern ganz anderer
Richtung im Innerirdischen. Das Innerirdische ist gleichwohl streng betrachtet ebenso
metaphysisch wie das Uberirdische und auch die Redeweise von der ,leichten
Versohnung” muss relativiert werden, wenn man den intellektuellen und kulturellen
Aufwand bedenkt, den es gekostet hat, den Menschen seit PLATON iiberhaupt erst auf
dieses Uberirdische aufmerksam zu machen. Bereits dies war eine ungeheure Ubung im
,Sehen Lernen’.

Darin sind sich NIETZSCHE und PLATON fiir zwei vermeintlich so kontrire
Denker tatsdchlich ungewohnlich dhnlich: Der Leser, beziehungsweise Schiiler ist ein
Akteur, der in die versohnlichen Perspektiven erst eingeiibt werden muss (vgl. Politeia,
515e-516c¢). Die Wege dieser Einiibung, den Blick vom Gewohnten abzulenken und auf
etwas Neues, Ungewohntes zu richten, sind zahlreich und es gibt sicherlich so viele
Variationen wie es Menschen gibt. Aber auch die allgemeineren Medien dieser Ab- und
Umlenkung, NIETZSCHE wiirde hier wahrscheinlich von Stil sprechen, sind von Belang,
denn hier kann der Philosoph die Menschheit in Kollektiven oder als Kollektiv abholen.
Bei NIETZSCHE, der zwischen Psychologie, Lyrik, Komik, Erkenntnistheorie,

Physiologie, Prosa und unzihligen Weisen des Adressierens variiert, ist dies besonderes

306



offenkundig. Am Ende dieser stilistischen Vielfalt gibt es aber nur eine Alternative,
nidmliche Verstehen und Sehen, Theorie und Praxis/Asthetik, Sagen und Zeigen. In
dieser Hinsicht gibt es neben der scheinbar chaotischen Vielfalt, der im
Zerstorungs/Schopfungs-Zyklus (vgl. oben, III./1.) die Phase der Dekonstruktion
zukommt, sozusagen einen theoretischen Kénigsweg, den NIETZSCHE mit dem Problem
der Trennung von der realen und der idealen Welt beginnen lésst.

Insofern ist auch NIETZSCHEs Philosophie den iiberkommenen platonischen
Pfaden der Theorie verpflichtet und verlésst diese solange nicht — die Dekonstruktion
dieser Pfade ist zunéchst auch eine Art, denselben zu folgen —, bis sich etwas zeigt, das
versohnt und trotzdem ganz woanders rangiert als alles in dieser Hinsicht bisher
Bekannte. Und exakt in diesem Sinn agiert sie wie jedes philosophische Denken im
Spannungsfeld des Zielkonflikts zwischen Immanenz und Differenz, dem seit jeher
pradestinierenden Problem dieser Art philosophischen Denkens. Das verglichen damit
Neue allerdings, das NIETZSCHE in seinen Schriften zu zeigen bemiiht ist, ist nicht fiir
die Augen eines Jeden bestimmt, sondern fiir die der wenigen zum neuen Sehen
Beféhigten. Hier endlich beweist sich NIETZSCHE als Herr der Lage: Sein Blick auf den
traditionellen Zielkonflikt und die in diesem Horizont angebotenen Lehren ist souverin,
das bedeutet, dass er sich nicht fiir diese oder jene Binnen-Variante entscheidet, als ob
er sich etwa zum Dualismus oder Monismus bekennen wiirde, sondern
instrumentalisiert das gesamte Spektrum, um den Leser/Akteur in seine Ab- und
Umwendung des Blicks zu involvieren. Was sich, daraus resultierend, in letzter
Konsequenz den ganz Wenigen zeigt, ist endlich das Ganze, das fiir die an die
Binnenperspektive gewohnten Augen zwar neu ist, dies aber im Sinne von ganz anders,
weil es tatsdchlich schon immer da war. Dies alles mag in gewisser Hinsicht auch eine
pidagogische Ubung von isthetisch auBerordentlichem Wert sein, schlieBlich geht es
an zentraler Stelle darum, die Sinne zu schulen. Abgesehen davon ergibt sich daraus
aber auch eine hochst interessante Weiterentwicklung der hier eingangs
angesprochenen, immer wieder gleichen metaphysischen, besser konzeptionellen
Grundprobleme. Meiner Meinung nach ist das sukzessive Ein- und Umgewohnen auf
dem Wege der iterativen Erkenntnis keineswegs nur ein Nebeneffekt des
NIETZSCHEschen Philosophierens, sondern der besagte theoretische Konigsweg.

In diesem Sinne wird im vorliegenden und den folgenden beiden Abschnitten
noch einmal der Denkprozess rekonstruiert, der von dem Zielkonflikt zwischen
Immanenz und Differenz seinen Ausgang nimmt (vgl. IV./1.1), sodann in eine dediziert
theoretische Grammatik iibertragen wird (vgl. IV./1.2) und vorerst in die Sackgasse des
Solipsismus fithrt (IV./1.3). Daraus folgt auch der erste wichtige Gedanke der
vorliegenden Untersuchungen, dass nidmlich der relativistische Holismus zwar in
gewissem Verstande das letzte Wort nicht aber die grole Pointe der NIETZSCHEschen

Philosophie ist, sondern nur das Extrem gleichsam einer Kur des verkehrten Blicks.

307



Denn der relativistische Holismus, das werden wir in Abschnitt IV./1.3 sehen, ist im
Zweifel nichts anderes als ein struktureller Solipsismus und also diejenige Isolation, von

der wir hier zu Anfang in Bezug auf die radikale Immanenz sprachen.

1.1

Noch einmal zum Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz

Was an der Philosophie interessiert, ist nicht so sehr die Einsicht, dass es auBer der
Welt, die uns direkt und vollig umgibt, noch mehr geben muss, sprich, dass man ,diese
Welt’ hinterfragen kann. Auch das, was die verschiedenen Philosophien dann hier und
dort verorten — zum Beispiel hier die Kontingenz dort das Ideal oder dhnlich — ist
eigentlich nicht der Rede wert. Was tatsédchlich interessiert, ist also nicht was in dem
komplexen Verhiltnis hiiben und driiben steht, sondern der Ubergang dazwischen, das
heiflt, wie sich beides zueinander verhilt. Konzeptionell ausgeriickt ist dies der
komplexe Ubergang zwischen Innen und AuBen. Demnach handelt es sich dabei immer
und {iiberall um das wichtigste und erste Problem der Philosophie, dass ndmlich der
Horizont — sagen wir — ,des Menschen’ limitiert ist, verbunden freilich mit der Frage,
was es mit dieser Limitierung auf sich habe. Dies ist, wenn man so will, der erste
Gegenstand der Philosophie und somit Metaphysik. Alles andere kommt spéter.

Hat man sich erst einmal darauf eingelassen, dann bekommt man alle Probleme
der Metaphysik mit einem Mal in die Hand, denn das komplexe Verhiltnis zwischen
Innen und Aufen, beziehungsweise Vorher und Nachher dient im Analogieschluss als
Modell fiir alle wichtigen Relationen: Teil und Ganzes, Bedingung und Moglichkeit,
Ursache und Wirkung, Positivitdt und Negativitit, Quantitit und Qualitidt und so fort.
Alle diese Begriffe stehen zueinander in einer fundamentalen Relation — die Relation
ist, wenn man so will, das philosophische Grundmuster schlechthin —, die am ehesten
und vielleicht auch einzig durch das Verhiltnis zwischen Differenz und Indifferenz
erfasst wird. Denn aus dem Verhiltnis der Begriffe Differenz und Indifferenz ldsst sich
der gesamte Denkraum aufspannen, der sich, wie bei NIETZSCHE gesehen, zu dem
Zielkonflikt zwischen Immanenz und sinnstiftender Differenz oder eben dem
menschlichen Realitdtsbezug zuspitzt.

Dementsprechend ist auch die groBe Einsicht der franzosischen NIETZSCHE-
Rezeption, dass die minimalistische Reduktion der Realitit in einem Wechselverhiltnis
vor einem unsichtbaren Hintergrund besteht. Das Problem der postmodernen
Dekonstruktionisten ist nur, dass dort zuviel davon die Rede ist, wie genau das
Wechselverhiltnis beschaffen ist und wie eigenartig sich dagegen die Abwesenheit der
gleichwohl notwendigen Projektionsflache dieses Spiels ausnimmt. DERRIDA sagt am
Ende seines Aufsatzes iiber EH mit dem Titel Sporen (DERRIDA, dt. 1980, 64 ff.)

308



verheiBungsvoll, dass es in NIETZSCHEs Formel ,,Dionysos gegen den Gekreuzigten*
weder auf ,,.Dionysos“ noch den ,,Gekreuzigten®, sondern auf das ,,gegen ankommt.
Mein Wunsch wire gewesen, dass dies am Anfang des Aufsatzes gestanden hétte. Oder
anders: Ich hitte nicht nur gerne erfahren, dass dies eine komplexe Sache ist, sondern
warum. Selbstredend hat DERRIDA iiber den Komplex zwischen Anwesenheit und
Abwesenheit viel mehr und Kliigeres zu sagen gewusst als ich. Trotzdem sagt DERRIDA
nur, dass es einen fundamentalen Antagonismus gibt, hinter den wir nicht zuriick
konnen und der dennoch etwas aufweist, das ihm entzogen ist. Vielleicht zeugt meine
Frage von Kleingeistigkeit, aber wenn diese komplexe Relation als das Verhiltnis
zwischen einer Dimension der Differenzen angesprochen worden wire, wo Alles gegen
Jedes steht und es keine evidente Hierarchie zwischen den Dingen gibt, und einer
anderen Dimension der Indifferenz, ohne die das Spiel der Differenzen keine Kontur
hitte, weshalb des Verhiltnis zur Differenz nicht als nur weitere Differenz aufgefasst
werden kann, wiirde dem Grund fiir die darin enthaltene Komplexitit fiir meine
Begriffe akkurater nachgegangen werden konnen.

Wie gesagt: DERRIDA und seine Schiiler verfolgten meiner Meinung nach die
absolut richtige Intention mit ihrer NIETZSCHE-Interpretation. Allerdings, das zu sagen
mafe ich mir an, ist die dortige Sprache viel zu kompliziert und der Gestus iiberspannt
sowie verglichen damit die Losung viel zu ungenau. Dies sage ich nicht, weil ich mich
auf die Seite der phantasielosen Systematiker schlagen und den bornierten Standpunkt
teilen wollte, dass wo man nichts Bestimmtes sagen kann auch nichts zu sagen ist. Es
wird hier noch nicht einmal darauf insistiert, dass alles einen Grund haben muss. Im
Gegenteil! Allerdings will ich zumindest verstehen kdnnen, warum genau es wann und
wo keine Griinde mehr gibt — besser: welcher Notwendigkeit es geschuldet ist, dass es
keine Griinde mehr geben kann. Insofern bedaure ich es, dass die konstruktive Intention
der Postmodernen dadurch in Misskredit gebracht werden konnte, dass man sich,
zumindest was die eigentlich interessante Relation betrifft, nicht rechtzeitig auf eine
klare Sprache zu einigen verstand. Eine Klarheit wohlgemerkt, welche der Komplexitit
des von NIETZSCHE verhandelten Anliegens keinen Abbruch tut.

Dies alles ist aber intellektuelle Polemik. Mit ihr wurde der Blick auf die
NIETZSCHE-Rezeption nicht wiederholt, um noch einmal die Diskussionslage zu
thematisieren, denn es wurde bereits gesagt, inwiefern ABEL hier eine Wende darstellt
und BORNEDAL der vorerst letzte wichtige Punkt in dieser besonderen Linie ist. Was
noch einmal klar werden sollte ist, worin der eigenartige Widerspruch besteht, dass die
Suche nach Sinn, obwohl ein Produkt von Unterscheidung oder jedenfalls das
Gegenteil von Monotonie, stets aufs Ganze gerichtet ist. Was ist der Sinn meiner
Existenz oder des Lebens iiberhaupt? Was ist der Sinn der Welt oder des Universums?
Solche Fragen sind aufs Ganze gerichtet und darin bereits im Ansatz zum Scheitern

verurteilt. Denn das Ganze, sei es das Leben, sei es die Welt, ldsst eine Antwort auf die

309



Sinnfrage nicht zu, weil es sich zu nichts in ein sinnstiftendes Verhéltnis bringen ldsst
(Stichwort: Holismusdilemma; vgl. unten IV./1.3). Und doch ist da etwas, das dem
Leben, der Welt oder eben dem Ganzen Kontur verleiht und dies alles gegenwirtig sein
lasst.

Dass auf die Frage nach dem Ganzen keine endgiiltige Antwort gegeben werden
kann, sondern stattdessen dem Verlangen nach Sinn Grenzen gesetzt werden miissen,
das ist in einer gewissen Hinsicht die groe Einsicht KANTs. Aus der Perspektive der
Fragestellung nach dem Realititsbezug heraus begriffen, hat KANT mit dem Ding an
sich keine wesentlich andere Entzogenheit — es ist bei ihm meines Erachtens von
,Aufgegebenheit’ (vgl. KrV, B 697) die Rede — konzipiert als DERRIDA. Wohlgemerkt
ist hier von der jeweiligen Konzeption die Rede, was nicht ausschliet, dass die
philosophischen Ansitze inhaltlich stark divergieren konnen. KANTs Konzeption
verhandelt die Differenz zwischen Immanenz und Transzendenz allerdings innerhalb
der menschlichen Vernunft vor dem Hintergrund von etwas, das erst gar nicht
angesprochen wird. Sprich: Hier die Differenz und dort die Indifferenz sowie
dazwischen die konsequenterweise unbesagte, gleichwohl aber unabdingbare Relation.
KANT hat mit der Transzendentalitit einen Bereich entdeckt, der diese Relation,
wenngleich nicht in ihrer absoluten Fundamentalitét, sondern nur im Binnenbereich der
Vernunft, so doch in ihren Grundziigen thematisiert. Ohne hier zu weit gehen zu
wollen, konnte man sagen, dass KANT in der Vernunft das Verhiltnis abbildet, das die
Vernunft selbst zu dem hat, was sie nicht ist, das aber genau deswegen trotzdem als
Nicht-Vernunft da ist. Wenn man so will, war hier der radikalere aber gleichwohl von
denselben Voraussetzungen ausgehende Denker WITTGENSTEIN, der eigentlich nicht
einmal mehr iiber die Grenzen des Sinns gesprochen, sondern nur auf diese
hingewiesen haben wollte.

Nun ist hier nicht der Ort, KANT und WITTGENSTEIN zu diskutieren, doch es wird
erst vor diesem Hintergrund deutlich, wie intensiv sich auch NIETZSCHE an dieser
Barriere zwischen Anwesenheit und Verborgenheit abgearbeitet und sogar aufgerieben
hat. Was ihm zuweilen als Widerspruch ausgelegt wurde, ist der eigentliche Ausdruck
seiner beispiellosen intellektuellen Redlichkeit: Einerseits musste das den Menschen
betreffende Ganze geschlossen und also radikal immanent sein, es mussten sich
demnach alle sinnstiftenden Relationen innerhalb dieses Raumes abspielen.
Andererseits liegt am Grunde dieses Spiels eine kolossale, beziehungsweise
tiberkomplexe Wahrheit, ndmlich dass dies Ganze eigentlich sinnlos ist. Diese, das
Ganze betreffende Einsicht, ist von grundlegend anderer Art als die Erfahrung, dass es
nichts aufler dem Ganzen gibt. Beides sind zwar Aussagen iiber das Ganze, die eine
aber von unten, die andere von oben getitigt, was bedeutet, dass das, was derjenige
sieht, der auflen steht, nicht die geringste Bedeutung fiir den hat, der innen steht. Diese

Konstellation macht NIETZSCHE nicht nur zu einem absolut ernst zu nehmenden,

310



sondern auch zu einem weiteren wichtigen konzeptionellen Denker, was vielleicht seine
Attraktivitit in der Spét- und Postmoderne erklért.

Gleichwohl gibt es hier einige Irritationen, denn es liegt die Versuchung nahe, es
sich einfach zu machen und den unsagbaren Hintergrund zwischen dem Antagonismus
der ewigen Differenz einfach wegzukiirzen, sozusagen die unsichtbare &duere
Projektionsfldche der Indifferenz fiir iiberfliissig zu erkldren. Nahe liegt dies deshalb,
weil das stidrkste philosophische Argument dafiir spricht, ndmlich das Re-Entry-
Argument oder auch die relativistische Integration ex post. Es lautet wie folgt: Was
auch immer wir von dem Boden aus unternehmen, auf dem wir stehen, wir konnen uns
maximal einmal dazu in Differenz setzen. Wollen wir uns zu dieser Operation noch
einmal in Differenz setzen, so kehren wir wieder zum Ausgangspunkt zuriick und
wiederholen diese erste Bewegung, ndmlich uns in Differenz zum Ausgangspunkt zu
setzen. Sicherlich ist es den Ausfilhrungen Niklas LUHMANNs iiber den Logiker
SPENCER-BROWN zu verdanken, dass dieses Argument wieder in die philosophische
Offentlichkeit gekommen ist (vgl. LUHMANN, 2006, 66 ff.). Tatsichlich ist es aber viel
alter, und es zeigt die Armseligkeit der so genannten (spit-)modernen Anti-Metaphysik,
wenn LUHMANN glaubt, damit eine Alternative zu ARISTOTELES Grammatik von Teil
und Ganzem gefunden zu haben. Besagt doch der Satz, dass das Ganze mehr ist, als die
Summe seiner Teile, dass man von der Ebene der Teile nicht ohne weiteres auf die
Ebene des Ganzen wechseln kann, weil man im Zweifel nur immer wieder das
Strukturmoment der Teile-Ebene wiederholt. Wer also den entscheidenden Schritt aus
der Re-Entry-Falle heraus machen will, der muss beim Setzen der zweiten Differenz
etwas ganz anders machen.

Genau das ist, wie gesagt, nicht so einfach, wie mancher meint. Denn das Re-
Entry-Argument sagt nicht nur, dass die einzig mogliche Operation das Setzen einer
Differenz ist, sondern zeigt auch, dass man beim Versuch, sich dazu noch einmal in
Differenz zu setzen, sozusagen an etwas abprallt. Wir konnen diesen Versuch aber auch
nicht einfach unterlassen: Denn was durch die Re-Entry-Falle angezeigt wird, ist eine
Einschrinkung und also Negativitit und eben diese Negativitdt will ausgefiillt sein, ob
es nun moglich ist oder nicht. Hier noch einmal ein Blick auf WITTGENSTEIN, der am
Ende des Tractatus bekanntlich sagt, dass der Sinn der Welt nicht Teil der Welt sein
kann, sondern von auBerhalb kommen muss (vgl. WITTGENSTEIN, Tractatus, 6.41).
Weil die Sprache aber nur Sachverhalte in der Welt abbilden kann, ist sie kein
adidquates Medium der Darstellung dieses Sinns. Es sich hier einfach zu machen
bedeutet nun, WITTGENSTEIN die Haltung zu unterstellen, dass alles jenseits von
Sprache und Welt schlicht nicht existiert. Ganz abgesehen davon, dass dies ein
Missverstindnis ist, weil WITTGENSTEIN nicht bestritten hat, dass es ,,das Mystische*
gebe, sondern sich nur verbeten hat, dass man dariiber (im Modus des Zweifelns)

philosophiere, haben wir es hier mit derselben Versuchung zur Eindimensionalitit zu

311



tun, wie bei solchen NIETZSCHE-Interpreten, welche die Problematik einer indifferenten
Projektionsfliche — das Ganze im Hintergrund des Spiels der Differenz zwischen den
Teilen — nicht wahrnehmen wollen. Vergebens freilich: Denn selbst wenn man es
leugnet, so bleibt das indifferente Ganze immer und {berall gegenwirtig,
beziehungsweise aufgegeben.

In Konsequenz dessen die Differenz als Immanenz anzusprechen und zu
begreifen, ohne in die Re-Entry-Falle zu geraten, das ist die groBBe Schwierigkeit. Viele
Interpreten, wie etwa Gilles DELEUZE, sind bei dieser Herausforderung stehen
geblieben. DELEUZE hat nidmlich mit der Relation zwischen aktiven und reaktiven
Kriften eine grundlegende Differenz benannt, untersucht und daraus brillante
Erkenntnisse iiber NIETZSCHEs Theorie der Realitit und deren Bedeutung fiir den
Menschen und sein Leben gezogen (vgl. DELEUZE, dt. 1985, 45 ff.). An entscheidender
Stelle allerdings, wenn es ndmlich darum geht, die Relation dieser Differenz zu ihrem
indifferenten Hintergrund zu bestimmen, tritt DELEUZE, indem er die Differenz
zwischen aktiv und reaktiv auf eine urspriingliche Aktivitdt zuriickzufiihren versucht
(vgl. ebd., 71 ff.), auf der Stelle oder eben in die Re-Entry Falle. Denn worin besteht
der Unterschied zwischen der urspriinglichen Aktivitidt an und fiir sich und derjenigen
Aktivitit, die in einer fundamentalen Relation zur Reaktivitiit steht? Man sieht gleich,
dass diese Fragestellung in den Gedanken -einer iterativen Erkenntnis oder
konzeptionellen Dialektik fiihrt, denn die ewige Wiederholung der Differenz ist
ebenfalls bloB reaktiv, wenn sie nicht iiber sich selbst hinaus verweist, ohne negiert zu
werden. Oder konzeptionell ausgedriickt: Die wichtige zweite Unterscheidung
zwischen Differenz und Indifferenz kann nicht im Raum gemacht werden, weil dies
wieder zum setzen der ersten Differenz zuriickfithren wiirde, sondern muss in der Zeit
erfolgen. An dieser Stelle scheint DELEUZE allerdings von seinem Anti-Hegelianimus
und der damit einhergehenden Ablehnung jeglicher dialektischen Denkbewegung
blockiert (vgl. ebd., 13 ff.). So bleibt ihm NIETZSCHEs Bewegung zwischen Oben und
Unten in der Zeit als entscheidende Variation der Innen/Auflen-Relation verborgen,
welche die Ausgangsfigur einer jeden Dialektik ist.

DELEUZE stellt sich fiir meine Begriffe nicht geniigend der entscheidenden
Schwierigkeit, den indifferenten Hintergrund der Differenz anzusprechen, ohne dabei
das Muster der Differenz lediglich zu wiederholen. Vielleicht steht dahinter die
Befiirchtung, dass jedes Hinterfragen des fundamentalen Antagonismus ein Verrat an
der Immanenz der Welt sei. Und genau genommen hat der exzellente KANT-Kenner
DELEUZE damit auch Recht. Denn wenn man die Differenz hinterfragt, dann will man
auf Bedingungen hinaus und genau die, darin ist DELEUZE zuzustimmen (vgl. ebd., 98
ff.), kann es an dieser Stelle mit NIETZSCHE — oder auch ohne diesen — nicht geben.
Und doch steht die Frage im Raum, was da noch mehr ist, als eben Differenz. Warum

sollte DELEUZE auch sonst auf einem Primat der Aktivitit bestehen? Hier kommen wir

312



gleichzeitig zum echten problematischen Kern der NIETZSCHEschen Theorie, ndmlich
der Frage, wie die radikal immanente Differenz in Relation zur unsichtbaren
Indifferenz gesetzt werden kann, ohne dabei erstens die iiblichen Wege der Dialektik zu
beschreiten, welche bekanntermafBen ins iiberirdische Jenseits oder eine Hinterwelt
fiihren, und ohne dabei zweitens, darin besteht die eigentliche Schwierigkeit, den
Methodenpfad der Transzendentalphilosophie einzuschlagen. Dies ist jedenfalls nicht
allein dadurch moglich, dass man, wie ABEL, noch einmal nach ,sinnlogischen*
Moglichkeitsbedingungen fragt, diesmal nur nach grundlegenderen. Das an dieser
Stelle von NIETZSCHE vorgebrachte kompatible Argument lautet anders.

Im Folgenden soll das hier zu Grunde liegende konzeptionelle Problem am
Beispiel eines erkenntnistheoretischen Sachverhalts erortert werden, dem der
ontologisierende ABEL in seinem NIETZSCHE-Buch bezeichnender Weise nur einen
Abschnitt mit dem Titel ,,Aspekte der Erkenntnislehre* (ABEL, 2. Aufl. 1998, 125 ff.)
widmet, wo die eigentlichen Probleme mit dem Verweis auf die Aufhebung aller
Dualismen im NIETZSCHEschen Denken abgetan werden. Hier lésst sich alternativ an
Gianni VATTIMOs sehr instruktive Unterscheidung zwischen schwachem und starkem
Denken ankniipfen (vgl. ders., dt. 1986), dessen marxistischer Befreiungsalliire vom
Logozentrismus man sich deshalb freilich nicht anzuschlieBen braucht. Daran wertvoll
ist die Einsicht, dass das schwache subjektrationale Denken verglichen mit dem
urspriinglicheren, starken aktiven Denken lediglich eine Reaktion darstellt. In dieser
Unterscheidung laufen alle Fiden zusammen, die in den bisherigen Untersuchungen um
NIETZSCHEs Texte EH und natiirlich insbesondere JGB gesponnen wurden. Welche
diese sind, zu welchem Problem sich dies alles zuspitzt und welche Anforderungen an
eine Losungsstrategie daraus folgen, wird Gegenstand der nédchsten beiden Abschnitte
IV./1.2 und 1.3 sein.

1.2
Gegen die methodische Priddestination:

Relativistische Integration ex post vs. transzendentale Prisupposition

Ankniipfend an die obigen Ausfithrungen sei im Folgenden von diesem Bild
ausgegangen: Das eigentlich sinnstiftende Moment des Ganzen, sei es die Welt oder
das Leben, liegt im Verborgenen jenseits der Grenzen des menschlichen Horizonts.
Somit ist das Ganze eine prekire Grofle, zu der vorzudringen nicht ohne weiteres
moglich ist, was gleichwohl notwendig, beziehungsweise aufgegeben ist, weil sonst das
Denken in einer solipsistischen Isolierung Gefahr lduft, dem Nihilismus anheim zu
fallen. Demzufolge gibt es einen Modus des Denkens, der von einer permanenten

Mangelsituation gekennzeichnet ist, was auf die besagte Abwesenheit von Sinn oder

313



eben auf ein elementares Sinnstiftungsdesiderat zuriickzufiihren ist. Dieses Denken
wird nun in Folge des genannten Mangels in freier Anlehnung an VATTIMO als
schwaches Denken begriffen. In seinem Streben nach Sinn versucht das schwache
Denken, Orientierungspunkte aufzubauen, die es gegen den in der Isolation drohenden
Nihilismus resistent machen. Als solche Orientierungspunkte kénnte man eine ideale
Ordnung der Dinge verstehen, die hochste Idee eines Gottes oder eine bestimmte
Geartetheit der menschlichen Seele, welche allesamt eine RegelmiBigkeit und
Zuverldssigkeit fiir die Welt garantieren, in der zu leben, dem Menschen aufgegeben
ist.

NIETZSCHE, dessen besondere Motivation ebenfalls der nihilismusresistenten
Sinnstiftung gilt, sieht in diesen Orientierungspunkten allerdings keine authentische
Versohnung des Menschen mit der Natur, sondern eine subtilere Form, in der sich der
besagte Nihilismus fortschreibt. Uber die hier zu Grunde liegende NIETZSCHEsche
genealogische Freilegung nihilistischer Tendenzen im christlich-populidren Platonismus
und modernen Idealismus, die, wie bereits der Titel verrit, vor allem das Buch GM zum
Gegenstand hat, lieBe sich sehr viel sagen. Der grundlegende gewissermalen
strukturelle Vorwurf ist aber bereits damit ausgesprochen, dass diese
Orientierungspunkte alles Tduschungen sind, welche das Denken nach wie vor perfide
in sich befangen sein lassen, ohne allerdings, darin liegt die Perfiditit, dass davon
Seitens des Menschen Notiz genommen wiirde. Lassen wir also die gesamte
NIETZSCHEsche Enthiillung des Ressentiments und dergleichen einmal bei Seite,
freilich ohne deren Wichtigkeit schmilern zu wollen, und konzentrieren uns auf die
Frage, wie NIETZSCHE erstens gegen die tendenziell nihilistischen Selbsttauschungen
des schwachen Denkens vorgeht und welche Alternative vorgeschlagen wird.

Bei der Lektiire von JGB haben wir vor allem in Bezug auf den Aphorismus 12
gesehen (vgl. oben II1./2.1.2 und [E-I]), dass sich das schwache Denken, sei es nun
platonistisch oder kantianisch geprigt, seine Orientierungspunkte auf dem Wege des
Voraussetzens, beziehungsweise  Pridsuppositionierens  schafft. In  diesem
Zusammenhang war auch von Verjenseitigungen die Rede, welche im Riickschluss
vorgenommen werden. NIETZSCHE spricht dabei, vor allem in dem Stiick ,,Die vier
groflen Irrtimer* aus GD, von einer falschen Kausalitit, weshalb man die eingangs
gestellte Frage, wie NIETZSCHE gegen das schwache Denken vorgeht und zu welchen
Ergebnissen er kommt, hierauf iibertragen und fragen darf, was denn die richtige
Kausalitit sei und auf welche Alternative dies hinauslduft. Dazu aber zuerst eine kurze
Erinnerung, warum es sich bei der Methode des Pridsuppositionierens um eine falsche
Kausalitidt handelt, was ferner noch einmal deutlich werden ldsst, was alles unter diese
Art des tendenziell nihilismusgefdhrdeten Philosophierens fillt. Kurz: Dem Suchen
nach den Bedingungen der Moglichkeit liegt die Vorstellung zu Grunde, dass die

Bedingungen dem Moglichen iibergeordnet sind. Warum rangiert die Bedingung iiber

314



der Moglichkeit? Sicherlich halten wir dies intuitiv fiir richtig. Hier wollen wir es aber
genau wissen. Dann lautet die Antwort: Der Grund dafiir ist, dass die Bedingung der
Moglichkeit in der Zeit vorausgehen, wie das auch bei Ursache und Wirkung der Fall
ist, weil dem riumlichen transzendentalen Hinterfragen und Ubersteigen tatsichlich
das Schema der Kausalitdt zu Grunde liegt. Die Frage der Transzendentalphilosophie
lautet demnach eigentlich, welche ursdchlichen Bedingungen das Mogliche bewirken.
NIETZSCHEs Einwand lautet, dass hier ein Fehler vorliegt, insofern dabei davon
ausgegangen wird, dass die Bedingungen dem Mdglichen in der Zeit vorausgehen, was
sich tatsdchlich aber genau umgekehrt verhilt, insofern das Mogliche immer zuerst da
ist und die Bedingungen im Nachhinein hinzugedacht werden.

Natiirlich ist der Riickgriff auf Bedingungen im Sinne von Ursachen durchaus
legitim, und in rechtem Lichte betrachtet, ist die Verkehrung des faktischen Ablaufs in
der hypothetischen Rekonstruktion ja auch kein Irrtum. Schlieflich sind es
hypothetische Ursachen, die prisuppositioniert werden, und keine faktischen. Zum
Problem wird dies erst dann, wenn sich das bewusste Denken iiber diesen Vorgang
hinwegtiduscht und die durch das Ursache/Wirkung-Schema implizierte Priorisierung
der Bedingungen fiir wahr/real hilt. Denn dann rangiert die Bedingung iiber dem
Moglichen, das vom Denken ebensowenig eingeholt werden kann, wie innerhalb der
Kausalitit die Wirkung ihre eigene Ursache beeintrdchtigen kann. Dadurch wird eine
harmlose Voraussetzung zu einem unantastbaren und uneinholbaren Ideal, dem sich das
schwache Denken gleichsam in seiner Angst vor Orientierungslosigkeit allzu
bereitwillig unterordnet.

Wie nimmt sich dagegen endlich das richtige Verstindnis von Kausalitit aus und
was wird dariiber hinaus deutlich, wenn man diese Korrektur vorgenommen hat?
Zundchst einmal liegt auf der Hand, dass nicht die Voraussetzungen das Denken
verursachen, sondern das Denken seine Voraussetzungen. Das Ergebnis dieser
Uberlegung ist, dass sich das Denken bei seiner Suche nach Orientierungspunkten
selbst verursacht. Wohin diese Uberlegung fiihrt, werden wir weiter unten in Abschnitt
IV./1.3 sehen. Hier geht es vorerst darum, zu verstehen, welche methodische
Alternative sich erdffnet: Bei der Selbsttduschung des schwachen Denkens haben wir es
mit transzendentalen Prisuppositionen zu tun. Der daraus resultierende Irrtum wird
durch eine relativistische Integration ex post Kkorrigiert. Ein Beispiel: Die
Moglichkeitsbedingung allen Denkens ist das rationale und eigenverantwortliche
Subjekt, welches denkt. Es handelt sich dabei um eine alternativlose Voraussetzung.
Nietzsches Einwand: Das Subjekt ist keine Bedingung, sondern ein Ergebnis des
Denkens. Dieser Einwand ist deshalb so stark, weil jeder Versuch, diesen zu entkriften,
am Mechanismus der relativistischen Integration ex post scheitert. Denn: Ebenso wie
das Subjekt nur eine Wirkung des Denkens ist, ist auch der Einwand gegen diese

Feststellung eine Wirkung des Denkens, wihrend der Hinweis ,Auch die Feststellung,

315



dass Alles nur eine Wirkung des Denkens ist, ist ebenfalls nur eine Wirkung des
Denkens’ diesen Umstand konstatiert und also ein weiteres Argument fiir und eben
nicht gegen die relativistische Integration ex post darstellt. In diesem Hinweis wird also
bestirkt, was der Fall ist, dass nimlich Alles eine Wirkung des Denkens ist (so auch
HEIDEGGER und MULLER-LAUTER; vgl. oben 11./2.2.2).

Wir sehen also, dass NIETZSCHEs Korrektur und Kritik des durch die Methode
des Prisuppositionierens priadestinierten schwachen Denkens argumentativ stichhaltig
ist. Es stellt sich aber die Frage, ob wir dadurch bereits bei der richtigen Vorstellung
von Kausalitidt angekommen sind. Was bisher aufgedeckt wurde, ist ja nur ein Irrtum
und der Umstand, inwiefern dabei der tatsdchliche Sachverhalt verschleiert wird. Was
NIETZSCHE sagt ist, dass bei der Suche nach Orientierungspunkten sich das Denken
iiber die Absurditit hinwegtiduscht, dass es sich dabei im Grunde selbst verursacht.
Dass der Selbstbezug also nur eine Entlarvung und nicht etwa eine Alternative ist, das
wurde ja auch schon bei der Lektiire von JGB deutlich, insbesondere in Bezug auf die
Kritik am Causa-Sui-Theorem in Aphorismus 15 (vgl. oben II1./2.2.1). Die richtige
Kausalitit besagt, dass das Denken weder iiber die transzendentale Prisupposition auf
eine verjenseitigte Ursache festgelegt wird noch iiber die relativistische Integration ex
post sich selbst verursacht, sondern von der physiologischen Instanz des Korpers,
beziehungsweise der Natur hervorgebracht wird.

Dies ist fiir sich genommen natiirlich keine besonders spektakuldre Einsicht,
schlieBlich haben gerade im Streit zwischen neuzeitlichen Empiristen und Rationalisten
schon viele Philosophen vor NIETZSCHE die Position vertreten, dass der Korper die
Ursache des Geistes ist und nicht umgekehrt. Allerdings sind die Anforderungen an
Nietzsches Korperbegriff ungleich hoher, denn fiir seine Argumentation ist in letzter
Konsequenz gleichsam der Weg zuriick zu den Moglichkeitsbedingungen versperrt.
Das heif}t, dass die Frage nach den Ursachen des Denkens nicht auf dem Methodenpfad
der transzendentalen Prdsupposition beantwortet werden kann: Da macht es keinen
Unterschied, was vorausgesetzt wird, ein fixes Abstraktum (Sein) oder ein kontigentes
Spiel (Werden). Die inhaltliche Alternative gewissermaflen zwischen Werden und Sein
ist zwar bedeutsam und sogar topologisch relevant, was sich noch weiter unten in
Abschnitt IV./2.2 zeigen wird. Allerdings ist es im Lichte des NIETZSCHEschen
Vorwurfs einer perfiden Tauschung iiber die nihilistische Isolierung des Denkens und
der daraus resultierenden Kritik an der falschen Kausalitit vollig belanglos, ob ein Spiel
des Werdens oder ein abstraktes Sein vorausgesetzt werden. Wenn die Philosophie
revolutioniert werden soll, dann kommt es nicht darauf an, die eine Voraussetzung
durch eine andere zu ersetzen, sondern die priadestinierende Methode des Voraussetzens
selbst abzustreifen.

Vor diesem Hintergrund sei nun endlich auf die Unterscheidung zwischen

schwachem und starkem Denken zuriickgekommen: Solange das Denken im Riickgriff

316



auf Moglichkeitsbedingungen nach hypothetischer Orientierung sucht, bleibt es
schwach. Zwar hat die Anmerkung, dass die Orientierung am Werden nicht ganz so
schwach ist, wie die am Sein, eine gewisse Berechtigung, was allerdings nichts an dem
Umstand dndert, dass darin das starke Denken noch nicht einmal beriihrt ist. Es bleibt
dabei: In seiner insgesamt falschen Orientierung an Moglichkeitsbedingungen ist das
Denken schwach. Um sich der eigenen Stirke zu vergewissern, miisste es sich nicht nur
immer um sich selbst drehen, sondern sich aus diesem Selbstbezug insgesamt
herausdrehen. Was das konkret bedeuten konnte, ldsst sich wie folgt veranschaulichen:
Zuerst sah das Denken vermeintlich iiber sich hinaus zu seinen
Moglichkeitsbedingungen. Dann wurde im Zuge der Kritik dieser Vorstellung deutlich,
dass das Denken all dies de facto selbst erzeugt und somit in einer fundamentaleren
Dimension fuflt als, wie bisher angenommen, in den de jure prasuppositionierten
Verjenseitgungen. Diese Fundamentalitit zeigt sich vor allem in dem
autodokumentativen Mechanismus der relativistischen Integration ex post, der den
hypothetischen Orientierungspunkten des schwachen Denkens durch seine Faktizitit
tiberlegen ist. In Anbetracht dieser Notwendigkeit endlich bekommt das schwache
Denken sozusagen eine Ahnung vom starken Denken.

Dies ist der neuralgische Punkt der gesamten Gedankenbewegung, wo sich
gewissermallen alles an der Frage entscheidet, wie der Akteur weiter agiert. Eine
Moglichkeit ist, das starke Denken erneut auf dem Wege des Riickschlusses als
Moglichkeitsbedingung zu denken. Die Option ist vergleichsweise harmlos, weil das
Denken sich darin erneut tduscht, wenngleich in einer neuen/alten Weise. Denn
nunmehr werden die Orientierungspunkte — zur Abwechslung — nicht in abstrakten
Idealen (Sein), sondern in einem kontingenten Spiel des Werdens gesucht.
,Vergleichsweise’ harmlos ist dies freilich deshalb, weil dagegen der Versuch, die
Grundbedingungen des schwachen Denkens insgesamt aus dem schwachen Denken
herzuleiten, weitaus schlimmere Folgen nach sich zieht, ndmlich die vollige Isolation
im  solipsistischen  Selbstbezug. Wihrend also die Pridsupposition einer
Fundamentaldimension des Seins oder Werdens den Menschen tduscht, was diesen
zwar verkleinert und hemmt, ihn aber wenngleich auf niedrigem Niveau so doch
wenigstens insgesamt am Leben erhilt, ist der Blick des schwachen Denkens auf sich
selbst fatal und zerstorerisch. Im ersten Fall tritt der Akteur immer wieder in die Re-
Entry-Falle und tduscht sich dariiber hinweg, wenn er meint, durch das Hin und Her
zwischen Sein und Werden etwas zu erreichen, wihrend doch nur immer das Schema
des Prisuppositionierens reproduziert wird. Im zweiten Fall wird dem Akteur bewusst,
dass dies alles nur Denken ist, in dem ein Mangel an Evidenz oder Authentizitit immer
nur kurzzeitig kompensiert werden kann. Hier sieht der Akteur quasi erstmals auf sich
selbst und die Schwiche des eigenen Denkens und ldauft Gefahr, an dieser Stelle stehen

zu bleiben und die isolierende Befangenheit im Selbstbezug hinzunehmen.

317



An dieser Stelle also scheint es fiir das schwache Denken nur zwei Optionen zu
geben: Entweder zuriick in eine der beiden Illusionen, Sein oder Werden, oder aber ein
Verharren in der Starre des Blicks auf sich selbst. Bevor wir uns mit der Frage
beschiftigen, wie bei dieser Ausgangssituation das Denken wieder so etwas wie
urspriingliche Stidrke und einen Bezug zu Authentizitit zuriickerlangen kann, muss das
Problem des solipsistischen Selbstbezugs in seinem ganzen Umfang vor Augen gestellt
und vor allem deutlich gemacht werden, was alles als Ausweg missverstanden werden

kann und also keine Losung ist.

1.3

Holismusdilemma und struktureller Solipsismus

Im vorangegangenen Abschnitt IV./1.2 sagten wir, dass das Ganze eine prekire Grofle
ist, zu der vorzudringen nicht ohne weiteres moglich aber gleichwohl notwendig,
beziehungsweise aufgegeben ist. Hier stehen wir, wie oben abschlieBend deutlich
wurde, vor einem echten Dilemma: Entweder zuriick in eine der beiden Illusionen, Sein
oder Werden, oder aber ein Verharren in der Starre des Denkens beim Blick auf sich
selbst. Im Folgenden soll es nun darum gehen, zu erkldren, wie ernst dieses Dilemma
ist und wie schwierig es sich tatsdchlich gestaltet, daraus auszubrechen. Diesbeziiglich
sei noch einmal in Erinnerung gerufen, was hier unter dem Holismusdilemma
verstanden wird. Dazu die schlichte Frage: Was ist das Ganze? Jede Antwort setzt sich
in ein Verhiltnis zum Ganzen und ist damit sogleich aus zwei moglichen Griinden
unzulissig: Erstens, die Definition wird aus einer Position auferhalb des Ganzen
unternommen, woraufhin das Ganze nicht mehr das Ganze wire, sondern nur ein
Ganzes. Versuchte man dagegen, zweitens, das Ganze von innen her zu definieren,
wiisste man nie, ob, beziehungsweise wie und wann das Ganze erreicht ist. Sprich: Das
Ganze kann weder von au3en noch von innen als das Ganze in den Blick geraten. Alles,
was bleibt, ist eine komplexe GroBe zu konstatieren, die aufgegeben aber doch auch
immer entzogen bleibt, weil jeder Definitionsversuch zum Scheitern verurteilt ist.

Dies endlich ist das Stadium des strukturellen Solipsismus, wo das AuBere
unerreichbar bleibt. Dazu noch einmal das Beispiel des relativistischen Holismus: Das
dadurch avisierte Kontinuum lédsst sich ganz im Sinne des Holismusdilemmas nicht
tibersteigen, weil jeder Versuch, dies von auflen in Betracht zu ziehen, etwa auf dem
Wege der Moglichkeitsbedingungen, nur dazu fiihrt, dass der dadurch beschriebene
Raum weiter ausgedehnt wird. Mit jedem Schritt nach auflen verschieben sich iiber den
Integrationsmechanismus ex post die Demarkationen: Jede Beschreibung von aufen
wird automatisch zu einer Beschreibung von innen, die wiederum als ein Binnen-

Element respektive Teil von vielen anzusehen ist, die untereinander in Konkurrenz

318



stehen. Dies ist eine eindimensionale Reproduktion, beziehungsweise eine
VergroBerung der Summe aller Teile, nicht aber der entscheidende Schritt hin zum
Ganzen.

Oftmals wird an dieser Stelle endlich eine Art Trick vorgeschlagen, der in etwa
darin besteht, es solle die doch immerhin verbindliche und somit auch positive
Faktizitit des Umstands, dass man offensichtlich nicht nach Auflen kann, zu Gunsten
des Inneren gedeutet werden. Dann wird eine Theorie dieses neuen und allumfassenden
Inneren vorgestellt, in deren Zentrum Begriffe wie Interpretation, Perspektive, Fiktion
etc. stehen, und der Einwand, dass dies nur eine Theorie von Vielen sei, damit von der
Hand gewiesen, dass man sich dieselbe so eben nicht vorstellen diirfe. Es ldge eben an
einem selbst, das Spiel der Differenzen zu bejahen, zum starken Denken iiberzugehen
und nicht wieder in das schwache Denken zuriick zu verfallen. Weil es dabei um die
Art der Betrachtung geht, mochte ich diese Version in Anlehnung an die Fachliteratur
als ,.kontemplativen Solipsismus* bezeichnen.!”’ Von einem Trick spreche ich hier
jedenfalls deswegen, weil iiberhaupt keine Begriindung angegeben wird, worin die
dabei wirksame Notwendigkeit besteht, auler freilich, dass nur das schwache Denken
nach Begriindungen verlangt und eben das starke Denken dadurch sich auszeichnet,
dass es keine Begriindung notig hat. Als ob das Problem plotzlich von selbst
verschwindet. Obwohl der dabei zu Grunde liegende Gedanke ,Schau das Ganze an und
Du wirst begreifen, dass es das Ganze nicht gibt’ durchaus nicht falsch ist, macht es
sich viel zu einfach, wer einfach auf die Faktizitit des autodokumentativen
relativistischen Holismus verweist und damit alle Probleme als gelost ansieht.

Wie unbefriedigend eine solche Position ist, ldsst sich an Hand des Zielkonflikts
zwischen Immanenz und sinnstiftender Differenz deutlich machen. Denn was ist denn
das groBe, allumfassende Innere, wenn es kein AuBeres gibt? Jedenfalls nichts, das in
irgendeiner Weise die Sinnsuche in andere Bahnen lenken konnte, als es bis dahin der
Fall war. Lage die Frage nach der sinnstiftenden Differenz am Rande dieses Inneren

nicht brach, wodurch das Denken nach AuBen getrieben wird, gibe es gar keinen

1% Der Begriff des ,kontemplativen Solipsismus“ bezieht sich auf die Definition in der Enzyklopdidie
Philosophie und Wissenschaftstheorie (MITELSTRAB, 1980, Bd. 4, 839 f.), wo zischen einem
ontologischen, methodischen und eben einem kontemplativen Solipsismus unterschieden wird. Wéhrend
demnach der ontologische Solipsismus die ,kaum ernsthaft vertretene* Position meint, dass in einem
empirischen Sinn nur die eigene Person existiert, geht der methodische Solipsismus lediglich von einer
,epistemischen Prioritdt” aus. In Anlehnung an DESCARTES und dessen Ich-bezogenem Zweifel, wird
dieser ebenda auch als ,,skeptizistischer Solipsismus‘ bezeichnet. Dies entspricht in etwa dem, was in
den vorliegenden Untersuchungen unter dem geschlossenen Raum der Spekulation verstanden wird. Der
,.kontemplative Solipsismus® verbindet dagegen ,erkenntnistheoretische mit d&sthetischen [...]
Momenten®, womit ein ,,Augenblick® gemeint ist, in dem die ,,Trennung zwischen Subjekt und Objekt
iiberwunden wird®. Dabei wird neben SCHOPENHAUER zu Recht auf WITTGENSTEIN verwiesen, weil sich
die besagte Uberwindung ausschlieBlich #sthetisch zeigz, woher sich der in diesem Zusammenhang
gewihlte Begriff der Kontemplation (~ Anschauung, Betrachtung) versteht. Die hier vorgetragene Kritik
macht sich dabei nicht an der durchaus richtigen Vorstellung fest, dass der Solipsismus durch das
Moment der Kontemplation iiberwunden werden kann. Es ist allerdings unbefriedigend und in einem
weiteren Sinn auch missverstindlich, dass hier nur die sehr vage Vorstellung angefiihrt wird, dass Innen
und Auflen dann irgendwie ,,zusammenfallen .

319



Anlass, auf der Immanenz zu insistieren, denn es bestiinde gar keine Alternative. Das
heifit, gerade weil der relativistische Holismus an seinen Rindern zwischen Innen und
AuBen oszilliert, ist hier noch alles offen und kein einziges Problem einer Losung
zugefiihrt. Um den daraus entstehenden Pessimismus zu iiberwinden, der besagt, dass
das AuBere unerreichbar bleibt und es nur Inneres gebe, bedarf es mehr als Tricks und
guter Betrachtungsratschldge. Vielmehr muss man die sich hier stellende
konzeptionelle Problematik akkurat erdrtern, dass zwar im relativistischen Holismus
jedes vermeintlich AuBere als Inneres ausgewiesen werden kann, dass aber dadurch
niemals verhindert werden kann, dass sich diese Frage nach dem AuBeren aufs Neue
und immer wieder aufs Neue stellt.

Hier geniigen keine Scheinantworten, welche das Denken im relativistischen
Holismus zu saturieren anstreben und von denen die, gerade in Bezug auf NIETZSCHE,
missverstdndlichste der Verweis auf die Sprache ist. Man kann sogar durchaus sagen,
dass die Sprache das beliebteste Medium der sich auf NIETZSCHE berufenden
postmodernen Antimetaphysiker ist, um darin das Immanenzdesiderat definitiv erfiillt
anzusehen. Tatsédchlich ist dies der sprichwortlich alte Wein in neuen Schlduchen: Denn
entweder handelt es sich dabei um eine erneute Sublimierung der Sprache, was ganz
und gar nicht antimetaphysisch ist, oder es wird auf eine Eindimensionalitit
hingewiesen, deren verflachte Befangenheit nicht anders als pessimistisch aufgefasst
werden kann. SchlieBlich wird auch in Hinsicht der Immanenz der Sprache solipsistisch
argumentiert, dass ndmlich der Sinn der Sprache in der Sprache geklidrt werden miisse
und alles, was dagegen eingewendet wiirde, doch nichts anderes sei als eben Sprache
(Stichwort: Integration ex post). Ohne auBlersprachlichen Bezug kann das, sich auf das
Ganze der Sprache beziehende Sinnstiftungsdesiderat nicht erfiillt werden. Wenn es nur
Sprache und nichts auBBerdem gibe, dann géibe es nicht einmal Sprache, ebenso wie es
kein Inneres ohne AuBeres geben kann.

An die Stelle der Sprache kann man in dieser Konzeption nun all die oben
genannten Begriffe wie Interpretation, Perspektive, Schein etc. setzen, es wiirde nicht
das Geringste an dem Umstand dndern, dass iiberall der Mechanismus der Integration
ex post wirksam ist und es sich also jeweils um einen strukturellen Solipsismus handelt.
All diese Begriffs-Chiméren sind nicht geeignet, das damit einhergehende Dilemma zu
I6sen, geschweige denn, das Denken vom Modus der Schwiche in den der Stirke zu
tiberfithren. Obwohl wir damit den Losungsstrategien schon etwas vorgreifen, soll an
dieser Stelle noch eine Begriindung gegeben werden, warum dem so ist. Warum also
miindet das schwache Denken immer in den strukturellen Solipsismus,
beziehungsweise nihilistischen Selbstbezug? Diese Frage beantwortet sich wie von
selbst, wenn man sich vor Augen fiihrt, dass die konzeptionellen Eigenschaften des
relativistischen Holismus ziemlich exakt auf den Raum der Spekulation,

beziehungsweise auf den Raum des Zweifels iibertragbar sind. Wenn man sich erst

320



einmal im Raum der Spekulation befindet, gibt es nichts mehr, das sich dieser
Reflexionsform entziehen konnte. Seit DESCARTES wird gesagt, dass die Philosophie
mit dem Zweifel beginnt. Genauer miisste man sagen, das der Begriindung bediirftige
und also hypothetische, beziehungsweise schwache Denken beginnt mit dem Zweifel.
Denn was man gemeinhin annimmt ist, dass mit dem Zweifel der Raum der
Spekulation erdffnet und darin dann dieser konstitutive Zweifel Stiick fiir Stiick
ausgerdumt wird. Tatsichlich kann der Raum des Zweifels, wenn man sich erstmal auf
den Zweifel eingelassen und sich damit in diesen Raum hineinbegeben hat, nicht mehr
ohne weiteres verlassen werden. Denn Spekulieren meint hinterfragendes Spiegeln und
ist somit lediglich ein positives Wort fiir Zweifeln, weshalb der Versuch, den Raum des
Zweifels auf dem Wege der Spekulation zu verlassen gleichbedeutend mit der
Annahme ist, man konne den Zweifel durch Zweifeln ausrdumen.

Wie gesagt, wird dadurch bereits im Ansatz eine Losungsstrategie angedeutet, da
wir ja bereits wissen, dass sich bei NIETZSCHE Dinge in dem Moment, da sie sich gegen
das eigene Selbst richten, zu iiberwinden beginnen. Gleichwohl sind wir noch nicht in
der Lage, dies argumentativ nachzuvollziehen. An dieser Stelle nur so viel: Das Denken
unter den Bedingungen des Zweifels ist das schwache Denken, da mit dem Zweifel
iiberhaupt erst ein Mangel an Evidenz bemerkbar wird, den vollig zu kompensieren, es
doch nicht in der Lage ist. Ebensowenig wie das Denken seit jeher unter den
Bedingungen des Zweifels agiert hat, so ist es auch nicht immer schwach gewesen. Im
Gegenteil: Der Beginn des Zweifels markiert den solipsistischen Raum, sei er nun mit
den Begriffen Sprache oder Spekulation, beziehungsweise Perspektive, Interpretation
oder Fiktion angereichert. Dies jedenfalls definiert auch den Beginn des schwachen
Denkens, das deshalb nicht mehr zum urspriinglicheren, starken Denken zuriickkommt,
weil sich der Pfad des Zweifelns iiber den Integrationsmechanismus ex post ebenso von
selbst fortschreibt, wie das bei jeder Form des relativistischen Holismus der Fall ist.
Denn auch der Versuch, den Zweifel zu bezweifeln ist zunichst nichts anderes, als die
Bestitigung des Satzes, dass sich eben alles bezweifeln lidsst. Ganz abgesehen natiirlich
von transzendentalen Prisuppositionen, die als Voraussetzungen nur im Zweifel gelten
und genau deshalb niemals ihr konstituierendes Moment iiberwinden konnen.

AbschlieBend sei hier festgehalten, dass der relativistische Holismus kein
Ergebnis der Philosophie NIETZSCHEs ist, in dem das Denken saturiert wiirde.
Vielmehr handelt es sich dabei nur um ein riskantes Zwischenstadium der
Orientierungslosigkeit, das allerdings gewagt werden muss, wenn denn die
Herausdrehung aus der methodischen Pridestination des transzendentalen
Présuppositionierens vollzogen sein will. Die bis dahin vollbrachte Leistung besteht
darin, dass eine falsche Ursacheninterpretation entlarvt und der Blick von idealistischen
[llusionen abgelenkt wurde. Offen bleibt dagegen noch, was denn unter einer richtigen

Ursacheninterpretation zu verstehen sei, wenn nicht gerade der Selbstbezug des

321



schwachen Denkens. Verbunden damit ist im Ubrigen die Antwort auf die Frage, wie
der strukturelle Solipsismus kontemplativ wird, was sich allerdings erst in Abschnitt

IV./3.1 in Bezug auf die schon bekannte Pointe der Prisenz herausstellen wird.

2.

Losungsstrategien

In der Einleitung zu Abschnitt IV./I. war die Rede davon, dass NIETZSCHE den
Menschen nicht in die Isolation der radikalen Immanenz treibt, um ihn dort sich selbst
zu iiberlassen. Selbst wenn es NIETZSCHEs Absicht ist, die Schwachen und zum
Sterben bestimmten, wie er in Aphorismus 62, JGB sagt, an dieser extremen
intellektuellen und emotionalen Belastung zu Grunde gehen zu lassen, so weist er den
wenigen zum Sehen befihigten doch einen Ausweg: Die Bejahung der ewigen
Wiederkunft des Gleichen. Frei nach HEGEL heift es, Gott brauche die Finsternis, um
leuchten zu konnen. Bei NIETZSCHE ist das nicht grundsitzlich anders, insofern auch
der Wiederkunftsgedanke Licht und Trost in die Finsternis der Isolation bringt, die
darin enthaltene Giite aber eine andere ist als die des strafenden und belohnenden
Richtergottes. NIETZSCHE verschenkt seinen Trost, oder anders, er verlangt keinen
Dank dafiir, weil ja der Mensch, wenn dieser erst einmal in der Alternativlosigkeit der
solipsistischen Isolation angekommen ist, sich am Ende nur aus eigener Kraft mit der
Natur versohnt haben kann.

Wer im Ubrigen angesichts solcher Uberlegungen den unbedachten Vorwurf
erhebt, dies sei eine Theologisierung der NIETZSCHEschen Philosophie, der moge sich
noch einmal Gedanken machen, warum NIETZSCHE dermaflene Befiirchtungen
umgetrieben haben, man konne ihn fiir einen Heiligen halten. Aus Ressentiment gegen
die Christenheit? Wohl eher deshalb, weil bei ungenauem Blick eine Verwechslung
nahe liegt, das hei3t vice versa, dass tatsidchlich eine gewisse Verwandtschaft vorliegt
und NIETZSCHE sich dessen bewusst ist. Und genau aus diesem Grund konnten auch
diese Ausfiihrungen hier, bei schlampigem Blick, als Christianisierung missverstanden
werden. Tatsdchlich wire so ein Vorwurf vielmehr eine Auszeichnung, wie nah wir uns
hier an der Sache bewegen.

Hieriiber braucht aber nicht weiter diskutiert zu werden, denn wir interessieren
uns nicht fiir NIETZSCHEs Haltung gegen das Christentum, sondern fiir die theoretische
Frage, ob und wenn ja wie er das Denken, wenn der relativistische Holismus nur das
letzte Wort nicht aber die entscheidende Pointe ist, aus der Isolation im strukturellen
Solipsismus wieder befreien kann. Wir erinnern uns: Aus der Umdrehung der
Transzendentalphilosophie iiber die relativistische Integration ex post ist das Denken

zwar in einen immanenten aber dafiir isolierten Selbstbezug geraten. In diesem Sinne

322



gilt es Losungsstrategien auszuweisen, wie die Versohnung des Denkens mit der
Realitét nicht nur auf programmatischem, sondern auch argumentativem Wege erfolgen
kann. Dazu wird zuerst noch einmal erldutert, was es bedeutet, sich auf dem Pfad eines
Denkens, das vom Hauptproblem der Trennung von Realitit und Idealitit ausgeht, in
den Selbstbezug verlaufen zu haben. Dem dient eine Erldauterung, warum erstens der
Raum, welcher das Denken gleichsam als Kerker befangen macht, der Raum der
Spekulation ist und zweitens, welche besondere Rolle dabei die Zeit spielt (vgl. IV.2.2).

Denn: Spekulation bedeutet, wie schon angedeutet, zunéchst nichts anderes als
,Spiegelung’. Bleibt man in diesem Bild, dann ist die gespiegelte Welt in letzter
Konsequenz flach und somit vollig ohne Anhaltspunkt, so dass das Denken daran
gewissermaBen abgleitet. Erst durch die Zeit, so die Uberlegung, bekommt der bloB
spiegelnde Raum Profil und es wird so etwas wie Orientierung moglich. Um diesen
Unterschied zwischen einer hypothetischen Spiegelung ad hoc und einem
Erkenntnisprozess, der von etwas bestimmten Ausgang nimmt und zu etwas anderem
hinfiihrt, wird es dann in Abschnitt IV./2.2 gehen. Bei dieser Bewegung hat in JGB vor
allem die eigentiimliche Parallelitit der NIETZSCHEschen Kritik am Dualismus und
Subjektivismus interessiert, die in IV./2.3 abschlieBend noch einmal auf einen Nenner
gebracht werden soll, bevor die Rekonstruktion dann dazu {iibergeht, sich der

Zieldimension dieser Bewegung zuzuwenden.

2.1
Der Raum der Spekulation und die Zeit

Oben haben wir gesehen, dass das schwache Denken nicht irgendein diffuser
Gemeinplatz einer anti-theoretischen Befreiungsallire vom Logozentrismus meint,
sondern durch den Modus des Zweifelns sehr genau definiert ist. Insofern Zweifeln
bedeutet, das faktisch Gegebene als nur Mogliches zu betrachten und auf seine
Bedingungen hin zu tiberpriifen, das haben wir ebenfalls bereits gesagt, ist der dadurch
eroffnete Raum gleichbedeutend mit dem der Spekulation. Dabei wird die Welt im
Spiegel der Hypothese reflektiert, was dem Menschen {iberhaupt erst ein

101 ..
Es wire

Selbstbewusstsein verschafft, ohne das es keine Philosophie geben konnte.
also eine sehr abstruse Vorstellung, den Raum der Reflexion und mit ihm auch alle
einhergehenden Probleme abschaffen zu wollen — ein inakzeptabler Defétismus, auf
den in Anbetracht der Komplexitit des Sachverhalts aber nicht selten zuriickgegriffen
wird (genauso konnte man die Probleme etwa von Athleten dadurch 16sen wollen, dass

man sie erst gar nicht zum Wettkampf antreten ldsst). Worum es geht, ist vielmehr, den

1% Dies kommt auch in Nietzsches Uberlegung zum Ausdruck, dass bei der Bewusstwerdung der Realitiit
eine ,doppelte Spiegelung® vorliegt: ,,Bewusstsein enthdlt immer eine doppelte Spiegelung — es giebt
nichts unmittelbares.*; vgl. KSA, Nachlaf} 1885, 1 [54], 24.

323



narzisstischen Selbstbezug aufzubrechen, in den das Denken verfillt, wenn es erst
einmal zu zweifeln begonnen hat. Damit wire bereits das Stichwort der Zeit
angedeutet, denn die Rede war davon, dass die Philosophie, besser die Spekulation mit
dem Zweifel beginnt. Wie also raumliche Priasuppositionen auf dem zeitlichen Schema
der Kausalitdt beruhen ist auch der Raum des relativistischen Holismus in der Zeit
definiert. Daher lautet die entscheidende Frage auch nicht, wo das starke Denken
rangiert, diesseits oder jenseits des Inneren, sondern wann.

Der Zweifel ist nur dann absolut und damit solipsistisch, wenn das Denken
sozusagen vergessen hat, dass dieser Modus einen Anfang hatte. Sprich: Das starke
Denken rangiert vor dem schwachen — es ist urspriinglicher. In diesem Sinne haben wir
weiter oben, unter anderem in Bezug auf die Vorrede zu JGB und Aphorismus 22 (vgl.
oben III./2.1.3), einmal gesagt, dass die fiir das schwache Denken typische
Kompensation eines Mangels an Orientierung oder Evidenz sich ganz konkret so
vorstellen 1dsst, dass rdumliche Strukturen in einer prozessual beschaffenen Umgebung
etabliert werden. Je stirker dabei die Basisannahmen oder eben Hypothesen, desto
schwicher die darauf aufbauende Theorie, weil sie mehr Angriffsfliche bietet
(Stichwort: Reduktionismus). Man darf dabei getrost davon ausgehen, dass die
Methode des Prédsuppositionierens dieses Gebot in ausgezeichneter Weise beherzigt,
insofern wirklich nur das vorausgesetzt wird, was in Anbetracht gewisser Umstéinde fiir
unbedingt notig erachtet wird. Vor diesem Hintergrund wird auch deutlich, warum in
Abschnitt IV./1.2 die Rede davon war, dass monistische Konzeptionen, die tendenziell
eher das Werden favorisieren, nur weniger schwach oder positiv ausgedriickt etwas
starker sind als die dualistischen, die eher das Sein favorisieren, wenngleich beide
Varianten auf dem Wege des Priasuppositionierens erschlossen werden. Kurz: Theorien
wie der physiologische Monismus sind deshalb stidrker als platonistische Dualismen
aller Couleur, weil sie vor dem Hintergrund der prozessualen Grundstrukturen die
vergleichsweise schwicheren Annahmen machen, denn ein Primat des Werdens ist von
der Prozessualitit weniger weit entfernt als dasjenige des Seins. Gleichwohl handelt es
sich freilich in beiden Fillen um menschliche Scheinwelten, modern gesprochen um
Metaphysik.

Dies ldsst sich wieder am Beispiel der Sprache veranschaulichen: Es ist ganz egal,
ob die Sprache in Richtung evidenter Strukturen sublimiert wird, wie es die logischen
Positivisten anstreben, oder in Richtung eines flexiblen Netzwerks gegenseitig
aufeinander verweisender Referenzen, wie es die Strukturalisten verstanden wissen
wollen. In beiden Fillen handelt es sich um verschieden starke metaphysische
Theorien, die je nach dem, was damit erreicht werden soll, von groBerem Nutzen sind:
Wenn es darum geht, moglichst groBe Sicherheit unter den Bedingungen des Zweifels
zu gewinnen, dann ist man wahrscheinlich eher bereit, eine etwas schwichere dafiir

aber aussagekriftigere Theorie zu akzeptieren, wohingegen die stdrkere aber dafiir

324



unbestimmtere Theorie von Nutzen ist, wenn es darum geht, das Denken wieder einer
dadurch beschrinkten Freiheit zuzufiihren. In dieser Binnenkonstellation sorgt der
Zielkonflikt zwischen Differenz und Immanenz, der nie entschieden werden kann,
solange die Ressource Sinn auf dem Spiel steht, fiir eine ewiges historisches Hin und
Her. Man konnte in gewissem Sinn vielleicht sagen, dass die prozessualen
Grundbedingungen subtil auf die rdumliche Struktur von philosophischen Theorien
Einfluss nehmen und diesen Wandel bewirken.

Wihrend diese letzte Vorstellung dahingestellt sein mag, wird im Lichte der
Annahme, dass das Medium der Spekulation ein Raum/Zeit-Komplex ist, voll und ganz
plausibel, warum man sich so schwer tut, das hierbei allumfassende Spektrum als ein
Ganzes zu erfassen. Denn jede Definition implementiert gewissermaflen rdumliche
Strukturen in dieses Kontinuum, was in unseren bisherigen Darstellungen der Re-Entry-
Falle entspricht: In jedem Versuch, den zeitlichen Charakter der Spekulation zu fassen,
ist der Akteur auf rdumliche Strukturen zuriickverwiesen. Mit anderen Worten heif3t
das, dass wenn man den relativistischen Holismus in seiner genuinen Eigenart
begrifflich-reflexiv einholen mochte, man damit alle sinnstiftenden Binnendifferenzen
automatisch zerstort. Der Methodenpfad des Prasuppositionierens fiihrt gewissermalen
immer weg vom Faktum der Zeit, hin zur Hypothese des Raums. Selbst die
minimalistischste Theorie, welche nur sagt, dass das Werden ein radikales Inneres sei,
ist bereits auf rdumliche Strukturen angewiesen, was genau genommen das Ganze nicht
addquat erfasst (Stichwort: Holismusdilemma). Denn wo ein Raum ist, da sind
Demarkationen und wo Demarkationen sind, das ist die Frage nach einem AufBeren
oder Jenseits unumginglich. Insofern ist der Solipsismus, der an seinen Réindern auf
Grund des Integrationsmechanismus ex post zwischen Innen und AuBen oszilliert,
tatsdchlich eine philosophische Wahrheit. Unter den Bedingungen des Zweifels,
beziehungsweise im schwachen Denken — kurz: im Zweifel — gibt es ndmlich tatsichlich
keine stirkere Theorie und also auch kein mogliches Gegenargument. Trotzdem oder
gerade deshalb ist darin das Ganze noch nicht erreicht, es rangiert noch jenseits dieser
minimalistischen Strukturen.

Dies endlich ist der Gedanke, den wir uns fiir den nédchsten Abschnitt in
Erinnerung behalten sollten: Die Zeit verbindet alle auch noch so widerstreitenden
Theorien, indem sie diese in einen Prozess einfasst. Dabei ist die prozessuale
Grundverfasstheit des Gesamtraums der Spekulation keine Chiffre fiir chaotische
Grundbedingungen, miisste man diese doch auch nur wieder im Riickschluss
prasuppositionieren. Dann wiirden wir aufs Neue die altbekannte Alternative zwischen
Werden und Sein wiederholen und diesmal nur etwas distinguierter von einer statischen
und einer prozessualen Dimension der Philosophie sprechen. Stattdessen soll das
Prozessuale in allen statischen Optionen nachempfindend durchlaufen werden, um so

einen Ausweg aus dem schwachen Denken zu finden. Dabei gilt also, die Zeit als

325



Prozess ernst zu nehmen und deren Spuren von den Anfingen im platonistischen
Dualismus zur Umdrehung in den physiologischen Reduktionismus bis hinein in den
relativistischen Holismus zu verfolgen, um so den Unterschied zu erkennen zwischen
bloB negativer Spekulation und dem, was bisher immer wieder als konzeptionelle

Dialektik angesprochen wurde.

22

Iterativer Erkenntnisprozess und topologische Orientierung

In Hinsicht des Raums der Spekulation miissen uns zwei Fragen beschiftigen: Erstens,
warum ist der Monismus (Werden) eine vergleichsweise stirkere (metaphysische)
Theorie als der Dualismus (Sein)? Zweitens, worin besteht der Unterschied,
beziehungsweise die Verwechslungsgefahr zwischen Monismus und Holismus? Sobald
diese beiden Fragen beantwortet sind, diirfte sogleich ersichtlich werden, was es damit
auf sich hat, dass Nietzsches Erkenntnis- und Wahrheits-/Realitdtsbegriff im Kern
etwas mit Bewegung zu tun hat und also iterativ ist. Denn die Frage nach dem Grund
fiir die relative Stirke des Monismus lduft darauf hinaus, dass es sich beim Raum der
Spekulation nicht um ein ewiges Entweder/Oder handelt, sondern um eine Bewegung,
die sich an hierarchischen Mustern orientiert und somit ein Ziel, sprich einen Anfang
und ein Ende hat. Das Ende der spekulativen Bewegung, sofern darin ein Aquivalent
zum strukturellen Solipsismus gesehen wird, kommt in dieser Konsequenz mit so etwas
wie Wahrheit/Realitét in Beriihrung, wenn auch in vollig anderer Richtung als das bei
konventionellen Dialektiken der Fall ist. Was in diesem Sinn die Richtung der
konzeptionellen Dialektik bei NIETZSCHE besonders sein ldsst, geht ferner aus der
zweiten Frage nach dem Unterschied zwischen Monismus und Holismus hervor. Beide
Variationen des Raums der Spekulation sehen sich ndmlich zum Verwechseln @hnlich
und rangieren doch an ganz anderen Stellen. Nur wer topologisch orientiert ist, das
heifit, wer wei}, aus welcher Richtung er gekommen ist, kann abschitzen, welche
Wege beim Versuch, den geschlossenen Raum der Spekulation zu verlassen und zur
Wabhrheit/Realitdt vorzudringen, in die Irre, beziehungsweise zuriick zum Anfang
fiihren.

Um das nachzuvollziehen, treten wir noch einmal mit NIETZSCHEs Leser/Akteur
aus JGB das Wagnis einer gefihrlichen Reise aus dem Platonismus hinaus an. Was den
platonistischen Zwei-Welten-Metaphysiker ausmacht ist, dass er zu einer hoheren Welt
aufblickt. Die Perspektive des christlich-populédren Platonismus ist also die von Unten
nach Oben — NIETZSCHE sprach diesbeziiglich in Aphorismus 2 des ersten Hauptstiicks
sehr anschaulich von ,,Froschperspektiven® (vgl. oben III./2.1.1). Auch wenn dabei eine

Erkenntnis des Hochsten, sei es eine abstrakte Idee oder der christliche Gott, durchaus

326



vorgesehen ist, so kann der Betrachter seine untergeordnete Stellung doch niemals
verlassen, er kann nicht hinter die Dinge iiber ihm zuriick oder genauer gesagt, er kann
nicht noch einmal dariiber hinaus. Dass ist psychologisch gesehen sehr wichtig, denn
im christlich-populdren Platonismus kommt es darauf an, dass die Autoritit dieser
hoheren Instanzen nicht vom Menschen angezweifelt wird und damit in die Disposition
des von irdischen Belangen getriebenen, alltdglichen Hin und Hers gerit.
Erkenntnistheoretisch ist am Blick von unten nach oben wichtig, dass das Obere von
unten wie das ganz Andere aussieht, dies aber eigentlich nicht der Fall ist. Man konnte
hier zur Veranschaulichung von einer optischen Téduschung sprechen, wie man sie
kennt, wenn man einen Berg besteigt: Beim Aufstieg weill man nie, was noch kommt,
und hilt jede Klippe oder Vorsprung fiir den Gipfel. Wenn man sich aber dann und
wann umdreht und zuriickblickt, um die ganzen vermeintlichen bisherigen Gipfel, die
man hinter sich gelassen hat, einmal in Betracht zu ziehen, zeigt sich ein ganz anderes
Bild: Was vorher wie etwas Hoheres und kaum Erreichbares aussah, stellt sich im
Nachhinein als nur eine Stufe von vielen heraus. Sprich: Von unten sieht das Obere
immer wie etwas ganz anderes aus (Stichwort: qualitative Unterschiedenheit), von oben
allerdings stellt sich heraus, dass es sich bei beidem im Prinzip um das Gleiche handelt
(Stichwort: quantitative Verschiedenheit).

PLATON wusste um diese komplexe Oben/Unten-Relation. Das ldsst sich ohne
weiteres aus dem Sonnengleichnis ablesen, wo am Ende klar wird, dass das Schlechte
nicht etwas ganz anderes ist, sondern nur von mangelnder Teilhabe am Guten zeugt
(vgl. ders., Phaidros, 246 e). Dabei kann man sicher sein, dass NIETZSCHE sich diese
Figur von seinem Feind und Vorbild zu Eigen gemacht hat. Man konnte sagen, dass
sich beide Denker einig waren, dass der Dualismus zwischen Gut und Bose im Grunde
ein Kontinuum ist, in dem es nur Grade und Stufen gibt, wie NIETZSCHE sinngemél in
Aphorismus 34, JGB sagte. Konzeptionell betrachtet spielt es gar keine Rolle, ob dieses
Kontinuum, welches sozusagen am Ende die Gegensitzlichkeit in sich aufnimmt,
inhaltlich idealistisch oder realistisch bestimmt ist. Entscheidend ist, dass die
quantitative Verschiedenheit des Monismus die Dinge von Oben betrachtet und damit
iber der qualitativen Unterschiedenheit des Dualismus rangiert, wo die Ding von unten
aus einer Froschperspektive betrachtet werden. Dabei erfordern auch in der geistigen
Okonomie die schlanken Annahmen des Monismus den hoheren Aufwand bei
niedrigerer Aussagekraft. Wihrend ndmlich der Dualismus eine bessere Orientierung
verschafft und sich dafiir aber in Folge seiner profilierten Gestalt leichter angreifen
lasst, ist der Monismus nur sehr schwer zu denken und verschafft auch nur sehr geringe
Orientierung, schlieBlich sieht von oben alles gleich aus, stellt dafiir aber eine stirkere
und schwerer anzugreifende theoretische Perspektive dar. Oben sagten wir bereits, dass
dualistische Weltanschauungen im Tausch gegen ein Stiick geistige Freiheit Sicherheit

und Halt geben, wihrend der Monismus eher in Zeiten attraktiv ist, in denen es darum

327



geht, in Anbetracht zu strikt gewordener Reglementierungen ein Stiick Freiheit
zuriickzuerobern.

Wichtig an diesen Beobachtungen, dass der Monismus durch seine Sichtweise
von oben schwieriger und stirker als der Dualismus erscheint, ist folgendes: Die flache
spekulative Disjunktion zwischen entweder qualitativer Unterschiedenheit (Dualismus)
oder quantitativer Verschiedenheit (Monismus), innerhalb derer man ad infinitum hin
und her springen kann bis dieselbe bedeutungslos wird, bekommt durch die
Oben/Unten Relation eine Tendenz verliehen, der zu folgen eine neue, nicht rdumliche,
sondern zeitliche Orientierung verschafft. Die dadurch sich einstellende Erkenntnis
resultiert also nicht ad hoc aus irgendeinem Schluss, sondern ergibt sich ausschlieBlich
in Relation zum Vorher und Nachher. Ganz in diesem Sinn ist der Monismus nur dann
stiarker als der Dualismus, wenn man ihn zweidimensional aus dem Dualismus heraus
denkt. Andernfalls verlieren beide Modelle ihr Profil und verflachen zu einer Option
innerhalb der eindimensionalen Disjunktion ,entweder qualitative Unterschiedenheit
oder quantitative  Verschiedenheit’.  Dieser  Unterschied zwischen einer
eindimensionalen (Negation und Disjunktion) und einer zweidimensionalen (Iteration)
Spekulation macht endlich die Schwierigkeiten deutlich, die mit dem Schritt vom
Monismus zum Holismus verbunden sind (dhnlich STEGMAIER, 2008, 95 f.; vgl. oben
IL/1.).

Was geschieht namlich, wenn man die Komplexitit aus der Relation zwischen
Dualismus und Monismus abzieht? Komplexitit bedeutet, dass zwei Dinge so
miteinander verbunden sind, dass man die Sache, deren Bestandteile sie sind, nie auf
einmal in den Blick bekommen kann. In unserem Bild vom Aufstieg auf einen Berg ist
es dementsprechend ja auch unméglich, denselben zugleich von unten und von oben in
den Blick zu bekommen. Exakt in diesem Sinn ist es auch eine Illusion zu glauben, dass
eine holistische Perspektive darin bestehen wiirde, lediglich die Relation zwischen
Dualismus und Monismus als Disjunktion aufzufassen. Man bildet sich dabei ein, dass
man durch das alleinige Aufsagen des Satzes ,alle Philosophie ist entweder Monismus
oder Dualismus’ die Philosophie selbst in Ihrer Ganzheit zu fassen bekommen hitte
und gewissermallen Ziber der Alternative zwischen qualitativer Unterschiedenheit und
quantitativer Verschiedenheit zum Stehen gekommen wire. Dass das durchaus nicht
der Fall ist, wird sofort deutlich, wenn man nach der Relation des Holismus zu
Dualismus und Monismus fragt. Dann namlich kommt die Antwort, es sei weder
Monismus noch Dualismus. Das allerdings ist nur eine Reproduktion der Disjunktion,
denn dadurch wird lediglich die urspriingliche Alternative in Eins gefasst und noch
einmal durch eine Negation erweitert. Die neue Disjunktion lautet dann: Entweder
,entweder Dualismus oder Monismus’ oder Holismus. Damit ist freilich gar nichts
erreicht, denn dieses Spiel kann man solange betreiben, wie man Namen fiir neue

Negationen hat, das heiBit wiederum Dualismus, Monismus und Holismus in Eins

328



fassen und in eine Disjunktion zur neunen Metaperspektive setzen, und so fort. Was
sich dabei den Anschein gibt, eine Metaperspektive zu eroffnen, ist tatsdchlich nur ein
Irrweg, der den Akteur auf der Stelle treten lédsst, insofern immer wieder die Schritte
der Disjunktion und Negation aufeinander folgen.

Wer also meint, der Holismus sei nur ein Blick auf die Alternative zwischen
Dualismus und Monismus, der beraubt die darin verborgenen Topoi ihres Profils und
degradiert sie so zu bloBen leeren Worthiilsen. Wer sich hingegen die Miihe macht, die
hierarchisch-prozessuale Tendenz nachzuvollziehen, welche als Oben/Unten-Relation
im Medium des Spekulativen enthalten ist, der wird nicht nur des echten Unterschieds
zwischen qualitativer Unterschiedenheit und quantitativer Verschiedenheit gewahr,
sondern hat auch einen schéirferen Blick fiir den Holismus, weil nur er weif3, welcher
Weg hinter ihm liegt, und in Folge dessen einen Begriff davon hat, welche
Anforderungen an einen weiteren echten Schritt vorwirts bestehen. Die Schwierigkeit
dieser Anforderung hat uns bei der analysierenden Lektiire des zentralen Triptychons
des zweiten Hauptstiicks von JGB in den Aphorismen 34, 36 und 39 sehr groBe Geduld
abgendotigt. Hier soll uns dieser Umstand noch einmal als Ankniipfungspunkt dienen,
diesmal allerdings, um zu zeigen, warum dies nicht nur ein Problem ist, sondern
vielmehr einen grofen Vorteil mit sich bringt, wenn es darum geht, den
Spekulationsparameter der Zeit richtig zu verstehen.

Konzeptionell betrachtet scheitert eine holistische Theorie an der Re-Entry-Falle
(Stichwort: Holismusdilemma), das wissen wir bereits und insofern gibt es keine
begriffliche Fassung des Holismus, die im Zweifel nicht auf den Monismus reduziert
werden konnte. Nun wurde aber festgestellt, dass eine gewisse Vagheit in Hinsicht des
Monismus gibt, die dergestalt ist — in Bezug auf NIETZSCHEs Willen zur Macht war die
Rede von einer konzeptionellen Unschirfe (vgl. oben I11./2.2.4.2) —, dass sich die
Redeweisen vom Ganzen als einer bestimmten philosophischen Theorie oder vom
Ganzen als dem philosophischen Grundproblem {iiberhaupt zuletzt nur dadurch
unterscheiden lassen, wie es im jeweiligen Fall gemeint ist. Ein Indikator fiir ein in
dieser Hinsicht verschiendentliches Meinen ist die Zeit, das hat sich aus dem Vergleich
des Aphorismus 36, JGB mit dem Nachla-Notat 38 [12] ergeben, und somit erkennt
man, insofern nidmlich die Zeit fiir die eigentliche Verfasstheit das Raums der
Spekulation steht, das Holistische in jedem Monismus an den Nuancen, in denen dieser
iber sich hinaus und dabei doch nicht in den Dualismus zuriickverweist.

Uber sich selbst hinaus verweist eine Theorie dann, wenn sie nicht mehr ginzlich
im Bereich der Hypothese kontrollierbar ist. Oder anders formuliert: Wenn das
schwache Denken, welches schlieBlich vor allen Dingen auf Sicherheit und Kontrolle
ausgerichtet ist, mit dem Moment der Faktizitdt konfrontiert wird und sich in Folge
dessen gegen sich selbst zu richten beginnt. Dieses Moment der Faktizitit ist das

Stadium der Selbstreferenz, weshalb man anstatt einer holistisch-monistischen Vagheit

329



auch davon Sprechen kann, dass monistische Theorien tendenziell selbstreferenziell
sind und, das haben wir oben im Abschnitt iiber das Holismusdilemma und den
strukturellen Solipsismus gesehen (vgl. IV./1.3), darin eben keinen Abschluss, sondern
ganz im Gegenteil eine génzlich neue Aufgabe finden. Denn erst an dieser Stelle
orientiert sich das Denken an der Natur, die weder der Blick von unten nach oben noch
der bloB3 umgekehrte von oben nach unten zu Tage befordern kann.

An dieser Stelle sei abschlieBend noch etwas zur Organisationsform des
NIETZSCHEschen Philosophieverstidndnisses gesagt: Selbstverstindlich hat NIETZSCHE
an keiner Stelle seines Werkes etwas von einer konzeptionellen Dialektik oder einem
Holismusdilemma gesagt. Wie ich finde, aus gutem Grund, denn hier etwas zu sagen,
ist ja gerade der Fehler, der in diesen Untersuchungen mit groSter Miihe beschreiben
werden soll. Genau das unterscheidet NIETZSCHE von SCHOPENHAUER oder HEGEL: Er
nutzt das Medium der Philosophie nicht zur Artikulation des Ganzen, sondern zur
Demonstration, die nur dann wirklich konsequent vollfiihrt wird, wenn die
Limitationen der begrifflich-reflexiven Dimension in Wort und Schrift realisiert
werden. Diese Realisierung ist eben die Organisationsform, welche oben erstmals in
I1./1.3.2 als hierarchisches Komplexititsgefiige angesprochen wurde. Im iterativen
Erkenntnisprozess wird die Orientierung des Denkens, von der hier nur in
konzeptioneller Abstraktion und also unzureichend die Rede ist, konkret erfahrbar. Eine
Konkretion freilich, die der Rekonstruktion entzogen bleibt. Denn was Peripherie, was
Zentrum und was Basis ist, wird bei Nietzsche nicht explizit verhandelt, sondern
angedeutet und durch die Art der Schriften selbst dokumentiert. Allerdings passt diese
Organisationsform exakt auf die hier erorterte Topologie: Die begrifflich-reflexive
Peripherie ist der Raum des schwachen Denkens, der hypothetischen Spekulation unter
den Bedingungen des Zweifels. Das Zentrum ist der Oszillationsrand dieser Ebene, an
dem das auf sich selbst eingeschrinkte Denken zugleich auf Anderes verwiesen wird.
Hier nimmt die Theorie des Willens zur Macht samt der Ergédnzung durch die Ewige
Wiederkunft eine neuralgische Stellung ein. Erst dann, wenn mit NIETZSCHE ans finale
und ultimative AuBerste hingedacht wurde, offenbart sich die Basis des Denkens,
gewissermallen der Ursprung, wo allein so etwas wie Authentizitit erfahrbar wird.

Inwiefern im Sinne einer solchen iliberkomplexen Basis die ewige Wiederkunft
argumentativ zu einem ganz anderen, ndmlich prisenztheoretischen Wahrheits-
/Realititsbegriff jenseits von referenz- und kohirenztheoretischen Ansitzen vordringt,
ist eine Pointe der Rekonstruktion der NIETZSCHEschen Philosophie, die erst weiter
unten Gegenstand des Abschnitts IV./3.2 sein wird. Zuvor sei allerdings noch dem
durchaus nachvollziehbaren Vorwurf, dies wire eine zu abstrakte Rekonstruktion, die
sich so nirgendwo in NIETZSCHEs Biichern finde, Rechnung getragen und auf die
Verbindungen mit den in JGB offenkundig verhandelten Kritiken am Dualismus und

Subjektivismus hingewiesen.

330



23
Im thematischen Zentrum der konzeptionellen Bewegung:

Subjekt und Dualismus

In Abschnitt II1./2.1.3 sagten wir, dass der Pfad der Verinnerlichung die konzeptionelle
Dialektik und die Kausalititskritik zusammenfiihrt. Hier gilt es noch einmal
nachzuvollziehen, inwiefern damit die beiden groBlen Themen der NIETZSCHEschen
Theorie korrespondieren, die auch die Hauptrolle im ersten Hauptstiick in JGB gespielt
haben, niamlich die Kritik einer dualistischen Wahrheits-/Realititstheorie verbunden mit
der Annahme eines rationalen und eigenverantwortlichen Subjekts als Fluchtpunkt.
Oder einfacher gefragt: Worin besteht die eigentiimliche Verbundenheit der
konzeptionellen Dialektik ausgerechnet mit den Themen des Subjekts und des
Dualismus?

Die Antwort liegt im Wesentlichen bereits vor und lautet wie folgt: Der Raum der
konzeptionellen Dialektik, in dem sich der Wandel der Gegensitze abspielt, ist durch
den Modus des schwachen Denkens, beziehungsweise des Zweifels definiert und dieser
wiederum basiert auf der Moglichkeitsbedingung des Subjekts. Daraus folgt
Verschiedenes fiir die Plausibilitit der Annahme, dass sich NIETZSCHEs Philosophie als
hierarchisches Komplexititsgefiige verstethen und in Hinsicht des Zielkonflikts
zwischen Immanenz und Differenz in einer konzeptionellen Grammatik rekonstruieren
lasst. Dazu gehort einerseits die NIETZSCHEsche Entlarvung des Subjekts als irrtiimlich
erschlossenem Fluchtpunkt und dessen Korrektur iiber die Verinnerlichungsfunktion
der Zeit, welche bei rechter Betrachtung in eine vollig andere Richtung deutet.
Andererseits ist der Dualismus das Moment des Eintritts in das schwache Denken,
welches zwangslaufig zu der Vorstellung eines solchen Subjekts fithrt und an dessen
strukturell-solipsistischer Geschlossenheit es sich sodann abarbeitet.

Die Philosophie beginnt immer damit, dass man das Selbstverstiandliche mit der
Frage nach seiner Moglichkeit konfrontiert, oder anders, dass man das ,Gegebene’ als
nur moglich ansieht und es mit Griinden oder Bedingungen dieser Moglichkeit
unterlegt (Stichwort: Spekulativer Zweifel). Hier vom Gegebenen zu sprechen ist aber
bereits ein Akt der oben beschriebenen Entzweiung und illegitim, insofern dabei
suggeriert wird, es gibe ,das Gegebene’ bereits vor dem Beginn der Philosophie. Das
Gegebene gibt es tatsidchlich nur als eine von zwei Hilften, in die Alles gerit, wenn
sich der Philosoph damit befasst. Versuche, den Dualismus zu widerlegen oder gar
abzuschaffen, sind demzufolge unsinnig und auch ein wenig naiv, wiirde man doch
damit den Beginn der Philosophie und also diese selbst abschaffen wollen. Mehr noch:
selbst der Versuch, die Philosophie abzuschaffen, der unter anderem WITTGENSTEIN

331



nachgesagt wird, beruht auf dem Revidieren dieses ersten Schritts und somit auf diesem
ersten Schritt selbst.

Der Dualismus, in welcher Gestalt auch immer, ist das erste Stadium eines
Prozesses, in dem der Mensch seine Grenzen auslotet, um dadurch zu verstehen, wer
oder was er ist. Mit diesem Aufbruch in eine Sinnsuche ist allerdings gleichzeitig die
,Intuition’ verbunden, dass diese Entzweiung widernatiirlich ist. Deshalb wird das
menschliche Ausloten von Grenzen stindig von dem Bestreben begleitet, dies alles
wieder mit dem Ursprung zu versdhnen, von dem man sich mit dem ersten Schritt
entfernt hat. Das Projekt der Philosophie ist eben die Organisation des Zielkonflikts
zwischen Immanenzdesiderat und sinnstiftender Differenz. Dabei kann freilich nur
konzeptionell von ,dem’ Dualismus gesprochen werden, denn inhaltlich nimmt
derselbe die verschiedensten Gestalten an. Zum Beispiel wird nicht einfach nur alles in
eine reale und eine ideale Welt unterteilt, sondern auch das Denken, welches diese
Unterteilung vornimmt, in einen Denkprozess und einen Trdger dies Prozesses
aufgespaltet. Obwohl sich zwischen all diesen Variationen konzeptionell kein
Unterschied machen lédsst, denn sie stellen allesamt die gleiche Figur innerhalb der
Parameter Innen und AuBlen (Raum) sowie Vorher und Nachher (Zeit) dar, ist das
Subjekt ein von NIETZSCHE hervorragend gewihltes Beispiel, weil sich daran die
Umorientierung am besten Veranschaulichen ldsst.

Dazu sei noch einmal an die Umdrehungsformel erinnert: Das Ich ist nicht
Bedingung des Denkens, sondern das Denken Bedingung des Ich (Stichwort:
relativistische Integration ex post vs. transzendentale Prdsupposition). Durch die
relativistische Integration ex post ist nicht etwa das Subjekt abgeschafft — dergleichen
Phantasien sind ebenso unsinnig und naiv wie diejenigen in Bezug auf den Dualismus,
von denen oben die Rede war. Vielmehr werden dadurch nur die Priorititen korrigiert
und der Blick in Richtung eines weiteren Schritts gedffnet, was freilich nur Sinn macht,
wie bereits gesagt, wenn der erste Schritt vorausgegangen ist. Was diese
Umorientierung besagt ist: Das Subjekt ist keine Basis des Denkens und auch kein
Grundstein, was durchaus der erste Eindruck ist, sondern eine periphere Zuspitzung,
unter oder hinter der nichts mehr kommt.

Ubertriigt man dies auf die Topologie des Bewusstseins, wird deutlich, dass das
Subjekt ein Konstruktionspunkt ist, der nicht zwischen bewusstem Denken und
Unterbewusstsein steht, sondern eine unbewusste Setzung des Bewusstseins selbst, die
vom Unterbewusstsein dadurch ablenkt, dass sie sich den Anschein gibt, sie agiere an
Stelle des Unterbewussten, sozusagen als dessen Statthalter. Die Umwendung des
Blicks erfolgt im Zuge der Kausalitétskritik, das wissen wir bereits und werden darauf
an Hand des ,Reihenfolgenarguments’ auch noch einmal genauer eingehen (vgl. unten
IV./3.2). Hier interessiert uns die damit einhergehende Verinnerlichungsfunktion,

welche das Subjekt hinter sich ldsst, um zu einer Versohnung mit der Natur

332



vorzudringen oder besser gesagt zuriickzukehren. Dabei ist die Kritik des rationalen
und eigenverantwortlichen Subjekts als abstraktem Konstruktionspunkt noch ldngst
nicht gleichbedeutend mit der Uberwindung des Subjektivismus, beziehungsweise dem
strukturellen Solipsismus. Denn solange gezweifelt wird, was auf dem Methodenpfad
der redlichen Skepsis und Prinzipiensparsamkeit stets der Fall ist, geschieht dies im
Modus der Subjektivitit. Die Frage ist also, was das Denken permanent in Bann hilt,
und auch da noch fiir die Entzweiung anfillig sein ldsst, wo dieselbe eigentlich
iiberwunden sein sollte, ndmlich in der monistischen Um- und der holistischen
Herausdrehung.

Bei der Erlduterung des Holismusdilemmas sagten wir, dass, wenn man das
Ganze von auflen betrachtet, es nicht mehr das Ganze sei, wenn man es aber von innen
betrachtet, man nie wissen konne, ob es auch wirklich das Ganze sei, weshalb, was wir
auch machen, das Ganze unerkennbar bleibt (vgl. oben IV./1.3). Das Problem ist, dass
dabei die Randung des schwachen Denkens (Hypothetizitit) durch die Natur
(Faktizitdt) nach wie vor von der fehlgeleiteten Vorstellung eines blinden Flecks
begleitet wird. Fehlgeleitet ist daran nicht, dass es eines solchen blinden Flecks bedarf,
um dem Ganzen Konturen zu verlethen — man denke an die bei den
Dekonstruktionisten angesprochene unsichtbare Projektionsfliche (DERRIDA) -,
sondern, dass er etwas mit dem Standpunkt der Betrachtung zu tun hitte. Vielmehr
zeigt der blinde Fleck das Ziel derselben an, weshalb es eben keine
Moglichkeitsbedingung ist, die das Denken in letzter Konsequenz auf sich selbst
verweist und schwicht, sondern eine Dimension von Urspriinglichkeit und
Authentizitit eroffnet, die es wieder erstarken ldsst. Erinnern wir uns hierzu an EH:
Konzeptionell ausgedriickt ist auch in NIETZSCHEs Philosophieverstindnis der
Philosoph der ,blinde Fleck’ der Welt, die den Menschen etwas angeht und von den
Kiinstlern oder besser gesagt den Menschen, in dem Grade wie sie Kiinstler sind,
gestaltet wird.

Worauf dies alles hinaus will, ist endlich, dass das Subjekt eine Art der
Betrachtung ist, die das Denken notwendig in seinem vergleichsweise schwachen
Anfangsstadium befangen macht und stets auf dualistische Entzweiungen
zuriickverweist. Die Uberwindung des Subjekts und alles, was philosophisch damit
verbunden ist, kann nicht durch eine periphere Binnenargumentation vollzogen werden,
sondern beruht auf einem authentischen Perspektivenwechsel. Diese Losung der
Probleme, die das schwache Denken mit sich selbst hat, liegt also nicht in einem
bestimmten Argument, sondern in einer Argumentation, an deren Ende nicht mehr nur
eine standortgebundene Reflektion, sondern ein unmittelbares Sehen der Pridsenz der
Natur steht, von der andeutungsweise weiter oben bereits in Bezug auf BORNEDAL die
Rede war. Mit diesem entscheidenden Schritt vom schwachen Denken in der Peripherie

zum starken, welchem sich iiber das Zentrum der NIETZSCHEschen Philosophie,

333



nimlich den Wiederkunftsgedanken, eine echte Basis erschlieBt, befasst sich endlich

der folgende letzte Abschnitt IV./3., der die Rekonstruktion zu einem Abschluss bringt.

3.

Pointen

Zu Beginn der Rekonstruktion (vgl. oben IV./1.) war in Bezug auf eine gewisse
Verwandtschaft zwischen NIETZSCHE und PLATON die Rede von der Ab- und
Umwendung des Blicks sowie von einer Schulung des Sehens. HEIDEGGER unterschied
ganz in diesem Sinn das Stadium der Umdrehung von dem der Herausdrehung und ist
wenigstens damit gegeniiber all seinen Kritikern im Recht geblieben. Denn in dieser
Unterscheidung wird noch einmal die gesamte Problemlage deutlich, welche es
erfordert, die Ergebnisse der Philosophie NIETZSCHEs als Pointen anzusprechen: Was
auch immer NIETZSCHE gegen das unternimmt, was den Menschen wie ein Alptraum
absolut umgibt, es ist Teil dessen, wenn es dazu in Beziehung steht. Wenn es aber nicht
dazu in Beziehung steht, dann hat es keinerlei Einfluss auf den Menschen und er bleibt
weiter befangen. Das Gleiche trifft auf HEIDEGGERs Unterscheidung zwischen Um-
und Herausdrehen zu: Wie man sich dreht und wendet, man befindet sich im Bilde
gesprochen immer im Duett mit dem Platonismus. Wohin es gleichsam gehen miisste,
wire also nicht nur eine weitere Umdrehung, beziehungsweise Pirouette im Tanz,
sondern eine Herausdrehung aus dem Tanz. Diese Rede war wohlgemerkt im
Konjunktiv gefiihrt (,miisste’), da eine Herausdrehung im Zweifel immer noch eine
Drehung ist und darin, wenn man sich nicht umorientiert, nur das wiederholt zu werden
droht — die begriffliche Verwandtschaft von Umdrehung und Herausdrehung zeigt
dieses komplexe Verhiltnis buchstiblich —, was eigentlich iiberwunden werden soll.
Weiterhin im Bilde gesprochen: Selbst wenn die Herausdrehung eine besonders
virtuose Figur sein mag, so ist sie im Zweifel doch immer noch Tanz. Die ganz naive
Frage lautet also: Wann hort NIETZSCHEs Bewegung auf, eine Drehung zu sein und
schafft dennoch den (Tanz-)Schritt heraus zur Ansicht des AuBeren, hiniiber zum

102
echten

Anderen und Neuen? Die Antwort auf diese Frage ist im Wesentlichen
dieselbe wie diejenige, wo NIETZSCHEs Losung des Zielkonflikts zwischen Immanenz

und Differenz rangiert. Sie lautet jenseits des Zweifels.

102 g gibt ein falsches Anderes, das nur wie das Andere aussieht, und ein weiteres echtes Anderes, das
tatsichlich das Andere ist: Das falsche Andere ergibt sich aus der Forschperspektive von unten nach
oben, welche nur qualitative Unterschiedenheit zeigt. Dabei sieht das Obere wie das ganz Andere aus.
Dass dem nicht so ist, wird deutlich, wenn die umgekehrte Perspektive eingenommen wird, die von oben
nach unten blickt. Dann ndamlich gilt das Paradigma der quantitativen Verschiedenheit. Erst dann, wenn
man begriffen hat, dass es innerhalb der Sphire des Menschlichen das ganze Andere nicht gibt, sondern
nur graduelle Abstufungen und Verschiedenheit, ergibt sich eine Ahnung, wo das echte Andere liegen
muss, ndamlich jenseits dieser Sphire. Beziiglich dieser Ahnung war weiter oben in Anlehnung an KANT
auch von einer irreduziblen Aufgegebenheit die Rede.

334



Warum ist das Ende des Zweifels der Beginn der Herausdrehung? Die Antwort
wird vergleichsweise kurz ausfallen, weil, wie es die Uberschrift dieses Abschnitts
,Pointen’ bereits angekiindigt hat, dasjenige, worum es NIETZSCHE eigentlich geht,
nicht gesagt, sondern nur gezeigt werden kann — alles, was gesagt werden kann, kann
auch in Zweifel gezogen werden und doch sprechen wir nicht nur unter den
Bedingungen des Zweifels. Mit anderen Worten: Die Losung des Zielkonflikts
zwischen Immanenz und Differenz liegt in einer Pointe und dass die Losung in einer
Pointe liegt, ist selbst eine Pointe, beziehungsweise eine Antwort auf viele der von
NIETZSCHE aufgeworfenen Fragen. In diesem Sinn einer Antwort wird NIETZSCHESs
Realititsbezug am Oszillationsrand zwischen Sagen und Zeigen argumentativ soweit
als moglich nachvollzogen (vgl. IV./3.2). Dies allerdings nicht, ohne zuvor noch einmal
darauf eingegangen zu sein, worin NIETZSCHEs -eigentliche ideengeschichtliche
Leistung besteht.

Anfangs agiert NIETZSCHEs Argumentation ndmlich durchaus unter den
Bedingungen des Zweifels und liegt damit freilich auf der Linie der Tradition des
deutschen Idealismus, wie dieser sich als von KANT und HEGEL vertreten vorstellen
lasst. Dann aber unterlegt NIETZSCHE seine Originellititsemphase tatsdchlich mit
einem stichhaltigen Argument, das nach ithm immer wieder gegen die seit KANT
alternativlos  geglaubte  Position vom unmoglich gewordenen direkten,
unbezweifelbaren Realititsbezug eingewendet wurde. Aber auch vor NIETZSCHE, das
muss auch von strikten, nietzscheanischen Anti-Idealisten zugegeben werden, lassen
sich bereits bei FICHTE Tendenzen bemerken, die Realitidt als das allem Denken
Vorausliegende einholen zu wollen. Spiter findet sich der Versuch, das Reale als
gegenwirtiges wiederzuerlangen bei HUSSERL, HEIDEGGER und dann wieder ganz
stark und vollig zu Recht in Anlehnung an NIETZSCHE bei DERRIDA.

Jedenfalls tiberwindet NIETZSCHE das statische Holismusdilemma durch einen
Ubertrag des philosophischen Sachverhalts in die Zeit, so dass die Realitit nicht mehr
rdumlich als Ding an sich und also unerkennbare Essenz aufgefasst werden braucht,
sondern als Ursprung und also Original, das nicht nur auBerhalb eines Innenraums
rangiert, sondern in einem grundlegenderen Sinn als ein ,Vorher’ in der Zeit. Dieser
entscheidende Gedanke in Bezug auf die Frage, ob NIETZSCHE auch theoretisch ernst
zu nehmen ist, ndmlich das ,Reihenfolgenargument’, darf als mein eigener Versuch
eines ambitionierten Beitrags zum Problem des menschlichen Realititsbezugs
angesehen werden. Ganz zuletzt soll dariiber hinaus noch einmal abschlieBend und
zusammenfassend geklirt werden, inwiefern NIETZSCHE den Zielkonflikt zwischen

Immanenz und Differenz befriedigend verhandelt hat (vgl. IV./3.3).

335



3.1
Die konzeptionelle Wende: Vom rdumlichen Essentialismus

zum zeitlichen Originalismus

Der Dualismus ist das erste Stadium eines Prozesses, in dem der Mensch seine Grenzen
auslotet, um dadurch zu verstehen, wer oder was er ist. In konzeptioneller Abstraktion,
um die es hier endlich geht, heit das, dass die Grammatik der Philosophie mit dem
Setzen einer Differenz beginnt — SPENCER-BROWN spricht hier von dem initialen
Imperativ ,,draw a distinction!** (vgl. LUHMANN, 2006, 66 ff.). Was aber bedeutet der
Begriff ,Differenz’? Die Operation, welche das Setzen einer Differenz am einfachsten
erklart, ist das Ziehen eines Strichs, der ein indifferentes Medium wie etwa ein weilles
Blatt Papier in zwei Hilften unterteilt. Nun ist der Strich eine, wenn auch nur sehr
primitive, geometrische Form die einen Raum impliziert. Daher unterteilt in unserem
Bild der Strich das Blatt nicht einfach nur in zwei Hilften, sondern in ein Inneres und
ein AuBeres, die beiden Konstitutiva des Raums. Damit ist zuletzt der
Betrachterstandpunkt impliziert, weil von demselben abhingt ob innen gleichsam
rechts oder links von dem Strich ist.

Der Anfang der Philosophie ist das Setzen einer problematischen Inne/Aufen-
Relation. Problematisch ist diese Relation deshalb, weil sich das AuBere dem Inneren
und das Innere dem AuBeren entzieht. Die Relation ist komplex, weil beide Seiten
niemals zugleich in den Blick des Betrachters riicken konnen. Jeder Versuch, dies zu
tun, also aus der fundamentalen Relation auszusteigen, fithrt zum Wiedereinstieg —
SPENCER-BROWN: ,re entry“. Denn zur Differenz zwischen Innen und Auflen miisste
man sich wieder in Differenz setzen, was bedeutet, dass man dem initialen Imperativ
,draw an distinction!* folgt und somit nur die urspriingliche Operation wiederholt.
Sprich: Man kann sich zur Differenz nicht in Differenz setzen, ohne dabei die Differenz
zu wiederholen und damit zu bestétigen, dass diese Differenz elementar ist.

Die inhaltlich prominenteste Konkretisierung dieses Problems ist freilich der
menschliche Realititsbezug: Mit dem Akt des ersten Zweifels folgt er dem initialen
Imperativ, eine Differenz zu setzen, ndmlich zwischen der Welt an und fiir sich und der
Wahrnehmung derselben durch den Betrachter, wobei der Betrachter in der Betrachtung
rangiert (Innen) und die Welt auBerhalb (AuBen). Daraus resultiert endlich die
Vorstellung einer riumlichen Barriere, durch die das AuBere vom Inneren abgetrennt
wird. Denn was auf Grund der riumlichen Grammatik driiben im AuBeren vermutet
werden muss, ist im Sinne der urspriinglich neutralen Unterteilung in zwei Hilften, ein
dem Inneren &dquivalenter Raum. Durch diese Vorstellung ist jeder Versuch, eine
Beziehung zur AuBlenwelt herzustellen, von der Vorstellung priddestiniert, dass es
jenseits des Innenraums, sozusagen ,da drauflen’, eine Essenz gibe, die sich erkennen

lieBBe, wenn da nicht die besagte Barriere wire.

336



Nun ist diese Vorstellung fehlerhaft, weil das AuBere, zudem sich das Innere in
Relation setzt, nicht der urspriingliche Zustand ist, als das Blatt sozusagen noch weif}
war, sondern lediglich einen durch den Akt des Zweifels vermittelnden Begriff gibt.
Dass dieser Begriff die eigentliche Realitdt nur reprisentiert, geridt in Vergessenheit,
weil bei der statischen rdaumlichen Betrachtung der konstitutive Akt und damit die dem
Raum korrelierende Dimension der Zeit ausgeblendet wird. Die Welt ist also nicht
irgendwo da drauBen, sondern war immer schon da. Konzeptionell ausgedriickt: ,Das
Auflere ist vorher’. Was das genau zu bedeuten hat, wird sich erst im Zuge der
Erorterung des Reihenfolgenarguments erschliefen. In diesem Zusammenhang lésst
sich aber bereits sagen, dass die konzeptionelle Wende der NIETZSCHEschen
Philosophie und ihrer Anhédnger, bewusst oder unbewusst, darin besteht, dass der Topos
der Wahrheit/Realitiit von einer okkulten Essenz in das Moment der Originalitit verlegt
wird. Oben zu Beginn des Abschnitt IV./1.2 sind wir von dem folgenden Bild
ausgegangen: Der Sinn des Ganzen, sei es die Welt, das Leben oder etwas anderes in
dieser Hinsicht, liegt im Verborgenen jenseits der Grenzen des menschlichen
Horizonts. Nun sagen wir: Der Sinn liegt nicht im Jenseits, sondern im Ursprung.
Dabei wird zunichst nur die Innen/Auflen-Relation in Analogie zur Vorher/Nachher-
Relation gesetzt. Dies ist im Ubrigen der theoretische Kern des NIETZSCHEschen
Satzes, dass Wahrheit/Realitdt Geschehen ist. Die Frage, welcher es im folgenden
Abschnitt nachzugehen gilt, ist dabei freilich, in welcher Konstellation man diese
Analogie begreift, ob also das Innere vor oder nach dem Auferen rangiert.

Die Bewegung der konzeptionellen Dialektik fithrt demnach lediglich an ihren
Anfang zuriick, weshalb man meinen konnte, es handle sich dabei um eine nur mit sich
selbst beschiftigte Operation, die man auch genauso gut weglassen konnte. Das ist
nicht der Fall. Tatsidchlich ist es ndmlich der Akt, durch den der Mensch die Welt
iiberhaupt erst sieht, das heiflt, ihrer Gegenwirtigkeit habhaft wird. Denn vor dem
Zweifel lebt der Mensch wie selbstverstidndlich in der Welt, wei} also nicht von ihr und
kann sie in Folge dessen auch nicht sehen. Dass dieses Sehen allerdings nicht blof3
reflektieren ist, sondern einer Vermittlung sozusagen um zwei Ecken bedarf, das macht
den gesamten Akt so komplex und eben auch so schwer nachvollziehbar. Wie genau
der Mensch aus dem Selbstbezug der spekulativen Reflektion nicht heraus, sondern
wieder zuriick zur Welt kommt, wird Gegenstand des folgenden Abschnitts IV./3.2 iiber
das Reihenfolgenargument sein. Warum sich dadurch fiir die philosophische Peripherie
in der Sache kaum etwas #ndert, sondern nur eine andere Art des Blicks eingefiihrt
wird, der aber trotzdem nicht irrelevant ist, wird der abschliefende Gedanke der

Rekonstruktion sein.

337



3.2
Uber das Reihenfolgenargument und die Entrichtung des Zeitpfeils

zu einem priasenztheoretischen Wahrheits-/Realitdtsbegriff

Noch einmal zum Komplexititsbild vom Berg: Den Berg kann man nie von unten und
von oben zugleich in den Blick bekommen. Wenn man sich in diesem Bild den in
Bezug auf BORNEDAL schon erwihnten Priasenzbegriff vorstellen mochte, dann miisste
man sich, so befremdend das zunéchst auch klingen mag, in den Berg hineinversetzen,
denn nur dann wiirde der Berg in seiner Gesamtheit gewissermallen von oben und unten
zugleich in den Blick geraten. Das heil3t, der Blick auf die Welt, welcher der Re-Entry-
Falle entgeht und das Ganze jenseits von Dualismus, Monismus und strukturell-
solipsistischem Holismus betrachtet, ist derjenige, der sich in die Dinge hineinversetzen
kann, wie wir es oben bereits in dem Exkurs iiber Prisenz und Ewigkeit angedeutet
haben (vgl. IIL./[E-V)]. Dies ist freilich nur ein Bild, das lediglich deutlich machen soll,
wie man sich den authentischen Perspektivenwechsel vorstellen kann, der ,das ganz
Andere’ zeigt — das ,Ganze’ ndmlich ist das ,Andere’. Dies auch mit einem
stichhaltigen Argument zu unterlegen, das mit der transzendentalenphilosophischen
Tradition nach dem Vorbild des christlich-populdren Platonismus kompatibel ist,
gestaltet sich dagegen erheblich viel schwieriger und wird endlich die Aufgabe sein, die
im Folgenden bewiltigt werden will.

Das in diesem Sinn stichhaltige = Argument mochte ich  das
,Reihenfolgenargument’ nennen, wie es oben auch im Titel Erwédhnung gefunden hat,
der bereits das gesamte daraus folgende Programm vorwegnimmt. Denn das
Reihenfolgenargument bezieht sich auf die Kausalitit und bewirkt dabei in letzter
Konsequenz, ndmlich in Verbindung mit der ewigen Wiederkunft, eine ,Entrichtung
des Zeitpfeils’, womit gemeint ist, dass darin die durch das Ursache/Wirkung-Schema
vorgegebene Mechanik in der zeitlichen Abfolge, beziehungsweise Reihenfolge von
Vorher zu Nachher ausgesetzt wird. Dabei hort endlich die Welt auf, das jedenfalls soll
gezeigt werden, sich dem Menschen im zeitlichen Prozess zu entziehen, was zum Trost
iber den Solipsismus und vor allen Dingen zur Versohnung mit der Realitét fiihrt. Dies
ist freilich auch die Pointe der Wende vom Essentialismus zum ,Originalismus’, denn
die Wahrheit/Realitéit der Dinge liegt demnach nicht in einer Essenz, sondern besteht in
urspriinglicher Anwesenheit, beziehungsweise Pridsenz. Dass die Wahrheit/Realitit in
der Prisenz der Dinge liegt, diese philosophische Intuition ist freilich nicht vollig neu.
Bereits PLATONs Lehre der ,,Anamnesis* (vgl. PLATON, Phaidon, 72e-74a) kennt den
Gedanken des Ursprungs als Ziel einer Gedankenbewegung. Allerdings findet sich bei
NIETZSCHE diese Intuition mit einem ,prdsenztheoretischen Wahrheit-/Realitédtsbegriff’
hinterlegt, der verglichen mit dem referenz- und kohérenztheoretischen Modell

anschluss- und sozusagen auch wettbewerbsféhig ist.

338



Um nun endlich in die hier zu Grunde liegende Argumentation zu finden, sei an
drei schon bekannte Aspekte angekniipft, ndmlich an die Redeweisen erstens von einer
richtigen und einer falschen Kausalitdt, zweitens von einer horizontalen und einer
vertikalen Dimension der Zeit sowie drittens von der Topologie des Bewusstseins,
welche zwischen ,bewusst’, ,unbewusst’ und ,unterbewusst’ unterscheidet. Dies ldsst
sich in aller Kiirze auf einen Nenner bringen, indem man davon ausgeht, dass das
Reihenfolgenargument  zunidchst die irrtiimlich-unbewusste ~ Suggestion  der
Transzendentalphilosophie korrigiert (bewusst macht), die Bedingung rangiere wie eine
Ursache zeitlich vor und somit auch raumlich iiber der Moglichkeit. Im Folgenden wird
dieser Gedanke noch einmal kurz wiederholt. Sodann geht die Rekonstruktion darauf
ein, was dagegen die richtige Kausalitit ist, beziechungsweise was es mit der Alternative
zwischen einer richtigen und einer falschen Kausalititen in einer Philosophie auf sich
hat, die ins Unterbewusste jenseits von Gut und Bose strebt mit dem Ziel, das Schema
der Gegensitze zu iiberwinden (Stichwort: Reproduktion von Negation und
Disjunktion).

Zuerst zur NIETZSCHEschen Korrektur der falschen Kausalitét in der horizontalen
Dimension der Zeit. Im Grenzprojekt der Transzendentalphilosophie ist die Relation
zwischen dem Denkmoglichen und den gedachten Denkbedingungen durch das
rdumliche Verhiltnis von AuBen (Bedingung) und Innen (Moglichkeit) festgefiigt.
Dabei kann das Denken iiber das, wodurch es ermdéglicht wird, nicht hinaus. Nun macht
NIETZSCHE bewusst (Stichwort: Topologie des Bewusstseins), dass dabei das
Gleichsetzen der Bedingung mit dem AuBeren und der Moglichkeit mit dem Inneren
tatsdchlich auf eine versteckte Assoziation mit der Kausalititsrelation zwischen
Ursache und Wirkung zuriick geht — die Ermdglichung ist eine versteckte
Verursachung. Weil die Ursache in der Zeit immer vor der Wirkung rangiert, haben wir
es insgesamt mit einer Erweiterung des rdumlich préddestinierten Schemas der
Transzendentalphilosophie um die Zeitrelation von Vorher und Nachher sowie also
insgesamt mit einem ,Raum-Zeit-Komplex’ zu tun. NIETZSCHE erweitert das bewusste
rdumliche Problem um den bis dahin unbewussten Bereich der Zeit und zeigt dort, dass
die Trennung zwischen Erscheinung und Ding an sich auf einer Verwechslung von
Ursache und Wirkung, beziehungsweise auf einer daraus resultierenden verkehrten
Reihenfolge beruht, wobei er sich auf die faktische Abfolge von

Bewusstseinszustinden berufen kann.

339



Die entsprechende konzeptionelle Konstellation lédsst sich wie folgt veranschaulichen.
Grafik 1:

Raumliche Analogie Zeitliche Analogie
Aullen Bedingung Ursache  Vorher
Innen Moglichkeit | 4+ | Wirkung  Nachher

v

Nietzsches Assoziation des Raums mit der Zeit

Was ich hier darzustellen versucht habe, ist eine Metaanalogie zwischen wiederum
einer raumlichen und einer zeitlichen Binnenanalogie: Erstens, die rdumliche Relation
zwischen Innen und Auflen ist analog der logischen zwischen Bedingung und
Moglichkeit; zweitens, die zeitliche Relation zwischen Vorher und Nachher ist analog
der kausalen zwischen Ursache und Wirkung; drittens, NIETZSCHE zu Folge stehen
wiederum alle logischen Binnenanalogien in Metaanalogie zu den kausalen, mithin die
rdaumlichen zu den zeitlichen.

Durch NIETZSCHEs Korrektur der ,,anscheinenden Umkehrung in der Zeit* (GD,
Aph. 4; vgl. oben III./[E-I]) wird schlieBlich innerhalb der Metaanalogie die zeitliche
Binnenanalogie umgedreht, was die Stellen drei (Ursache/Wirkung) und vier
(Vorher/Nachher) betrifft. Daraus ergibt sich dann das folgende Bild (die Pfeile in
Grafik 2 markieren die Verdanderung im Vergleich zu Grafik 1). Grafik 2:

R Z

Aufien  Bedingung ,~ Wirkung _ Nachher -~

\

Innen Moglichkeit " | % Ursache Vorher <’

Das Reihenfolgenargument greift also in die zeitliche Binnenanalogie ein und wirkt
sich von da auf die raum-zeitliche Metaanalogie aus. Fragt sich sogleich: Warum dreht
sich damit nicht die gesamte Analogie um, wodurch alles beim Alten bliebe? Antwort:
Eine Analogie verbindet zwei Relationen bekanntlich nur iiber das Verhéltnis, wovon
die Gegenstinde der Relation selbst nicht betroffen sind. Nun wurde an der zeitlichen
Relation selbst nichts gedndert, sondern nur sozusagen eine Auswechslung der
Gegenstdnde vorgenommen. Diese Umdrehung der transzendentalen Verwechslung
von Ursache und Wirkung innerhalb der zeitlichen Binnenanalogie hat also keine
Auswirkungen auf die Anordnung der Gegenstinde in der riumlichen Binnenanalogie,
sehr wohl aber auf das Verhiltnis zwischen Raum und Zeit auf Ebene der
Metaanalogie. Konkret: Die rdumliche Argumentation der Transzendentalphilosophie
bleibt als solche erhalten, wird aber mit einer neu angeordneten Zeitrelation assoziiert.
Das Ergebnis ist endlich, dass dieser Analogieschluss auf der rdumlichen Seite

genau der fiir den relativistischen Holismus typischen Integration ex post entspricht.

340



Ihres Ursachencharakters enthoben, verlieren die Pridsuppositionen den exklusiven
transzendentalen Rang und werden als bloBe Wirkungen des Denkens sozusagen
wieder normalisiert, beziehungsweise re-integriert. Was ist geschehen? Erst setzt das
transzendentale Denken seine Ursache im Nachhinein nach AufBlen, dann integriert sich
das relativistische Denken diese Ursache wiederum in zeitlicher Umdrehung ex post.
Die Korrektur der dem Raum assoziierten verkehrten Kausalitit miindet also in ein
geschlossen operierendes Ganzes ohne AuBeres, das als struktureller Solipsismus
extrem nihilismusanfillig ist. Ein Beispiel ist der so genannte Perspektivismus: Das
perspektivische Denken erzeugt gedachte Perspektiven unter die alles féllt, wovon man
noch sagen wollte, es verursachte das perspektivische Denken von Auf3en.

Soweit der oben bereits in Abschnitt IV./1.2 angedeutete Schritt weg von der
Methode des transzendentalen Prisuppositionierens (Stichwort: Umdrehung). Ebenda
haben wir auch festgehalten, dass die bloB negative Korrektur aber noch keine positive
Alternative vorstellt (Stichwort: Herausdrehung). Bleibt also die Frage nach der
richtigen Kausalitit, die sich in Anlehnung an die anfangs gemachten Ausfiihrungen
freilich im Ubergang von der horizontalen in die vertikale Dimension der Zeit ergibt.
Denken wir, um diesen entscheidenden Schritt nachzuvollziehen, noch einmal an die
tatsdchliche Abfolge von Bewusstseinszustinden: Sobald, nachdem oder ab dem
Zeitpunkt, da sich der Mensch einer Tatsache bewusst geworden ist, kann das Denken
nicht mehr zur vorgingigen Realitit zuriick. Diese geht dem in der
Transzendentalphilosophie nur rdaumlich konzipierten Bewusstsein, das sich immer
selbst als Anfang setzen muss, als vollig duBerlich verloren. Um sozusagen die
Verzogerung des Bewusstseins gegeniiber dem Unterbewusstsein und also der Natur
(Wahrheit/Realitiit), wenn auch nur fiir einem Augenblick, aussetzen zu lassen, miisste
man sich iiber den linearen Verlauf der Zeit von der Vergangenheit in die Zukunft
hinwegsetzen konnen.

Die Schwierigkeit besteht nun darin, dass die lineare Abfolge der Zeit an die
Kausalititsrelation von Ursache und Wirkung gebunden ist — sprich: Vorher verursacht
Nachher. Die Uberwindung der Kausalitiit ist demnach gleichbedeutend der eingangs
schon angesprochenen Entrichtung des Zeitpfeils. Was zunichst wie barer Unsinn
klingt, erlangt einige Plausibilitit, wenn man sich vergegenwirtigt, dass die Kausalitéit
und damit verbunden die lineare Richtung der Zeit nur eine spezifisch menschliche
Anschauungsform ist — wir befinden uns hier im (ultimativ-final) AuBersten der
begrifflich-reflexiven Spekulation —, die am Ende dafiir sorgt, dass in unserem Bild der
Berg niemals von oben und unten zugleich in den Blick kommen kann (Stichwort:
Jenseits der Gegensitze). Aullerdem sei an F'W, Aph. 374 erinnert, wo das Problem, um
die Ecken des bewussten Denkens zu schauen, von Nietzsche an der Frage fest gemacht
wird, ob es Wesen gibt, welche ,.die Zeit zuriick oder abwechselnd vorwirts und
riickwirts empfinden konnen* (Aph. 374, FW; vgl. KSA, 3, FW, 626 f.; vgl. oben

341



III./[E-I]). Es bleibt also dabei: LieB3e sich der zeitliche Abstand zwischen Realitdt und
denkerischer Rekonstruktion (Stichwort: Wende vom Essentialismus zum
Originalismus), wenn auch nicht endgiiltig schlieBen, so doch wenigstens punktuell
aussetzen, wire der Weg bereitet fiir die von Nietzsche in JGB und GD immer wieder
angekiindigte Erforschung des Unterbewusstseins. Vorausgesetzt freilich, dass sich mit
der Richtung der Zeit auch die ,,Richtung des Lebens* (ebd.) insgesamt @ndern wiirde.

Was endlich ist unter der Tiefe als einer alternativen, ndmlich vertikalen
zeitlichen Richtung jenseits der Kausalitit genau zu verstehen? Im bisher bemiihten
Bild verlduft die kausale Zeit auf einer horizontalen Linie — gleichsam den Berg
bidirektional hinauf und hinunter —, weshalb der Weg in die Tiefe einer vertikalen
Tendenz folgen miisste. Nun konnen wir uns die Kausalitit zeitlich nicht so ohne
weiteres anders als vertikal denken, aber es konnen sich, zumindest nach NIETZSCHE,
zwel Phidnomene anders als kausal zu einander verhalten. Eine Skizze von dieser
Realitit, wo es gemill Aphorismus 21, JGB keine Kausalitit gibt (,,Im ,An-sich’ giebt
es nichts von ,Causal-Verbinde’, [...] da folgt nicht ,die Wirkung auf die Ursache’*;
vgl. 5, 36, 4 ff.) deutet NIETZSCHE ebenda in dem darauf folgenden Aphorismus 22 an,
derzufolge ,,jede Macht in jedem Augenblicke ihre letzte Consequenz zieht* (vgl. 5, 37,
30 f.). Hier wird nicht nur diese oder jene Reihenfolge von Ursache und Wirkung, bei
der Mal das Bewusstsein die Welt, mal das Bewusstsein sich selbst verursacht, sondern
die Kausalitdt selbst und damit die Verbindung von zwei Tatsachen zu einer linear
gerichteten Zeitreihe in Frage gestellt. Nicht umsonst stellt schlieBlich auch die
Uberschrift des Aphorismus 4 aus GD ,Irrthum der imagindren Ursachen (vgl. oben
III./[E-I]) die Existenz von Ursachen iiberhaupt in Frage.

Diese Gedankenbewegung verfolgt also, ankniipfend an das nunmehr am
Unterbewusstsein orientierte Bewusstsein (Stichwort: topologische Orientierung), den
Pfad der Verinnerlichung weiter (Stichwort: iterative Erkenntnis), dndert aber noch
einmal die Orientierung, indem sie die kausale Linie verldsst, auf der sie sich bisher
bewegt hatte. Sobald diese Linie in Richtung der vertikalen Tiefe verlassen wurde,
gelangt es in ein indifferentes Geschehen-So-und-So, wobei gleichsam alle Momente
chaotisch auseinanderstreben und dadurch vorerst jeglicher linearen Hierarchie
enthoben werden. Was wird dadurch argumentativ erreicht? Sollte sich der horizontale,
beziehungsweise bidirektional-lineare Zeitpfeil tatsdchlich in der genannten Weise
entrichten lassen, dann wiirde sich dies auch auf alle raumlichen Relationen auswirken
und dadurch eventuell das dem Realititsbezug im Wege stehende Problem der
Isolierung des perspektivischen Bewusstseins gelost werden konnen.

Hier greift nun endlich das Theorem der ewigen Wiederkunft: Geht man
ungeachtet der diesbeziiglich moglichen Interpretationsvielfalt in Anlehnung etwa an
KLOSSOWSKI (vgl. oben IL./2.1) davon aus, dass aus der geschlossenen Ziellosigkeit

alles Geschehens vorerst eine Singularisierung aller Momente folgt, wobei dadurch

342



zuletzt natiirlich auch die Entitdt des Moments nicht unangetastet bliebe, giibe es keine
Ursachen oder Wirkungen mehr, sondern nur noch eine Pluralitdt von ,Geschehnissen-
so-und-so’. Die kausale Zeitrelation von Ursache/Vorher-Wirkung/Nachher wird dann
indifferent. Was das fiir den Raum-Zeit-Komplex bedeutet, ldsst sich grafisch wie folgt
veranschaulichen (die Pfeile in Grafik 3 markieren die Ubertragung des Verhiltnisses

aus der zeitlichen Analogie in die rdumliche). Grafik 3:

R z
e Aufien  Bedingung < So Jetzt
> Innen Moglichkeit < So Jetzt

Die zeitliche Binnenanalogie wird nach dem Vorbild eines Geschehens-so-und-so, wo
also keine Kausalitdt mehr herrscht, gleich/indifferent gestellt (So/So). Damit wird im
Gegensatz zum Reihenfolgenargument erster Instanz nicht nur die Relation korrigiert,
sondern auch in ihr etwas an den Gegenstidnden und damit diese selbst gedndert: Aus
der Differenz zwischen Vorher und Nachher wird die Indifferenz von ,So und So’.
Diese Gleichstellung sorgt in der zeitlichen Binnenanalogie fiir eine Entrichtung des
linearen Zeitpfeils (Vorher/Nachher wird zu Jetzt/Jetzt). Dies wirkt sich iiber die
Metaanalogie wiederum auf die ersten beiden Raumstellen aus. Auch hier iibertragt
sich dabei nur die Identitit der Verhiltnisse, wodurch das AuBere zwar das AuBere und
das Innere das Innere bleiben. Das dazwischen bestehende Verhiltnis ist dann aber
Indifferenz, wodurch die Moglichkeit eines Ubergangs zwischen Innen und AufBen
realisiert wird.

Dies ist natiirlich nur ein argumentativer Zug. Dadurch kann die Pridsenz der
Realitdt oder in unserem Bild das Sehen des ganzen Berges nicht auf Dauer gestellt
werden, als ob wir damit auf einmal aufhorten, perspektivisch zu sehen, und die
strukturell-solipsistische Isolierung des Menschen ein fiir alle Mal abstreifen konnten.
Aber es wird dadurch eine argumentative Konstellation ausgewiesen, die zumindest
formal nachvollziehbar macht, dass alle rdaumlichen Differenzen und somit auch die
besagte Isolierung auf dem Grunde der indifferenten Zeit durchlidssig werden. Das hier
geltend gemachte Reihenfolgenargument wurde aus NIETZSCHEs Philosophie mittels
maximaler konzeptioneller Abstraktion gewissermallen extrahiert und ist als blofle
Formalitdt nur bedingt wirksam. Lidsst man sich aber auf den iterativen, topologisch
orientierten Erkenntnisprozess ein und verinnerlicht den Wiederkunftsgedanken, wie
ihn NIETZSCHE vor allem in Za dargestellt hat, dann erfdhrt man in der daraus sich
ergebenden Pointe tatsdchlich eine punktuelle Umwendung des Blicks und lernt die
Priasenz der Realitidt gewissermaBlen momentan zu sehen — das meint, ,sich in die

Realitit hineinversetzen’.

343



3.3
Die Pointe des Zielkonflikts:

Komplexe Verweisung ohne Evidenztransfer

Wenn man der Rekonstruktion bis hierher gefolgt ist, miisste sich folgender Einwand
aufdriangen: In der horizontalen Zeit gibt es zwei Arten von Kausalitédt, ndmlich die
falsche, die der Methode des transzendentalen Prdsuppositionierens entspricht, und
deren Korrektur, die durch die relativistische Integration ex post erfolgt. Wenn nun die
vertikale Dimension der Zeit in das ganz Andere, beziehungsweise in das andere Ganze
fiihrt, dann kann darin nicht die richtige Kausalitit gesehen werden, denn mit dem
Wechsel in die vertikale Dimension der Zeit miisste sozusagen dieselbe ganz vom
Geschehen abfallen, das die Realitédt ist. Die Suche nach einer richtigen Kausalitit,
wobei eigentlich die Welt das Bewusstsein verursachen miisste, fiihrt also in letzter
Konsequenz dazu, dass es gar keine Kausalitdt gibt. Vermeintlich ein Paradox. Das
allerdings nur, wenn man den spezifisch prozessualen Charakter der Argumentation
und damit die topologische Orientierung des iterativen Erkenntnisprozesses au3er Acht
lasst. Oder einfacher: Die Paradoxie ldsst sich entschirfen, wenn man beriicksichtigt,
dass NIETZSCHEs prédsenztheoretischer Wahrheits-/Realititsbegriff, auf den der
Zielkonflikt zwischen Immanenz und Differenz hinausléduft, eine iiberkomplexe Pointe
aufweist.

Wie wir es also schon in Bezug auf die Redlichkeit als Prinzipiensparsamkeit und
den Willen zur Macht als physiologischen Reduktionismus gesehen haben (vgl. oben
IIL./[E-1V], so wird auch hier der Methodenpfad der konzeptionellen Dialektik am Ende
zum ,,Unsinn® (Aph. 36, JGB) und kehrt sich gegen sich selbst. Das Ergebnis der Kritik
der Kausalitit ist, dass eine falsche Kausalitit fiir wahr gehalten wurde, die Pointe, dass
es gar keine Kausalitit gibt. Fiir diese eigentiimliche Ambivalenz zwischen Kritik und
Desavouierung, die sich allzu leicht als Widerspruch missverstehen lésst, ist
NIETZSCHE geradezu beriichtigt. Gemeinhin ist im Sinne dieser Ambivalenz freilich
das Diktum bekannter, dass es in Wahrheit keine Wahrheit gebe. Nun tdte man solchen,
die darauf insistieren, dass es sich dabei um einen Widerspruch handle, Unrecht, wenn
man dies einfach nur als Missverstindnis abtite. Vielmehr ist es ein notwendiges
Missverstiandnis, denn nur mit dieser Art Auffassung stellt man sich dem Zielkonflikt
und findet Zugang zur Gedankenbewegung der konzeptionellen Dialektik. Am Ende
braucht es aber mehr als nur den Verweis auf eine topologisch orientierte, iterative
Erkenntnis, die in einen prisenztheoretischen Wahrheitsbegriff miindet. Denn zwischen
den beiden Wahrheiten, von denen in NIETZSCHEs beriihmtem Diktum die Rede ist,
besteht ein Konfrontationsmoment, insofern jede fiir sich Anspruch auf absolute

Geltung hat. Will sagen, die eine Wahrheit/Realitit kann die andere nicht einfach

344



ersetzen, sondern setzt sich zu dieser in eine komplexe Relation, die durchaus als
Anwesenheit und Abwesenheit im Sinne DERRIDAs (vgl. oben II/1 und 2.1)
angesprochen werden kann. Dies bedarf allerdings eines Kompromisses, der
argumentativ dem Zielkonflikt vollauf gerecht wird, insofern dabei die Wahrheit des
Solipsismus (Immanenz) und die Notwendigkeit des Realitdtsbezugs (Differenz)
addquat gewiirdigt werden.

Im Folgenden sei dieses Argument, das im Titel dieses Abschnitts mit dem
Stichwort der ,komplexen Verweisung ohne Evidenztransfer’ angesprochen wurde,
zundchst ausgefithrt und dann noch einmal in das NIETZSCHEsche
Philosophieverstiandnis eingefiigt: Was in den Gang der konzeptionellen Dialektik
fiihrt, ist der Konflikt zwischen der Aufgegebenheit des Ganzen und der damit
einhergehenden Tatsache, dass nur durch Differenzen Sinn gestiftet werden kann. Weil
also das Ganze tendenziell indifferent ist, die Ressource Sinn aber notwendig mit der
Setzung von Differenzen einhergeht, lauft der Mensch Gefahr, in einen pessimistischen
Nihilismus zu verfallen, sei es durch die Orientierung an deminuierenden Illusionen
(Stichwort: Dualismus vs. Monismus), sei es in Form eines narzisstischen Selbstbezugs
(Stichwort: strukturell-solipsistischer Holismus). Daraus folgt: Am Ende diirfte nicht
gegen die hypothetische Wahrheit/Realitdt des Solipsismus (Stichwort: Faktizitéit des
Integrationsmechanismus ex post) verstoBen werden, weil dadurch das Immanenzgebot
verletzt wiirde und man in eine der beiden anfinglichen Illusionen des transzendentalen
Présuppositionierens zurlickfallen wiirde (Stichwort: Re-Entry-Falle), und trotzdem
miisste zudem das Differenzdesiderat erfiillt werden, weil dieses begrifflich-reflexiv
ultimative und finale, innerhalb der Spekulationsparameter Raum und Zeit eingeholte
Ganze sonst sinnlos wire. Dies ist die maximale Zuspitzung des Zielkonflikts.

Nun ldsst sich dieser Zielkonflikt in der Anordnung des Raum-Zeit-Komplexes
am Ende der konzeptionellen Dialektik tatsdchlich wie folgt entschirfen: Die
Indifferenz der Zeit wirkt sich nur auf das Verhiltnis zwischen Innen und Aullen aus,
nicht aber auf die Differenz der Gegenstidnde selbst. Aus Grafik 3 (vgl. oben 1V./3.2)
geht demgemil hervor, dass das rdumliche Ganze, das selbst noch in der Figur ,Innen
ohne AufBlen’ auf die Aufrechterhaltung der Differenz zwischen Innen und AufBen
angewiesen ist, bestehen bleibt, wihrend die solipsistische Isolierung in der rdumlichen
Relation tiber den Umweg der Zeit zumindest momentan ausgesetzt wird. Dass man in
der Zeit zur unterbewussten Realitit zuriick kann, bleibt dabei nichts desto trotz voll
und ganz mit dem Umstand vereinbar, dass das bewusste Denken als Raum
perspektivisch in sich eingeschlossen ist. Im Ergebnis bleibt also der Solipsismus eine
(rdumliche) Wahrheit/Realitit und eine weitere Wahrheit/Realitit im Sinne
urspriinglicher Authentizitit, wenn auch ganz anders, trotzdem (zeitlich) erreichbar.

Die Redeweise von einer komplexen Verweisung ohne Evidenztransfer meint

also, dass die pridsenztheoretische Wahrheit/Realitit, die der Akteur vermittelt durch

345



den Wiederkunftsgedanken und somit jenseits kausaler Entzogenheit einfach nur
schaut, zwar in Relation, nicht mehr aber in Konkurrenz zu dem referenz-,
beziehungsweise kohdrenztheoretischen Wahrheits-/Realitédtsbegriff steht. Sprich: Das
eingangs erwihnte konfrontative Moment wird durch den Wiederkunftsgedanken von
disjunktiver Konkurrenz auf eine verweisende Relation umgestellt. Wiirde die
prasenztheoretische =~ Wahrheit/Realitdt die referenz- und kohédrenztheoretische
Wahrheit/Realitidt aufheben kénnen und dabei seine iiberkomplexe Evidenz auf das
begrifflich-reflexive =~ Wahrheitsdesiderat iibertragen, dann wire NIETZSCHEs
Philosophie tatsdchlich nur eine weitere FuBnote des Platonismus (HEIDEGGER).
Gerade weil aber kein Evidenztransfer stattfindet und also kein neuer Gott, keine neue
Wahrheit und auch kein neues An-Sich etabliert werden, sondern die Herausdrehung in
das andere Ganze realisiert wird, ohne dabei diese Welt aufgeben zu miissen, steht
NIETZSCHEs Denken vollig souverdn da. Ein Souverinitit, die freilich keiner anderen
Philosophie leichtfertig abgesprochen werden kann, sofern der echte PLATON und/oder
der echte KANT hier gar nicht gebithrend in Betracht gekommen sind. Was die
verschiedenen sich auf NIETZSCHE berufenden modernen, spidtmodernen und
postmodernen Schulen angeht, so hat es meiner Meinung nach keine einzige,
BORNEDAL ausgenommen, zu einem Bewusstsein fiir diese eigentliche Pointe gebracht.

Fragt sich freilich, wie schon in Bezug auf das Reihenfolgenargument, ob die
Rekonstruktion die Idee der komplexen Verweisung in Anbetracht des textlichen
Befunds nicht zu weit herholt. Hier sei vor allem auf die Ausfithrungen in Bezug auf
EH, beziehungsweise das hierarchische Komplexititsgefiige verwiesen, in die sich der
Kompromiss zwischen zwei 1m  Zielkonflikt aufeinander verweisender
Wahrheiten/Realitdten nahtlos einfiigt. Es entspricht ndmlich der Typus des Menschen
dem Topos des Antagonismus zwischen Dualismus und Monismus, der Typus des
Kiinstlers dem relativistischen Holismus, nicht im Sinne eines strukturellen
Solipsismus, sondern eines Oszillationsrandes, und endlich der Typus des
Philosophengottes dem Topos des iiberkomplexen anderen Ganzen. Dementsprechend
ist der Kiinstler derjenige, der die Illusionen schafft, in der die Menschen leben, wozu
er selbst die Freiheit des unreflektierten relativistischen Holismus genieft, freilich ohne
es zu wissen. Denn wenn er es wiisste, wiirde er mit einer Wahrheit/Realitit
konfrontiert, die in die Isolation des strukturellen Solipsismus fiihrt. Die Faktizitit
dieser genuinen Umrandung der Dimension des Menschlichen respektive Kiinstlichen
fithrt entweder dazu, dass einer von Natur aus die Kraft hat, sich auch noch dariiber
hinwegzusetzen, oder aber daran scheitert und zu Grunde geht. Beides, die positive und
negative  Selektion,  ist  integraler = Bestandteil @~ des  NIETZSCHEschen
Philosophieverstiandnisses als Zucht und Ziichtung. In Hénden hilt diese Selektion
zuletzt allerdings der dionysische Philosophengott, den seine Weisheit abseits stellt und

einen Zugang zu Authentizitdt vermittelt, zu dem alles Menschliche, beziehungsweise

346



Kiinstliche in Relation steht. Im Sinne der komplexen Verweisung ohne
Evidenztransfer wissen weder die Menschen noch die Kiinstler etwas vom Philosophen,
denn sie kennen ihn auf Grund eines Kkliiglichen Spiels der Masken (Stichwort:
Weisheit/Klugheit) nur vermittelt.

Wenn der Philosoph trotzdem direkt mit den Menschen kommunizieren wollte,
dies ist eine uralte Intuition, wiirde dies notwendig scheitern, was uns noch einmal zu
der Unterscheidung zwischen Exoterik und Esoterik bringt. Denn der Unterschied
zwischen Sprechen und Schweigen, beziehungsweise Sagen und Zeigen ist nicht nur
willkiirlich. Das heifit, zum Teil beruht das Spiel der Masken auf inszenatorischem
Kalkiil, dieses Kalkiil allerdings ist Ausdruck der Natur des Philosophen und als
solches eben auch eine Maske. In diesem Sinne sprachen wir ja bereits in Bezug auf
Aphorismus 40, JGB von einer willkiirlichen und einer natiirlichen Maske (vgl. oben
II./2.2.5.1). Das inszenatorische Kalkiil entspricht der neinsagenden Exoterik, die den
Leser/Akteur bei seinen (platonistischen) Vorurteilen abholt, um ihn dann in Richtung
des physiologischen Monismus umzudrehen, das heiBit, auf den Pfad der
Verinnerlichung zu locken, welche letzten Endes iiber den Wiederkunftsgedanken zur
tiberkomplexen Authentizitdt fithrt. Die Ergédnzung des Willens zur Macht um die
ewige Wiederkunft des Gleichen fiihrt dabei aber nicht einfach nur von einer auf die
Massen abzielenden Exoterik zu einer fiir die Wenigen bestimmten Esoterik. Vielmehr
ist NIETZSCHEs jasagende Philosophie in Biichern ein exoterisch-esoterischer
Grenzgang (Stichwort: Oszillationsrand), der in Richtung einer esoterischen Intimitét
iiber sich selbst hinaus verweist, die sich der Artikulation in Biichern entzieht.

Zuletzt stimmt dies alles auch mit unserer Redeweise von Differenz und
Indifferenz zusammen. Demzufolge ist Differenz der fundamentale Begriff, hinter den
keine begrifflich-reflexive Operation zuriick kann: Mit dem Setzen einer Differenz
beginnt die Philosophie im Dualismus, dann tritt der Monismus dazu in einen
Antagonismus, was insgesamt wiederum durch das Faktum konterkariert wird, dass all
das nichts als Differenz sei. Am Ende allerdings, wo das Spiel der Differenz
selbstreferenziell und sozusagen radikal immanent wird, verweist es iiber sich hinaus.
Oder sagen wir besser, sonst konnte man es missverstehen, dass es durch den Bezug auf
sich selbst zugleich auch sozusagen unter, beziehungsweise in sich hinein verweist.
Andernfalls stagniert es und féllt so dem pessimistischen Nihilismus anheim. Die
unsichtbare Projektionsflidche, vor der sich dieser Prozess abspielt und am Ende zu sich
selbst findet, kann auf Grund ihrer Entzogenheit begrifflich-reflexiv freilich nur als
Indifferenz angesprochen werden. Dies allerdings nur in Verbindung mit dem
Wiederkunftsgedanken, sonst wiirde aus der darin enthaltenen Negativitit sofort ein
,An-Sich’ oder eine nihilistische Isolation resultieren. Indifferenz ist dann nicht

lediglich eine Negation der Differenz und also eine Reproduktion der Disjunktion,

347



sondern eine Bejahung nicht nur im Sinne eines emphatischen Affekts, sondern vor
allem im Sinne der damit verbundenen Individualisierung jedes Moments.

Die Indifferenz eines Moments bedeutet dabei also nicht, dass alle Momente im
nivellierenden Sinn gleich sind, sondern im Gegenteil, dass man keinen Moment mit
dem anderen vergleichen kann. Wir sagen wohlgemerkt konnen und nicht diirfen
(Stichwort: Faktizitdat/Hypothetizitit), denn durch die kausalititskritische Entrichtung
des Zeitpfeils gibt es keine Verbindung mehr zwischen den einzelnen Momenten, auf
deren Grundlage man dieselben vergleichen konnte. Die Wahrheit/Realitit des
Moments erschliet sich dementsprechend in seiner indifferenten Selbstprdasenz. Diese
Pridsenz der Natur hat zwar keine unmittelbare Bedeutung fiir das, was in Bezug auf den
Menschen wahr/real ist, insofern kénnte man NIETZSCHE als Epikureer verstehen, ist
aber in der Intuition, dass all diese Wahrheiten und Realititen nur solche fiir den
Menschen sind, permanent allgegenwirtig. Eine Machtfiille, wenn man den Topos

personalisiert, die in der Tradition nur von Gott bekannt ist.

348



,Mag das Eine nun sein oder nicht sein, so ist es selbst
und das Andere, wie es sich zeigt, sowohl im Verhiltnis
zu sich selbst wie zueinander alles auf alle Weise und ist
es auch wieder nicht, und erscheint als alles dies und
erscheint auch wieder nicht so.*!%*

PLATON

,Alles, was tief ist, liebt die Maske; die allertiefsten
Dinge haben sogar einen Hass auf Bild und Gleichniss.
Sollte nicht erst der Gegensatz die rechte Verkleidung
sein, in der die Scham eines Gottes einhergienge? Eine
fragwiirdige Frage: es wire wunderlich, wenn nicht
irgend ein Mystiker schon dergleichen bei sich gewagt
hiitte. '

NIETZSCHE

,,Die transzendentale Dialektik wird also sich damit
begniigen, den  Schein transzendenter  Urteile
aufzudecken, und zugleich zu verhiiten, dass er nicht
betriege; dal er aber auch (wie der logische Schein) sogar
verschwinde, und ein Schein zu sein aufhore, das kann sie
niemals bewerkstelligen. Denn wir haben es mit einer
natiirlichen und unvermeidlichen Illusion zu tun [.. .].“105

KANT

,Der Solipsist flattert und flattert in der Fliegenglocke,
stoft sich an den Winden, flattert weiter. Wie ist er zur
Ruhe zu bringen?*'

WITTGENSTEIN

Schluss

In den vorliegenden Untersuchungen sahen wir, dass NIETZSCHEs Philosophie intensiv
von der auf Mensch und Menschheit fixierten Frage nach dem Ganzen und seinen
Grenzen durchdrungen ist. Alle wesentlichen Aspekte sind damit direkt oder indirekt
verbunden: Die an KANT und die gesamte methodische Tradition des
transzendentalphilosophischen Priasuppositionierens ankniipfende Konzentration auf ein
rdumlich isoliertes und dadurch nihilismusgefihrdetes Denken ebenso wie die
thematische, dramaturgische und konzeptionelle Organisation des Gesamtwerks

zwischen Esoterik und Exoterik, beziehungsweise begrifflich-reflexiver Theorie und

103 PLATON, Parmenides, 166.

% NIETZSCHE, KSA, 5, JGB, 57.

195 KANT, KV, B 354.

1% WITTGENSTEIN, Aufzeichnungen, 76.

349



tiberkomplexer Praxis. Aus dem Begriff der Grenze entnahmen wir eine raum-zeitliche
Grammatik, die zuletzt (Stichwort: ultimativ und final) an den Oszillationsrand des
Sagen/Zeigen-Komplexes gefiihrt hat, und nachzuweisen geeignet erschien, die genaue
argumentative Mechanik der Befreiung des Geistes aus dem narzisstischen Selbstbezug
zu rekonstruieren. Endlich zog exakt dieses solipsistische Denken einen Schluss gegen
sich selbst und eroffnete dadurch wieder die Moglichkeit eines unverstellten Blicks auf
die Prisenz der Natur. Dies freilich nicht so, als ob durch die Moglichkeit eines solchen
Blicks die jeder bewussten Reflexion inhédrierende Verzogerung des Realitdtsbezugs,
welche dieselbe dem Menschen als dulleres ,An-Sich’ entzogen erscheinen lisst, als ein
fiir alle mal tiberwunden angesehen werden konnte. Dann namlich wiirde sich jeder Akt
des begrifflichen Reflektierens von vornherein ausschlieen, jede Art der Differenz
geloscht und der Mensch in der Indifferenz der Natur aufgehen. Allerdings konnte dem
in der Erkenntnistheorie obligatorisch gewordenen Realititspessimismus die Natur als
iiberkomplexes Korelativ assoziiert werden, wodurch dem Menschen ein wenn auch
verstellter so doch fiir Wenige durchaus realisierbarer Ausblick aus dem solipsistischen
Selbstbezug gewiesen wurde. Dieser Ausblick und Ausweg aus dem Problem der
Tradition, und kein von einem Bruch gezeichnetes radikales Alternativprogramm zu
derselben, ist die historische Leistung der NIETZSCHEschen Philosophie.

[1] Sich dies vor Augen zu fiihren, war die theoretische Forschung lange Zeit gehemmt,
deren Blick nahezu dogmatisch auf mogliche Fassungen des relativistischen Holismus
fixiert war. Es war die dabei vorherrschende Annahme, NIETZSCHEs Philosophie
miindet in ein allumfassendes, selbstreferenzielles Geschehen der Interpretationen/
Perspektiven/Fiktionen/Symbole etc., das mit der Realitit in einer unaufhebbaren
Weise zusammenfillt. Weiteres Hinterfragen ist angeblich unmdglich, erscheint
dagegen bei genauerem Hinsehen, dies ist der Vorwurf, aber doch bloB3 verboten. Die
fithrt zum Unterschied zwischen Hypothetizitit und Faktizitit sowie zu der spezifischen
Eigenart der NIETZSCHEschen Grenzkonzeption. Ein beliebtes Argument fiir den mit
der Realitit zusammenfallenden relativistischen Holismus lautet namlich, dass man an
einer bestimmten Stelle einfach zu Fragen authoren und sich mit dem Sosein der Dinge
abfinden miisse. Sprich: Die philosophische Suche nach Wahrheit selbst ist das
Problem und muss dem Menschen zunichst griindlich ausgetrieben werden. Denn
solange die Dinge hinter-fragt werden, so die #ngstliche Uberlegung, wird es immer
wieder zu irgendwelchen Hinter-welten kommen. Also lieber nicht mehr fragen, wie
und warum der relativistische Holismus und die Realitét in Eins fallen.

In diesem Sinn sagt etwa ABEL fiir NIETZSCHE in Anlehnung an WITTGENSTEIN,
dass es das grofle Ritsel nicht gebe (,,das groBe Ritsel giebt es nicht*; vgl. ABEL, 1984,
103 f.). Das wird dann oft so dargestellt, als ob man, wenn man mit NIETZSCHE ans

AuBerste gegangen ist, nicht mehr weiter fragen kann, was glatter Unsinn ist, denn

350



wenn man nicht mehr fragen kann, dann kann man es eben nicht mehr und braucht
deshalb auch nicht seinen Appetit nach Antworten zu ziigeln. Im Gegenteil: Wir haben
gesehen, dass sich gerade im ultimativen und finalen Stadium der konzeptionellen
Dialektik, dem besagten relativistischen Holismus, die Frage nach Innen und Auflen in
besonders zugespitzter Form aufdringt.

Mit welcher Begriindung soll man just an einer bestimmten Stelle aufhoren,
Fragen zu stellen? Stark vereinfacht lautet die leichtfertige Antwort: ,Wenn man eine
Frage einmal angenommen, iiberdacht und irgendwann auch einmal durchdacht hat,
womit das Denken endlich auf einer anderen Ebene wdre, dann konne/diirfe man auf
dieser neuen Ebene nicht wieder mit den alten Schemata operieren. In der
konzeptionellen Dialektik konne/diirfe man weiterhin den Holismus nicht mehr mit dem
Dualismus konfrontieren, da dieser ja bereits im Monismus iiberdacht worden sei.’
Selbst wenn dieses Argument einleuchtend und eigentlich nicht falsch ist, so stellt sich
doch immer noch die Frage, woher die Versuchung kommt, auch da noch weiter zu
fragen, wo sich gar keine Fragen mehr stellen. KANT hat diese Versuchung den
»transzendentalen Schein® (vgl. KrV, B 354.) genannt und dariiber gesagt, dass dies
eine unvermeidliche Tduschung ist, die man niemals vermeiden kann, sondern sich blof3
immer wieder dariiber aufkldren muss. WITTGENSTEIN hat die Grenzen der Sprache mit
einem ,,Fliegenglas® (vgl. ders., Aufzeichnungen, 76) verglichen, an dem sich der
dagegen anflatternde Solipsist die berithmten, in einem anderen Zusammenhang
gedusserten, ,,Beulen* (vgl. ders., Philosophische Untersuchungen, Nr. 119)107 holt.
Auch damit ist nichts wesentlich anders gemeint als: Der Mensch kann nicht iiber seine
Grenzen hinweg und kann doch nicht anders, als es zu versuchen.

Konzentrieren wir uns nun auf diese Vorstellung, dass es im Denken einen
Punkt gibt, an dem es selbst an ein Ende gekommen sein miisste und doch die
Versuchung nicht getilgt ist, dariiber hinaus zu gehen. Ubertragen wir diesen Gedanken
auf das Problem des Ganzen: Wenn das Denken ganz, das heiflt in sich erschopft ist,
dann ist es an sein Ende gekommen und darf in diesem spiten Stadium nicht mehr mit
schon lidngst gelosten Problemen behelligt werden. Als ein solches ist zunédchst auch die
Frage nach dem Verhiltnis zwischen Innen und AuBlen anzusehen. ,Wenn wir das
Ganze erst einmal in der Hand haben, dann verstehen wir von selbst, dass es kein
Auperes mehr hat und eben nur Inneres ist’, so lautet das zwar nicht falsche, aber
durchaus verkiirzte Kalkiil des Enthaltungsgebots. Dieses Ganze ist bei den meisten
NIETZSCHE-Interpreten die Konzeption des holistischen Relativismus. Sei dieselbe
durch den Begriff Interpretation/Perspektive/Fiktion/Symbol etc. prazisiert, ist
belanglos. Sehen wir uns diese Stelle genauer an: Die Umdrehung des transzendentalen

Présuppositionierens fiihrt tiber den Mechanismus der Integration ex post in den

197 119. Die Ergebnisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines schlichten Unsinns und
Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat. Sie, die Beulen,
lassen uns den Wert jener Entdeckung erkennen.*

351



relativistischen Holismus. Konzeptionell ausgedriickt wird jedes AuBere im Nachhinein
zum Inneren. Sagt man ,Alles ist Fiktion’ und jemand wendet ein — wie sinngemif in
Aph. 34, JGB —,Zur Fiktion gehort ein Urheber’, dann lautet die Antwort sogleich
,Auch der Urheber ist Fiktion!’. Oder abstrakter: Sagt man ,Alles ist Inneres’ und
jemand wendet ein ,Zum Inneren gehort das AuBere’, dann lautet die Antwort sogleich
,Auch das AuBere ist Inneres!’.

Zugegeben: Das Argument ist stark und legt nahe, dass es tatsdchlich nur eine
Fiktion ohne Urheber, beziehungsweise ein Inneres ohne AuBeres gebe. Allerdings hat
es damit nur sein Bewenden, wenn man authort, immer wieder den seiner Moglichkeit
nach untilgbaren Versuch zu unternehmen, einen Urheber respektive das AuBere
auszumachen. Dies ldsst sich nun schlechterdings nicht unterbinden, daher die offene
Frage WITTGENSTEINs wie der Solipsist zur Ruhe zu bringen sei, denn durch die
Integration ex post wird zwar immer wieder das Problem zwischen Innen und Auflen
gelost, es wird aber nicht ein fiir alle mal aus der Welt geschafft, sondern stellt sich
immer wieder aufs Neue. Es ist eben seiner Moglichkeit nach untilgbar. Auch hier
haben wir es, dhnlich wie bei KANT und WITTGENSTEIN, mit der eigenartigen Situation
zu tun, dass das Denken Anlass zu der Annahme hat, dass es an seinen Grenzen sei, und
trotzdem nicht authoéren kann, iiber diese Grenzen hinausgehen zu wollen. Was ich
damit sagen will: Sicherlich gibt es Griinde, die Sache mit Innen und Aulen an dieser
Stelle auf sich beruhen zu lassen, immerhin wiederholt sich ja fortwédhrend dieselbe
Losung desselben Problems (Stichwort: relativistische Integration ex post). Allerdings
gibt es auch in diesem Stadium noch das Problem von Innen und AuBlen, weil der Raum
alles ist und doch nicht anders kann, als ein Inneres und ein AuBeres zu haben.

Das heif}t, die redundante und selbstreflexive Wiederholung der Innen/Auflen-
Relation ist fiir den relativistischen Holismus konstitutiv. Denn ohne Innen und Aufen,
ohne das immer neue Stellen der immer gleichen Frage, hielten wir nichts mehr in
Hénden, was sich iiberhaupt noch als relativistischer Holismus ansprechen liee. Und
dann erst wire der Effekt eingetreten, den ich als Pointe bezeichne, wo die Relation
zwischen Innen und Auflen tatsdchlich fiir einen Moment aussetzt. Dies ist aber nicht
der Fall, wenn wir ans AuBerste des Ganzen hingedacht haben und uns des
Weiterfragens enthalten sollen. An dieser Stelle ist die Argumentation des
relativistischen Holisten verkiirzt. Denn der Solipsismus wird erst kontemplativ, das
heifit, es kommt erst zu einer unvermittelten Betrachtung, wenn der Schritt aus dem
Selbstbezug hin zur Verweisung getitigt wurde. Das Problem des Solipsismus 16st sich
nicht im Verweis desselben auf sich selbst auf, schlieBlich ist diese Selbstreferenz
konstitutiv, sondern die Faktizitit des solipsistischen Selbstbezugs zeigt etwas dariiber
hinaus, ndmlich eine Pointe. Erst dann wird aus dem Ende des Denkens ein Schluss

gegen sich selbst und nur so macht der Begriff der Kontemplation Sinn, ndmlich

352



insofern sich etwas im Sinne von ,Prisenz’ zeigt, das nicht mehr durch das ldngst in
einen isolierten Selbstbezug geratene Sagen eingeholt werden kann.

Bei diesem theoretischen Einwand gegen weite Teile der bisherigen
NIETZSCHE-Forschung sei bei der Frage nach dessen Berechtigung und Plausibilitit,
die unbedingt mit derjenigen nach der argumentativen Stringenz verbunden sein muss,
mit Nachdruck auf den folgenden Umstand hingewiesen: Weil der relativistische
Holismus nur das Ergebnis/letzte ,Wort’ nicht aber die Pointe der Philosophie
NIETZSCHES ist, woraus sich die ewige Ambivalenz des komplexen Oszillationsrandes
zwischen Sagen und Zeigen speist, gibt es in NIETZSCHEs veroffentlichten Werken
nirgends den ernsthaften Versuch, das Ganze ,an sich’ zu erfassen. Jede Darstellung
etwa des Willens zur Macht, dies haben wir im Vergleich zwischen Aphorismus 36,
JGB und dem NachlaB-Notat 38 [12] gesehen, enthilt fiir den Leser/Akteur bei
genauerem Hinsehen offensichtliche Indizien dafiir, dass NIETZSCHE iiberzeugt
gewesen ist, dass dergleichen unmoglich ist. Uber diese und andere Lehren hinaus geht
stets das allumfassende, in eigentiimlicher Weise nicht gleichgiiltige Ja zur untilgbaren
Ambivalenz des Sagen/Zeigen-Komplexes. Hierdurch wird sowohl eine unendliche
Pluralitit im Bereich des Begrifflich-Reflexiven als auch die radikale Evidenz der
iiberkomplexen Natur bejaht. Das Maximum an AuBerung, beziehungsweise das
AuBerste, was der Philosoph NIETZSCHE in seine Biicher schreiben kann, ist die
Bewegung auf dem Oszillationsrand selbst, die am ehesten noch einem Tanz gleicht.
Plausibel lédsst dies den theoretischen Einwand gegen den relativistischen Holismus als
Ende der Philosophie NIETZSCHEs erscheinen, weil damit die Funktion von Za im
Gesamtwerk sowie die Konzeption der Figur des Weisen exakt zusammenstimmt.
Wihrend also der Tanz gerne fiir eine theoretisch anti-zentralistische Befreiungsalliire
missbraucht wird, ist derselbe bei Lichte besehen nichts weniger als nachgerade der
Beweis, dass NIETZSCHEs Denken von Anfang an der Frage nach dem Ganzen und
seien Grenzen verpflichtet ist und auch noch in seinen Pointen die Kompatibilitit
sowohl mit dem traditionell rdumlich priddestinierten Denkschema als auch mit der
Suche nach der Natur jenseits des Menschen aufweist.

Wenn der im Zentrum der NIETZSCHEschen Philosophie rangierende
Oszillationsrand in der neinsagenden Peripherie auf eine Formel gebracht werden soll,
ist dies ferner auf Grund der darin enthaltenen, strukturellen Ambivalenz tendenziell
paradox. Hier sei etwa an die Frage zu Beginn von Aphorismus 40, JGB erinnert, den
wir als Grenzgang zwischen Philosoph und Buch ausgemacht haben: ,,Sollte nicht erst
der Gegensatz die rechte Verkleidung sein, in der die Scham eines Gottes
einhergienge? (vgl. KSA, 5, JGB, 57; vgl. oben I11./2.2.5.1). Was jenes Wortspiel um
Vorder- und Hintergriindigkeit aussagen soll, ist dies: Was sich in der Pointe eines
jeden begrifflich-reflexiv herbeigefiihrten Holismus zeigt, ist das ganz Andere jenseits

der Grenzen des Ganzen. Das ganz Andere, worauf der duBlerste Ausdruck verweist,

353



versteckt sich vor dem zudringlichen Dogmatiker (vgl. Vorrede, JGB), der ungeduldig
nach Antworten sucht, hinter der Maske der Gegensitzlichkeit. Hier sei nur am Rande
an die Re-Entry-Falle erinnert, die denjenigen, der das Uberkomplexe begrifflich-
reflexiv einzufassen versucht, durch einen Automatismus an den dualistischen
Ausgangspunkt seiner Uberlegungen zuriickverweist. Kurz: Das ganz Andere,
beziehungsweise das andere Ganze ist iiberkomplex und selbst Versuche, nicht einmal
das ganz Andere selbst, sondern die besagte Komplexitit zum Ausdruck zu bringen,
nehmen sich wie der Aphorismus 40, JGB verwirrend und widerspriichlich aus. So
auch sicherlich nicht zufillig PLATONs Abschluss des Parmenides, wo das Ganze Alles
und Nichts zugleich und auch wieder nicht ist (vgl. ders., Parmenides, 166), wobei hier
— ebenso in Bezug auf NIETZSCHE — davon auszugehen ist, dass PLATON sich dessen
bewusst gewesen ist und also keiner kleinlichen Belehrungen iiber darin enthaltene
Widerspriiche bediirftig ist (vgl. KUTSCHERA, 1995, 125 f.). Der Vorwurf, dass der
relativistische Holismus nur bei verkiirzter Betrachtung selbst die Pointe der
Philosophie NIETZSCHES ist, geht nicht nur in der Sache, unabhingig von NIETZSCHE,
aus der konzeptionellen Rekonstruktion hervor, sondern auch aus der Organisation des
Werks sowie aus dem Text im Einzelnen, wie es die Analyse von JGB an vielen Stellen

gezeigt hat.

354



[ii]] Soviel zur Kritik. Nun zur Frage, auf was fiir ein Ergebnis sich dagegen die
vorgelegten Untersuchungen selbst festlegen lassen wollen. In dem Wissen, dass
zusammenfassende Darstellungen ein Risiko sind, weil sie in ihrer Gedréngtheit und
Kiirze zu Missverstindnissen einladen, sei hier trotzdem der Versuch gemacht. Im
Folgenden sollen die fiinf wichtigen Dimensionen, in denen sich bei NIETZSCHE ein
Muster nachweisen lies  (Stichwort:  hierarchisches

jeweils  kongruentes

Komplexititsgefiige), zur iibersichtlichen Darstellung gebracht werden. Tabelle 2:

I II I v \Y%
PtZG (817)  Typologie Topologie Konzeption Dialektik Inszenierung
Herausstellen Mensch | Unten Raum-zeitliche Umdrehung: Nein- und
in Begriffen Peripherie Grammatik Dualismus/ jasagende
Sagen Integration Monismus Exoterik in
(Bewusst) ex post pluralistisch Biichern
Nachténen Kiinstler Oszillationsrand Zeitumkehrung Herausdrehung: Jasagende
lassen Zentrum Re-Entry Holismus Exo-Esoterik
Sagen/Zeigen singuldr in Biichern
(Unbewusst)
Gesamtklang Philosoph Oben Prisens/Prisenz Das ganz Andere Intime
der Welt | | Basis Esoterik/
Zeigen Philosoph
(Unterbewusst)

Die hier aufgezeigten Entsprechungen konnen die bisherigen Ausfithrungen auf keinen
Fall ersetzen, weil in solchen Darstellungen die sensiblen Nuancen im Sagen/Zeigen-
Komplex nicht hinreichend zum Ausdruck gebracht werden konnen. Allerdings wird
dadurch noch einmal deutlich, inwiefern der Philosophie NIETZSCHEs ein grof3er Plan,
ndmlich das hierarchische Komplexititsgefiige, zu Grunde liegt, das sich desgleichen
aus der Sache ergibt, sobald der Begriff der Grenze beriihrt ist.

Zur Erlduterung: In den Spalten I bis V findet man die fiinf Dimensionen der
Philosophie NIETZSCHESs, in denen sich in den vorliegenden Untersuchungen das
hierarchische Komplexititsgefiige nachweisen lie3. In der ersten, unbezifferten Spalte
stehen die drei Ebenen gemil PtZG (vgl. KSA, 1, PtZG, 817),108 von denen oben unter

II./1.3.3 in Bezug auf das hierarchische Komplexititsgefiige die Rede war. Gemeint ist

1% Diese Zuordnung dient lediglich der Veranschaulichung und es soll damit keinesfalls behauptet
werden, dass diese Einteilung als fiir NIETZSCHE selbst verbindlich angesehen werden konnte.

355



damit lediglich das nicht erst von NIETZSCHE erfundene Modell von Darstellung
(Herausstellen in Begriffen), einem Medium der Vermittlung (Nachtonen lassen) sowie
einem Positum, auf das sich die Darstellung bezieht (Gesamtklang der Welt). Im
Folgenden werden die Spalten I bis V sowie die Beziehungen, welche diese
unterhalten, im Einzelnen erldutert.

In Spalte I ,Typologie’ stehen die drei aus EH bekannten Typen des Menschen,
des Kiinstlers und des Philosophen. Wenn man sich dazu die entsprechenden Zeilen,
beziehungsweise Ebenen ansieht, die dieser Typologie in den iibrigen Spalten
korrespondieren, dann wird deutlich, dass der Mensch der topologisch unten
rangierenden begrifflich-reflexiven Peripherie entspricht (vgl. Spalte II ,Topologie’),
von wo aus die Kritik der rdumlich préddestinierten Transzendentalphilosophie (vgl.
Spalte III ,Konzeption’), beziehungsweise die Umdrehung des Ordnungsverhéltnisses
zwischen Idealitit und Realitit (Spalte 1V ,Dialektik’) Ausgang nimmt. In den
entsprechenden exoterisch-neinsagenden Biichern bekommt der Leser/Akteur zunichst
den unzeitgem@dBen NIETZSCHE zu sehen (vgl. Spalte V ,Inszenierung’), der an die
konkrete ideengeschichtliche Tradition ankniipft und einen Krieg fiir die Umwertung
aller Werte fiihrt, beziehungsweise inszeniert. Der so agierende, Werte zerstorende und
Werte schaffende NIETZSCHE hat die Rolle des Kiinstlers inne.

Fiir den Menschen, der nur in einer begrifflich-reflexiven Scheinwelt lebt, ist
der Kiinstler, der in topologischer Hinsicht dem zentralen Oszillationsrand des
Sagbaren entspricht, eine Art blinder Fleck. Der Mensch weill ndmlich weder etwas
von der peripheren Scheinwelt, in der er lebt, noch weill er etwas vom Kiinstler als
Urheber dieser Scheinwelt. Genau genommen, so in Aphorismus 301, FW, wei3 noch
nicht einmal der Kiinstler selbst etwas von seiner Funktion als Urheber der Welt, die
den Menschen etwas angeht. Konzeptionell interessant ist an der Typologie, dass beim
Versuch des Menschen, die Welt aus der Perspektive des Kiinstlers zu denken, das
heift bei dem Versuch, zu dem Oszillationsrand (vgl. Spalte II ,Topologie’)
vorzudringen, der das Ganze als Grenze umgibt, die Mechanismen der Integration ex
post, beziehungsweise der Re-Entry-Falle greifen (vgl. Spalte III ,Konzeption’). Denn
von unten betrachtet miindet der Versuch, noch den Wechsel zwischen Ja und Nein,
beziehungsweise Dualismus und Monismus in den Blick zu bekommen, in den
holistischen Relativismus (vgl. Spalte IV ,Dialektik’). Versucht der Akteur denselben
wiederum begrifflich zu fassen, wird dieser entweder auf die Anfangsposition des
Gegensatzes zwischen Dualismus und Monismus zuriickgeworfen oder er verfiangt sich
iiber die relativistische Integration ex post in eine nihilistisch-realitdtspessimistische
Isolation im solipsistischen Selbstbezug.

In Bezug auf den oben zitierten Aphorismus 40, JGB sprachen wir von
faktischen Demarkationen, welche den Menschen abhalten, den ihm angestammten

kiinstlich-kulturellen Bereich zu verlassen, um einen Blick hinter die artifiziellen

356



Kulissen auf die Natur zu werfen. Dies bleibt dem Philosophen vorbehalten, nicht aber
de jure, sondern de facto. Denn sich auf den Grenzgang einlassen, der iiber die
Kausalititskritik mitsamt dem Wiederkunftsgedanken auf der Pridsenz des Moments
zum Stehen kommt, ist nicht jedem beliebigen Kandidaten freigestellt. Nur wer zur
Verinnerlichung einer Reihe maximal komplizierter und grausamer intellektueller
Erfahrungen (Zumutungen) in der Lage ist, kann am Ende den authentischen
Perspektivenwechsel vollziehen und nach Art des Philosophen das begrenzte Ganze
von Aullen in den Blick nehmen. Diese Umstellung ist kein Akt, den man im Sinne
einer allgemeinkompatiblen Objektivitit des kleinsten gemeinsamen Nenners unter den
Bedingungen des Zweifels erreichen konnte. Auf diesem Weg bleibt man automatisch
im relativistischen Holismus befangen. Die Authentizitit, beziehungsweise
physiologische Materialitit des Perspektivenwechsels wird im Rahmen der
Kausalititskritik vor allem an der Umstellung von der gewohnten horizontalen auf die
vertikale Dimension der Zeit deutlich (vgl. Spalte III ,Konzeption’: Zeitumkehrung).
Durch den Wechsel der stets verzogerten Reprisentation der Realitdt im Bewusstsein
zur unmittelbaren Schau der Prisenz der Realitit in jedem Augenblick (Stichwort:
Kontemplation) wird zugleich deutlich, in wiefern das finale und ultimative Auferste
der begrifflich-reflexiven Ebene nicht nur etwas in Bezug auf sich selbst zeigt, sondern
iiber sich hinaus auf eine Art Vakuum verweist, das begrifflich-reflexiv zwar nicht
einholbar ist, als unsichtbare Projektionsfliche dem begrenzten Ganzen aber dennoch
Kontur verleiht.

Die Sonderstellung des Philosophen/Weisen, NIETZSCHEs intime Identitéit
hinter allen Kiinstlermasken, gegeniiber der Dimension des Kiinstlers mitsamt der Welt,
die den Menschen etwas angeht, sollte in der Tabelle durch die gewellte Linie zwischen
Zeile 2 (Nachtonen lassen) und 3 (Gesamtklang der Welt) veranschaulicht werden. Der
Mensch glaubt an realitdtsaverse Priasuppositionen, die von philosophischen Kiinstlern
wie PLATON oder KANT geschaffen wurden. Der Kiinstler steht fiir das dsthetische,
selbstreferenzielle Spiel der Interpretationen/Perspektiven/Fiktionen/Symbole etc., das
von unten betrachtet die unhintergehbare ,,Grundbedingung alles Lebens* (Vorrede,
JGB) ist. Der Philosoph steht dazu in einem komplexen Verhiltnis der Ambivalenz, das
sich gemi3 Aphorismus 9, JGB am ehesten als die Relation zwischen Differenz und
Indifferenz ansprechen ldsst. Wichtig ist daran einerseits, dass der Kiinstler dabei
sowohl fiir den Grund steht, woraus die in sich geschlossene Welt des Menschen
resultiert, als auch fiir den Oszillationsrand, den zu beschreiben dem oben bereits
erwihnten Tanz im Sinne der Figur des Zarathustra gleichkommt. Gegen diese ganze
Philosophie in Biichern ist gemiB des inszenatorischen Kalkiils NIETZSCHEs der
Philosoph das ganz Andere wie auch in analoger Weise die Natur (vgl. Spalte V
,Inszenierung’). Beide rangieren auf der Ebene iliberkomplexer Intimitdt jenseits der

Rationalitit des allgemeinkompatibeln Universalakteurs (Stichwort:

357



Eigenverantwortliches Subjekt). Daher ist, wie immer wieder betont, ein Transfer der
iiberkomplexen Authentizitdt der prdasenten Natur auf das Evidenzdesiderat der
begrifflich-reflexiven Ebene unmoglich (Stichwort: Re-Entry). Das, worauf
NIETZSCHEs gesamte Philosophie in Biichern basiert, bleibt bis zu letzt hinter der
,Maske des Gegensatzes (Aph. 40, JGB) verborgen. Wenn man dazu geartet ist, zeigt
es sich. Ansonsten bleibt es dem zudringlichen Fragen der Dogmatiker entzogen.

Vor der Zusammenfassung und der nochmaligen Antwort auf die Frage, was es
bei NIETZSCHE mit Immanenz und Differenz auf sich hat (vgl. IV./3.3) nur noch ein
kurzes Wort zum Subjekt und dem authentischen Perspektivenwechsel: Ebensowenig
wie der relativistische Holismus die Pointe der Philosophie NIETZSCHEs ist, kann
Postmodernen wie etwa VATTIMO, die sich auf NIETZSCHE berufen, in Hinsicht der
Dekonstruktion des Subjekts beigepflichtet werden. Es ist nimlich das Eine, den reinen
Begriff des Subjekts als Prdsupposition in den Bereich des radikal immanenten,
beziehungsweise solipsistisch geschlossen Relativismus zu reintegrieren. Etwas ganz
anderes ist es, die selbst damit noch einhergehende Betrachterperspektive zu
iiberwinden. Der dafiir erforderliche authentische Perspektivenwechsel (vgl. 111./2.2.1)
ist keine beliebige theoretische Option. Denn der bei jeder Reflexion handelnde Akteur
kann selbstverstidndlich nicht durch einen Akt der Reflexion getilgt werden, weil sich
sofort wieder die Frage stellte, wer wiederum bei dieser Tilgung agiert. Der
Blickwinkel des Subjekts wird also aus demselben Grund nicht vom relativistischen
Holismus vereinnahmt, wie dieser auch nicht die Pointe der Philosophie NIETZSCHES
ist — nidmlich: Die Reintegration ex post 10st das sich stellende Problem nur ad hoc.
Materiell wird der Perspektivenwechsel erst, wenn sowohl Betrachter als auch
Gegensand im Moment der Selbstprdsenz aufgehen, was im relativistischen Holismus
ganz ausdriicklich nicht der Fall ist. Wie es dazu kommt, kann zwar konzeptionell exakt
rekonstruiert werden, was sich dadurch zeigt, ist hingegen iiberkomplex und bleibt der
Formulierung entzogen.

Hierin sowie in den iibrigen vorgelegten Untersuchungen sehe ich endlich auch
die in der Einleitung vorausgeschickten sieben Thesen in Bezug auf die Philosophie
NIETZSCHES bestitigt:

» Erstens, der Begriff der Grenze ist der entscheidende Ankniipfungspunkt, auf den
sich alles zuriickbeziehen lésst.

= Zweitens, die neinsagend-exoterische Philosophie in Biichern wie JGB zielt
dediziert auf KANT und das Programm der Transzendentalphilosophie ab.

* Dirittens, der Universalitdtsanspruch der Transzendentalphilosophie und das
Paradigma der ausschlieBlichen Reprisentation der Wahrheit/Realitit werden durch

Nietzsches Kausalitdtskritik aus den Angeln gehoben.

358



= Viertens, NIETZSCHEs Theorie, die gemeinhin unter den Etiketten Wille zur Macht
und Ewige Wiederkunft des Gleichen bekannt ist, ldsst sich prizise in einer raum-
zeitlichen Grammatik rekonstruieren, die ultimativ und final an den
Oszillationsrand des Sagen/Zeigen-Komplexes fiihrt.

» Fiinftens, die theoretische Figur des Sagen/Zeigen-Komplexes erweist sich als
verbindlich nicht nur fiir die konzeptionelle Dialektik, sondern auch fiir die Anlage
des Gesamtwerks als hierarchisches Komplexititsgefiige.

= Sechstens, Theorie und Praxis sind keine thematischen Alternativen, als ob
NIETZSCHE ein praktischer oder theoretischer Philosoph gewesen sein miisste,
sondern entsprechen ebenfalls der komplexen Sagen/Zeigen-Relation.

= Siebtens, trotz allen offenkundigen Antihegelianismus und trotz jeglicher
antisystematischer Tendenz folgt NIETZSCHEs Pfad der iterativen Erkenntnis dem

Muster einer konzeptionellen Dialektik.

Zuletzt sei festgehalten, dass die Komplexitit im Zentrum der Philosophie
NIETZSCHEs, welche das begrenzte Ganze im Vordergrund und die unsichtbare
Projektionsfldche — das ganz Andere, beziehungsweise das andere Ganze — desselben
im Hintergrund zusammenhilt, den Kompromiss liefert, durch den der im Titel der
vorliegenden Untersuchungen vorausgeschickte Zielkonflikt zwischen Immanenz und
Differenz anerkannt und doch zugleich geldst wird, insofern das Denken mit der
Realitdt wieder versohnt wird. Dabei bleibt das Immanenzdesiderat des freien Geistes,
der sich keinen fingierten Idealititen unterordneten will, gewéhrleistet und droht doch
nicht in einem nihilistisch-solipsistischen Selbstbezug zu stagnieren, weil die
unsichtbare Projektionsfliche der Prisenz im Hintergrund Differenz stiftet, ohne dabei
im Zuge eines Evidenztransfers insgeheim zu versuchen, eine neue ideale Realitit zu
inthronisieren (Stichwort: komplexe Verweisung ohne Evidenztransfer; vgl. oben
IV./3.3). Dies jedenfalls scheint mir die konzeptionelle Analyse von JGB im Lichte der

Frage nach dem Ganzen ergeben zu haben.

359



Literatur

Primire

Nietzsches Werke wurden grundsitzlich nach der Zitierkonvention des Akademie
Verlags (Nietzscheforschung) angegeben: Band der Kritischen Studienausgabe (KSA)
von COLLI und MONTINARI, Titel des Werks, Seitenzahl. Bei der Analyse von
Textpassagen wurde der Titel des Werkes weggelassen — wie zum Beispiel bei JGB
(vgl. oben III) und EH (vgl. oben II./1.) — und dafiir eine Zeilenangabe
hinzugenommen.

ARISTOTELS: Die Nikomachische Ethik, Olof GIGON (Hg.), Miinchen 2000.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik I. Erster Teil. Objektive
Logik, 1832-45, herausgegeben von Eva MOLDENHAUER und Karl Markus MICHEL,
Frankfurt a.M. 1986.

KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Jens TIMMERANN (Hg.), Hamburg 1998.

Ders.: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird
auftreten konnen, Konstantin POLLOCK, Hamburg 2001.

NIETZSCHE, Friedrich: Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Gorgio COLLI und
Mazzino MONTINARI (Hg.), 15 Bde., Berlin u.a. 1980.

Ders., Bd. 1: Unzeitgemifle Betrachtungen. Zweites Stiick: Vom Nutzen und Nachteil
der Historie fiir das Leben. (UB II)
Ders., Bd. 1: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen. (PtZG)

Ders., Bd. 1: Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne. (WL)

Ders., Bd. 2: Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir freie Geister. (MA I-1I)
Ders., Bd. 3: Die Frohliche Wissenschaft. (FW)

Ders., Bd. 4: Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir alle und keinen. (Za)

Ders., Bd. 5: Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. (JGB)
Ders., Bd. 5: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. (GM)

Ders., Bd. 6: Goétzen-Dammerung oder wie man mit dem Hammer philosophirt. (GD)
Ders., Bd. 6: Der Antichrist. Fluch auf das Christenthum. (AC)

Ders., Bd. 6: Ecce homo. Wie man wird, was man ist. (EH)

PLATON: Werke, in: Otto APELT: Samtliche Dialoge, 7 Bde., Hamburg 2004.
Ders., Bd. II: Phaidon

Ders., Bd. II: Phaidros

Ders., Bd. III: Symposion.

Ders., Bd. IV: Parmenides.

Ders., Bd. V: Politeia.

360



WITTGENSTEIN, Ludwig: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico
philosophicus (Ubers.: Joachim SCHULTE), in: Brian MCGUINNES und Joachim
SCHULTE: Kritische Edition, Frankfurt a.M.1998.

D"ers: Aufzeichnungen fiir Vorlesungen iiber ,privates Erlebnis’ und ,Sinnesdaten’
(Ubers.: Joachim SCHULTE), in: Joachim SCHULTE (Hg.): Vortrag iiber Ethik und
andere kleinere Schriften, Franfurt a.M. 1989.

Ders: Philosophische Untersuchungen (Ubers.: Joachim SCHULTE), in: Joachim
SCHULTE (Hg.): Ludwig Wittgenstein. Werksausgabe Band I, Franfurt a.M. 1984.

Sekundire

ABEL, Giinter: Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige
Wiederkehr, 2. Auflage, Berlin u.a. 1998.

Ders.: Interpretationsgedanke und Wiederkunftslehre, in: J. SIMON (Hg.): Zur
Aktualitiit Nietzsches, Bd. 11, Wiirzburg 1984.

ALLISON, David B., A Diet of Worms, in: Nietzsche-Studien. Internationales Jahrbuch
fiir die Nietzscheforschung. Begriindet von Mazzino MONTINARI, Wolfgang MULLER-
LAUTER, Heinz WENZEL, hg. von Giinter ABEL, Josef SIMON, Werner STEGMAIER,
Berlin, New York: Walter de Gruyter, 19 (1990).

BATAILLE, Georges: Nietzsche, in: SALQUARDA, Jorg (Hg.): Nietzsche, Darmstadt
1980.

BAUMLER, Alfred: Nietzsche der Philosoph und Politiker, Leipzig 1931.

BORNEDAL, Peter: A Silent World. Nietzsche’s Radical Realism: World, Sensation,
Language, in: Nietzsche-Studien 34 (2005).

Ders.: Eternal Recurrence in Inner-Mental-Life. The Eternal-Recurrence-Thought as
Describing the Possibility for Knowledge and Pleasure, in: ebd., 35 (2006).

Ders.: Speech and System, Copenhagen 1997.

BRANDES, Georg: Aristokratischer Radicalismus. Eine Abhandlung iiber Friedrich
Nietzsche, in: Deutsche Rundschau, Bd. LXIII, 1890.

BRUSOTTI, Marco: Die Leidenschaft der Erkenntnis. Philosophie und &dsthetische
Lebensgestaltung bei Nietzsche von ,Morgenrtthe’ bis ,Also sprach Zarathustra’,
Berlin u.a. 1997.

Ders.: Vom ,Zarathustra’ bis zu ,Ecce homo’, in: OTTMANN, Henning (Hg.):
Nietzsche-Handbuch, Stuttgart u.a. 2000.

CLARK, Maudemarie: Nietzsche on Truth and Philosophy, Cambridge 1990.

DETWEILER, Bruce: Nietzsche and the Politics of Aristocratic Radicalism, Chicago
1990

361



DELEUZE, Gilles: Nietzsche und die Philosophie (Ubers.: Bernd SCHWIBS), Frankfurt
1985, Erstausgabe Paris 1962.

DERRIDA, Jacques: Grammatologie (Ubers. Hans RHEINBERGER und Hanns
ZISCHLER), Frankfurt a.M. 1988.

Ders.: Die differance. Ausgewdhlte Texte (Ubers.; Peter ENGELMANN), Stuttgart 2004.

Ders.: Nietzsches Othobiographie oder Politik des Eigennamens, in: Frank, Manfred,
Friedrich A. Kittler und Samuel Weber (Hg.): Deutsch-Franzosisches Jahrbuch fiir
Textanalytik, Freiburg 1980.

FIGL, Johann: Interpretation als philosophisches Prinzip. Friedrich Nietzsches Theorie
der universalen Auslegung im spiten Nachlass, Berlin u.a. 1982.

FOUCAULT, Michel: Préface a la transgressiop, in: Critique 195-196, Hommage a
Georges Bataille, 1963, dt. Zum Begriff der Ubertretung, in: Schriften zur Literatur 69-
98, 1979.

FRANK, Hartwig: Nietzsches System nach John Richardson, in: Nietzsche-Studien 34
(2005).

GADAMER, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, Tiibingen 1960, 6 Aufl. (durchges.)
1990.

GAEDE, Edouard: Nietzsche et Valery, Paris 1962.

GASSER, Peter: Rhetorische Philosophie - Leseversuche zum Methaphorischen Diskurs
in Nietzsches ,,Also sprach Zarathustra®, Bern 1993.

GERHADT, Volker: Vom Willen zur Macht. Anthropologie und Metaphysik der Macht
am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches. Berlin u.a. 1996.

GOLOMB, Jacob J.: Nietzsche’s Enticing Psychology of Power, Annes/lowa, Jerusalem,
1989.

GOODING-WILLIAMS, Robert: Zarathustra’s Three Methamorphoses, in: KOELB,
Clayton (Hg.) Nietzsche as Postmodernist, New York 1990.

QRODDECK, Wolfram: Die ,Neue Ausgabe’ der ,Frohlichen Wissenschaft’.
Uberlegungen zu Paratextualitit und Werkkomposition in Nietzsches Schriften nach
,Zarathustra’, in: Nietzsche-Studien 26 (1997).

HEIDEGGER, Martin: Nietzsche, 2. Bd., Stuttgart 1961.

HOFMEISTER, Heimo: Philosophisch Denken, Gottingen 1991.

HOSSENFELDER, Malte: Die Philosophie der Antike 3: Stoa, Epikureismus und Skepsis,
in Wolfgang ROD (Hg.): Geschichte der Philosophie, Bd. III, Miinchen 1995.

JASPERS, Karl: Nietzsche. Einfiihrung in das Verstindnis seines Philosophierens, Berlin
1936.

362



KLOSSOWSKI, Pierre: Nietzsche et le cercle viviceux, Paris 1969. Durchgesehen und
iberarbeitete Auflage, Paris 1978, dt. Nietzsche und der Circulus vitiosus deus,
Miinchen 1986.

KOFMAN, Sarah: Explosion II. Les enfants de Nietzsche, Paris 1993.

KUTSCHERA, Franz von: Platons ,Parmenides’, Berlin 1995.

LAMPERT, Laurence: Nietzsche’s task. An Interpretation of ‘Beyond Good and Evil’,
London 2001.

LANGE, Friedrich Albert: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in
der Gegenwart, 1866. Neudruck in 2 Binden Frankfurt a.M. 1974.

LOSURDO, Domenico: Nietzsche, der aristokratische Rebell, Berlin 2010.

LOWITH, Karl: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, Stuttgart
1956, Erstausgabe Berlin 1936.

MAGNUS, Bernd: Nietzsche’s Existential Imperative, Bloomington/London 1978.
Ders., Nietzsche’s Mitigated Scepticism, in: Nietzsche-Studien 1980 (9).

MAUCH, Philipp: Nietzsches Reihenfolgenargument. Friedrich Nietzsches Kritik der
Kausalitit als Einwand gegen die Transzendentalphilosophie am Beispiel ,Die vier
grossen Irrthiimer’ aus ,G6tzen-Didmmerung’, in Nietzscheforschung. Jahrbuch der
Nietzsche-Gesellschaft, hg. von Volker GERHARDT und Renate RESCHKE, Berlin:
Akademie Verlag, 16 (2009).

MAYER, Verena: Gottlob Frege, Miinchen, 1996.

MITTELSTRAB, Jiirgen (Hg.): Enzyklopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie, 4
Bde., Mannheim 1980.

MULLER, Enrico: Die Griechen im Denken Nietzsches, Berlin u.a. 2005.

MULLER-LAUTER, Wolfgang: Nietzsche. Seine Philosophie und die Gegensitze seiner
Philosophie, Berlin u.a. 1971.

NATORP, Paul: Platos Ideenlehre. Einfiihrung in den Idealismus, Leipzig 1921
NEHAMAS, Alexander: Nietzsche. Liefe as Literature, Cambridge u.a. 1985.

OTTMANN, Henning (Hg.): Nietzsche-Handbuch: Leben, Werk, Wirkung. Stuttgart u.a.
2000.

PIEPER, Annemarie: Zarathustra als Verkiinder des Ubermenschen und Fiirsprecher des
Kreises, in: GERHADT, Volker (Hg.): Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra,
Berlin 2000.

RECKERMANN, Alfons: Lesarten der Philosophie Nietzsches, Berlin u.a. 2003.

363



RICHARDSON, John: Nietzsche’s System, Oxford 1996.

SCHABERG, William: Nietzsches Werke: eine Publikationsgeschichte und
kommentierte Bibliographie, Basel 2002.

SALAQUARDA, Jorg: Nietzsches Kritik der Transzendentalphilosophie, in: Matthias
Lutz-Bachmann (Hg.): Uber Friedrich Nietzsche. Eine Einfiihrung in seine Philosophie,
Franfurt a.M. 1985.

SCHLIMGEN, Erwin: Nietzsches Theorie des Bewusstseins, Berlin u.a. 1999.

SCHRIFT, Alan D.: Nietzsche and the Question of Interpretation. Between
Hermeneutics and Deconstruction, London u.a. 1990.

SPIEKERMANN, Klaus: Naturwissenschaft als subjektlose Macht? Nietzsches Kritik
physikalischer Grundkonzepte, Berlin u.a. 1992.

STACK, George J.: Lange and Nietzsche, Berlin u.a. 1983.

STEGMAIER, Werner: Nach Montinari. Zur Nietzsche-Philologie ausgesucht, in:
Nietzsche-Studien 2007 (36).

Ders.: ,,Schicksal Nietzsche? Zu Nietzsches Selbsteinschitzung als Schicksal der
Philosophie und der Menschheit®, in: Nietzsche-Studien 2008 (37).

STRAUSS, Leo: Note on the Plan of Nietzsche’s ‘Beyond Good and Evil’, in: Ders.:
Studies in Platonic Political Philosophy, Chicago 1983.

STRAWSON, Peter: The Bounds of Sense, London 1989.

TONGEREN van, Paul: Die Moral von Nietzsches Moralkritik, Bonn 1989.
TRENDELENBURG, Friedrich Adolf: Uber die Liicke in Kants Beweis von der
ausschliessenden Subjektivitit des Raumes und der Zeit, in: Historische Beitrige, Bd.

I11, 1867.

VATTIMO, Gianni: Jenseits vom Subjekt. Nietzsche Heidegger und die Hermeneutik,
Granz ua. 1986, Erstausgabe Mailand 1981.

VAIHINGER, Hans: Nietzsche als Philosoph, Langesalza 1904.

VOSSENKUHL, Wilhelm: Wittgenstein, Miinchen 2003.

364



,,Kurzer Lebenslauf‘* von Philipp Silvester Mauch
gem. § 5 Abs. 2 Nr. 1 PromO

1.  Personalien

Name: Philipp Silvester Mauch

Geburtsort: Miinchen

Geburtsdatum: 31. Dezember 1976

Konfession: romisch-katholisch

Eltern: Dr. Stefan Mauch und Beatrix von Fassong
Familienstand: verheiratet, 1 Kind

Wohnort: St. Paul Str. 2, 80336 Miinchen

2. Schul- und Universititsausbildung:

= 1983 bis 1987: Grundschule in Starnberg und Baiersbronn

. 1987/88: Realschule in Baiersbronn

. 1988 bis 1998: Gymnasium in Ettal (Abitur)

= 2000 bis 2004: Studium der Philosophie, Politikwissenschaften und Bayerischen
Landesgeschichte (Magister) in Miinchen und Heidelberg

- Seit 2006: Promotion in Philosophie in Miinchen als Stipendiat der Hanns-Seidel-
Stiftung

3. Beruflicher Werdegang:
= 1998 bis 2000: Reserveoffizier der Deutschen Bundeswehr in Mittenwald

- Anstellungen im Bereich politischer Unternehmenskommunikation in Berlin
(2005) und Holzkirchen (seit 2009)

365



Dateiname: Text

Verzeichnis: C:\Users\User\Documents\1_Uni\I Dissertation\I Neu
Vorlage:
C:\Users\User\AppData\Roaming\Microsoft\Vorlagen\Normal.
dot
Titel: NIETZSCHE iiber das Ganze
Thema:
Autor: mauchphl
Stichworter:
Kommentar:
Erstelldatum: 03.09.2010 08:52:00
Anderung Nummer: 4
Letztes Speicherdatum: 03.09.2010 18:13:00
Zuletzt gespeichert von: Pipi

Letztes Druckdatum: 03.09.2010 18:14:00
Nach letztem vollstandigen Druck
Anzahl Seiten: 366
Anzahl Worter: 138.118 (ca.)
Anzahl Zeichen: 870.150 (ca.)



