Il rapporto tra etica e diritto.

Per un’interpretazione comprensiva della morale di Kant

Das Verhaltnis von Ethik und Recht.

FUr eine umfassende Interpretation der Moral Kants

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
an der Ludwig-Maximilians-Universitét
Miinchen

vorgelegt von

Alice Ponchio

aus
Padua (Italien)

Legatoria Artigiana, Padua,
2010



Deutscher Referent: Herr Professor Julian Nida-Riimelin
Italienischer Referent: Herr Professor Antonio Da Re

Tag der miindlichen Priifung: 15.04.2009



Il rapporto tra etica e diritto.

Per un’interpretazione comprensiva della morale di Kant

ANV AY =) o (=) a4 LR R T T TN 7

Introdu2|one ................................................................................................... 11
a. LO status questionis ................................................................................................ 11
b' Proposta interpretativa ........................................................................................... 21

I Capitolo: Etica, diritto e imperativo categorico. La prospettiva metaetica e
metagiuridica

ConSIderaZ|on| prellmlnarl ..................................................................................... 27

I Sezione: L’imperativo categorico nell’Introduzione alla Metafisica dei

L0001 1000 LT P PP PP PP 31
l. 1. Metafisica dei costumi e Principi metafisici della scienza della natura-------- 31
. 2. Metafisica dei costumi e Tavola delle categorie: - - i 46
|. 3. Metafisica dei costumi e “atto dell’arbitrio in generale” -««--««e-weesvreseeraneenneenn 51
|. 4. Metafisica dei costumi e leggi della Hbertar -+ - rwssersssesssessisissniissiissiisane. 55
|. 5. Metafisica dei costumi e Vorarbeiten zu die Metaphysik der Sitten:---+--+--+- 63

Il Sezione: L’ imperativo categorico nella Dottrina del diritto e nella Dottrina

de“a Vlrtu ................................................................................................................... 70
I1. 1. La rilevanza del concetto di possesso nella Dottrina del diritto----------+-=--+--+ 71
I1. 2. La rilevanza del concetto di fine nella Dottrina della virtii--««-------+-=++=+esseeee 87

Il. 3. “Agisci in modo da trattare 1’'umanita, cosi nella tua persona come nella



persona di ogni altro, sempre insieme come fine, mai semplicemente come
MUEZZ0.> +eesersesersesentstesitetistites st e st b bbb bbb a e bbb 97

1. 4. “[...] I'idea della volonta di ogni essere razionale come volonta
universalmente legislatrice.” ..................................................................................... 106

ConSIderaZ|on| flnall ................................................................................................ 114

Il Capitolo: Etica e diritto. La prospettiva della liberta

ConSIderaZIOnl prellmlnarl ..................................................................................... 123

a. Criteri, obiettivi e fasi dell’indagineg:« -+ tseeesteseerntniniin e, 123

b. La liberta, la struttura dell’azione umana, 1’uso interno ed esterno della

I Sezione: Doveri di diritto e doveri di virtu. Tra separazione e
coimplicazione

I. 1. Doveri di diritto e doveri di virtu, criteri di diStinzione:«««««+++s+ssssssssrrrrreeeeesennnns 133
I. 2. La diversita della legiSlazione:- - -sseesserssssrmsssmssiisciissise 135
1. 2. @. La Triebfeder: -« wsetesersesessmtusintintisintisiisi it 135
L. 2. 0. 0 ZWamge++++++s+ereeseeseesessessesses sttt 149
L. 2. C. O ZWeCk-++seeesersesenessemenimueiiiesiitesesisse e 157
I. 2. d. La diversita di legislazione: alcune considerazioni-««-«=«-=«+=«s=sssssseeeess 164
I. 3. 11 diverso modo di Obbligazione:++ -+ srsssrrssssrrssseissisiisesiss s 166
I. 3. a. Il diverso modo di obbligazione: alcune riflessioni critiche:---«--++-+++- 180

I. 4. Doveri di diritto e doveri di virtu, tra separazione e coimplicazione: aspetti
SAlienth dEll?ANaliSis««+--+w++-srrssrsererrsrrernseransureanttraniteatte et st e sttt s 182

Il Sezione: | doveri perfetti di virtu. Un’anomalia sistematicar-««-««-«+-«ssseeeeeee 184



I1. 1. T doveri perfetti di virtu. Leggi per le azioni o per le loro massime? -««++---=++- 187
II' 2' Il diritto dell’umanité ........................................................................................ 198

Il. 3. T doveri perfetti di virtt. Un’anomalia sistematica. Breve nota
FIASSUIIEIV: +++vorsrseseresmssssnsensnsnsissessasanssssasissonssssesensamosssssessasonssssessasnssssasansnsnssasessarsnsss 215

Cons|dera2|on| flnall ................................................................................................ 217

111 Capitolo: 1l compimento della morale. La prospettiva del tutto

C0n8|dera2|on| prelmlnarl ....................................................................................... 225
1. 11 concetto di regno dei fini -+ - wswwsssesssrmsermsisisisiisiisis s 230
2. 11 Reich der Zwecke come Reich des Rechtes e come Reich der Tugend-----+++-+- 233
2. 1. Reich des Rechtes e Reich der Tugend come unioni sistematiche- -+ 246
2.1.a.La repubblica ........................................................................................ 247

2. 1. b 1 regno Al DO rerrerrrerrrrre e 259

2.2. 11 regno dei fini. Alcuni Spuntl di riflesSIoneE -+ rrrreerrrrrrnmrremenemriee, 268

3. La deStiNAZIONE UINIATIA: ++++#w#rerrerrrrrrsrrsrnsensensnneuttuittittiettttittittittittietittietattaeteeaerees 271
4' La Concezione kantiana della Storia ....................................................................... 283
4.a' Inizio e Svolgimento della Storia 0000 F: ) o b AR R R R R R R R RRRRR R 284

4. b' Il fine della Storia ...................................................................................... 300

5_ H rapporto tra comunité etica e comunité giuridica ............................................... 311
ConSIderaZIOnl flnall ................................................................................................ 318



Conclusione .............................................................................................................

B|bllograf|a ..............................................................................................................



AVVERTENZA

Tutte le opere di Kant sono state consultate nella versione dell’Akademie Ausgabe."
Le opere sono state citate secondo ’elenco di abbreviazioni e sigle riportato di seguito.
Di norma, alla sigla segue il numero romano del volume dell’edizione dell’Accademia
nel quale le opere sono reperibili e il numero arabo della pagina, seguiti a loro volta dal
numero di pagina della traduzione italiana, ove reperibile.

Considerando la rilevanza che assume la Metafisica dei costumi all’interno di questo
lavoro, si ¢ deciso di fornire una propria traduzione; tuttavia, per comodita del lettore,
segue sempre 1’indicazione della traduzione di Vidari,” preceduta dall’avvertenza “cfi-.”.

Anche per I’Ethik Kaehler la traduzione ¢ ad opera della scrivente, ma verra indicata
tra parentesi la traduzione di Guerra,’ preceduta dall’avvertenza “cfi.”. L’ Ethik Kaehler,
inoltre, non verra citato secondo 1’edizione dell’Accademia, ma secondo la recente
edizione curata da Stark;’ il numero di pagina che seguira la sigla fa pertanto
riferimento a questo volume.

Riguardo alla Critica della ragion pura ¢ stato indicato il numero delle pagine sia
della prima (A), che della seconda edizione (B).

Le Riflessioni e le Lettere sono individuate da un numero progressivo cui segue il
numero romano del volume in cui si trovano e il numero arabo della pagina. Riguardo
alle Riflessioni, dove ritenuto opportuno, in parentesi ¢ poi indicata la datazione
proposta dagli editori.

Sono state utilizzate le seguenti abbreviazioni.

' Kants gesammelte Schriften, hrsg. von der PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Reimer (de
Gruyter), Berlin 1900 ss.

1. Kant, La Metafisica dei Costumi, a cura di G. Vidari, Laterza, Bari 19994 (19701).

3 1. Kant, Lezioni di Etica, a cura di A. Guerra, Laterza, Bari 1971.

* 1. Kant, Vorlesung zur Moralphilosophie, hrsg. von W. Stark, mit einer Einl. v. M. Kiihn, De Gruyter,
Berlin — New York 2004.



Anthr.

Briefe

Beantwortung

Gemeinspruch

GMS

Idee

KrV

Antropologie in pragmatischer Hinsicht (tr. it., Antropologia
dal punto di vista pragmatico, in 1. Kant, Scritti morali, a cura

di P. Chiodi, UTET, Torino 1970, pp. 541 - 757).

Briefe (tr. it. delle lettere scritte da Kant in 1. Kant, Epistolario
filosofico 1761 — 1800, a cura di O. Meo, Il Melangolo,
Genova 1990. La traduzione delle lettere scritte al filosofo di

Konigsberg ¢ invece ad opera della scrivente).

Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? (tr. it. Risposta
alla domanda: cos’e illuminismo?, in 1. Kant, Scritti di storia,

politica e diritto, a cura di F. Gonnelli, Laterza, Roma — Bari

2003, pp. 45 — 52).

Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis (tr. it., Sul detto comune:
“questo puo essere giusto in teoria, ma non vale per la
pratica”, in 1. Kant, Scritti di storia, politica e diritto, pp. 23 —
161).

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Fondazione della
metafisica dei costumi, a cura di F. Gonnelli, Laterza, Roma —

Bari 2005).

Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher
Absicht (tr. it., Idea per una storia universale dal punto di

vista cosmopolitico, in 1. Kant, Scritti di storia, politica e

diritto, pp. 29 — 44).

Kritik der reinen Vernunft (tr. it., Critica della ragion pura, a

cura di C. Esposito, Bompiani, Milano 2004).



KpV

KU

MAN

MS

Meth. Dohna

Muth. Anf.

Pad.

PM

Proleg.

Refl.

Kritik der praktischen Vernunft (tr. it., Critica della ragion
pratica, a cura di V. Mathieu, Bompiani, Milano 2000).

Kritik der Urteilskraft (tr. it., Critica del giudizio, a cura di M.
Marassi, Bompiani, Milano 2004).

Metaphysische Anfangriinde der Naturwissenschaft (tr. it.,
Principi metafisici della scienza della natura, a cura di P.

Pecere, Bompiani, Milano 2003).

Metaphysik der Sitten (Metafisica dei costumi, tr. it. della

scrivente).

Vorlesung iiber Metaphysik, hrsg. v. Dohna (tr. it. non
disponibile).

Muthmaplicher Anfang der Menschengeschichte (tr. it., Inizio
congetturale della storia degli uomini, in 1. Kant, Scritti di

storia, politica e diritto, pp. 103 — 117).

Uber Pidagogik (tr. it., La Pedagogia, tr. di F. Rubitschek, La
nuova Italia, Firenze 1929', 19719)

Vorlesung iiber Metaphysik hrsg. von Pélitz, A.A. Metaphysik
L2 (tr. it., non disponibile).

Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als
Wissenschaft wird auftreten kénnen (tr. it., Prolegomeni ad
ogni futura metafisica che vorra presentarsi come scienza, a

cura di P. Martinetti, Rusconi, Milano 1995).

Reflexionen (Riflessioni, tr. it. non disponibile).



Relig.

Streit

Vigilantius

Vorlesung

VzM

ZeF

Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft (tr.
it., La religione nei limiti della semplice ragione, in 1. Kant,
Scritti di filosofia della religione, a cura di G. Riconda,
Mursia, Milano 1989, pp. 65 — 216).

Der Streit der Fakultdten in drei Abschnitten (tr. it., Il conflitto

delle facolta, in 1. Kant, Scritti di filosofia della religione, pp.
229 —308).

Metaphysik der Sitten Vigilantius (Metafisica dei costumi

Vigilantius, tr. it. non disponibile).

Ethik Kaehler (nell’edizione Vorlesung zur Moralphilosophie,
hrsg. von W. Stark, mit einer Einl. v. M. Kiihn, De Gruyter,
Berlin — New York 2004. Trad. it. ad opera della scrivente).

Vorarbeiten zur Metaphysik der Sitten (Lavori preparatori

alla metafisica dei costumi, tr. it. non disponibile).

Zum ewigen Frieden (tr. it., Per la pace perpetua, in 1. Kant,

Scritti di storia, politica e diritto, pp. 163 —207).



Introduzione

a. Lo status questionis

Chi desideri cimentarsi nell’impresa di comprendere il rapporto tra etica e diritto in
Kant non puod sottrarsi allo studio della Metafisica dei costumi (1797), che in sé
comprende una Dottrina del diritto (Rechtslehre) e una Dottrina della virtu
(Tugendlehre). Considerato da alcuni frutto di una mente ormai segnata e debilitata
dalla senilita e, quindi, non degno di indagine, questo testo ¢ sempre risultato ostico
anche per quegli studiosi che si sono accostati ad esso senza nutrire particolari
pregiudizi. La Metafisica dei costumi fu infatti annunciata a piu riprese a partire dal
1765, ma venne data alle stampe solo nel 1797, dopo vari e profondi ripensamenti e
rimaneggiamenti operati da Kant nei confronti del suo sistema.’ Essa ha quindi da
sempre suscitato, tra i tanti, il problema della sua collocazione all’interno della
speculazione kantiana, del ruolo svoltovi e del legame esistente con la filosofia critico-
trascendentale.

La storia della sua ricezione puo essere sinteticamente divisa in due fasi: in un primo
momento 1’opera ha attirato su di sé quasi esclusivamente 1’attenzione dei filosofi del
diritto, che si sono concentrati, appunto, sulla Rechtslehre. La Dottrina della virtu
invece ¢ stata sostanzialmente trascurata fino agli anni sessanta dello scorso secolo,
quando la studiosa inglese Mary J. Gregor, con ’opera Laws of Freedom.® ridestd
I’attenzione nei confronti della seconda parte del testo. Da allora si € progressivamente
andato sviluppando quello che ¢ stato definito “Kant-Reinassance”,” un interesse nei
confronti della speculazione morale kantiana caratterizzato dall’esigenza di considerare
I’intera produzione del filosofo (quindi, non esclusivamente la Fondazione ¢ la seconda
Critica), per guadagnarne una comprensione adeguata. Tale necessita ¢ nata dalla presa

di coscienza del grave danno subito dall’esegesi e dalla ricezione del pensiero morale

> A riguardo, si consideri S. Bacin, Il senso delletica. Kant e la costruzione di una teoria morale, 11
Mulino, Bologna 2006.

M. J. Gregor, Laws of Freedom. A Study of Kant’s Method of Applying the Categorical Imperative in the
Metaphysik der Sitten, Oxford Basil Blackwell, Oxford 1963.

7 R. Mordacci, Kant-Reinassance. La riscoperta dell etica normativa di Kant, saggio integrativo a L.
Kant, La Metafisica dei costumi, a cura di G. Landolfi Petrone, Bompiani, Milano 2006, pp. 741 - 798.

11



kantiano a causa di questa mancanza di completezza;® risultato di cid & uno studio delle
opere piu tarde di Kant, in particolar modo della Metafisica dei costumi, che va via via
intensificandosi e approfondendosi. Anche il presente lavoro ¢ espressione di questa
esigenza.

Riguardo al rapporto tra etica e diritto, lo studio della letteratura secondaria registra
una forte discordanza tra gli interpreti, divisi sostanzialmente tra chi propugna
I’indipendenza del diritto kantiano dall’etica e dalla speculazione morale che ha per
oggetto I’imperativo categorico e chi sostiene, al contrario, la comune derivazione del
diritto e dell’etica dall’imperativo categorico. Quest’ultimo gruppo di interpreti
conosce, poi, due varianti: la prima ¢ rappresentata da coloro che affermano la
derivazione dell’etica e del diritto dall’imperativo categorico e interpretano
teleologicamente il loro rapporto reciproco, cosicché il diritto esisterebbe in funzione
dell’etica; la seconda sostiene ugualmente la derivazione dell’etica e del diritto kantiani
dalla speculazione morale precedente, ma ne propugna I’indipendenza reciproca.” Tali
discordanze originano da un disagio che avverte ben presto il lettore della Metafisica dei
costumi di fronte alla mancanza di una precisa fondazione morale del diritto'" e,
parimenti, di fronte alla mancanza di una delineazione univoca del rapporto che il diritto
intrattiene con ’etica. A titolo introduttivo, ricostruird di seguito lo satus questionis,
riportando alcune delle interpretazioni piu influenti rispetto ai problemi appena esposti.

La tesi dell’indipendenza tra etica e diritto ha come maggiori esponenti Reich,'’

Ebbinghaus,12 Geismann,” Gerhadt,' Pogge,15 Willascheck'® e, in ambito italiano,

8 Tra i tanti, un esempio di tale Kant-Reinassance ¢ J. Rawls, che, in una nota de Una Teoria della
giustizia, ed. it. a cura di S. Maffettone, Feltrinelli, Milano 1984, pp. 215 s., esprime ’esigenza di tenere
in considerazione i lavori piu tardi della filosofia morale kantiana, quali la Metafisica dei costumi, gli
scritti sulla religione e gli scritti politici, per non perderne di vista il senso autentico.

? Nel tracciare questa schematizzazione, mi sono servita, per certi versi, degli strumenti forniti da W.
Kersting, Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und Staatphilosophie, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1993. Lo studioso infatti individua due linee interpretative nella letteratura secondaria kantiana:
la prima viene chiamata “tesi dell’indipendenza” (Unabhdngigkeitsthese), che ha come massimo
esponente Ebbinghaus ed ¢ fautrice di una netta indipendenza tra 1’imperativo categorico — ¢ quindi la
moralita — e il diritto; la seconda ¢ definita “concezione del diritto moralteleologica” (moral-
theleologische Rechtsauffassung) e individua un rapporto teleologico tra moralita e diritto. In tale
rapporto il diritto non sarebbe che la “condizione dell’esercizio della legge morale.” Dal canto suo, lo
studioso propone una terza via interpretativa: pur riconoscendo un legame innegabile tra morale e diritto,
concepisce infatti il diritto né come completamente indipendentemente dalla morale né come meramente
funzionale a essa.

"% Disagio espresso a chiare lettere da M. GoBl, Untersuchungen zum Verhdltnis von Recht und Sittlichkeit
bei Immanuel Kant und Karl Chr. Fr. Krause, UNI-Druck, Miinchen 1961.

"' K. Reich, Kant und Rousseau, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1936.

12



Bobbio."” Essi sostengono, argomentando in vario modo, I’impossibilita della
derivazione del diritto kantiano dalla legge morale formulata nella Fondazione e nella
Critica della ragion pratica, cioé¢ dall’imperativo categorico. Secondo questi studiosi,
I’elemento che ne inficia la plausibilita consisterebbe nel fatto che il diritto kantiano
fornisce un insieme di leggi per le azioni, rinunciando alla pretesa, propria
dell’imperativo categorico, di fungere da fondamento di determinazione dell’agire.
Ebbinghaus sostiene che I’indipendenza del diritto dalla morale ¢ provata dal
particolare tipo di liberta implicato dalla Rechtslehre kantiana. La liberta morale viene
identificata dallo studioso con il concetto di liberta positiva, cio¢ con la facolta della
ragione di essere autolegislatrice; questa liberta dipenderebbe dalla validita della teoria
del fenomeno e del noumeno sostenuta nella Critica della ragion pura. La liberta
giuridica viene invece qualificata come negativa, cio¢ come capacitd di agire non
avendo come causa sufficiente gli stimoli sensibili; in quanto tale, avrebbe a che fare
esclusivamente con la realta fenomenica e consisterebbe nella capacita umana di darsi
delle regole indipendentemente dagli stimoli naturali. Tali regole, secondo Ebbingjhaus,
potrebbero essere di qualsiasi tipo e non esclusivamente di carattere intellegibile. La
liberta giuridica, da questo punto di vista, non avrebbe quindi come presupposto né la
liberta morale, né la speculazione pratica a essa collegata e sarebbe indipendente tanto
dalla morale quanto dall’etica kantiane.'®
Tale interpretazione viene seguita da Geismann e Gerhardt che, in maniera analoga,

individuano nella Rechtslehre kantiana un insieme di imperativi categorici non fondati

2. Ebbinghaus, Kants Rechtslehre und die Rehtsphilosophie des Neukantianismus, in Gesammelte
Schriften, 2. Bd., hrsg. von H. Oberer und G. Geismann, Bouvier Verlag, Bonn 1988, pp. 231 — 248, Die
Strafen fiir Totung eines Menschen nach Prinzipien einer Rechtsphilosophie der Freiheit, in ibidem, pp.
283 — 380, Kant und das 20. Jahrhundert, in Gesammelte Schriften, 3. Bd., hrsg. von H. Oberer und G.
Geismann, Bouvier Verlag, Bonn 1990, pp. 151 — 173.

" G. Geismann, Ethik und Herrschaftsordnung, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1974.

'“ V. Gerhardt, Recht und Herrschaft. Zur gesellschafilichen Funktion des Rechtes in der Philosophie
Kants, «Rechtstheorie», 12 (1981), pp. 53 — 94.

5 'T. Pogge, Is Kant’s Rechtslehre a ‘Comprensive Liberalism’?, in Kant’s Metaphysics of Morals —
Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press 2002, pp. 133 - 158.

' M. Willaschek, Why the Doctrine of Right does not belong in the Metaphysics of Morals, in «Jahrbuch
fiir Recht und Ethik», 5 (1997), pp. 205 — 227; Which Imperatives of right? On the Non-Perscriptive
Character of Juridical Laws in Kant’s Metaphysics of Morals, in Kant’s Metaphysics of Moral:
Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New York 2002, pp. 65 — 87; Recht
ohne Ethik? Kant tiber die Griinde, das Recht nicht zu brechen, in Kant im Streit der Fakultdiiten, hrsg.
von V. Gerhardt, Walter de Gruyter, Berlin - New York 2005, pp. 188 —204.

'"'N. Bobbio, Diritto e stato nel pensiero di Emanuele Kant, Giappichelli, Torino 19692.

'8 Riguardo la distinzione tra morale ed etica in Kant, si consideri quanto espresso a p. 21 s. di questa
Introduzione.

13



moralmente. Alla morale, infatti, apparterrebbe secondo 1 due studiosi una prospettiva
indirizzata esclusivamente ai motivi dell’agire, cio¢ caratterizzata dalla pretesa che le
proprie leggi siano fondamento di determinazione della volonta. Tale pretesa sarebbe
invece estranea al diritto kantiano, che non fornirebbe una massima d’azione, ma un
criterio per la conformita dell’azione alla legge. “Percio” conclude Geismann “non ¢
necessario il presupposto della liberta della volonta”," presupposto necessario invece
per I’etica. Data la sua estraneita alla pretesa morale, non si pud sostenere — afferma
Gerhardt — la fondazione del diritto nella morale ma, piuttosto, la sua derivazione dalla
ragion pratica. In questo senso, i doveri di diritto rappresenterebbero degli imperativi
categorici della ragion pratica di carattere non morale; Gehrardt tuttavia non specifica
ulteriormente questo concetto.

Anche Bobbio sostiene la non-fondabilita del diritto nella morale kantiana sulla base
della differenza tra volonta etica e volonta giuridica: mentre infatti la prima sarebbe
autonoma, quella giuridica si presenterebbe come eteronoma. A differenza
dell’imperativo etico, quello giuridico non comanderebbe quindi categoricamente, ma
ipoteticamente: “Se una volonta si determina per un oggetto esterno, e quindi ¢
eteronoma, ¢ segno che I’imperativo non ha prescritta un’azione buona in se stessa, ma
un’azione il cui compimento viene fatto dipendere dalla volonta di raggiungere
I’oggetto esterno del proprio desiderio. Viceversa, se la volonta ¢ autonoma, ¢ segno che
I’imperativo ¢ categorico, cio¢ ha prescritto un’azione buona in se stessa. A rigore

dunque, si dovrebbe ammettere senza bisogno di ulteriore prova che, attribuita la

% Cfi. Geismann, Ethik und Herrschaftsordnung, pp. 56 — 59. Si oppone dichiaratamente a Ebbinghaus e
a Geismann, ritenuti i maggiori esponenti della tesi dell’indipendenza, F. Tretter, Willkiirfreiheit, Freiheit,
Recht und Rechtsgiiltigkeit bei Kant, in Kant. Analysen — Probleme — Kritik, 3. Bd., hrsg. von H. Oberer,
Koénigshausen & Neumann, Wiirzburg 1997, pp. 201 — 291, che concepisce la liberta come un tipo di
liberta trascendentale nel senso di una Selbsturspriinglichkeit (auto-originarieta). La liberta dell’arbitrio,
sostiene lo studioso, consiste tanto nella sua indipendenza dai desideri e dalle inclinazioni sensibili,
quanto nel suo essere determinabile dalla ragion pratica. Porre tale liberta, come Ebbinghaus, al di 1a della
liberta trascendentale significa inserire I’arbitrio nell’ambito della causalita naturale, ambito caratterizzato
da assenza di liberta. Errore fondamentale di tale posizione sarebbe, secondo Tretter, quello di non aver
distinto e di aver invece confuso tra loro due tipi di condizioni del diritto: la condizione di validita
(Geltungsvoraussetzung) e quella della sua origine (Entstehungvoraussetzung). Operare una tale
distinzione permetterebbe invece di far luce sul rapporto tra la morale e il diritto kantiano: la liberta
trascendentale e il principio di autodeterminazione della volonta costituiscono infatti le condizioni di
validita del diritto, non le condizioni della sua origine. Il diritto, in altri termini, non necessita della
moralita per aver luogo e per essere compiuto. Le sue leggi, tuttavia, per essere valide in quanto tali,
devono avere, come presupposto, la liberta trascendentale e il principio di autodeterminazione della
volonta. Se cosi non fosse, infatti, esse non sarebbero altro che regole deterministiche del meccanismo
naturale.

14



qualifica di eteronoma alla volonta giuridica, sia da attribuirsi la qualifica di ipotetico al
comando giuridico.”*’

Pogge, dal canto suo, sviluppa in questo modo I’argomento a sostegno della tesi
dell’indipendenza: innanzitutto, egli identifica il Recht kantiano con la condizione
giuridica (Rechtszustand). La Dottrina del diritto (Rechtslehre) viene poi concepita
come quella particolare teoria che riguarda il modo in cui il diritto dovrebbe essere
stabilito e mantenuto; essa viene descritta come un gioco (Rechtslehre game)
riguardante tutte le persone che agiscono esternamente. Tale gioco sarebbe binario e
dividerebbe le azioni in giuridicamente permesse € non giuridicamente permesse,
mentre il suo teorema fondamentale consisterebbe nel fatto che un’azione ¢ giusta “se e
solo se il suo impedimento ¢ sbagliato”. La condizione indispensabile dello stato
giuridico e del diritto viene intesa da Pogge come empirica, non a priori, poiché cio che
muoverebbe il soggetto ad agire secondo le leggi giuridiche sarebbe sempre un interesse
di carattere personale, egoista ¢ prudenziale. Il diritto kantiano non si fonderebbe,
pertanto, nella morale e ne ¢ indipendente, anche se tale indipendenza non ¢ reciproca,
conclude lo studioso: “Sviluppare la sua Rechtslehre come parte della sua Metafisica
dei costumi ha senso perché Kant vuole mostrare che essa ha una base nella moralita,
che ¢ 'unica dottrina del Recht che si accorda con la sua filosofia morale. Mostrando
che M [= Morale] contiene R [= Dottrina del diritto], Kant stabilisce solamente una
dipendenza unilaterale di M nei confronti di R; stabilisce che il fallimento di R
comporterebbe il fallimento di M, che M non puo essere valida senza R. Ma questo non
significa certamente che R sia dipendente da (non possa essere valida senza) M.™*' In
altri termini, accettare la filosofia morale kantiana significa accettare anche la Dottrina
del diritto; cid tuttavia non implica che accettare la Dottrina del diritto significhi
accettare anche la filosofia morale kantiana.

L’analisi di Willascheck porta alle estreme conseguenze la difficolta di sostenere la
fondazione morale del diritto kantiano: egli giunge infatti non solo a propugnare
I’impossibilita di considerare le norme giuridiche come imperativi categorici ma a
negarne la stessa capacita prescrittiva. L’analisi si muove in questo modo: dapprima
viene distinto il concetto di “agire conformemente all’imperativo” (cio¢ di agire come

esso comanda) da quello di “obbedirvi” (cio¢ di agire perché lo comanda I’imperativo).

2 Bobbio, Diritto e stato nel pensiero di Emanuele Kant, pp. 109 s.
! Pogge, Is Kant’s Rechtslehre a ‘Comprensive Liberalism’?, p. 151, parentesi quadre mie.

15



Viene poi individuato nella richiesta di essere obbedito cio che fa del comando morale
un imperativo categorico; in altri termini, 1’elemento che conferisce prescrittivita
all’imperativo categorico consisterebbe, secondo Willascheck, nella sua richiesta di
essere obbedito. Le leggi giuridiche tuttavia non muovono nei confronti del soggetto
una tale pretesa, ma richiedono solo che 1’agente si comporti in maniera a loro
conforme; esse, quindi, sono normative “perché definiscono uno standard di giustezza
non-fattuale, ma, paradossalmente, non possono prescrivere, comandare o esigere che
coloro cui si rivolgono agiscano conformemente a quello standard.”** Secondo lo
studioso, dato che il comando del diritto ¢ esterno, cio¢ dato che pretende
esclusivamente un’osservanza esterna, “il carattere prescrittivo della legge diviene
invisibile: cid che rimane sono autorizzazioni a costringere gli altri a un comportamento
giusto”. >

Al di la dei singoli argomenti qui brevemente esposti, ¢ bene sottolineare che la
preoccupazione di fondo di coloro che propugnano la tesi dell’indipendenza ¢ quella di
fondare e garantire, per la sfera giuridica e per quella etica, I’indipendenza reciproca su
cui Kant nel corso della propria opera aveva insistito. Cid che essi vogliono evitare ¢
un’eticizzazione del diritto, da un lato, e una giuridicizzazione dell’etica, dall’altro. I
risultati di tali posizioni tuttavia coincidono, di fatto, con un’esclusione del diritto
kantiano dalla morale, cio¢ dall’insieme di quei principi universalmente validi che

regolano 1’azione umana, e con la sua trasformazione in un meccanismo, o gioco,

.. . . .. . 24
empiricamente determinato in cui il soggetto non agisce autonomamente.

> Willaschek, Why the Doctrine of Right does not belong in the Metaphysics of Morals, p. 71.

= Wi, p. 86.

** Flikschuh, Kant and Modern Political Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 2000, pp.
80 — 112, desidera presentare un’alternativa tanto alla lettura prudenziale del diritto kantiano quanto alla
sua eticizzazione. L’errore delle due posizioni consisterebbe, secondo la studiosa, nell’aver individuato
solo due moventi dell’agire: il rispetto per il dovere e I’interesse privato. Data questa impostazione, la
lettura prudenziale, preoccupata di evitare I’eticizzazione del diritto e di differenziarlo dall’etica, sostiene
tale differenza attribuendo ai due ambiti della morale due diversi tipi di moventi: il dovere all’etica ¢
I’interesse privato al diritto. L’eticizzazione del diritto deriverebbe invece dalla volonta di salvaguardare
al suo interno il concetto di autonomia. Se si rimane dentro a questo schema concettuale, queste sono le
uniche due posizioni possibili; la studiosa invece propone una terza via, che nasce dalla rivalutazione del
ruolo svolto dai desideri economici all’interno del diritto, desideri che costituirebbero un importante aiuto
per la costrizione, ma che non rappresenterebbero, al tempo stesso, il fondamento del principio di
giustizia.

16



Contro questa linea interpretativa si sono schierati numerosi autori,” che sostengono
invece che etica e diritto rispondano alla pretesa della ragione di controllare e guidare la
prassi umana e che, in quanto legislazioni della ragion pratica, derivino dall’imperativo
categorico. Esporro di seguito alcune delle argomentazioni piu autorevoli e originali.

Secondo la Gregor®® Rechtslehre ¢ Tugendlehre deriverebbero dalla combinazione
del principio formale dell’autonomia della ragione pura pratica (che la volonta si
determini da sé all’azione, indipendentemente dagli impulsi sensibili) con la seconda
formula dell’imperativo categorico (“Agisci in maniera tale da usare 'umanita sia nella
tua persona che in quella altrui sempre come fine ¢ mai solamente come mezzo”).*’
L’insieme di questi elementi produrrebbe due effetti nel diritto: innanzitutto, il fatto che
I’autonomia non si verificherebbe come indipendenza assoluta dall’impulso sensibile,
ma come indipendenza dall’impulso sensibile del momento. 11 secondo -effetto
consisterebbe nel fatto che nel diritto 1’'uomo, per giungere ai propri scopi, sarebbe
autorizzato a utilizzare gli altri individui come mezzi, purché costoro accettino tale
trattamento. In questo senso, il concetto di diritto secondo la Gregor, implicherebbe
tanto la costrizione esercitata dagli altri uomini quanto quella esercitata dalla propria
ragione: nonostante la costrizione sia esercitata dalla volonta altrui, permarrebbe infatti
I’istanza dell’autonomia razionale, caratteristica dell’imperativo categorico. Rimarrebbe
cio¢ la consapevolezza che le azioni previste dall’obbligazione giuridica sono doveri,
ma tale consapevolezza non vuole essere presa in considerazione dal diritto; se ne
occupa invece |’etica, in cui I’autonomia si realizza come determinazione all’agire per il

puro motivo del dovere.

* QOltre agli studiosi che citero nel corpo del testo, altri esponenti di questa linea interpretativa sono W.
Metzger, Gesellschaft, Recht und Staat in der Ethik des deutschen Idealismus, Carl Winters
Universitiatsbuchhandlug, Heidelberg 1917; J. Ritter, Zum Primat des Rechts bei Kant und Hegel, in
Recht und Ethik. Zum Problem ihrer Beziehung im 19. Jahrhundert, hrsg. von J. Blithdorn und J. Ritter,
Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1970, pp. 77 — 84; M. Sena, Etica e cosmopolitismo in Kant,
Parallelo 38, Reggio Calabria 1976; G. Tonelli, L etica kantiana, parte della metafisica, in Da Leibniz a
Kant. Saggi sul pensiero del settecento, a cura di C. Cesa, Prismi, Napoli 1987; L. A. Mulholland, Kant’s
System of Rights, Columbia University Press, New York 1990; A. Miiller, Das Verhdltnis von rechtlicher
Freiheit und sittlicher Autonomie in Kants Metaphysik der Sitten, Peter Lang, Frankfurt am Main 1996;
K. R. Westphal, A Kantian Justification of Possession, in Kant’s Metaphysics of Morals. Interpretative
Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New York 2002 pp. 89 — 109; M. A. Cattaneo,
Dignita umana, pace perpetua, critica della politica nel pensiero di Kant, in Kant e la filosofia del diritto,
a cura di M. A. Cattaneo, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli 2005, pp. 7 — 22.

% Gregor, Laws of Freedom.

2T GMS, IV 429 (tr. it., 91).

17



Anche Kersting™ e Hoffe” interpretano etica e diritto kantiani come due forme di
specializzazione (il primo) o di applicazione (il secondo)®® dell’imperativo categorico.
In particolar modo, contro la tesi dell’indipendenza, Kersting invita a distinguere tra il
piano della fondazione e quello della realizzazione: le due parti della Metafisica dei
costumi si originerebbero infatti dall’imperativo categorico e dalla liberta
trascendentale,”’ mentre si differenzierebbero nella realizzazione. Da questo punto di
vista, il diritto, a differenza dell’etica, attuerebbe 1’imperativo categorico rinunciando ad
assumere, come oggetto del proprio comando, I’idea del dovere per il dovere
(pflichtmdpig aus Pflicht handeln).

Dal canto suo Ludwig™ sostiene che, anche se il diritto non pretende che il dovere
venga compiuto per dovere, non esclude che ci si possa determinare mediante la
consapevolezza della legge. Il concetto di obbligazione ¢ infatti un concetto che
appartiene alla legge e non a una specifica legislazione, etica o giuridica che sia; cio che
puod essere considerato come giuridico o etico ¢ unicamente il piano della
determinazione del nostro arbitrio. In questo senso, mentre il diritto chiede all’agente di
agire avendo consapevolezza della legge, e quindi di essere persona, di essere causa

libera e di esserlo in quanto capace di produrre qualcosa in conformita alla legge

By, Kersting, WohlgeordneteFreiheit, e Kant iiber Recht, Mentis, Paderborn 2004.

¥ 0. Hoffe, Kants Begriindung es Rechtszwangs und der Kriminalstrafe, in Rechtsphilosophie der
Aufklirung, hrsg. von R. Brandt, Walter de Gruyter, Berlin — New York 1982, pp. 335 — 375, e
Kategorische Rechtsprinzipien. Ein Kontrapunkt der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990.

39 Anche D. O. Dahlstrom, Ethik, Recht und Billigkeit, in «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5 (1997), pp.
55 - 72, sostiene che nella Metafisica dei costumi sia contenuta 1’applicazione dei principi morali
universali alla natura dell’'uomo. Tale applicazione, specifica lo studioso, ¢ da intendersi nel senso di una
deduzione, in cui la premessa maggiore sarebbe I’imperativo categorico, quella minore la sussunzione di
determinate azioni sotto la condizione della legge universale contenuta nella premessa maggiore, e,
infine, la conclusione coinciderebbe con la legge universale del diritto. A questo tipo di deduzione ne
viene opposto un altro, cosi costruito: 1. Agisci secondo una massima che al tempo stesso puo valere
come legislazione universale (regola universale). 2. Ci sono azioni esterne che concordano con la legge
universale (sussunzione della condizione). 3. Agisci esternamente in modo che 1’uso libero del tuo
arbitrio possa esistere insieme con la liberta di ciascuno, conforme ad una legge universale. Una
deduzione di tale genere contiene una methabasis eis allo genos, fa notare Dahlstrom: il principio del
diritto, che si riferisce ad azioni esterne, viene sussunto infatti sotto la legge morale delle azioni, che si
caratterizza attraverso una massima, cio¢ attraverso qualcosa di interno. Legittima ¢ invece, secondo
Dahlstrom, solo quella deduzione che utilizza il concetto di obbligazione (cio¢ di “necessita di un’azione
libera sotto I’imperativo categorico™); essa si costruisce cosi: 1. Tutte le azioni che vengono assunte
secondo una massima che puo essere al tempo stesso legge universale sono costrittive. 2. Alcune azioni
che concordano con la legge universale sono esterne. 3. Allora alcune azioni che sono esterne sono
costrittive (cio¢ azioni necessarie secondo 1’imperativo categorico).

3! In questo senso in entrambe le opere Kersting definisce come fondativi per 1’obbligazione giuridica
I’esperienza morale del sollen rappresentato dal Faktum der Vernunft in cui consiste la legge morale.

32 B. Ludwig, Whence Public Right? The Role of Theoretical and Practical Reasoning in Kant’s Doctrine
of Right, in Kant’s Metaphysics of Morals. Interpretative Essays, ed. by M. Timmons, Oxford University
Press, New York 2002, pp. 159 - 183.

18



morale, non pretende - a differenza dell’etica - che il soggetto agisca in base a tale

legge.

Kaulbach® si pone sulla stessa linea d’onda degli esegeti fin qui considerati,
sostenendo la fondazione kantiana della Dottrina del diritto e di quella della virtu sui
fondamenti trascendental-filosofici individuati nella secondo Critica. L’analisi di tale
interprete si concentra, in particolar modo, sulla filosofia del diritto, la cui derivazione
viene considerata conforme al metodo trascendentale. Cid che, infatti, conferirebbe
all’imperativo categorico e alle norme giuridico-morali un fondamento di possibilita
sarebbe 1’assunzione, da parte dell’'uomo, di un punto di vista universale. Tale
assunzione implicherebbe una trascendentalizzazione, ovverosia un processo di
astrazione nei confronti del “mondo della vita”. In questo senso i concetti della
Metafisica dei costumi conterrebbero la realta empirica dei rapporti umani in forma
trascendentalizzata, perché appartenenti all’esperienza ma al tempo stesso privi del suo
contenuto empirico.

Originale ¢, poi, ’interpretazione fornita da Rawls nelle sue Lezioni di storia della
filosofia morale,”* in cui i doveri di diritto e i doveri di virtu sono considerati come
risultato di cio che egli chiama costruttivismo kantiano, cio¢ di una specificazione di
entrambi 1 tipi di doveri sulla base della procedura dell imperativo categorico. Tale
procedura rappresenta il modo con cui I’imperativo categorico viene applicato a noi,
come esseri umani abitanti di un mondo sociale; essa deve avvenire sulla base di due
condizioni: la condizione di contenuto e la condizione di liberta. La prima richiede che
la procedura non sia solamente formale, ma che possegga “una struttura sufficiente a
specificare i requisiti della deliberazione morale in modo che il numero delle massime
giudicate adatte o inadatte a essere trasformate in leggi universali sia sufficientemente
grande”. La seconda condizione impone alla procedura di esibire “lI’imperativo
categorico, € con esso la legge morale, come un principio di autonomia, in modo che,
attraverso la nostra consapevolezza di questa legge in quanto per noi supremamente

autorevole e regolativa (per come si applica a noi attraverso 1’imperativo categorico ¢ la

3 F. Kaulbach, Studien zur spiten Rechtsphilosophie Kants und ihrer transzendentalen Methode,
Ko&nigshausen + Neumann, Wiirzburg 1982.

3% J. Rawls, Lectures on the History of Moral Philosophy, Harvard University Press, Cambridge 2000 (tr.
it. Lezioni di storia della filosofia morale, a cura di B. Herman, trad. it. di P. Palminiello, Feltrinelli,
Milano 2004, pp. 155 - 347).

19



sua procedura), ci sia possibile riconoscere che siamo liberi.””” Irrinunciabile per
I’applicazione ¢ poi la considerazione dei “bisogni umani veri” e la mancata
informazione riguardo al posto che occupiamo nel mondo (nella posizione originaria).*®

La procedura si svolge considerando (a) una massima “razionale e sincera”, passando
alla sua (b) generalizzazione e poi alla (c) trasformazione di tale generalizzazione in una
legge di natura. L ultimo passaggio (d) consiste nella determinazione precisa dell’ordine
di natura (definito da Rawls “mondo sociale alterato”) che si produce mediante tale
legge. Tramite questo procedimento costruttivistico si formerebbe il contenuto della
dottrina, ovverosia la totalita degli imperativi categorici particolari: i doveri di diritto e i
doveri di virtt. A differenza dell’imperativo categorico della prima formulazione,
spiega Rawls, 1 doveri giuridici ed etici non sono a priori, nel senso che non derivano
unicamente dalla ragion pratica pura: la loro formulazione richiede la procedura
dell’imperativo categorico e la considerazione di alcuni elementi empirici, quali “i
bisogni umani veri” o le conseguenze. Nonostante la presenza di tali elementi empirici,
tuttavia, i doveri etici e giuridici non verrebbero privati dell’incondizionatezza propria
dell’imperativo categorico.”’

Al di 1a delle varie argomentazioni fornite dai diversi autori, ¢ bene sottolineare
come la preoccupazione fondamentale di questa linea interpretativa sia, da un lato,
quella di rivendicare il legame esistente tra morale e diritto kantiani, dall’altro, quella di
mantenere distinte la Dottrina del diritto e quella della virti, nonostante la loro comune
origine. Alcuni studiosi, che hanno argomentato a favore della fondazione morale del

diritto kantiano, sono tuttavia giunti a concepire la Rechtslehre come finalisticamente

* Ivi, p. 176.

36 Tale concetto viene spiegato da Rawls in 4 Theory of Justice, Oxford University Press, Oxford —
Melbourne - Cape Town 1972, cui rimando.

" In Acting on Principle. An Essay on Kantin Ethics, Columbia University Press, New York and London
1975 anche O’Neill propone un’interpretazione “costruttivisica” della derivazione di etica e diritto
dall’imperativo categorico. La procedura costruita dalla O’Neill assume come elementi chiave i due
“tests” enunciati da Kant in GMS, 1V 423 s. (tr. it., 81): quello della contraddizione nel pensiero e quello
della contraddizione nella volonta. Il primo test permetterebbe, secondo la studiosa, di derivare il
principio del diritto e i doveri giuridici dall’imperativo categorico, il secondo test permetterebbe la
derivazione del principio etico e dei doveri di virtii. E bene notare che, pur condividendo con Rawls I’idea
“anti-intuizionista” secondo cui il contenuto della morale non ¢ autoevidente, il costruttivismo di O’Neill
¢ tuttavia differente da quello rawlsiano. Esso non comporta, infatti, I’artificio della posizione originaria
né D’orizzonte della cooperazione civile, ma sottolinea [’aspetto procedurale nell’applicazione
dell’imperativo categorico e nella formulazione del giudizio morale.

20



orientata all’etica. Da questo punto di vista il diritto non sarebbe altro che la
“condizione dell’esercizio della legge morale.”®

Sostenitori di questa posizione, definita da Kersting “concezione moral-teleologica
del diritto” (moralteleologische Rechtsauffassung),”” sono Scheiber® e Dulckeit."!
Quest’ultimo, in particolar modo, definisce I’'imperativo categorico come “necessita di
un’azione per rispetto della legge” e come un “dovere universalmente etico” (allgemein-
ethische Pflicht). Esso coincide con la costrizione etica (obligatio etica), cio¢ con
I’ordine di fare il dovere per il dovere; tale costrizione costituirebbe, secondo lo
studioso, la forma uguale e unitaria secondo cui i doveri di diritto e di virta si
presentano. Rechts- e Tugendpflichten non sarebbero, quindi, che due forme di un unico
principio. Riguardo ai doveri di diritto, cido che vi conferirebbe lo status di doveri
sarebbe il fatto che essi si trovano sotto 1’obbligazione universalmente etica. Da questo
punto di vita, la loro funzione sarebbe quella di limitare la liberta empirica dell’arbitrio
per permettere la realizzazione degli effetti della liberta trascendentale, ovverosia ai fini

della realizzazione dell’etica.

b. Proposta interpretativa

Nonostante il rigore e I’autorevolezza delle interpretazioni sopra presentate, nel corso
del mio studio il confronto con i testi kantiani ha fatto emergere in esse una certa
carenza di chiarezza terminologica e una generale parzialita nelle analisi. La mancanza
di chiarezza piu grave riguarda la distinzione tra il significato del concetto di “morale” e
quello di “etica”. Kant stesso fece un uso dei due termini, che lascia una certa opacita
sulla loro distinzione semantica, tanto da far pensare talvolta che posseggano lo stesso
significato; ciononostante, dalle opere kantiane emerge I’impossibilita di tracciare tale
equivalenza. Un’indicazione particolarmente preziosa a riguardo ¢ fornita
dall’Introduzione alla Dottrina della virtu, 1i dove Kant prende le distanze

dall’identificazione tradizionale dell’etica con I’intera filosofia morale (Sittenlehre).

3% Rawls, Lezioni di storia della filosofia morale, p. 176.

3 Kersting Wohlgeordnete Freiheit, pp. 142 —151.

L. H. Schreiber, Der Rechtsbegriff in der Philosophie Kants, Walter de Gruyter & Co. Berlin, 1966, pp.
42 s.

*'' G. Dulkeit, Naturrecht und positives Recht bei Kant, Scientia Verlag Aalen, Darmstadt, 1987.

21



Egli spiega di volere invece usare il termine “etica”, o “Dottrina della virtu”, per
indicare 1’insieme dei doveri morali non coercibili esternamente, e il termine “Dottrina
del diritto” per designare quei doveri morali imponibili anche esternamente.*” Un altro
elemento importante per la comprensione della distinzione dei concetti in questione ¢,
poi, costituito dalla qualificazione anche dei doveri di diritto come “leggi morali”;

queste sono le parole utilizzate da Kant:

“Queste leggi della liberta si chiamano, a differenza delle leggi di natura,
leggi morali. In quanto si riferiscono semplicemente alle azioni esterne e
alla loro conformita a legge, si chiamano giuridiche; se invece pretendono di
dover essere esse stesse (le leggi) fondamenti di determinazione delle

azioni, allora sono etiche”.*

Infine, nello scritto Per la pace perpetua lo status di morale viene attribuito anche al
diritto.** Questi passi brevemente esposti utilizzano il concetto di “morale” per indicare
la parte della filosofia che fornisce principi razionali a priori per I'uso generale della
liberta nella prassi umana. In quanto dottrine di doveri razionali a priori, etica e diritto
fanno parte della morale in qualita di sue specificazioni: Rechts- e Tugendlehre non si
occupano infatti della determinazione generale della liberta, ma, rispettivamente, del
suo uso esterno e di quello interno. I concetti di “etica” e di “morale” non sono quindi
equivalenti e una loro sovrapposizione semantica ¢ del tutto implausibile dal punto di
vista kantiano. Tale aspetto non puo essere ignorato in un’analisi sul rapporto tra etica e
diritto in Kant, pena il rischio di una lettura viziata dell’oggetto d’indagine.

La tesi che interpreta etica e diritto come indipendenti e quella che difende la
concezione moral-teleologica, pur presentandosi come diametralmente opposte, sono
accomunate proprio dalla mancata distinzione tra i due concetti appena considerati e

dalla loro indebita sovrapposizione. Cosi, la tesi dell’indipendenza, che fa propria la

2 MS, VI 379 (cfir. 227).

¥ Ivi, VI 214 (cfr. 15).

11 filosofo di Konigsberg, argomentando contro la “discordanza tra la morale e la politica, nella
prospettiva della pace perpetua”, scrive: “La morale ¢ gia in se stessa una prassi in senso oggettivo, come
insieme di leggi incondizionatamente imperative secondo cui dobbiamo agire, ed € un’evidente assurdita,
dopo che a questo concetto del dovere sia stata riconosciuta la sua autorita, voler ancora affermare che
tuttavia cio non si possa fare. [...] di conseguenza non puod darsi nessun conflitto della politica, come
dottrina applicata del diritto, con la morale, sempre come dottrina, ma teorica” (ZeF, VIII 370; tr. it.,
188).

22



preoccupazione kantiana di difendere lo svincolamento reciproco tra etica e diritto,
identificando “etica” con “morale”, giunge a negare la fondazione morale del diritto. Se
infatti il diritto fosse moralmente fondato, sarebbe anche eticamente fondato, quindi,
non piu indipendente dall’etica. La concezione moral-teleologica, invece, che sostiene
I’appartenenza del diritto alla morale kantiana, non distinguendo i significati di morale e
di etica, interpreta il diritto come parte dell’etica, anzi come una sua funzione.

Di fronte a queste imprecisioni, che segnano tanto la tesi dell’indipendenza quanto
quella moral-teleologica, parrebbe piu plausibile la posizione che interpreta etica e
diritto a partire dalla distinzione tra fondamento e realizzazione, la tesi, cio¢, secondo
cui essi si originerebbero dall’imperativo categorico, ma si differenzierebbero sul piano
della realizzazione. Il confronto con i testi kantiani rivela perd anche in tale proposta
interpretativa una certa mancanza di chiarezza terminologica relativa, qui, al concetto di
realizzazione. Esso pud essere inteso infatti almeno in due modi: 1. come messa in
pratica del principio etico e di quello giuridico all’interno degli spazi della prassi umana
di loro competenza per mezzo di una legislazione appropriata; 2. come raggiungimento
dei fini interni alla legislazione etica e a quella giuridica. La distinzione di questi due
significati non consente di interpretare il rapporto tra etica e diritto in termini di
semplice separazione; come metterod in luce nel corso della mia analisi, se € vero che
Kant insiste sulla loro indipendenza reciproca, ¢ parimenti vero che esiste tra la
legislazione etica e quella giuridica una certa correlazione, che richiede di essere
compresa.

Le tesi prese in considerazione sono, poi, segnate da una certa unilateralita, dovuta al
fatto che I’indagine del rapporto tra etica e diritto viene in esse condotta da uno
specifico e parziale punto di vista. Cio porta tutt’e tre le interpretazioni testé richiamate
a mettere in rilievo alcuni importanti aspetti dell’oggetto di indagine ma, al tempo
stesso, a trascurarne altri di pari importanza. La tesi dell’indipendenza, infatti, privilegia
I’angolo visuale della liberta esterna (del diritto), giungendo a sostenere
I’incompatibilita del diritto con la morale kantiana; la concezione moral-teleologica del
diritto, si pone invece dal punto di vista delle liberta interna (dell’etica), perdendo di
vista la specificita della liberta esterna, tanto da interpretare la Rechtslehre in funzione

della Tugendlehre. Infine, la posizione che distingue tra “fondazione” e “realizzazione”

23



privilegia la prospettiva della “fondazione” e non sfrutta appieno le opportunita offerte
da quella della “realizzazione”.

Non si puo affermare che il rapporto tra etica e diritto venga delineato in maniera
univoca da Kant tanto che, se per certi versi sembra porsi nei termini di
un’indipendenza reciproca, per molti altri pare profilarsi una certa correlazione tra i due
ambiti della morale. A mio parere, tuttavia, questa carenza di univocita nei testi kantiani
non deve spingere a cercare un angolo visuale che permetta di assorbire le difficolta, ma
essa stessa sembra suggerire la chiave di analisi; non una chiave che ingabbi il rapporto
tra etica e diritto entro uno schema rigido, ma che permetta di considerarlo, come
attraverso un caleidoscopio, da prospettive differenti, capaci di afferrare in maniera piu
completa possibile le sue diverse sfaccettature. La mia proposta interpretativa ¢, infatti,
quella di non privilegiare alcun punto di vista, ma di arrivare a comprendere 1’oggetto
d’analisi, prendendo in considerazione diverse prospettive.

Il tentativo di indagare il rapporto tra etica e diritto in questo modo non ¢&, peraltro,
un procedimento antikantiano, ma conforme allo stile del filosofo di Konigsberg, che, in
momenti cruciali della propria ricerca, si pose da differenti prospettive per I’analisi di
questioni complesse. Esempi di cio sono il gioco di punti di vista in cui si svolgono le
diatribe tra tesi e antitesi nelle antinomie in cui cade la ragione nel suo uso speculativo e
pratico, cosi come quella tra determinismo naturale e liberta della Critica del giudizio.
Mentre in questi casi, tuttavia, le prospettive assunte sono, rispettivamente, quella del
fenomeno e del noumeno, e le antinomie vengono superate considerando 1’oggetto in
questione come sottoposto tanto alle leggi e alla causalita naturali quanto a quelle della
liberta, diversamente avviene nella mia ricerca.

La decisione di seguire il suggerimento kantiano di assumere diverse angolature non
ha comportato di seguirne lo svolgimento antinomico, ma di recuperarne il senso,
quello, cioe, che la ragione non si assopisca “in una convinzione immaginaria, prodotta
da una parvenza semplice unilaterale” che coincide con “la morte di una sana
filosofia”.*’ Tale strategia interpretativa & funzionale all’analisi di una realta complessa,
quale quella dell’azione umana, che si realizza tra liberta interna ed esterna, nella

relazione dell’'uvomo con se stesso e con gli altri, nel rispetto di istituzioni e leggi

B KrV, A 407/B 434 (tr. it., 631).

24



politiche, sociali, religiose e morali che muovono nei suoi confronti richieste di diversa
natura e che non sono riducibili I’una all’altra.

Nel corso del mio lavoro ho avuto modo di individuare tre punti di vista, che nella
loro combinazione permettono di fornire un resoconto abbastanza completo del rapporto
tra etica e diritto. Li ho chiamati rispettivamente:

1. prospettiva metaetica € metagiuridica,

2. prospettiva della liberta,

3. prospettiva del tutto.

Tali prospettive rientrano nella riflessione pratica e costituiscono i diversi ambiti e i
diversi “momenti” (anche se non cronologici) in cui la ragione fornisce i1 principi
dell’agire. La prospettiva metaetica e metagiuridica si concentra infatti sulla fondazione
di etica e di diritto; la prospettiva della /iberta considera le due diverse legislazioni nelle
loro specificita; la prospettiva del tutto pone la propria attenzione sulla realizzazione dei
fini di etica e di diritto e sulla dimensione collettiva richiesta per tale realizzazione.

Questa proposta interpretativa non va poi intesa come una semplicistica
conciliazione né come una lettura di tipo sincretistico: non vuole avvalersi di tutte le
interpretazioni del rapporto tra etica e diritto in Kant, rinunciando cosi a formularne una
propria. A partire dalle prospettive considerate, tale proposta desidera piuttosto
sostenere e argomentare, contro la tesi dell’indipendenza, la fondazione morale tanto
dell’etica quanto del diritto kantiani e la presenza in essi dell’imperativo categorico (I
capitolo); contro la concezione moral-teleologica, vuole mostrare I’autonomia ¢ la
specificita delle due legislazioni morali, ma al tempo stesso una loro coimplicazione
reciproca sia a livello della prassi individuale (II capitolo), che nelle dimensioni
collettive necessarie per la loro piena realizzazione (III capitolo).

L’obiettivo originario della mia ricerca era di analizzare la relazione tra diritto ed
etica nella Metafisica dei costumi; 1’analisi ha, tuttavia, rivelato da subito la necessita di
essere approfondita attraverso lo studio dei testi “maggiori” del periodo critico, dalla
Critica della ragion pura alla Critica del giudizio; di quelli “minori” di carattere
filosofico-storico e politico degli anni ottanta e novanta; degli scritti di filosofia della
religione e delle opere di antropologia e pedagogia successive alla Metafisica dei
costumi. Ad essi si ¢ aggiunto lo studio di alcuni scritti del Nachlass kantiano, in

particolar modo di alcune lezioni, dei Lavori preparatori alla metafisica dei costumi e

25



delle Riflessioni di filosofia morale e del diritto. Non la pretesa di comprendere 1’intero
Kant attraverso I’intero Kant, ma I’esigenza di offrire, prima di tutto a chi scrive, una
comprensione meno parziale e quanto piu completa possibile del rapporto tra etica e
diritto, ha spinto la mia indagine, sempre avendo come punto di riferimento 1’opera del
1797, ad addentrarsi in questi altri scritti. Il risultato ¢ stato una rilettura complessiva
della concezione morale kantiana, rilettura che, consapevole di essere condotta dal
particolare punto di vista del rapporto tra etica e diritto, aspira alla sua propria

completezza ma non pretende di essere esaustiva.

26



Primo Capitolo

Etica, diritto e imperativo categorico.

La prospettiva metaetica e metagiuridica

Considerazioni preliminari

Con D’espressione “prospettiva metaetica e metagiuridica” desidero riferirmi alla
speculazione morale kantiana precedente alla Metafisica dei costumi; in particolar
modo, intendo fare riferimento ai contenuti dei due testi di filosofia morale che Kant
diede alle stampe nel periodo critico: la Fondazione della metafisica dei costumi (1785)
e la Critica della ragion pratica (1788). In essi non ¢ possibile trovare una distinzione
tra etica e diritto: come espresso nello scritto del 1785, la divisione dei doveri in etici e
giuridici e la loro strutturazione in un sistema venne infatti rimandata alla Metafisica dei
costumi,*® mentre lo sforzo concettuale di quegli anni fu indirizzato, esclusivamente,
all’elaborazione e alla legittimazione delle basi che dovevano fornire le fondamenta di
tale sistema.

L’impiego degli aggettivi metaetica e metagiuridica non vuole significare
un’indagine di carattere logico-semantico, quale quella coltivata nell’ambito della
filosofia analitica anglo-americana, ma rimanda ad una accezione ampia del termine
metaetica. Si riferisce, cioe, a quella “riflessione di carattere espressamente filosofico
che ha per oggetto 1’etica e piu precisamente il significato di termini morali, lo statuto
epistemologico del sapere pratico e la possibilita 0 meno di una sua giustificazione
razionale, la natura dei principi e dei valori morali.” In questo senso, il termine non ¢
sinonimo di metaetica analitica e della sua indagine logico-semantica, ma piu
ampiamente richiede anche analisi di carattere epistemologico o ontologico e
metafisico.” L espressione “prospettiva metaetica ¢ metagiuridica” qui impiegata vuole

indicare infatti una dimensione della morale kantiana che si pone oltre (ueta), precede la

¥ GMS, IV 421, nota (tr. it., 75).

7 Cfr. A. Da Re, voce Metaetica, in Enciclopedia filosofica, a cura di Fondazione Cento Studi Filosofici
di Gallarate, Nuova edizione interamente riveduta e ampliata, Bompiani, Milano 2006, vol. 8, pp. 7339 —
7341.

27



separazione tra legislazione giuridica ed etica, cio¢ quel livello concettuale che
trascende tale distinzione e che si concentra sull’indagine della natura dei principi
morali a priori, indipendenti da elementi empirici, nei quali etica e diritto hanno la
propria origine e in base ai quali si strutturano. Tale dimensione ¢ rappresentata dalla
riflessione contenuta nella Fondazione della metafisica dei costumi e nella Critica della
ragion pratica.

Analizzare etica e diritto a partire da questa prospettiva significa analizzare la
relazione tra le opere del 1785 e del 1788 e quella del 1797 e indagare se ed
eventualmente in che modo, si dia un legame tra il sistema dei doveri morali e
I’imperativo categorico, formulato nella Fondazione della metafisica dei costumi e nella
Critica della ragion pratica. In secondo luogo, implica 1’analisi dei concetti che
rendono Rechtslehre e Tugendlehre capaci di rispettare I’esigenza kantiana di una
morale razionale, a priori, universale e incondizionata. Da ultimo, significa considerare
in che modo gli elementi della speculazione morale precedente siano presenti nelle due
Dottrine e quale forma assumano all’interno dei due diversi ambiti di liberta con cui tali
Dottrine hanno a che fare.

Come ¢ stato esposto nell’Introduzione,”™ la questione relativa al rapporto tra
Metafisica dei costumi ¢ le opere morali precedenti solleva problematiche dalle
molteplici sfaccettature e la letteratura critica stessa non ¢ unanime nell’interpretare il
legame tra I’imperativo categorico, il principio della Dottrina dei costumi (Grundsatz
der Sittenlehre) e le dottrine che derivano da esso (Rechtslehre e Tugendlehre). Tale
mancanza di unanimita ¢ dovuta a una difficolta oggettiva del testo del 1797, che lascia
sempre presagire una risposta che non si lascia mai afferrare completamente. Questa
inafferrabilita mi ha indotta a una “lettura incrociata” dell’opera del 1797 con altri testi
kantiani, nel tentativo di cogliere altrove il “non detto” o “I’alluso” del testo o,
quantomeno, il filo rosso della riflessione che ha portato alla formulazione di
espressioni altrimenti pil o meno incomprensibili o apparentemente ingiustificate.
Proprio per questo la presente indagine mutuera i propri strumenti non solo dalla
Metafisica dei costumi, ma anche, 1i dove se ne ¢ avvertita la necessita, dalla Critica
della ragion pura, dai Principi metafisici della scienza della natura, dalla Fondazione

della metafisica dei costumi, dalla Critica della ragion pratica, e dal Nachlass kantiano,

* Ibi, Introduzione pp. 11 —21.

28



di cui prendera in considerazione le Vorarbeiten zu die Metaphysik der Sitten. In
aggiunta a questi testi, faro riferimento anche alla Ethik Kaehler.

Nel tentativo di rispondere alla domanda sul legame tra I’imperativo categorico ¢ la
Metafisica dei costumi, ho deciso di dividere il mio lavoro di analisi in due fasi:
dapprima ho considerato I’opera del 1797 nella sua interezza e nella sua ispirazione
unitaria, ¢ solo in un secondo momento ho analizzato le due Dottrine che la
compongono. Di qui la partizione del presente capitolo in due sezioni: nella prima mi
concentrerd sull’Introduzione all’opera,”® nella quale ¢ possibile raccogliere importanti
informazioni sul legame, indicato per altro dallo stesso Kant, anche se poi non rimarcato
a sufficienza, tra la Metafisica dei costumi e le opere morali precedenti. Gli obiettivi di
questa prima fase di analisi sono quelli di:

1. mostrare il posto occupato dalla Metafisica dei costumi nel sistema morale kantiano
(§ L 1.);

2. individuare la specificita del suo oggetto di indagine (§§ 1. 2. e 3.);

3. rilevare in che modo I’'imperativo categorico sia presente nell’opera e come la sua
presenza rivesta il ruolo di principio fondamentale tanto della Dottrina della virtu,
quanto di quella del diritto (§§ 1. 4. ¢ 5.).

La seconda sezione prendera invece in considerazione le due Dottrine separatamente.
Gli obiettivi che essa si propone sono:

1. individuare quali siano gli elementi particolari (ma non empirici) contenuti nelle due
Lehren, che rendono possibile la costruzione di due insiemi di doveri particolari, ma
conformi all’esigenza kantiana di una morale razionale a priori (§§ II. 1. e 2.);

2. analizzare la presenza della seconda e della terza formulazione dell’imperativo
categorico in Rechts- e Tugendlehre e le differenze assunte da tali formulazioni nei due
diversi ambiti dell’agire morale (§§ I1. 3. ¢ 4.).

La tesi di fondo che sosterrd € che I’imperativo categorico e gli elementi caratteristici
della Fondazione della metafisica dei costumi e della Critica della ragion pratica sono
presenti nella Metafisica dei costumi, e che Rechtslehre e Tugendlehre non fanno altro
che rappresentare lo sviluppo dell’imperativo categorico formulato nel periodo critico,

ma gia presente nella speculazione morale kantiana al tempo delle lezioni di filosofia

¥MS, VI 211 —228 (cfr. 11 - 32).

29



morale tenute a Konigsberg negli anni Settanta.”® E tale imperativo, nelle sue diverse
formulazioni, che anima le due dottrine e rispetto al quale esse mostrano una radice

comune, ma anche delle profonde differenze.

%0 Cosi, infatti, mi sembra di poter interpretare questa espressione kantiana: “La bonta morale ¢ dunque il
governo del nostro arbitrio per mezzo di una regola, attraverso cui tutte le azioni del mio arbitrio
concordano in maniera universalmente valida. E tale regola, che ¢ il principio della possibilita
dell’accordo di ogni arbitrio libero, ¢ la regola morale” (Vorlesung, 31; cfr. 20 s.).

30



|. Sezione

L’imperativo categorico nell’Introduzione alla Metafisica dei costumi

“La Metafisica dei costumi segue alla Critica della ragion pratica,
come la Metafisica della natura alla Critica della ragion pura teoretica
e, cosi come alla prima seguono la Metafisica della natura corporea e la
Metafisica della natura pensante, cosi, qui, alla Metafisica dei costumi
seguono la Dottrina del diritto e 1a Dottrina della virti.”™'

I. 1. Metafisica dei costumi e Principi metafisici della scienza della natura

Il mio tentativo di comprendere il rapporto tra imperativo categorico, etica e diritto
prende le mosse dalla domanda sulla relazione che Kant stesso ha voluto porre fra le sue
opere morali. Una prima indicazione in questa direzione viene fornita, innanzitutto,
dalla Prefazione alla Fondazione della metafisica dei costumi, 1i dove il filosofo
dichiara la necessita di un’indagine sui principi pratici razionali a priori, ovverosia di
una metafisica dei costumi. Egli rimanda al futuro la pubblicazione di un’opera che
porti questo nome e dice di volervi far precedere una fondazione, pur essendo
consapevole che 1’'unica sua fondazione potrebbe essere una critica della ragion pura
pratica, “cosi come per la gia citata metafisica (qui sono intesi i Principi metafisici della
scienza della natura) la gia pubblicata critica della ragion pura speculativa”.

Tuttavia, a differenza della critica della ragione speculativa, quella della ragion pura

pratica non viene considerata di importanza necessaria, perché

“nel morale la ragione umana pud essere facilmente portata, anche
nell’intelletto piut comune, a grande esattezza e completezza, mentre
nell’uso teoretico, ma puro, essa ¢ in tutto e per tutto dialettica; dall’altro
lato, per la critica di una ragion pura pratica, io esigo che, se dev’essere
completa, si debba insieme poter mostrare la sua unita con la speculativa in
un principio comune, perché infine puo trattarsi solo di un’unica e
medesima  ragione, che deve essere distinta semplicemente

nell’applicazione.”*

STyMS, XXIII 247.
2 GMS, IV 391 (tr. it., 11 — 13).

31



La Fondazione della metafisica dei costumi, in questo periodo della speculazione del
filosofo di Konigsberg, rappresentava il tentativo di ricerca e di definizione del supremo
principio della moralita, impresa fondativa compiuta in sé, e quindi da separare rispetto
a ogni altra ricerca morale.>

Secondo le indicazioni coglibili dalle prime movenze della Fondazione, Kant
avrebbe concepito dunque due sistemi di conoscenze a priori: la metafisica della natura
e quella dei costumi, cui, da un lato, farebbero da fondamento rispettivamente la Critica
della ragion pura e la Fondazione della metafisica dei costumi e a cui seguirebbero,
dall’altro, la fisica empirica e I’antropologia pratica come controparti empiriche. Mentre
la pubblicazione dei Principi metafisici della scienza della natura avvenne nel 1786, a
cinque anni da quella della prima Critica, la Metafisica dei costumi si fece attendere:
alla Fondazione (pubblicata nel 1785), Kant fece seguire la Critica della ragion pratica

(1788) e solo nel 1797 diede alle stampe il testo promesso.”* I dodici anni trascorsi

>3 Ivi, IV 392 (tr. it., 13).

> Le numerose lettere, che fanno parte del Briefwechsel kantiano, testimoniano che una Metafisica dei
costumi era tra i progetti del filosofo di Konigsberg gia a partire dagli anni sessanta e che di cio erano a
conoscenza gli amici e gli studenti di Kant. Scrive infatti a Lambert il 31 dicembre del 1765: “Percio, per
non essere magari accusato di progettare un nuovo e male assortito trucco filosofico, sono costretto a
premettere alcuni lavori piu piccoli, di cui ho gia pronto 1’argomento: i primi saranno i Principi metafisici
della filosofia naturale e 1 Principi metafisici della filosofia pratica” (Briefe, 34, X 56; tr. it., 44).
Nell’epistolario, il termine Metafisica dei costumi compare tuttavia, per la prima volta, nella lettera ad
Herder del 9 maggio 1768: “attualmente sto lavorando ad una metafisica dei costumi: credo di poter
evidenziare e stabilire fruttuosamente i suoi principi, nonché, al tempo stesso, il metodo da impiegare per
indirizzare su una via percorribile gli sforzi, pur sempre in gran parte infruttuosi, compiuti in questo tipo
di conoscenza, se si vuole che essi siano finalmente di giovamento” (Ivi, 40, X 74; tr. it., 54). Nella lettera
a Lambert del 2 settembre 1770 si trova espresso il proposito “di mettere in ordine e di redigere le mie
ricerche sulla filosofia morale pura, nella quale non ¢ dato incontrare alcun principio empirico: di mettere
in ordine e di redigere, in un certo qual modo, la metafisica dei costumi” (Ivi, 57, X 97; tr. it., 58) e, nel
dicembre dello stesso anno, Sulzer scrive a Kant “Mi augurerei di apprendere da Lei, se possiamo avere
speranza, di poter vedere presto la sua opera sulla metafisica della morale. Questo lavoro ¢ massimamente
importante per la teoria della morale, che ancora vacilla molto”(/vi, 62, X 112; tr. it. mia). Verso la fine
del 1773 scrive Kant a Herz: “Quando riuscird a condurre a termine la mia filosofia trascendentale, che ¢
propriamente una critica della ragion pura, allora sar0 contento; poi mi rivolgero alla metafisica, che
contiene solo due parti: la metafisica della natura e la metafisica dei costumi. Di esse pubblicherd per
prima I’ultima, e non ne vedo ’ora” ({vi, 79, X 145; tr. it., 78). Nella lettera, datata 10 luglio 1784, Schiitz
mostra di essere a conoscenza del progetto kantiano: “Brucio di bramosia e di desiderio per la Sua
Metafisica della Natura, a cui, com’¢ certo, Lei fara seguire anche una Metafisica dei costumi” (Ivi, 233,
X 393; tr. it., mia); e, in quella del 23 agosto dello stesso anno (/vi, 235, X 396), rivela che il progetto
kantiano era quello di pubblicare la Metafisica dei costumi il giorno di San Michele di quello stesso anno.
La lettera di Kant a Schiitz, datata 13 settembre 1785, testimonia invece che ’impegno di Kant ¢ ancora
rivolto alla Metafisica dei costumi. Come Schiitz, numerosi altri corrispondenti di Kant si mostrano nelle
loro lettere a conoscenza del progetto kantiano di un’opera con questo titolo (Erhard, Jakob, Jenisch,
Jung-Stilling, Bering, Bartoldy, Fichte, Mellin). In una lettera a Herder, datata 26 maggio del 1789, Kant
fa menzione ancora una volta di un “sistema di metafisica, tanto della natura quanto dei costumi” (Briefe,
362, XI 49; tr. it., 205), mentre la lettera a Jung-Stilling, del 1 marzo 1789, testimonia la sua volonta di
finire 1’elaborazione della Metafisica dei costumi al termine dell’estate di quello stesso anno e di

32



mostrano un certo mutamento nel sistema, cambiamento che tuttavia non stravolge la
forma architettonica, presentata nella Fondazione, in rapporto al parallelismo tra
I’impianto della metafisica della natura e della metafisica dei costumi. L’incipit della
Metafisica dei costumi offre due indicazioni a riguardo; la prima si trova nella

prefazione:

“Alla Critica della ragion pratica doveva far seguito il sistema, cio¢ la
Metafisica dei costumi, che si divide in fondamenti metafisici della Dottrina
del diritto e fondamenti metafisici della Dottrina della virtu
(simmetricamente ai fondamenti metafisici della scienza della natura gia

9 55

pubblicati)”.

La seconda indicazione ¢ invece contenuta nel secondo paragrafo dell’introduzione,

dal titolo Idea e necessita di una Metafisica dei costumi:

“Che si debbano avere principi a priori per la scienza della natura, la
quale ha a che fare con oggetti del senso esterno, e che sia possibile, anzi
necessario, far precedere alla scienza applicata della natura al campo della
esperienze particolari, ossia alla fisica, un sistema di questi principi con il
nome di scienza metafisica della natura, tutto questo ¢ stato dimostrato

altrove.”®

Oltre a esse, anche le Vorarbeiten all’Introduzione alla Metafisica dei costumi

contengono un’interessante elemento a riguardo:

“La Metafisica dei costumi segue alla Critica della ragion pratica, come
la Metafisica della natura alla Critica della ragion pura teoretica e cosi

come alla prima seguono la Metafisica della natura corporea e la Metafisica

terminarla completamente per la Pasqua dell’anno successivo. La lettera a Erhard, del 21 dicembre 1792
(Ivi, 552, X1 398 s.; tr. it., 314 - 418), cosi come quella a Fichte, del 12 maggio 1793 (Ivi, 578, XI 434;
questa lettera manca nella traduzione italiana cui si sta facendo riferimento), testimoniano un Kant ancora
impegnato con la Metafisica dei costumi.

3 MS, VI 205 (cfi-. 3).

% vi, VI 214 s. (cfr. 15 s.).

33



della natura pensante, cosi, qui, alla Metafisica dei costumi seguono la

Dottrina del diritto e la Dottrina della virti.””’

Come appare immediatamente evidente, i passi sopra citati rinviano a una
corrispondenza tra il rapporto che lega Critica della ragion pura e Principi metafisici
della scienza della natura, da un lato e quello esistente tra Critica della ragion pratica e

Metafisica dei costumi, dall’altro.”® Questo parallelismo viene notato anche dalla

7T VMS, XXIII 247.

¥ A riguardo, G. Landolfi Petrone in 1. Kant, Metafisica dei costumi, a cura di G. Landolfi Petrone,
Bompiani, Milano 2006, attribuisce la mancanza di un riferimento alla Fondazione alla differenza
fondamentale tra il ruolo dello scritto del 1785 e quello del 1788: mentre, infatti, il primo fornisce il
principio (I’imperativo categorico) sul quale ¢ possibile tessere i rapporti interpersonali — ¢ in questo
senso potrebbe bastare a fondare il mondo etico-giuridico — la seconda Critica ha il compito di stabilite
“le prerogative conoscitive della ragion pratica”, cio¢ di “stabilizzare la liberta”. In questo senso ¢ la
Critica della ragion pratica a portare a compimento la fase trascendentale della costruzione,
individuando, anche le condizioni, I’ambito e i confini dell’uso della facolta di desiderare “offrendo un
terreno sicuro per una filosofia (KpV, V 12)” pratica come scienza. Bacin, I/ Senso dell Etica, attribuisce,
invece, lo stretto legame instaurato da Kant tra la seconda Critica e I’opera del 1797 ad una svolta
speculativa avvenuta nel passaggio dalla Fondazione alla Metafisica dei costumi. Tale svolta
rappresenterebbe una vera e propria rottura con ’impostazione della Fondazione della metafisica dei
costumi. Tutti gli sforzi del filosofo di Konigsberg, sostiene lo studioso, furono infatti volti, dagli albori
fino alla fine della propria speculazione, a realizzare un’etica in grado di contribuire alla condotta morale
e a costruire un apparato teorico e concettuale capace di sostenerla. In questo contesto, la Fondazione
della metafisica dei costumi risalirebbe a una fase in cui era avvertita la necessita di individuare gli
elementi concettuali portanti dell’agire morale, indipendentemente da qualsiasi elemento di carattere
appetitivo, e di cogliere le regole generali astratte delimitanti lo spazio logico della determinazione della
volonta, ovverosia gli imperativi. La questione della motivazione veniva invece considerata come propria
della dimensione dell’azione concreta; in quanto tale, essa rientrava quindi nella parte empirica dell’etica,
I’antropologia. In questa fase la Metafisica dei costumi sarebbe stata considerata non come un sistema di
doveri, ma come I’insieme delle “premesse concettuali necessarie a svolgerlo; I’esposizione delle norme
specifiche concrete sarebbe rientrata nella disciplina a cui essa doveva preparare e che era intesa come
tutt’altro che “metafisica”: si sarebbe trattato anzi di un’antropologia. [...] il sistema morale sarebbe
dovuto sfociare in un’etica concepita come antropologia pratica, che era la disciplina empirica in funzione
della quale di richiedeva una fondazione metafisica. La Fondazione, dunque, non prospettava affatto
un’etica estranea ad ogni legame con I’antropologia, bensi, al contrario, un’etica che si doveva realizzare
proprio come un’antropologia pratica” (p. 152 s.). Con la Critica della ragion pratica, continua Bacin, si
assiste a una ricomposizione della differenza tra il piano del riconoscimento del valore e quello della
motivazione morale, che, da elemento da indagare a livello empirico, entra a far parte delle strutture a
priori della determinazione della volonta, come momento strutturale della scelta. In questo contesto, il
principio generale costituito dall’imperativo categorico non sarebbe qualcosa che deve essere applicato
all’essere umano, ma la facoltda morale umana stessa verrebbe pensata come cid a partire da cui si
sviluppano i contenuti morali. A partire da questa ricomposizione, secondo Bacin, il ruolo stesso della
Metafisica dei costumi verrebbe ripensato: 1’antropologia morale non avrebbe piu intrattenuto alcuna
relazione con la determinazione dei doveri. “L’opera del 1797 rappresento il pieno svolgimento della
teoria morale e contenne l’esposizione dell’etica vera e propria, invece che costituire solamente il
momento preliminare ad essa. Anche qui, nell’introduzione generale [scil: della Metafisica dei costumi],
venne ripreso il parallelo, quasi ovvio con la metafisica della natura [...]. Mentre la metafisica della
natura era necessaria in vista di una fisica da realizzare su quella base, in ambito pratico il programma
complessivo doveva articolarsi in maniera differente («con le leggi morali va diversamente»), visto che le
leggi morali devono essere conosciute compiutamente a priori, senza richiedere alcun riferimento
all’esperienza. Kant nego cosi che la teoria morale richiedesse uno svolgimento empirico, come quello

34



Gregor, che sottolinea la necessita di guardare alla prefazione dei Principi metafisici
della scienza della natura per poter ottenere una piu chiara comprensione della
Metafisica dei costumi. Sono del parere che la lettura della Vorrede dei Principi debba
essere accompagnata da quella della prima Critica, in particolar modo da quella
dell’Architettonica della ragion pura:> entrambe le opere, infatti, contengono elementi
che consentono di gettare uno sguardo d’insieme sull’architettura che il sistema delle
scienze e la metafisica della ragione speculativa dovevano possedere nel progetto
kantiano. Mi preme sottolineare che non ¢ mia intenzione occuparmi della struttura del
sistema kantiano, indagine che meriterebbe un lavoro unicamente a essa dedicato, ma
tracciarne 1 contorni in modo da individuare quale doveva essere il “luogo” destinato
alla Metafisica dei costumi e il rapporto esistente tra essa e le opere morali precedenti.
Nell’Architettonica della ragion pura il titolo di “metafisica” viene attribuito alla
filosofia pura, ovverosia alla filosofia che procede, sia in ambito teoretico che pratico,
secondo principi puramente a priori e indipendentemente da elementi di carattere
empirico. Il termine, tuttavia, possiede un certa duplicita: esso indica propriamente il
sistema della ragion pura, ovverosia ’intera conoscenza della ragion pura strutturata
sistematicamente, ma pud venire usato anche per designare 1’intera filosofia pura, che
nell’architettonica kantiana ¢ costituita non solo dal sistema, ma anche una parte
propedeutica a esso (la critica) preposta all’analisi della stessa facolta della ragion pura,
in relazione all’intera conoscenza a priori. A seconda poi che la ricerca razionale si
svolga in ambito speculativo o pratico, la metafisica si divide in metafisica della natura
o dei costumi; la prima contiene i principi razionali della conoscenza teoretica di tutte le
cose, mentre la seconda i principi che determinano a priori il fare o il non fare e li
rendono necessari. A rigore, sostiene Kant, solamente la metafisica della ragione
speculativa dovrebbe essere chiamata metafisica in senso stretto, ma, poiché la Dottrina

dei costumi (Sittenlehre) appartiene alla conoscenza razionale pura, “le vogliamo

richiesto dalla Fondazione, e allo stesso negd anche che ’etica dovesse seguire alla metafisica dei
costumi” (p. 232).

Y KrV, A 832/B 860 - A 851/B 879 (tr. it., 1169 — 1193). Lo stesso modo di intendere il sistema
filosofico viene espresso nella Critica del giudizio: “Con cid concludo il mio compito critico. Passero
senza indugio al compito dottrinale, per strappare, se possibile, all’avanzare della mia vecchiaia il tempo
che puo esser ancora in qualche modo propizio a questo lavoro. E chiaro che per la forza del giudizio non
ci sara una parte speciale, perché a tale riguardo ¢ la critica che funge da teoria; ma ¢ altrettanto evidente
che, secondo la suddivisione della filosofia in teoretica e pratica, e della filosofia pura nelle stesse parti,
assolveranno a tale compito la Metafisica della natura e la Metafisica dei costumi” (KU, V 170; tr. it., 9).

35



mantenere questa denominazione, anche se la mettiamo qui da parte, come non
appartenente ora al nostro scopo.” 60

Accantonata la Metafisica dei costumi,”" Kant fa proprio il secondo significato di
“metafisica” - usa cio¢ il termine per indicare I’intera filosofia pura, non solo il sistema
- e divide il sistema della metafisica della ragione speculativa in quattro parti principali:
ontologia, fisiologia razionale, cosmologia razionale e teologia razionale. La prima si
occupa dell’intelletto e della ragione in un sistema di principi che si riferiscono agli
oggetti in generale, senza assumere gli oggetti che sarebbero dati; in questo senso essa ¢
filosofia trascendentale. Le altre tre parti costituiscono la fisiologia, ovverosia la
conoscenza razionale degli oggetti dei sensi per come ci sono dati, ma secondo
condizioni a priori. La fisiologia puo essere pensata in maniera o immanente, € in questo
caso assume il nome di fisiologia razionale (che si divide a sua volta in fisica razionale,
avente a che fare con gli oggetti del senso esterno, e psicologia razionale, che si occupa
invece dell’oggetto del senso interno), o trascendente. In quest’ultimo caso, gli oggetti
dell’esperienza vengono connessi secondo due modalita, che oltrepassano qualsiasi
esperienza possibile: la loro connessione avviene, infatti, o in riferimento all’intera
natura - il cosmo, e la parte della metafisica che si occupa di cid ¢ la cosmologia
razionale - o a un essere al di sopra della natura stessa - Dio, e la disciplina correlata a

Y . . 62
cio ¢ la teologia razionale.

0. Hoffe, Architektonik und Geschichte der reinen Vernunft, in Immanuel Kant, Kritik der reinen
Vernunft, hrsg. von G. Mohr und M. Willascheck, Akademie Verlag, Berlin 1998, pp. 617 - 645 e in
Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der modernen Philosophie, Beck, Miinchen 2004, pp.
303 - 309, individua tre modi in cui il termine “metafisica” viene qui usato da Kant. Un primo significato
(“largo™) abbraccia I’intera conoscenza filosofica della ragion pura, in rapporto sistematico con la
quintessenza della critica; il secondo (“medio”) mette da parte la critica come propedeutica e si riferisce
all’intero sistema della conoscenza razionale. L ultimo significato (“stretto”) si riferisce solamente alla
metafisica della ragione speculativa.

6! Sull’appartenenza dell’etica kantiana alla metafisica, si consideri il saggio di Tonelli, L etica kantiana,
parte della metafisica.

62 La medesima ripartizione della metafisica si trova all’interno delle lezioni di metafisica dell’anno
accademico 1792 - 93 (Meth. Dohna, XXVIII 2.1, 670). In esse I’ontologia viene definita come
metafisica generale (allgemeine Metaphysik) o filosofia trascendentale, ovverosia come la quintessenza
del puro pensiero. Accanto a essa viene individuata una metafisica speciale (spezielle Metaphysik) che si
divide in cosmologia e teologia: “La cosmologia ¢ trascendentale, se considera il mondo come la
quintessenza delle sostanze (attraverso la ragion pura); ¢ chiamata empirica, se considera invece queste
sostanze come oggetto del senso. La sensibilita stessa ha determinazioni a priori, cioé¢ lo spazio e il
tempo. Allora anche il mondo puo essere oggetto della metafisica; in quanto ora si occupa della
quintessenza degli oggetti del senso, essa si divide in: 1. dottrina metafisica dei corpi, somatologia, e si
riferisce agli oggetti del senso esterno; 2. dottrina metafisica dell’anima, psicologia, e si riferisce agli
oggetti del senso interno”.

36



Ai fini dell’analisi penso che sia opportuno mettere in evidenza, nella breve
esposizione di queste pagine della Critica della ragion pura, il rapporto tra filosofia
trascendentale e fisiologia razionale: entrambe sono parte della metafisica, ma, mentre
la prima si occupa dell’analisi della ragione e dell’intelletto nella loro facolta di
conoscere a priori, indipendentemente dagli oggetti dei sensi, la seconda procede alla
conoscenza delle cose dei sensi per come ci sono date, ma secondo condizioni a priori.

Il medesimo modo di concepire la metafisica della ragione speculativa, almeno per
quanto riguarda le prime due parti che la compongono, si ritrova espresso nella

13

prefazione ai Principi metafisici della scienza della natura. Qui, come “scienza” in
senso proprio, viene definita la dottrina che si presenta come un sistema, cio¢ come un
insieme di conoscenze ordinate secondo principi, che si occupa del proprio oggetto
secondo principi a priori e possiede una certezza apodittica. La scienza che ha per
oggetto la natura si compone di una parte empirica, che conosce a posteriori ¢ di una
parte pura o metafisica, che contiene i1 principi a priori di tutte le spiegazioni fisiche;
quest’ultimo tipo di procedimento conoscitivo, quello che avviene a priori, conferisce
legittimamente alla scienza della natura il nome di scienza.

La parte pura della metafisica della natura si divide, poi, in trascendentale, quando
non possiede alcun riferimento agli oggetti dell’esperienza e, quindi, ¢ indifferente
rispetto alla loro natura e in una seconda parte, che invece non si occupa della natura in
generale, ma della natura particolare e di quanto la ragione ¢ in grado di conoscere a
priori dei concetti presi in considerazione, senza I’aggiunta di nulla di empirico, oltre a
quanto non sia contenuto negli stessi concetti. Questa parte € pur sempre metafisica, ma
in essa i concetti trascendentali vengono applicati a oggetti dei nostri sensi, di quello
interno quanto di quello esterno e, proprio perché rivolta a due tipi di oggetti, ¢
composta da due dottrine: la dottrina dei corpi (Korperlehre) e dottrina dell’anima
(Seelenlehre), fisica razionale e psicologia razionale. La parte trascendentale della
metafisica della natura viene identificata con la Critica della ragion pura, in assonanza
con quanto espresso nell’Architettonica della stessa Critica, la seconda parte ¢

rappresentata invece dal contenuto dei Principi metafisici della scienza della natura.®

5 MAN, IV 467 - 470 (tr. it., 94 — 103). La Gregor individua nelle due parti della metafisica due forme
distinte di conoscenza: una conoscenza pura, indipendente dall’esperienza dei sensi sia in relazione al
contenuto dei concetti, sia in relazione alla loro connessione, di cui sarebbe depositaria la Critica; e una
conoscenza a priori indipendente dall’esperienza, per quanto riguarda la connessione tra i concetti, ma
riguardo al loro contenuto. Quest’ultimo tipo di conoscenza sarebbe invece proprio dei Principi. Scrive la

37



Secondo il parallelismo tracciato dallo stesso Kant e sottolineato sia nella
Fondazione che nella Metafisica dei costumi, anche in ambito morale esisterebbe tale
nesso tra gli scritti della fondazione e 1’opera del 1797: i primi costituirebbero la parte
trascendentale della metafisica morale, la seconda invece rappresenterebbe quella parte
che si occupa del particolare. Questa analogia tra gli scritti speculativi e quelli morali
non deve tuttavia caricarsi di eccessiva enfasi e far passare in secondo piano il fatto che,
nel progetto kantiano espresso sia nella prima Critica che nella prefazione ai Principi
metafisici della scienza della natura, questi ultimi si sarebbero dovuti occupare della
conoscenza a priori degli oggetti dei sensi e si sarebbero dovuti dividere in Dottrina dei
corpi, o fisica, per quanto riguarda i dati del senso esterno, e Dottrina dell’anima, o
psicologia, riguardante 1’analisi degli oggetti del senso interno. A questa distinzione
corrisponde, nella Metafisica dei costumi, la partizione del sistema in Dottrina del
diritto, che considera la liberta nel suo uso esterno, e in Dottrina della virtu, che
analizza ’uso interno della liberta.

Tale simmetria, di fatto, ¢ presente nelle opere kantiane solo a livello di enunciati:
dopo aver tracciato nel modo sopra esposto I’architettonica della metafisica speculativa,
il filosofo di Konigsberg abbandona, infatti, il progetto di analizzare, all’interno dei
Principi metafisici della scienza della natura, la psicologia, e si dedica, nell’opera,

.64
solamente alla fisica.

Gregor, Kant’s Conception of a “Metaphysic of Morals”, «The Philosophical Quarterly», 10 (1960), p.
241: “Conoscenza pura ¢ la conoscenza che ¢ indipendente da tutta I’esperienza dei sensi, sia in relazione
al contenuto dei concetti che alla connessione asserita tra loro. Consideriamo, per esempio, la
proposizione che esprime il principio supremo della moralita. Un essere razionale tale da agire in accordo
al principio di autonomia, € conoscenza pura, prima di tutto perché i nostri concetti di un essere razionale
e del principio di autonomia sono, dal punto di vista di Kant, derivati dalla riflessione sull’attivita della
ragione stessa e non dall’esperienza empirica. Secondariamente perché la connessione di questi concetti
viene fatta dalla ragione a priori e indipendentemente dall’esperienza empirica. La conoscenza empirica ¢
pertanto da distinguere dalla conoscenza in cui una connessione a priori ¢ compiuta tra concetti che
contengono elementi empirici. Per esempio, la legge morale che proibisce il suicidio asserisce una
connessione a priori tra la volonta di un essere mortale finito e azioni volte arbitrariamente alla
distruzione della sua vita. Non possiamo imparare dall’esperienza che gli uomini non devono
arbitrariamente distruggere la loro vita. Ma i concetti cosi connessi contengono elementi derivati
dall’esperienza sensibile. Queste leggi morali sono conoscenza a priori perché la connessione dei concetti
di soggetto e predicato ¢ fatta dalla ragione indipendentemente dall’esperienza. Esse non sono tuttavia
conoscenza pura perché la materia dei concetti ¢ in parte fornita dell’esperienza sensibile.”

64 «La pura intuizione interna, in cui i fenomeni dell’anima devono essere costruiti, & il tempo che ha una
sola dimensione. Ma questa dottrina non potra avvicinarsi alla chimica nemmeno come arte sistematica di
scomposizione, ossia come dottrina sperimentale, perché in essa il molteplice dell’osservazione interna si
lascia articolare solo mediante un suddivisione mentale, ma non si lascia mantenere suddiviso e di nuovo
ricongiungere a piacere; tanto meno un altro soggetto pensante si lascia sottoporre ai nostri esperimenti in
modo appropriato allo scopo e la stessa osservazione in sé altera e perturba lo stato dell’oggetto osservato.
Essa percio non potra mai diventare qualcosa di piu che una dottrina naturale storica e, come tale, il piu

38



Non ¢ questo il luogo per affrontare le problematiche legate all’architettura del
sistema e per questo mi limito qui solamente ad accennare allo sbilanciamento
contenutistico tra le opere poste dallo stesso Kant in un rapporto di simmetria.®> Sono
tuttavia dell’avviso che tale rapporto non riguardi tanto il contenuto effettivo delle due: i
passi sopra citati® mettono in luce come la preoccupazione del filosofo fosse quella di
tracciare un parallelismo sistematico tra le due metafisiche e di individuare un’analogia
sostanziale tra il rapporto che lega la prima Critica ai Principi metafisici della scienza
della natura e il legame tra la seconda Critica e la Metafisica dei costumi. Proprio per
questo ritengo che I’asimmetria contenutistica tra le due opere non leda il senso
sostanziale delle parole kantiane e neppure la lettura che intendo proporre.

E opportuno fare un’ulteriore precisazione. Alcuni interpreti hanno messo in
evidenza che, con il cambiamento del progetto speculativo kantiano e con 1’avvicendarsi
della Critica della ragion pratica alla Fondazione, muto il significato attribuito da Kant
al termine “metafisica”. In particolar modo Wood® sottolinea che, mentre
nell’introduzione dell’opera del 1785 “Metaphysik der Sitten” sarebbe stato usato per
indicare una speculazione morale interamente a priori, nel testo del 1797 essa
significherebbe ’insieme dei principi morali puri applicati alla natura umana.®® Bacin,®

dal canto suo, attribuisce tale mutamento a uno stravolgimento sostanziale del sistema

possibile sistematica del senso interno, cio¢ una descrizione naturale dell’anima, ma non una scienza
dell’anima e nemmeno una dottrina psicologica sperimentale; questa € poi anche la causa per cui ci siamo
serviti conformemente all’'uso comune del nome generale di scienza della natura per il titolo di
quest’opera, che propriamente contiene i principi della dottrina dei corpi. Infatti € solo a quest’ultima che
tale denominazione conviene in senso proprio, ¢ cosi facendo non si pone nessun rischio di equivocita”
(MAN, IV 471; tr. it., 104 — 106).

65 Kant stesso, nella lettera del 21 settembre 1798 a Garve (Briefe, 820, XII 257, tr. it., 395 s.), ammette
che la metafisica della natura era una parte lacunosa della filosofia critica: “Non so pero se, quantunque io
faccia uno sforzo pari al Suo, Ella — qualora provasse a mettersi nei miei panni — non avvertirebbe come
ancor piu dolorosa la sorte che ¢ toccata a me: quella di essere come paralizzato per i lavori spirituali,
nonostante un discreto benessere corporeo; di vedere che il saldo definitivo del mio conto nelle questioni
che concernono la filosofia nella sua totalita (dal punto di vista sia dello scopo sia dei mezzi) ¢ sospeso.
Non lo vedo mai chiuso, sebbene sia conscio della realizzabilita di questo compito: una pena tantalica,
che tuttavia non mi lascia privo di speranza. — Il problema del quale attualmente mi sto occupando
concerne “il passaggio dai principi metafisici della scienza della natura alla fisica”. Dev’essere risolto,
altrimenti ci sarebbe una lacuna nel sistema della filosofia critica. Le pretese della ragione non si
affievoliscono; la consapevolezza della possibilita di farcela nemmeno: ma gli impedienti che inibiscono
continuamente la mia forza vitale, sia pure senza provocare la paralisi totale, ritardano una soluzione
soddisfacente ¢ mi portano all’esasperazione.”

5 GMS, IV 391 s. (tr. it., 11 — 13), MS, VI 205 ¢ 214 s. (cfi. 3 e 15 5.).

7 A. Wood, The Final Form of Kant’s Practical Philosophy, in Kant’s Metaphysics of Morals.
Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New York 2002 pp. 1 —21.

S Ibidem, p. 3.

% Bacin, /I senso dell etica, pp. 165 — 266.

39



kantiano, quello che lui designa come un passaggio da un sistema morale trinario ad uno
binario. Lo studioso sostiene che la Fondazione prospettava un sistema morale
tripartito: la Metafisica dei costumi, contenente 1 principi morali a priori, avrebbe
dovuto essere preceduta dalla Fondazione, con ruolo introduttivo, e seguita
dall’Antropologia pragmatica, in cui i principi sarebbero dovuti essere applicati
all’esperienza. Quest’ultima avrebbe dovuto essere 1’etica vera e propria. Nella
Metafisica dei costumi si assiste, invece, a un cambiamento di questo progetto, poiché la
metafisica stessa diviene 1’applicazione dei principi a priori € non viene piu prevista
un’antropologia come etica vera e propria.

Entrambi gli interpreti, tuttavia, sembrano non prendere in considerazione la
concezione kantiana della metafisica, cio¢ la sua articolazione in una parte
trascendentale e in una parte a priori, avente quest’ultima a che fare con la realta
particolare senza cadere nell’empiria. Se si assume tale concezione e si tengono per vere
le indicazioni kantiane gia analizzate riguardo al parallelismo tra le opere speculative e
quelle morali, ¢ possibile vedere che il progetto, certo, nel corso del tempo subi
numerosi cambiamenti di vario genere ma, di fatto, non mutd sostanzialmente nella
forma. Esso era volto all’elaborazione di una metafisica della morale concepita come
insieme di principi morali puri per un essere razionale specifico, I'uomo.”” A essa
doveva precedere una trattazione dei principi interamente a priori, la Critica della
ragion pratica, anch’essa facente parte della metafisica morale nella sua parte
trascendentale.”’

Riprendendo le indicazioni offerte dall’analisi delle opere, 1 Principi della metafisica

della natura e I’opera del 1797 si collocano in una posizione intermedia tra la filosofia

0 Bacin, 1l senso dell’etica, pare invece non avvedersi che, gia nella Fondazione della metafisica dei
costumi, la Metafisica dei costumi - non |’antropologia - rappresentava nei progetti di Kant lo
svolgimento del sistema dei doveri. Cio ¢ testimoniato a mio parere da queste parole del filosofo di
Konigsberg: “Qui si deve notare bene che io mi riservo interamente la partizione dei doveri per una futura
Metafisica dei costumi, e la presente ¢ posta solo per comodita (per ordinare i miei esempi)” (GMS, IV
421, nota; tr. it., 75).

! Tale impostazione nel sistema kantiano viene messa in luce anche da Westphal, 4 Kantian Justification
of Possession, in Kant’s Metaphysics of Morals. Interpretative Essays, che usa queste parole per spiegare
la giustificazione del possesso fatta da Kant nella Dottrina del diritto: “la giustificazione del diritto di
possesso di Kant non & puramente a priori, ¢ “metafisica” in senso critico kantiano. Come i Principi
metafisici della scienza della natura, la Metafisica dei costumi mette concetti puri a priori in connessione
con un concetto empiricamente dato di un certo tipo di esseri, per spiegare i principi razionali basilari che
governano quel tipo di esseri. Nella Metafisica dei costumi Kant applica principi universali normativi puri
alla natura umana per sviluppare i principi basilari dei diritti e dei doveri che governano le questioni
umane” (p. 96).

40



pura e la sua applicazione empirica’* ¢ portano con sé la necessita di una “conoscenza
empirica minima”” riguardante cid che la ragione pud conoscere a priori del concetto in
esame.”® In questo senso, nell’opera del 1786 il concetto di materia viene preso in
considerazione secondo il movimento, poiché il movimento ¢ cid che impressiona i
sensi esterni, € viene sviluppato non a partire dall’esperienza, ma attraverso le quattro
classi delle categorie della ragion pura, che costituiscono 1’unico schema capace di

. . . N . s 75
conferire completezza a un sistema metafisico: grandezza, qualita, relazione, modalita.

> M. Bocker, Kants Besitzlehre. Zur Problematik einer transzendentalphilosophischen Besitzlehre,
Konigshausen + Neumann, Wiirzburg 1987, sottolinea marcatamente questa analogia tra Principi
metafisici della scienza della natura e Metafisica dei costumi e definisce la posizione occupata dalle due
opere nel sistema kantiano come Mittelstellung (posizione di mezzo), che conferisce alle due discipline il
ruolo di luogo sistematico per la discussione di ogni problema legato al passaggio e all’applicazione della
ragion pura all’empiria.

B W. A. Wick, Kant’s Moral Philosophy, introduzione a Ethical Philosophy, the complete texts of
Grounding for the Metaphysics of Morals and Metaphysical Principles of Virtue, Hacket Publishing
Company, Indianapolis 1983, pp. XXXVIII ss., si esprime cosi a riguardo: “Le parti metafisiche della
filosofia naturale e morale, che si trovano in una posizione di mezzo tra la critica trascendentale e le
applicazioni empiriche, fanno entrambe uso di concetti empirici; ma cid non rende le loro proposizioni
empiriche, nel senso che sono dipendenti dall’evidenza empirica e percid vere contingentemente. Se, per
esempio, consideriamo i concetti empirici di materia ¢ movimento e applichiamo ad essi i principi
trascendentali della Critica della ragion pura, possiamo derivare alcune leggi a priori della natura - come
il fatto che nulla accade ad un oggetto materiale, eccetto 1’accordarsi alle leggi causali — cosa che le leggi
empiriche della fisica illustrano in una indefinita varieta di modi. Allo stesso modo nella filosofia morale
noi abbiamo bisogno di alcuni concetti empirici per porre in relazione la legge fondamentale alla
«condizione umanay. [...] Il concetto di dovere ha senso solo per agenti i cui desideri e interessi
potrebbero spingere ad azioni contrarie alla legge morale, cosicché essi non debbono scegliere solo tra
azioni ma tra diverse ragioni d’agire. Il concetto di desiderio e le sue numerose specie sono certo
empiriche e questi concetti, in unione con il principio morale supremo, producono la specifica classe di
doveri che rendono corretta la dottrina morale.” La Gregor, Kant’s Conception of a “Metaphysic of
Morals”, p. 248 (in maniera analoga anche in Laws of Freedom, p. 14) si esprime a riguardo in questo
modo: “Nella metafisica pratica gli elementi minimi a posteriori sono caratterizzati pi vagamente come
cio che riguarda “gli uomini considerati semplicemente come uomini”, e includono i vari istinti,
inclinazioni e forze dell’uomo, la sua relazione con oggetti animati e inanimati, ecc. Nella distinzione di
cio che riguarda gli uomini come tali, una metafisica dei costumi non pud ammettere una conoscenza
delle circostanze e delle condizioni contingenti sotto cui gli uomini si possono trovare. Essa determinera
percio leggi morali valide per ogni uomo solo in virtu della propria natura umana.”

" H. J. Paton, The Categorical Imperative, Hutchison of London, London 1967, pp. 31 ss., traccia una
differenza tra la Critica della ragion pratica e la Metafisica dei costumi, sostenendo che la prima avrebbe
a che fare con ’origine dell’imperativo categorico nella ragion pratica, mentre la seconda con le differenti
formulazioni dell’imperativo categorico. La Metafisica dei costumi kantiana, rileva lo studioso, non ¢
etica pura, perché possiede elementi empirici. Proprio per questo Kant chiamerebbe la Dottrina del diritto
e quella della virtn “rudimenti metafisici” (metaphysical rudiments ¢ 1’espressione con cui Paton traduce
la kantiana metaphysische Anfangsgriinde), cosi come, parallelamente, la presenza di elementi empirici
avrebbe fatto qualificare la metafisica della natura come “rudimenti metafisici della scienza della natura”.
La Metafisica dei costumi conterrebbe in questo senso un’etica che puo essere chiamata pura, ma che per
la maggior parte puo essere considerata etica applicata.

™ A ben vedere, sottolinea Kant nell’ Introduzione alla Metafisica dei costumi (MS, VI 215; cfir. 16), tra
leggi fisiche ed etiche esiste una differenza sostanziale, che non puo essere taciuta: mentre infatti la fisica,
per evitare che le sue proposizioni cadano nell’errore, pudé ammettere come universali alcuni principi sulla
base di cio che ¢ testimoniato dall’esperienza, 1’etica non puo avvalersi assolutamente dell’empiria, ma la
sua validita deriva solamente dalla sua fondazione a priori.

41



Di qui la distinzione del testo in quattro sezioni principali: la Foronomia (che studia
il movimento come puro quantum, astraendo da ogni qualita di cid che si muove), la
Dinamica (riguardante il movimento secondo la qualita della materia, sotto il nome di
forza motrice originaria), la Meccanica (che considera la materia in rapporto alla
relazione con un'altra materia attraverso il movimento) e la Fenomenologia
(determinante il movimento e la quiete solo in riferimento al modo della
rappresentazione, cio¢ come fenomeno dei sensi esterni).’® In questo impianto
concettuale, Kant conferisce alla matematica un ruolo chiave, poiché permette di

conoscere a priori particolari oggetti naturali e la loro possibilita:

“una dottrina della natura riferita a determinati oggetti naturali (dottrina
dei corpi e dottrina dell’anima) ¢ possibile soltanto tramite la matematica; e
poiché in ogni dottrina della natura si trova solo tanta scienza in senso
proprio quant’¢ la conoscenza a priori che vi € contenuta, la dottrina della
natura conterra solo tanta scienza propriamente detta quant’¢ la matematica

che puo trovarvi applicazione.””’

Il passo citato richiama la Critica della ragion pura,”® dove era stata attribuita una
grande importanza al procedimento costruttivo proprio della conoscenza matematica,
capace di considerare I'universale nel particolare mediante un’intuizione a priori del
concetto e valida per tutte le intuizioni possibili appartenenti al concetto stesso. In
questo senso il metodo matematico-costruttivo, riportando tutti i concetti a intuizioni a

priori prodotte da esso stesso, permette alla ragione di dominare la natura e si presenta

" MAN, 1V 477 (tr. it., 119 — 121).

7 vi, IV 470 (tr. it., 101 — 105).

® A riguardo, si consideri quanto espresso nella Dottrina trascendentale del metodo della Critica della
ragion pura (KrV, A 712/B 740 — A 738/B 766; tr. it., 1013 — 1047), dove la matematica viene distinta
dalla conoscenza filosofica, che procede discorsivamente per concetti: a differenza di questa, la prima
infatti costruisce concetti, ovverosia rappresenta a priori 1’intuizione ad essi corrispondente. Mentre la
conoscenza filosofica si occupa del particolare sempre nell’universale, quella matematica considera a
priori ’universale nel particolare e nel singolo: la prima si attiene sempre a concetti universali, la seconda
non compie nulla con il semplice concetto, ma ha a che fare con un’intuizione di esso che essa stessa ha
costruito, intuizione non empirica, ma sempre a priori. Il procedimento matematico-costruttivo acquista
un grande vantaggio per la ragione, perché ¢ in grado di riportare tutti i concetti a intuizioni che essa
stessa puo dare a priori, cosi da renderla padrona della natura (Meister iiber die Natur). La semplice
filosofia, invece, procedendo in maniera discorsiva, non ¢ in grado di rendere intuitiva o accettabile la
realta di questi concetti.

42



come la chiave per una conoscenza che voglia procedere a priori nella conoscenza della
natura particolare.

Cosi, come nell’ambito teoretico, anche in quello morale il filosofo esprime la
necessita di un aggancio all’empiria. Qui tuttavia non si ha a che fare con dati
verificabili empiricamente, ma con un fatto della ragione (Faktum der Vernunft), la
legge morale, che dischiude una realtd inaccessibile per la ragione speculativa: la
liberta. Tale legge, come spiegato sapientemente a piu riprese da Kant, ¢ valida per tutti
gli esseri razionali, la cui volonta vi si adegua immediatamente, qualificandosi in questo
modo come buona. Da questo punto di vista, per gli esseri razionali la volonta ¢ un
tutt’uno con la ragione pratica.”’ Ma 1’essere razionale umano non possiede una volonta
immediatamente buona: ¢ imperfetta, tesa tra il seguire la legge fornita dalla ragione o
le inclinazioni sensibili. La volonta umana non si riconosce, pertanto, immediatamente
nella legge della propria ragione e, per questo, la legge assume nei suoi confronti la
forma particolare dell’imperativo categorico.

Nel formulare la seconda parte della metafisica morale pare quindi necessario fare
riferimento a questa specifica realta empirica, quella dell’'uomo come volonta razionale
imperfetta, che nella terminologia kantiana assume il nome di arbitrio (Willkiir). Kant
riconosce la necessita di un legame con I’esperienza gia nella Lezione di filosofia
morale: poiché¢ la filosofia pratica ¢ la scienza delle regole che esprimono come 1’uomo
debba comportarsi, essa non pud prescindere dall’antropologia. La conoscenza
dell’uomo ¢, infatti, irrinunciabile per poter sapere se egli si trovi nella condizione di
compiere ci0 che si pretende che compia: qualora la filosofia morale venisse sviluppata
senza |’antropologia - cosa che comunque ¢ possibile - rischierebbe di rimanere una
mera idea speculativa. Un’analoga posizione viene mostrata nella Fondazione della
metafisica dei costumi, 1i dove, pur negando la possibilita che la morale tragga qualche

elemento dall’esperienza, si sottolinea 1’esigenza di un giudizio affinato dall’esperienza

“sia per distinguere in quali casi abbiano la loro [scil.: dei principi a
priori] applicazione, sia per procurar loro accoglienza nella volonta
dell’uomo e vigore nell’attuazione, poiché questi, affetto com’¢ da molte

inclinazioni, ¢ certo capace dell’idea di una ragione pura pratica, ma non ¢

” Di qui la definizione della volonta come “ragion pratica stessa” e la sua qualificazione come né libera
né non-libera, data la sua coincidenza con la ragion pratica (MS, VI 213; cfr. 14).

43



cosi facilmente in grado di renderla efficace in concerto nel corso della sua

vita 9580

Sulla stessa linea si colloca anche la Critica della ragion pratica: in vista di una
suddivisione dei doveri, in quanto doveri umani, il sistema della scienza morale (e non
il sistema della critica, che ¢ invece la Critica della ragion pratica stessa) deve
conoscere la natura effettiva dell’'uomo, seppur solo in riferimento a quanto necessario
in rapporto al dovere in generale.™

Mi preme sottolineare il fatto che questo modo di esprimersi di Kant, riguardo al
rapporto tra I’esperienza e la morale, non deve indurre a pensare che la morale richieda
una conoscenza delle azioni concrete e delle innumerevoli situazioni di vita in cui
I’agente viene a trovarsi: questo tipo di conoscenze non ¢ richiesto né per la sua
fondazione né per la formulazione dei doveri. La morale deve essere indipendente
dall’antropologia nei suoi fondamenti, ma deve poter essere applicata a essa: di qui la
necessita di conoscere a priori ¢id che & contenuto nel concetto di uomo.*

La Metafisica dei costumi si richiama in maniera duplice alla natura umana:

3 analisi che ha una

innanzitutto il testo si apre con un’analisi dell’animo umano,®
funzione propedeutica per la definizione dei doveri morali come “leggi della liberta”. La
liberta cui essi si riferiscono ¢, infatti, la specificita stessa dell’animo umano, la liberta
dell’arbitrio, descritta in maniera dettagliata proprio nel primo paragrafo

dell’ Introduzione. Sempre in queste primissime pagine, viene esplicitamente dichiarata

%0 GMS, IV 389 (tr. it., 7 - 9).

$1KpV, V 8 (tr. it., 45 — 47).

820. Hoffe, »Konigliche Vilker« Zu Kants kosmopolitischer Rechts- und Friedenstheorie, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 2001, pp. 125 — 132, riconosce la distinzione kantiana, messa in luce nella mia analisi,
tra due ambiti della metafisica: la metafisica trascendentale e quella che si occupa della natura particolare.
A quest’ultima appartiene sia I’analisi dei Principi metafisici della scienza della natura, sia quella della
Metafisica dei costumi, opere accomunate dalla presenza di una conoscenza empirica minima e non da
una conoscenza puramente a priori. Hoffe individua, cosi, all’interno del diritto kantiano, un elemento
antropologico (termine che personalmente io non avrei usato, visto i pericolosi fraintendimenti che rischia
di portare con sé e dato che lo stesso filosofo di Konigsberg aveva con forza rifiutato la possibilita che
I’antropologia entri nella morale). In Kant tuttavia € possibile individuare quattro forme di antropologia:
didattica, fisiologica, pragmatica e quella che fa riferimento alla conditio umana. Con quest’ultima
espressione, lo studioso intende far riferimento ad un “a priori sintetico non puro”, che non fa riferimento
a caratteristiche particolari della specie umana, ma ad elementi indipendenti da esse, quali: “1) persone
imputabili che 2) dividono ’una con ’altra lo stesso mondo 3) si influenzano I’un I’altro e in questo sono,
4) a differenza degli esseri subumani, aperti alla ragione, al contrario degli esseri puri di ragione, non
necessariamente determinati da essa” (pp. 128 — 130).

B MS, VI 211 214 (cfr. 11 — 15).

% Si veda ibi, § I. 3 (pp. 51 — 54) a riguardo.

44



la necessita di prendere in considerazione la natura particolare dell’uomo conosciuta
tramite 1’esperienza, per mostrare in essa le conseguenze dell’applicazione dei principi
morali universali.*> L’uomo si presenta, dunque, come il punto di riferimento
irrinunciabile per la Metafisica dei costumi, come sistema della morale.

Come ¢ stato analizzato in questo paragrafo, il richiamo ai Principi metafisici della
scienza della natura, permette, da un lato, di comprendere la posizione del testo del
1797 nell’impianto kantiano: esso costituisce quella parte della metafisica morale che si
occupa del principio morale non generale, ma particolare; d’altro lato, aiuta ad
individuare la rilevanza di un aggancio all’esperienza per una metafisica morale di
questo tipo: in questo senso ¢ fondamentale il riferimento a cid che, nel concetto di
uomo, si pud conoscere a priori riguardo alla sua natura in rapporto al dovere.*

La lettura della Prefazione dell’opera del 1786 permette di individuare tuttavia un
ulteriore elemento. Essa dichiara infatti I’irrinunciabilita, per la completezza di un
sistema metafisico che si voglia qualificare come scientifico, dell’uso della tavola delle
categorie.”’” Se la Metafisica dei costumi, come i Principi, non & che il sistema di
concetti di ragione indipendenti da tutte le condizioni di rappresentazione, anche tale

sistema, allora, dovrebbe seguire la Tavola della categorie.

¥ MS, VI 216 s. (cfr. 18).

% L’argomentazione esposta in questo paragrafo prende alcune distanze da quanto sostenuto da Bacin ne
1l senso dell’etica, riguardo alla Metafisica dei costumi. Presentando infatti i differenti caratteri che la
Metafisica dei costumi assumerebbe nel corso della speculazione morale kantiana e il parallelismo di
rapporti tra Critica della ragion pura e Principi metafisici della scienza della natura, da un lato, e Critica
della ragion pratica e Metafisica dei costumi, dall’altro, Bacin non fa riferimento al fatto, per me invece
di particolare importanza, che per Kant la metafisica non ¢ semplicemente la parte pura della conoscenza.
Essa si articola piuttosto in due parti: quella trascendentale e quella avente a che fare con la natura in
particolare e con quanto puod essere conosciuto a priori degli oggetti presi in considerazione. Tenendo
conto di cio e attribuendo alla Metafisica dei costumi - come lo stesso filosofo di Konigsberg sembra fare
e come ho argomentato sopra - il ruolo della seconda parte della metafisica morale mi sembra possibile
sostenere una sostanziale unita nel modo di concepirla nell’arco del pensiero morale kantiano. Anche il
riferimento all’antropologia e al rapporto che la morale intrattiene con essa mi sembra, da questo punto di
vista, piuttosto univoco: la morale non puo assolutamente trarre i propri elementi dall’antropologia nel
suo momento fondativo (Fondazione della metafisica dei costumi e Critica della ragion pratica), ma al
tempo stesso, nel formulare un sistema di doveri validi per ’azione (Metafisica dei costumi), necessita di
una conoscenza empirica minima che riguardi 'uomo. Questo mi sembra anche il senso delle parole
contenute nella seconda Critica: “Quindi la determinazione particolare dei doveri come doveri degli
uomini, per suddividerla, ¢ possibile, se il soggetto viene riconosciuto secondo la caratteristica che egli
veramente possiede, anche se solo tanto quanto é necessario in relazione al dovere in generale” (KpV, V
8; tr. it., 45 — 47).

" MAN, IV 473 — 478 (tr. it., 109 — 123).

45



I. 2. Metafisica dei costumi e Tavola delle categorie

Riguardo a tale indicazione, penso sia necessario tenere a mente due riferimenti: la
Critica della ragion pura, dove viene presentata e fondata la Tavola delle categorie,*® e
la Critica della ragion pratica, 1i dove accanto a quella della ragione teoretica, viene
introdotta una Tavola delle categorie della liberta.* Quest’utima nasce dalla domanda
circa la plausibilita dell’impiego delle categorie della ragione speculativa in ambito
pratico. Tale uso risponderebbe all’esigenza di spiegare la complessita delle azioni
umane che sottostanno alla legge della liberta e, al tempo stesso, accadendo nel mondo
fenomenico, anche alle categorie dell’intelletto. In ambito morale, le categorie possono
essere utilizzate, ma in maniera differente rispetto all’uso che se ne fa in ambito
teoretico: non hanno il compito di riunire il molteplice dell’intuizione sotto una
coscienza a priori, ma quello di sottoporre il molteplice dei desideri (Begehrungen)
all’unita di una volonta pura a priori.

Esse, dunque, non hanno a che fare con una possibile intuizione empirica, ma con la
determinazione di un libero arbitrio e si presentano come i concetti pratici elementari
che hanno il loro fondamento nella forma di un puro volere. Nella Tavola la liberta
stessa ¢ considerata in rapporto alle azioni: le categorie della quantita (intenti della
volonta individuale, precetti, leggi), della qualita (leggi prescrittive, proibitive,
eccettuative) e della relazione (in riferimento alla personalita, allo stato della persona, al
rapporto reciproco di una persona con lo stato di un’altra) esprimono infatti la gamma
delle azioni che possono accadere nel mondo sensibile secondo la liberta.

Nella Critica della ragion pratica un risalto particolare viene conferito alle categorie
della modalita: a esse ¢ riconosciuta infatti la facoltd di introdurre il passaggio
(Ubergang) dai principi pratici generali a quelli della moralita (Sittlichkeit), in virta di
una loro specificita rispetto agli altri tre tipi di categorie. Quelle della modalita, cosi era
stato espresso nella Critica della ragion pura, non aggiungono nulla al concetto
dell’oggetto, ma esprimono semplicemente il rapporto tra 1’oggetto e la facolta di

conoscere:

¥ KrV, A 80/B 106 (tr. it., 207).
¥ KpV, V66 s. (tr. it., 151).

46



“Quando il concetto di una cosa ¢ gia del tutto completo, i0 posso
tuttavia chiedermi sempre, se questo oggetto sia solamente possibile o reale,
e, in questo caso, se sia necessario. Nessun’altra relazione ¢ pensata
nell’oggetto come tale, ma si vuol sapere solamente in qual rapporto sta esso
(e tutte le determinazioni sue) con l’intelletto e il suo uso empirico, col

giudizio empirico e con la ragione (nella sua applicazione all’esperienza).”

La modalita presente nella Critica della ragion pratica esprime una relazione di
possibilita, realta e necessita: “il lecito e illecito” (das Erlaubte und Unerlaubte), “il
dovere e cio che ¢ contrario al dovere” (die Pflicht und das Pflichtwidrige), “dovere
perfetto e imperfetto” (vollkommene und unvolkommene Pflicht). A esse corrispondono,
nella Tavola delle categorie della ragione teoretica, rispettivamente le coppie:
“possibilita e impossibilita”, “esistenza e non esistenza”, “necessita e contingenza”, o,
detto altrimenti, le “spiegazioni dei principi di possibilita, verita e necessita nel loro uso
empirico”.”’ Se dunque le categorie della modalita, propria della Tavola della ragione
pratica, sono analoghe a quelle della ragione teoretica, che non aggiungono nulla
all’oggetto, ma esprimono solamente un rapporto tra esso e l’intelletto nel suo uso
empirico, risulta fondamentale individuare in che cosa consistano “I’oggetto” e “la
ragione nella sua applicazione all’esperienza”,’* con cui esse hanno a che fare.

Le indicazioni ci sono fornite dal testo stesso: le categorie in questione non riportano
il molteplice dell’intuizione sensibile all’unita della coscienza come quelle della ragione
speculativa, ma il molteplice del desiderare alla forma del puro volere, nella sua
applicazione empirica. Fenomeno del desiderare sono le azioni, i comportamenti, e
questo ¢ l’oggetto cui le categorie si riferiscono. Per quanto riguarda il secondo

elemento - “la ragione nella sua applicazione all’esperienza” - ritengo opportuno

considerare quanto Kant scrive nella Critica della ragion pura:

“Il postulato della possibilita delle cose richiede dunque che il concetto di

queste concordi con le condizioni di un’esperienza in generale. Questa, cio¢

P KrV, A 219/B 266 (tr. it., 417).
o Ibidem.
%2 Ibidem.

47



la forma obiettiva dell’esperienza in generale, contiene tuttavia tutta la

sintesi, che ¢ richiesta per la conoscenza dell’oggetto.””

Se, dal punto di vista teoretico, la possibilita implica 1’accordo del concetto delle
cose con le condizioni dell’esperienza in generale, in ambito pratico essa dovrebbe
riguardare una concordanza tra il fenomeno morale, ’azione, e le condizioni
dell’esperienza morale in generale. Da un punto di vista kantiano, penso che tali
condizioni possano essere individuate nella legge morale, espressa nella forma
dell’imperativo categorico.”* L’imperativo categorico ¢ infatti il principio supremo, la
forma del puro dovere, cui viene riferito il molteplice del desiderare nella propria
manifestazione empirica, le azioni. In questo senso, il rapporto che viene espresso dalle
categorie della modalita ¢ quello tra i comportamenti e il principio morale: “il lecito e
illecito” esprimono cosi cid che & possibile 0 meno secondo il principio morale;” “il
dovere e cio che ¢ contrario al dovere”, sono i comportamenti che esistono o non
esistono in rapporto a esso; “dovere perfetto e imperfetto” rappresentano il
comportamento necessario o contingente rispetto al principio morale stesso.

Ma, mentre nella Tavola delle categorie della liberta 1 principi pratici della moralita
possono essere presentati solo in via problematica, Kant rinvia la possibilita di una loro
presentazione dogmatica alla mediazione della legge morale, affermazione che sembra
rimandare al contenuto della Metafisica dei costumi, in cui cid che viene messo a tema ¢
proprio I’insieme quasi dogmatico di cio che ¢ lecito e illecito e dei doveri (perfetti e
imperfetti) derivanti dal principio morale espresso nella formula dell’imperativo
categorico “Agisci secondo una massima, che al tempo stesso possa valere come legge
universale”,”® e posto come principio sommo della Dottrina dei costumi.

Riassumendo, I’analisi fin qui condotta presenta la Metafisica dei costumi come un

sistema di principi a priori della ragion pratica. Essa si differenzia dalla Critica della

ragion pratica perché non rappresenta la parte pura della metafisica morale, ma quella

% Ivi, A 220/B 268 (tr. it., 417 — 419).

% L’imperativo categorico ¢ infatti formale, assoluto e incondizionato e rappresenta 1’unica condizione
perché possa darsi un agire morale.

» Nella Metafisica dei costumi (MS, VI 222; cfr. 25) i concetti vengono definiti con queste parole:
“Lecita ¢ un’azione (/icitum) che non contrasta con 1I’obbligazione. Questa liberta, che non viene limitata
da nessun imperativo categorico contrario, si chiama la autorizzazione (facultas moralis). Di qui si
capisce da sé che cosa sia illecito (illicitum).”

% MS, VI 226 (cfi. 28). Lascio ora inespressa la problematica, per me affascinante, riguardante questa
formulazione definita come il principio sommo della Dottrina dei costumi.

48



che si occupa della morale nel particolare, ovverosia dell’applicazione dei principi
morali ad un oggetto dell’esperienza, conosciuto, tuttavia, a priori. Poiché un sistema
deve procedere tramite le categorie per poter essere completo, la domanda che sorge
interessa il tipo di categorie cui puo far riferimento un sistema metafisico morale: qui
non si tratta di sussumere gli innumerevoli dati dell’intuizione sensibile sotto una regola
dell’intelletto, ma di considerare lo svariato campo delle azioni in rapporto alla forma
del puro volere. L’uso delle categorie della ragione speculativa sembra pertanto
ingiustificato. Quelle che entrano in campo sono invece le categorie qualificate nella
seconda Critica come “della liberta” e, in particolar modo, le categorie della modalita.
Queste ultime promuovono infatti il passaggio dai principi pratici generali ai doveri
morali propri della Metafisica dei costumi, mediante I’instaurazione di una relazione tra
I’oggetto delle categorie e la legge morale.

Mentre, pertanto, in ambito speculativo 1’indagine sulla possibilita di oggetti naturali
particolari e, con ci0, la possibilita del passaggio dai principi metafisici generali a quelli
particolari erano affidati alla matematica - da cui una sostanziale matematizzazione
della scienza metafisica’’ - nella morale essa viene affidata alla categoria della modalita,
che esprime la possibilita di una relazione tra 1’azione e il principio morale generale.
Penso sia importate richiamare 1’attenzione sul fatto che le categorie della liberta non
hanno un ruolo conoscitivo, ma appartengono alla ragion pratica, a quella ragione, cioe,
che determina da sé la volonta. Il passaggio dall’imperativo categorico ai principi della
Sittlichkeit non puo pertanto essere compiuto dalla matematica, ma da elementi in grado
di indicare la possibilita (o meno) del rapporto tra le azioni e la legge morale e di
permettere (o meno) tale rapporto. Detto altrimenti, tali categorie non esprimono una
relazione di carattere teoretico tra il principio generale e 1’oggetto particolare, rapporto
in virtu del quale il particolare viene conosciuto come possibile, reale o necessario, ma
un rapporto pratico tra la legge e le azioni, cio¢ la modalita con cui la legge puo
determinare 1’azione: cio che ¢ permesso e non permesso, cio che ¢ dovere e cio che ¢

contrario al dovere, il dovere perfetto e il dovere imperfetto.

T Nella Dottrina della virti: Kant esprime la differenza tra la prospettiva matematica e quella della morale
con queste parole: “Tutte le prove morali, in quanto filosofiche, possono essere condotte soltanto
mediante una conoscenza razionale per concetti e non, come le fornisce la matematica, tramite la
costruzione di concetti. Questi ultimi ammettono una molteplicita di prove per un’unica proposizione,
perché nell’intuizione a priori possono esserci piu determinazioni della qualita di un oggetto, che
riconducono tutte al medesimo fondamento” (MS, VI 403; cfr. 255 s.).

49



A ben vedere, tuttavia nel passaggio dalla Critica della ragion pratica alla Metafisica
dei costumi, 1’oggetto delle categorie della liberta assume una sfumatura particolare:
mentre nell’opera del 1788 ¢ rappresentato dalle azioni, nell’opera del 1797 viene
qualificato in modo diverso. Indicativa, in questo senso, ¢ la nota al titolo del terzo
paragrafo dell’Introduzione alla Metafisica dei costumi: essa rileva la difficolta di
suddividere, in maniera completa e continua, un sistema, senza che il passaggio dal
concetto che viene suddiviso alle varie parti subisca alcun salto e tale imbarazzo viene
ricondotto alla problematicita posta dall’individuazione del concetto che sta alla base
della suddivisione stessa. Per quanto riguarda la partizione di cio che ¢ giusto e ingiusto
(aut fas aut nefas),” tale concetto ¢ costituito, secondo Kant, dall’ “atto del libero
arbitrio in generale (der Act der freien Willkiir iiberhaupt),”” non dalle azioni
(Handlungen).

Per poter andare in profondita nella comprensione del contenuto proprio della
Metafisica dei costumi sembra necessario cogliere il quid di tale indicazione,
apparentemente marginale, e considerare che cosa significhino “libero arbitrio” (freie

Willkiir) e “atto” (Act) di esso.

% 1 termini utilizzati da Kant sono recht e unrecht, che successivamente definira in questa maniera:
“Giusto o non giusto (rectum aut minus rectum) €, in generale, un atto in quanto ¢ conforme o difforme
dal dovere (factum licitum aut illicitum), qualsiasi sia, peraltro, il contenuto o 1’origine del dovere stesso.”
(MS, VI 222 s.; cfr. 25).

% “La deduzione della partizione di un sistema, vale a dire la prova della sua completezza e anche della
sua continuita, cio¢ che il passaggio dal concetto suddiviso alle componenti della partizione avvenga
senza alcun salto (divisio per saltum) per tutt’intera la serie delle suddivisioni, ¢ una delle condizioni piu
difficili da soddisfarsi per I’edificatore di un sistema. Anche stabilire quale sia il piu importante concetto
suddiviso nella divisione di giusto e ingiusto (aut fas aut nefas) presenta un certa difficolta: ¢ 1’atto
dell’arbitrio libero in generale” (Ivi, VI 218, nota; cfr. 19 s.).

50



I. 3. Metafisica dei costumi e “atto dell’arbitrio in generale”

I concetto di arbitrio viene enunciato alla fine di una lunga e dettagliata analisi delle
sfaccettature dell’animo umano,'® in cui viene dato un nome preciso alle innumerevoli
sfumature della facolta di desiderare (Begehrungsvermdgen) e vengono indicati i loro
rapporti reciproci, mettendone cosi in luce la ricchezza e la complessita. A tale facolta,
definita come la facolta di essere causa degli oggetti della propria rappresentazione
mediante la rappresentazione stessa, sono infatti collegati in vario modo il piacere e il
dispiacere, il sentimento, il gusto, la bramosia, I’inclinazione e ’interesse.

Il desiderare (Begehren) ¢ legato primariamente al piacere e al dispiacere (Lust e
Unlust) e tutti gli altri concetti sono frutto di diversi tipi di relazione tra questi due
elementi. Il sentimento (Gefiihl) si presenta come la capacita di provare piacere e
dispiacere; il piacere ¢ pratico quando ¢ legato necessariamente, come causa o effetto, al
desiderare, mentre si chiama gusto (Geschmack) quando non ¢ legato necessariamente
al desiderare. La bramosia (Begierde) ¢ la determinazione della facolta di desiderare
causata dal piacere pratico, mentre ’inclinazione (Neigung) ¢ una bramosia abituale.
L’interesse (Interesse) ¢ caratterizzato da un legame tra piacere e facolta di desiderare,
giudicato valido dall’intelletto secondo una regola universale.

Il Begehrungsvermégen non ¢ tuttavia legato solamente al piacere: 1’animo umano
non ¢ unicamente capace di essere causa degli oggetti in base a esso, ma anche secondo
rappresentazioni che provengono dai concetti. La facolta di desiderare secondo concetti
(Begehrungsvermégen nach Begriffen), il cui fondamento di determinazione all’azione
si trova in essa stessa, si chiama infatti facolta di fare o non fare a piacimento. Kant
pone in relazione a tale facolta ’arbitrio (Willkiir), il desiderio (Wunsch) e la volonta

(Wille):""" il primo & caratterizzato dalla consapevolezza che la propria azione produrra

0 [vi, VI 211 =214 (cfr. 11 — 15).

1% La distinzione tra arbitrio e volonta non ¢ presente nella Vorlesung zur Moralphilosophie, ¢ neppure
nella Fondazione e nella Critica della ragion pratica. In esse, infatti, i termini Wille e Willkiir sono usati
quasi indifferentemente come se avessero lo stesso significato. Nella seconda Critica, in particolar modo,
la volonta assomma in sé anche le caratteristiche che, nella Metafisica dei costumi, verranno attribuite
all’arbitrio. H. Allison, Kant’s Theory of Freedom, Cambridge University Press, Cambridge 1990, pp.
129 s., sottolinea in questo modo tale particolarita del testo del 1797: “Nonostante sia certo operativa
nella Critica della ragion pratica ¢ svolga un ruolo maggiore nella Religione entro i limiti della sola
ragione, Kant formula per la prima volta questa distinzione cruciale nell’introduzione della Metafisica dei
Costumi”. A riguardo si consideri anche G. M. Hochberg, Kant. Moral Legislation and Two Senses of
Will, University Press of America, Washington D. C. 1982, e K. Kawamura, Spontaneitdt und Willkiir.

51



I’oggetto; il desiderio invece manca di tale consapevolezza; la volonta, infine, si
identifica con una facolta di desiderare il cui fondamento di determinazione risiede nella
ragione del soggetto stesso.'”

L’arbitrio si presenta, pertanto, come una facolta di desiderare secondo concetti, che
si trova a stretto contatto con le azioni e con la loro capacita di produrre I’oggetto, senza
che sia specificato cio che lo determina: il fondamento di determinazione si trova infatti
nella facolta di desiderare, ma non ¢ indicato né se sia legato al piacere e se, in questo
caso, sia mosso dalla bramosia, dall’inclinazione o dall’interesse, né se sia legato alla
ragione del soggetto e se, in questo caso, sia determinato dalla volonta. Proprio in
questa indeterminatezza, si gioca la liberta dell’arbitrio: a differenza del Wille, che non
¢ né libero né non-libero perché coincide con la ragion pratica e, quindi, con lo stesso
fondamento di determinazione razionale,'® I’arbitrio si trova in una posizione mediana
tra volonta e inclinazioni sensibili.

Questa sua particolare collocazione non lo pone tuttavia nello stesso rapporto di

determinabilitd nei confronti dei due termini cui si riferisce: a differenza di quello

animale, 1’arbitrio umano puo essere influenzato (afficiert) da cid che proviene dalla sua

Der Freiheitsbegriff in Kants Autonomielehre und seine historische Wurzeln, Fromann - Holzboog,
Stuttgart - Bad Cannstatt 1996.

12 Nelle Vorarbeiten zur Einleitung in die Metaphysik der Sitten, queste parole esprimono la necessita di
distinguere la volonta dell’'uomo dall’arbitrio: “Solo 1’ultimo puod essere chiamato libero e si riferisce
semplicemente ai fenomeni, cioé a un atto che ¢ determinato nel mondo sensibile. - Infatti la volonta non
¢ sotto le leggi, ma ¢ essa stessa il legislatore per ’arbitrio ed € spontaneita assolutamente pratica nella
determinazione dell’arbitrio. Proprio per questo ¢ buona in tutti gli uomini e non c’¢ alcun volere
contrario alla legge. [...] Il fondamento della possibilita di un arbitrio in generale nel concetto dell’uomo
come noumenon ¢ solamente quello della liberta (indipendenza da determinazioni attraverso la sensibilita
e per questo meramente negativa). Come facolta, non possiamo riconoscere questa sua caratteristica se
non secondo la legge che essa prescrive alla sensibilita ¢ non secondo una legge della natura di potervicisi
sottrarre: infatti il sottrarsi alla legge non ¢ una facolta soprasensibile. La liberta dell’arbitrio, in rapporto
alle azioni dell’'uomo come fenomeno, consiste per I’appunto nella facolta di scegliere tra azioni opposte
(quella conforme e quella contraria alla legge) e, secondo questa liberta 1'uvomo si considera come
fenomeno. — L’uomo come Noumenon ¢, sia dal punto di vista teoretico che dal punto di vista pratico,
legislatore nei propri confronti per gli oggetti dell’arbitrio e percio ¢ libero, ma senza scelta. Bisogna
distinguere I’arbitrio dalla volonta. La prima facolta pratica si riferisce agli oggetti che possono essere
dati, e percid sono oggetti della sensibilitd; 1’'uomo si considera, secondo il proprio arbitrio, come
fenomeno e sta pertanto sotto leggi. [...] L arbitrio ¢, quindi, libero di compiere o non compiere cid che
comanda la legge. Ma la volonta ¢ libera in altro modo, perché ¢ legislatrice e non ubbidisce né alla legge
naturale né a un’altra; per questo la liberta € una facolta positiva non di scegliere qualcosa, perché qui non
c’¢ nessuna scelta, ma bisogna determinare il soggetto in rapporto all’elemento sensibile dell’azione”
(VMS, XXIII 248 s.).

183 Mj sembra che si allontani dall’evidenza del testo kantiano, invece, V. Gerhardt, Recht und Herrschaft.
Zur gesellschaftlichen Funktion des Rechtes in der Philosophie Kants, «Rechtstheorie», 12 (1981), pp. 53
— 94, secondo cui la volonta non si identifica con la ragion pratica, ma costituirebbe una facolta
mediatrice tra questa e la determinazione concreta dell’arbitrio; la volonta in questo senso “indica la
capacita dell’uomo maturo, di potersi decidere secondo una regola universale” (p. 70).

52



sensibilita, ma non pud venirne determinato. Solo la volonta ¢ in grado di farlo. Sulla
scorta di cio, la liberta dell’arbitrio si qualifica secondo due accezioni particolari, una
negativa |’altra positiva: la prima ¢ I’indipendenza dagli impulsi sensibili, la seconda,
invece, risiede nella facolta della ragione di essere per se stessa pratica, ovverosia di
determinare da sé 1’arbitrio. La liberta della Willkiir risiede, quindi, nell’essere
svincolata dalle inclinazioni sensibili e nel lasciarsi determinare dalla sola ragione, cio¢
dalla volonta.'**

Poiché la ragion pura pud porre come fondamento di determinazione dell’arbitrio
solamente una legge formale, scevra da ogni elemento di carattere empirico, tale
determinazione avviene solo tramite la sottomissione del principio soggettivo di azione
alla condizione della sua validita come legge universale. Ma, in tale legge formale, che
impone alla massima di valere universalmente, riecheggia la formula dell’imperativo
categorico, espressa nella Fondazione della metafisica dei costumi e nella Critica della
ragion pratica: “Agisci solo secondo quella massima, attraverso cui tu al tempo stesso
puoi volere che diventi una legge universale (Handle nur nach derjenige Maxime, durch
die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde)”,'” e “Agisci
cosi che la massima del tuo volere possa valere in ogni tempo anche al tempo stesso
come principio di una legislazione universale (Handle so, daf3 die Maxime deines
Willens jederzeit zugleich als Princip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
konne)”.'

Ritornerd successivamente sulla portata di questa eco per la presente indagine. Cio
che mi preme qui sottolineare ¢ la particolarita della liberta dell’arbitrio: 1’arbitrio ¢
libero, in quanto indipendente dalle inclinazioni sensibili e sottoposto alla legge morale.
Questo nesso inscindibile tra liberta dell’arbitrio e legge morale si carica di significato
quando venga considerato il secondo termine da cui ¢ scaturita I’intenzione di questa

analisi: I’atto. L’atto, indicato nella nota al terzo paragrafo dell’/ntroduzione, non ¢

frutto di un qualsiasi agere, cosa che potrebbe essere pensata, visto l’avverbio

1% Un elemento che esercita su di me una particolare suggestione riguardo il termine Willkiir & costituito
dalla conformazione stessa del termine: Will-kiir. Esso ¢ composto da due sostantivi: Wille, volonta, ¢
Kiir, esercizio e la traduzione semantica del termine dovrebbe suonare “esercizio della volonta”. Kant non
impiega, nei suoi scritti, mai, in maniera esplicita, il termine in questo senso, associandolo, piuttosto, a
quello latino arbitrium. Sono del parere tuttavia che la radice semantica del sostantivo Willkiir viva
implicitamente nel senso con cui il termine viene impiegato, perché esso indica, appunto, una facolta
preposta all’esercizio, all’esecuzione della legge prodotta dalla volonta.

195 GMS, IV 421 (tr. it., 75).

1% KpV, V 30 (tr. it., 87).

53



“tiberhaupt” (in generale) che lo accompagna. Per la comprensione del termine usato da
Kant, ¢ necessario tenere presente il riferimento al libero arbitrio (I’atto ¢ del libero
arbitrio) e domandarsi quale tipo di azione compia ’arbitrio quando ¢ libero. Come
analizzato sopra, la Willkiir ¢ libera quando ¢ indipendente dalle inclinazioni sensibili e
le sue massime sono sottoposte alla condizione della loro valenza come leggi universali.
Solo cosi essa si qualifica come libera e solo il risultato di un agere, conforme a questo
tipo di liberta, costituisce il concetto-base della Metafisica dei costumi.

In questo senso, il termine Act si configura come un agire nel quale 1’arbitrio viene
considerato secondo la propria piu piena liberta e viene a corrispondere al concetto di

Tat, esplicitato con queste parole:

“Atto (That) si chiama un’azione in quanto si trova sotto le leggi
dell’obbligazione e, di conseguenza, anche in tanto in quanto il soggetto
viene considerato secondo la liberta del proprio arbitrio. L’agente,
attraverso questo atto (Act), viene considerato come autore dell’effetto e
questo effetto, unitamente all’azione stessa, pud essere a lui imputato, se
prima si conosce la legge, in virtu della quale sorge obbligazione a questa

azione e a questo effetto”.'”’

L’agire indagato dall’opera del 1797 non ¢ pertanto un agire in generale, ma un agire
in generale dell’arbitrio libero, un agire, cio¢, che scaturisce dall’indipendenza dalle
inclinazioni sensibili e dalla sottomissione della massima alla legge morale, prima di

qualsiasi specificazione sulla tipologia della legge presa in esame.'*®

Y7 MS, VI 223 (cfi. 26), corsivi miei.

1% In questo modo, la speculazione kantiana evita il rischio di una micrologia della morale, che lo stesso
Kant denuncia nella Vorlesung con queste parole: “la legge morale deve essere pura, ma esiste un
purismo teologico e morale, che ¢ solo una fantasia, secondo cui ci si lambicca il cervello in cose
indifferenti ¢ si cerca con cavilli di portarci qualcosa di morale; I’etica non ha un tale purismo.”
(Vorlesung, 109; cfr. 86). In maniera analoga ¢ espresso nella Metafisica dei costumi: “Puo essere, invece,
chiamato fantastico - virtuoso colui che, in rapporto alla moralitd, non ammette alcuna cosa indifferente
(adiaphora) e cosi ostacola il proprio cammino infrapponendo doveri come con trappole, e non trova
indifferente che io mi nutra di carne o pesce, di birra o vino, se entrambi mi convengono. Una micrologia
che, se venisse ammessa nella dottrina della virtu, trasformerebbe il dominio di questa in tirannia” (MS,
VI 409; cfr. 263).

54



I. 4. Metafisica dei costumi e leggi della liberta

In seguito alla dettagliata analisi del rapporto dell’animo umano con le leggi morali
in cui rientra anche la descrizione dell’arbitrio, Kant fa uso dell’espressione “leggi di
liberta” per indicare tanto le leggi etiche, quanto quelle giuridiche. Tale espressione ¢
gia presente nella Critica della ragion pratica ad indicare quelle norme capaci di
determinare la volonta, indipendentemente da cid che ¢ empirico, mediante la sola
forma della legge. Nella Metafisica dei costumi le leggi della liberta, oltre a possedere
tale caratteristica, vengono definite come la forma assunta dalla condizione razionale di
validita universale (“Agisci solo secondo quella massima, attraverso cui tu al tempo

. . . . 109
stesso puoi volere che diventi una legge universale™)

per conciliare tra loro 1 motivi
soggettivi e quelli oggettivi dell’agire umano e perché la Willkiir sia libera in senso
positivo. Le Gesetze der Freiheit sono, in questo senso, “imperativi di divieto e di
comando.”''’ Tali leggi, poi, assumono la qualificazione di giuridiche ed etiche, a
seconda che, rispettivamente, si riferiscano alle azioni esterne e alla loro legalita, o che
le leggi stesse costituiscano i fondamenti di determinazione delle azioni. Nel primo caso
hanno a che fare con la libera nel suo uso esterno, nel secondo riguardano la liberta
tanto nel suo uso interno che esterno. Le leggi etiche e le leggi giuridiche, al di 1a della
differenza che proviene dal tipo di liberta cui sono collegate, si qualificano entrambe
come leggi di liberta e come leggi morali.'"!

La domanda che ci si deve porre a questo punto riguarda che cosa si intenda per
legge morale. Kant la presenta come quella legge che fa di una certa azione un dovere e
che implica la sottomissione della massima alla condizione di validita universale.''
Come leggi morali, quindi, le leggi etiche e quelle giuridiche dovrebbero avere tali
caratteristiche e determinare cosi 1’arbitrio all’azione. Penso che questo passaggio
rappresenti un punto a favore della tesi secondo cui la speculazione della Critica della

ragion pratica e ’imperativo categorico sono alla base della Metafisica dei costumi e

delle Dottrine da cui ¢ composta. Non solo. La Metafisica dei costumi intrattiene con le

19 GMS, TV 421 (tr. it., 75).

HOMS, VI 214 (cfr. 14).

" «Queste leggi della liberta si chiamano morali, a differenza delle leggi della natura. In quanto esse
riguardano soltanto le azioni esterne e la loro conformita alla legge si chiamano giuridiche; se pero
esigono inoltre di essere considerate esse stesse come principi determinanti delle azioni, allora queste
leggi sono etiche” (ibidem).

"2 i, V1225 (cfir. 27).

55



opere morali precedenti lo stesso rapporto intrattenuto dai Principi metafisici della
scienza della natura con la Critica della ragion pura. Essa rappresenta, cosi, quella
parte della metafisica morale che applica 1 concetti a priori all’agire dell’'uomo,
considerato secondo il suo arbitrio libero. Ma procediamo con ordine.

Un passo in avanti nell’analisi deve essere condotto sulla scorta del paragrafo
conclusivo dell’Introduzione alla Metafisica dei costumi, che passa in rassegna una
serie di concetti preliminari per lo svolgimento e la comprensione dell’opera.
L’esposizione si apre con I’enunciazione del concetto di libertd (Freiheit) e della
differenza del suo uso in ambito teoretico e pratico. Mentre, sul piano teoretico,
possiede infatti solamente una funzione regolativa e si presenta come principio negativo
della ragione, in ambito pratico ne viene dimostrata la realta. I principi pratici, infatti,
determinando I’arbitrio (definito come causalita della ragion pura, indipendente da tutte
le determinazioni empiriche) testimoniano in noi una volonta pura, in cui si originano i
concetti e le leggi morali.'”® Queste righe del testo kantiano, nonostante la loro densita
speculativa, non vengono ulteriormente spiegate o argomentate, € non sembra neppure
che Kant ne avverta il bisogno: il loro fondamento si trova nella speculazione della
Fondazione della metafisica dei costumi e, in particolar modo, della Critica della
ragion pratica, che, gia nella propria prefazione, esprime 1’irrinunciabilita del concetto
di liberta e sostiene, accanto all’impossibilita di fondarne teoreticamente la realta, la
possibilita di farlo da un punto di vista pratico.'"*

Come nei testi precedenti, anche nella Metafisica dei costumi la liberta viene posta,

pertanto, a fondamento della legge morale:

" i, VI 221 (cfin. 23).

114 “Ma la liberta ¢ anche la sola, tra tutte le idee della ragione speculativa, di cui sappiamo a priori che &
possibile, pur senza sapere come sia fatta: perché essa ¢ la condizione* della legge morale che noi
conosciamo. [...] Rispetto alla ragione speculativa, noi abbiamo a che fare, qui, con un fondamento
semplicemente soggettivo della credenza: che tuttavia ¢ oggettivamente valido per una ragione altrettanto
pura, ma pratica, e, con ci0, fornisce alle idee di Dio e dell’immortalita, mediante il concetto della liberta,
una realta e una qualificazione oggettiva, anzi una necessita oggettiva di ammetterle. Con cio la ragione
non estende le sue conoscenze teoriche, ma, semplicemente, viene data la possibilita che, cid che prima
era un mero problema, qui divenga affermazione, sicché 1’uso pratico della ragione viene a connettersi
con gli elementi del suo uso teoretico. [...] * affinché non ci si immagini di trovare qui incoerenze,
quando chiamo la liberta «condizione della legge morale», e, nella trattazione successiva, affermo che la
legge morale ¢ la condizione a cui soltanto possiamo divenire consapevoli della liberta, voglio ricordare
soltanto che la liberta ¢, bensi, la ratio essendi della legge morale, ma la legge morale ¢ la ratio
cognoscendi della liberta. Se, infatti, la legge morale non fosse anzitutto chiaramente pensata nella nostra
ragione, non ci considereremmo mai autorizzati ad ammettere qualcosa come la liberta (anche se questa
non ha in sé nulla di contraddittorio). Ma, se non vi fosse la liberta, non si potrebbe affatto trovare in noi
la legge morale” (KpV, V 4 - 5 e nota; tr. it., 37 — 39).

56



“su questo concetto positivo della liberta (considerato dal punto di vista
pratico) si fondano leggi pratiche assolute, che si chiamano morali. Rispetto
a noi, il cui arbitrio ¢ sollecitato dai sensi [...], queste leggi sono imperativi
(comandi o divieti) e, anzi, imperativi categorici (incondizionati) in quanto

tali” 115

Con queste parole, ancora una volta Kant sottolinea, nel paragrafo che deve fungere
da glossario semantico-concettuale comune alla Dottrina del diritto e a quella della
virtu, 1 seguenti elementi:

e Lec leggi morali sono leggi pratiche e assolute.

e Esse si fondano sul concetto positivo della liberta, cio¢ sulla causalita della ragion
pura capace di determinare il libero arbitrio.

e Dal momento che I’arbitrio umano ¢ influenzabile dalla sensibilita, tali leggi
assumono la forma di imperativi del comando o del divieto.

o Le leggi della liberta contenute nella Metafisica dei costumi sono pertanto leggi di
questo genere: imperativi categorici di divieto o di comando.

La presenza dell’imperativo ¢ considerevole nell’esposizione successiva, dove
compare a chiarimento e a fondamento dei concetti morali. In primo luogo esso ¢ infatti,
analogamente alla legge, cio che rende necessaria un’azione in s¢ casuale. Tale funzione
¢ tuttavia svolta dall’imperativo in maniera differente rispetto alla legge; mentre
quest’ultima non tiene conto del fatto che la necessita (Notwendigkeit) dell’azione sia
avvertita o meno dal soggetto e pud essere rivolta tanto a un essere santo quanto
all’uomo, I’imperativo si rivolge sempre a un soggetto nei confronti del quale deve
essere esercitata una certa obbligazione e, quindi, mai a un essere la cui volonta
concorda immediatamente con cid che viene comandato. L’imperativo non si rivolge
cio¢ a una volonta santa.

Come fondamento della necessita di un’azione, esso ¢ poi anche fondamento
dell’obbligazione (Verbindlichkeit), definita come “necessita di un’azione libera sotto
un imperativo categorico della ragione”, e del dovere (Pflicht), che non ¢ altro che la
materia dell’obbligazione. Quando esprime una costrizione nei confronti di una

determinata azione, I’imperativo categorico ¢ una legge pratico-morale; in quanto tale,

"5 MS, VI 221 (cfin. 23).

57



tuttavia, non esprime solo la necessita (Notwendigkeit) dell’azione, ma anche
I’obbligazione (Nétigung) a essa sotto la forma del comando (Gebot) e del divieto
(Verbot).

I momento saliente di questo paragrafo ha il proprio autentico inizio nella
spiegazione del rapporto tra massima soggettiva e legge morale, rapporto mediato
dall’imperativo categorico stesso, in quanto forma dell’obbligazione nella formula:
“Agisci secondo una massima, che possa valere al tempo stesso come legge universale.”
I1 soggetto, spiega Kant, deve considerare le proprie azioni primariamente secondo i
loro principi soggettivi (le massime) e sottoporle a una prova (Probe) di ragione
attraverso cui riconoscerli come legislazione universale. Tale prova ¢ propria di ogni
obbligazione e, quindi, ¢ insita nella legge morale stessa; essa, verrebbe da completare,
¢ insita anche nelle leggi etiche e giuridiche, in quanto leggi morali.

Il culmine viene, tuttavia, raggiunto con queste parole:

“Il principio sommo della Dottrina dei costumi ¢, dunque: agisci secondo

una massima, che possa valere al tempo stesso come legge universale. —

\

Ogni massima che non si qualifichi in questo modo, ¢ contraria alla

morale.”!!¢

Alla base della dottrina morale e delle parti in cui essa si compone si trova
I’imperativo categorico nella formula presentata nella Critica della ragion pratica.'"’
Non solo. Come appena esposto, Kant, poche righe sopra, aveva indicato 1’imperativo
categorico come una sorta di prova cui la ragione stessa sottopone le massime

dell’azione per testarne la validita. Dal momento che il principio sommo della moralita

"8 Ivi, V1226 (cfi. 29).

"TKpV, V 30 (tr. it., 87). Nel § 3. 5 di questo capitolo tenterd di spiegare in maniera piti completa questa
mia osservazione. Qui mi preme sottolineare il fatto che la formula presentata come principio sommo
della moralita ¢ diversa rispetto alla prima formula dell’imperativo categorico della Fondazione della
metafisica dei costumi ed & invece analoga alla formulazione contenuta nella seconda Crifica. Nell’opera
del 1785, I’imperativo categorico viene espresso in questo modo: “Agisci soltanto secondo quella
massima per mezzo della quale puoi insieme volere che essa divenga una legge universale” (GMS, IV
421; tr. it., 75), dove viene fatto riferimento a un poter volere del soggetto che la sua massima valga come
una legge universale. Nella formulazione della Critica della ragion pratica, invece, (“Agisci in modo che
la massima della tua volonta possa valere, al tempo stesso, come principio di una legislazione
universale.”) non viene fatto alcun riferimento a un poter volere, ma viene richiesta la validita universale
della massima. La differenza tra le due formulazioni non viene notata, a quanto mi sembra, dalla
letteratura secondaria kantiana, neppure dall’importante opera di Paton, The Categorical Imperative, che
tuttavia si concentra sulla Fondazione della metafisica dei costumi.

58



sta alla base della Dottrina del diritto e di quella della virtu, ne deriva che tale “test” ¢ il
principio supremo di entrambe: sia ['una che [’altra sottopongono alla prova
dell’universalizzabilita i principi soggettivi dell’agire.

Questa indicazione solleva in me non poche perplessita, soprattutto legate al fatto che
I’ordine impartito dall’imperativo categorico ¢ sempre rivolto alla massima dell’azione:
al soggetto viene richiesto di agire secondo una massima che possa avere valenza
universale. Nella Critica della ragion pratica, addirittura, la possibilita che la stessa
ragione sia pratica viene legata alla sua facolta di determinare o meno le massime
dell’agire118 e, inoltre, viene indicato come fine autentico di ogni educazione morale il
fatto che le azioni non siano meramente conformi al dovere, ma che accadano a motivo
del dovere stesso.'"

Mi sembra che questo non sia un elemento trascurabile quando si voglia prendere in
considerazione la Metafisica dei costumi. Se le due Dottrine sono animate dal principio
supremo della formula “Agisci secondo una massima, che possa valere al tempo stesso
come legge universale”, esse sembrano muovere nei confronti del soggetto la pretesa
che il proprio principio d’azione soggettivo sia valido universalmente, o, quanto meno,
si ponga in una prospettiva di universalita.

Ci0 non costituisce alcun tipo di problema se viene considerata la Tugendlehre, che
contiene leggi per le massime delle azioni, mentre ne crea quando venga considerata la
Rechtslehre. La caratteristica infatti della Dottrina del diritto ¢ di dettare leggi per le
azioni e di indicare che cosa si debba fare, indipendentemente dal movente soggettivo
che muove all’azione. Tuttavia, il fatto che I’imperativo categorico in essa contenuto
muova una pretesa nei confronti della massima (che ¢ principio soggettivo dell’azione)
pare non consentire di cogliere distintamente la differenza tra etica e diritto: cosi come
la legge di virtu, il diritto infatti prevede che il soggetto assuma un punto di vista
universale, il punto di vista della ragione e che, in base ad essa, si determini all’agire. Se
invece consideriamo esclusivamente la definizione del diritto come cid che comanda,
indipendentemente dal fine e dal movente che ciascun uomo si pone nell’agire concreto,
sembra del tutto ingiustificato considerare il diritto come derivazione o, meglio, come

applicazione dell’imperativo categorico. Tanto piu che quest’ultimo pretende dall’uomo

" KpV, V 71 -89 (tr. it., 161 — 191).
" i, V117 (tr. it., 241).

59



la moralita, cio¢ che egli agisca per dovere ponendosi come movente il dovere stesso
(pflichtmdpig aus Pflicht handeln).

Ma questo invaliderebbe tutta 1’analisi fin qui condotta, analisi che ha rintracciato nei
testi kantiani un forte legame tra la speculazione dell’opera del 1797 e quella delle opere
morali precedenti e ne ha mostrato le fattezze. Questo rapporto ¢ testimoniato, in primo
luogo, dal richiamo esplicito di Kant ai Principi metafisici della scienza della natura e
al loro legame con la Critica della ragion pura e dall’analogia, tracciata dal filosofo di
Konigsberg, tra i rapporti che intercorrono tra queste due opere teoretiche e le opere
pratiche. Altro indizio ¢ costituito dalla presenza, nella Metafisica dei costumi, di
concetti e affermazioni che attingono alla speculazione morale precedente e dal ruolo
importante svolto dall’imperativo categorico nella definizione dei concetti morali
fondamentali di entrambe le parti della Metafisica dei costumi e del suo principio
sommo.

Ritengo opportuno fare una precisazione riguardo alle indicazioni fornite da Kant,
secondo cui il diritto fornisce leggi per le azioni esterne e indica che cosa si debba fare,
mentre 1’etica costituisce I'insieme delle leggi per i principi soggettivi dell’azione e
ordina non cosa si debba concretamente fare ma come si debba agire (in base a quale
Gesinnung)."*® Cid potrebbe indurre a considerare che i doveri di virtu si rivolgano alle
massime, mentre quelli di diritto alle azioni. Questo ¢ vero, ma tale indicazione
necessita di essere compresa alla luce di quanto scrive il filosofo di Konigsberg in
apertura all’opera del 1797.

Come ¢ gia stato analizzato, il punto di riferimento del testo viene individuato nel

libero arbitrio, quella facolta di desiderare secondo concetti capace di essere mossa sia

120 Riguardo al termine Gesinnung, mi sia concessa in questo lavoro una certa autonomia, rispetto alla
traduzione italiana dei testi kantiani. Questo non per disprezzo del lavoro di chi, da una sudata
quotidianita col linguaggio kantiano, traduce il sostantivo in questione con “intenzione”, quanto per una
esigenza speculativa. Al termine italiano “intenzione” corrispondono infatti nella lingua tedesca quelli di
Vorsatz e Absicht, utilizzati da Kant nei suoi testi, a mio avviso, non come sinonimi di quello in
questione. Gesinnung invece significa propriamente “modo di pensare” o “modo di vedere”, traduzione
che, ai miei occhi, mostra che 1’'uso che Kant voleva fare del termine ¢ diverso da quello di “intenzione”.
Penso, cio¢, che egli volesse riferirsi ad un modo di pensare che costituisce quasi un sostrato per ogni
intenzione o, come scrive M. Scheler, Materiale Ethik und Erfolgsethik, in Der Formalismus in der Ethik
und Materiale Wertethik. Neue Versuch der Grundlegung eines Ethischen Personalismus, Franke Verlag
Bern und Miinchen, Bern 1966, pp. 127 s.: “la forma della formulazione di un’intenzione”, e, ancor di
piu, “un fatto che ¢ di piu di un semplice “modo” o “forma” di aspirazione, nella misura in cui in essa si
trova gia chiaramente una direzione verso valori positivi o negativi, nei cui confini solamente puo aver
luogo la vera costruzione dell’intenzione”. Non essendo per me ancora possibile trovare, nella lingua
italiana, un termine specifico capace di esprimere questo complesso concetto, mi permetto o di utilizzare
direttamente il termine tedesco, o di tradurlo con “modo di pensare” o “modo di vedere”

60



dalla ragione che dalle inclinazioni sensibili, ma determinabile solamente dalla prima.
Le leggi della liberta che la Metafisica dei costumi contiene sono quindi leggi per la
Freiheit specifica dell’arbitrio, consistente nell’indipendenza dalle inclinazioni sensibili
e nella determinazione dell’arbitrio operata dalla ragion pratica tramite 1’imperativo
categorico. Mentre la volonta si riferisce al fondamento di determinazione dell’arbitrio
nell’azione, quest’ultimo ¢ preposto alla produzione di massime per le azioni. Tra la
Willkiir e 11 Wille ¢ instaurata una sorta di gerarchia secondo cui la volonta determina il
fondamento di determinazione dell’arbitrio, che, a sua volta, produce i principi
soggettivi per I’azione concreta.

Avendo come punto focale 1’arbitrio, I’opera del 1797 si pone in dialogo con esso e,
tramite 1 propri sistemi di doveri, vuole fornirgli un fondamento di determinazione. Cio
significa che sia la Dottrina del diritto che quella della virtn considerano la massima
dell’agire e rappresentano due legislazioni per la facolta preposta alla sua produzione.
L’indicazione “devi quindi considerare le tue azioni prima di tutto secondo i1 loro
principi soggettivi”'?' & particolarmente indicativa a riguardo: la preoccupazione
kantiana ¢ rivolta a fornire una determinazione razionale all’agire umano sia in ambito
etico che in ambito giuridico, determinazione che puo avvenire solamente intervenendo
su quella facolta che traduce e pone in esercizio il comando razionale: la Willkiir.

Che tipo di legame tuttavia intrattengono la legge universale del diritto'* e il
principio della Dottrina della virti'* con il principio sommo della Sittenlehre? Penso
che, per rispondere a questo interrogativo, sia necessario abbandonare temporaneamente
il testo del 1797 e lasciarsi aiutare dall’analisi di alcuni aspetti dei Lavori preparatori
alla Metafisica dei costumi. Prima di dedicarmi a ci0, desidero richiamare un ultimo
passo della Metafisica dei costumi, dove, forse, si pud pensare di individuare un
accenno di risposta. Tale risposta non mi sembra tuttavia soddisfacente ed ¢ indice,
piuttosto, di un terreno particolarmente sdrucciolevole, forse anche per lo stesso Kant.

Nel decimo paragrafo dell’Introduzione alla Dottrina della virtu Kant descrive infatti

come analitico il principio della Rechtslehre e come sintetico quello della

2IMS, VI 225 (cfr. 28).

122 «A gisci esternamente in modo che I’uso libero del tuo arbitrio possa coesistere con la liberta di ciascun
altro secondo una legge universale” (Ivi, VI 231; cfr. 35).

123 «Agisci secondo una massima dei fini tale che ’averla possa essere per ciascuno una legge universale.
— Secondo questo principio 1’'uomo ¢ fine sia per se stesso che per gli altri e non ¢ sufficiente che egli non
sia autorizzato a trattare se stesso e gli altri soltanto come mezzi [...], ma ¢ dovere in sé per 1’uomo porsi
I’uomo in generale come fine” (Ivi, VI 395; cfr. 247).

61



Tugendlehre."** 1’argomentazione usata per avvalorare tale affermazione ha come
punto focale il concetto di liberta esterna e, proprio nei suoi confronti, i due principi
vengono cosi qualificati. Dal punto di vista kantiano, la liberta esterna ¢ data dalla
reciproca e libera convivenza degli uomini secondo una legge universale, in maniera
analoga alla possibilita dei movimenti liberi dei corpi secondo la legge
“dell’uguaglianza di azione e reazione.”'*> Da questo punto di vista, il concetto
stretto'*® di diritto si configura come 1’autorizzazione a costringere chi lo pregiudichi e
viene rappresentato come la possibilita di una costrizione reciproca generale che si
accorda con la liberta di ciascuno secondo leggi universali.'”” Il principio giuridico
deriva pertanto analiticamente dalla liberta esterna, poiché non aggiunge al concetto di
tale liberta nulla che non sia contenuto nello stesso concetto; il principio della Dottrina
della virtu si presenta invece come sintetico, perché lega al suo concetto di liberta anche
quello di un fine, che ¢ al tempo stesso un dovere.

Sembrerebbe, dunque, che 1 principi che stanno alla base della Dottrina della virtu e
del diritto siano derivabili rispettivamente in maniera sintetica e analitica dal concetto di
liberta esterna. Sono tuttavia del parere che questo tipo di derivazione non sia completo
e che mostri solamente una delle prospettive, da cui ¢ possibile affrontare la questione.
Come viene messo in luce anche nelle Vorarbeiten alla Metafisica dei costumi, ¢

possibile infatti considerare il principio della Dottrina della virtu rispetto alla liberta

24 Ivi, VI 396 (cfi. 247 — 249). L’analicita attribuita al principio giuridico ha spinto alcuni interpreti, in
particolare Wood, The Final Form of Kant’s Practical Philosophy, pp. 1 — 21, e Willaschek, Which
Imperatives of right?, a sostenere che esso non deriverebbe dall’imperativo categorico come principio
fondamentale della morale e che sarebbe un principio razionale per la condotta umana, ma non morale. P.
Guyer, Kant’s Deductions of the Principles of Rights, in Kant’s Metaphysics of Morals: Interpretative
Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New York 2002, pp. 23 — 64, ritiene invece che
nella filosofia kantiana anche le proposizioni analitiche necessitano della deduzione della realta oggettiva
dei loro concetti chiave. La tesi sostenuta da Guyer ¢ che, se anche non ¢ possibile sostenere che il diritto
derivi dall’imperativo categorico, inteso come comando rivolto alle massime di agire a motivo del dovere
stesso, ¢ innegabile, tuttavia, il fatto che i principi giuridici della filosofia kantiana derivano e sono
“compatibili con le piu basilari condizioni morali e teoretiche dell’esistenza umana” (p. 64).

2 MS, VI 232 s. (cfi. 37).

126 Anche riguardo al concetto di diritto stretto & opportuno citare un passo interessante della Vorlesung
zur Moralphilosophie. Nel corso del capitolo successivo deluciderd la questione in relazione alla
distinzione tra diritto stretto e diritto largo. Per ora si consideri semplicemente il passo della Vorlesung:
“Jus in sensu proprio est vel jus late dictum vel jus stricte dictum. Jus late dictum ist das Recht der
Billigkeit; jus stricte dictum ist das strenge Recht, so ferne es die Befugnif hat andere zu zwingen. Also
ein freyes Recht und ein ZwangsRecht. Die Ethic wird dem Juiri stricto etgegen gesetzt, und nicht dem
juri Giberhaupt (diritto, in senso proprio, ¢ o il diritto detto in senso largo o il diritto detto in senso stretto.
Diritto detto in senso largo ¢ il diritto dell’equita, diritto detto in senso stretto ¢ il diritto stretto, in quanto
ha la facolta di costringere altri. Quindi un diritto libero e un diritto di costrizione. L’etica viene opposta
al diritto stretto, e non al diritto in generale).” (Vorlesung, 53; cfr. 40).

12T MS, VI 231 —233 (cf. 36 — 38).

62



interna. Nei suoi confronti, 1 principi si configurano nuovamente sintetici, a ragione del
fatto che la liberta interna & conosciuta per mezzo della legge morale.'*® Le prospettive
da cui ¢ possibile considerare I’argomento sono, pertanto, molteplici. Rimane, pero, la

omanda: in che relazione stanno 1 due principi con I’imperativo categorico?
d d he rel t d r t t ?

I. 5. Metafisica dei costumi e Vorarbeiten zu die Metaphysik der Sitten

Prima di considerare le Vorarbeiten, & opportuno precisare che il loro contenuto non
puo e non deve essere considerato alla stregua di quanto ¢ presente nell’opera compiuta,
data alla stampa. Il suo valore risiede, soprattutto, nel fatto di offrire la possibilita di
gettare uno sguardo sul processo e sulle riflessioni che hanno portato all’elaborazione
matura delle posizioni espresse nel testo pubblicato nel 1797.

Riguardo alla problematica legata alla nostra analisi, ritengo significativo il seguente

passo, di cui riporto la mia traduzione:

“L’imperativo categorico: «agisci secondo la massima dell’accordo della
tua liberta con quella di ciascuno secondo una legge universale» lascia
indeterminato quale fine abbia 'uomo — quello invece: «agisci in modo che
tu possa volere che la tua massima debba diventare una legge universale» ¢
un imperativo che si riferisce a un fine che noi dobbiamo avere o che

dobbiamo porci.”'?’

Con queste parole Kant desidera esprimere la differenza tra il principio della
Dottrina del diritto e quello della Dottrina della virtu. Entrambi poggiano su un
imperativo categorico, quindi su una legge di ragione che, in maniera incondizionata e
assoluta, comanda all’uomo il dovere. La differenza tra le due formulazioni non &,

pertanto, di carattere formale (dal momento che entrambe hanno la forma

128 VM, XXIII 246.

12 Riporto il testo tedesco originale: “Der categorische Imperativ: handle nach der Maxime der
Ubereinstimmung deiner Freiheit mit der von jedermann nach allgemeinem Gesetze, lisst es unbestimmt
welchen Zweck der Mensch habe — der aber handle so dass du wollen kannst Deine Maxime solle ein
allgemeines Gesetz werden ist ein Imperativ der sich auf einen Zweck bezieht den wir haben oder uns
setzen sollen® (Zvi, XXIII 257).

63



dell’imperativo categorico), quanto di carattere contenutistico: cio che le differenzia ¢ il
contenuto dell’ordine impartito.

Un primo elemento che potrebbe essere considerato nel rintracciare tale diversita, ¢ il
riferimento alla liberta esterna contenuto nella prima formulazione (“I’accordo della tua
liberta con quella di ciascun altro secondo una legge universale”), riferimento che la
qualifica come propria della Dottrina del diritto.”*® Kant tuttavia non considera
significativo tale aspetto: ¢ piuttosto il riferimento al fine dell’agente (mancante nella
prima, ma presente nella seconda formula) I’elemento fondamentale per il discrimen.
Tale fine non ¢ espresso in maniera esplicita - “Agisci in modo che il tuo fine sia x)” -
ma risiede nella formulazione stessa del comando: il secondo imperativo categorico
ordina al soggetto di poter volere (wollen konnen) che la propria massima diventi una
legge universale e “che la tua massima divenga una legge universale” rappresenta il fine
che dobbiamo avere.

Se prendiamo, dunque, in considerazione queste due formulazioni dell’imperativo
categorico e le confrontiamo con il principio sommo della Dottrina dei costumi,
contenuto nell’Introduzione alla Metafisica dei costumi, ¢ possibile individuare alcuni
elementi di rilievo.

Il principio sommo possiede tale formulazione:

a) “Agisci seguendo una massima che al tempo stesso possa valere come legislazione
universale.”

I1 primo imperativo categorico presentato nelle Vorarbeiten ¢:

b) “Agisci secondo la massima dell’accordo della tua liberta con quella di ciascuno
secondo una legge universale” (principio del diritto),"!

mentre il secondo:

¢) “Agisci in modo che tu possa volere che la tua massima debba diventare una legge

universale” (principio dell’etica).'*?

130 <L a legge universale del diritto: «agisci esternamente in modo che 1’uso libero del tuo arbitrio possa
coesistere con la liberta di ciascun altro secondo una legge universale», ¢, dunque, una legge che mi
impone un’obbligazione” (MS, VI 231; cfr. 35).

31" Nella Metafisica dei costumi il principio sommo del diritto viene formulato in questo modo: “Agisci
esternamente in modo che 1’uso libero del tuo arbitrio possa coesistere con la liberta di ciascun altro
secondo una legge universale” (MS, VI 231; ¢fr. 35).

13211 principio sommo dell’etica ¢ espresso, nel testo del 1797, con queste parole: “Agisci in base ad una
massima di fini tale che I’averla possa essere per ciascuno una legge universale” (Ivi, VI 395; cfr. 247).

64



Le formulazioni b) e ¢) dovrebbero rappresentare due articolazioni del principio a) e
metterne in luce aspetti particolari e differenti: quest’ultimo ¢ infatti il principio che sta
alla base della Metafisica dei costumi e che la anima nella sua ispirazione complessiva,
abitando sia la Dottrina del diritto che quella della virtu, mentre le due Lehren lo
dovrebbero declinare secondo ambiti ed elementi specifici. Il principio sommo della
moralita richiede al soggetto di avere un principio soggettivo d’azione capace di
possedere la validita di una legislazione universale. Il principio del diritto ordina al
soggetto di avere come principio soggettivo quello di accordare la propria liberta a
quella di ciascun altro, conformemente a una legge universale, quindi, quello di
possedere una massima che sia pensabile in accordo con una legge universale. Il
principio dell’etica, invece, ordina al soggetto di agire in modo da poter volere che la
propria massima sia una legge universale.

Un primo elemento da prendere in considerazione, a riguardo, ¢ la differenza delle
formulazioni del principio giuridico e di quello etico, in cui € possibile riconoscere il
criterio di distinzione tra doveri perfetti (o stretti) e doveri imperfetti (o larghi) indicato
nella Fondazione. Nell’opera del 1785, infatti, la differenza tra i due tipi di doveri era
stata individuata nel fatto che, in relazione a quelli perfetti-stretti, ¢ impossibile poter
pensare come legge universale una massima contraria a essi, mentre, in relazione ai
doveri imperfetti-larghi, anche se una massima contraria ¢ pensabile, non puo essere

133
assolutamente voluta.

Tale distinzione ¢ particolarmente indicativa perché, come
analizzero successivamente, nella Metafisica dei costumi 1 doveri di diritto vengono
qualificati come perfetti e stretti, mentre quelli etici come imperfetti e larghi, senza
tuttavia ricorrere alla classificazione di doveri perfetti e imperfetti presentata nella
Fondazione. Tale classificazione, tra poter pensare e poter volere, ¢ presente tuttavia
nei loro principi sommi, come ¢ emerso dal passo delle Vorarbeiten che sto
esaminando.

Importante, in secondo luogo, ¢ considerare il riferimento al poter volere, contenuta
nell’imperativo indicato come il principio dell’etica. Tale riferimento richiama

inevitabilmente alla memoria la prima formulazione dell’imperativo categorico della

Fondazione (“Agisci soltanto secondo quella massima per mezzo della quale puoi

133 GMS, IV 421 — 424 (tr. it., 75 — 83). O. O’Neill, Acting on Principle, pp. 63 — 93, definisce il primo
tipo di impossibilita “contraddizione nel pensiero” (contradiction in conception), il secondo
“contraddizione nella volonta” (contradiction in the will) (cfr. Introduzione, nota 33).

65



134

insieme volere che essa divenga una legge universale”) ™ e il canone del giudizio

morale: “€ necessario poter volere (wollen kénnen) che una massima delle nostre azioni
divenga una legge universale”."”> Essi vengono posti da Kant a fondamento della
morale e, in particolar modo, proprio questa formulazione dell’imperativo categorico
viene indicata come quella che deve contenere in sé tutti gli altri doveri. A riguardo,
Paton confessa la difficolta di comprendere 1’espressione kantiana poter volere e la
interpreta come se significasse poter volere senza contraddizioni, ovverosia, volere che
la propria massima valga come legge universale, senza, al tempo stesso, desiderare che
esista una qualche eccezione alla propria massima.'*® Sono, pero, del parere che il poter
volere kantiano non si limiti solamente a escludere una contraddizione nella volonta, ma
chieda al soggetto di agire in modo tale che la propria massima sia voluta come legge
universale, si riconosca nella legge universale, non sia diversa da essa. Il poter volere da
la misura della volonta buona: essa ¢ tale solo quando si lascia determinare unicamente
dalla ragione e dalla legge da lei prodotta. La volonta umana, imperfetta e fragile, ¢
dunque buona se supera la spaccatura tra se stessa e la legge, riconosce quest’ultima
come propria e la ri-assume come proprio principio soggettivo di azione.

Riguardo al poter volere, ¢ bene osservare che il principio sommo della Dottrina dei
costumi - “Agisci secondo una massima che possa valere come legislazione universale”
- non lo richiede, ma si limita a esigere dal soggetto una validita universale delle proprie
massime. Nella sua formulazione risuona quella dell’imperativo categorico, presente nel
settimo paragrafo della Critica della ragion pratica: “Agisci in modo che la massima
della tua volonta possa valere sempre, al tempo stesso, come principio di una
legislazione universale.”*” Con queste parole non viene ordinato al soggetto di poter
volere che la propria massima sia una legge universale, ma di agire semplicemente
secondo un principio soggettivo in grado di valere universalmente. Si verifica, pertanto,
una sorta di scarto tra due forme solitamente accomunate dell’imperativo categorico:
mentre, nella Fondazione, appare sotto le sembianze di quello che, successivamente,

sara il principio dell’eticita e il criterio per il giudizio morale viene individuato nel poter

B34 GMS, 1V 421 (tr. it., 75).

135 1vi, IV 423 s. (tr. it., 79 — 83), corsivo mio.
1% paton, The Categorical Imperative, p. 139.
BTKpV, V 30 (tr. it., 87).

66



volere, nella Critica della ragion pratica esso ha la forma del principio sommo della
morale, antecedentemente dalla sua distinzione in etica e diritto.

Un ulteriore elemento da mettere in luce ¢ costituito dal fatto che il principio del
diritto ordina al soggetto, in modo incondizionato, di agire non secondo una massima
qualsiasi, ma secondo quella dell’accordo della propria liberta con quella di ciascun
altro, secondo una legge universale. 11 principio del diritto, avente a che fare con le

non impone una massima poi tanto formale:

condizioni formali della liberta esterna,
tale massima viene qualificata come quella dell’accordo delle varie liberta secondo una
legge universale. Questo perd non implica, come peraltro Kant ripete numerose volte, il
volere che la massima sia una legge universale: 1’elemento dell’universalita e la
qualificazione del principio soggettivo d’azione come “legge” rimangono estranee
rispetto al soggetto stesso.

Il soggetto deve seguire una massima per cui 1’accordo tra le liberta singolari si basi
su di una legge universale, che ¢ esterna all’agente; la sua massima assume validita
universale (secondo il principio sommo della moralita un’azione pud essere morale
solamente se la sua massima ha validita universale) solo se si pone in conformita a tale
legge e se si lascia pensare in conformita a essa. Cio che conferisce, pertanto,

universalita alla massima & una legge gia di per sé universale.'” In questo senso penso

che siano indicative queste parole:

“Il concetto del dovere si trova immediatamente in relazione a una legge
(sebbene 10 faccia astrazione da ogni fine come materia della legge), come
gia indica il principio formale del dovere nell’imperativo categorico:
«Agisci cosi che la massima della tua azione possa diventare una legge
universale». Solo che, nell’etica, questo viene pensato come la legge della

tua propria volonta, non della volonta in generale, che potrebbe essere

138 «La dottrina del diritto aveva a che fare semplicemente con le condizioni formali della liberta esterna
(mediante 1’accordo della liberta con se stessa, una volta assunta la sua massima a legge universale), cio¢
con il diritto” (MS, VI 380; cfr. 229). Si noti come, in questo passo, anche il diritto prevede che la liberta
non entri in contraddizione con se stessa. La possibilita di un accordo con sé viene indicato
nell’assunzione della “massima a legge universale”, quindi nel meccanismo messo in atto dall’imperativo
categorico e dal canone del giudizio morale presentati nella Fondazione della metafisica dei costumi.

% In questo senso, si consideri la seguente espressione: “Legge di diritto (lex iuridica) ¢ cid che pud
essere considerato come proveniente dall’arbitrio di un altro legislatore” (VMS, XXIII 257).

67



anche la volonta di altri. In questo caso esprimerebbe un dovere di diritto

che non appartiene al campo dell’etica.”"*

Come espresso nel passo citato, in ambito etico il principio muove una richiesta
diversa nei confronti del soggetto: la massima non si deve semplicemente conformare
alla legge universale, ma deve diventare essa stessa legge universale, anzi, il soggetto
deve poter volere che lo divenga. In questo senso, la legge non deve piu essere qualcosa
di esterno rispetto alla propria massima, ma di interno: principio oggettivo d’azione e
principio soggettivo devono arrivare ad identificarsi. Da questo punto di vista, i principi
dell’etica e del diritto non implicano, semplicemente, due diversi ambiti di applicazione
della legge morale — quello dei rapporti esterni, interpersonali e sociali e quello della
relazione che il soggetto intrattiene con se stesso — ' ma anche due tipi di rapporti che il
soggetto instaura con la legge: una relazione esteriore, assimilabile per certi versi alla
legalita (Legalitdf) indicata nella Critica della ragion pratica,'* e una, invece, interiore,
in cui la massima soggettiva e la legge oggettiva vengono a identificarsi.'* Poiché i
principi di Rechts- e Tugendlehere prevedono innanzitutto queste due modalita di
relazione nei confronti della legge, I’ordine dei doveri di diritto e quello dei doveri di
virtu si fanno portatori di due diverse istanze, entrambe derivanti dal principio supremo
della Dottrina dei costumi e dal patrimonio speculativo da cui deriva.

In questo senso, penso sia interessante considerare un passo dell’Introduzione alla
Dottrina del diritto che permette di cogliere, forse in maniera piu profonda, il rapporto

con I’imperativo categorico proprio delle due dottrine:

40 MS, VI 388 s. (cfi. 239).

'“I Come hanno sostenuto in vario modo Metzger, Gesellschaft, Recht und Staat in der Ethik des
deutschen Idealismus; Schreiber, Rechtsbegriff in der Philosophie Kants; Sena, Etica e cosmopolitismo in
Kant; Miiller, Das Verhdltnis von rechtlicher Freiheit und sittlicher Autonomie in Kants Metaphysik der
Sitten.

142 Cosi si esprime Kant, riguardo la coppia concettuale legaliti-moralita, nella seconda Critica: “Ora &
ben chiaro che quei fondamenti di determinazione della volonta che, soli, rendono propriamente morali le
massime e danno ad esse un valore morale, e, ciog, la rappresentazione immediata della legge e la sua
osservanza oggettivamente necessaria come dovere, devono essere rappresentati come i genuini moventi
delle azioni, perché altrimenti si avrebbe, bensi una legalita delle azioni, ma non una moralita delle
intenzioni” (KpV, V 151; tr. it., 299, corsivo mio). A riguardo, si consideri anche KpV, V 71 s. e 118 (tr.
it., 161 e 243). Nonostante una certa affinita di caratteristiche tra il diritto e la legalita, nel corso
dell’analisi verra esposta la problematicita della posizione che identifica fout court il diritto con la legalita
e I’etica con la moralita.

" vi, V 72 (tr. it., 299 — 301).

68



“Questo [scil. il diritto stretto] si fonda, cio¢, sulla consapevolezza
dell’obbligazione di ciascuno secondo la legge; ma, per determinare
I’arbitrio secondo la legge, [scil. al diritto] non ¢ lecito né possibile, se deve
essere puro, richiamarsi a questa consapevolezza come a un movente, bensi
si fonda sul principio della possibilita di una costrizione esterna, che puo

coesistere con la liberta di ciascuno secondo una legge universale.”'**

Visto lo stadio ancora iniziale di questa analisi, penso sia ancora prematuro
considerare tutte le implicazioni che queste parole hanno per la comprensione delle
specificita di etica e diritto e del loro rapporto reciproco. Basti ora considerare i seguenti
elementi: in primo luogo, sia il diritto che 1’etica si richiamano alla consapevolezza di
un’obbligazione (Verbindlichkeit). Dato che Kant aveva definito “obbligazione”,
nell’ Introduzione alla Metafisica dei costumi, come “la necessita di un’azione libera
sotto un imperativo categorico della ragione”,'*’ la consapevolezza di essa implica la
consapevolezza dell’imperativo categorico che vi sta alla base. Tanto il diritto quanto
I’etica hanno in sé tale imperativo categorico e la sua consapevolezza, ma instaurano un
diverso rapporto con essi: mentre nella Dottrina della virtu la consapevolezza di essere
determinati dall’imperativo categorico viene assunta come movente dell’agire, nella
Dottrina del diritto 1a legge rimane esterna rispetto alla motivazione morale.

Al di 1a di un diverso rapporto con I’istanza morale, ¢ bene tuttavia notare, anche se
in via preliminare, che sia la Dottrina della virtu che quella del diritto portano con sé
I’imperativo categorico e il suo richiamo all’universalita: entrambe chiedono al soggetto
di sollevarsi dalla propria condizione oggettiva e di collocare le massime del proprio

agire in una prospettiva universale.

44 MS, VI 232 (cfr. 37).
5 Ivi, V1222 (cfi-. 24).

69



Il Sezione

L’imperativo categorico nella Dottrina del diritto € nella Dottrina della virtu.

L’analisi della sezione precedente ha messo in luce il ruolo particolare rivestito
dall’opera del 1797 nella metafisica morale kantiana: analogamente ai Principi
metafisici della scienza della natura in ambito speculativo, essa procede a priori,
occupandosi non degli oggetti in generale, ma di oggetti particolari e applica a essi 1
risultati dell’indagine metafisica trascendentale, non aggiungendo nella sua operazione
nulla di empirico, oltre a quanto non sia contenuto nel concetto dell’oggetto stesso.'*®
Tale oggetto ¢ stato individuato nell’atto del libero arbitrio in generale, intendendo con
tale espressione un’azione scaturente dall’indipendenza del soggetto dalle inclinazioni
sensibili e dalla sottomissione delle proprie massime alle leggi morali.'*’ La Metafisica
dei costumi si occupa di tale concetto in due ambiti specifici, quelli della liberta esterna
e interna dell’arbitrio, ovverosia indagandolo all’interno della dimensione delle
relazioni libere interpersonali (Dottrina del diritto) e di quella della propria auto-
determinazione all’agire (Dottrina della virti).

Mentre, nell’indagine fin qui condotta, ho considerato la Metafisica dei costumi nella
sua interezza, prescindendo dalla sua suddivisione in Rechts- e Tugendlehre, procederod
ora nell’analisi delle due Dottrine separate. Con cid non ¢ mia intenzione esporre in
maniera dettagliata e sistematica i loro elementi, quanto piuttosto quello di rintracciare
come I’opera del 1797 raccolga in sé 1 punti salienti della Fondazione e della seconda
Critica e si sviluppi a partire da essi. L’obiettivo sara quello di mostrare in che modo
Dottrina del diritto e Dottrina della virtu costituiscano la seconda parte della metafisica
morale, quali siano gli elementi particolari a priori che esse prendono in
considerazione, nell’applicare ai due ambiti specifici della liberta esterna e interna
dell’arbitrio 1 principi derivanti dall’analisi condotta nella Fondazione della metafisica
dei costumi e nella Critica della ragion pratica; da ultimo, mettere in luce gli aspetti

della Dottrina del diritto e della Dottrina della virtu, che si collocano in linea di

6 Cfir. Ibi, § 1. 1, pp. 31 — 46.
W Cfir. Ibi, § 1. 3, pp. 51 — 54.

70



continuita con la speculazione contenuta nelle opere morali kantiane precedenti e, in
particolare, con I’imperativo categorico.

Mentre finora mi sono concentrata sul rapporto tra la Metafisica dei costumi e la
prima formula dell’imperativo categorico, cercherd, in questa sezione, di analizzare
come I’imperativo nelle sue altre due formulazioni (“Agisci in modo da trattare
I’umanita, cosi nella tua persona come nella persona di ogni altro, sempre come fine,
mai semplicemente come mezzo” e agisci “in modo che la volonta, attraverso la propria
massima, possa insieme considerare se stessa come universalmente legislatrice”)'* dia
vita alle due Dottrine che derivano dal principio sommo della moralita: Rechtslehre e
Tugendlehre.

La mia tesi ¢ che I’ispirazione globale della Metafisica dei costumi sia fedele alle
esigenze, espresse nella Fondazione della metafisica dei costumi e nella Critica della
ragion pratica, di una morale razionale a priori, priva di elementi empirici, universale e
incondizionata, pur ponendosi non piu in una prospettiva generale, ma particolare,
anche se non empirica. Sono del parere che questo aspetto appaia nei fondamenti
concettuali delle due Lehren: il possesso (Besitz) e la caratterizzazione dei doveri di
virti come fini che sono al tempo stesso doveri (Zwecke, die zugleich Pflichten sind).
Per questo, mi soffermerd per prima cosa a considerare questi due elementi. In seconda
istanza analizzero se e in che modo la seconda e la terza formulazione dell’imperativo

categorico compaiono nel diritto e nell’etica kantiani.

I1. 1. La rilevanza del concetto di possesso nella Dottrina del diritto

La Rechtslehre kantiana si configura come una dottrina sistematica del diritto di
natura (Naturrecht), indicando Kant, con questo termine, non il diritto dell’uomo nello
stato di natura o in una condizione pre-statale (diritto naturale), né un diritto innato. Cio
cui si riferisce ¢ piuttosto un diritto puramente a priori, differenziantesi pertanto dal
diritto positivo o statutario, che proviene dalla volonta di un legislatore e si fa portatore

di una serie di istanze empiriche determinate spazio-temporalmente.'*’ In questo senso,

8 GMS, IV 429 e 434 (tr. it., 91 e 101 — 103).
9°MS, VI 237 (cfr. 44). Scrive Kant nei Lavori preparatori alla metafisica dei costumi: “Tutti i concetti
giuridici sono completamente intellettuali e riguardano una relazione reciproca di esseri razionali come

71



la Dottrina del diritto non si occupa di politica, intesa come dottrina esecutrice del
diritto (ausiibende Rechtslehre) e implicante una certa prudenza nello scegliere 1 mezzi
piu efficaci per la realizzazione delle proprie intenzioni;'™ essa tratta, piuttosto, “la
quintessenza delle leggi, per cui ¢ possibile una legislazione esterna”, costituisce la
fonte razionale per il fondamento di ogni possibile legislazione positiva e il criterio
universale, in virta del quale ¢ possibile riconoscere il giusto e I’ingiusto."' 11 diritto di
natura (Naturrecht) si qualifica, pertanto, come diritto di ragione.'”*

In questa sede ¢ mia intenzione cogliere e mettere in luce il senso piu profondo della
Rechtslehre in relazione al tema che costituisce il filo conduttore della mia indagine; per
non perdere di vista I’obiettivo principale, scadendo in una parafrasi pedante del testo
kantiano, non mi soffermero su un’analisi della struttura dell’opera e sulle innumerevoli
e interessanti questioni da essa sollevate, ma vi getterd uno sguardo d’insieme,
prendendo in considerazione solamente gli aspetti rilevanti per la ricerca presente.

La Rechtslehre fa parte della Metafisica dei costumi, cio¢ di quella parte della morale
che procede a priori, ma che si occupa del particolare, assumendo nella propria indagine
cid che pud conoscere, a priori, del concetto empirico. Il diritto si inserisce in una
dimensione specifica della liberta umana, quella esterna, ovverosia quella dei rapporti
interpersonali; di tale dimensione non prende in considerazione gli elementi empirici e
particolari, ma cio che di a priori vi ¢ contenuto. Un primo elemento ¢ costituito dal

fatto che si diano altri individui, oltre al soggetto, e che le azioni degli uni possano

tali, relazione che deve essere pensata meramente come rapporto reciproco dei liberi arbitrii, senza alcuna
condizione empirica, €, in conformita a cid, deve potere essere determinato che cosa sia di diritto.- Questa
determinazione non dipende dunque da condizioni spazio-temporali, ma deve avere i propri principi a
priori nella semplice idea di esseri che agiscono liberamente e nei loro rapporti, in quanto essi, nell’uso
esterno della propria facolta, possono accordarsi con la liberta di ciascuno secondo leggi universali”
(VMS, XXIII 233, corsivo mio). Su questa linea si collocano anche queste parole: “Il concetto del diritto
¢ un concetto di ragione, ma della ragion pratica, concetto che determina 1’arbitrio libero in rapporto a
tutti gli oggetti esterni dello stesso, indipendentemente da condizioni di tempo e di spazio” (VMS, XXIII
263).

130 ZeF, VIII 370 (tr. it., 188).

BUMS, VI 229 s. (cfr. 33). Anche nello scritto Sul detto comune: questo puo essere giusto per la teoria,
ma non vale per la pratica, Kant aveva posto 1’accento sull’origine essenzialmente a priori del diritto
statale con queste parole: “Se pero nella ragione c’¢ qualcosa che si lascia esprimere dalla parola diritto
dello stato; e se questo concetto possiede una forza obbligante, verso uomini che stanno nel reciproco
antagonismo delle loro liberta, e dunque realta oggettiva (pratica), senza che si debba anche considerare il
benessere o il dispiacere che ne potrebbero seguire (la cui conoscenza si basa solo sull’esperienza) allora
tale concetto si fonda su principi a priori (cosa sia il diritto, infatti, non lo puo insegnare 1’esperienza); ed
esiste una feoria del diritto pubblico tale che nessuna pratica non ¢ valida se non si accorda con essa”
(Gemeinspruch, VIII 306; tr. it., 152).

2 Cfr, O. Hoffe, »Konigliche Volker« Zu Kants kosmopolitischer Rechts- und Friedenstheorie,
Suhrkamp 2001, pp. 120 — 122.

72



avere un certo influsso su quelle degli altri. Nel loro reciproco relazionarsi, il diritto
considera 1 soggetti come persone, cio¢ come esseri liberi e responsabili, dotati della
consapevolezza di poter produrre un oggetto con la propria azione. I rapporti
interpersonali non vengono, poi, considerati in base alla loro materia, ma alla loro
forma, che deve accordarsi a una legge universale: giusti sono infatti quei rapporti che
possono coesistere secondo una legge universale della liberta.'>® Le numerose azioni
degli uomini sono caratterizzate, essenzialmente, dal contrasto reciproco, a causa
dell’antagonismo che caratterizza i rapporti tra gli esseri umani. Premessa fondamentale
per considerare la funzione svolta dal diritto, nel regolare i rapporti esterni tra gli
uomini, ¢ infatti I’insocievole socievolezza (ungesellige Geselligkeit), caratteristica del
genere umano che non compare esplicitamente nella Metafisica dei costumi, ma che
emerge gia nell’ldea per una storia universale da un punto di vista cosmopolitico del
1784.%

Tale scritto si proponeva il compito di considerare la storia umana e di dimostrare
come in essa esista un progresso del genere umano verso lo sviluppo delle disposizioni
naturali finalizzate all’'uso della ragione. Elemento catalizzatore di questo progresso €
I’antagonismo che esiste tra gli uomini, costituito dalla tensione ad associarsi agli altri e
da quella opposta a isolarsi per poter fare tutto secondo il proprio interesse. In questo
rapporto di attrazione e repulsione, la volonta di isolarsi e il desiderio di onore, di potere
e di ricchezza permettono lo sviluppo delle disposizioni umane, disposizioni che,
unicamente all’interno della costrizione e della ferma delimitazione della liberta esterna
operata dal diritto in una societa civile, possono giungere al loro pieno compimento.'”

Il diritto, pertanto, si deve occupare della limitazione e della costrizione delle liberta

esterne degli uomini,"*® che, altrimenti, si trovano in conflitto tra loro; in virtd di questa

133 MS, VI 230 (cfr. 34).

5 Idee, VIII 20 — 22 (tr. it., 33 s.).

133 “Solo in un tale recinto, qual ¢ I’unificazione civile, queste medesime inclinazioni producono il
migliore effetto: al modo in cui gli alberi in un bosco crescono forti e diritti proprio perché ognuno di essi
tenta di togliere all’altro aria e sole, costringendosi a vicenda a cercare sopra di sé; mentre quelli che, in
liberta e separati dagli altri, gettano i germogli a loro piacere, crescono deformi, obliqui e ritorti. Ogni
cultura ed arte che adorni 1’'umanita, 1’ordine sociale piu bello, sono frutti dell’insocievolezza, che ¢
costretta da se stessa a disciplinarsi e dunque, attraverso un’arte forzata, a sviluppare compiutamente i
germi della natura.” (Ivi, VIII 22; tr. it., 35).

3¢ Nello scritto Sul detto comune: questo puo essere giusto nella teoria, ma non vale per la pratica, Kant
definisce chiaramente il diritto come “limitazione (Einschrdnkung) della liberta di ciascuno alla
condizione dell’accordo con la liberta di ogni altro, in quanto questa limitazione ¢ possibile secondo una
legge universale” (Gemeinspruch, VIII 289 s.; tr. it., 137).

73



sua funzione, ¢ legato indissolubilmente alla facolta di costringere (zwingen), cio¢ alla
facolta di ostacolare, conformemente alla legge, ogni tentativo altrui di impedire 1’agire

libero del soggetto:'>’ “diritto e facolta di costringere significano, quindi, la stessa

cosa 55158

Presentandosi in questo modo, il diritto si qualifica come

“la quintessenza delle condizioni sotto cui I’arbitrio dell’uno puod essere

unito all’arbitrio dell’altro secondo una legge universale di liberta.”"*

Nella prospettiva kantiana, esso regola essenzialmente i rapporti tra soggetti razionali
in relazione a oggetti esterni e, in questo senso, ¢ fondato su tali rapporti: il diritto
privato, definito anche diritto naturale (natiirliches) di natura (Naturrecht), si occupa
“del mio e del tuo esterni”, ovverosia di cio che di diverso da sé¢'® il soggetto puod

acquisire e possedere; il diritto pubblico, invece, non fa altro che assicurare il diritto

161

provvisorio dello stato di natura.” La Dottrina del diritto viene articolata, infatti, in

162

diritto privato (Privatrecht) e diritto pubblico (dffentliches Recht), °~ il primo avente a

che fare con la “giustizia commutativa”, cio¢ con i reciproci scambi per I’acquisto di

> il secondo strutturato in diritto statuale (Staatsrecht),'®* diritto

166

cose esterne,'®

165

internazionale (Vélkerrecht) ™ e diritto cosmopolitico (Weltbiirgerrecht).

157« a resistenza, che viene opposta ad un ostacolo di un effetto, promuove questo effetto e si accorda
con esso. Ora, tutto cid che ¢ ingiusto ¢ un ostacolo della liberta secondo leggi universali; ma la
costrizione ¢ un ostacolo o una resistenza opposta alla liberta. Di conseguenza, se un certo uso della
liberta € esso stesso un ostacolo alla liberta secondo leggi universali (cio¢ ingiusto), allora la costrizione,
che viene opposta ad esso, in quanto impedimento di un ostacolo alla liberta, si accorda alla liberta
secondo leggi universali, cio¢ ¢ giusta” (MS, VI 231; ¢fr. 36).

58 Ivi, VI 232 (cfi-. 37).

159 Ivi, VI 230 (cfi-. 34 s.).

160« >espressione «un oggetto ¢ fuori di me» pud significare tuttavia o «& solo diverso da me (dal
soggetto)» o «un oggetto che si trova in un altro posto nel tempo o nello spazio». Solo preso nel primo
significato il possesso pud essere pensato come possesso di ragione; nel secondo invece dovrebbe
significare possesso empirico” (Ivi, VI 245; cfr. 56).

"' G. Buchda, Das Privatrecht Immanuel Kants. Ein Beitrag zur Geschichte und zum System
Naturrechts, Frommannsche Buchdruckerei, Jena 1929, sottolinea ’originalita della Dottrina del diritto
kantiana rispetto alla tradizione giusnaturalistica in cui si era formato, specie rispetto ai testi di
Achenwall, che Kant aveva adottato a lezione. In particolar modo, la differenza fondamentale riguarda la
distinzione prettamente kantiana tra diritto naturale e diritto civile, mentre invece, per Achenwall, il
diritto naturale si oppone al diritto sociale (p. 5 ss.).

12 MS, VI 245 — 308 (cfi. 55 — 135).

19 Ivi, VI 302 (cfir. 127 s.).

"% fvi, VI 311 — 342 (cfr. 139 — 177).

195 fvi, VI 343 — 351 (cfr. 179 — 188). 1l termine “Volkerrecht, a rigore, andrebbe tradotto come “diritto
dei popoli”. Una traduzione di questo tipo rischia tuttavia di essere ambigua: potrebbe stare a indicare il

74



Riguardo a questa articolazione, ¢ bene fare alcune precisazioni. In primo luogo, la
separazione tra diritto privato e pubblico non coincide con quella tra diritto di natura
(Naturrecht) e diritto positivo (positives Recht), come invece sostenuto da Bobbio.
Certo, il diritto privato ¢ valido nello stato di natura e, pertanto, ¢ qualificabile come
naturale (ma nel senso di natiirliches Recht, non di Naturrecht, espressione utilizzata da
Kant per indicare il diritto razionale), mentre quello pubblico vale nella societa civile.
Entrambi, tuttavia costituiscono il diritto di ragione valido universalmente (chiamato
appunto Naturrecht dal filosofo di Konigsberg), che si differenzia dal diritto positivo,
derivante dalla volonta di un legislatore empirico e portatore di esigenze determinate
spazio-temporalmente.'®” Cid ¢ testimoniato anche da queste parole: “Il diritto di natura
[...] deve essere diviso in diritto naturale e diritto civile, dei quali il primo viene
chiamato diritto privato e il secondo diritto pubblico.”"®®

Tale suddivisione in diritto privato e diritto pubblico e, di questo, in diritto statale,
dei popoli e cosmopolitico, in secondo luogo, non risponde soltanto all’esigenza di
individuare un ordine sistematico entro cui collocare, in ambiti concettuali ben definiti,
la vastissima materia di competenza del diritto, né rappresenta unicamente la struttura
secondo cui il diritto si manifesta, ma costituisce la modalita del suo sviluppo. La
partizione in diritto privato e diritto pubblico non ¢, in altri termini, una classificazione
statica, ma rappresenta i due stadi del dinamismo intrinseco al diritto stesso.

Il diritto privato si occupa della proprieta (Eigentum) e considera “il mio e il tuo
esterni”’, ovverosia cio il cui uso da parte di una persona diversa dal possessore, senza
I’approvazione dello stesso, lederebbe quest’ultimo. La proprieta ¢ essenzialmente cio

su cui il soggetto ha pieno diritto d’uso, si identifica con una cosa esterna al soggetto,

diritto delle nazioni, se si intende Vélker come “nazioni”, oppure il diritto degli individui dello stato,
qualora non si intenda Vélker come insieme di individui giuridicamente strutturato. Dato che Kant voleva
indicare, con il termine in questione, il diritto che regola i rapporti internazionali, concordo con la
proposta di D. Archibugi, /mmanuel Kant, Cosmopolitan Law, and Peace, in Kant’s Perpetual Peace.
New Interpretative Essays, a cura di L. Caranti, Luiss University Press, Roma 2006, pp. 97 - 135, di
tradurre Vélkerrecht con “diritto internazionale™.

10 MS, VI 352 — 353 (cfi. 189 — 191).

17 Bobbio, Diritto e stato nel pensiero di Emanuele Kant, pp. 141 — 148, cade nell’errore di identificare
Naturrecht e natiirliches Recht. N. De Federicis, Gli imperativi del diritto pubblico. Rousseau, Kant e i
diritti dell’'uomo, Plus - Pisa Unversity Press, Pisa 2005, invece, sottolinea che in Kant “il riferimento alla
pienezza giuridica del diritto privato nello stato di natura ribadisce che, in quanto prodotto della ragion
pratica, la naturalita del diritto e delle sue peculiari obbligazioni ¢ presente nel cuore degli uomini fin dal
primo momento. Il carattere essenziale dell’elemento pratico ¢ sempre la liberta, che da un lato conduce
all’'uguaglianza come reciproca indipendenza degli individui, e dall’altro all’autonomia del soggetto
morale, grazie alla quale I’individuo diviene persona” (p. 68).

18 MS, VI 242 (cfr. 50 s.).

75



1 ¢ manca di liberta.'” 11 diritto che si occupa della

che ha un prezzo di mercato
proprieta ¢ essenzialmente un diritto all’uso, la cui condizione soggettiva ¢ il possesso
(Besitzt), I’avere la cosa come propria. Dal momento, poi, che tutto cid che ¢ esterno
non ¢ posseduto in maniera innata, ma deve essere acquisito, elemento necessario per il
possesso e la proprieta diviene 1’acquisizione (Erwerbung). In base al modo in cui gli
oggetti vengono acquisiti (Erwerbungsart), il diritto privato si divide in diritto sulle
cose (Sachenrecht), diritto personale (personliches Recht) e diritto personale di natura
cosale (das auf dingliche Art personliche Recht).

Il Privatrecht non ¢ proprio della condizione statale, ma di quella naturale; tale
condizione non € necessariamente una condizione di ingiustizia (Ungerechtigkeit), ma ¢
caratterizzata da una mancanza di diritto (Rechtlosigkeit) tale che, nei casi in cui il
diritto sia controverso, non esiste un giudice capace di dirimere le questioni e ciascuno
cerca di affermare la propria posizione usando la forza (Gewalf).'”' Ritengo che la
sottile distinzione tra ingiustizia € mancanza di diritto assuma una certa importanza per
comprendere la Rechtslehre: anche la condizione naturale conosce il concetto di diritto
e, proprio in base a esso, ¢ possibile acquisire qualcosa di esterno con I’approvazione o
il contratto.'”* Al tempo stesso, tuttavia, I’acquisizione avvenuta nel diritto privato ha in
s¢ un’ineliminabile provvisorieta, perché manca una legge pubblica che la ratifichi, una
giustizia pubblica (distributiva) che la determini e una forza esecutrice che la assicuri.'”?

I1 possesso nella condizione naturale vale quindi solo provvisoriamente nell’attesa di un

diritto pubblico, che lo renda perentorio.'™

19 GMS, TV 427 — 429 (tr. it., 87 — 91).
70 MS, VI 223 (cfr. 26).
U Ivi, VI 312 (cfi. 141). R. Saage, Eigentum, Staat und Gesellachaft bei Immanuel Kant, Nomos
Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 19942, p. 73, individua, in questo elemento, la differenza tra la teoria
hobbesiana e quella kantiana: “Kant diverge da Hobbes tuttavia in un punto decisivo: egli pensa
I’individuo nella condizione prestatale come principalmente capace di proprietda. Non ha bisogno in
aggiunta di un processo di insegnamento inaugurato e mediato dallo stato. Piuttosto il singolo, anche se
strutturalmente insocievole, sotto le condizioni dell’assenza della costrizione statale € dotato con un tale
grado di sociabilita naturale, che i rapporti tra gli uomini non trovano in nessun modo il loro posto in una
sfera senza diritto. Allo stesso modo in cui esiste la proprieta, il diritto che ¢ ad essa sovraordinato ¢
potenzialmente effettivo gia nello stato naturale.”
2 In MS, VI 285 s. (cfi. 105 s.) Kant individua tre tipi di contratto all’interno del diritto privato: il
contratto gratuito, il contratto oneroso (che si articola in contratto di alienazione e di locazione), e il
contratto di garanzia.
' Ivi, VI 312 s. (cfi. 140 — 142). Si consideri a riguardo MS, VI 256 s. (cf. 69), dove Kant definisce il
possesso privato della condizione naturale come un possesso giuridico provvisorio, in attesa e in
%aeparazione di un effettivo stato giuridico, in cui il possesso ¢, invece, perentorio.

Ibidem.

76



Per superare il carattere provvisorio del diritto privato e perché a ciascuno venga
assicurato il proprio diritto, ¢ necessario, dunque, il passaggio a una condizione
giuridica, che Kant intende come una condizione di giustizia distributiva (austheilende
Gerechtigkeit), resa possibile grazie all’idea della volonta di tutti unita a priori.'”
Questo tipo di giustizia riguarda la necessita del possesso degli oggetti in base alle
leggi'’® e puod essere garantita solamente all’interno dello stato. Il movimento dal diritto
privato a quello pubblico ¢ un dovere proprio di tutti gli uomini che possono intrattenere

tra di loro rapporti di carattere giuridico'’’ e rappresenta un postulato scaturente dallo

stato naturale:

“Dal diritto privato nello stato naturale scaturisce il postulato del diritto
pubblico: nel rapporto di un’inevitabile coesistenza con tutti gli altri uomini
tu devi (du sollst) passare da quella condizione a una di carattere giuridico,
ossia nello condizione di una giustizia distributiva. - Il motivo di cio si
lascia sviluppare analiticamente dal concetto di diritto nel rapporto esterno,
in opposizione a quello di violenza (violentia). [...] Nell’intento di essere e
di rimanere in questa condizione di liberta esternamente priva di leggi [scil.
nello stato di natura], essi [scil. gli uomini] non compiono, 1I’uno nei
confronti dell’altro, assolutamente alcuna ingiustizia, anche se si
combattono reciprocamente, poiché cio che vale per I'uno, vale anche
reciprocamente per 1’altro, quasi come per mezzo di un accordo (uti partes
de iure suo disponunt, ita ius est). Essi, tuttavia, commettono in generale

ingiustizia in sommo grado, volendo essere e rimanere in una condizione

'3 Ivi, VI 263 s. (cfr. 78). Lo stesso concetto viene espresso in MS, VI 306 (cfi~ 133) con queste parole:
“Questo [scil. il diritto pubblico] non contiene in sé piu o diversi doveri degli uomini rispetto a quelli che
possono essere pensati in quello [scil. nel diritto privato]; la materia del diritto privato ¢ la stessa in
entrambi. Le leggi dell’ultimo riguardano, quindi, solo la forma giuridica della loro coesistenza
(costituzione), in rapporto alla quale queste leggi devono essere necessariamente essere pensate come
pubbliche.”

176 11 principio formale della possibilita dello stesso [scil. dello stato giuridico], considerato secondo
I’idea di una volonta universalmente legislatrice, si chiama giustizia pubblica, che, in rapporto o alla
possibilita o alla realtd o alla necessita del possesso secondo le leggi degli oggetti (come materia
dell’arbitrio), puo essere suddivisa in giustizia tutelare (iustitia tutatrix), dell’acquisizione reciproca
(iustitia commutativa) e distributiva (iustitia distributiva)” (Ivi, V1 306; cfr. 132).

177 “Riguardo allo stato giuridico si pud ben dire che devono entrare in questa condizione (in diesen
Zustand treten sollen) tutti gli uomini che possono venire reciprocamente in rapporti giuridici (anche
involontariamente)” (/vi, VI 306; cfr. 133).

77



\ . \

che non ¢ giuridica, cio¢ in una condizione in cui nessuno ¢ sicuro del

proprio contro il sopruso.”'’®

Il diritto pubblico si configura, pertanto, come il punto di arrivo necessario, anzi,
come un vero e proprio postulato, per 1’assicurazione del diritto stesso e perché cio che
nella condizione naturale viene acquisito, per mezzo del contratto, assuma la necessita
incondizionata propria della legge pubblica.'”” D’altro lato, tuttavia, nella prospettiva
kantiana non ¢ assolutamente pensabile il diritto pubblico senza il diritto privato: il
postulato e il sollen, che lo hanno come oggetto, esistono solo in virtu del mio-esterno
della condizione naturale. Le sue leggi non differiscono da quelle dello stato civile
riguardo alla forma, ma in relazione al fatto che, tramite la giustizia distributiva, propria
del diritto pubblico, vengono dichiarate le condizioni della loro applicazione. Se,
pertanto, il diritto pubblico risulta essere necessario per 1’assicurazione del diritto, la
giuridicita provvisoria del diritto privato nello stato naturale ¢ cruciale per 1’esistenza
stessa dei doveri giuridici e del comando di uscire dalla condizione naturale.'®

Il dinamismo interno al diritto non si svolge soltanto dal diritto privato a quello
pubblico, ma attraversa anche quest’ultimo, determinandone I’articolazione: come gli
uomini, nello stato naturale, si trovano in una condizione di ostilita reciproca, cosi
anche il singolo stato, oggetto del diritto statutario, si trova in una condizione non
giuridica (nicht-rechtlicher Zustand) nei confronti degli altri stati, e si pone in relazione
a loro con un atteggiamento bellicoso. In tale condizione interviene il diritto

1

internazionale,'™ che tuttavia non & ancora sufficiente per la realizzazione del fine

ultimo del diritto (der Endzweck der Rechtslehre) “entro 1 limiti della sola ragione™: la

8 MS, VI 307 s. (cfi. 134 s.).

179 “Infatti senza un qualche stato giuridico che connetta realmente le diverse persone (fisiche o morali),
ossia nello stato di natura, non puo esserci che un mero diritto privato” (ZeF, VIII 383; tr. it., 200).

0 MS, VI 312 s. (cfr. 141). Si consideri, a riguardo, anche Ivi, VI 264 (cfr. 79): “Dunque soltanto in
conformita all’idea di una condizione civile, cio¢ in vista di essa e della sua attuazione, ma prima della
sua realta (altrimenti 1’acquisizione sarebbe derivata) e, percio, soltanto in modo provvisorio, pud essere
acquisito originariamente qualcosa di esterno. L’acquisizione perentoria ha luogo solo nello stato civile.
Quella provvisoria ¢ ugualmente un’acquisizione vera: infatti secondo il postulato della ragion giuridico-
pratica, la possibilita della stessa, qualsiasi sia la condizione in cui si trovano gli uomini (quindi anche
nello stato di natura), ¢ un principio del diritto privato. In base a esso ognuno ¢ autorizzato ad adottare
quella costrizione, per mezzo della quale soltanto diviene possibile uscire da quella condizione di natura e
entrare in quella civile, che & I’unica in grado di rendere ogni acquisizione perentoria.” Sulla stessa linea
interpretativa da me proposta si trova F. Picardi, L evoluzione dell’etica e la dottrina del diritto ne La
metafisica dei costumi di E. Kant, Abelardo Editrice, Roma 1995, pp. 85 ss.

'8 MS, VI 344 ¢ 350 (cfi. 180 ¢ 187 s.).

78



pace perpetua (der ewige Friede)."™ Per il suo compimento ¢’¢ infatti bisogno del
diritto cosmopolitico (Weltbiirgerrecht), che riguarda “una possibile unione di tutti
popoli, finalizzata a certe leggi universali del loro commercio possibile.”'*?

Tutto il diritto ¢, pertanto, rivolto alla realizzazione della pace. Nel terzo capitolo mi
occupero di questo concetto all’interno della filosofia pratica kantiana; cid che mi preme
ora sottolineare ¢ la valenza fondativa conferita da Kant al diritto privato nei confronti
dell’intero sistema della Dottrina del diritto e il fatto che, dunque, i suoi fondamenti

184 :
Penso che questo sia un

concettuali risultano essere le basi per i doveri esterni.
elemento cruciale per I’analisi del diritto kantiano: poiché infatti il diritto privato si
occupa del mio e del tuo esterni, del diritto al loro uso'™® e si configura essenzialmente
come un diritto di proprieta,’*® e poiché il diritto pubblico non differisce per materia dal
diritto privato, ma solamente per forma - tant’¢ vero che solamente i proprietari
(Eigentiimer) godono dello status di cittadini - gli elementi primi di quest’ultimo sono
di fondamentale rilevanza per la Rechtslehre kantiana.'®’

La trattazione del diritto privato venne articolata dal filosofo di Konigsberg in due

parti, secondo gli elementi che costituiscono la proprieta: 1’avere (il possesso) e

82 Ivi, VI 355 (cfi. 194 s.).

1835 Ivi, VI 352 (cfir. 189).

'8 Con c¢id non ¢ mia intenzione pormi sulla medesima linea interpretativa di Saage, Eigentum, Staat und
Gesellschaft bei Immanuel Kant, e di F. Zotta, Immanuel Kant. Legitimitit und Recht. Eine Kritik seiner
Eigentumslehre, Staatslehre und seiner Geschichtsphilosophie, Verlag Karl Alber, Freiburg - Miinchen,
2000, secondo cui la giustificazione logico-giuridica dei rapporti di proprieta, contenuta nella Rechtslehre
kantiana, non sarebbe altro che una giustificazione dello status quo creatosi anteriormente allo stato.
Condivido invece la posizione di A. Pinzani, /I cittadino in Kant tra liberalismo e repubblicanesimo, in
«Filosofia Politica», 18 (2003), pp. 109 — 125, che sostiene: “la posizione di Kant consiste invece in una
vera e propria subordinazione della societa civile rispetto allo Stato. I rapporti giuridici creatisi all’interno
della prima sono privi di significato fintantoché il secondo non li renda definitivi con la sua opera
sanzonatoria” (p. 116).

185 <] mio giuridico (meum iuris) & cid a cui io sono legato in modo tale che 1’uso che uno farebbe di esso
senza la mia approvazione mi lederebbe” (MS, VI 245; cfr. 55).

'8 Kant individua infatti nell’introduzione alla Dottrina del diritto due “mio e tuo™: quello innato
(angeboren), detto anche interno, che appartiene all’uomo per natura, indipendentemente da un qualche
atto di natura giuridica e a cui corrisponde il diritto dell’umanita nella nostra persona e quello acquisito o
estreno, che 'uomo possiede in virtu di un atto giuridico. La Rechtslehre si occupa esclusivamente di
questo secondo tipo di diritto; sul concetto di diritto innato, si consideri la seconda parte del capitolo
successivo.

87 B. Ludwig, Kants Rechtslehre. Mit einer Untersuchung zur Drucklegung Kantischer Schriften von
Werner Stark, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1988, p. 186, sottolinea I’importanza che la proprieta
assume nel diritto kantiano con queste parole: “Il compito della comunita dei beni, 1’introduzione del mio
e del tuo, che per Hobbes doveva essere semplice mezzo al fine dell’autoconservazione, ¢ diventato nella
Dottrina del diritto kantiana la cerniera tra lo status naturalis e lo status civilis. Solo attraverso la
proprieta - come si dovra argomentare con Kant (contro Hobbes) - si puo sciogliere il paradosso, che gli
uomini sono sottomessi a obbligazioni che non sono né innate né auto-imposte de facto: lo stato ¢ dovere
come stato della proprieta, ... se «¢ dovere di diritto agire nei confronti degli altri, in modo che ci6 che ¢
esterno (usabile) possa diventare anche il proprio di qualcun altro».”

79



I’acquisizione. Fu, tuttavia, il concetto di Besitz'®® a catturare 1’attenzione di Kant, che
se ne occupo con uno sforzo e una preoccupazione speculativi che sfuggono a un’analisi
concentrata unicamente sulla Metafisica dei costumi e che non consideri anche i Lavori
preparatori all’opera del 1797 (Vorarbeiten zu die Metaphysik der Sitten), dove ¢
possibile cogliere I’intenso lavoro che il filosofo dedico alla formulazione del concetto.
Considerare 1 due testi insieme permette, infatti, di indagare con maggiore profondita il
tentativo kantiano di formulare per il diritto privato una base concettuale del possesso,
in accordo con la definizione del diritto come “quintessenza delle condizioni sotto cui
I’arbitrio dell’uno puo essere unito con I’arbitrio dell’altro secondo una legge universale
della liberta”'™® e indipendentemente da determinazioni di carattere spazio-temporale.

A buon diritto ci si potrebbe domandare come mai Kant abbia sentito I’esigenza di
mettere mano a una dottrina del possesso, se il diritto non ¢ che il rapporto tra arbitri
sotto leggi universali. La risposta a questa domanda risiede nel fatto che ¢ possibile
considerare il Recht secondo due punti di vista: “formalmente ¢ la relazione di una
persona ad un’azione, secondo cui tale persona, attraverso questa relazione, ¢
autorizzata (facultatem habet) a costringere qualcuno in base a leggi di liberta”;
“materialmente un diritto ¢, invece, quel rapporto di una persona a un oggetto esterno
del suo arbitrio, secondo il quale puo esercitare, nei confronti altrui, la costrizione di

possederlo secondo leggi della liberta.”"”

In altre parole, il diritto, da un punto di vista
formale, regola la forma dei rapporti reciproci tra gli uomini, considerati come individui
passibili di imputazione (come persone)'’' mentre, poiché tali rapporti si svolgono
sempre in relazione a un determinato contenuto - gli oggetti e il loro uso -, da un punto
di vista materiale, concreto, il diritto si occupa di fornire dei principi capaci di conferire
giuridicita alla relazione tra il soggetto e 1’oggetto. Cid non vuol dire che i rapporti
regolati dal diritto siano quelli tra il soggetto e I’oggetto, che non ha né diritti né

doveri:'? il suo campo di occupazione & costituito esclusivamente dalle relazioni

interpersonali, che tuttavia avvengono, nella prospettiva giuridica, sempre in relazione

'8 Anche Bocker, pp. 61 ss., sottolinea ’importanza imprescindibile, all’interno della speculazione
kantiana, del concetto di possesso che diviene la questione fondamentale per provare la possibilita stessa
di concepire I’ordine sociale razionale e libero cui aspira la Rechtslehre.

18 Ivi, VI 230 (cfi-. 34 s.).

0VMS, XXIII 276 s.

PIMS, VI 223 (cfi-. 26).

92 Ivi, VI 268 (cfr. 84). Anche in MS, VI 241 s. (cfr. 49 — 51) Kant aveva sottolineato il fatto che cio di
cui si occupa il diritto € rappresentato unicamente dai rapporti tra esseri che hanno sia diritti che doveri,
ovverosia unicamente dalle relazioni che gli uomini intrattengono tra loro.

80



alle cose. Tale relazione non € tuttavia immediata, come ha sottolineato Kaulbach,193 ma
mediata da un rapporto giuridico con altre persone: dalla volonta onnilaterale, a priori e
legislatrice.'*

Nel tentativo, pertanto, di fondare una Dottrina del diritto a priori, diviene rilevante
I’istanza di formulare una teoria in concordanza con la liberta esterna dell’arbitrio,
liberta che implica I’indipendenza dell’arbitrio da ogni cosa, fatta eccezione dalle

%5 In questo contesto, la

condizioni della sua consistenza formale con la liberta altrui.
condizione d’uso soggettiva dell’oggetto, il possesso (Besitz), non deve essere di
carattere empirico, altrimenti il progetto di una trattazione del diritto fondata su principi
puramente a priori sfumerebbe inevitabilmente. Esso deve essere, piuttosto, elaborato
concettualmente in modo da potersi accordare con la liberta degli arbitri secondo leggi
universali e cosi da fornire un titolo giuridico e legittimo ai diritti che vengono
rivendicati nei confronti di cid che si usa. In questo senso la speculazione kantiana
incentrata sulla teoria del possesso poggia su tre pilastri fondamentali: il possesso

96

intellegibile, il postulato giuridico della ragion pratica® e la communio fundi

197
originaria.
In primo luogo, viene operata una netta separazione tra possesso sensibile-fisico

(sinnlicher e physicher Besitz) e possesso intellegibile (intellegibeler Besitz), distinzione

'3 Kaulbach, Studien zur spiten Rechtsphilosophie Kants und ihrer transzendentalen Methode, p. 31.

194 “E tuttavia chiaro che un uomo, che fosse completamente solo sulla terra, non potrebbe in realta avere
0 acquisire alcuna cosa esterna come «il suo», perché tra Iui in quanto persona e tutte le altre cose esterne
in quanto cose non c¢’¢ nessuna relazione di obbligazione. Non c’¢ dunque, in senso corretto e letterale,
nessun diritto (diretto) nei confronti di una cosa, ma viene chiamato cosi solamente il diritto che spetta a
ciascuno nei confronti di un persona che si trova con tutte le altre (nella condizione giuridica) nel
possesso comune” (MS, VI 261; c¢fr. 75).

193 Gregor, Laws of Freedom, p. 56. 1l concetto di diritto infatti, come si esprime Kant in MS, VI 230 (cfi-.
34), si riferisce alla relazione esterna reciproca tra le persone e al rapporto che 1’arbitrio dell’uno
intrattiene con 1’arbitrio dell’altro. Non si occupa dunque della materia dell’arbitrio, ma della forma del
rapporto reciproco tra gli arbitri, in quanto liberi; in altri termini, il diritto ha a che fare col fatto che
I’azione di uno dei due partners giuridici si lascia accordare con la liberta dell’altro secondo una legge di
liberta.

9 MS, VI 245 — 247 (cf. 56 s.). Sulla difficolta di comprendere il postulato giuridico della ragion pratica
si consideri B. Ludwig, Der Platz des rechtlichen Postulats der Praktischen Vernunft innerhalb der
Paragraphen 1 — 6 der kantischen Rechtslehre, in Rechtsphilosophie der Aufkldrung, hrsg. von R. Brandt,
Walter de Gruyter, Berlin — New York 1982, pp. 218 —232.

7 Riguardo a tali concetti, ritengo significativo sottolineare che Kant, mostrandosi in linea con la
posizione espressa anche nelle opere morali precedenti, nega la possibilita di ampliare la propria
conoscenza tramite essi: definiti, infatti, come “principi fteoretici del mio e del tuo esterno”, non
permettono in alcun modo di conoscere qualcosa “perché il concetto di liberta, su cui si fondano, non ¢
suscettibile di alcuna deduzione teoretica della sua possibilita e puo essere inferito soltanto dalla legge
pratica della ragione (dall’imperativo categorico), come da un fatto della ragione” (MS, VI 252; cfr. 63

S.).

81



che fonda la possibilita stessa del possesso giuridico, del diritto a esso collegato e della
lesione derivante dalla violazione di tale diritto. Il possesso fisico consiste nell’avere tra
le mani qui e ora 1’oggetto e viene definito come un “possesso con detenzione”; la sua
violazione lede solamente il “mio interno” e non quello esterno, collegato alla liberta
esterna dell’individuo, cio¢ alla rete di relazioni con le liberta esterne degli altri
individui, con cui il soggetto si trova a interagire. Il concetto di possesso intelligibile ¢
svincolato dalle condizioni spazio-temporali ed & un “possesso senza detenzione”.'”®
Proprio per il fatto che il diritto ha a che fare con i rapporti tra le persone, tale concetto

® che consiste nell’obbligazione reciproca dei

indica una relazione interpersonale,'’
soggetti giuridici in tanto in quanto tale obbligazione “¢ conforme all’assioma della
liberta esterna e al postulato della facolta e alla legislazione universale della volonta,
pensata come unita a priori.”*"

Il concetto di possesso intelligibile ¢ di fondamentale importanza per il diritto perché,

a differenza di quello fisico, possiede la facolta di conferire legittimamente al soggetto

198 Kersting, nel suo Wohlgeordnete Freiheit, pp. 225 - 321, analizza in maniera approfondita questa parte
della speculazione kantiana considerando in particolar modo le Vorarbeiten. Secondo lo studioso, la
riflessione dedicata alla teoria del possesso si svilupperebbe in questo scritto attraverso un conflitto tra la
posizione del “comunista radicale” (radicaler Kommunist), che vuole limitare la difesa giuridica del
possesso a cio che si tiene tra le mani, e quella di colui che si fa portavoce del principio della proprieta
privata, convinto della possibilita giuridica di poter acquisire ciascun oggetto esterno come proprieta. In
questo conflitto, la posizione del comunista radicale risulterebbe essere particolarmente pericolosa per
I’impianto della dottrina del diritto, perché limiterebbe 1’uso degli oggetti esterni “secondo misure delle
condizioni naturali” (p. 237), eliminando il presupposto dell’indipendenza dell’arbitrio dalle cose.
L’argomento piu forte presentato da Kant contro il realismo del possesso sarebbe, a parere di Kersting,
quello contenuto in queste parole: “Assumiamo dunque che non ci sia alcun possesso semplicemente
giuridico degli oggetti dell’arbitrio al di fuori di me, cio¢ che sia giusto ostacolare ciascuno nell’uso di
oggetti esterni di cui non si trovi nel possesso fisico, allora tutto cio che ¢ usabile fuori di noi verrebbe
reso inusabile (res nullius usus) dal principio della liberta, secondo una legge universale (perché
rimarrebbe solamente la facolta del soggetto di servirsi solamente delle determinazioni che ineriscono a
lui stesso). Ma, dal momento che in questo rapporto anche le determinazioni interne dipendono dalle cose
esterne e non potrebbero esistere senza di esse, allora sarebbe giusto ostacolare ciascuno dall’avere quelle
determinazioni interne senza cui egli non puo servirsi di se stesso secondo il principio della liberta,
ovverosia la dipendenza dell’uso libero degli oggetti esterni dal possesso fisico elimina al tempo stesso il
diritto innato dal possesso di sé medesimi, ovvero 1’arbitrio si priva da sé¢ del proprio diritto innato, cosa
che si contraddice” (VMS, XXIII 309 s.). Secondo questo passo, se non fosse possibile giuridicamente
fondare I’uso degli oggetti al di sopra del possesso fisico, verrebbe distrutta la liberta personale stessa del
soggetto secondo principi giuridici.

199°«] possesso intelligibile di un oggetto esterno ¢ il diritto di controllare 1’oggetto mediante il controllo
della volonta delle altre persone, obbligandole nei confronti dell’oggetto. [...] Qui Kant sta negando che il
possesso intelligibile debba essere compreso solo come una relazione di una persona con un oggetto.
Piuttosto ¢ una relazione di una persona con le altre persone mediante la legge morale, che determina le
obbligazioni che riguardano 1’uso dell’oggetto e permettono il controllo dell’oggetto. L’estensione della
liberta esterna, in questo modo, ¢ concepibile finché le relazioni reciproche delle persone non sono
meramente determinate delle leggi fisiche, ma dalle leggi morali.” Cosi si esprime Mulholland, Kant’
System of Rights, p. 241, riguardo al possesso intelligibile.

20 MS, VI 268 (cfr. 84).

82



un diritto sull’oggetto. Ponendo alla base del possesso giuridico il secondo tipo di
Besitz, I’elemento fondante il diritto privato e, con esso, I’intero impianto dei doveri
esterni vengono svincolati da qualsiasi aggancio con I’empiria e con le condizioni del
qui e dell’ora; assumono, poi, lo status di possesso di ragione (Vernunftbesitz) e
salvaguardano D’aspirazione della Dottrina del diritto a presentarsi come sistema
interamente a priori.””' Cio & necessario per la liberta stessa: se infatti per dire che le
cose esterne usabili sono “mie” venisse richiesto il possesso fisico, la liberta sarebbe
limitata all’oggetto e al suo possesso qui e ora. Poiché tuttavia il possesso in gioco ¢ di
altro genere, la liberta mantiene la propria integrita e, con essa, il diritto privato
costituisce un sistema a priori.”” I diritto & infatti uno dei concetti della ragion pura
pratica relativo alla determinazione dell’arbitrio secondo le leggi della liberta e, in
questo modo, I’'unica condizione cui si trova limitata la liberta esterna ¢ 1’accordo con la
liberta esterna altrui.

Postulato fondamentale del mio e tuo esterno ¢ costituito da quello che Kant
definisce la “legge permissiva” della ragion pratica,” cioé un principio che conferisce
la facolta di obbligare gli altri a non usare gli oggetti del nostro arbitrio. Questo
principio sostiene che non esiste alcuna res nullius, cio¢ che ¢ possibile considerare

come “mio” qualsiasi oggetto esterno del mio arbitrio e che qualcosa senza padrone ¢

2 Ivi, VI 245 s. (cfr. 55 s.). Cosi si esprime Kant nella Vorarbeiten: “Il possesso ideale deve essere
presupposto perché, altrimenti, non puo essere pensata alcuna lesione proveniente da un attacco estraneo
(il possesso intellettuale-fisico). Esso stesso [scil. il possesso intellettuale-fisico] deve presupporre un
possesso puramente intellettuale, secondo le semplici categorie del potere sulle cose e I’influsso reciproco
degli arbitri, possesso che non si basa su condizioni di tempo e di spazio” (VMS, XXIII 211). Il carattere
puramente razionale della deduzione del possesso giuridico viene sottolineato anche da Gerhardt, Recht
und Herrschaft, p. 82, con queste parole: “Il possesso giuridico sorge su fondamenti riconosciuti, in cui lo
spazio e il tempo fungono solo come grandezze di relazione, le cose empiriche solo come occasioni.
Fondamenti riconosciuti presuppongono la contiguita di persone uguali e libere. Questo presupposto ha il
suo fondamento unicamente nella ragion pratica.”

22 In VMS, XXIII 287, certo, Kant riconosce la necessitd di una datita spaziale del soggetto e
dell’oggetto per poter considerare un oggetto come reale, pur non concedendo al possesso fisico di
condizionare quello giuridico.

23 MS, VI 247 (cfr. 57). 1l postulato della ragion pratica, presentato nella Metafisica dei costumi ha
richiamato ’attenzione degli interpreti, nel tentativo di fornire un’interpretazione plausibile all’interno
della Dottrina del diritto kantiano. Tra i tanti si considerino R. Brandt, Das Erlaubnisgesetz, oder:
Vernunft und Geschichte in Kants Rechtslehre, in Rechtsphilosophie der Aufkldrung, hrsg. von R. Brandt,
Walter de Gruyter, Berlin — New York 1982, pp. 233 — 285; B. Ludwig, Der Platz des rechtlichen
Postulats der Praktischen Vernunft innerhalb der Paragraphen 1 — 6 der kantischen Rechtslehre;
Flikschuh, Kant and Modern Political Philosophy, pp. 113 — 143. Particolarmente interessante ¢
I’interpretazione di Brandt che tenta di comprendere il senso della qualificazione kantiana del postulato
giuridico della ragion pratica come legge permissiva. Il risultato dell’analisi ¢ il seguente: la legge
permissiva in cui consiste il postulato “ordina in maniera categorica di non ostacolare una presa di
possesso unilaterale e quindi una limitazione unilaterale della liberta di tutti gli altri, ma di accordarvi una
validita provvisoria alla condizione dell’ingresso nella societas civilis” (p. 266).

&3



contrario al diritto stesso. “Oggetto del mio arbitrio” ¢ cid che il soggetto ha la
possibilita (in meiner Macht, potentia) di usare a proprio piacimento,
indipendentemente dal fatto che questo oggetto sia 0 meno in suo potere (in meiner
Gewalt, in potestatem meam redactum).***

La possibilita di usare I’oggetto non pud tuttavia essere meramente fisica: non ¢
sufficiente che io possa fisicamente far uso della cosa, ma ¢ necessario che io abbia un
titolo giuridico a riguardo, ovverosia, che 1’uso che io ne potrei fare sia in accordo con
la liberta di ciascuno, secondo una legge universale. Il diritto, concetto della ragione
relativo all’arbitrio secondo le leggi della liberta, si occupa infatti soltanto delle leggi
formali dell’uso dell’arbitrio e, quando si riferisce all’oggetto di esso, non pud che
indicare le possibilita d’uso di cid che ¢ utilizzabile in relazione al reciproco rapporto
degli attori giuridici. Se, giuridicamente, non fosse possibile fare uso di cose utilizzabili,
ma tale possibilita esistesse solo fisicamente, la liberta porrebbe gli oggetti al di fuori
della loro utilizzabilita, entrando in contraddizione con se stessa: essa si troverebbe
nella condizione di sostenere che tutto cid che puo essere utilizzato dal soggetto ¢ del
soggetto, solo a condizione del suo uso fisico, vincolandosi in questo modo
all’empiria.”® 11 “mio e il tuo” non dipenderebbero, in altri termini, da condizioni a
priori: solo nella concretezza dell’uso effettivo sarebbe possibile parlarne, mentre non
sarebbe possibile farlo in mancanza di cio.

Questo fatto, non solo vincolerebbe il diritto a elementi di carattere empirico, ma
produrrebbe una situazione di stallo, in cui la regolamentazione dell’'uso degli oggetti
non sarebbe possibile in assenza del loro uso fisico, che, a sua volta, non potrebbe avere
inizio altrimenti che arbitrariamente. Come infatti si potrebbe chiamare “mia” una cosa
senza una legge a priori che mi permetta di considerarla in questo modo e, al tempo
stesso, di tenere lontani tutti gli altri dall’utilizzarla senza il mio consenso? Il postulato,
pertanto, ha la funzione di svincolare il diritto da elementi di carattere empirico, di

sostenere che tutto cid che puo essere utilizzato da me ¢ “mio” e di vincolare a tale

204 Kant (MS, VI 246; cfr. 57) distingue tra il concetto di “in meiner Macht haben” e quello di “in meiner
Gewalt haben’: il secondo presuppone un atto dell’arbitrio (Akt der Willkiir), che ¢ invece pleonastico, se
semplicemente si pensa qualcosa come “oggetto del mio arbitrio”; in quest’ultimo caso ¢ sufficiente
essere consapevoli di averlo in proprio potere (in meiner Macht haben). Con tale distinzione, il filosofo
desidera sostenere che tutto cio che il soggetto puo usare ¢ potenzialmente suo, non che sia effettivamente

Suo.
25 M, VI 246 (cfr. 56).

84



condizione la liberta degli altri: se essi ne facessero uso, senza aver precedentemente
preso accordi con me, lederebbero il mio diritto.

Tale postulato ¢ posto in stretta relazione col concetto di possessio noumenon: 1’uso
dell’oggetto, inteso all’interno del postulato, implica infatti il possesso intelligibile,
indicato come “proposizione giuridica sintetica a priori”: a priori, in quanto legge di
ragione, sintetica, perché travalica tutte le condizioni del possesso empirico e affonda le
proprie radici in qualcosa di pit fondamentale, cioé la communio fundi originaria.**®

Veniamo, quindi, al terzo elemento concettuale che sta alla base del diritto privato. Il
possesso comune del terreno si presenta come la condizione perché le cose possano
essere considerate libere, utilizzabili, “mie”.**” Penso che il concetto possa essere
compreso con chiarezza dalla lettura “incrociata” della Metafisica dei costumi con le

208 . ..
Possedere qualcosa nello spazio giuridicamente, non

Vorarbeiten zum Privatrecht.
solo fisicamente, implica, da un lato, una condizione che determini cos’¢ “mio o tuo”,
dall’altro, un posto che venga assegnato giuridicamente. Tale posto ¢ di fondamentale
importanza, perché il possesso giuridico di una cosa implica che la si possegga anche se
non la si ha tra le mani, ma la si ¢ “lasciata cadere per terra”. In questo senso, il terreno
¢ la condizione della possibilita del “mio e tuo corporei”, intendendo con tale
espressione non meramente un possesso fisico, ma un possesso fisico giuridicamente

. \ . 209
valido. Pertanto esso non pud essere di nessuno,

ma deve appartenere al soggetto
come condizione del possesso giuridico di cio che vi si trova di sopra. Kant definisce
questo possesso del terreno come “proprio potenziale” (das potentiale Seine), ovverosia

come la facolta di costringere gli altri a non usare cio che si possiede.

296 1y, V1249 — 252 (cfi. 61 — 64).

27 «Anche se un terreno venisse considerato o venisse dichiarato libero, cioé¢ disponibile all’uso di
ciascuno, in ogni caso non si potrebbe certo dire che esso ¢ libero per natura e originariamente prima di
ogni atto giuridico, perché anche questo sarebbe un rapporto a cose, cio¢ al terreno, che interdirebbe a
ciascuno il proprio possesso; ma poiché questa liberta del terreno sarebbe per ciascuno un divieto a
servirsene, a cio € richiesto un possesso comune, che non pud avvenire senza contratto. Un terreno,
tuttavia, che puo essere libero solamente attraverso questo contratto, deve essere veramente in possesso di
tutti quelli (legati insieme) che si accordano o sospendono vicendevolmente 1’uso di esso” (MS, VI 250;
cfrr. 62).

20 yMS, XXIII 285.

299 «“per natura nessuna cosa esterna corporea appartiene a qualcuno, percid tutte le cose sono res nullius.
Per diritto, pero, nessuno puo essere costretto da un altro a un principio secondo cui le cose esterne usabili
non apparterrebbero in generale a nessuno, cosa che accadrebbe quando ciascuno venisse reso dipendente
dalla condizione fisica del possesso (dall’esserne detentore). Dunque, ciascuno ha la facolta di opporsi a
colui che lo costringe ad agire in conformita a un principio secondo cui le cose esterne non potrebbero
appartenere a nessuno (a colui che lo volesse, dunque, rendere dipendente dalle cose)” (Zvi, XXIII 286 s.).

&5



L’operazione che fa il filosofo di Konigsberg riguardo al concetto di comunanza
originaria del terreno non consiste nella formulazione di un concetto di carattere
empirico, ma razionale: ¢ un’idea che possiede una realta obiettiva giuridico-pratica e
contiene in sé, a priori, il fondamento della possibilita del possesso privato. Il possesso
comune originario, infatti, ¢ connesso alla possibilita di escludere gli altri dall’uso di cid
che ¢ mio, secondo leggi di liberta. Altrimenti la liberta nell’uso delle cose annullerebbe
tutte le cose nella relazione esterna e le renderebbe “cose di nessuno”. La possibilita,
tuttavia, di escludere con il mio arbitrio tutti gli altri dall’uso di cid che ¢ mio, deriva
dall’idea di una volonta comune: 1’arbitrio individuale non pud nulla da solo, ma
necessita di un arbitrio comune che funga da fondamento di determinazione e di
limitazione di ogni arbitrio particolare nel possesso del terreno “e cio¢ tanto in quanto
I’indipendenza della liberta dagli oggetti esterni lo rende necessario.” Qui si aggiunge
un ulteriore e rilevante elemento: la pretesa di obbligare gli altri a non usare cio che ¢
proprio implica sempre anche il riconoscimento della propria obbligazione ad astenersi
da cio che ¢ degli altri.

Tale obbligazione reciproca deriva, sostiene Kant, da una regola universale dei
rapporti giuridici esterni, regola che non puo derivare da un volere unilaterale ma da una
volonta che costringe ciascuno, cio¢ da una volonta universale. Solamente nello stato
civile si trova questa condizione e, dunque, solo in esso ci possono essere “mio e tuo
esterni”’; nello stato naturale esiste invece solamente un possesso giuridico provvisorio
che wvale, nell’attesa del passaggio allo stato giuridico, come possesso
comparativamente giuridico. In base al postulato della ragion pura pratica, secondo cui
il soggetto ha la facolta di avere come proprio un oggetto esterno del suo arbitrio, il
possesso puramente fisico ¢ conforme al diritto. Tale possesso, se non si oppone alla
pretesa di possesso del medesimo oggetto da parte di un altro (accordandosi in questo
modo alla liberta esterna altrui) autorizza il soggetto ad assumere, in via temporanea, la
cosa come propria.’’’ In questo senso, il diritto privato, proprio della condizione
naturale, si presenta come un diritto “debole” rispetto al diritto pubblico-civile,
mancando della stabilita che viene conferita al quest’ultimo dalla volonta universale.
D’altro lato tuttavia il diritto privato € necessario e ineliminabile, in quanto fondamento

di possibilita del diritto giuridico.

2OMS, VI 256 s. (cfr. 59 s.).

86



Da quanto analizzato emerge che il diritto privato proprio dello stato naturale e, con
esso, 1 tre concetti che ne stanno a fondamento rappresentano un importante elemento
per lo sviluppo di una dottrina del diritto interamente a priori e in linea con le esigenze
proprie della speculazione morale kantiana. Passiamo, ora, a considerare 1’elemento a
priori che si trova alla base della seconda dottrina di cui ¢ composta la Metafisica dei

costumi: la Dottrina della virtu.

I1. 2. La rilevanza del concetto di fine nella Dottrina della virtu

La Tugendlehre viene presentata, fin dal suo incipit, secondo cio che la differenzia
dalla Rechtslehre. Mentre quest’ultima si occupa solamente “dell’elemento formale

dell’arbitrio che deve essere limitato, nei rapporti esterni, secondo leggi di liberta,

9211

indipendentemente da ogni fine, come sua materia o, altrimenti detto, della

99212

“condizione formale della liberta esterna” “ e implica una costrizione esterna (duferer

Zwang), che imponga agli uomini di fare cio che ¢ prescritto dalla legge,213 tutt’altro
accade nella Dottrina della virtu. 1 due concetti che la caratterizzano in modo
sostanziale, non sono, come per la Rechtslehre, diritto e costrizione, ma fine e
autocostrizione:*'* I’etica, infatti, non si ferma all’elemento formale della liberta, ma
fornisce all’arbitrio una materia, ovverosia un fine,”" inteso come “oggetto del libero

95216

arbitrio”™ " e, dal momento che tale concetto la qualifica in senso forte, essa si presenta

innanzitutto come sistema dei fini (System der Zwecke).*"’

2 i, VI 375 (cf. 221).

212 1yi, VI 380 (cfi-. 228).

213 Il concetto di diritto si puo porre immediatamente nella possibilita del legame della costrizione
universale reciproca con la liberta di ciascuno” (Ivi, VI 232; cfr. 36).

214 Kant nell’Introduzione alla Dottrina del diritto individua proprio nei concetti di diritto e di fine i due
elementi dai quali scaturisce la suddivisione dei doveri morali: “Poiché nella Dottrina dei doveri 1’'uomo
puo e deve essere rappresentato secondo la caratteristica della propria facolta della liberta, che ¢
completamente sovrasensibile, e quindi semplicemente anche secondo la sua umanita, come personalita
indipendente da determinazioni fisiche (homo noumenon), a differenza dallo stesso uomo, ma come
soggetto affetto da tali determinazioni (homo phaenomenon), allora diritto e fine, a loro volta messi in
relazione al dovere in questa doppia caratteristica, produrranno la seguente suddivisione” (/vi, VI 239; cfi.
48).

215 <] fine & un fondamento di determinazione interno posto nella volonta e fa diventare materia non solo
la liberta dell’arbitrio, ma anche I’oggetto dello stesso, quindi non solo la forma ma anche il contenuto
interno della legge” (VMS, XXIII 259).

218 «Diritto e dovere, fine e dovere sono rapporti dello stesso soggetto ma considerato nella doppia
persona, cio¢ in entrambi i casi come obligantis, cio¢ mediante il suo arbitrio o la sua volonta, quello

87



L’esigenza di un elemento materiale all’interno della Dottrina della virtu deriva
dall’intima costituzione di quest’ultima: mentre il diritto si occupa di regolare in
maniera formale la liberta esterna dei rapporti intersoggettivi, 1’etica ha a che fare con i
doveri riguardanti la determinazione interna della volonta degli uomini. Dal punto di
vista etico, gli agenti non possono essere costretti da qualcun altro, pena la perdita della
propria liberta interna; la determinazione ad agire eticamente deve dunque scaturire dal
soggetto stesso. Poiché il concetto di dovere contiene in sé quello di “obbligazione del
libero arbitrio mediante la legge”, la costrizione che entra in campo nella auto-
determinazione etica non pud che essere una costrizione interna al soggetto stesso,
quindi auto-costrizione (Selbstzwang).

La presenza di tale concetto all’interno della Tugendlehre deriva dalle caratteristiche
proprie dell’'uomo: pur essendo moralmente libero, egli ¢ soggetto agli impulsi e ai
richiami che la sensibilita muove nei confronti del suo arbitrio. Esercitando un potente
influsso sulla Willkiir mediante I’offerta di fini di svariato tipo, che potrebbero essere
contrari al dovere, le inclinazioni sensibili sono in grado di ostacolare il soggetto
nell’esercitare la propria liberta e lo costringerebbero ad agire da schiavo, non da libero,
se la ragione non fosse capace di contrastare le Neigungen. Nella prospettiva kantiana
tale azione di contrasto non puo essere compiuta che mediante un fine morale dato a
priori e indipendentemente dalle inclinazioni sensibili: quello del fine ¢ infatti ’'unico
“linguaggio” che Dl’arbitrio ¢ in grado di comprendere, poiché la Willkiir ¢ la facolta
preposta alla formulazione delle massime, cio¢ dei principi soggettivi dell’agire, e, in
quanto tale, ¢ strettamente legata all’azione (Handlung), che per il filosofo di

218

Konigsberg non pud mai esistere senza un fine.”~ Per determinare 1’azione, per

determinare 1’arbitrio a produrre massime conformi al dovere, la ragione ha pertanto

conforme alla forma della liberta, questo conforme alla materia della volonta, che ¢ il fine” (VMS, XXIII
345).

2T MS, VI 381 (cfr. 229). Nelle Vorarbeiten la Dottrina del diritto viene definita come “la dottrina dei
doveri tanto in quanto viene determinata attraverso I’arbitrio altrui secondo il principio della liberta”; la
Dottrina della virtu viene invece definita come la dottrina dei doveri “tanto in quanto viene determinata
dal proprio arbitrio secondo il principio dei fini” (VMS, XXIII 269).

218 <[] keine Handlung zwecklos sein kann” (MS, VI 385). Sulla stessa linea si collocano queste parole
contenute nel Nachlass: “A ciascuna azione proveniente dal libero arbitrio appartiene, in primo luogo,
I’oggetto di quest’ultimo (I’elemento materiale), il fine; in secondo luogo, cid che nel fine costituisce il
fondamento di determinazione oggettivo dell’arbitrio (I’elemento formale), cio¢ 1’intenzione (intentio
animi); terzo, il movente come fondamento di determinazione soggettivo dello stesso (elater animi)”
(VMS, XXIII 389).

88



bisogno di opporre allo Zweck offerto dalle inclinazioni sensibili un fine di altra natura,
un fine di ragione.

Questo fine ¢ strettamente legato al concetto di auto-costrizione (Selbstwang). Sono
dell’avviso che il punto cruciale di questo legame si radichi nel tipo di intervento svolto
dal fine di ragione nei confronti delle inclinazioni sensibili: esso toglie di mezzo cio che
ostacola la liberta, ovvero 1 fini offerti dalle Neigungen, compiendo un’operazione di
“impedimento di un ostacolo della liberta (Verhinderung eines Hindernisses der
Freiheit)” analoga a quella svolta dalla costrizione (Zwang) in ambito giuridico.*"
Poiché il fine, sottolinea Kant, non puo essere assunto dall’individuo in forza di una
coercizione operata da un’altra persona, ma ¢ frutto della scelta personale del soggetto
agente - e in questo senso ¢ un atto di liberta (4kt der Freiheit)™ - il fine di ragione di
cui si occupa la Dottrina della virtu, eliminando gli impedimenti della liberta e
accordandosi cosi con essa, costituisce una costrizione che il soggetto, come homo
noumenon, impone a se stesso, in quanto homo phaenomenon, ed ¢ quindi auto-
costrizione.

L’inserimento del concetto di fine all’interno della Tugendlehre crea non poche
perplessita in chi confronti i primi paragrafi della seconda parte della Metafisica dei
costumi con 1 primi quattro della Critica della ragion pratica, dove viene negata con
forza la possibilita che un oggetto (una materia) rientri nei principi pratici come
fondamento di determinazione della volonta.”*' Se cosi avvenisse il desiderio per
I’oggetto - il piacere soggettivo per la sua realizzazione - precederebbe la regola pratica
e sarebbe la vera ragione per cui la si assumerebbe come principio d’agire; da cio
deriverebbe che 1 principi avrebbero origine dei sensi, seguirebbero il principio della
propria felicita e non sarebbero cosi leggi morali, che hanno invece il proprio
fondamento unicamente nella ragione. Dal momento che la materia della facolta di
desiderare condiziona sempre empiricamente i principi, solo la forma, conclude Kant
nella seconda Critica, pud costituire il motivo determinante della volonta. In questo
modo viene esclusa la possibilita di un elemento materiale nella legge morale, elemento

che tuttavia viene introdotto nell’etica dal filosofo di Konigsberg nove anni dopo.

29 MS, VI 231 (cfr. 36).

20 “Ora o posso essere costretto ad azioni che sono indirizzate come mezzi a un fine, ma non posso mai
essere costretto dagli altri ad avere un fine; io in persona solamente posso assumere, piuttosto, qualcosa
come fine” (fvi, VI 381; cfr. 229). Al riguardo si veda anche /vi, VI 385 (cfr. 234).

21 KpV, V 33 - 50 (tr. it., 91 — 121).

&9



Nonostante le perplessita iniziali ¢ bene analizzare attentamente i due testi e, con
essi, anche la Fondazione della metafisica dei costumi, per poter comprendere la

222 223
Kant aveva

sostanziale coerenza della speculazione kantiana.”” Nella Fondazione
infatti distinto due tipi di fini: quello soggettivo, relativo, materiale e legato alla facolta
di desiderare sensibile del soggetto, e quello oggettivo, formale, universalmente valido e
razionale. Il primo costituisce il fondamento degli imperativi ipotetici, mentre il
secondo quello degli imperativi categorici. Kant, com’¢ noto, individua nell’uomo il
fine oggettivo che fonda la legge morale. Tale fine, nell’opera del 1785, viene
presentato come un fine negativo, ovverosia come condizione limitatrice delle azioni
umane, non come un fine da promuovere positivamente. Quando tre anni dopo, nella
seconda Critica, il filosofo di Konigsber nego la possibilita di un elemento finalistico o
materiale nelle leggi morali, cid a cui si riferiva non era il fine in generale, ma un
determinato concetto di fine, quello empirico (soggettivo) che 1’agente assume su spinta
delle inclinazioni sensibili. Il fine oggettivo non viene invece menzionato. Penso sia

questo il senso del rifiuto del concetto di fine contenuto nell’opera del 1788:

“Motivi determinanti empirici non si adattano a nessuna legislazione
universale esterna e neppure interna: perché uno pone a fondamento
dell’inclinazione il proprio soggetto e un altro ne pone un altro, e anche
nello stesso soggetto prevale ora un’inclinazione, ora un’altra. Trovare una
legge che le regoli tutte insieme sotto la condizione che concordino tra loro,

¢ assolutamente impossibile.”***

22 Concordo con la posizione di G. Anderson in Die Materie in Kants Tugendlehre und der Formalismus
der kritischen Ethik, «Kant-Studien», 26 (1921), pp. 289 - 311, che individua nell’ “apriorismo materiale”
della Metafisica dei costumi un ampliamento dell” “apriorismo formale” della Fondazione. Mi discosto
dall’interpretazione di D. Tafani, Virt e Felicita in Kant, Leo S. Olschki Editore, Firenze 2006, che
invece sostiene 1’inconciliabilita delle posizioni mostrate da Kant nelle due opere, sostenendo che “la
permanenza di certe espressioni, ma con un significato alternativo al precedente [...], tale da introdurre
tesi radicalmente nuove - quale I’affermazione di fini che sono al tempo stesso doveri - ¢ da interpretarsi,
a giudizio di chi scrive, non come I’applicazione, o I’estensione, della formalita della legge alla materia
della volonta, bensi come una riformulazione complessiva che, pur utilizzando i medesimi elementi,
configura una «nuova struttura globale»” (p. 67). Mi sembra rilevante sottolineare che la Tafani non
prende in considerazione il mutato livello speculativo in cui si inserisce la Metafisica dei costumi: non piu
il livello trascendentale caratterizzato, utilizzando la felice espressione di Anderson, da un “apriorismo
trascendentale”, ma quello che si occupa a priori della natura specifica di cose di cui ¢ dato un concetto
empirico, “ma in modo tale che, oltre a quanto ¢ contenuto in questo concetto, non venga impiegato per la
sua conoscenza nessun altro principio empirico” (MAN, IV 470; tr. it., 101 - 103).

23 GMS, IV 427 s. (tr. it., 87 — 89).

2 KpV, V 28 (tr. it., 81).

90



25 41 fine

Il concetto di fine oggettivo ritorna invece nella Dottrina della virti:*
implicato nella Tugendlehre non ¢ infatti di carattere empirico perché, pur aggiungendo
all’elemento formale uno di carattere materiale, non viene assegnato per suo tramite
all’empiria un ruolo di alcun tipo nella determinazione dell’arbitrio. Definirei il fine che
e al tempo stesso un dovere (o fine della ragion pura o fine necessario-oggettivo, come

22 come un fine intelligibile: esso ¢ svincolato dalle condizioni

lo chiama Kant)
soggettive legate al dove, al quando e alle preferenze personali, e si qualifica come il
fine proprio di qualsiasi arbitrio determinato dalla ragione. Nella Fondazione della
metafisica dei costumi il fine oggettivo veniva esposto come cio la cui esistenza ¢ in se
stessa un fine, e cio¢ come un fine che non puo essere sostituito da nessun altro fine a

cui debba servire come mezzo, perché senza tale fine in sé non esisterebbe nulla che

abbia un valore assoluto. Di seguito Kant aggiungeva:

“e se ogni valore fosse condizionato, dunque contingente, non si potrebbe
trovare in nessun caso alcun principio pratico supremo per la ragione. Se,
quindi, si deve dare un principio pratico supremo e, riguardo alla volonta
umana, un imperativo categorico, allora ha da essere tale che, dalla
rappresentazione di cio che € necessariamente un fine per ciascuno, perché ¢
fine in se stesso, costituisca un principio oggettivo della volonta, dunque

possa servire da legge pratica universale.” **’

A queste parole si salda la speculazione della Metafisica dei costumi: le azioni di cui
si occupa la Dottrina della virtu sono le azioni libere dell’uomo, cio¢ quelle a cui il
soggetto agente si determina autonomamente, scegliendo per sé i fini conformi alla
propria liberta. Per essere libero, per svincolarsi dalla catena propria del meccanismo
naturale, in cui i fini raggiunti si trasformano inesorabilmente in mezzi per il

raggiungimento di fini ulteriori, I’'uomo deve assumere dei fini che valgano per sé, dei

225 Queste le parole con cui viene introdotto il concetto di fine nella 7} ugendlehre: “L’etica, al contrario,

fornisce anche una materia (un oggetto del libero arbitrio), un fine della ragion pura, che viene
rappresentato nello stesso tempo come fine oggettivamente necessario, cioé¢ come un dovere per I’uomo.
Poiché le inclinazioni sensibili conducono a fini (come materia dell’arbitrio), che possono essere contrari
al dovere, la ragione legislatrice non puo contrastare il loro influsso, dunque, se non a sua volta mediante
un fine morale opposto ad esse, che dunque deve essere dato a priori indipendentemente
dall’inclinazione” (MS, VI 380 s.; cfr. 229, corsivo mio).

228 Ibidem.

2T GMS, IV 428 s. (tr. it., 91).

91



fini assoluti, capaci di conferire assolutezza e liberta alle proprie azioni. Ma poiché
I’atto di liberta con cui il soggetto sceglie il fine assoluto si oppone agli scopi che
I’uomo naturalmente (secondo le proprie inclinazioni sensibili) seguirebbe, tale atto si
configura come un principio pratico che ordina il fine in maniera incondizionata. Questo
principio, in altre parole, non ¢ che un imperativo categorico corrispondente al fine
oggettivo di ragione.

Cosi argomentando, Kant lega il concetto di fine che e al tempo stesso un dovere a

quello di imperativo categorico in un nesso insolvibile:

“Se non ce ne fossero, infatti, di tal genere [scil. se non esistessero fini
che sono al tempo stesso doveri], allora, poiché nessuna azione puo essere
senza un fine, tutti 1 fini varrebbero per la ragion pratica sempre solo come
mezzi per altri fini, € un imperativo categorico sarebbe impossibile, cosa che

elimina la Dottrina dei costumi.”**®

Il concetto di fine che e al tempo stesso un dovere e quello di imperativo categorico
si trovano pertanto in una relazione di rilevanza reciproca: I’imperativo categorico ¢
I’atto di liberta implicante un’auto-costrizione del soggetto, tramite cui I’agente assume
come proprio il fine oggettivo di ragione. Il fine che e al tempo stesso un dovere, d’altro
lato, € cid che permette di arrestare la successione inesorabile dei fini condizionati e di
conferire una rilevanza assoluta (nel senso di sciolta dalle determinazioni empiriche e
sensibili e, in quanto tale, propria di un mondo altro rispetto a quello fenomenico) alle
azioni umane. Solo tramite i/ fine che e al tempo stesso un dovere esiste una morale,
ovverosia un modo di agire che si fa portatore di valori assoluti e non si appiattisce allo
svolgimento del meccanismo della natura. A tale concetto, dunque, deve la propria
esistenza I’imperativo categorico e, poiché questo fine viene individuato dalla
speculazione kantiana nella persona umana, solo in forza dell’esistenza dell’'uomo come
fine in sé¢ hanno ragion d’essere la morale e I’imperativo categorico.

Sono del parere che questo elemento contenuto nella Metafisica dei costumi porti la
riflessione kantiana riguardo all’'uomo come fine in sé a una profondita ulteriore rispetto

a quella contenuta nella Fondazione della metafisica dei costumi. Nell’opera del 1785,

28 MS, VI 385 (cfr. 234).

92



il concetto di uomo come fine in sé era stato introdotto in seguito alla prima
formulazione dell’imperativo categorico; la seconda formulazione, che si fa portatrice di
questo concetto, veniva presentata come equivalente alla prima formula da un punto di
vista oggettivo, e differente da essa solo soggettivamente, cio¢ in quanto alla “capacita

. . . ey e . . .. 22
di condurre I’idea della ragione piu vicina all’intuizione”:**’

“¢ meglio se nel giudizio morale ci si attiene sempre al metodo rigoroso,
e se si pone a fondamento la formula universale dell’imperativo categorico:
agisci secondo la massima che puo fare di se stessa, insieme, una legge
universale. Se pero si vuole procurare accessibilita alla legge morale, ¢ assai
utile far passare una stessa azione attraverso 1 tre concetti sopra indicati, e

con cid avvicinarla, per quanto sia possibile, all’intuizione.”**

La Metafisica dei costumi invece conferisce al concetto di fine uno spessore
speculativo nettamente superiore a quello che possiede nella Fondazione: qui non si
tratta di portare la legge morale piu vicina all’intuizione, ma lo Zweck, der zugleich
Pflicht ist diviene responsabile dell’esistenza o meno dell’imperativo categorico e della
Dottrina dei costumi stessa. Tale concetto non ha pertanto una rilevanza solamente
soggettiva, ma ¢ oggettivamente irrinunciabile per l’intero impianto della morale
kantiana.

Ritornando a considerare il concetto di fine oggettivo di ragione, esso, come prima
espresso, non ¢ qualcosa di empirico, ma ¢ 'uomo, o meglio cid che costituisce la

personalitd umana, la sua appartenenza al mondo noumenico:

“Il sommo principio della Dottrina della virtu ¢&: Agisci secondo una
massima dei fini che D’averla possa essere per ciascuno una legge
universale. - Secondo questo principio 'uomo ¢ fine sia per se stesso che
per gli altri, e non ¢ sufficiente che non sia autorizzato a trattare se stesso e
gli altri soltanto come mezzi (in cid egli puo essere certo anche indifferente

nei loro confronti), ma ¢ dovere in sé per 'uomo porsi 'uomo in generale

2 GMS, IV 436 (tr. it., 107).
20 Iyi, IV 436 s. (tr. it., 107).

93



come fine. [...] Cio che nel rapporto dell’'uomo con se stesso e con gli altri

pud essere un fine, & un fine per la ragion pura pratica”. >

Lo Zweck, der zugleich Pflicht ist si sviluppa quindi a partire dal concetto di fine in
sé e dalla realta dell’individuo umano come portatore di una dignita intangibile, in virtta
della quale non si ha solamente il divieto di fare uso utilitaristico di s¢ e degli altri, ma
anche il dovere di assumere tutti gli esseri umani come fine del proprio agire. Anche qui
mi sembra possibile individuare un elemento che segnala un certo mutamento o
ulteriorita della speculazione della Metafisica dei costumi, rispetto a quella della
Fondazione: all’interno di quest’ultima, infatti, il concetto di uomo come fine in sé era
stato qualificato pit come somma condizione limitatrice dell’agire umano, che come un
fine da assumere effettivamente nella propria azione. In questo senso, esso rappresenta
non un fine soggettivo, ovverosia un oggetto che realmente 1’individuo si pone come
fine da realizzare, ma un fine oggettivo, che deve appunto limitare tutti 1 nostri fini
soggettivi,”*? ¢ che pud essere pensato sempre solo negativamente, cioé¢ come cid contro
cui non si pud mai agire.”*’

Nella Metafisica dei costumi, invece, il fine oggettivo non possiede una funzione
meramente limitatrice: esso, certo, viene riconosciuto come 1’unico “concetto che fonda
una legge per le massime delle azioni, in quanto il fine soggettivo viene subordinato a (e
quindi limitato da) quello oggettivo”,*** ¢ mantiene tale funzione sia all’interno dei
doveri perfetti verso se stessi, che dei doveri di rispetto nei confronti degli altri; oltre a
ci0, nei doveri imperfetti verso se stessi € in quelli di amore verso gli altri, svolge il
ruolo di fine da promuovere e realizzare attivamente. Dovere infatti dell’'uomo ¢
promuovere la propria perfezione sia fisica che morale e la felicita altrui.

Un ulteriore elemento che permette di far emergere la fisionomia del fine che e al
tempo stesso un dovere ¢ costituito dalle relazioni in cui si trovano immersi 1 soggetti: i
rapporti che I’individuo intrattiene con sé stesso (doveri di virtu verso se stessi) e con
gli altri (doveri verso gli altri). Dal momento che il fine di ragione viene definito da

Kant come tutto cid che ¢ un fine nei rapporti intra- e intersoggettivi, ci si potrebbe

BLMS, VI 395 (cfr. 247).

P2 GMS, IV 431 ¢ 437 s. (tr. it., 95 s. ¢ 109 — 111).
23 Iyi, IV 437 (tr. it., 109).

B4 MS, VI 389 (cfr. 239).

94



domandare che cosa possa essere un fine nel rapporto con sé€ e con gli altri. La risposta
potrebbe essere “tutto”, se considerassimo semplicemente la dimensione fenomenica,
I’ambito antropologico. Il piano in cui si colloca la Metafisica dei costumi, tuttavia, ¢ di
altro genere: ’opera del 1797 appartiene infatti a quella parte della metafisica morale
che indaga, sempre secondo concetti a priori, gli oggetti particolari.”*> In questo senso,
essa non puo assumere dati provenienti dall’empiria, ma considerare, dell’oggetto
particolare di cui si occupa, cio che di a priori € contenuto in esso.

La precedente analisi ha individuato nell’'uomo e nella facolta umana della Willkiir
I’oggetto di tale indagine; a partire da cid, penso si debba considerare cosa mai nel
rapporto dell’uomo con sé e con gli altri, si possa qualificare come fine riconoscibile a
priori. Nella Critica della ragion pratica, Kant aveva individuato due aspirazioni a
priori possedute dall’'uomo, in quanto essere razionale di natura (vermiinftiges
Naturwesen): la tensione alla felicita e quella alla perfezione morale (alla virtu), I'una
attinente all’elemento naturale-sensible dell’essere umano, 1’altra all’aspetto razionale.
Nella Dialettica tali aspirazioni erano state indicate come i due elementi del sommo
bene ed erano state definite come due “determinazioni necessariamente legate in un solo
concetto (zwei in einem Begriff notwendig verbundene Bestimmungen).”*°

Premesso ci0, nel rapportarsi a sé ciascun soggetto umano dovrebbe avere come fine
la perfezione morale e la propria felicita, mentre, nella relazione con altri individui, il
fine dovrebbe essere costituito dalla felicita e perfezione altrui.”®’ Questo modo di
procedere sembra anche quello che doveva avere in mente Kant nel IV paragrafo della
Tugendlehre, 1i dove spiega quali siano e quali non siano i fini che sono al tempo stesso
doveri. Mentre non si presenta nessun problema nell’individuare nella propria
perfezione e nella felicita altrui i fini che sono al tempo stesso doveri, la propria felicita
e la perfezione altrui non lo possono essere perché contraddittori. Costringersi a

perseguire la propria felicita ¢ una contraddizione, perché gia naturalmente vi tendiamo,

cosi come ¢ contraddittorio fare della perfezione altrui il proprio fine, perché solo il

235 Serive a riguardo la O’Neil, Acting on Principle, p. 108, sottolineando il divario tra il fine in sé
presentato nella Fondazione e i fini che sono al tempo stesso doveri della Metafisica dei costumi: “Il
divario tra il fine della formula del fine in sé e la dottrina dei fini obbligatori ¢ [...] un riflesso del fatto
che la Grundlegung ha a che fare con le richieste morali fatte agli esseri razionali come tali, ¢ la
Metaphysik der Sitten con le richieste morali fatte a uomini, il cui desiderio di felicita e la cui capacita
limitata di perfezionarsi pongono determinate limitazioni ai fini che potrebbe essere un dovere
possedere.”

PO KpV, V111 (tr. it., 229).

7 Cosi sottolinea anche Forkl, Kants System der Tugendpflichten, pp. 61 ss.

95



singolo soggetto ¢ in grado di provvedere alla propria perfezione e nessun altro puo
avere la pretesa - tanto meno il dovere - di farlo.”*®

I fini di ragione che a priori vengono offerti al libero arbitrio umano, nel
determinarlo alla produzione di massime conformi alla legge morale, si configurano
pertanto come la propria perfezione e la felicita altrui. L’indagine fin qui condotta ha
tentato di mettere in evidenza come questi concetti rispondano all’esigenza, propria
della Fondazione e della seconda Critica, di fondare una morale a priori e a quella,
comune ai Principi metafisici della scienza della natura e alla Metafisica dei costumi,>™>®
di trovare una mediazione tra piano teorico e piano reale che prepari una pratica morale
concreta, ma non appiattita all’antropologia. Questo vale sia per il concetto di fine che e
al tempo stesso un dovere, sia per quello di possesso intelligibile, come abbiamo potuto
analizzare nel paragrafo precedente.

Passiamo ora a considerare come la seconda e la terza formula dell’imperativo

categorico compaiano nelle due Dottrine di cui € composta 1’opera del 1797.

B8MS, VI 385 s. (cfir. 235).

39 Bocker, Kants Besitzlehre, p. 23, sottolinea come anche la Metafisica dei costumi sia composta da
“principi metafisici”: il titolo esatto delle due Dottrine che la compongono ¢, infatti, Principi metafisici
della Dottrina del diritto e Principi metafisici della Dottrina della virtn. Questo non ¢ un elemento di
scarso rilievo, mette in luce lo studioso, perché permette di attribuire alle due Dottrine il compito proprio
dei “principi metafisici”, quello cio¢ “di assicurare la sistematica e la completezza degli ambiti delle
singole scienze e di preparare il loro sviluppo, mediante 1’esposizione di principi a priori.” In questo
senso, essi si trovano in una posizione di mezzo tra I’a priori della pura teoria e 1’ambito empirico
dell’esperienza concreta.

96



Il. 3. “Agisci in modo da trattare I’'umanita, cosi nella tua persona come nella
persona di ogni altro, sempre insieme come fine, mai semplicemente come

meZZO.”240

Nella Fondazione della Metafisica dei costumi, Kant presenta una seconda formula
dell’imperativo categorico, che nella letteratura secondaria viene chiamata “formula
dell’umanita”: essa ordina all’uomo di riconoscere se stesso e gli altri come portatori di
una dignita intrinseca, che non pud mai essere misconosciuta nei rapporti intra- ed
extrapersonali, ma sempre valorizzata. Cid non implica il divieto assoluto di utilizzare le
persone come mezzi: 1’esperienza comune mostra costantemente come ciascuno sia
indispensabile per gli altri al fine del proprio vivere, e come esista la necessita che
I’individuo possegga anche un valore strumentale perché la comunita degli uomini
possa sussistere.

Realisticamente Kant considera questi aspetti e, al tempo stesso, riconosce il rischio
che un atteggiamento puramente strumentale nei confronti degli uomini potrebbe
causare: I’appiattimento della realtd umana a un mero insieme di ingranaggi, in cui
ciascuna parte esiste come mezzo per il funzionamento dell’intero, come accade nella
natura. Poiché tuttavia gli uomini fanno parte non solo del mondo fenomenico ma anche
di quello noumenico, che trascende il primo, il filosofo propone un imperativo che non
vieta tanto 1’uso degli altri come mezzi, ma comanda, nel fare cid, di relazionarsi a essi
riconoscendone il valore.”*!

Questo tipo di imperativo mostra la sua presenza e la sua importanza fondamentale
all’interno della Metafisica dei costumi. Tanto nella Dottrina del diritto quanto in quella
della virtu vengono appunto messi a tema i diritti ¢ i doveri che ciascun individuo
possiede nei rapporti con la propria persona e con quella altrui: entrambe le Dottrine,
infatti, hanno origine dal valore incommensurabile, in se stessi e negli altri, dell’essere
persone. Come gia osservato nel paragrafo precedente, la Dottrina della virtu incarna

nel proprio principio sommo il comando di porsi se stessi e gli altri come fini e fa del

20 GMS, IV 429 (tr. it., 91).

1 Nel paragrafo precedente ¢ stato messo in evidenza come, nella prospettiva della Fondazione, il fine
costituisse la condizione limitatrice necessaria per 1’azione umana, piu che un fine da promuovere
concretamente, ¢ come invece nella Metafisica dei costumi tale concetto divenga anche uno scopo da
promuovere attivamente nelle proprie azioni.

97



concetto di “umanita nella propria persona” la chiave da cui scaturiscono tutti i doveri di

virtu, tanto quelli verso se stessi, quanto quelli verso gli altri:

“Agisci secondo una massima dei fini che 1’averla possa essere per
ciascuno una legge universale. - Secondo questo principio I’'uomo ¢ fine sia
per se stesso che per gli altri e non ¢ sufficiente che egli non sia autorizzato
a trattare se stesso e gli altri soltanto come mezzi (in cio egli pud essere
certo anche indifferente nei loro confronti), ma ¢ dovere in sé per 'uomo

porsi I'uomo in generale come fine”.>*?

Da questo principio seguono infatti i doveri limitanti (einschrinkende) e allarganti
(erweiternde) verso se stessi: 1 primi di carattere negativo, contenenti il divieto di agire
contro il fine della propria natura e riguardanti, pertanto, la propria conservazione

243

morale (moralische Serbsterhaltung);”” 1 doveri allarganti sono invece positivi,

contengono il comando di porsi un determinato oggetto dell’arbitrio come fine e

244 Nei confronti

riguardano il proprio perfezionamento (Vervollkommung seiner selbst).
degli altri, esistono altri due tipi di doveri che, analogamente a quelli verso se stessi, si
dividono in doveri negativi-limitanti e positivi: 1 doveri di rispetto (Pflichten der
Achtung) e di amore (Liebespflichten). Con I’espressione “dovere di rispetto” viene
intesa “la massima della limitazione della stima che abbiamo di noi stessi attraverso la

dignita dell’'umanita in un’altra persona, percio il rispetto in senso pratico” e questo tipo

22 MS, VI 395 (cfi. 247). Penso sia in questo senso particolarmente indicativo quanto espresso da Kant
nella Lezione di filosofia morale: i doveri verso se stessi vengono definiti come cio che permette di
tutelare il valore dell’umanita nella nostra persona e che costituisce la condizione somma e il principio
della moralita intera perché “il valore della persona costituisce il valore morale” e “sotto questa dignita
dell’'umanita possiamo esercitare gli altri doveri, cid ¢ la base dei rimanenti doveri. Chi non ha nessun
valore interno, ha gettato via la sua persona e non puo compiere piu nessun dovere” (Vorlesung, 176; cfr.
140). Anche riguardo ai dover etici che si posseggono nei confronti degli altri viene espresso un pensiero
particolarmente interessante: prendendo in considerazione i doveri d’amore, Kant esprime la necessita di
operare una distinzione nell’individuo tra “I’uomo” (der Mensch) e la sua “umanitd” (die Menschheit),
perché io “posso avere benevolenza [scil. e quindi esercitare un dovere di amore] nei confronti
dell’'umanita, anche se al tempo stesso non provo nessun tipo di benevolenza per 1’'uvomo”(Ivi, 286; cfr.
225).

M MS, VI 419 (cfi. 274). Questi tipi di doveri vengono definiti da Kant come “doveri perfetti verso se
stessi”, pur appartenendo ai doveri di virtt, indicati come doveri di obbligazione larga e imperfetta. |
doveri perfetti di virta sono il divieto di suicidarsi, il divieto di abbruttirsi mediante lussuria e mediante
un uso smodato di mezzi di godimento o di alimentazione, il divieto di mentire, di essere avari ¢ il divieto
di essere falsamente umili.

* Ibidem. A differenza dei doveri riguardanti la propria conservazione morale, scrive il filosofo riguardo
ai doveri del proprio perfezionamento: “Allora tutti i doveri verso se stessi, in rapporto al fine
dell’umanita nella nostra propria persona, sono solo doveri imperfetti” (/vi, VI 447; cfr. 311).

98



di doveri “¢ contenuto nella massima di non svilire alcun uomo meramente come un
mezzo ai miei scopi”’; i doveri d’amore, invece, esprimono il dovere di assumere come
propri i fini degli altri.**

Nonostante venga ribadita piu volte, soprattutto nel confronto con la Tugendlehre,
I’estraneita della Rechtslehre all’indagine e alla considerazione dell’elemento finalistico
dell’agire umano, anch’essa pone a proprio fondamento il valore della persona o,
meglio, il valore dell’umanita nella persona umana come fine da rispettare. Ritter
sottolinea la sua presenza, o meglio quella del “diritto dell’'umanita”, gia nelle riflessioni
kantiane di filosofia del diritto comprese tra il 1769 e il 1771, dove assume un
significato fondamentale per il diritto: ¢ infatti “il fondamento materiale del pensiero del
diritto kantiano, che secondo I’intenzione € invece formale. L’intero diritto allora non
viene solamente legittimato e limitato da elementi formali e logico-giuridici, ma alla
stessa maniera dall’elemento - che a dire il vero rimane per lo piu nascosto - materiale,
strutturale per il diritto, quello dell’umanita.”**°

La definizione del diritto come cio che riguarda il rapporto tra esseri che hanno sia
diritti che doveri, cioé il rapporto tra uomini,”*’ meglio ancora specificato come cid che
concerne “la relazione esterna e pratica di una persona nei confronti dell’altra”**
fornisce una prima indicazione a riguardo. Nel vocabolario kantiano il termine persona
indica “ciascun soggetto le cui azioni sono capaci di un’imputazione” e la personalita
morale “non ¢ nient’altro che la liberta di un essere razionale sotto leggi morali, [...] da
cui segue, che una persona non ¢ sottomessa a nessun’altra legge se non a quella che si
da essa stessa.”** Oggetto della Dottrina del diritto non ¢ quindi la comunitd umana
come mero aggregato di parti, da regolare in maniera funzionale al meccanismo che vi
sta alla base e assimilabile “alla possibilita del libero movimento dei corpi sotto la legge
dell’uguaglianza di azione e reazione”,”” ma come insieme di individui liberi dotati di

un valore inalienabile (che proviene loro dalla loro libertd) e che, da liberi,

interagiscono tra loro.

5 Ivi, VI 449 s. (cfr. 317). Anche i doveri verso gli altri si dividono in doveri stretti-perfetti ¢ larghi-
imperfetti: si caratterizzano, nel primo modo, i doveri di rispetto, nel secondo quelli di amore.

26 C. Ritter, Der Rechtsgedanke Kants nach den friitheren Quellen, Vittorio Klostermann, Frankfurt am
Main 1971, p. 261.

#TMS, VI 241 (cfr. 50).

28 Ivi, VI 230 (cfr. 34).

0 Ivi, V1223 (cfr. 26).

20 Iyi, V1232 (cfi-. 37).

99



La centralita del valore dell’umanita nella propria persona pud essere rintracciata,
poi, a partire dalla distinzione tra “il mio e tuo interno” e “il mio e tuo esterno’: mentre
quest’ultimo non pud mai essere innato, ma deve sempre essere acquisito, “il mio e tuo
interno” ¢ “I’unico diritto originario che ogni uomo possiede in virtu della propria
umanita”®' ¢ non pud essere assolutamente alienato. Esso consiste nella liberta (intesa
come indipendenza da ogni altro arbitrio necessitante) tanto in quanto pud coesistere
con una legge universale;”>* parti intrinseche e non separabili di tale liberta sono
l'uguaglianza innata (cio¢ 1’indipendenza, la caratteristica di non essere costretto dagli
altri a piu di quanto non li si puo reciprocamente obbligare), la qualita dell ' uvomo di
essere il proprio signore ¢ la facolta di fare agli altri cio che non va a detrimento del

253

loro.”” Tale diritto sta alla base della costrizione all’onesta giuridica, ovverosia al

rispetto del proprio valore di uomo nei rapporti con gli altri, dovere che viene espresso

con le parole “non renderti per gli altri un mero mezzo, ma sii per essi al tempo stesso

99254

un fine e che costituisce la “traduzione” kantiana del principio pseudo-ulpianeo

B Ivi, VI 237 s. (cfr. 44).

32 Nelle Vorarbeiten zur Metaphysik der Sitten il diritto interno viene introdotto con queste parole: “Il
diritto, considerato formalmente, ¢ la relazione di una persona ad un’azione secondo cui tale persona,
attraverso questa relazione, ¢ autorizzata (facultatem habet) a costringere qualcuno secondo leggi della
liberta. Se essa & autorizzata a costringere solo se stessa, allora questo ¢ il diritto dell’'umanita nei
confronti dell’uomo nella propria persona, cio¢ diritto interno; se la persona ¢ autorizzata a costringere
qualcun altro, allora il suo diritto ¢ un dovere esterno” (VMS, XXIII 276).

3 Tramite la distinzione tra mio e tuo interno ed esterno, Kant crea ’aspettativa di una Dottrina del
diritto costituita da due parti, una riguardante il diritto interno (il diritto dell’'umanita nella nostra
persona), I’altra quello esterno (il diritto degli uomini). Tale aspettativa viene perd disattesa, e lo stesso
filosofo fornisce una spiegazione a riguardo: dal momento che il “mio e tuo interno” ¢ uno e unico, egli
decide di lasciare la distinzione tra “mio e tuo interno” ed “esterno” nella suddivisione generale della
Recthslehre e di concentrare tutta 1’analisi della prima parte della Metafisica dei costumi sul “mio e tuo
esterno” (MS, VI 238; cfr. 45). Nelle Vorarbeiten il diritto interno, considerato come costrizione che un
individuo esercita su se stesso, era stato indicato come un dovere etico (VMS, XXIII 276) e, a ben vedere,
nella tavola presente nell’opera del 1797, sotto il titolo “Suddivisione secondo la relazione obiettiva della
legge con il dovere”, il “diritto dell’'umanita nella nostra propria persona” possiede un ruolo del tutto
particolare: viene fatto rientrare tra i doveri perfetti (vollkommene Pflichten) e tra doveri di diritto, ma al
tempo stesso anche tra i doveri verso se stessi, che non possono essere oggetto di una legislazione esterna
(alla maniera invece di quelli di diritto) e quindi, a rigore, appartengono ai doveri di virtu, definiti da Kant
come doveri imperfetti (unvollkommene Pflichten). 11 dovere legato al diritto dell’'umanita nella propria
persona mostra una certa duplicita e difficoltd intrinseca, aumentate dal fatto che il filosofo di
Konigsberg, salvo un altro paio di volte, non ne fa pit menzione. Non ¢ mia intenzione indagare oltre la
questione, quanto piuttosto di accennarvi solamente e di lasciare lo spazio ad essa conveniente nel
capitolo successivo (/bi, II Capitolo, § II. 2.)

B4 MS, VI 236 (cfr. 43). L’esposizione di questo particolare dovere, scaturente del diritto innato
dell’umanita, fa parte del tentativo kantiano di fare una suddivisione del diritto secondo le formule
attribuite dalla tradizione al giurista romano Ulpiano (honeste vive, naeminem laede, suum cuique tribue),
attribuendo ad esse un senso che egli “di certo non poteva avere chiaro, ma che tuttavia esse consentono
di sviluppare e di introdurre”. Un tentativo del genere manca nei Lavori preparatori alla Metafisica dei
costumi, ma era gia presente nella Vorlesung zur Moralphilosophie dei primi anni settanta. Qui il
principio “honeste vive” viene spiegato diversamente rispetto alla Metafisica dei costumi: esso ¢ il dovere

100



“honeste vive”.*> La collocazione di questo particolare tipo di costrizione all’interno
della Dottrina del diritto del 1797 ¢ di particolare interesse se confrontata con altri
scritti di carattere morale del Nachlass kantiano: sia nella Vorlesung zur
Moralphilosophie®™® che nella Vorarbeiten zu die Metaphysik der Sitten, infatti, tale
principio era stato collocato all’interno dell’etica. In particolar modo, nei Lavori

preparatori si trova scritto:

“La morale ¢ costituita dalla Dottrina del diritto (doctrina iusti) e dalla
Dottrina della virtu (doctrina honesti); quella si chiama anche ius in senso
generale, questa invece Ethica con significato particolare (perché altrimenti
“etica” denota I’intera morale). - Se prendiamo per prima quest’ultima,
allora possiamo esprimere, assieme ad Ulpiano, la sua formula in questo
modo: honeste vive. - La dottrina del diritto contiene due parti: quella del
diritto privato e quella di quello pubblico - Neminem laede, suum cuique

tribue, quindi, il diritto della condizione naturale e di quella civile.”*’

Rispetto alle Vorarbeiten, lo scritto definitivo del 1797 registra un cambio di
impostazione rilevante: il fatto che il filosofo di Konigsberg collochi questo principio
tra quelli della Dottrina del diritto, senza farlo rientrare nella Tugendlehre, indica che,
non solo in ambito etico, ma anche in quello giuridico, il soggetto agente non pud
operare sconsideratamente e senza qualsiasi valore, ma ha il dovere di relazionarsi agli

altri rispettando non solo I’altrui, ma la propria dignitd.”>® Per ora, basti questa

di fare cio che permette di guadagnare rispetto e plauso ai propri occhi e a quelli degli altri, ovverosia di
agire non per costrizione, ma in base al movente interno. Proprio perché un dovere di questo tipo estende
la propria pretesa al di la di quella giuridica, esso non puo che appartenere all’etica (Vorlesung, 76 s.; cfr.
55s.).

3 Preferisco utilizzare 1’aggettivo “pseudo-ulpianeo”, piuttosto che “ulpianeo” per designare queste
formule, perché si tratta di una sorta di compendio della posizione del giurista romano, senza che lui le
abbia formulate cosi come ci vengono tramandate.

28 Cfi-. Ibi, nota 208.

37T YMS, XXIII 386. Anche la riflessione 7078 si pone su questa stessa linea: “Il principio” honeste vive”
¢ il principium etico e pretende rectitudinem actionum internam, la giustezza (della Gesinnung). 11
principio “neminem laede”, la rectitudinem externam e justitiam negativam; il principio “suum cuique
tribue”, la giustizia positiva, cio¢ “produci per ciascuno sicurezza per il suo diritto” (justitia distributiva):
principium status civilis: “entra nella condizione di un cittadino o sottomettiti alle condizioni della
costituzione civile” (Refl. 7078, XIX 243).

¥ Lo stesso senso ¢ posseduto da quanto espresso nella Vorlesung zur Moralphilosophie riguardo
all’importanza irrinunciabile dei doveri verso se stessi: essi nascono dal rispetto della propria dignita
come persone e chi non li rispettasse getterebbe via la propria umanita e si troverebbe nella condizione di

101



considerazione. Il capitolo successivo avra 1’onere di approfondire tale aspetto della
Sittenlehre kantiana.

Il valore dell’umanita nella propria persona costituisce, poi, il nerbo dell’innovazione
assoluta del sistema kantiano rispetto alla tradizione: il “diritto personale di natura
cosale” (das auf dingliche Art personliche Recht). Questo tipo di diritto riguarda la terza
forma di oggetti del libero arbitrio che possono rientrare nel mio e tuo esterno, e quindi
essere considerati dal diritto.”” Tali oggetti sono: 1. una cosa fisica fuori di me, di cui si

260 5 “I’arbitrio di un altro a una determinata

occupa il diritto cosale (das Sachenrecht),
azione (praestatio)”, oggetto del diritto personale (das persénliche Recht),*®' ¢ 3. la
condizione di un altro in rapporto a me, trattato “dal diritto personale di natura
cosale”.*** Quest’ultimo riguarda il possesso di un oggetto come di una cosa (als einer
Sache) e il suo uso come di una persona (als einer Person), e ha il compito di regolare i
rapporti che avvengono all’intero della casa: il rapporto tra i due coniugi nel matrimonio
(das Eherecht), quello dei genitori nei confronti dei figli (das Elternrecht) e quello del
padrone di casa nei confronti di servi (das Hausherren-Recht).

Qui non si ha a che fare con cose, ma con persone che all’interno di tali rapporti
vengono possedute e usate:*® il rischio che si nasconde in cio & che la persona, dotata di
una dignita inalienabile, veda misconosciuto il proprio valore e venga utilizzata solo ed
esclusivamente come mezzo. Il tentativo kantiano nel formulare il “diritto personale di
natura cosale” consiste nel cercare una forma giuridica che consenta di utilizzare una
persona come un mezzo, senza causarne la reificazione. In tal senso, la definizione di
questa forma di diritto come “il diritto del possesso di un oggetto esterno come di una

. 264
cosa e dell’uso dello stesso come di una persona”

esprime il senso della seconda
formulazione dell’imperativo categorico della Fondazione: “Agisci in modo da trattare

I’umanita, cosi nella tua persona come nella persona di ogni altro, sempre insieme come

non poter esercitare nessun tipo di dovere verso gli altri. I doveri verso se stessi sono pertanto la conditio
sine qua non di qualsiasi tipo di dovere, tanto etico quanto giuridico (Vorlesung, 169 ss.; cfr. 135 ss.).
3IMS, VI 276 — 284 (cfi. 94 — 103).

260 1yi, VI 260 — 271 (cfr. 74 — 86).

21 Iyi, VI 271 — 276 (cfi-. 87 — 93).

22 Iy, VI 276 — 284 (cfi. 94 — 103).

263 Anche Buchda, Das Privatrecht Immanuel Kants, p. 56, sottolinea 1’assoluta novita costituita dal
“diritto personale di natura cosale” e sottolinea il fatto che esso non risulti dalla combinazione del diritto
delle cose con quello personale, ma derivi dall’applicazione del diritto cosale alle persone.

4 MS, VI 276 (cfr. 94 s.).

102



fine, mai semplicemente come mezzo.”**> Kant definisce questo particolare diritto come
una legge permissiva, che segue naturalmente dal diritto dell’umanita nella nostra
propria persona, € grazie a cui ¢ possibile acquisire una persona alla stessa maniera di
una cosa, purché nell’uso sia salvaguardato il valore dell’umanita.**

A esemplificazione di questo tipo di diritto esporrd in questa sede il diritto

matrimoniale (Eherecht),”®’

che in maniera forse piu chiara degli altri due, esprime il
senso profondo dell’ “auf dingliche Art personliches Rechf”. 11 filosofo interpreta
I’Eherecht come deputato alla tutela della dignita della persona stessa: solamente al suo
interno ¢ infatti possibile che I'uomo e la donna facciano un uso dei propri organi
sessuali che non li riduca a mere cose, ma li conservi come persone. Infatti, il piacere
che deriva dall’atto sessuale sarebbe, secondo Kant, il fine per cui una persona concede
una parte di s¢ ad un’altra. Un atto di tal genere renderebbe tuttavia ’individuo una
cosa: la persona infatti costituisce un’unita assoluta e il fatto che dia una parte di sé per
procurare piacere a un altro, implica il misconoscimento del valore assoluto
dell’umanita e il suo uso come strumento in funzione del piacere. Il matrimonio, invece,

si presenta come un contratto in cui le parti interessante non perdono il proprio valore

nell’atto sessuale: il coniuge si da all’altro come una cosa e perde la propria personalita,

25 GMS, IV 429 (tr. it., 91).

66 Osserva Ritter, Der Rechtsgedanke Kants nach den frithen Quellen, p. 261: “E indicativo per il
significato fondamentale del diritto dell’umanita nel pensiero del diritto kantiano - e allo stesso modo
indicativo per il ruolo che diventa sempre piu criptico nelle fonti piu tarde come concetto fondamentale
sistematico -, il fatto che Kant fondi ancora, nella Metafisica dei costumi, in un passaggio poco preso in
considerazione nell’introduzione al diritto personale di natura cosale 1’intero diritto personale sul “diritto
dell’umanita.”

7 Nella Dottrina della virtii Kant inserisce tra i doveri perfetti verso se stessi il divieto riguardante la
“profanazione di sé¢ mediante volutta” (die wohlliistige Selbstschadung). L’indagine di questo divieto
nasce da un punto di vista diverso rispetto a quello del diritto matrimoniale: “Nella Dottrina del diritto
viene dimostrato che 1’uomo non potrebbe servirsi di un’altra persona per soddisfare questo piacere [scil.
il piacere sessuale] senza una limitazione particolare mediante contratto giuridico, in cui due persone si
costringono reciprocamente. Ma qui la domanda ¢ se, in rapporto a questo godimento, viga un dovere
dell’uomo verso se stesso, la cui violazione sia una profanazione (non semplicemente un disprezzo)
dell’umanita nella nostra propria persona.” Kant sostiene che 1’'uso delle qualita sessuali al fine di
produrre piacere sia qualcosa di innaturale per I’'uomo e “la dimostrazione risiede nel fatto che, attraverso
cio, I'uomo getta via la propria personalita, perché si serve di sé meramente come mezzo per la
soddisfazione degli impulsi animali.” Tale vizio ¢ ancora piu grave del suicidio perché in quest’ultimo,
nonostante il fatto che venga gettato via se stesso, non ¢ contenuto un molle abbandono agli istinti animali
ma ¢ richiesto coraggio, “in cui trova ancora posto sempre il rispetto per I’umanita nella propria persona.”
Il fatto che, tuttavia, il divieto di “profanare se stessi mediante volutta” faccia parte dei doveri di virtu,
definiti come doveri di obbligazione larga e imperfetta, ovvero doveri che non indicano in maniera
univoca l’azione da compiere, ma che lasciano uno spazio libero per 1’agire, ¢ particolarmente
interessante perché lascia aperte una serie di domande riguardanti la difficolta di individuare una misura
la determinazione degli atti che concretamente sono oggetto di tale divieto (MS, VI 424 — 426; cfr. 280 -
283). Alla distinzione tra doveri perfetti e doveri imperfetti mi dedichero nel prossimo capitolo (/bi, 11
Capitolo, § 1. 3. a. e § IL. 1.).

103



ma al tempo stesso acquisisce la persona dell’altro coniuge, riacquisendo in questo
modo la propria personalita.”®®

Anche il diritto penale (das Strafrecht) ¢ interessante per la pista di ricerca che sto
conducendo. Esso, infatti, non si deve occupare della pena naturale, non deve
intervenire a punire i vizi, dal momento che “il vizio si punisce da sé¢”,** e tanto meno
puo essere utilizzato per ottenere un qualcosa di positivo per il criminale o per la societa

270

civile. Lo Strafrecht viene definito come un imperativo categorico,””” e come tale

possiede un carattere incondizionato, infatti

“non puo essere inflitto mai meramente come mezzo, per promuovere un
altro bene per il criminale o per la societa civile, ma deve ogni volta essergli

inflitto solo perché ha compiuto un crimine.””"

Tale caratteristica deriva dal fatto che chi viene punito ¢ I'uomo: il criminale,
nonostante ’atto compiuto, non perde mai il proprio valore di persona*’* e per questo
non pud mai essere utilizzato come mezzo, neppure se la pena ¢ finalizzata al suo
miglioramento o serve come monito per la societa; il diritto penale tutela pertanto la sua
personalita innata, anche se gli puo essere tolta la personalita civile per decreto di un
tribunale. In questo senso, Kant si oppone alle teorie che attribuiscono un valore
educativo alla pena: certo, essa pud avere una funzione di tale genere, ma solo in un

secondo momento, dopo, cio¢, che essa sia stata compiuta per se stessa, quindi

268 «Quindi la concessione e I’acquisizione di un sesso per il piacere dell’altro sotto la condizione del
matrimonio non solo sono ammessi, ma anche unicamente possibili” (Ivi, VI 278; cfr. 96).

29 Iyi, VI 331 (cfr. 164).

™ Ibidem. Sono del parere che la definizione del diritto come “imperativo categorico” non significhi che
esso sia identico all’imperativo categorico nelle formulazioni della Fondazione della metafisica dei
costumi, ma che possiede un’obbligazione categorica capace di portare la forma universale
dell’imperativo della Grundlegung ad avere una valenza nei casi concreti della prassi giuridica (in questo
senso Hoffe, Kategorische Rechtprinzipien pp. 11 - 29, ha attribuito a questo tipo di imperativi la
denominazione di kategorische Rechtsprinzipien).

UMS, VI 331 (cfi-. 164).

2 Penso sia interessante notare che, nella prospettiva kantiana, il rispetto che noi dobbiamo all’altro in
forza dell’'umanita nella propria persona ¢ qualcosa che non gli pud mai essere rifiutato, né quando si ¢
macchiato dei piu grossi crimini, né quando si sia dato ai piu deplorevoli vizi: “Le cose stanno alla stessa
maniera riguardo al rimprovero del vizio, che non deve mai giungere al pieno disprezzo e alla negazione
dell’intero valore morale del vizioso, perché, secondo quest’ipotesi, egli non potrebbe mai venire
migliorato, cosa che ¢ incompatibile con 1’idea di un uomo che, in quanto tale (come essere morale), non
puod mai perdere tutte le disposizioni al bene” (Ivi, VI 463 s.; cfr. 335).

104



solamente perché un uomo ha compiuto un crimine.”” La categoricita del diritto penale
porta Kant a individuare il principio e la misura con cui deve essere esercitato nel diritto
del taglione (Wiedervergeltungsrecht). Non ¢ questo il luogo per fare considerazioni
sulla discutibilita di una scelta di tal genere, soprattutto negli esiti che maggiormente
confliggono con la nostra sensibilitd occidentale (mi riferisco alla pena di morte,*”
sostenuta dal filosofo di Konigsberg in dichiarato contrasto con Beccarla).?”® E invece
opportuno segnalare come tale misura, per quanto estrema possa apparire, risponde alla
necessita di salvaguardare il valore assoluto della persona umana, che non pud mai
essere ridotta a mero mezzo per il raggiungimento di un qualche fine. Non solo nella
Dottrina della virtu, quindi, ma anche in quella del diritto ¢ presente la seconda
formulazione dell’imperativo categorico. Il valore dell’'umanita nella propria persona e
in quella altrui € un costante punto di riferimento per la speculazione morale kantiana.

Tuttavia, il comando “Agisci in modo da trattare 'umanita, cosi nella tua persona
come nella persona di ogni altro, sempre insieme come fine, mai semplicemente come
mezzo”,”’® esercita due diversi tipi di costrizione nelle due Lehren. Tale formula &
costituita da due parti: dal divieto di trattare gli altri solamente come mezzi e dal
comando di trattarli anche come fini. La prima parte ¢ negativa e svolge un’azione
limitatrice nei confronti dell’azione umana, la seconda, invece, ¢ positiva e la amplia,
conferendovi uno scopo.””” Da questo punto di vista, a ben vedere, la Rechtslehre
esprime unicamente il divieto di trattare se stessi e gli altri come mezzi: tutti gli esempi
considerati, infatti, mostrano come di fatto ’'umanita nella propria persona e nella
persona altrui costituisca qualcosa che pone dei limiti all’agire giuridico, che altrimenti
rischierebbe di essere un mero meccanismo privo di qualsiasi tipo di valore.

Manca, d’altro lato, all’interno del Diritto, il comando positivo di assumere sé e gli
altri come fini da promuovere. La Dottrina della virtu, invece, oltre a contenere il

divieto di servirsi di sé e degli altri come di strumenti per scopi ulteriori, divieto che

costituisce la base dei doveri perfetti verso se stessi e di quelli di rispetto nei confronti

23 i, VI 331 (cfr. 164).

21 «Se lui perod ha ucciso, allora deve morire” (Ivi, VI 333; cfr. 166).
25 Iyi, VI 334 s. (cfir. 168 s.).

20 GMS, IV 429 (tr. it., 91).

1 A riguardo si veda anche Gregor, Laws of Freedom, p. 39 s.

105



degli altri,”™ fornisce all’agente un fine di ragione: nei doveri riguardanti la propria
perfezione fisica e morale e in quelli di amore verso gli altri, al soggetto viene
comandato di assumere come proprio fine tutto cio che, nel rapporto con se stesso e con

gli altri, compare come tale e di promuoverlo attivamente con azioni concrete.

Il. 4. “[...] l'idea della volontd di ogni essere razionale come volonta

universalmente legislatrice.”*"

Nella Fondazione della metafisica dei costumi, il filosofo di Kénigsberg fa derivare
direttamente dall’imperativo categorico contenente il divieto di trattare se stessi e gli
altri esclusivamente come mezzi e il comando, invece, di agire nei propri confronti e in
quelli altrui come nei confronti di fini, una terza formulazione, quella dell’autonomia.
Le tre formule vengono indissolubilmente legate tra loro: la seconda formula ¢
perfettamente compatibile con la prima, perché la limitazione della massima d’azione
alla condizione della sua validita universale per ogni soggetto®® comporta che il
soggetto non deve mai essere posto a fondamento della massima semplicemente come
mezzo, ma come sua suprema condizione limitatrice, ovverosia come fine. Di qui segue
la terza formula perché cio che rende il soggetto un fine ¢ la capacita che le sue
massime si pongano come legislazione universale, ovverosia la sua capacita di
autonomia.”®'

Collegando la prima formulazione alla terza, risulta che la limitazione della massima
dell’azione alla condizione della sua validita universale (prima formula), implica che il
soggetto delle massime sia autonomo, dotato di una volonta universalmente legislatrice

e quindi sommamente libera, sia nel dare a sé delle leggi, sia nell’essere svincolata da

8 Penso sia interessante, a tale riguardo, accennare qui al fatto che Kant collega il divieto di trattare sé e
gli altri come mezzi a un diritto: i doveri di rispetto verso gli altri, in chiusura alla Metafisica dei costumi,
sono messi in relazione al diritto altrui, e nelle Vorarbeiten zur Metaphysik der Sitten 1 doveri perfetti
verso se stessi sono legati al diritto dell’umanita nella propria persona. Penso sia interessante citare in
nota questo passo della Vorlesung zur Moralphilosophie: “il principio dei doveri verso noi stessi non
risiede nel favore di sé, ma nella stima di sé, il che significa, che le nostre azioni devono accordarsi con la
dignita dell’umanita; come il principio del diritto si chiama neminem laede, qui si potrebbe dire noli
humanam naturam in te ipso laedere.” (Vorlesung, 181; cfr. 143 s., corsivo mio).

29 GMS, IV 431 (tr. it., 95).

% [ a prima formulazione, ricordo, & “Agisci soltanto secondo quella massima per mezzo della quale tu
puoi al tempo stesso volere che essa divenga una legislazione universale” (/vi, IV 421; tr. it., 75).

S vi, IV 437 s. (tr. it., 109 s.).

106



qualsiasi materia o interesse della legge. Il soggetto si qualifica, pertanto, come libero in
senso positivo e negativo.?*?

L’autonomia diviene in questo modo il principio ultimo di tutte le leggi morali e
della moralita stessa,” presentandosi come il concetto fondamentale del pensiero
morale kantiano. A esso viene opposto il concetto di eteronomia, cio¢ la dipendenza
della volonta, nel determinarsi ad agire, dalla propria tensione naturale alla felicita.
Poich¢ il concetto di autonomia, intesa come facolta del soggetto agente di essere
universalmente legislatore, ovverosia di formulare massime che siano concepite,
insieme, come leggi universali,”®* ¢ il fulcro da cui scaturisce la morale, ¢ legittimo
domandarsi in che modo la terza formula dell’imperativo categorico, il principio
dell’autonomia, compaia nella Metafisica dei costumi, opera che, come ¢ gia stato
argomentato, ha il compito di applicare i principi puri a priori analizzati nella Critica
agli oggetti particolari.

Per rispondere a questo interrogativo ¢ necessario tenere presente il punto di
riferimento indiscusso della speculazione del filosofo: il libero arbitrio umano e I’uomo
in quanto essere razionale di natura (verniinftiges Naturwesen), limitato sia nella sua
liberta esterna dalle azioni altrui, sia in quella interna dagli ostacoli che egli stesso si
pone e rappresentati dalle inclinazioni sensibili, preferite alla legge morale nella propria
determinazione all’azione. Penso che tale accorgimento sia importante nell’analisi del
testo, sia in relazione alla Dottrina del diritto che a quella della virtu: entrambe le
Dottrine sono espressione della ragion pratica, derivano dalla sua legislazione e
rispondono alla sua pretesa di determinare la realta dell’agire umano. In quanto tali, esse
sono incondizionate e frutto dell’attivita legislatrice della ragione, libera da qualsiasi
interesse e capace di dare a sé da sé una legge altra rispetto a quella della realta
naturale. In questo senso, esse sono espressione dell’autonomia della Vernunft di cui
tutti gli esseri razionali, incluso 1’uomo, sono partecipi e portano in sé€ il principio
dell’autonomia.

Il dovere di agire in modo che “la massima della tua azione possa diventare una

99285

legge universale (che riecheggia una delle varie formulazioni del principio

B2 KpV, V 33 (tr. it., 91 — 93).

23 Ibidem.

2 GMS, 1V 440 (tr. it., 115 - 117).
25 MS, VI 389 (cfr. 239).

107



dell’autonomia presentate da Kant nella Fondazione: “non scegliere se non in modo che
le massime della propria scelta siano concepite nello stesso atto del volere, insieme,

come leggi universali”)

viene presentato infatti come “il principio formale del dovere
nell’imperativo categorico”, e come proprio, tanto della Dottrina del diritto quanto di
quella della virtu. Questo ¢ un elemento di analisi fondamentale. Entrambi i “sommi
principi” delle Lehren di cui ¢ composta la Metafisica dei costumi incarnano
un’aspirazione alla legge universale, anche se in maniera differente: nel diritto in questo

modo

“Agisci esternamente in modo che 'uso libero del tuo arbitrio possa

) T . 287
coesistere con la liberta di ciascun altro secondo una legge universale”;

nella Tugendlehre nella formula:

“Agisci secondo una massima dei fini che [’averla possa essere per

: : 288
ciascuno una legge universale.”

Se si prendono in considerazione i due principi posti alla base delle due Dottrine, ¢
possibile infatti individuare una differenza fondamentale: la Rechtslehre ordina al
soggetto di prendere come punto di riferimento la legge universale e di fare un uso della
propria liberta esterna conforme a tale legge, assumendo il principio negativo di non
contrastarla. La legge, in questo senso, rimane estranea al soggetto e manca la richiesta,
contenuta invece nella Tugendlehre, di assumere una massima che si possa qualificare

% Nella Dottrina della virti: viene comandato di agire non solo

come legge universale.
in conformita a una legge valida per tutti e fornita da una volonta esterna, ma di

produrre massime che siano al tempo stesso potenzialmente leggi universali.

20 GMS, IV 440 (tr. it., 115 — 117).

T MS, VI 231 (cfr. 35), corsivo mio.

28 Ivi, VI 395 (cfrr. 247), corsivo mio.

2% «q] concetto di dovere si trova immediatamente in relazione a una legge (anche se io astraggo ancora
da ogni fine, come materia della legge), come indica il principio formale del dovere nell’imperativo
categorico: «Agisci cosi che la massima della tua azione possa diventare una legge universale». Solo che,
nell’etica, questo viene pensato come la legge della tua propria volonta, non della volonta in generale, che
potrebbe essere anche la volonta di altri, In questo caso esprimerebbe un dovere di diritto che non
appartiene al campo dell’etica. Le massime vengono qui considerate come quei principi soggettivi che si
qualificano meramente come legge universale, cosa che ¢ solamente un principio negativo (in generale
non contrastare una legge)” (/vi, VI 388 s.; cfr. 239).

108



Da questa analisi ¢ prima di tutto possibile raccogliere un’indicazione riguardo al
punto di vista assunto dalle due Dottrine nella loro funzione di fornire leggi per 1’agire
umano: mentre quella del diritto guarda alle azioni concrete nei rapporti intersoggettivi
(la liberta esterna) e fornisce a esse leggi cui attenersi, quella della virfer formula leggi
per le massime delle azioni affinché queste si qualifichino come leggi universali e il
soggetto sia non solo sottoposto alla legge, ma autore della stessa. E dunque la Dottrina
della virtu che comanda al soggetto di agire come legislatore universale, cio¢ secondo il
principio di autonomia.

Tuttavia, specifica Kant, dal momento che la Tugendlehre esiste solamente in
riferimento a un essere imperfetto, qual ¢ I’'uomo, che non ¢ in grado di seguire la legge
senza tentare di violarla, essa non implica solamente autonomia, ma anche autocrazia,
ovverosia “la consapevolezza, dedotta giustamente dall’imperativo categorico, della
facolta di vincere le proprie inclinazioni riottose nei confronti della legge.”*”° Solamente
la Dottrina della virtu, impone al soggetto di agire in conformita al dovere a motivo del
dovere stesso,”’! ¢ dunque di essere morale, dove per moralita il filosofo di Kénigsberg
intende I’agire avendo come movente (7riebfeder) unicamente la legge (la sua forma
legislatrice), secondo il suo spirito (Geist des Gesetzes)*> e dunque da agente
autonomo. La Rechtslehre, invece, non si occupa assolutamente del movente, ma del
fatto che la liberta esterna di ciascuno coesista con quella di ciascun altro, senza
contrastare con la legge universale; essa si accontenta di chiedere, altrimenti detto, la
legalita delle azioni, ovverosia che esse siano conformi alla “lettera della legge”
(Buchstabe des Gesetzes).”*

Non ho utilizzato a caso il termine “accontentarsi” riguardo alla Dottrina del diritto:
il fatto che non richieda la moralita, ma semplicemente la conformita esteriore alla legge
non significa che essa non porti in sé¢ un’istanza di carattere morale, tanto meno che
derivi da una ragione pragmatica, interessata all’individuazione di mezzi per il
raggiungimento di determinati fini, invece che da una ragion pratica, che comanda
categoricamente e incondizionatamente. Come ¢ stato ampliamente argomentato dal

percorso compiuto fino a questo punto, anche il diritto kantiano si inserisce nella

20 i, V1383 (cfr. 232).

P Ivi, VI 390 s. (cfin. 241).

P2 KpV, V 33 (tr. it., 91 — 93).
3 Ivi, V 72 (tr. it., 61).

24 Ibidem.

109



speculazione avente al centro I’imperativo categorico e le sue numerose sfaccettature:
esso ¢ espressione dell’attivita autonoma della ragione e la sua categoricita e
indipendenza da qualsiasi fine o oggetto legato all’empiria ne sono testimonianza.””

In particolar modo, il diritto kantiano esprime costantemente la necessita di fare
riferimento alla volonta comune legislatrice propria della condizione civile: nello stato
naturale, ¢ infatti la conditio sine qua non che legittima le acquisizioni che vi
avvengono, poiché una volonta unilaterale non ¢ in grado di imporre alcun tipo di
obbligazione, a meno che non sia casuale. Viene richiesto dunque un Wille
“onnilaterale” e “a priori, percid necessariamente unito e quindi legislatore”,*® che
conferisca all’acquisizione un titolo razionale. Solo in virtu della volonta unita che si
formera in ambito civile ha senso parlare di acquisizione in ambito naturale, anche se
solamente in maniera provvisoria.

Tale volonta assume poi, nella condizione civile, oltre che la funzione legislatrice,
quella del potere esecutivo e giudiziario. Per questo, i cittadini fanno parte della volonta
legislatrice e dello stato non come loro mere parti (7eil), ma come veri e propri membri
(Glieder). Quest’ultimo termine ha una valenza di non poco conto all’interno del
linguaggio kantiano: era stato utilizzato nella Fondazione della metafisica dei costumi
per indicare una delle modalita con cui gli esseri razionali appartengono al regno dei fini

(Reich der Zwecke), cioe¢ all’unione sistematica di diversi esseri razionali secondo leggi

comuni, mentre ’altra ¢ rappresentata dal ruolo di capo (Oberhaupt):

“Egli vi appartiene come capo se, in quanto legislatore, non ¢ sottoposto
alla volonta di alcun altro. L’essere razionale deve sempre considerare se
stesso come legislatore in un regno dei fini possibile attraverso la liberta
della volonta, che lo sia poi come membro o come capo. Non pud perd
pretendere il posto di quest’ultimo semplicemente grazie alla massima della
sua volonta, bensi soltanto in quanto sia un essere del tutto indipendente

senza bisogno e limitazione della sua facolta adeguata alla volonta.””

5 Gregor, Laws of Freedom, p. 34 ss., sottolinea che, pur essendo lo scopo della Dottrina del diritto la
liberta esterna e non 1’autonomia morale, la base della liberta nei rapporti con le altre persone risiede nella
capacita propriamente umana di scelta morale autonoma, e che ¢ proprio I’autonomia a permettere la
derivazione di tale proprieta.

26 MS, VI 263 (cfr. 78).

¥TGMS, IV 433 s. (tr. it., 101).

110



Non ¢ questa la sede in cui desidero prendere in considerazione tale affascinante
concetto in relazione alla tematica che sto analizzando. Desidero qui, invece,
sottolineare il significato del termine “membro” nella prospettiva della condizione civile
presentata nella Rechtslehre: Glied del regno dei fini ¢ I’essere razionale in qualita di
legislatore universale e al tempo stesso in quanto sottomesso a quelle stesse leggi.””®
Non solo: nella Critica del giudizio, Kant utilizza il termine “membro” per indicare cio
che all’interno di un tutto non ha meramente la funzione di mezzo, ma anche di fine.””’

Penso che proprio tali elementi siano utili nel tentativo di ricomporre la fisionomia
del cittadino secondo il filosofo di Konigberg: esso non ¢ un essere dal valore
meramente strumentale, ma assoluto, quello del fine, e cio che lo rende fine ¢ la sua
capacita di formulare universalmente leggi cui ¢ parimenti sottoposto. In quanto esseri
razionali autonomi, i cittadini riuniti costituiscono la volonta comune del popolo,
autonoma e universalmente legislatrice.*® Alcune precisazioni sono tuttavia d’obbligo:
in ambito giuridico, ’autonomia del singolo individuo non pud mai entrare in
competizione o in disaccordo con quella della volonta universale; nonostante anch’esso
sia dotato della facolta di legiferare e di dare a sé¢ la legge, ¢ solo la prospettiva

universale della volonta di tutti i membri dello stato che legittima le leggi e indica le

azioni come giuste.”! Nell’onnilateralita ¢ data I'universalita e, con essa, la legittimita

% Ibidem.

¥ KU, V 375, nota (tr. it., 451). Penso sia interessante sottolineare che questo passo della terza Critica &
una nota che Kant, occupandosi della finalita nella natura, pone alla sua asserzione “l’organizzazione
della natura non ha nulla di analogico con qualsiasi causalita da noi conosciuta”. Al contrario ¢ possibile
spiegare in analogia con la natura un determinato collegamento: € I’unione di un popolo in uno stato. In
esso, come negli organismi naturali, ogni parte € Glied, poiché & sia mezzo che fine al suo interno.

3% E bene precisare che esiste in Kant una duplice accezione del termine “popolo™: esso indica, da un
lato, una grandezza ideale che esprime la volonta riunita di tutti i cittadini, dall’altro, ’insieme empirico
dei singoli cittadini. Nella prima accezione il popolo ¢ depositario del potere sovrano/legislativo, nel
secondo ¢ invece suddito della legge; tale duplicita mette in evidenza la mancanza di “identita empirica
del soggetto che da la legge e del soggetto che ubbidisce” (c¢fr. G. Duso, La liberta moderna e !’idea di
giustizia, in «Filosofia Politica», 15 (2001), pp. 5 — 28).

%' Kant si esprime in vario modo a riguardo. Riporto qui in nota alcuni passi: “L’origine del potere
supremo ¢ dal punto di vista pratico insondabile per il popolo che vi soggiace, cio¢ il suddito non deve
cavillare artificiosamente su questa origine come se fosse un diritto ancora contestabile sotto 1’aspetto
dell’obbedienza che gli si deve (ius controversum). Infatti, poiché il popolo, per poter giudicare in
maniera legalmente valida sul potere supremo dello stato (summum imperium), deve essere considerato
come gia unito sotto una volonta generale legislatrice, non pud e non ha il permesso di giudicare
diversamente da come vuole 1’attuale capo dello stato (summus imperans)” (MS, VI 318; cfr. 148).
“Contro il supremo legislatore dello stato non c¢’¢ dunque nessuna resistenza del popolo conforme al
diritto, perché solo attraverso la sottomissione alla sua volonta universalmente legislatrice ¢ possibile una
condizione giuridica. Non c’¢ quindi alcun diritto di sommossa (seditio), ancor meno di sollevazione
(rebellio), e meno di tutti il diritto di compiere, con il pretesto dell’abuso di potere (tyrannis), degli
attentati nei confronti del capo dello stato come individuo (monarca), rivolti contro la sua persona o

111



della legge, cosi come solo nell’unione dei tre poteri dello stato - legislativo
(gesetzgebende Gewalf), esecutivo (austibende Gewalt) e giudiziario (urteilende
Gewalt) - lo stato trova la propria autonomia, ovverosia “si costituisce e si mantiene
secondo leggi di liberta” >

Tuttavia, la prospettiva della facolta legislatrice universale rimane sempre qualcosa
di estraneo al soggetto agente: prerogativa del punto di vista giuridico non ¢ quella di
comandare al soggetto di agire in conformita alla legge a motivo della legge stessa, ma
quella di fornire una legge della pura ragione da non contrastare nel proprio agire.*”
Un’azione che fa della legge il proprio movente oltrepassa infatti cido che “¢ dovuto”
(das Geschuldete) e si colloca nell’orizzonte del “meritorio” (das Verdienstliche):>™

questo ¢ ’ambito della Dottrina della virtu, che ordina di assumere come proprio fine

anche il diritto, non solo i fini che sono al tempo stesso doveri:

addirittura contro la sua vita (monarchomachismus sub specie tyrannicidii)” (Ivi, VI 320; cfr. 150 s.).
“Nessuno subisce una pena perché 1’ha voluta, ma perché ha voluto un’azione punibile, perché non esiste
nessuna pena, quando ad uno accade cid che vuole, ed ¢ impossibile voler essere puniti.- Dire: voglio
essere punito, se ho ucciso qualcuno, non significa nient’altro che: io mi sottometto assieme a tutti gli altri
alle leggi, che, naturalmente, se ci sono criminali nel popolo, saranno anche leggi penali. lo, in quanto co-
legislatore che detta la legge penale, non posso essere la stessa persona, che, in quanto suddito, viene
punita secondo la legge, perché come tale, cioé come criminale, ¢ impossibile che io possa avere voce
nella legislazione (il legislatore ¢ santo). Se dunque io redigo una legge penale contro di me come contro
un criminale, allora ¢ in me la pura ragione giuridicamente legislatrice (homo noumenon) che, insieme a
tutti gli altri nella societa civile, sottomette alla legge penale me, in quanto capace di commettere crimini,
quindi come una persona diversa (homo phaenomenon)” (Ivi, VI 335; cfr. 169).

392 Ivi, VI 318 (cfi-. 148).

3% Nonostante questa scissione tra la volonta legislatrice universale autonoma e la volonta del singolo in
ambito giuridico, non penso sia corretta I’interpretazione di Bobbio, Diritto e stato nel pensiero di
Emanuele Kant, pp. 102 - 110, secondo cui uno degli elementi di differenza tra diritto e morale
consisterebbe nel fatto che la volonta morale ¢ una volonta autonoma, mentre quella giuridica ¢
eteronoma. A cio sarebbe poi collegata, secondo lo studioso, la categoricita dell’imperativo etico, e
I’ipoteticita di quello giuridico. Ma per Kant I’eteronomia della volonta e I’ipoteticita dell’imperativo
sono collegati al principio della propria felicita, al fatto, cio¢, che la volonta, nell’agire secondo la legge,
ricerchi la propria felicita e che I’imperativo indichi come obbligatori i mezzi per raggiungere la felicita.
La Dottrina del diritto non si caratterizza in questo modo. In primo luogo, come ho argomentato nel corso
dell’intero capitolo, i doveri giuridici sono a pieno titolo imperativi categorici e non prescrivono mezzi in
vista della propria felicita, ma leggi della liberta per la convivenza delle liberta individuali. In secondo
luogo, al pari di quelli etici, derivano dall’attivita legislatrice autonoma della ragione, che rimane certo,
esterna, rispetto a quella del singolo (che puo agire secondo qualsiasi fine desideri, non solo a motivo
della legge) e che solo nella prospettiva della collettivita si pud dire autonoma. Cid tuttavia non ¢ un
motivo sufficiente per definire la volonta giuridica come una volonta eteronoma: essa ¢ autonoma, ma
non richiede, come quella etica, che il singolo si riconosca in essa. Tale identificazione del singolo con la
volonta legislatrice collettiva € indifferente alla legislazione giuridica.

3% «“Anche se la conformita delle azioni al diritto (essere un uomo retto) non ¢ nulla di meritorio, la
massima di queste azioni come doveri, cio¢ il rispetto per il diritto, & certo meritoria. In questo modo
infatti ’'uomo si pone come fine il diritto dell’umanita o anche degli uomini e cosi amplia il suo concetto
di dovere oltre a quello di debito (officium debiti): perché un altro puo pretendere da me, come suo diritto,
certamente azioni secondo la legge, ma non puo assolutamente pretendere da me che questa legge
contenga anche, al tempo stesso, il movente verso quelle azioni” (MS, VI 390; cfr. 241).

112



“Compiere azioni semplicemente perché sono doveri e rendere il
principio del dovere stesso, da qualsiasi legislazione esso venga, movente
sufficiente dell’arbitrio ¢ la peculiarita della legislazione etica. Cosi ci sono
certo doveri direttamente-etici, ma la legislazione interna rende anche i

rimanenti tutti e complessivamente doveri indirettamente-etici.”"’

E dunque D’etica che richiede all’individuo di agire autonomamente in senso pieno,
non solo secondo o non-in-contrasto con leggi di ragione, di cui esso partecipa in quanto
essere razionale, ma riconoscendo la propria volonta come universalmente legislatrice e

facendo delle leggi il proprio movente.

3 Ivi, VI 220 s. (cfr. 22 s.).

113



Considerazioni finali

Nel corso dell’analisi condotta in questo capitolo ¢ stata tracciata una linea di
continuita tra la Metafisica dei costumi e le opere morali precedenti, che permette di
superare I’ampio arco di tempo che separa la Fondazione e la Critica della ragion
pratica dallo scritto del 1797 e, al tempo stesso, di individuare la collocazione assegnata
da Kant nel suo sistema filosofico alla metafisica morale. Nel muoversi in questo senso,
I’indagine ha voluto approfondire i segnali forniti dal filosofo di Konigsberg nelle
proprie opere morali, li dove, a piu riprese, allude ad un parallelismo esistente tra cid
che lega la Critica della ragion pura e 1 Principi metafisici della natura da un lato, e il
rapporto esistente tra Fondazione e seconda Critica, € Metafisica dei costumi dall’altro.

Elemento chiave per la comprensione sono risultate 1’Architettonica della ragion
pura ¢ la Prefazione ai Principi metafisici della scienza della natura, che hanno
permesso di evincere la concezione kantiana della metafisica, sia fisica che morale. Essa
si compone di una parte trascendentale, che nel proprio processo conoscitivo ¢
indifferente alla natura degli oggetti conosciuti, e in una parte che conosce la natura
particolare e possiede un minimum empirico (contenuto tuttavia interamente nel
concetto dell’oggetto conosciuto). La parte trascendentale della metafisica della natura
viene identificata, in entrambi i testi, con la Critica della ragion pura, mentre la
seconda con i Principi metafisici della scienza della natura. 11 parallelismo indicato sia
nella Fondazione che nella Metafisica dei costumi con le opere teoretiche, ha permesso
di individuare anche all’interno della metafisica morale un’articolazione di tal genere: in
questa prospettiva la Fondazione e la seconda Critica ne rappresenterebbero la parte
trascendentale, mentre I’opera del 1797 svolgerebbe il ruolo dei Principi, della dottrina
particolare.

Particolarita non significa empiria: Kant ¢ sempre attento a non assumere nella
propria speculazione elementi di carattere empirico o antropologico, consapevole di

93306

rischiare, altrimenti, “I’eutanasia di tutta la morale. Proprio per questo, come ¢ stato

messo in evidenza nella seconda sezione del capitolo,’”’

egli ha posto alla base delle due
dottrine due elementi particolari di carattere “trascendentale”: il possesso intelligibile

(intellegibeler Besitz) e il fine che é al tempo stesso un dovere (Zweck, der zugleich

36 MS, VI 378 (cfir. 225).
37 Cfy-. Ibi, 1. Capitolo, § II. 1. e § II. 2..

114



Pflicht ist). Tali elementi permettono di prendere in considerazione la concretezza
dell’agire umano, in diversi ambiti di liberta, e di fornirgli delle leggi dotate della
razionalita e dell’universalita proprie dei principi dei principi puramente a priori.

La comprensione della Metafisica dei costumi non pud pertanto misconoscere, come
invece fanno i sostenitori della tesi dell’indipendenza,’® la relazione che Kant stesso
rimarca a piu riprese nei propri testi, anche a diversi anni di distanza, e deve tener conto
di un legame reale tra gli scritti del periodo critico e quelli dell’eta avanzata. Questo
legame non ¢ solamente formale, non riguarda cio¢ soltanto il posto occupato dal testo
in questione nel sistema speculativo kantiano, ma si carica di notazioni contenutistiche,
soprattutto riguardo al rapporto con I’'imperativo categorico, se si prendono in
considerazione alcuni spunti contenuti nella Prefazione ai Principi metafisici del 1786.

In questo senso, il riferimento alla materia e alla Tavola delle categorie hanno
rappresentato un importante elemento per 1’approfondimento dell’analisi. Cosi come i
Metaphysische Anfangsriinde der Naturwissenschaft, anche la Metafisica dei costumi
non appartiene alla parte trascendentale della metafisica, ma applica a una materia
particolare il principio generale elaborato nelle opere che la precedono. Tale materia si
qualifica nell’Introduzione alla Metafisica dei costumi come I’atto del libero arbitrio
(Akt der freien Willkiir), un agire che nasce dall’indipendenza dalle inclinazioni sensibili
(liberta negativa) e dalla sottomissione della proprio principio soggettivo alla legge
morale (liberta positiva).

Per essere valido un sistema metafisico, che si voglia presentare come scientifico,
deve considerare il proprio oggetto secondo la Tavola delle categorie, sostiene Kant;
tant’¢ che sia 1 Principi metafisici della scienza della natura sia la Metafisica dei
costumi considerano il proprio oggetto secondo le categorie. Tuttavia, se 1'uso delle
categorie ¢ lecito in ambito teoretico, come puod esserlo sul piano morale, dove non si
tratta di conoscere un oggetto, ma di riunire il molteplice dei desideri sotto un unico
principio? Il dilemma che viene cosi sollevato ¢ il medesimo espresso nella Critica
della ragion pratica, dove viene risolto introducendo un particolare insieme di
categorie: la Tavola delle categorie della liberta.

L’analisi ha portato alla luce il risalto attribuito dal filosofo di Konigsberg alle

categorie della modalita: queste si presentano infatti come la chiave per il passaggio

3% Cfy. Ibi, Introduzione, pp. 12 — 16.

115



dalla metafisica morale frascendentale a quella particolare, mediando il rapporto tra il
fenomeno morale (I’atto del libero arbitrio) e il principio morale generale, espresso nella
formula dell’imperativo categorico. Le categorie della modalita (il lecito e I’illecito, il
dovere e cio che ¢ contrario al dovere, il dovere perfetto e imperfetto) infatti, si
interrogano sulla permissibilita, verita o possibilita dell’atto rispetto alla legge morale e,
costituiscono cid con cui ha a che fare la Metafisica dei costumi come sistema dei
doveri, o delle leggi di liberta.

Tale espressione qualifica sia i doveri giuridici che quelli etici, definiti come le
forme che la condizione di validita universale imposta alla massima deve assumere nei
confronti di un arbitrio che non vi aderisce di buon grado. In questo senso, 1 due tipi di
doveri rappresentano una forma, una traduzione dell’imperativo categorico nella
formula: “Agisci secondo una massima che possa valere al tempo stesso come legge
universale”. In quanto tali sono leggi morali, cio¢ leggi che implicano nella
determinazione dell’azione la considerazione della massima e la sua sottomissione a un
test di ragione che ne verifichi una valenza universale.

Cosi non solo la speculazione della Metafisica dei costumi si pone in continuita con
il progetto speculativo espresso nel periodo critico, non solo ¢ permeata dalla
terminologia e da affermazioni che portano con s¢ uno scavo analitico e argomentativo
che affonda le proprie radici nella Fondazione della metafisica dei costumi e nella
Critica della ragion pratica, ma I’imperativo categorico costituisce I’essenza stessa dei
doveri che essa espone e delle due parti in cui si compone: esso viene infatti presentato
come il principio supremo della Dottrina dei costumi e si trova alla base dei due ambiti
della morale di cui I’opera si occupa assumendo, nella Rechtslehre, la forma “Agisci
esternamente in modo che ’uso libero del tuo arbitrio possa coesistere con la liberta di

ciascun altro secondo una legge universale”,’” e nella Tugendlehre “Agisci secondo

una massima dei fini che 1’averla possa essere per ciascuno una legge universale.” '’
L’imperativo categorico costituisce dunque il principio generale comune da cui
discendono etica e diritto e, al tempo stesso, applicato ai loro ambiti particolari,
rappresenta il principio dei doveri etici e di quelli giuridici.

Quest’interpretazione appare possibile sin dall’/ntroduzione alla Metafisica dei

costumi, dove vengono fornite le nozioni fondamentali sui cui poi verra sviluppato

39 MS, VI 231 (cfi-. 35).
319 vi, VI 395 (cfi-. 247).

116



I’intero sistema, e dove risulta centrale, a mio avviso, il ruolo svolto dall’imperativo
categorico. Procedendo nella lettura del testo € possibile notare come I’imperativo
rimanga una costante di riferimento fondamentale per le due Dotfrine in cui I’opera si
compone: questo non solo perché i principi della Rechts- e Tugendlehre sono imperativi
categorici (dicendola alla maniera di Hoffe, sono imperativi di diritto e di virtu al
singolare), ma anche perché i doveri particolari di cui si compongono le differenti
Dottrine o sono definiti imperativi categorici, 0 hanno una rilevanza - e quindi un
legame molto stretto con esso - per I’imperativo categorico stesso. Nella Dottrina del
diritto, ad esempio, il dovere di mantenere la parola data e il diritto penale vengono
indicati come imperativi categorici,”'' cosi come il dovere di ragione di tendere al
raggiungimento del massimo accordo della costituzione con i principi giuridici*'? e il

dovere di obbedire all’autorita.’'?

L’imperativo categorico ¢ poi cio che dimostra la
liberta dell’uomo,’'* concetto su cui si fonda sia la Dottrina del diritto che la Dottrina
della virti,”" dunque tutto 1’impianto della morale kantiana. Nella Tugendlehre, d’altro
lato, I’imperativo in questione costituisce il punto di vista principale per la

. . ) e e : . 316
caratterizzazione dei doveri di virtu come fini che sono al tempo stesso doveri.

Condivido quindi Iinterpretazione di Hoffe'’

che individua due piani fondamentali
all’interno dei quali si colloca I'imperativo categorico nell’opera del 1797: il primo
(prima filosofia morale o etica fondamentale, erste Moralphilosophie o
Fundamentalethik) svilupperebbe 1’imperativo categorico universale, il secondo
(seconda filosofia morale, zweite Moralphilosophie) si occuperebbe invece
dell’applicazione dell’unico imperativo ai due aspetti fondamentali della prassi umana,

cio¢ a quello personale e a quello istituzionale. All’interno, poi, della “seconda filosofia

i, VI273 e 331 (cfir. 90 e 165).

312 Ivi, VI 318 (cfr. 148).

B Ivi, VI 371 (cfr. 215).

314 “Non deve stupire che i principi teoretici del mio e tuo esterno si smarriscano nell’intellegibile e non
rappresentino nessuna conoscenza ampliata, perché il concetto di liberta, su cui si fondano, non ¢
suscettibile di alcuna deduzione teoretica della sua possibilita e pud essere inferito soltanto dalla legge
pratica della ragione (dall’imperativo categorico), come da un fatto della ragione” (Ivi, VI 252; cfr. 64).
“Che pero loro (noi uomini) siano liberi, lo dimostra I’imperativo categorico, dal punto di vista morale e
pratico” (/vi, VI 280, nota; cfi. 99).

315 «“Questa distinzione, su cui si fonda in generale anche la somma partizione della Dottrina dei costumi,
si basa sul fatto che il concetto della liberta, che € comune ad entrambe, rende necessaria la divisione dei
doveri in doveri di liberta esterna ed esterna, delle quali solamente 1’ultima ¢ etica” (Ivi, VI 406; cfr. 260).
316 L espressione Zweck, der zugleich Pflicht ist compare per la prima volta nel testo kantiano in MS, VI
381 (cfr. 229).

"7 Hoffe, Kategorische Rechtprinzipien, pp. 11 - 29.

117



morale” esisterebbe un ulteriore livello, che considererebbe la filosofia morale nelle sue
parti particolari e di cui farebbero parte 1 principi concreti, come il divieto di suicidio, di
mentire o la giustizia penale, a cui Kant attribuisce un’obbligazione categorica. Secondo
lo studioso, al secondo livello della morale apparterrebbero un imperativo categorico
giuridico e uno etico al singolare (kategosischer Rechtsimperativ im Singular e
kategorischer Tugendimperativ im Singular), e, d’altro lato, un imperativo categorico al
plurale, quindi principi categorici giuridici ed etici (kategorische Rechtsprinzipien e
kategorische Tugendprinzipien).

Tale stretto legame tra imperativo categorico, doveri di diritto e di virtu solleva non
poche perplessita: stando al contenuto della Fondazione e della seconda Critica,
I’imperativo categorico si rivolge alla massima dell’azione. Sembra quindi plausibile
sostenerne la rilevanza fondativa per I’etica, ma non per il diritto, occupandosi
quest’ultimo di leggi per le azioni e non dei loro principi soggettivi. Per superare tale
impasse, ’indagine si ¢ affidata a un’indicazione contenuta nei Lavori preparatori alla
metafisica dei costumi, dove vengono presentati gli imperativi categorici che si trovano

a fondamento della Dottrina del diritto e di quella della virtu:

“L’imperativo categorico: «agisci secondo la massima dell’accordo della
tua liberta con quella di ciascuno secondo una legge universale» lascia
indeterminato quale fine abbia I’'uomo - quello invece: «agisci in modo che
tu possa volere che la tua massima debba diventare una legge universale» ¢
un imperativo che si riferisce a un fine che noi dobbiamo avere o che

- . 5,318
dobbiamo porci.”

La mia argomentazione ha tentato di mostrare, a partire da questo passo e dal suo
confronto con il principio sommo della Dottrina dei costumi (“Agisci seguendo una

319 come la

massima che al tempo stesso possa valere come legislazione universale™)
condizione fondamentale del diritto e dell’etica sia costituita da tale principio, risultato
della speculazione della Fondazione della metafisica dei costumi e della Critica della

ragion pratica, € come esso imponga alla massima dell’azione di assumere la validita di

318 yMS, XXIII 257.
39 MS, VI 226 (cfr-. 29).

118



una legge universale, tanto nella Rechtslehre quanto nella Tugendlehre.*® Un filo rosso
collega pertanto la Metafisica dei costumi, la Fondazione e la seconda Critica, opere

che si fanno portatrici dell’istanza della ragione di determinare 1’agire umano, un agire

321 Dal momento che la vita umana

322 la

che ¢ tanto piu libero quanto piu ¢ dettato da essa.
non ¢ altro che la facolta di agire in conformita alle proprie rappresentazioni,
pretesa razionale di controllo su tale agire deve avvenire sulle rappresentazioni
dell’'uomo, non direttamente sulle sue azioni. Per questo la ragione interviene
sull’arbitrio, ovverosia sulla facolta preposta alla produzione delle massime, che, cosi,
divengono cio che primariamente deve essere considerato sia per definire un’azione
giusta sia per poterla considerare buona.

Ma se, certo, il test di universalizzabilita vale sia per 1’etica che per il diritto, ¢
parimenti in rapporto ad esso che si puo individuare una prima differenza tra i due
ambiti: la massima ¢ conforme al diritto se si pone sotto la legge universale e ha come
proprio contenuto I’accordo della propria liberta con quella di ciascun altro. Se invece la
massima puo essere voluta come legge universale, ¢ etica. Diritto ed etica si presentano,
quindi, come differenti, non solo in rapporto all’ambito di applicazione dell’imperativo
categorico, ma si distinguono rispetto alla diversa prefesa mossa nei confronti del
soggetto, agente in ambiti diversi della liberta, dall’imperativo categorico: nella
Rechtslehre ¢ richiesto infatti che la massima si sottoponga a questa “prova della
ragione”, mutuando la propria universalita dalla legge cui si ¢ sottomessa; nella
Tugendlehre, invece, ¢ comandato alla massima di sottoporsi al test, volendo al tempo
stesso essere una legge universale: bisogna poter volere che la propria massima sia
universale perché I’azione sia morale. Nel rapportarsi, pertanto, alla loro radice comune,
nelle due Dottrine si verifica uno scarto, che ¢ rinvenibile anche in riferimento alle altre
due formulazioni dell’imperativo categorico.

La seconda sezione del capitolo ha infatti mostrato come sia il principio
dell’umanita, che il principio dell’autonomia siano gli elementi costitutivi della morale
kantiana nella sua articolazione in diritto ed etica. Anche in riferimento ad essi ¢

possibile rintracciare, da un lato, un innegabile legame tra le due Dottrine (la

32 Nei Lavori preparatori alla Metafisica dei costumi Kant ha espresso cid chiaramente con queste
parole: “Giusto, iustum, ¢ quell’azione libera la cui massima pud coesistere con la liberta di ciascuno
secondo una legge universale.” (VMS, XXIII 262).

32! In questo senso sono d’accordo con la posizione di Miiller (cfi-. Ibi, § 2).

22 MS, VI 211 (cfr. 11).

119



derivazione comune dell’imperativo categorico) e, al tempo stesso, due differenze
fondamentali: la prima in riferimento a principio dell’'umanita, la seconda a quello
dell’autonomia.

La seconda formulazione dell’imperativo categorico, infatti, ordina al soggetto di
non trattare mai I’umanita nella propria e nell’altrui persona solamente come mezzo, ma
anche al tempo stesso come fine. Questo comando ¢ presente, come ho avuto modo di
mostrare, sia nella Rechtslehre che nella Tugendlehre, ma in forme differenti: la
Dottrina del diritto fa proprio il divieto di usare la propria e ’altrui persona come
mezzo e assume 1’'umanitd, non come “fine degli uomini (soggettivo), ossia come un
oggetto che da sé ci si ponga effettivamente come fine, bensi come fine oggettivo, che,
in quanto legge, qualsiasi sia il fine che vogliamo avere, deve costituire la suprema
condizione limitativa di ogni fine soggettivo”.** In questo senso, il punto di vista
giuridico si mostra sulla stessa lunghezza d’onda della spiegazione del principio
dell’umanita contenuta nella Fondazione della metafisica dei costumi; ’etica, invece,
non si limita ad esprimere un comando negativo (un divieto) nei confronti dell’agente,
ma ne formula uno di carattere positivo: assumere sé e gli altri come fini delle proprie
azioni, promuovendo la propria perfezione e la felicita altrui.

Anche il principio dell’autonomia ¢ presente in entrambi i sistemi morali, e anche in
relazione ad esso ¢ stato riscontrato uno scarto fondamentale tra le due Lehren:
I’autonomia che viene comandata in ambito giuridico dalla ragione non pud mai essere
raggiunta dal singolo arbitrio, perché, in tale dimensione, solo ’onnilateralita propria
della “volonta unita del popolo” ¢ garante dell’universalita della legge. Al singolo non
viene richiesto di agire come se la propria volonta fosse universalmente legislatrice, ma
di agire in maniera tale che “l’uso libero” dell’arbitrio “possa coesistere con la liberta di
ciascun altro secondo una legge universale”;*** la legge, in altri termini, rimane esterna
rispetto al soggetto, ¢ propria di una volonta diversa dalla sua, pur facendone esso al
tempo stesso parte. Il diritto non pretende, quindi, che ’'uomo agisca in conformita alla
legge a motivo della legge stessa, ma che il suo agire sia legale, cio¢ conforme alla
“lettera della legge” (Buchstabe des Gesetzes). Diverso ¢, invece, il comando della
Tugendlehre: prevede che la legge venga considerata dal soggetto morale come prodotto

della propria volonta, non di una volonta in generale, che potrebbe essere anche la

33 GMS, IV 431 (tr. it., 95).
3 MS, VI 231 (cfi-. 35).

120



volonta di qualcun altro.’”> Essa chiede pertanto all’individuo di agire autonomamente
in senso pieno, cosi che la propria volonta di singolo si riconosca come universalmente
legislatrice, non solo secondo o non-in-contrasto con la legge della volonta universale,
di cui esso partecipa in quanto essere razionale.

Riassumendo, nel corso di questo capitolo ¢ emerso che I’imperativo categorico
costituisce il principio sommo della Metafisica dei costumi come opera unitaria,
rappresenta il principio sia del diritto che dell’etica e costituisce la forma dei doveri
morali particolari. Esso ¢ dunque la radice comune di Rechtslehre e Tugendlehre e cid
attraverso cui esse si strutturano e, in quanto tale, costituisce un piano che ho definito
“metaetico e metagiuridico” rispetto ai due ambiti della morale. Tale piano contiene gli
elementi terminologici e contenutistici primi fondamentali, a partire dai quali ¢ possibile
sviluppare delle teorie morali (etica e giuridica) e considerare i diversi modi in cui
nell’ambito del particolare le azioni assumono una rilevanza di carattere morale.
Riconoscere ci0 e assumere tale prospettiva significa individuare nell’etica e nel diritto
kantiani la rivoluzione copernicana operata da Kant in ambito pratico: le leggi naturali
non determinano I'uomo nell’agire, ma la sua ragione produce i principi che gli
consentono di scardinare 1’ordine naturale e di istaurarne uno morale, di liberta. Cio non
significa assolutamente che le leggi della natura vengano soppresse o che I’'uomo si erga
a signore della realta fenomenica che lo circonda, ma piuttosto che la legislazione
autonoma di ragione permette di realizzare nel mondo dato e sulle cui leggi non ¢
possibile incidere, una realta di liberta, emancipata dal meccanismo del determinismo
naturale.

Mi preme sottolineare questo aspetto e, in particolare, il fatto che esso interessi fanto
I’etica quanto il diritto: anche il sistema giuridico rientra nella causalita libera di
ragione e nella pretesa che 1’uomo, tramite 1’imperativo categorico, agisca da libero.
L’ordine prospettato dal diritto non ¢ e non deve essere considerato come un mero
meccanismo per garantire a ciascuno la possibilita di raggiungere i propri scopi, la
propria felicita: certo, lo spazio di liberta assicurata a ciascuno ha cid0 come
conseguenza, ma non ¢ questo il suo principio fondante. Ne ¢ testimonianza il fatto che
il sistema giuridico non ¢ un’insieme di imperativi ipotetici, ma possiede un principio

derivante dall’imperativo categorico e un insieme di doveri che si qualificano come

32 Ivi, VI 389 (cfi-. 239).

121



imperativi categorici. Il principio fondamentale del diritto risiede piuttosto nel fatto che
I’uso esterno della liberta umana sia sano, cio¢ che avvenga secondo principi autonomi
di ragione che permettono la convivenza di diverse liberta, a prescindere dagli scopi
soggettivi di ciascuno e dello stato, e nel rispetto del diritto innato che ogni agente in
virtu della propria umanita possiede.

Le differenze fondamentali tra Rechts- e Tugendlehre, che indubbiamente esistono e
a cui ho accennato nel corso della mia analisi in riferimento alle tre formule
dell’imperativo categorico, non sono assolutamente da ascriversi a un diverso rapporto
che intercorre tra esse ¢ al piano “metaetico e metagiuridico”, ma sono dovute ai diversi
ambiti di liberta, cui le due dimensioni della morale fanno riferimento: la liberta interna
e quella esterna. Un’analisi di questi due ambiti e del loro significato ¢ quindi opportuna
per approfondire 1’indagine intrapresa. Per questo motivo il punto di vista che ho deciso

di adottare nel prossimo capitolo ¢ quello della liberta.

122



Secondo Capitolo

Etica e diritto.

La prospettiva della liberta

Considerazioni preliminari
a. Criteri, obiettivi e fasi dell’indagine

L’analisi svolta fin qui ha messo in luce come diritto ed etica kantiani rappresentino
lo sviluppo della speculazione metaetica e metagiuridica contenuta nelle opere
precedenti alla Metafisica dei costumi. La prospettiva assunta ha permesso di
individuare elementi comuni alla due Dottrine, rispondenti alla medesima pretesa di
ragione di determinare 1’azione umana mediante una legislazione svincolata dalle leggi
che dominano il meccanismo naturale del mondo fenomenico. L’analisi che mi accingo
ora a introdurre vuole assumere una prospettiva diversa, che permetta di mettere in luce,
da un lato, le caratteristiche specifiche delle due Lehren e, dall’altro, quelle che le
pongono in una correlazione intrinseca. Tale prospettiva, come gia accennato in
chiusura al primo capitolo ¢ quella della liberta, la cui importanza per la Metafisica dei
costumi viene messa in evidenza nelle primissime pagine dell’opera, 1i dove i doveri
morali sono definiti come un insieme di leggi della liberta (Gesetze der Freiheit).

Il mio intento in questo capitolo € di pormi dal punto di vista delle diverse liberta
d’azione, di quella interna e di quella esterna, nel tentativo di analizzare le peculiarita
delle legislazioni che regolano i due ambiti e di individuare le loro differenze specifiche
ed eventuali affinita. Poiché, ancora una volta, la trattazione kantiana dei diversi tipi di
doveri risulta di difficile comprensione, come nel capitolo precedente mi sono affidata a
una lettura incrociata della Metafisica dei costumi con altri testi, soprattutto del

Nachlass kantiano. Gli strumenti maggiormente utilizzati sono stati la Lezione di

123



filosofia morale,”™ la Metafisica dei costumi Vigilantius, i Lavori preparatori alla
Metafisica dei costumi. So bene che il valore di questi testi non puo essere considerato
al pari di quello delle opere date alle stampe, ma, contenendo essi al loro interno le
“tracce” della maturazione speculativa kantiana, costituiscono un importante ausilio per
la comprensione dei risultati espressi nell’opera del 1797.

L’indagine si comporra di due momenti. Il primo prendera in considerazione i doveri
di diritto e quelli di virtu e analizzera i1 diversi criteri utilizzati dal filosofo di
Konigsberg per qualificarli e distinguerli. Essi verranno presentati alla luce di due
differenze principali tra i tipi di doveri, differenze che permetteranno di assommare a sé
numerosi elementi concettuali: la diversita della legislazione e il diverso modo
dell’obbligazione. La differenza della legislazione verra analizzata sulla base di tre
aspetti: il movente, la costrizione e il fine. La trattazione del diverso modo
dell’obbligazione, invece, permettera di fare alcune precisazioni semantiche riguardo
agli aggettivi con 1 quali Kant qualifico le Rechts- e Tugendpflichten: perfetto-
imperfetto, stretto-largo, positivo-negativo.

Il secondo momento, invece, si concentrera su un particolare gruppo di doveri della
Metafisica dei costumi, cio¢ sui doveri perfetti verso se stessi (vollkommene
Tugendpflichten), che rappresentano un’anomalia nella divisione kantiana dei doveri. Il
sistema dei doveri viene presentato dal filosofo di Kongsberg, infatti, come composto
da doveri giuridici (doveri di diritto), qualificati come perfetti (vollkommen), stretti
(eng) e negativi, e da doveri etici (doveri di virtu), diversi dai primi in quanto imperfetti,
larghi e positivi. Kant tuttavia inserisce tra questi ultimi un gruppo di doveri perfetti;
tale inserimento ¢ sempre risultato di difficile comprensione e ha spinto gli studiosi a
individuare diversi modelli interpretativi che permettessero di fornirvi una
giustificazione.

La mia analisi tentera di comprendere, innanzitutto, il significato della loro
qualificazione come perfetti, per verificare la legittimita o meno della loro appartenenza
all’etica. Gli interpreti hanno sempre ricondotto 1’aggettivo “perfetto” alla facolta del
dovere di determinare il modo e il grado dell ’azione da compiere; in questo senso, solo
un dovere giuridico puo essere vollkommen, dato che 1’etica non si rivolge all’azione,

ma alle massime. Se vollkommen sta a indicare il fatto che il dovere ordini di compiere

326 Mi riferisco all’Ethik Kaehler, gia utilizzata nell’analisi del capitolo precedente. Ricordo che lo scritto
viene citato secondo 1’edizione di Stark, Vorlesung zur Moralphilosophie.

124



un determinato atto, la presenza di doveri perfetti nell’etica non pare quindi legittima. In
secondo luogo, tenterd di comprendere la possibilita o meno di interpretare i1 doveri
perfetti di virta come doveri derivanti dal diritto dell’'umanita, diritto cui Kant accenna
in apertura alla Rechtslehre, ma che esclude dalla sua trattazione.*”’

L’indagine specifica dei doveri morali alla luce della distinzione di due differenti
ambiti in cui € possibile far uso della liberta, necessita di una comprensione preliminare
del concetto kantiano di liberta in relazione alla struttura dell’azione. Per questo, le due
sezioni che compongono il capitolo verranno precedute da una breve, ma il piu possibile

completa analisi introduttiva di tali concetti.

b. La liberta, la struttura dell’azione umana, I’uso interno ed esterno della liberta

Da un punto di vista kantiano la liberta ¢ imprescindibile per 1’azione per tre motivi
fondamentali: 1. ¢ condizione di esistenza della legge morale universale valida per tutti
gli esseri razionali; 2. € condizione dell’imperativo categorico, cio¢ della “traduzione”
della legge in una forma comprensibile per 1’essere razionale finito e imperfetto che ¢
I’uomo; 3. ¢ condizione dei doveri particolari (doveri etici e giuridici). La sua centralita
per 1 principi morali ¢ stigmatizzata dall’espressione con cui i doveri morali stessi
vengono indicati da Kant: leggi di liberta. Stante questa espressione, potrebbe sembrare
che la liberta rappresenti un aspetto che accomuna Rechtslehre ¢ Tugendlehre, piuttosto
che un elemento di distinzione, e che volerlo assumere come prospettiva di analisi sia
una pretesa illegittima che conduce inevitabilmente all’errore. Sennonché, lo stesso
Kant indica la liberta come principio di separazione tra la Dottrina del diritto e quella

della virtu:

“Questa distinzione [scil. la distinzione tra la Dottrina della virtu ¢ la
Dottrina del diritto], su cui si fonda in generale anche la somma partizione

della Dottrina dei costumi, si basa sul fatto che il concetto della liberta, che

32T MS, VI 236 — 238 (cfr. 43 — 45).

125



¢ comune ad entrambe, rende necessaria la divisione dei doveri in doveri di

liberta esterna ed interna, delle quali solamente 1’ultima ¢ etica.”*

L’elemento comune alle due Dottrine come loro ratio essendi’> costituisce quindi
anche il principio della loro separazione. Cio ¢ dovuto al fatto che, come ampiamente
argomentato nel capitolo precedente, la Metafisica dei costumi, pur procedendo a priori,
non considera la realta morale in generale, ma ha a che fare con una realta particolare,
legata all’attivita dell’arbitrio nella sua produzione di massime per le azioni. In
riferimento a cio, & possibile individuare un uso interno e uno esterno della liberta.**°

Prima di analizzare il significato dell’espressione “uso interno ed esterno della
liberta”, desidero soffermarmi nell’analisi di che cosa significhi “leggi della liberta”, in
maniera diversa rispetto al primo capitolo: mentre li la questione riguardava 1’indagine
di che cosa Kant indichi con essa e la risposta - imperativi di divieto e di comando,
leggi morali — ha permesso di mostrare che i1 doveri etici e giuridici derivano e
incarnano, al tempo stesso, I’imperativo categorico di ragione, qui desidero considerare
la domanda “cosa significa leggi di liberta?”, spostando 1’attenzione sul genitivo che
accompagna il termine /eggi. In altre parole, ¢ un genitivo oggettivo o soggettivo? Tali
leggi sono prodotte dalla liberta o hanno per oggetto la liberta?

Innanzitutto, bisogna considerare che per Kant la liberta dell’essere razionale finito
che ¢ 'uomo si caratterizza in forma negativa e positiva, cio¢ come indipendenza dalle
inclinazioni sensibili e come capacita della ragion pratica di fornire da sé leggi per
Iagire alla facolta di desiderare.”' Nell’opera del 1797, quest’ultima forma della liberta
viene attribuita alla volonta (Wille), mentre quella negativa all’arbitrio (Willkiir).>** 11
concetto kantiano di liberta, positiva e negativa insieme, coincide infatti con quello di
“liberta della facolta di desiderare secondo principi (Begehrungsvermogen nach

Begriffen)”, che ’'uomo, unico tra gli esseri viventi sulla terra ma al pari degli altri

esseri razionali, possiede. Tale facolta tuttavia - che pud essere chiamata in generale

328 Ivi, VI 406 s. (cfr. 260).

329 In quanto leggi morali, anche i doveri di diritto e quelli di virtu rientrano in quel rapporto di reciprocita
tra legge morale e liberta, per cui la legge € ratio cognoscendi della liberta, mentre la liberta & ratio
essendi della legge morale (KpV, V 4, nota; tr. it., 39).

BOMS, VI 214 (cfr. 15).

3 i, VI 213 (cfr. 14).

332 Ibidem.

126



volonta o facolta volitiva, intendendo con cio 1’insieme di Wille e Willkiir’® -
nell’'uomo non vuole se stessa: a differenza degli altri esseri dotati di ragione,
caratterizzati da un Wille santo che agisce di buon grado secondo principi che esso
stesso si da, quello umano ¢ caratterizzato da una sorta di schizofrenia, per cui la
volonta rifiuta le leggi da essa prodotte e tende ad agire seguendo i richiami degli
impulsi sensibili. Quella umana non & tuttavia per questo una volonta diabolica,”** ma &
piuttosto caratterizzata da una radicale tendenza al male (Hang zum Bosen), inteso come
inversione dell’ordine dei moventi e scelta di seguire le inclinazioni sensibili anziché la
legge morale.**

Perché la liberta sia possibile e realizzabile, ¢ necessaria non solo un’attivita
legislatrice comune a ogni essere razionale (autonomia), ma anche una presa di distanza
dell’arbitrio dalle inclinazioni sensibili, la decisione di seguire il principio morale e la
disciplina nel mantenere la decisione presa (autocrazia).”>® In questo senso, la Freiheit
ha come condizione di possibilita la spontaneita legislatrice razionale e una facolta di

337

scelta™’ capace di rendersi indipendente dalle inclinazioni sensibili e di accogliere,

come fondamento di determinazione, “la forma della validita della massima dell’arbitrio
come legge universale.”*®
Un ulteriore aspetto da sottolineare in relazione alla liberta ¢ la sua non-coincidenza

con la libertas indifferentiae, cioé con la facolta di scelta per o contro la legge morale;

333 Volonta e arbitrio, come sottolineato anche da L. W. Beck in 4 Commentary on Kant’s Critique of
Practical Reason, The University of Chicago Press, Chicago 1960, pp. 198 — 203, non sono due facolta
volitive, ma rappresentano due funzioni differenti della medesima volonta umana: quella legislatrice e
quella esecutrice.

334 Cosi scrive Kant nella Religione entro i limiti della sola ragione: “Quindi, per fornirci la causa del
male morale nell’'vomo, la sensibilitd contiene troppo poco; giacché essa, eliminando i motivi
(Triebfeder) che possono derivare dalla liberta, fa dell’'uomo un semplice animale; una ragion che
dispensi dalla legge morale e, per cosi dire, perversa (una volonta assolutamente cattiva), contiene invece
troppo poco, perché, in tal modo, I’opposizione contro la legge sarebbe elevata a motivo (giacché il libero
arbitrio non si puo determinare senza alcun motivo) e cosi si farebbe del soggetto un essere diabolico. Ma
[’uomo non é né I’'una né ['altra cosa” (Relig., V1 35; tr. it., 90, parentesi mia).

335 Ivi, VI 19 — 53 (tr. it., 77 — 104). Sulla questione del male radicale nella natura umana si consideri il
testo di F. Chiereghin, I/ problema della liberta in Kant, Pubblicazioni di Verifiche 17, Trento 1981 e di
E. Weil, Das radikale Bése, die Religion und die Moral, in E. Weil, Probleme des kantischen Denkens,
Dunker & Humblot, Berlin 2002, pp. 125 - 148.

36 MS, VI 383 (cfi. 232).

37 Power of choice o choice ¢ 1a traduzione utilizzata da Gregor per rendere in inglese il termine Willkiir,
mentre will ¢ la traduzione di Wille. Effettivamente, la traduzione del primo termine rispecchia la
caratterizzazione dell’arbitrio kantiano, ma ne lascia inespresso un aspetto fondamentale: la Willkiir non
solamente ¢ in grado di scegliere tra i principi razionali e le inclinazioni sensibili, ma rappresenta il potere
esecutivo, cio che mette in atto la legge di ragione.

3EMS, VI 214 (cfr. 14).

127



essa viene, piuttosto, caratterizzata come decisione univocamente indirizzata alla legge
e a lasciarsi determinare solamente da essa.>*’ Cio ¢ dovuto alla peculiarita della facolta
volitiva umana, che, pur essendo ragion pratica legiferante e al tempo stesso facolta
esecutrice delle leggi prodotte, non riconosce né sé¢ né 1 principi prodotti
autonomamente. La scelta di lasciarsi determinare dalla legge morale coincide quindi
con un ritorno a s¢ della facolta volitiva e, con ci0, con il riconoscimento della propria
capacita legislatrice libera. Non ¢, dunque, moralmente irrilevante la scelta dei principi
che devono determinare 1’azione: I’unica scelta tramite cui la facolta volitiva ¢ capace di
essere s¢€ e, solo cosi, libera ¢ quella per la legge morale, mentre qualsiasi altro tipo di
scelta la conduce a una situazione di incapacita e di non-liberta.

Poiché tuttavia la Willkiir umana ¢ sempre soggetta all’influenza delle inclinazioni
sensibili ed ¢ costitutivamente fragile nei confronti del loro potere di attrazione,**’ sono
necessari degli imperativi che facciano forza sull’arbitrio perché segua la legge e sia
libero. Strettamente legato al concetto di liberta umana ¢ percio quello di obbligazione

341 .
La connessione

(Verbindlichkeit), che rende necessaria un’azione e necessita ad essa.
tra liberta e obbligazione trova un’espressione efficace in queste parole della Vorlesung

zur Moralphilosophie:

“La liberta ¢, da un lato, quella facolta che conferisce a tutte le altre
facolta un’utilizzabilita infinita, ¢ il grado sommo della vita, ¢ quella
caratteristica che ¢ una condizione necessaria che sta a fondamento di tutte
le perfezioni. [...] Se tuttavia prendo in considerazione la liberta presso gli
uomini cosi che non ci sia qui nessun principio soggettivamente necessitante

della conformita delle azioni alle regole, cid non sarebbe liberta. Cosa ne

39 Ivi, VI 226 s. (cfi. 29 s.). L’analisi di Beck sulla Critica della ragion pratica (A Commentary on
Kant’s Critique of Practical Reason, p. 203) interpreta 1’arbitrio come libero sia quando compie il dovere
per il dovere, sia quando agisce secondo il principio morale ma in maniera prudenziale, sia quando
assume un principio opposto a quello morale. Una tale caratterizzazione della liberta della Willkir deriva
dal fatto che Beck intende la libera negativa come spontaneita, ovvero come “facolta di iniziare una serie
causale nella natura”, senza considerare che per Kant tale spontaneita non ¢ neutrale nei confronti della
legge morale, ma coincide con la facolta di iniziare nel mondo fenomenico una serie causale secondo la
legge morale stessa.

340 Relig., VI 29 s. (tr. it., 85).

3! Nella Metafisica dei costumi essa viene definita come “la necessita di un’azione libera sotto un
imperativo categorico di ragione” (MS, VI 222; cfi. 24), mentre nella Lezione di filosofia morale viene
sottolineato il fatto che I’obbligazione non contiene solamente la necessita dell’azione (Notwendigkeit der
Handlung), ma anche il “fare necessaria 1’azione (Notwendigmachug der Handlung)” (Vorlesung, 29; cfr.
19s.).

128



consegue? Se la liberta non viene ristretta da regole obiettive, ne proviene il
piu grande disordine selvaggio, perché non si sa se ’'uomo usera le sue forze
per distruggere se stesso e l’intera natura. Presso la liberta posso pensare
qualsiasi mancanza di regole, se non viene necessitata obiettivamente;
questi motivi necessitanti oggettivamente, che limitano la liberta, devono

trovarsi nell’intelletto.””**

Veniamo ora alla domanda che ha dato avvio alla riflessione sul concetto kantiano di
liberta. Le leggi contenute nella Metafisica dei costumi sono in primo luogo prodotte
dalla liberta, ovverosia dalla ragion pratica pura nella sua attivita legislatrice autonoma.
In questo senso il genitivo ¢ soggettivo: la liberta produce i doveri etici e quelli
giuridici. Al tempo stesso, tuttavia, il genitivo ¢ anche oggettivo: i doveri hanno come
oggetto la liberta dell’arbitrio e rappresentano pretese di liberta che la ragion pura
pratica muove sui diversi ambiti in cui esso opera. Le leggi scaturenti dalla spontaneita
legislatrice di ragione (genitivo soggettivo), in altri termini, sono volte a determinare
I’arbitrio negli ambiti in cui si realizza la sua libertd in maniera tale che, nella
produzione di massime per le azioni, la Willkiir assuma come fondamento di
determinazione la legge morale (genitivo oggettivo). I doveri morali derivano pertanto
dalla liberta della volonta, operano sulla e sono finalizzate alla liberta dell’arbitrio.

L’uso di tale libertda conosce una forma interna e una esterna, rispondenti alla
struttura che 1’azione umana assume nel pensiero kantiano, struttura, per la verita, mai
messa per iscritto da Kant in maniera sistematica, ma comunque ricavabile dai suoi testi
di filosofia morale. Per poter comprendere il senso della divisione della liberta in
esterna e interna, penso sia rilevante tuttavia tentare di tracciarne un’immagine.**

L’azione viene definita come la “determinazione della forza di una sostanza come
causa di un determinato accidente.”** Non ¢ questa la sede per affrontare le questioni
legate ai concetti di sostanza e accidente nella speculazione kantiana; cido che qui mi
preme sottolineare ¢ che nella Critica della ragion pura il termine “sostanza” viene

indicato come “cio0 che non puo essere pensato come nient’altro che come soggetto e

2 Vorlesung, 177 (cfr. 140 s.).

3 Sul concetto kantiano di azione si consideri G. Tomasi, Liberta, ragione e moralitd: a proposito del
concetto kantiano di azione, «Verifichey, 15 (1986), pp. 243 — 279.

¥ PM, XXVII 2.1, 57 s.

129



che non esiste come nient’altro che come soggetto”. Poiché solamente un essere
pensante puo esistere “come nient’altro che come soggetto”, solo 1’essere pensante

345

esiste come sostanza; la sostanza ¢, quindi, un soggetto pensante, cui ¢

346

intrinsecamente legata una causalitd.” L’uomo, come essere razionale di natura

(verniinftiges Naturwesen), ¢ una sostanza in possesso di un tipo particolare di causalita:

347 che

la liberta. La manifestazione fenomenica di tale causalita ¢ costituita dall’azione,
¢ libera in senso pieno del termine solo se viene determinata da principi prodotti dalla
ragione.

Tali principi hanno una valenza universale e rappresentano il fondamento oggettivo
secondo cui 'uomo deve agire indipendentemente dai propri fini particolari. La
relazione tra la legge e ’azione non ¢ tuttavia immediata, ma mediata, a causa di una
scissione tra i principi secondo cui ['uomo deve agire e quelli in base a cui egli
effettivamente agisce, tra leggi e massime. A motivo di cio, per poter determinare
I’azione, ¢ necessario che la legge trovi un modo per avere influenza sui principi
soggettivi dell’agire, cosi che quest’ultima sia qualificabile come libera: solo quando il
soggetto assume la legge di ragione come principio di produzione delle massime,
I’azione osservabile esternamente ¢ espressione dell’attivita legislatrice libera.

In base alla struttura appena schizzata, ¢ possibile notare che 1’azione si compone di
due elementi: quello dell’assunzione di un principio soggettivo in base a cui agire e
quello dell’atto vero e proprio osservabile fenomenicamente. Essi sono due tipi diversi
di azione e riguardano due usi differenti della liberta, il primo interno, il secondo
esterno. L’individuazione di due diverse forme di azione e di liberta non implica tuttavia
I’esistenza di una separazione invalicabile che li svincola I'una dall’altra, poiché
nell’agire concreto queste diverse forme sono intrecciate tra di loro: ogni azione
osservabile esternamente ha alle sue spalle la scelta di un principio soggettivo sulla cui

base agire, e ogni azione interna ha una manifestazione fenomenica.**® Essi sono,

35 KrV, B 411 (tr. it., 603); a riguardo si consideri anche Proleg., IV 335 (tr. it., 187).

MO PM, XXVIII 2.1, 57 s.

37 Idee, VI 17 (tr. it., 22).

¥ Mi discosto dall’interpretazione di Tomasi, Libertd, ragione e moralita: a proposito del concetto
kantiano di azione, p. 258, secondo cui I’agire fenomenico non sarebbe altro che il modo di apparire della
volonta e del suo carattere, la manifestazione di che tipo di uomo 1’individuo decida di essere. La
scissione tra la massima dell’azione e il modo in cui I’azione si realizza fenomenicamente ¢ tale, per
Kant, che ’azione non puo dire quale sia la massima dell’agente: se, certo “l’omicidio fa del suo autore
un omicida”, un atto di beneficenza non fornisce alcuna garanzia sul fatto che il soggetto sia realmente

130



dunque, due momenti diversi ma contemporanei dell’agire in generale. Chi ¢ in grado di
considerarli isolatamente ¢ lo sguardo del filosofo che si interroga sull’agire e sui suoi
principi e, nel tentativo di portare 1’analisi in profondita, ne separa le componenti e le
indaga mettendone in evidenza gli elementi moralmente rilevanti.

Penso che questo sia un elemento importante per I’analisi dei diversi tipi di liberta e
delle due legislazioni morali che li riguardano: la scelta kantiana di attribuire alla liberta
il ruolo di principio di distinzione dei doveri coincide a mio parere con 1’individuazione
di due differenti punti di vista, dai quali considerare 1’agire e fornirvi leggi. La liberta
esterna ¢ lo spazio che viene spalancato dai rapporti reciproci tra gli uomini. Essa
riguarda un insieme di soggetti indipendenti nei confronti di una volonta necessitante,
costretti dagli altri a niente di piu di cid0 cui essi stessi reciprocamente possono
costringere, dotati della facolta di essere signori di se stessi e di fare agli altri cio che
non va a detrimento del loro (la liberta come diritto innato).’* Nelle loro relazioni
reciproche, tali soggetti hanno influenza gli uni sugli altri>™ e il diritto interviene nel
conferire una forma a tale influsso reciproco, in modo che le diverse liberta individuali
coesistano secondo leggi universali.”>' La caratteristica dell’ “essere esterno” riguarda le
azioni con cui la Dottrina del diritto ha a che fare, il soggetto che impone le leggi e il
tribunale che interviene a giudicare in caso si verifichi una loro violazione. La
Rechtslehre ¢, infatti, ’insieme delle leggi per le azioni che possono essere imposte da
un attore esterno al soggetto e su cui un giudice altro rispetto alla coscienza dell’agente
puo esprimere la propria sentenza.

La liberta interna si riferisce, invece, al principio secondo cui le azioni vengono
compiute e al fine che 1’agente assume nelle proprie massime; tale attenzione si esprime
attraverso il comando di un fine oggettivo di ragione, capace di contrastare i diversi fini
forniti dalle inclinazioni naturali e di portare 1’agente ad agire secondo leggi
razionali.>>* Come gia esposto nel capitolo precedente, esso ¢ rappresentato dall’uomo e
si traduce in due fini che sono al tempo stesso doveri, la propria perfezione e la felicita

altrui. La caratteristica dell” “essere interno” interessa, nella Tugendlehre, I’atto di

benevolo ¢ quindi virtuoso, o si comporti in tal modo per ottenere fama o riconoscimento, quindi spinto
da un principio egoistico.

MS, VI 237 s. (cfr. 44 s.).

30 1vi, VI 230 (cfr. 34).

33111 diritto viene infatti definito come “la quintessenza delle condizioni sotto cui I’arbitrio dell’uno puod
essere unito insieme all’arbitrio dell’altro secondo una legge universale di liberta” (Ivi, VI 230; cfi. 34 s.).
52 Ivi, VI 380 s. (cfi-. 228 s.).

131



assunzione del fine, che non puo essere osservato esternamente ma accade nel soggetto,
1 doveri di virtu, che il soggetto stesso si impone mediante un atto di autocostrizione
(Selbstzwang), e, infine, I’istanza di fronte a cui I’agente deve rendere ragione in caso di
trasgressione del dovere, ovverosia il tribunale interno, la coscienza.

Presentati i due ambiti d’uso della volonta, procederd ora all’analisi dei doveri

giuridici ed etici, secondo lo schema esposto nell’introduzione.

132



| Sezione

Doveri di diritto e doveri di virtu. Tra separazione e coimplicazione

1. 1. Doveri di diritto e doveri di virtu, criteri di distinzione

La distinzione tra doveri etici e giuridici, che si rivolgono ai due diversi tipi di liberta
appena analizzati, avviene in base a dei criteri particolari, la cui combinazione permette
a Kant di individuare due differenti angoli visuali, da cui considerare 1’azione e fornirvi

leggi. Nella Metafisica dei costumi tali criteri sono presentati in quest’ordine:

1. 1 doveri di diritto sono leggi per 1’uso esterno della liberta, quelli etici per 1’uso
interno di essa;

2. le Rechtspflichten sono doveri per le azioni, le Tugendpflichten si riferiscono, invece,

alle massime delle azioni;*>

3. Paccordo con i doveri giuridici si chiama [legalita, quello con i doveri etici

. 1354
moralita,

4. la legislazione etica pretende che il movente dell’azione sia I’idea del dovere, mentre

355 La differenza fondamentale

356

quella giuridica astrae dalla considerazione del movente.
tra i due tipi di doveri risiede nel diverso modo della legislazione;
5. 1 doveri di diritto si riferiscono alla forma delle azioni, quelli di virtu alla materia; in
questo senso

6. 1 concetti legati alle due legislazioni sono rispettivamente quello di costrizione
(Zwang)>’ ¢ di fine (Zweck);*>®

7. 1 doveri etici sono quelli che non possono essere esterni, 1 doveri giuridici sono quelli
che invece possono anche esserlo;>

8. il principio sommo del diritto ¢ una proposizione che deriva analiticamente dalla

liberta esterna, mentre quello etico ¢ sintetico.*®

33 MS, VI 388 s. (cfi. 239 s.).

3 Ivi, VI 214 ¢ 219 (cfr. 15 e 21).
3 Ivi, VI 218 s. (cfr. 19 s.).

356 Ivi, VI 220 (cfr. 22).

37 Ivi, VI 231 — 233 (cf. 36 — 38).
% Ivi, VI 381 (cfr. 229).

3% vi, VI 220 (cfr. 22).

133



9. 1 doveri di diritto sono di obbligazione stretta, quelli etici sono di obbligazione larga
e proprio percid sono chiamati doveri imperfetti.*®' I due tipi di Pflichten differiscono

anche per un diverso modo dell’obbligazione.

Seguendo le caratteristiche esposte nell’elenco, ¢ possibile sostenere in generale che
le Rechtspflichten si riferiscono all’uso esterno della liberta, all’azione e alla sua forma
e ordinano in maniera stretta e perfetta tramite una costrizione esterna al soggetto; essi
sono pertanto stretti e perfetti. Le Tugendpflichten sono invece legate all’uso interno
della volonta, riguardano la massima dell’azione - ovverosia che il dovere diventi non
solo ci0 a cui I’agente ¢ obbligato, ma anche il motivo per cui esso agisce — e
comandano I’assunzione nella massima di un fine oggettivo. Tale comando viene
esercitato in maniera larga e imperfetta, cosicché i doveri etici sono qualificati come
larghi e imperfetti.**

Tuttavia Kant, a dispetto di questa classificazione, presenta la Tugendlehre come
composta di doveri non solo imperfetti ma anche perfetti, producendo nella Dottrina dei
doveri un’anomalia che, per essere compresa, necessita un’analisi dei termini in
questione. Tale anomalia mi spinge a pensare che non sia possibile individuare nella
speculazione kantiana un’identificazione univoca tra Rechtspflicht - dovere stretto -
dovere perfetto, da un lato, e Tugendpflicht - dovere largo - dovere imperfetto,
dall’altro. Ma procediamo con ordine.

Nell’analisi che segue, presentero i criteri assunti da Kant nella Metafisica dei
costumi alla luce di due differenze tra doveri di diritto e doveri di virtu che permettono
di assommare in s¢ numerosi elementi concettuali:

1. la diversita della legislazione,

2. il diverso modo di obbligazione.

3% Ivi, VI 396 s. (cfi. 247 s.).
31 vi, VI 390 (cfi-. 240).
362 Ibidem.

134



I. 2. La diversita della legislazione

Il primo criterio di distinzione tra etica e diritto ¢ costituito dalla differenza di
legislazione, differenza riconducibile a tre elementi che, in diverso modo, compaiono
all’interno delle due Dottrine: il movente (Triebfeder), la costrizione (Zwang) e il fine

(Zweck). Analizziamo il significato di questo criterio e i1 suoi elementi.

l. 2. a. La Triebfeder

“Ad ogni legislazione (sia che essa prescriva azioni interne o
esterne, € queste o a priori attraverso la semplice ragione, oppure
attraverso I’arbitrio di un altro) appartengono due parti: in primo luogo
la legge, che rappresenta obiettivamente come necessaria 1’azione che
deve accadere, cio¢ che rende ’azione dovere; in secondo luogo un
movente, che lega soggettivamente il fondamento di determinazione
dell’arbitrio all’azione con la rappresentazione della legge; percio

questa ¢ la seconda parte: che la legge rende il dovere movente. [...]

Ogni legislazione pud dunque essere diversa in rapporto al movente”.**

Kant concepisce ogni legislazione morale, di qualsiasi tipo sia, come costituita da
legge (Gesetz) e movente (Triebfeder): la prima comanda 1’azione come dovere, il
secondo unisce nel soggetto il fondamento di determinazione dell’arbitrio con la
rappresentazione della legge. Tale articolazione ¢ comprensibile alla luce della
distinzione tra il principio di determinazione oggettivo e quello soggettivo dell’azione,
presente nella speculazione morale kantiana in maniera esplicita a partire della
Fondazione della metafisica dei costumi.*® T due diversi principi prendono qui il nome
di motivo (Bewegungsgrund) e di movente (7Triebfeder) e stanno a indicare “il

fondamento oggettivo del volere” e “il fondamento soggettivo del desiderare”, cio che

33 MS, VI 218 (cfir. 19 5.).

364 Precedentemente all’opera del 1785 i due termini non conoscevano una distinzione rigorosa. Nella
Vorlesung zur Moralphilosophie, ad esempio, Kant distingue tra il principio del giudizio morale
(principium der Diiudication) e il principio dell’esecuzione (principium der Execution o Triebfeder): il
primo risiede nell’intelletto, il secondo nel cuore e coincide con il sentimento morale. Il principio del
giudizio rappresenta il motivo oggettivo in base a cui avviene 1’azione: “L’intelletto ¢ la facolta della
regola delle nostre azioni. Se queste concordano con la legge universale, allora concordano anche con
I’intelletto e hanno motivi (BewegungsGriinde) dell’intelletto.” Il sentimento morale, invece, coincide con
la facolta di essere affetti dal giudizio morale e si verifica quando 1’azione avviene effettivamente in base
al giudizio sull’azione e solamente esso definisce la bonta o malvagita di un’azione (Vorlesung, 55 — 73;
cfr. 42 - 53). 1 due termini vengono presentati con lo stesso significato di quello che verra loro poi
attribuito nella Fondazione e nella seconda Critica. Tuttavia, nel corso della lezione, Kant utilizza i
termini Triebfeder e Bewegungsgrund in maniera differente: con il primo indica, nella maggior parte dei
casi, gli impulsi sensibili, mentre con il secondo il principio soggettivo di esecuzione dell’azione.

135



determina qualsiasi volonta razionale ad agire e cio che spinge effettivamente la facolta
volitiva umana all’azione.

La separazione tra il principio di determinazione oggettivo e quello soggettivo ha la
sua origine in relazione all’esistenza della “volonta di un essere la cui ragione non ¢ gia
per sua natura necessariamente conforme alla legge oggettiva.”*® Per questo particolare
tipo di volonta, cio¢ per quella umana, il riconoscimento razionale del dovere non ¢ un
motivo sufficiente per compierlo, ma ¢ necessaria la spinta di elementi di altra natura.
Tale spinta viene fornita dal movente, principio di esecuzione dell’azione che, grazie
alla sua soggettivita, permette la realizzazione della legge morale. E bene sottolineare
che il richiamo alla soggettivita non implica una “caduta” della filosofia morale
kantiana nell’empiria e 1’assunzione di elementi patologici e contingenti, ma esprime la
presa in considerazione degli elementi che fanno parte del soggetto morale umano e
della sua facolta volitiva in generale.

Nella Metafisica dei costumi quest’ultima viene definita come una facolta di
desiderare secondo concetti (Begherungsvermégen nach Begriffen), o facolta di fare o
non fare a piacimento (Vermdgen nach Belieben zu tun oder zu lassen), il cui
fondamento di determinazione all’azione si trova nella facolta di desiderare stessa, non
nell’oggetto cui 1’azione ¢ direzionata. Poiché, secondo Kant, “il desiderare (das
Begehren) & sempre legato per prima cosa al piacere o al dispiacere”,’*® la facolta
volitiva umana non ¢ concepibile come estranea a una certa forma di piacere o
dispiacere; cid, perd, non nel senso che il piacere ¢ causa della determinazione della
volonta umana, ma Peffetto.*®’

Questa relazione assume un ruolo particolarmente importante nella Critica della
ragion pratica, dove viene sottolineata la necessita che la morale non fornisca alla
volonta umana esclusivamente un principio di determinazione oggettivo (la legge
morale nella forma dell’imperativo categorico), ma anche un fondamento di
determinazione soggettivo, un movente appunto, in grado di muovere il soggetto a

compiere non solo cio che letteralmente dice la legge, ma anche ad agire in conformita

3 KpV, V 72 (tr. it., 161).

66 MS, VI 211 (cfr. 11).

367 Sulla stessa linea interpretativa si trovano L. W. Beck, 4 Commentary on Kant’s Critique of Practical
Reason; R. McCarty, Motivation and Moral Choice, «Kant-Studien», 85 (1994), pp. 15 — 31; L. M.
Grenberg, Feeling, Desire and Interest in Kant’s Theory of Action, «Kant-Studien», 92 (2001), pp. 153 —
179.

136



allo spirito di essa. Cio viene individuato in un particolare tipo di sentimento: quello del
rispetto per la legge (Achtung fiir das Gesetz), che nasce dall’incontro tra la legge
morale e la volonta umana. Propriamente detto, alla luce della separazione operata nella
Metafisica dei costumi ma non presente nella seconda Critica, in tale incontro ¢
chiamato in gioco 1’arbitrio, non la volonta: il Wille coincide infatti con la ragion pratica
e conosce unicamente il fondamento di determinazione oggettivo, rappresentato dalla
legge da esso stesso prodotta, mentre 1’arbitrio € costitutivamente sia determinabile
dalla legge che influenzabile dalle inclinazioni sensibili. Per farvi presa, la legge non
puo unicamente affidarsi a un principio di carattere razionale-oggettivo, ma necessita di
un principio che abbia influenza su cio che di soggettivo caratterizza 1’arbitrio: la sua
apertura alla sensibilita.

L’intervento operato sulla sensibilitd umana ¢ duplice: la legge umilia il principio
dell’amor di sé, I’egoismo, che ciascun essere umano possiede e che coincide con la
tendenza a lasciarsi determinare dalle inclinazioni sensibili; il dispiacere prodotto non ¢
fine a se stesso, ma ¢ correlato, anzi € un tutt’uno con un sentimento di piacere derivante
dalla consapevolezza, nell’uomo, della propria origine soprasensibile, del proprio essere
autore della medesima legge morale che lo umilia. Piacere e dispiacere insieme
costituiscono il rispetto per la legge morale, sentimento di origine razionale e non
patologica poiché la causa della sua determinazione risiede nella legge di ragione. Tale
sentimento non ¢ poi di carattere estetico, ma pratico e la sua caratteristica fondamentale
risiede nel suo legame con 1’azione e con un certo tipo di attivitd umana.

Questo aspetto puo essere spiegato alla luce di un confronto con il sentimento
estetico del sublime (Erhaben), posto dallo stesso Kant in relazione al rispetto per la

3% 1 due sono accomunati dalla non-patologicita della loro origine e dalla

legge.
presenza, in essi, di un polo negativo (Unlust) e di uno positivo (Lust); i concetti in
questione sono inoltre universali e necessari ¢ propri di un essere limitato, qual ¢
I’uomo. Sublime e rispetto sono caratterizzati dalla medesima dinamica: 1’esperienza
della propria limitatezza risveglia nel soggetto umano, da un lato, la consapevolezza

della propria finitudine, dall’altro, quella della propria non riducibilita al finito e al

sensibile e dell’appartenenza ad un ordine diverso da quello fenomenico. In questo

388 KU, V 257; tr. it., 169.

137



modo I’'uomo acquisisce una concezione di sé che trascende il suo essere homo
phaenomenon, e lo qualifica come homo noumenon.>®

Come il sentimento del sublime, anche il rispetto non schiaccia 1’'uomo sotto il peso
della sublimita della legge, ma, a differenza dell’ Erhaben, la Achtung non si limita a far
percepire la propria appartenenza a una realta altra rispetto a quella sensibile: il rispetto
per la legge risveglia nell’individuo la consapevolezza di essere lo stesso autore della
legge che lo umilia nella propria fenomenicita. La consapevolezza della propria attivita
legislatrice universale produce una seconda attivita tramite cui il soggetto si

autotrascende: egli matura un “interesse pratico per I’azione’™

ed ¢ spinto ad agire in
base alla legge morale, dando cosi origine ad una serie di azioni che non seguono,
almeno non nella loro determinazione, I’ordine naturale. Il rispetto per la legge,
pertanto, come effetto del prodotto dell’attivita legislatrice di ragione e come spinta
all’azione, si dimostra come intimamente legato all’attivita umana tanto nella sua
origine quanto nelle sue conseguenze.

Esiste un ulteriore elemento che lega la Achtung all’attivitd umana: [’'umiliazione
prodotta dalla legge sulle inclinazioni non nasce dall’esperienza di una limitatezza
costitutiva del soggetto, come avviene per I’immaginazione nel sublime, ma ¢ 1’effetto
di una limitazione imposta dalla legge di ragione sulle inclinazioni naturali, di una vera
e propria attivita di costrizione.>”" A causa della fragilita connaturata all’uomo e della
sua incapacita di seguire una volta per tutte il principio oggettivo, tale costrizione non

puo cessare: il rispetto viene provato da un animo naturalmente predisposto ad essere

affetto dal concetto del dovere,’’> ma in cui la predisposizione naturale necessita di un

39 KU, V 257 - 260; tr. it., 195 - 201, e KpV, V 74 s.; tr. it. 163 .

310 GMS, IV 413 nota (tr. it., 59). Nella Fondazione I’interesse viene definito come “la dipendenza da
principi della ragione di una volonta determinabile in modo contingente” e I’interesse pratico viene
qualificato come una presa di interesse per I’azione, senza tuttavia agire per interesse.

37! Penso sia significativo, a riguardo, considerare i termini utilizzati da Kant per indicare il limite proprio
dei due sentimenti: nel caso dell’immaginazione si parla infatti di Grenzen; esempio dell’uso di questo
termine ¢ il seguente passo della Critica del giudizio: “ci sentiamo nell’animo esteticamente chiusi entro
limiti (fihlen wir uns im Gemiith als dsthetisch in Grénzen eingeschlossen)” (KU, V 259; tr. it., 201). Per
indicare il limite delle Neigungen il termine utilizzato €, invece, Schrank, come testimonia questo passo
della Critica della ragion pratica: “Ora all’amor proprio la ragion pura pratica reca semplicemente offesa,
perché limita (einschrdnkt) questo, in quanto si fa sentire in noi naturalmente e prima della legge morale,
alla condizione di andare d’accordo con questa legge” (KpV, V 73; tr. it., 163). I due termini stanno ad
indicare due diversi tipi di “limiti”: il primo infatti esprime dei confini che non chiudono definitivamente,
ma che permettono di lanciare uno sguardo al di fuori di essi, il secondo indica invece un limite
invalicabile, oltre il quale ’'uomo non puo assolutamente andare.

312 MS, VI 399 — 403 (cfi. 250 — 255). Per una breve esposizione del ruolo svolto dalla sensibilita umana
nell’agire morale si consideri A. Reath, Kant’s Theory of Moral Sensibility, «Kant-Studien», 80 (1989),

138



continuo esercizio e di una sempre rinnovata lotta contro cid che porta a non assumere
la legge come fondamento di determinazione.’”® Cid assume una particolare rilevanza
per la legislazione morale: il rispetto non ¢ semplicemente un sentimento che pud o non
puo essere suscitato nell’agente nell’entrare in contatto con la legge, ma un vero e
proprio principio di determinazione, pur valido solamente per il soggetto umano, che la
legislazione deve fornire oltre al principio oggettivo per essere eseguita. Data la fragilita
umana e la necessita che 1’agente morale sia costantemente costretto, tale principio non
puo essere mai omesso.

L’articolazione, tratteggiata nell’Introduzione alla Metafisica dei costumi, della
legislazione morale in legge e movente (detto nei termini del periodo critico, in
principio oggettivo e soggettivo di determinazione) risponde a questa necessiti. E
significativo notare come tale composizione sia attribuita tanto all’etica quanto al
diritto: in entrambe le Dottrine la legge di ragione necessita di uno “sprone” che spinga
I’arbitrio umano ad agire in base ad essa. L’indicazione fornita da Kant, secondo cui le
due Lehren si differenzierebbero in base al movente (7riebfeder), complica tuttavia il
quadro di analisi: sembrerebbe che la differenza tra diritto ed etica consista nel fatto
che, mentre il primo non prende in considerazione il principio di determinazione
soggettivo e ne permette altri, oltre al rispetto della legge, la peculiarita dell’etica
consiste nella determinazione del movente morale.

Per sciogliere questa difficolta interpretativa ¢ bene fare alcune precisazioni.
Innanzitutto, che il diritto non si occupi del fatto che ’idea del dovere sia il movente

dell’azione, non implica I’inclusione di altri fondamenti di determinazione oggettiva

pp. 284 - 302; N. Sherman, Making a Necessity of Virtue. Aristotle and Kant on Virtue, Cambridge
University Press, Cambridge 1997; A. Ponchio, Quando ['universale incontra il soggettivo. Finalita ed
emozioni nel pensiero etico di Kant, in Rileggere [’etica tra contingenza e principi, a cura di 1. Tolomio,
Cleup, Padova 2007, pp. 221 — 233.

3B MS, VI 380 (cfi. 228 s.). Riguardo la concezione kantiana della virtu, si faccia riferimento a W. E.
Schaller, Kant on Virtue and Moral Worth, «The Southern Journal of Philosophy», 15 (1987), pp. 559 -
573; J. B. Schneewind, Autonomy, Obligation and Virtue: An Overview of Kant’s Moral Philosophy, in P.
Guyer (ed. by), The Cambridge Companion to Kant, Cambridge University Press, Cambridge 1992, pp.
309 - 341; M. J. Gregor, Kant on Obligation, Right, and Virtue, «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 1
(1993), pp. 69 - 102; O. O’Neill, Kant’s Virtues, in R. Crisp (ed. by), How Should One Live? Essays on
the Virtues, Oxford University Press, Oxford 1996, pp. 77 - 97; R. N. Johnson, Kant’s Conception of
Virtue, «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5 (1997), pp. 365 - 387; A. M. Esser, Eine Ethik fiir Endliche.
Kants Tugendlehre in der Gegenwart, Fromann - Holzboog, Stuttgard — Bad Canstatt 2004; A. Ponchio,
La dimensione agonica e umana della virtu nella Metafisica dei costumi di Kant, «Studia Patavinay», 54
(2007), pp. 135 — 161; M. Betzler (edit. by), Kant’s Ethics of Virtue, Walter de Gruyter, Berlin — New
York 2008; T. E. Hill Jr., Kantian Virtue and ‘Virtue Ethics’, in ibidem, pp. 29 — 58; M. Baron, Virtue
Ethics, Kantian Ethics, and the “One Thought Too Many”, in ibidem, pp. 245 — 277.

139



oltre alla legge: come ¢ stato ampiamente sottolineato e analizzato nel capitolo
precedente, la legge giuridica ¢ legge morale e, in quanto tale, prevede che il soggetto
agisca autonomamente, cio¢ secondo la legge prodotta dalla propria ragion pratica. Il
fatto che le due legislazioni si differenzino in rapporto al movente, e non alla legge, ne ¢
testimonianza.””* Riguardo alla Triebfeder, il testo del 1797 presenta alcune
particolarita: mentre nella Critica della ragion pratica era stata identificata unicamente
col rispetto per la legge, qui Kant presenta due tipi di moventi, quello interno, la
Achtung, e quello esterno, la costrizione (Zwang), il primo appartenente alla legislazione
etica, il secondo a quella giuridica.””

Entrambe le legislazioni forniscono dunque all’agente un movente e cio riguardo a
cui differiscono non consiste nella sua presenza o meno, quanto nel tipo di Triebfeder
cui fanno riferimento: mentre i doveri di virtu prevedono che I’idea del dovere muova
internamente il soggetto all’azione, quelli di diritto individuano lo sprone ad agire
secondo la legge in qualcosa di esterno rispetto al soggetto stesso. Per 1 Rechtspflichten
il riferimento al movente interno non ¢ rilevante né per determinare I’individuo né per
definire un’azione giusta o sbagliata secondo le leggi del diritto. Significativa dal punto
giuridico ¢, piuttosto, la possibilita di una costrizione esterna, che garantisca
I’osservanza della legge e la conformita ad essa dell’azione. La legislazione giuridica
comanda, pertanto, che il soggetto agisca avendo come fondamento di determinazione
oggettivo la legge, lascia indeterminato il principio soggettivo interno e ne individua
uno esterno, lo Zwang; quella etica, invece, ordina che il fondamento oggettivo di

determinazione e quello soggettivo si identifichino.’’®

37 Nella prospettiva kantiana, infatti, come “legge” (Gesezf) non ¢ definito qualsiasi principio di azione,
ma esclusivamente quello che abbia carattere di incondizionatezza, necessita, oggettivita e universalita:
I’imperativo categorico. Gli altri imperativi, dell’abilita e della prudenza, non forniscono che mere regole
(Regeln) o consigli (Ratschidge) (GMS, 1V 416 — 417; tr. it., 63 - 67). 1l fatto, dunque, che nelle due
legislazioni Kant individui la legge come elemento costitutivo, indica la categoricita degli imperativi etici
e giuridici.

375 Cio viene espresso da Kant anche nella Vorlesung zur Moralphilosophie con queste parole: “Tutte le
obbligazioni, i cui motivi siano soggettivi o interni, sono obbligazioni etiche. Tutte le obbligazioni, i cui
motivi siano oggettivi o esterni, sono in senso stretto giuridiche; le prime sono obbligazioni del dovere, le
altre obbligazioni della costrizione. La differenza tra diritto ed etica non risiede nel modo
dell’obbligazione, ma nei motivi a soddisfare 1’obbligazione” (Vorlesung, 51; cfr. 38).

376 Scrive Kersting, Wohlgeordnete Freiheit, pp. 179 — 180 a riguardo: “la legislazione giuridica non &
una legislazione etica dimezzata, no, il punto di distinzione risiede nella sostituzione del movente interno
con il movente esterno. La legislazione giuridica, cio¢, rinuncia a fornire una norma per la modalita del
compimento della legge” (corsivo mio).

140



Mi preme sottolineare che il rapporto tra diritto e movente interno ¢ da intendersi nel
senso di una non rilevanza. In questo senso, il fatto che venga lasciato al soggetto lo
spazio di assumere qualsiasi principio di esecuzione desideri, non significa che il diritto
fornisca altri fondamenti di determinazione soggettiva interna: ci0 sarebbe
inconcepibile da un punto di vista kantiano perché, in questo modo, i doveri di diritto,
che sono leggi morali, diventerebbero un insieme di imperativi della prudenza.’’’ La
prospettiva giuridica semplicemente non considera la innere Triebfeder e si concentra
sulla prestazione del soggetto, su cio che egli fenomenicamente fa. La legislazione etica
invece concentra la propria attenzione su cio che spinge internamente 1’uomo ad agire,
senza accordare al suo effetto fenomenico una particolare rilevanza. In questo senso,
mentre 1 doveri di diritto possono essere chiamati “doveri di prestazione”, quelli di virta
sono “doveri della Gesinnung”: i primi vengono portati a compimento quando viene
compiuta 1’azione ordinata da essi, “sia che le Gesinnungen siano conformi o contrarie,
sia che si serva ’autorita volentieri o contro voglia”; i doveri di virtu, invece, sono
compiuti quando ci si “prende cura della seria Gesinnung di eseguirlo appieno, anche se
non se ne & capaci.”’®

La diversa rilevanza assunta nelle due Dottrine dal movente interno implica che la
bonta dell’azione non dipende tanto dalla sua conformita esteriore alla legge, ma dal
fatto che I’idea del dovere ne sia il movente; la sua giustezza non fa invece riferimento
all’intenzione dell’agente, ma all’obbedienza esterna alla legge. Questa differenza ¢
espressione di un legame esistente tra le due legislazioni e la coppia concettuale
legalita-moralita (Legalitiit-Moralitiit):>” 1’accordo con la legislazione etica viene
infatti indicato da Kant come moralita, mentre quello con la legislazione giuridica

legalita.**® Tale relazione non ¢ tuttavia da scambiarsi per un’identificazione univoca tra

etica e moralita, da un lato, e diritto e legalita, dallaltro.*®!

Per comprendere cio ¢
necessario analizzare il significato dei due concetti appena introdotti.
Nella Critica della ragion pratica la legalita ¢ definita “conformita dell’azione alla

legge”, qualsiasi sia il movente del soggetto, e la moralita “conformita alla legge a

3T GMS, IV 414 — 420 (tr. it., 59 — 73).

78 VMS, XXIIT 251.

MS, VI 219 (cfi. 21).

30 i, VI 214 (cfr. 15).

! In particolar modo si consideri Kersting, Wohlgeordnete Freiheit, pp. 175 — 180 e Hoffe, »Konigliche
Volker«, pp. 105 — 118.

141



motivo della legge stessa”.’** La separazione tra moralita e legalita & presentata, oltre
che nella seconda Critica, anche in numerose Reflexiones precedenti ad essa, la cui
analisi mi ha permesso di individuare un triplice significato espresso dai termini in
questione. I due concetti indicano:

1. due elementi separabili nella considerazione della legge morale,

2. due possibilita di realizzare la conformita alla legge,

3. due accordi dell’azione con le due diverse forme di legislazione.

I due elementi separabili nella valutazione della legge sono la “lettera della legge”
(litera legis,”® Buchstabe des Gesetzes "), ovverosia ’azione prescritta dal comando
morale (ad esempio, non rubare), e “I’anima della legge” (anima legis,”® Geist des
Gesetzes™*®), cioé il motivo morale (non rubare a motivo del dovere di non rubare). Le
possibilita di realizzazione della legge sono rappresentate da un agire secondo la lettera
della legge (compiere semplicemente 1’azione prescritta) e da un agire non solo secondo
la lettera, ma anche in conformita allo spirito della legge.”®’ Gli accordi dell’azione con
le diverse legislazione consistono nel fatto che legalita ¢ indicata come 1’accordo con i
doveri di diritto, moralita con quelli di virtu.

Il termine legalita, pertanto, qualifica a) un aspetto della legge (1’azione verificabile
fenomenicamente), b) un atteggiamento soggettivo ben definito (agire in conformita ad
essa, senza assumerla come motivo della propria azione), ¢) I’azione conforme ad un
determinato tipo di doveri, i Rechtspflichten. Moralita, dal canto suo, esprime a)
I’anima della legge morale, il suo senso piu profondo, b) la Gesinnung di agire secondo
la legge a motivo della legge stessa, ¢) I’azione conforme ai doveri di virtu.

Alla luce di tale distinzione, ¢ possibile individuare tre forme di legalita: in primo
luogo quella che riguarda la conformita dell’azione alla legge (indipendentemente dal
tipo di legge con cui si ha a che fare), cio¢ la forma esterna dell’agire verificabile
intersoggettivamente e che si qualifica in maniera positiva rispetto all’ “essere contrario
alla legge” (Gesetzmdpigkeit versus Geseztwidrigkeit); in seconda istanza, una forma di

legalita ¢ legata all’atteggiamento del soggetto nel compimento del dovere

B KpV, V71 (tr. it., 161).

% Vigilantius, XXVII 2.1, 533.
B KpV, V 152 (tr. it., 299 — 301).
% Vigilantius, XXVII, 2.1, 533.
¥ KpV, V 152 (tr. it., 301).

¥ Ivi, V71 (tr. it., 161).

142



(Pflichterfiillungshaltung)™® e si caratterizza negativamente rispetto alla moralita; e
infine “legalita” significa anche conformita a una specifica classe di doveri (quelli di
diritto), che muovono nei confronti del soggetto una richiesta ben determinata (agire in
base alla “lettera” della legge). Allo stesso modo, sono riconoscibili tre significati di
moralita: il primo esprime I’adeguatezza dell’azione tanto alla lettera quanto allo spirito
della legge; il secondo indica I’atteggiamento soggettivo che fa propria la motivazione
di agire a motivo del dovere; il terzo consiste nell’accordo dell’azione con i1 doveri di
virtu.

Il fatto che I’etica sia legata alla moralita e il diritto alla legalita non implica che le
due legislazioni siano in relazione a tutti 1 significati di questi due concetti. L’ambito del
diritto e la specificita del suo comando sono strettamente legati al primo significato del
termine Legalitdt, ovverosia all’ordine che ’azione sia conforme alla “lettera” della
legge. In questo senso, i doveri giuridici conferiscono all’azione una forma, implicante
I’accordo con una volonta sovraindividuale, una certa pubblicita delle leggi e una
dimensione di vicendevole costrizione. Cido non significa che il diritto sia legato al
secondo tipo di legalita, cio¢ al rapporto soggettivo tra la massima dell’azione e la
legge: I’atteggiamento del soggetto nei confronti della legge non ¢ infatti cosa che possa
essere imposta dall’esterno, ma deriva dalla sua scelta libera. Tale atteggiamento
riguarda la liberta interna, che si trova al di la delle possibilita di determinazione della
legge giuridica.

Il legame del diritto con la legalita dell’azione indica, piuttosto, il particolare punto
di vista assunto dal diritto nel considerare I’agire umano: la sua richiesta nei confronti
dell’uomo ¢ quella di un comportamento esterno conforme alla legge (gesetzmdpig). La

giustezza dell’agire deriva quindi dalla sua adeguatezza alla legge, garantita da un

3 Questa espressione come quella contenuta nella parentesi precedente & propria di Kersting,

Wohlgeordnete Freiheit, pp. 175 - 180. Anche F. Kaulbach, Der Herrschaftsanspruch der Vernunft in
Recht und Moral bei Kant, «Kant-Studien», 67 (1976), p. 391, aveva espresso il medesimo concetto con
queste parole: “Non dipende dai diversi contenuti della legge, ma dai diversi modi richiesti al soggetto di
presa di posizione di fronte al contenuto del dovere (auf die vom Subjekt geforderten Weisen des
Stellungsnehmens gegeniiber dem Pflichtinhalf): se la volonta legislatrice pretende che il soggetto umano
ad essa sottomesso compia il dovere a motivo del suo carattere di dovere, allora si ¢ di fronte al caso della
legislazione etica; se sono permessi altri moventi, oltre all’idea stessa di dovere, allora si tratta della
legislazione giuridica.”

143



movente esterno, la costrizione, e 1’accordo con quei doveri che prevedono la
costrizione esterna (Zwangspflichten)*® prende il nome di legalita.

Dell’atteggiamento soggettivo nella realizzazione della legge si occupa invece
I’etica, cui compete il comando che 1’azione sia internamente motivata dal dovere e la
verifica che la determinazione della volonta avvenga secondo un 7riebfeder interno, non
meramente secondo la legalita.””® Cio non significa che i doveri etici vengano sempre e
unicamente realizzati secondo moralita e che la determinazione interna della facolta
volitiva umana sia unicamente quella morale. Indicativo in questo senso ¢ il paragrafo
X1 dell’Introduzione alla Dottrina della virti'®' che individua un elemento materiale e
uno formale nei doveri di virtu. L’elemento materiale consiste nell’assunzione di fini
che sono al tempo stesso doveri (la propria perfezione e la felicita altrui), quello
formale, invece, nella “libera determinazione della volonta” (freie Willensbestimmung),
che puo avvenire secondo moralita (la legge ¢ al tempo stesso movente) o legalita (il
fine ¢ al tempo stesso movente). Nonostante Kant non approfondisca ulteriormente tale
indicazione, sono del parere che essa indichi I’impossibilita di identificare
univocamente etica e moralita: anche ’etica puo conoscere forme di legalita.

Allo stesso modo, come ho sopra accennato, neppure i doveri di diritto sono
associabili in senso assoluto alla legalita. I1 motivo di cio0 risiede nell’essenza stessa dei

Rechtspflichten. Come ho dimostrato nel capitolo precedente, Rechts- e Tugendpflichten

3% La definizione dei doveri di diritto come “doveri di costrizione” ¢ contenuta tanto nella Metafisica dei
costumi Vigilantius, quanto nei Lavori preparatori alla Metafisica dei costumi, dove vengono opposti alle
Zwangsfreiheiten (liberta dalla costrizione), espressione con cui vengono indicati i doveri che non
prevedono una costrizione esterna: i doveri etici.

% Bobbio, Diritto e stato nel pensiero di Emanuele Kant, pp. 86 — 91, non distingue in maniera chiara i
vari sensi in cui ¢ possibile parlare di moralita e legalita e individua la differenza tra etica e diritto nella
forma o nel “modo di obbligarsi. Si pud benissimo pensare a un dovere che sia comune tanto alla morale
che al diritto. Cio che fa dell’azione conforme a questo dovere di volta in volta un’azione morale o
giuridica ¢ la diversa determinazione dell’azione: la medesima azione ¢ morale se ¢ stata compiuta
unicamente per il rispetto del dovere, ¢ meramente legale se ¢ stata compiuta per un’inclinazione o per un
calcolo. Il mantenere le promesse ¢ un dovere: ma io compio un’azione morale se mantengo la promessa,
non essendo determinato da altro impulso che dal dovere (devo perché devo); compio un’azione
meramente giuridica se mantengo la promessa perché ne traggo vantaggio.” (pp. 90 - 91). In questo
modo, tuttavia, da un lato, viene persa la ricchezza delle sfumature dei concetti kantiani di legalita e di
moralita, dall’altro (e in modo a mio parere molto piu rischioso) viene attribuita a un atteggiamento
soggettivo (il modo in cui il soggetto si obbliga alla legge) la facolta di fungere da discrimen tra due
legislazioni morali oggettive. Ma, se cosi fosse, dove sta lo specifico delle leggi etiche rispetto a quelle
giuridiche e viceversa? Dove iniziano le competenze delle une e finiscono quelle delle altre?

FUMS, VI 398 (cfir. 250). Desidero sottolineare che, da quello che ho potuto analizzare nella mia lettura,
Kant, sia negli scritti morali destinati alla stampa che nelle riflessioni che fanno parte del Nachlass,
associa la coppia legalita-moralita solitamente alle azioni, mentre solo nell’undicesimo paragrafo della
Introduzione alla Dottrina della virtu egli la riferisce alla determinazione della volonta
(Willensbestimmung).

144



derivano dall’imperativo categorico, che muove nei confronti dell’uomo una pretesa di
moralita. Anche 1 doveri della Metafisica dei costumi pertanto, in quanto imperativi
categorici, portano con s¢ tale pretesa; la richiesta di agire avendo come movente la
legge interessa quindi tutto I’ambito morale, sia quello giuridico che quello etico.
Testimonianza di cio ¢ la particolare descrizione data all’etica nella Metafisica dei

costumi:

“La legislazione etica [...] rende doveri anche le azioni interne, ma non
esclude quelle esterne, anzi si estende a tutto cio che ¢ dovere in generale.
[...] in quanto doveri assume come moventi nella sua legislazione anche 1

. . . . . 392
doveri che si fondano su un’altra legislazione, cio¢ su quella esterna.”

Anche il compimento delle leggi giuridiche pud dunque avvenire secondo moralita,
tanto che i doveri giuridici sono definiti come “indirettamente etici”.**> Cio tuttavia non
¢ una questione che riguarda il diritto ma 1’etica: la conformita delle azioni al diritto ¢
prevista dalla Rechtslehre e non conferisce nessun merito all’agente; il rispetto per il
diritto (Achtung fiir das Recht), invece, ¢ meritorio e costituisce la richiesta mossa
dall’etica al soggetto. In ci0 € possibile riconoscere un’ulteriorita della Tugendlehre
rispetto alla Rechtslehre®®* poiché il rispetto per il diritto richiesto dall’etica estende il
concetto del dovere oltre la legalita. Proprio per questo i doveri giudici sono qualificati
come doveri “di debito” (officia debiti, schuldige Pflichten) e il loro adempimento non
aumenta il valore morale dell’agente; quelli etici sono invece definiti “doveri di merito”
(officia meriti, verdienstliche Pflichten) e sono caratterizzati dal fatto di conferire
all’agente un certo valore morale.

Il riconoscimento di tale ulterioritd non implica I’attribuzione di una superiorita
qualitativa all’etica rispetto al diritto: innanzitutto, i due ambiti si occupano di aspetti
differenti dell’agire che non contrastano tra loro (liberta esterna e liberta interna). In
secondo luogo, le leggi della Dottrina della virtu richiedono sempre, in prima istanza,

che I’azione sia conforme alla legge (legalitd): la moralita consiste infatti in un agire

2 MS, VI 219 (cfi. 21).

3% «“Cosi ci sono certo doveri direttamente-etici, ma la legislazione interna rende anche i rimanenti tutti e
complessivamente doveri indirettamente-etici” (/vi, VI 221; cfr. 23).

3% Hoffe definisce la moralita come “superamento della legalitd” (Moralitit als Uberbietung von
Legalitdt).

145



secondo la legge (gesetzmdfig) a motivo della legge stessa, quindi I’adempimento della
“lettera della legge” ¢ la conditio sine qua non dell’adempimento del suo “spirito”. Cio
ha rilevanza nella relazione tra 1’azione virtuosa e 1 doveri etici: per essere qualificata
come virtuosa 1’azione deve prima di tutto essere conforme alla “lettera” del dovere
etico (fare del bene a qualcuno) e poi al suo spirito (farlo per dovere). Tale aspetto ¢
tuttavia ancor piu rilevante nel rapporto tra atti virtuosi e doveri giuridici: il
compimento dei doveri di diritto ¢ infatti il presupposto irrinunciabile per un agire
buono, secondo i doveri meritori.*® I doveri di virtd, nella prospettiva kantiana,
possono essere compiuti solo se prima sono stati osservati quelli giuridici. La loro
osservanza non puo sostituire quindi quella dei doveri di diritto: 1 doveri di “debito”
sono la condizione dell’esercizio di quelli di “merito”.**® Cio si traduce nel fatto che,
mentre un’azione giusta non ¢ necessariamente buona, un’azione buona ¢ prima di tutto
necessariamente giusta.

Un’ultima considerazione sul rapporto tra etica e diritto e la coppia concettuale
moralita-legalita ¢ importante. Nella prospettiva kantiana, tutte le leggi morali,
indipendentemente dalla legislazione cui appartengono, conoscono una “lettera” e uno
“spirito”: come si ¢ appena analizzato, lo spirito dei doveri di diritto €, come quello dei
Tugendpflichten, I’agire avendo come movente la legge. Allo stesso modo 1’osservanza
di qualsiasi tipo di dovere puo essere secondo la “lettera” o secondo il suo “spirito”: i
doveri di diritto, pur riferendosi solamente alla conformita dell’azione alla legge,
possono essere compiuti a motivo del dovere, e i doveri etici, pur richiedendo moralita,
possono venire eseguiti in maniera meramente legale.

La legislazione etica, come vedremo in maniera dettagliata successivamente,
contiene leggi per le azioni interne, consistenti nell’assunzione di fini che sono al tempo
stesso doveri (la propria perfezione e la felicita altrui). L’osservatore esterno non ¢ in
grado di verificare questo tipo di azioni, ma di coglierne solamente il riflesso
fenomenico - la gratitudine nei confronti di un benefattore, la parsimonia, la

moderazione nel bere e nel mangiare, la benevolenza nei confronti altrui etc. - di fronte

3% Scrive Kant a riguardo nella Vorlesung zur Moralphilosophie: “Ma la condizione prima di tutti i
doveri etici € questa: che venga prima di tutto soddisfatta la legislazione giuridica (Vorlesung, 78; cfr.
57). A riguardo, si consideri Kersting, Wohlgeordnete Freiheit, p. 194 e Hoffe, »Konigliche Vilker«, p.
111.

3% Cosi si esprime Kant nella riflessione 6736 di filosofia morale. “Prima di ogni elogio delle regole della
bonta, la nuca deve essere piegata sotto il giogo dei doveri di debito” (Refl. 6736, XIX 145).

146



a cui non puo sapere se il soggetto agisca perché spinto dal dovere o da qualcos’altro.

Solo la coscienza & in grado di rivelare all’agente quale sia il proprio movente.>”’
L’etica kantiana radicalizza, poi, tale incertezza riguardo alla moralita dell’azione: a

dire la verita, neppure la coscienza riesce ad individuare con chiarezza che cosa muova

I’agente:

“Le profondita del cuore umano sono insondabili. Chi si conosce
abbastanza da poter sostenere, quando il movente a compiere il proprio
dovere viene da lui avvertito, se tale movente derivi completamente dalla
rappresentazione della legge o se piuttosto non vi contribuiscano alcuni altri
stimoli sensibili, che sono volti a cogliere il vantaggio (oppure ad evitare il
danno) e che in un’altra occasione potrebbero essere anche a servizio del
vizio???®

Di fronte a cio, si spalanca la prospettiva della fede, di una fede moralmente fondata
in un Dio che, unico scrutatore del cuore umano capace di conoscerne le profondita, ¢ in
grado di assicurare la certezza della moralita, ma di cid mi occupero nel terzo capitolo.

Le riflessioni fatte fin qui hanno mostrato che Kant, indicando nel movente la
differenza tra la legislazione etica e quella giuridica, voleva intendere che esse
prevedono due diverse Triebfeder,che spingono il soggetto all’azione, una interna e una
esterna. Cosi, mentre eticamente il soggetto ¢ costretto ad agire in conformita alla legge
a motivo della legge stessa, da un punto di vista giuridico la conformita alla legge ¢
garantita da una costrizione esercitata sull’agente da un soggetto eterno ad esso. Tale
differenza permette di comprendere il rapporto intrattenuto dalle due legislazioni con la
moralita e la legalitd: mentre 1’etica richiede la moralita interna delle azioni, lo Zwang
previsto dal diritto spinge semplicemente alla loro legalita esterna, ovverosia alla loro
adeguatezza alla “lettera” della legge. Questo tipo di Legalitit non ¢ necessariamente

correlato a quella interna, consistente in un particolare atteggiamento del soggetto nella

%7 Di qui I'individuazione del primo comandamento di tutti i doveri verso se stessi nel comando:
“conosci (scruta, sonda) te stesso, non secondo la tua perfezione fisica (I’idoneita o meno a tutti i fini che
tu ti sia scelto o imposto), bensi secondo la perfezione morale in rapporto al tuo dovere - il tuo cuore -, se
¢ buono o cattivo, se la fonte delle tue azioni ¢ pura o impura, e che cosa, potendoti essere imputato come
appartenente originariamente alla sostanza dell’essere umano oppure derivato (acquisito o concordato),
costituisce lo stato morale” (MS, VI 441; ¢fr. 301 s.).

% Ivi, VI 447 (cfr. 310).

147



realizzazione del dovere che, come ¢ stato messo in evidenza, pud interessare tanto la
legislazione giuridica quanto quella etica.

Come gia accennato prima di iniziare queste riflessioni, gli altri due elementi che
vengono individuati dal filosofo di Konigsberg come differenze tra etica e diritto sono

la costrizione (Zwang) e il fine (Zweck). Procediamo quindi nell’analisi di essi.

148



l.2. b. Lo Zwang

“Il concetto di dovere ¢ gia in sé il concetto di una necessitazione
(costrizione) del libero arbitrio attraverso la legge, sia che questa
costrizione sia esterna o un’autocostrizione.”*’

Il paragrafo precedente ha individuato nel concetto di costrizione (Zwang) quel
movente esterno di cui necessariamente la legislazione giuridica si serve per
determinare il soggetto ad agire conformemente a quanto ordinato. Tale concetto,
tuttavia, nella Metafisica dei costumi non ¢ semplicemente uno degli elementi che
compongono la Rechtslehre, ma la sua rilevanza ¢ di radicale importanza per il diritto,
non solo perché “il diritto stretto puo essere rappresentato come la possibilita di una
costrizione reciproca universale che si accorda con la liberta di ciascuno secondo leggi
universali”,*® ma perché “diritto e potere di costringere significano una sola e
medesima cosa.”*"" 1l rapporto tra lo Zwangsbegriff ¢ il Rechtsbegriff, in altri termini,

. . - 402
non ¢ meramente di carattere analogico,

ma di identitd - ¢ una questione di
identificazione, non di rappresentazione — e la rilevanza del concetto di costrizione ¢
tale che persino i doveri di diritto sono indicati con il termine Zwangspflichten (doveri
di costrizione), in opposizione quelli di virtu chiamati Zwangsfreiheiten (liberta dalla
costrizione).

Cio non significa tuttavia che I’etica non sia collegata a tale concetto: come ¢
espresso dalle parole citate in testa al paragrafo, il concetto di costrizione ¢ contenuto in
quello di dovere e pertanto € proprio di tutto il sistema dei doveri della Metafisica dei

costumi. La “liberta dalla costrizione” implicata dalle Tugendpflichten non puo

coincidere, pertanto, con un’assenza di essa, dato che, per potersi esercitare, la liberta

9MS, VI 379 (cfir. 227).

490 1vi, V1232 (cfi. 36), corsivo mio.

1 1bidem, corsivo mio.

%2 1 ’analogia per Kant esprime una somiglianza perfetta di due rapporti tra cose non completamente
simili, non un’identificazione gli elementi differenti: “In filosofia I’analogia non ¢ I’uguaglianza di due
relazioni quantitative, ma di due relazioni qualitative, laddove, sulla base di tre termini dati, posso
conoscere e posso dare a priori solo la relazione ad un quarto termine, ma non questo termine stesso —
sebbene 10 poi possegga una regola per cercarlo nell’esperienza e un contrassegno per ritrovarvelo” (KrV,
A 179/B 222; tr. it., 361). “Una tal conoscenza ¢ la conoscenza per analogia: la quale parola non esprime,
come in generale si intende, una somiglianza imperfetta di due cose, ma una somiglianza perfetta di due
cose del tuto dissimili” (Proleg., IV 358; tr. it., 231). L’analogia ha valore regolativo per la conoscenza ¢
svolge una funzione molto importante nella comprensione di cose che non si conoscono, come Dio (PM,
XXVIII 2.1, 310 s. e KpV, V 57; tr. it., 133) o la liberta (GMS, IV 459; tr. it., 153 - 155) attraverso
elementi che si conoscono. Riguardo all’analogia nella filosofia kantiana, si consideri V. Melchiorre,
Analogia e analisi trascendentale. Linee per una nuova lettura di Kant, Mursia, Milano 1991, ¢ L.
Cozzoli, 1l linguaggio senza nome. Estetica, analogia e belle arti in Kant, CLUEB, Bologna 1996.

149



umana necessita in primo luogo della costrizione. Ai doveri di virtt manca quel
determinato tipo di Zwang, con cui il diritto ha invece a che fare. Procedero nella mia
analisi considerando in che cosa consista in generale la costrizione, per poi individuarne
i diversi tipi presenti nelle due legislazioni.

Il concetto di costrizione consiste generalmente in una necessitazione a un’azione
compiuta dal soggetto malvolentieri*” e pud essere o morale, o fisico-meccanica. Nel
primo caso lo Zwang avviene mediante la rappresentazione della legge morale o,
altrimenti detto, attraverso motivi (per motiva) quindi in maniera razionale; nel secondo
caso la costrizione viene operata patologicamente, cio¢ per mezzo dell’esercizio di una
forza fisica esterna all’agente (attraverso stimoli).*** Poiché la liberta peculiare
dell’uomo si dimostra nella sua capacita di essere indipendente dalle inclinazioni
sensibili, di determinarsi contro la legge della sensibilita e di costringersi al dovere
tramite la rappresentazione della legge morale, la costrizione che il soggetto opera su se
stesso, cioe quella interna (innerer Zwang, Selbstzwang, obligatio per arbitrium meum),
sembra essere 'unica forma di Zwang morale e I'unica forma di costrizione in cui
I’agente ¢ libero.

D’altro canto, poiché 1’autocostrizione ¢ peculiare dei doveri di virtu, si sarebbe
indotti a pensare che lo Zwang esterno, previsto dalla legislazione giuridica, sia di
carattere fisico-meccanico, o patologico. Costretto in questo modo, il soggetto non
sarebbe pero libero, sia perché subirebbe 1’imposizione di una volonta esterna alla
propria, sia perché la costrizione non avverrebbe secondo le leggi della liberta, ma
conformemente a quelle fisico-meccaniche del regno della natura. I doveri di diritto non
sarebbero pertanto leggi della liberta, ma parti di un meccanismo che inchioda 1’'uomo,
al pari degli animali, al mondo fenomenico.

Tale prospettiva non ¢ accettabile, in primo luogo, perché I'uvomo possiede un
arbitrio libero, la cui liberta consiste nel non essere necessitato ad agire per mezzo di

stimoli, quindi nell’essere spinto all’azione in maniera non patologica.*”® Che il diritto

sia una costrizione di carattere patologico non ¢ ammissibile neppure se si considera lo

4% Scrive Kant a riguardo che gli uomini “sono abbastanza non-santi, che il piacere pud indurli a
infrangere la legge morale, anche se ne riconoscono 1’autorita, e, anche quando la seguono, a farlo
malvolentieri [ungern] (con resistenza della loro inclinazione) ed € appunto cid in cui consiste la
costrizione” (MS, VI 379; cfr. 227 s.).

% Vorlesung, 45 (cfr. 32 s.).

“% Ibidem. A riguardo, si consideri anche KrV, A 532/B 560 — A 534/B 562 (tr. it., 785 — 789), e MS, VI
213 (¢fr. 14).

150



status di “leggi della liberta” proprio dei doveri della Dottrina dei costumi kantiana
ampiamente argomentato sia nel primo capitolo che in apertura a questo, ¢ se si
analizzano le definizioni di costrizione fornite nell’opera del 1797. In due passi in
particolare, uno nella Rechtslehre e 1’altro nella Tugendlehre, viene esplicitato il
concetto di Zwang. Nonostante la lunghezza, li riporto di seguito interamente per non

tralasciare elementi rilevanti per 1’analisi:

La resistenza (Widerstand) che viene opposta a un ostacolo (Hindernisse)
di un effetto promuove questo effetto e si accorda con esso. Ora, tutto cio
che ¢ ingiusto ¢ un ostacolo della liberta secondo leggi universali; ma la
costrizione (Zwang) € un ostacolo o una resistenza (ein Hindernifs oder
Widerstand) opposta alla libertd. Di conseguenza, se un certo uso della
liberta ¢ esso stesso un ostacolo alla liberta secondo leggi universali (cio¢
ingiusto), allora la costrizione, che viene opposta ad esso, in quanto
impedimento di un ostacolo alla liberta (Verhinderung eines Hindernisses
der Freiheit), si accorda alla liberta secondo leggi universali, cio¢ ¢

giusta”.**®

“Gli impulsi della natura contengono dunque impedimenti (Hindernisse)
del compimento del dovere nell’animo dell’'uomo e forze contrastanti
(talvolta potenti), che egli, non in futuro ma subito (non appena vi pensa),
deve giudicare di essere capace di combattere e di vincere mediante la
ragione: cio¢ di poter fare cid che la legge incondizionatamente comanda
che egli debba fare. Ora, la capacita e il meditato proposito di resistere
(Widerstand zu thun) a un nemico forte ma ingiusto ¢ il coraggio (fortitudo)

. . . . . .\ 55407
e, in rapporto al nemico della Gesinnung morale in noi, la virtu.”

Questi passi della Metafisica dei costumi descrivono due tipi di costrizione,
rispettivamente quella esterna e quella interna, che si dimostrano accomunate da alcuni

elementi fondamentali: entrambe consistono in una resistenza (Widerstand) fatta dal

16 MS, VI 231 (cfr. 36).
7 Ivi, V1380 (cfr-. 228).

151



soggetto nei confronti di cid che impedisce (Hindernifs) 1’esercizio della sua liberta
interna o esterna. In generale, la costrizione si qualifica come “impedimento di un
ostacolo della liberta” che, venendo in aiuto alla liberta stessa, vi si accorda e la
promuove. Poiché, come ampiamente analizzato precedentemente, la liberta umana non
¢ mai una libertas indifferentiae, ma consiste nell’agire secondo la legge morale
(legalmente o moralmente), tale “impedimento di un ostacolo della liberta” consiste
nella negazione di una negazione della liberta, che afferma nuovamente la liberta in
maniera positiva, cio¢ promuove 1’agire determinato dalla legge di ragione.

La costrizione prevista da entrambe le Dottrine morali non pud quindi contrastare la
liberta e le sue leggi, né essere di carattere eterogeneo rispetto a esse: in altri termini,
cosi come le leggi morali mirano a determinare la facolta volitiva umana in base alla
legge, non secondo impulsi sensibili, allo stesso modo lo Zwang contenuto in esse
muove I'uomo esclusivamente mediante la rappresentazione della legge. La costrizione
¢ pertanto morale sia per 1 doveri di virtu che per quelli di diritto. Riguardo all’ambito
etico cid0 non comporta alcuna difficolta di comprensione, mentre la cosa risulta
problematica in relazione all’ambito giuridico: come riesce una costrizione esterna a far
presa sul soggetto tramite la rappresentazione della legge, ¢ come pud ’agente essere
considerato libero, se subisce la costrizione di un altro individuo?

La questione non ¢ sentita nell’opera del 1797, dove la caratterizzazione dello
Zwang, fisico o morale, non viene problematizzata. La risposta a cio ¢ fornita piuttosto
dal filosofo di Konigsberg nella Metafisica dei costumi Vigilantius in cui viene spiegato
come anche lo Zwang esterno possa essere di carattere morale.*” In ambito giuridico a
ogni diritto corrisponde un dovere, ovverosia la facolta di un individuo di imporre, per
preservare il proprio uso esterno della liberta (il proprio diritto), a un altro la legge
morale secondo cui deve agire, cio¢ un dovere. Da un lato tale imposizione non puod
essere incontrollata, ma deve accordarsi con la legge universale della liberta,*"’

dall’altro cio che in essa deve far presa sull’agente ¢ la rappresentazione del dovere, non

% Vigilantius, XXVII 2.1, 518 ss.

9 Indicativa ¢ la definizione stessa di diritto: “Il diritto ¢ la quintessenza delle condizioni secondo cui
I’arbitrio dell’uno puo essere unito con ’arbitrio dell’altro secondo una legge universale di liberta” (MS,
VI 230; cfr. 34 s., corsivo mio). Sulla stessa linea si pone cio che viene espresso nella Metafisica dei
costumi Vigilantius, dove la misura del diritto viene individuata “nell’accordo con le leggi universali della
liberta” e, solo in base a tale accordo, un’azione viene definita giusta o ingiusta. Subito di seguito Kant
aggiunge che lo stesso diritto di esercitare una costrizione esiste solo a patto di una sua coesistenza con le
leggi di liberta (Vigilantius, XXVII 2.1, 254 s.).

152



la forza fisica di chi costringe, altrimenti I’imposizione stessa non si accorderebbe con
le leggi della liberta. Spinto pertanto da una costrizione esterna mediante la
rappresentazione del dovere, il soggetto, pur subendo tale costrizione, determina la
propria volonta, non secondo impulsi fisici, ma conformemente all’idea della ragione e
alla legge morale.

Tuttavia, poiché il soggetto umano non si lascia sempre costringere moralmente, ¢
permesso che la legislazione esterna venga esercitata patologicamente,*' cio¢ mediante
sproni provenienti “da motivi di natura patologica che determinano [D’arbitrio, le
inclinazioni e le avversioni”.*'' In altre parole, anche la legge giuridica deriva
dall’autonomia della ragion pratica, ma, poiché D’arbitrio umano ¢ fragile, puod
intervenire nei rapporti intersoggettivi una costrizione esterna di carattere fisico ad agire
in conformita ad essa.*"

Sia la costrizione interna che quella esterna avvengono dunque mediante la
rappresentazione della legge e sono, percio, morali; ma, mentre lo Zwang etico deriva
dal dovere ed ¢ esclusivamente un’imposizione che il soggetto opera su se stesso
(Selbstzwang), quello giuridico dipende dalla costrizione esercitata sull’agente da
qualcun altro.*"? La presenza dello Zwang esterno & responsabile della denominazione
dei doveri di diritto come “doveri di costrizione” (Zwangspflichten), mentre la sua
assenza, non quella di uno Zwang in generale, permette di chiamare quelli di virtu
“liberta dalla costrizione” (Zwangsfieiheiten).*"*

Tale dipendenza-indipendenza dallo Zwang esterno costituisce, pertanto, un criterio
di distinzione tra doveri giuridici ed etici: 1 doveri legati a una costrizione € a una
legislazione esterna sono Rechtspflichten, mentre quelli che conoscono esclusivamente

una costrizione e una legislazione interne sono Tugendpflichten. Scrive in questo senso

Kant dopo aver presentato i diversi tipi di moventi legati alle legislazioni morali e,

10 Vorlesung, 50 (cfi-. 37).

HTMS, VI 219 (cfi- 20).

412 A riguardo si consideri L. A. Mulholland, Kant’s System of Rights, Columbia University Press, New
York 1990, pp. 147 — 150, e Kersting, Wohlgordnete Freiheit, p. 186, che definisce la costrizione
patologica come “la sostituzione meccanica della ragione motivante.”

13 Kant si esprime in questo modo nella Vorlesung zur Moralphilosophie: “Obligatio externa est
necessitatio moralis per arbitrium alterius. Obligatio interna est necessitatio per arbitrium proprium.”
(Vorlesung, 49; cfr. 36).

4 Vigilantius, XXVII 2.1, 523.

153



implicitamente, 1 due tipi di costrizione a essi correlati: “La legislazione etica [...] ¢
quella che non pud essere esterna; la giuridica & quella che pud essere anche esterna.”'

Penso che tale affermazione sia importante, non solo perché permette di individuare
uno dei criteri di distinzione tra i tipi di Pflichten, ma anche perché consente di
riconoscere un elemento che li pone in relazione. Se si legge infatti la citazione con
attenzione, ci si accorgera facilmente che essa non si limita ad affermare “I’essere
interna” della legislazione etica e “I’essere esterna” di quella giuridica, ma, come ho
cercato di mettere in evidenza graficamente, dice che la legislazione giuridica puo
essere anche esterna. La potenzialita espressa dal verbo modale che regge la frase e
I’avverbio “anche” sembrano significare che 1’esteriorita da cui ¢ caratterizzata la
Rechtslehre ¢ un qualcosa che si aggiunge a una sua preesistente interioritd. Ma Kant
non approfondisce la questione. Il valore e il significato di cid sono comprensibili solo
mediante 1’analisi di alcuni scritti del Nachlaf3.*'®

Sia nella Lezione di filosofia morale che nella Metafisica dei costumi Vigilantius,
all’obbligazione esterna e alla legislazione giuridica, che la contiene, viene attribuita
un’ampiezza maggiore rispetto a quella interna e alla Tugendlehre:*'" la ragione di cid
risiede nel fatto che il presupposto perché un’azione sia imponibile esternamente ¢ che
essa sia gid un’obbligazione interna.*'® 1 doveri giuridici, in altri termini, sono
caratterizzati dal fatto che, oltre alla legislazione esterna, ¢ presente anche una legge
interna che spinge a realizzarli.*"® Essi implicano dunque un’obbligazione sia interna
che esterna, mentre i doveri di virtu solo una interna; quest’ultima ¢ tuttavia la conditio
sine qua non di quella esterna.

Qual ¢ il significato di cio in riferimento al rapporto tra etica e diritto e ai loro
rispettivi doveri? Esiste una precedenza e, con questa, una differenza qualitativa tra
etica e diritto? Penso che la comprensione di cid che Kant volesse intendere con i

termini “costrizione interna” e “legge interna” utilizzati nei testi che ho preso in

considerazione fornisca un aiuto per rispondere a queste domande. Un primo aspetto da

15 MS, VI 220 (cfi-. 22), corsivo mio.

416 Mi riferisco in particolare alla Vorlesung zur Moralphilosophie e alla Metafisica dei costumi
Vigilantius.

417 Cosi Kant si esprime in Vorlesung, 49 s. (cfi. 36): “Le obbligazioni esterne sono piu grandi (grdsser)
di quelle interne”.

18 Queste sono le parole utilizzate nella Lezione di filosofia morale: “L’obbligazione esterna presuppone
gia che I’azione in generale sia sotto la moralita e percio interna; percio I’obbligazione esterna ¢ per
questo un’obbligazione, perché 1’azione ¢ gia internamente un’obbligazione” (Vorlesung, 49; cfr. 36).

" Vigilantius, XXVII 2.1, 584.

154



considerare riguarda il fatto che, per il filosofo di Konigsberg, il concetto di dovere,
prima della sua caratterizzazione come dovere etico o giuridico, porta in s¢ quello di
costrizione morale.*** Come ho analizzato, tale costrizione, indipendentemente dal fatto
che sia interna o esterna (e che quindi il dovere sia etico o giuridico), in quanto morale e
non patologica avviene mediante la rappresentazione della legge. Queste parole
estrapolate dalla Critica della ragion pratica esprimono cid in maniera particolarmente

efficace:

“Dovere, nome grande e sublime, che non contieni nulla che lusinghi il
piacere, ma esigi sottomissione; né, per muovere la volonta, minacci nulla
che susciti nell’animo ripugnanza o spavento, ma presenti unicamente una
legge, che trova da se stessa accesso all’animo, e tuttavia ottiene a forza
venerazione (anche se non sempre obbedienza); una legge davanti a cui tutte

le inclinazioni ammutoliscono”.**!

Dal momento che la rappresentazione della legge non ¢ qualcosa di esterno all’'uomo,
ma avviene nell’entrare a contatto con il concetto di Pflicht nell’'uomo stesso, il
Pflichtbegriff ¢ legato di per sé a una forma di costrizione interna. E la rappresentazione
del dovere ¢ la costrizione interna che funge da presupposto irrinunciabile per quella
esterna: senza di essa non ¢ possibile nessuna forma di costrizione morale. Penso che
cio costituisca un primo aspetto dell’espressione secondo cui I’obbligazione esterna ne
contiene una anche interna.

Un secondo aspetto di tale espressione consiste nel fatto, mostrato nel paragrafo
precedente, che in entrambi gli ambiti della morale I’imperativo categorico avanza nei
confronti dell’agente una pretesa di moralita. Tale pretesa ¢ intimamente legata al
concetto di dovere, in quanto espressione dell’imperativo categorico di ragione,* ¢

» 423

nella speculazione kantiana prende il nome di “principio etico”.”™ Riguardando la

forma della Gesinnung nella realizzazione del dovere, cio¢ I’atteggiamento soggettivo

Y20 MS, VI 379 (cfir. 227).

2 KpV, V 86 (tr. it., 187).

#221] dovere viene definito nella Metafisica dei costumi (MS, VI 222; ¢fi-. 25) come 1’azione cui I"'uomo &
obbligato, ovverosia come la materia dell’obbligazione (Verbindlichkeit). Dal momento che quest’ultima
non ¢ altro che “la necessita di un’azione libera sotto 1’imperativo categorico di ragione”, il dovere non ¢&
altro che 1’azione libera cui si viene necessitati da un imperativo categorico di ragione.

3 Vigilantius, XXVII 2.1, 541.

155



mantenuto dal soggetto nel compiere la legge, tale comando appartiene, infatti,
propriamente all’etica come suo principio formale. Esso tuttavia non ¢ legato
esclusivamente ai doveri etici, ma si estende a tutto cio che ¢ dovere,424 dunque anche ai
doveri giuridici, in quanto portatori della pretesa di moralita propria dell’imperativo
categorico. Il fatto che tale principio non sia rilevante per la Rechtslehre in sé e che non
venga in essa considerato, non implica che sia assente nei suoi doveri: la sua presenza ¢
reale, seppur latente. Le Rechtspflichten, in quanto doveri, contengono anche una legge
interna che spinge a realizzarle: la costrizione giuridica ne contiene anche una etica, ma
il punto di vista giuridico non vuole averne a che fare.

Esiste quindi una certa precedenza della costrizione interna rispetto a quella esterna,
per cui la rappresentazione della legge, interna al soggetto, fonda di per sé qualsiasi
forma di costrizione. Tale rappresentazione muove nei confronti dell’agente sempre una
pretesa di moralita, indipendentemente dal fatto che la legislazione, cui il dovere
rappresentato appartiene, si rivolga alle azioni interne o a quelle esterne; questa pretesa
rimane inespressa nella legislazione giuridica, mentre viene portata a espressione dalla
Dottrina della virtu. La precedenza della costrizione interna su quella esterna e il fatto
che essa costituisca il presupposto irrinunciabile della sua esistenza non significa
assolutamente una precedenza dell’etica sul diritto o dei Tugendpflichten sui
Rechtspflichten: come ho cercato di mettere in evidenza nel corso della mia analisi, la
costrizione interna e il principium ethicum sono aspetti essenziali del concetto di dovere
in quanto tale e non di un particolar tipo di Pflicht. Per questo motivo, esse sono
caratteristiche tanto dei doveri etici, quanto di quelli giuridici; la differenza specifica dei
due tipi di doveri morali si gioca sul punto di vista che le due legislazioni decidono di

assumere e sul particolar tipo di costrizione morale implicata da tale assunzione.

PAMS, VI 219 — 221 (cfi. 21 —23).

156



l. 2. c. Lo Zweck

“Ci si puo immaginare il rapporto del fine con il dovere in due modi:
0, muovendo dal fine, rintracciare la massima delle azioni conformi al
dovere, oppure all’inverso, prendendo le mosse da quest’ultima,
rintracciare il fine che ¢ al tempo stesso un dovere. La Dottrina del
diritto segue la prima via. Viene lasciato al libero arbitrio di ciascuno il
fine che egli intende porsi per la sua azione. [...] L’etica invece prende
una strada opposta.”*’

Il terzo elemento che interviene nel determinare la differenza tra le legislazioni
morali presentate nella Metafisica dei costumi ¢ il fine (der Zweck). In quanto sempre
finalisticamente indirizzato,” all’agire umano appartiene costitutivamente il concetto
del fine. I doveri morali dunque non possono sottrarsi dal confronto con esso. Come
emerge dalla citazione posta in apertura al paragrafo, il rapporto tra il dovere e il fine
differisce nelle due legislazioni: mentre il diritto lascia che il soggetto assuma il fine che
preferisce e si concentra sulla determinazione a priori della massima (sull’accordo della
liberta dell’agente con quella di ogni altro secondo una legge universale), 1’etica non
lascia indeterminato lo Zweck dell’agire e lo rende oggetto del proprio comando. In
quanto contenuto dei doveri etici, il fine con cui I’etica ha a che fare ¢ un fine che é al
tempo stesso un dovere; inoltre, poiché 1’assunzione di un fine cui indirizzare la propria
azione non ¢ un atto che possa essere imposto da un individuo esterno, ma una scelta del
soggetto, il dovere etico & interno e imposto da una costrizione interna (Selbstzwang).*’

Nel primo capitolo ho analizzato la rilevanza del concetto di fine per la Dottrina
della virtir, I’esigenza da cui nasce’® e il fatto che esso introduca nella morale kantiana
un elemento di carattere materiale, ma non per questo empirico. Il fine che ¢ al tempo
stesso un dovere (I’'uomo come fine in sé, sia nei rapporti con se stesso, sia in quelli con
gli altri) rappresenta infatti il concetto di un fine intelligibile,**’ svincolato da qualsiasi
tipo di condizione soggettiva, e costituisce uno degli elementi che consentono a Kant di
costruire la Metafisica dei costumi, rispettando I’esigenza di trovare una mediazione tra
il piano teorico e quello reale capace di preparare una pratica morale non appiattita

all’antropologia.””® Non desidero ora ritornare su quanto gia detto, fornendone

425 MS, VI 382 (cfir. 231).

426 Scrive infatti Kant: “Il fine ¢ un oggetto del libero arbitrio, la cui rappresentazione lo determina a
un’azione attraverso cui quello viene prodotto. Ogni azione ha dunque il suo fine” (MS, VI 384; cfr. 234).
27 Ivi, VI 380 (cfr-. 228).

28 La determinazione interna dell’arbitrio.

9 Parallelamente al concetto di possesso intellegibile presente nella Dottrina del diritto.

B0 Cfi-. Ibi, 1 Capitolo, § II. 2, pp. 87 — 96.

157



un’oziosa parafrasi, ma piuttosto mostrare le implicazioni della scelta del fine come
criterio di distinzione tra la legislazione etica e quella giuridica.

In primo luogo, ¢ bene porre I’attenzione sul fatto che, come il movente, il fine
costituisce uno degli elementi intenzionali dell’azione. L’analogia dei rapporti esistenti
tra il dovere di diritto e il movente, da un lato, e tra il dovere di diritto e il fine, dall’altro
(il punto di vista giuridico considera irrilevanti il movente e il fine e lascia all’agente la
liberta di assumere quelli che preferisca), potrebbe far concludere che Triebfeder e
Zweck siano la stessa cosa. Tali concetti indicano, invece, due aspetti differenti
dell’agire e la distinzione tra 1 due ¢ significativa per comprendere la specificita delle
due legislazioni, cosi come 1 possibili legami tra le due.

Come analizzato nel paragrafo ad essa dedicato, la Triebfeder morale ¢ il principio di
determinazione che spinge il soggetto a compiere 1’azione ordinata dalla legge. Nella
prospettiva kantiana puo essere di due tipi: il principio di compiere il dovere per il
dovere, cio¢ il movente interno, o quello esterno, consistente nella costrizione esercitata
da un individuo diverso dall’agente sull’agente stesso. Nel confronto tra la legislazione
etica e quella giuridica assume rilevanza il movente interno, poiché, mentre il diritto
non se ne occupa, l’etica richiede al soggetto di agire a motivo della legge. Il fine ¢
invece un oggetto che 1’arbitrio vuole realizzare o raggiungere tramite la propria
azione.”' Esso rappresenta pertanto cio in base a cui 1’azione assume una determinata
forma.

Zweck e Triebfeder rientrano nella massima dell’azione, principio effettivo in base a
cui il soggetto agisce. Come il movente, la massima ¢ un principio soggettivo, ma
Triebfeder e Maxime non coincidono. Quest’ultima ¢ infatti prodotta dall’arbitrio (che
individua, tra quello oggettivo e quello sensibile, un principio di determinazione, sceglie
un fine da raggiungere e i mezzi per farlo) ed ¢ costituita da una parte descrittiva e una

parte intenzionale.*?

Il movente rappresenta invece 1’intenzione con cui il soggetto
compie 1’azione e costituisce, assieme al fine, la componente intenzionale della

massima. Essi ricoprono nella massima due ruoli differenti: il movente ¢ la spinta che

BIMS, VI 384 (cfr. 231).

432 Riguardo al concetto kantiano di massima, si consideri quanto scrive C. La Rocca, L etica verso il
mondo. Kant e il problema della deliberazione morale, in Etica e mondo in Kant, a cura di L. Fonnesu, 11
Mulino, Bologna 2008, pp. 123 - 143. Sempre su tale concetto, in particolare sul ruolo centrale
attribuitogli da Kant all’interno della Critica della ragion pratica, si consideri Bacin, /I senso dell etica,
pp- 180 —205.

158



I’individuo riceve per muovere all’azione e, nel caso dell’azione morale, consiste in un
determinato atteggiamento assunto dal soggetto nei confronti della legge; il fine ¢
invece I’oggetto cui ’azione mira. La Triebfeder, dunque, ¢ una forza propulsiva verso
I’azione e cio che conferisce una forma al principio in base a cui essa avviene, cio¢ alla
massima: se il movente € infatti morale, anche la massima ¢ morale. Il fine, invece,
rappresenta 1’oggetto cui I’agente mira e in base a cui /’azione, in quanto mezzo in vista
del fine, assume una determinata forma.

Pur essendo distinti, Triebfeder e Zweck sono legati: desiderare uno stato di cose x
(ad esempio, la propria perfezione) implica che il movente dell’azione volta alla
realizzazione di tale fine sia quello di produrre quello stato di cose x. Il rapporto tra i
due non ¢ di natura /ogica: tra movente e fine non esiste un rapporto di causa ed effetto.
Qualificherei il loro legame come un rapporto di carattere essenziale. Mi spiego. Le
azioni con cui ha a che fare I’etica kantiana non sono esterne, ma interne, coincidenti
con I’assunzione della massima d’agire; il fine e il movente sono quindi da considerarsi
in relazione a questo particolar tipo di azioni. Il movente delle massime etiche puo
essere per Kant solo I’imperativo categorico, il principio di compiere il dovere per il
dovere, mentre il fine ¢ un fine oggettivo, I’'uomo. Il fine ¢ posto da un atto del libero
arbitrio che coincide con I’imperativo categorico stesso (movente dell’azione etica),
d’altro lato, solo il fine oggettivo fonda la possibilita di un imperativo che determini la
volontd in maniera incondizionata ¢ assoluta.*”® Fine ¢ movente etici pertanto si
coimplicano in una relazione che fa dell’uno la condizione di esistenza dell’altro.

Il fatto che la legislazione etica fornisca un fine e che quella giuridica si occupi
esclusivamente della forma dei rapporti esterni tra gli individui, potrebbe portare a
individuare come ulteriore criterio di distinzione tra etica e diritto la coppia concettuale
forma-materia. Tale criterio, tuttavia, se per certi versi ¢ legittimo e viene suggerito
dallo stesso autore,434 non deve indurre a una lettura fuorviante, che vede nei doveri
giuridici una serie di doveri che hanno a che fare esclusivamente con la forma, e in
quelli etici un insieme di comandi che riguardano 1’elemento materiale della
determinazione delle azioni di dovere. In realtd, nella prospettiva kantiana, tanto i

doveri giuridici quanto quelli etici dovevano possedere una forma e una materia.

B3MS, VI 385 (cfr. 234).
% Ivi, VI 380 (cfr. 229).

159



Nella Metafisica dei costumi Vigilantius, Kant infatti individua nella forma e nella
materia due modi di considerare i doveri, sia etici che giuridici.*> L’elemento formale
del dovere giuridico risiede nella limitazione della liberta, cio¢ nell’universale
conformita a legge dell’azione; quello del dovere etico nel fatto che I’azione venga
compiuta per dovere. L’elemento materiale del dovere etico ¢ costituito, poi, dal fine
dell’umanita nella propria persona e dal fine degli uomini. Per quanto riguarda i doveri
giuridici, senza una specificazione ulteriore, viene espressa la necessita dell’esistenza di
un fine capace di coesistere con la condizione della conformita universale al diritto. Il
dovere di diritto pertanto viene diviso in dovere formale e dovere materiale, intendendo
con quest’ultimo un dovere “etico-legale”, non un dovere legale in senso civile (hier
ethico legale, nicht legale in sensu civili).*

Questa indicazione crea non poche difficolta a chi tenti di fissare in maniera univoca
una serie di criteri per la distinzione tra 1’ambito etico e quello giuridico. Ma, d’altro
lato, permette di portare piu in profondita la comprensione della materia che sto
trattando. L’affermazione della compresenza di forma e materia nei doveri etici
consente di comprendere la coimplicazione esistente tra Triebfeder e Zweck, di cui ho
parlato poco sopra. Tale compresenza si traduce nella distinzione tra il principio
ethicum,”’ o obbligazione etica (Tugendverpflitung)*™®, cio¢ ’ordine di fare il dovere
per il dovere, e i principi ethices™’ o doveri di virtu (Tugendpflichten),** coincidenti

con i diversi fini che sono al tempo stesso doveri.

5 Anche nella Metafisica dei costumi vengono individuati un elemento formale e uno materiale dei
doveri di virtt: secondo la forma essi 1. non possono appartenere a una legislazione esterna, 2. non si
rivolgono alle azioni ma alle massime delle azioni, 3. devono essere pensati non come doveri larghi, ma
stretti. Per quanto riguarda I’aspetto materiale “la dottrina della virtt non deve essere enunciata
semplicemente come una dottrina del dovere in generale, quanto anche come dottrina del fine, cosicché
I’uomo ¢ costretto a pensare come proprio fine tanto se stesso quanto ogni altro vomo” (/vi, VI 410; cfr.
264).

B8 Vigilantius, XXVII 2.1, 542 s.

BT vi, XXVII 2.1, 541.

BEMS, VI 410 (cfr. 264).

% Vigilantius, XXVII 2.1, 541.

#9 Scrive Kant: “Per quanto riguarda, poi, la differenza dell’elemento materiale da quello formale (della
conformita alla legge dalla conformita al fine) nel principio del dovere, ¢ da osservare che non ogni
obbligazione di virtu (obligatio ethica) & un dovere di virtu (officium ethicum s. virtutis). In altre parole,
che il rispetto per la legge in generale non fonda ancora un fine come dovere, percio soltanto quest’ultimo
costituisce un dovere di virtu. Esiste dunque soltanto un’unica obbligazione di virtl, mentre vi sono molti
doveri di virtu, perché ci sono molti oggetti che per noi sono fini che ¢ nello stesso tempo un dovere
averli, mentre vi ¢ una sola Gesinnung virtuosa, come motivo determinante soggettivo per compiere il
proprio dovere, che si estende anche oltre i doveri di diritto, i quali, proprio per questo, non possono pero
chiamarsi doveri di virtu. Percio ogni divisione dell’etica riguardera soltanto i doveri di virtu. La scienza

160



Per quanto riguarda il diritto, ¢ stato gia sottolineato che non si occupa propriamente
né del movente interno né del fine, ma semplicemente della forma delle relazioni dei

soggetti nei loro rapporti reciproci.*!!

Il fatto che, tuttavia, venga individuato un
elemento materiale anche nei doveri giuridici, spinge a domandarsi in che senso sia
possibile conciliare cid con I’indicazione, piu volte ribadita nella Metafisica dei
costumi, secondo cui il diritto non si occupa del fine, ma esclusivamente della forma dei
rapporti intersoggettivi esterni.

Sono del parere che cio possa essere risolto, considerando in che modo 1’elemento
materiale rientri nei doveri di diritto. E ancora prematuro fare un’analisi dettagliata di
ci0; basti per ora prendere in considerazione quanto espresso nel capitolo precedente
riguardo al fine e al ruolo svolto nelle due Dottrine dalla seconda formulazione
dell’imperativo categorico. L’elemento finalistico della morale kantiana, ovverosia
“I’umanita nella mia persona e nella persona altrui” come fine in sé, ¢ presente tanto
nell’etica quanto nella Dottrina del diritto, ma in modo diverso: mentre, da un punto di
vista etico, esso ¢ assunto positivamente come qualcosa da promuovere e realizzare, da
un punto di vista giuridico viene considerato negativamente, come qualcosa contro cui
non agire. In questo senso il diritto non fornisce alcun fine, intendendo con fine un
oggetto del libero arbitrio la cui rappresentazione determina ad un’azione che lo
produce,*** poiché non si occupa né della felicita dei propri cittadini né del loro
perfezionamento morale. Tuttavia esso porta con sé il valore di un fine in sé, come
elemento contro cui ¢ vietato agire. Ma di cid mi occuperd in maniera dettagliata
successivamente.

La presenza del fine oggettivo di ragione anche nel diritto ¢ per altro connaturato
all’imperativo categorico, di cui i doveri giuridici sono espressione. Come ¢ stato messo
in evidenza nel capitolo precedente, Kant sostiene che I’azione umana ¢ sempre
finalisticamente orientata; se i fini delle azioni umane fossero relativi e si tramutassero

in mezzi per fini ulteriori, i principi che guiderebbero le azioni umane sarebbero

solamente imperativi ipotetici e verrebbe cosi meno la possibilita di un agire dettato da

riguardo al modo in cui si ¢ obbligati, anche senza riguardo a una possibile legislazione esterna, ¢ I’etica
stessa, considerata in base al suo principio formale” (MS, VI 410; cfr. 264 s.).

! Ho scritto “non si occupa propriamente” perché, come ho messo il luce in precedenza, quella del
movente e del fine non ¢ la prospettiva propria della legislazione giuridica, ma nulla toglie che un dovere
di diritto venga compiuto per dovere e che i doveri di diritto siano “indirettamente etici”.

2 MS, VI 384 (cfr. 234).

161



principi incondizionati e dotati di un valore in sé, guidato cio¢ dall’imperativo
categorico di ragione. Per la sua esistenza, pertanto, ¢ necessaria quella di un fine in sé,
di un fine oggettivo di ragione, individuato “nell’'umanita nella mia persona e nella
persona altrui”, di cui anche il diritto, derivante dalla legge morale categorica, ¢
portatore. Nella seconda sezione di questo capitolo approfondird quest’aspetto.
Procediamo ora con 1’analisi che ho iniziato riguardo al fine.

Etica e diritto si distinguono pertanto riguardo al fine, non tanto perché nel diritto
manchi un elemento finalistico, ma perché esso non conosce la presenza di un fine
positivo da promuovere. Tale presenza (nell’etica) e tale mancanza (nel diritto)
qualificano 1 principi sommi delle due legislazioni come analitico e sintetico rispetto
alla liberta esterna:** il principio del diritto ¢ analitico perché gli elementi che lo
costituiscono (la legge, la facolta di realizzarla e la volonta che determina la massima) e
il concetto di costrizione (sinonimo di diritto per Kant)*** sono contenuti in quello di
liberta esterna e non € necessario aggiungere nessun altro elemento per comprenderli. Il
principio etico, invece, aggiunge il concetto del fine, dal quale quello di liberta esterna
astrae, e si qualifica pertanto come sintetico rispetto a essa.

L’ulteriorita dell’etica rispetto al diritto anche in relazione al fine non deve far
pensare ad una mancanza della legislazione giuridica rispetto a quella etica, ma indurre
piuttosto a riconoscere un aspetto della ricchezza della morale kantiana nel suo
complesso. Il fatto che il diritto non individui dei fini e che non si occupi né della
felicita, né tanto meno della perfezione dei propri cittadini, ma semplicemente della
forma delle loro relazioni (in modo che ciascuno, certo, all’interno della sfera garantita
dal diritto pubblico, possa perseguire i fini che preferisca), evita la deriva del sistema

giuridico da un lato in un meccanismo utilitaristico, o in un

“governo paterno (imperium paternale), dove dunque i sudditi, come
figli minorenni, che non sanno decidere cosa sia loro veramente utile o

dannoso, siano costretti a comportarsi in modo puramente passivo, cosi da

3 Ivi, VI 396 (cf. 247 s.).
4 Ivi, V1232 (cfr. 37).

162



dover aspettare dai giudizi del capo dello stato come debbano essere felici, e

quando questi pure lo conceda loro, solo dalla sua bonta”.**

Dall’altro previene la formazione di un sistema totalitario, in cui lo stato eserciti una
forma di controllo sulle coscienze dei soggetti. Che solo I’etica, in una dimensione
interna al soggetto, sia preposta alla determinazione del movente e del fine, tutela da un
lato I’etica da qualsiasi ingerenza da parte del diritto e della politica (come applicazione
del diritto)446 dall’altro evita che il diritto si riduca a un mero sistema che ricalca il
meccanismo naturale nel fornire mezzi per il conseguimento di cid cui naturalmente

I’uomo tende: la propria felicita.

5 Gemeinspruch, VIII 290 s. (tr. it., 138). Riguardo alla relazione tra istanza eudemonica e politica
(come scienza applicata del diritto) e allo sviluppo della loro relazione reciproca nel pensiero kantiano, si
consideri L. Scucimarra, Kant e il diritto alla felicita, Editori Riuniti, Roma 1997.

46 Per la distinzione tra le competenze dell’etica e quelle del diritto Kant si esprime in maniera
particolarmente efficace nella terza parte de La religione entro i limiti della semplice ragione, 1i dove
illustra il processo di formazione dello stato etico — civile e le sue differenze rispetto a quello giuridico —
civile (Relig., VI 93 — 100; tr. it., 133 - 138). Nel prossimo capitolo mi occupero di questo aspetto della
filosofia kantiana.

163



I. 2. d. La diversita di legislazione. Alcune considerazioni

Nel corso di questa prima parte del capitolo ho analizzato il significato
dell’indicazione kantiana secondo cui etica e diritto sarebbero in primo luogo differenti
in relazione alla legislazione. Tale differenza ¢ stata indagata alla luce di tre elementi
che concorrono nel qualificare le due legislazioni morali: il movente, la costrizione e il
fine. Mentre la legislazione giuridica ha a che fare esclusivamente con un movente
esterno (la costrizione) e non impone al soggetto alcun fine in base a cui agire, quella
etica si occupa del movente interno (il rispetto per la legge), implica un’autocostrizione
e I’assunzione da parte del soggetto di determinati fini di ragione.

In primo luogo, la mia analisi ha voluto dimostrare come le diversita tra le due
legislazioni siano essenzialmente dovute a due diversi punti di vista assunti dall’etica e
dal diritto nella considerazione e nella determinazione dell’azione: che il diritto, ad
esempio, non consideri il movente interno dell’agire morale non significa che i doveri di
diritto non possano essere compiuti a motivo del dovere, ma che la prospettiva giuridica
sceglie di non avere a che fare con quest’aspetto dell’azione e di lasciarlo all’indagine
etica.

In secondo luogo, ¢ interessante notare come 1 diversi punti di vista propri dei due
sistemi di doveri si coimplichino in vario modo. Cid0 ¢ emerso prima di tutto
dall’indagine sul ruolo del movente all’interno dei due sistemi di doveri, che ha
permesso di tracciare un legame tra etica e moralita, da un lato, e diritto e legalita
dell’altro, e di spiegarne le caratteristiche. Mentre il diritto si occupa della legalita delle
azioni e del fatto che avvengano conformemente alla lettera della legge, non delle
intenzioni, I’etica pone al centro della propria attenzione non solo che le azioni siano
conformi alla legge, ma che avvengano per dovere. Di qui quella che ho definito
“un’ulteriorita dell’etica rispetto al diritto”, ulteriorita che tuttavia non implica una sua
superiorita qualitativa, poiché un’azione buona, nella prospettiva kantiana, deve prima
di tutto essere un’azione giusta. Agire a motivo del dovere implica, come sua conditio
sine qua non, un agire conforme alla lettera della legge e 1 doveri di virti non possono
essere legittimamente compiuti se prima non sono stati adempiuti quelli giuridici.

Un altro aspetto di tale coimplicazione ¢ emerso nell’indagine relativa ai diversi tipi

di costrizione con cui 1 due sistemi di doveri hanno a che fare e all’indicazione kantiana

164



secondo cui I’obbligazione esterna sarebbe piu ampia di quella interna. L’obbligazione
esterna infatti prevede sempre, oltre a quella esterna, anche una costrizione interna che
per prima spinge a compiere una determinata azione. La costrizione interna diviene
pertanto conditio sine qua non di quella esterna. Cio, ancora una volta, non ¢ indice di
una superiorita dell’etica rispetto al diritto, ma di quella pretesa intrinseca al concetto di
dovere (la pretesa di compiere il dovere a motivo del dovere) di cui la prospettiva
giuridica sceglie di non occuparsi, ma che ¢ presente, seppur latente, in essa.

Un ultimo elemento di indagine importante riguardo al rapporto tra etica e diritto ¢
fornito dall’analisi sul fine. Come messo in luce poco sopra, il fatto che il diritto non
imponga agli agenti alcun fine, da un lato, salvaguarda il diritto da derive utilitariste,
paternalistiche e totalitariste, dall’altro, tutela I’etica da qualsiasi tipo di ingerenza dello
stato. Il diritto tuttavia, occupandosi della forma dei rapporti esterni e garantendo a
ciascuno, in accordo con la legge universale, uno spazio in cui esercitare la propria
liberta, crea la possibilita perché ciascuno possa coltivare, entro quello spazio, la liberta
interna regolata dall’etica. Cio permette di individuare un terzo aspetto della
coimplicazione reciproca tra sistema giuridico e sistema etico: il diritto crea le premesse
indispensabili perché ciascuno possa agire eticamente. Cid tuttavia non implica un
asservimento del diritto ai fini dell’etica: la separazione netta tra i due ambiti operata da
Kant fuga qualsiasi dubbio. E pitl una collaborazione, un concerto di forze quella che si
puo individuare tra i due.

Passiamo ora a considerare la seconda diversita individuata da Kant tra etica e diritto,

quella nel modo dell’obbligazione.

165



I. 3. Il diverso modo di obbligazione

Oltre che per una diversita di legislazione, che si traduce nei differenti ruoli giocati in
etica e diritto dai tre elementi considerati nei paragrafi precedenti, i doveri etici e quelli
giuridici differiscono per il modo dell’obbligazione in essi contenuta. Tale diversita
consiste non solo nel fatto che 1’obbligazione etica sia interna, mentre quella giuridica
esterna, ma ¢ rintracciabile, a mio parere, anche attraverso le seguenti coppie
concettuali: perfezione-imperfezione e strettezza-larghezza dell’obbligazione. Cio si
traduce, sinteticamente, nell’identificazione dell’obbligazione giuridica con quella
perfetta e stretta (in virtu della quale le Rechtspflichten vengono definite perfette e
strette), e di quella etica con quella imperfetta e larga (per cui le Tugendpflichten sono
imperfette e larghe).

Obiettivo di questa seconda parte sara 1’analisi del significato di quanto brevemente
esposto e delle sue implicazioni per il sistema dei doveri kantiano. Nel fare cio sono del
parere che indagare la qualificazione dei doveri di diritto come perfetti e di quelli di
virtt come imperfetti sia importante per la comprensione tanto delle specificita dei
diversi doveri morali kantiani, quanto delle peculiarita dei doveri del sistema kantiano
rispetto alla tradizione filosofica cui il filosofo di Konigsberg si era formato.

Non condivido, pertanto, la posizione della O’Neill che non riconosce alla coppia
concettuale perfezione-imperfezione alcuna importanza ai fini della comprensione delle
Pflichten kantiane. La studiosa infatti sostiene che “la dottrina della Metafisica dei
costumi pud essere discussa con successo senza alcuna ulteriore indagine sulla

»7 1] motivo di tale rifiuto deriva dalla mancanza di

distinzione perfetto/imperfetto.
univocita semantica posseduta dai due aggettivi nel corpus kantiano. Particolare rilievo
invece viene conferito alla coppia concettuale stretto-largo, riguardo alla quale vengono
riconosciuti due sensi in cui un dovere puo essere definito stretto o largo: in riferimento
all’obbligazione (“narrow or wide in obligation”, stretto o largo nell’obbligazione) o
alla richiesta (“duty of narrow or wide requirement”, dovere di richiesta stretta o larga).
In questo senso, i doveri di obbligazione stretta indicherebbero come obbligatoria

un’azione o un’omissione, quelli di obbligazione larga mostrerebbero come obbligatorio

un fine. D’altro lato, 1 doveri di richiesta stretta verrebbero realizzati mediante un

7 O’Neill, Acting on principle, pp. 47 - 49.

166



determinato atto o da una determinata omissione, mentre quelli di richiesta larga tramite
I’assunzione ¢ lo sviluppo di determinati atteggiamenti.

Tali elementi sarebbero, aggiunge la studiosa, reciprocamente svincolati: che un
dovere sia di obbligazione stretta non implica necessariamente che anche la sua richiesta
sia stretta (cio¢ il fatto che il dovere indichi come obbligatoria un’azione non implica
necessariamente che esso venga realizzato dal compimento di quella determinata
azione) e, viceversa, un’obbligazione larga non implica di necessita che il dovere sia
largo anche in rapporto alla richiesta (cio¢ un dovere che indichi come obbligatorio un
fine non viene di necessitd realizzato mediante 1’assunzione di un determinato
atteggiamento morale). Da questo punto di vista, i doveri giuridici sarebbero stretti sia
in riferimento all’obbligazione che alla richiesta, quelli etici sarebbero o larghi sia
nell’obbligazione che nella richiesta (doveri imperfetti di virtt) o larghi
nell’obbligazione e stretti nella richiesta (doveri perfetti di virtu).

L’individuazione di due sensi in cui si pud parlare di strettezza e larghezza del
dovere, permette alla O’Neill di spiegare I’esistenza, tra i doveri etici, dei doveri perfetti
di virtu, di cui mi occupero successivamente, e d’altro lato, di sostenere che, poiché la
distinzione tra dovere perfetto e imperfetto coincide ma non si identifica con quella tra
dovere stretto e largo nella richiesta, non ¢ necessario analizzarla ulteriormente ai fini
della comprensione della Dottrina dei costumi kantiana. Sono del parere che, per quanto
brillante e allettante appaia la soluzione della O’Neill, non sia possibile liquidare cosi
rapidamente e semplicisticamente**® la qualificazione dei doveri giuridici come perfetti
e di quelli etici come imperfetti.**

Piuttosto, il fatto che essi ritornino continuamente nei testi, sia in quelli dati alle
stampe che in quelli del Nachlaf3, e che vengano utilizzati per qualificare i doveri morali
¢ segno della loro importanza per la comprensione della Dottrina dei costumi,
nonostante la non omogeneita dei significati a essi attribuiti. D’altro lato, ¢ indice del
tentativo kantiano di rimanere nel solco della tradizione filosofica da cui tali termini

derivano e, contemporaneamente, di emanciparsi da essa. Pit che un modello che

8 Come fa ad esempio affermando che “Kant da poco peso alla divisione” (O’Neill, Acting on Principle,
p. 48).

* Ibidem. La studiosa individua tre significati attribuiti alla coppia concettuale perfetto/imperfetto: nella
Vorlesung zur Moralphilosophie indicano rispettivamente i doveri etici e quelli giuridici, nella
Fondazione i doveri perfetti sono quelli che non permettono nessuna eccezione fatta a favore delle
inclinazioni, infine, nella Metafisica dei costumi la distinzione perfetto/imperfetto coincide con quella
stretto/largo.

167



permetta di far rientrare in una cornice di plausibilita le anomalie del sistema, ¢
necessaria quindi un’analisi € una pulizia dei termini in questione. A tale proposito, mi
si permetta di osservare che Kant non parla mai di doveri larghi o stretti in relazione alla
richiesta, ma esclusivamente di doveri larghi e stretti in rapporto all’obbligazione.
Assumendo la distinzione tra doveri perfetti e imperfetti (vollkommene e
unvollkommene Pflichten), Kant si pone in continuita con la tradizione giusnaturalistica,
secondo cui il dovere perfetto ¢ correlato al diritto di un’altra persona di costringere
colui che ¢ soggetto al dovere, mentre quello imperfetto non possiede tale
correlazione.*® Anche nei testi del filosofo di Koénigsberg i due tipi di Pflicht sono
legati alla presenza e alla mancanza di un’obbligazione per arbitrium alterius,”' ma,
oltre a questo, la perfezione e I’imperfezione dei doveri possiedono un significato

ulteriore, riguardante il modo in cui I’obbligazione viene esercitata. L’ imperfezione e la

perfezione della Verbindlichkeit vengono infatti identificate con la sua larghezza e

% Mi sembra che la tradizione naturalistica sia unanime nel considerare 1’obbligazione e il dovere
perfetto come esterni e legati al diritto altrui di costringere il soggetto agente, qualora non compia cid a
cui ¢ obbligato, mentre I’obbligazione imperfetta come interna e mancante della correlazione a uno jus
cogendi esterno. Tanto Thomasius (C. Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae Divinae, Halae 1717, e
Fundamenta Juris Naturae et Gentium, Scientia Verlag, Aalen 1979 (2. Neudruck der 4. Aufl. Halle
1718)), quanto Wolff (C. Wolff, Jus naturae methodo scientifica pertractatum, Pars prima, Jus Naturae
Methodo Scientifica Pertractatum, Pars Prima, Renger, Francoforti 1740, § 235 ss.) e Achenwall (G.
Achenwall, Prolegomena Iuris Naturalis: in Usum Auditorum, Gottingae Suptibus Victorinii Bosiengelii
1758, § 98 ss.) definiscono infatti come perfetta quell’obbligazione connessa con la facolta di costringere
qualcun altro (jus cogendi), qualora questi non soddisfi la propria obbligazione. Dall’obbligazione
perfetta deriva il diritto perfetto, cioe la facolta posseduta, dal soggetto morale, di costringere colui che
non compie 1’azione cui ¢ obbligato nei suoi confronti, e il dovere perfetto, ovvero 1’obbligazione passiva
implicante la costrizione da parte di qualcun altro qualora il soggetto non compia una determinata azione.
L’obbligazione imperfetta invece non ¢ connessa a tale jus cogendi e da essa derivano doveri imperfetti.
Secondo Wolff, all’obbligazione perfetta corrisponde 1’obbligazione esterna, mentre a quella imperfetta
I’obbligazione interna (Jus naturae methodo scientifica pertractatum, Pars prima, § 655). Baumgarten
(A. G. Baugarten, Initia Philosophiae Practicae Primae Acroamatice, Impensis Carl. Herm. Hemmerde,
Halae Magdeburgicae 1760, § 50 ss.) definisce come interne quelle obbligazioni che non sono estorcibili,
mentre esterne e perfette quelle obbligazioni che vengono invece estorte; queste ultime obbligazioni sono
definite anche come cogentes, mentre le prime come suasoriae, consilia. Ancora Baumgarten (fus
Naturae, Impensis Carl. Herm. Hemmerde, Halae Magdeburgicae 1763, §§ 125-126) definisce i doveri
esterni come quei doveri che ogni uomo possiede nei confronti degli altri uomini e nei quali ciascun uomo
ha il diritto stretto di estorcere una determinata azione a qualcun altro. Tali doveri vengono detti doveri
perfetti, mentre i doveri imperfetti sono quelli che non sono accompagnati dalla facolta di costringere.
Pufendorf (S. Pufendorf, Samuelis Pufendorfii De Jure Naturae et Gentium Libri Octo, Junghans,
Londini Scanorum 1672) definisce invece ¢ido che noi dobbiamo in maniera perfetta, come cio che ha
come obiettivo 1’esistenza della societa (ad esse societatis), mentre cio a cui siamo chiamati in maniera
imperfetta, come cio0 che ha come fine il benessere della societa stessa (ad bene esse societatis). Sul
rapporto tra il diritto kantiano e la tradizione filosofica si consideri K. Barthlein, Die Vorbereitung der
Kantschen Rechts- und Staatsphilosophie in der Schulphilosophie, in Kant. Analysen — Probleme — Kritik,
hrsg. von H. Oberer und G. Seel, Kénigshausen & Neumann, Wiirzburg 1988, pp. 221 — 271.

! Nella Vorlesung zur Moralphilosophie Kant riprende la definizione classica di obbligazione esterna e
interna con queste parole: “obligatio externa est necessitatio moralis per arbitrium alterius, obligatio
interna est necessitatio moralis per arbitrium proprium” (Vorlesung, 49; cfr. 36).

168



strettezza: essa puo essere infatti o stretta (eng) o larga (weit) a seconda che determini o
meno il modo e il grado dell’azione da realizzare.** In questo senso, mentre
I’obbligazione etica non specifica il grado e il modo in cui deve avvenire ’azione e si
rivolge esclusivamente alla Gesinnung con cui viene compiuta, lasciando al soggetto
una certa ampiezza (latitudo) per la realizzazione concreta dell’agire, quella giuridica
specifica inequivocabilmente il grado e il modo della prestazione e non lascia, a
riguardo, alcuna possibilita di scelta all’agente.**

“Perfezione” sta dunque a significare, da un lato, il fatto che 1’obbligazione viene
esercitata esternamente al soggetto, dall’altro, che il modo e il grado dell’azione
vengono da essa definiti; “imperfezione”, dal canto suo, significa che I’obbligazione ¢
interna, e che il modo e il grado dell’azione non sono determinati. Non solo. Nella
prospettiva kantiana i doveri stretti e perfetti sono doveri negativi, mentre i doveri larghi
e imperfetti si presentano come positivi. [ doveri perfetti, stretti e negativi rappresentano
poi delle leggi per le azioni, mentre quelli imperfetti, larghi e positivi esprimono un
ordine nei confronti delle massime delle azioni. Le Rechtspflichten vengono identificate
con il primo tipo di doveri: perfetti, stretti, negativi e per le azioni; le Tugendpflichten
con il secondo: imperfetti, larghi, positivi e per le massime.

Come gia accennato in apertura al capitolo, esiste tuttavia un’anomalia nel sistema,
poiché vengono introdotti tra 1 doveri di virtu anche una serie di doveri perfetti verso
s6,%* che sembrano non poter rientrare in alcun modo nello schema tracciato da Kant.
Tale anomalia spinge a pensare che non esista una identificazione univoca tra le
caratteristiche attribuite ai doveri di diritto e a quelli di virtt, e fa nascere 1’esigenza di

. . . . e . 455
un’indagine riguardo ai termini in questione,

che permetta di comprendere i
significati attribuiti loro dal filosofo di Konigsberg.
Non ¢ mia intenzione compiere in questa sede un’analisi puntigliosa di tutti i diversi

passi in cui essi compaiono, analisi che, per quanto indubbiamente d’aiuto per la

2 Vigilantius, XXVII 2.1, 536 ¢ VMS, XXIII 393 s.

3 Ibidem.

BEMS, VI 421 — 437 (cfi-. 277 — 305).

35 Anche la Gregor, Laws of Freedom, pp. 95 — 112, sottolinea che “dall’individuazione da parte di Kant
di doveri perfetti verso se stessi € chiaro che 1’obbligazione stretta non ¢ identica con la legislazione
giuridica. I termini “stretto ¢ largo”, da una parte, ¢ “etico e giuridico”, dall’altra, si riferiscono a due cose
diverse.” La studiosa identifica la perfezione con la strettezza del dovere e I’imperfezione con la
larghezza (p. 97) e, pur riconoscendo la necessita di svincolare 1’essere perfetto e stretto dal dovere
giuridico e I’essere imperfetto e largo da quello etico, non si avvede della necessita di svincolare anche la
perfezione dalla strettezza e 1’imperfezione dalla larghezza per una comprensione il piu possibilmente
esaustiva dei doveri kantiani.

169



comprensione, potrebbe risultare pedante e noiosa; desidero piuttosto fornire qui il
risultato dell’indagine che ho compiuto nel corso del mio studio, argomentandolo. Nella
mia ricerca non ho preso particolarmente in considerazione quelle pagine della
Fondazione della metafisica dei costumi che fanno riferimento ai doveri perfetti e
imperfetti. Nell’opera del 1785 Kant definisce “perfette” le Pflichten che non
permettono alcuna eccezione a favore delle inclinazioni sensibili, mentre “imperfette”
quelle che la permettono; le vollkommene Pflichten sono poi identificate con doveri
stretti e inderogabili (strenge, enge, unnachlaflichen Pflichten), mentre le
unvollkommene con doveri larghi e meritori (weite e verdienstliche Pflichten). Kant
specifica poi di intendere con “stretti” quei doveri nei confronti dei quali una massima
contraria non ¢ assolutamente pensabile come legge universale, mentre con “larghi”
quelli in relazione ai quali una massima contraria ¢ pur pensabile, ma non puod essere
assolutamente voluta come legge universale.*

La mia scelta di non considerare queste indicazioni ¢ dovuta al fatto che sia nei testi
precedenti alla Fondazione che in quelli successivi ad essa, pur rimanendo
I’identificazione tra doveri perfetti e doveri stretti e tra quelli imperfetti e quelli larghi,
non ¢ possibile né ritrovare la definizione di dovere imperfetto come dovere che
permette un’eccezione a favore delle inclinazioni, né la definizione di dovere stretto o
largo attraverso la prova di una “contraddizione nel pensare” o “nel volere”.*’

Interessante in queste pagine della Fondazione ¢ perd quanto scritto in una nota a pi¢
pagina, secondo cui, accanto ai doveri perfetti (stretti) esterni, ne esisterebbero anche di

perfetti interni:

“Qui si deve notare bene che io mi riservo interamente la partizione dei
doveri per una futura Metafisica dei costumi, e la presente ¢ posta qui solo
per comodita. Del resto, intendo per dovere perfetto quello che non concede
nessuna eccezione a vantaggio dell’inclinazione; del fatto che io non abbia

soltanto doveri perfetti esterni, ma anche interni, cio che contrasta con 1’uso

6 GMS, IV 421 — 424 (tr. it., 75 — 81).

7 Secondo O’Neill, Acting on Principle, pp. 59 — 93, invece, il test della contraddizione nel pensiero
(contradiction in conception) sarebbe contenuto nel principio sommo della Dottrina del diritto, mentre
quello della contraddizione nella volonta (contradiction in tre will) nel principio della Dottrina della virtu
(cfr. Introduzione, nota 33).

170



seguito dalle scuole, non credo pero di dover dar conto, perché il mio scopo

¢ indifferente che cid mi sia concesso 0 meno.”**

. .. . . . . 459
La medesima indicazione ricorre nella Vorlesung zur Moralphilosophie,”™ nella

Metafisica dei costumi Vigilantius™

e nei Lavori preparatori alla Metafisica dei
costumi™® dove a piu riprese viene sottolineata I’esistenza di doveri stretti sia interni
che esterni, cosi come di quella di doveri larghi sia interni che esterni. Anche nella
Metafisica dei costumi ¢ possibile individuare una traccia di tale indicazione li dove
viene posta una differenza tra i doveri di diritto (identificati con quelli perfetti) interni e
esterni: i primi sono legati a un diritto innato, i secondi a uno acquisito.*** La presenza
di due tipi di doveri di diritto, o perfetti, ¢ un primo elemento, indice dell’impossibilita
di un’identificazione tra “essere esterno”, perfezione e giuridicita del dovere, e d’altro
lato tra “essere interno”, imperfezione e eticita di esso.

In generale la perfezione dei doveri ¢ legata a una correlazione dovere-diritto, che,
per alcune Pflichten esiste, per altre no, intendendo con “diritto” non una facolta morale

. \ . . . . . . . 463 .
in generale, ma la facolta di costringere (ius cogendi, Befiignis zu zwingen).”” 1 doveri

perfetti sono quelli legati al diritto del soggetto di costringere chi si oppone a compiere

8 GMS, IV 421, nota (tr. it., 75).

9 Vorlesung, 169 ss. (cfi. 135 ss.).

0 Vigilantius, XXVII 2.1, 581 e 585. Nella Metafisica dei costumi Vigilantius (XXVII 2.1, 583) si trova
anche la seguente distinzione:

“ Doveri di diritto doveri di virtu
ed entrambi sono
interni esterni
a. sia stretti o doveri a. sia stretti o doveri di
di diritto interni, cio€ costrizione esterni, C10€
il diritto dell’'umanita il diritto degli uomini verso
nella nostra propria persona gli altri
b. sia larghi o doveri di b. sia larghi o doveri di virtu
virtu interni, ciog¢ il fine esterni, ciog¢ il fine verso altri
dell’umanita nella nostra uomini.

propria persona, o quel

fine che a noi pone

I’umanita e che quindi

noi dobbiamo avere.”
! In essi infatti si leggere: “La Dottrina del diritto, come dottrina dei doveri stretti (sotto determinate
leggi), ¢ la o dottrina del diritto interno o di quello esterno, tramite cui viene limitata a. la liberta
internamente o b. esternamente” (VMS, XXIII 385). A riguardo si consideri anche VMS, XXIII 395.
92 MS, VI 237; cfr-. 44.
43 Cosi si trova infatti espresso nella Metafisica dei costumi: “A ogni dovere corrisponde un diritto,
considerato come facolta (facultas moralis generatim), ma non a ogni dovere corrispondono diritti di un
altro a costringere qualcuno (facultas giuridica); questi ultimi piuttosto si chiamano in particolare doveri
di diritto” (/vi, V1 383; cfir. 231).

171



il dovere nei suoi confronti, quelli imperfetti non conoscono tale diritto di costringere.
Fin qui Kant rimane nel solco della tradizione,*** mentre prende nettamente le distanze
da essa nell’individuare il depositario di questo tipo di diritto: o una persona altra
rispetto a colui che ¢ soggetto alla costrizione o un’istanza interna a esso (I’umanita
nella propria persona).*® I doveri collegati a questo ius cogendi senza una distinzione di
chi possegga tale diritto, sono definibili doveri di diritto in senso largo: in senso largo
tutti 1 doveri correlati al diritto di costringere, quindi tutti 1 doveri perfetti, sono doveri
di diritto. Esiste tuttavia anche un senso stretto in cui si puo parlare di Rechtspflichten,
cio¢ quando la facolta di costringere & propria di un individuo esterno rispetto al
soggetto agente. In senso stretto, dunque, 1 doveri di diritto sono legati al diritto di
costringere esternamente un individuo diverso da s¢ a osservare un dovere nei propri
confronti, e questo particolar tipo di correlazione dovere-diritto viene scelto da Kant
come criterio per attribuire perfezione alle Rechtspflichten e imperfezione alle
Tugendpflichten.

In altre parole, tutti i doveri correlati ad un diritto di costringere in generale sono
doveri perfetti e, poiché il concetto di diritto si identifica con la facolta di costringere,
tutti i doveri correlati ad un diritto di costringere sono definibili in generale come
doveri di diritto. In senso stretto, tuttavia, non tutti i doveri perfetti appartengono alla
legislazione giuridica, dal momento che essa ¢ composta esclusivamente dai doveri
correlati ad una costrizione esterna (per abitrium alterius);*®® possono quindi essere
definiti come giuridici solo quei doveri collegati al diritto di costringere qualcuno
esternamente. | doveri giuridici non abbracciano pertanto tutti i doveri perfetti e i doveri

7

. . . e e e e 46 - g
perfetti non sono esclusivamente i doveri giuridici in senso stretto:”" sono doveri di

4 Anche M. Riedel, Moralitiit und Recht in der Schulphilosophie des 18. Jahrhundert, in Recht und
Ethik. Zum Problem ihrer Beziehung im 19. Jahrhundert, hrsg. von J. Blilhdorn und J. Ritter, Vittorio
Klostermann, Frankfurt am Main 1970, pp. 83 — 96, individua ’origine del dovere perfetto kantiano nel
concetto wolffiano di jus perfectum secondo cui ,jus perfectum dicitur, quod conjunctum est cum jure
cogendi alterum* (Philosophia practica universalis I, § 235).

% Vigilantius, XXVII 2.1 581 ¢ VMS, XXIII 350.

466 Scrive Kant a riguardo nella Metafisica dei costumi Vigilantius (Vigilantius, XXVII 2.1, 581) che non
ogni dovere di diritto € un dovere correlato a una costrizione nei confronti di qualcun altro, per il fatto che
esistono doveri di dritto a cui si € costretti senza che qualcun altro eserciti tale costrizione.

7 Nella Metafisica dei costumi Vigilantius Kant distingue terminologicamente i doveri di diritto in senso
largo da quelli in senso stretto indicando i primi come Rechtspflichten (doveri di diritto), i secondi come
rechtliche Pflichten (doveri giuridici): tutti i doveri cui corrisponde una costrizione esterna rispetto al
soggetto, sono doveri di diritto (Rechtspflichten), ma non tutti i doveri di diritto sono anche doveri
giuridici (rechtliche). Solo quei doveri cui corrisponde una costrizione esterna sono giuridici, mentre

172



diritto in senso stretto tutti i1 doveri perfetti in senso stretto, cio¢ quelli correlati ad uno
ius cogendi altrui. Quelli perfetti in senso ampio appartengono invece al diritto in senso
ampio.

L’analisi delle caratteristiche attribuite ai diversi tipi di doveri viene complicata dal
fatto che la loro perfezione e la loro imperfezione vengono messe in relazione alla
strettezza e alla larghezza dell’obbligazione. Percid, come espresso in apertura al
paragrafo, che il dovere sia perfetto o imperfetto non indica solo la correlazione o meno
con un diritto di costringere internamente o esternamente, ma anche il fatto che
I’obbligazione alla base del dovere determina il modo e il grado di cido che viene
ordinato. Inoltre, la strettezza e larghezza del dovere sono poste in relazione al fatto che
esso ordina azioni per le azioni o per le massime delle azioni.**® Strettezza e larghezza
dell’obbligazione sono collegate dunque a due elementi separabili riguardanti la forma
dell’obbligazione:

1. la facolta di determinare o meno il modo e il grado di cio che viene ordinato,

2. la relazione all’azione o alla massima dell’azione.

La separazione di questi elementi ¢ di aiuto per la comprensione della materia di cui
mi sto occupando: il punto di vista assunto per attribuire la strettezza ai doveri ¢ dato
infatti dalla combinazione della capacita di determinare in maniera inequivocabile
I’azione, mentre la larghezza ¢ propria di quei doveri che si collocano al di fuori di
questa prospettiva e rappresentano leggi per le massime delle azioni. I primi doveri sono
rigorosi, inderogabili e non lasciano alcuno spazio alla scelta dell’agente riguardo il da
farsi; 1 secondi lasciano invece indeterminate la modalita e il grado dell’azione.

Tale indeterminatezza non deve far pensare a una remissivita dei doveri larghi, cui,
per altro, il filosofo di Konigsberg dovette pensare nel corso della propria riflessione:
oscillo infatti piu volte tra 1’attribuzione di un certo lassismo ai doveri di virtu, in

quanto doveri larghi*® - il che non gli permise per lungo tempo di attribuire loro lo

quelli non correlati a tale costrizione esterna sono definibili solo come “di diritto”, ma in senso largo
(Vigilantius, XXVII 2.1, 582, corsivo mio).

8 Scrive infatti Kant a riguardo: “poiché a fondamento di ogni dovere deve esserci una legge, questa
legge nell’etica non puo essere una legge del dovere data per le azioni, ma semplicemente per le massime
delle azioni (da cio segue che) il dovere etico deve essere pensato come dovere largo, non come stretto”
(MS, VI 410; cfi. 264).

49 YVMS, XXIII 343. 1l medesimo lassismo ¢ individuabile nella definizione della Fondazione, secondo
cui i doveri imperfetti sarebbero quelli che permettono eccezioni nei confronti delle massime.

173



status di leggi, ma solo quello di regole’”

- ¢ il riconoscimento ai doveri imperfetti e
all’etica (come sistema dei doveri imperfetti) di una rigorosita pari a quella dei doveri
perfetti. Ciononostante, la Dottrina dei costumi definitiva del 1797 presenta 1 doveri
imperfetti e larghi a tutti gli effetti come leggi di liberta, e quindi dotati di una rigorosita
e di una strettezza pari a quelle dei doveri perfetti e stretti, pur possedendo una certa

472 e la

ampiezza riguardo alle azioni.*”' Anche la Vorlesung zur Moralphilosophie
Metafisica dei costumi Vigilantius avevano riconosciuto alla legge etica esattezza e
rigorosita; in particolar modo il secondo scritto, individua nei doveri di virtu la
medesima capacita di obbligare in maniera rigorosa dei doveri di diritto, qualora si
consideri la loro forma o “il modo dell’obbligazione”.*”> Tuttavia tale attribuzione
sembra contrastare con 1’indicazione secondo cui il modo dell’obbligazione etica ¢
largo.

Questa difficolta ¢ superabile ponendo attenzione ai due elementi che concorrono nel
definire la strettezza e la larghezza dell’obbligazione: la capacita di determinare
inequivocabilemente e la relazione alla massima o all’azione. Per qualificare un dovere
come stretto, Kant sceglie un punto di vista ben determinato: stretto ¢ il dovere che
determina il grado e il modo dell’azione. In questo senso i doveri di diritto sono doveri
stretti, mentre quelli di virtu sono larghi. Se tuttavia venisse cambiata la prospettiva e
assunta quella della massima dell’azione, la relazione tra doveri di diritto e doveri di
virtu si rovescerebbe: quelli etici, infatti, se da un lato lasciano libero il soggetto di
realizzare ’azione come preferisca, non permettono in nessun modo che il principio
soggettivo d’azione lasci spazio alle inclinazioni sensibili nella determinazione
dell’arbitrio.*”* In altri termini, le Tugendpflichten, pur essendo larghe in rapporto

all’azione, determinando in maniera univoca la massima sono in relazione a

% In questo senso Kant ¢ in linea con la tradizione giusnaturalistica che definisce i doveri esterni come
vere e proprie leggi (leges), mentre i doveri interni come consigli (consilia). A riguardo, si consideri A.
G. Baumgarten, Initia philosophiae practicae primae, § 61.

LMS, VI 390 (cfr. 240).

2 Vorlesung, 108 (cfr. 86).

B Vigilantius, XXVII 2.1, 585.

474 «Se 1a legge puo ordinare solo le massime delle azioni, non le azioni stesse, & segno del fatto che lascia
per il suo adempimento (osservanza) un certo margine (latitudo) al libero arbitrio, nel senso che non puo
stabilire precisamente in che modo e in che misura mediante 1’azione si debba operare in vista del fine
che ¢ al tempo stesso un dovere. In ogni caso, per dovere largo non si intende la concessione di deroghe
alle massime delle azioni, bensi soltanto il permesso di limitare una massima di dovere con un’altra (per
esempio I’amore universale per il prossimo con 1’amore per i genitori), e tramite cio il campo della prassi
virtuosa risulta di fatto ampliato” (MS, VI 390; cfr. 240).

174



quest’ultima perfette e strette; le Rechtspflichten, invece, sono strette nella
determinazione dell’azione ma, lasciando indeterminata la massima secondo cui
I’agente deve agire, sono in relazione a essa larghe ed imperfette.

Esiste pertanto una strettezza peculiare dei doveri di diritto e una peculiare di quelli
di virtu e, proprio a motivo di essa, entrambi i tipi di Pflichten sono leggi a tutti gli
effetti. Questa strettezza deriva dal loro essere imperativi categorici, come dimostrato
nel capitolo precedente; in quanto tali, comandano incondizionatamente e rigorosamente
senza possibilita di eccezioni di fronte al loro comando, che nel diritto ha per oggetto
I’azione, nell’etica invece la massima dell’azione.*” Proprio per questo, mutando la
posizione mostrata nella Fondazione, la Metafisica dei costumi specifica che la
larghezza dei doveri etici non si riferisce assolutamente a sconti fatti in favore delle
inclinazioni sensibili, quanto al fatto che venga lasciato all’arbitrio uno “spazio di
gioco” (Spielraum) nel quale liberamente, attraverso una limitazione vicendevole delle
massime, si possa decidere il come e il quanto dell’azione in vista del fine che e al
tempo stesso dovere. Ma, lo ripeto ancora una volta, il punto di vista scelto da Kant per
attribuire la strettezza a un dovere ¢ unicamente quello dell’azione.

Anche riguardo alla coppia di aggettivi stretto-largo ¢ possibile quindi rintracciare un
senso ampio € uno stretto: ‘“stretto” ¢ in senso ampio ci0 che determina in maniera
univoca; in senso stretto, 1’aggettivo indica cid che determina in maniera univoca
I’azione da compiere. “Largo” ¢ cid che non determina in maniera univoca, ma, in senso
piu ristretto, € cio che non determina in maniera univoca [’azione.

L’essere stretto e largo necessitano, in secondo luogo, di essere svincolati da
un’ulteriore caratteristica attribuita ai doveri giuridici ed etici, cio¢, rispettivamente, dal
loro essere negativi e affermativi. Queste ultime qualificazioni indicano due modi
diversi in cui si esplica 1I’obbligazione: un dovere ¢ negativo quando assume la forma di

un divieto, cio¢ quando limita (einschrinkt) 1’uso della liberta, mentre € positivo

475 A riguardo, sostiene Kersting: “Cid che si trova a fondamento del dualismo delle obbligazioni ¢ una
differenza epistemologica; con la separazione dei doveri in stretti e larghi non viene portata ad
espressione una differenziazione normativa. Il dovere proprio dell’etica non ¢ dovere in misura minore,
non possiede un’obbligatorietd minore, non ha una forza costrittiva pit debole del dovere appartenente
alla dottrina del diritto. Le caratteristiche dell’oggettivita, categoricita e necessita appartenenti al dovere
come tale si chiudono contro ogni qualsiasi gradualita dell’obbligazione” (Wohlgeordnete Freiheit, p.
195). Tale differenza epistemologica viene individuata dallo studioso nel fatto che il diritto fornisce un
criterio che porta in ogni azione ad una scelta inequivocabile, mentre ’etica solo fini oggettivi e che
tuttavia non contengono alcuna indicazione riguardo alla modalita della realizzazione.

175



quando lo “allarga” (erweitert), assumendo la forma del comando.*”® In numerosi
passi’’’ Kant caratterizza le Rechtspflichten come negative e le Tugendpflichten come
affermative o positive, tanto da far supporre che la strettezza e la larghezza dei doveri

siano legate alle loro negativita e positivita. Queste le parole usate, ad esempio:

“Poiché e, a dire il vero, solamente negativo (non sollevarsi al di sopra
degli altri) e in questo modo ¢ analogo al dovere di diritto di non ledere il
proprio di nessuno, il dovere del rispetto libero nei confronti degli altri,
anche se come semplice dovere di virtu, viene ritenuto un dovere stretto in
rapporto al dovere di amore, e quest’ultimo viene considerato dunque come

478
largo.”

Secondo quanto espresso la negativita, cio¢ la forma negativa propria del divieto
(non fare cosi e cosi!), sembra essere il motivo dell’attribuzione della strettezza al
dovere, mentre viceversa, la positivita del comando (fai/) pare essere I’elemento che
determina la sua qualificazione come dovere largo. In questo senso, il diritto sarebbe
costituito da doveri stretti perché negativi (divieti), I’etica invece di doveri larghi perché
affermativi (comandi).

Un’interpretazione di questo tipo sembrerebbe plausibile anche da una breve analisi
del concetto di diritto, definito da Kant come “la quintessenza delle condizioni sotto cui

I’arbitrio dell’uno puo essere unito con I’arbitrio dell’altro secondo una legge universale

476 Kant (MS, VI 419; cfr. 274) definisce i divieti Untelassungspflichten (doveri di omissione) mentre i
comandi Begehungpflichten (doveri di commissione).

T MS, VI 389 e 449 s. (cfr. 239 e 317). In particolar modo si considerino i seguenti passi delle
Vorarbeiten: “Il dovere che corrisponde al diritto ¢ sempre negativo, il dovere che corrisponde al fine ¢
sempre affermativo” (VMS, XXIII 246). “Tutti i doveri appartengono, per quello che riguarda la moralita
dell’azione, all’etica, che contiene la necessita dell’azione per rispetto per la legge. Per quanto riguarda
invece la legalita, poiché dipende solamente dal fatto che le azioni concordino con la legge, sia che il
fondamento di determinazione sia la rappresentazione della legge oppure no, i doveri o sono meramente
negativi, cioé quelli che limitano la liberta nell’uso interno o esterno e si chiamano doveri di diritto in
senso generale, oppure sono anche affermativi e allarganti mediante il fine che forniscono (analiticamente
o sinteticamente). Entrambi i tipi tuttavia sono o limitazioni della propria o dell’altrui liberta, oppure
ampliamenti dei propri o degli altrui fini: 1. della liberta tramite la propria personalita 2. tramite altre
persone. La dottrina del diritto o la dottrina dei doveri in quanto viene determinata dall’arbitrio degli altri
secondo il principio della liberta” (Ivi, XXIII 268 s.). “Le leggi, che un altro ci da, riguardano il mio e il
tuo esterni sono conformi alle condizioni formali della liberta e sono tutte negative (nel diritto privato)”
(Ivi, XXIII 388). In questo senso si consideri anche VMS, XXIII 306 e 316.

8 MS, VI 449 s. (cfr. 317), corsivo mio.

176



della liberta.”*” Tale insieme di condizioni coincide con una serie di limitazioni che i
soggetti giuridici si impongono reciprocamente qualora 1’uso della liberta esterna
dell’'uno invada o leda quello dell’altro (Verhinderung eines Hindernisses der
Freiheit)™ ¢ a questo tipo di limitazioni viene dato il nome di costrizioni. Dal punto di
vista kantiano, il diritto ¢ identico (einerlei) alla facolta di costringere, nel senso “di
porre delle limitazioni”, facolta che, si badi bene, in quanto limitazione non ¢ volta al
fare ma al non fare. Non consiste, in altri termini, in un comando positivo, che allarga
I’agire del soggetto imponendogli di compiere qualcosa, ma in un ordine negativo-
limitante (divieto) di non ostacolare la liberta altrui (neminem laede). In questo modo
“la quintessenza delle condizioni”, capace di far coesistere diversi arbitri secondo una
legge universale, ¢ la limitazione (Einschrdinkung) reciproca delle liberta individuali; i
doveri giuridici, quindi, come condizioni della coesistenza dei diversi arbitri secondo
una legge universale di liberta, non fanno che limitare 1’uso esterno della liberta
individuale.

Rimanendo coerenti con il ragionamento fin qui fatto, si potrebbe pensare che tale
limitazione si esprima nella negativita dei doveri giuridici e che la determinazione del
modo e del grado dell’azione non coincida dunque con I’indicazione di come e quanto
fare, ma con quella di non fare. Conseguenza di cio sarebbe I’individuazione nel diritto
di un insieme di divieti e nell’etica di un insieme di comandi, cosa tuttavia poco
verosimile sia dal punto di vista del ragionamento comune (com’¢ possibile pensare che
il sistema giuridico imponga esclusivamente dei divieti senza dare prescrizioni positive
sul comportamento intersoggettivo e che I’etica comandi senza vietare nulla?) che da
quello kantiano. La dottrina del diritto e quella della virtu, infatti, sono composte tanto
da divieti quanto da comandi aventi la funzione di limitare e di “allargare” la liberta nei
diversi ambiti in cui viene usata. Non ¢ pertanto plausibile identificare la negativita del
dovere con il suo essere divieto e la sua positivita con 1’essere comando. Resta tuttavia
I’indicazione di Kant, secondo cui i doveri giuridici sarebbero negativi, mentre quelli
etici affermativi.

Penso che tale indicazione sia da comprendere alla luce di una distinzione necessaria
tra la negativita e la positivita del principio (giuridico o etico che sia) e tra quelle dei

singoli doveri (di diritto o di virtu) che da questo principio derivano. Come ho messo in

7 Ivi, VI 230 (cfr. 34 s.).
0 1vi, VI 231 (cfr-. 36).

177



luce poco sopra, il diritto ¢ la quintessenza delle condizioni in virtu delle quali le liberta
di arbitri diversi possono coesistere secondo leggi di liberta, e il sommo principio
giuridico ordina di agire esternamente in modo che 1’uso della liberta del proprio
arbitrio possa coesistere con quella di ogni altro.**' Tale principio, nonostante assuma la
forma di un comando, ¢ negativo e la sua negativitd ¢ individuabile attraverso due
elementi:

1. le condizioni necessarie affinché la liberta del soggetto possa coesistere con quella di
ogni altro sono di carattere formale, cio¢ intervengono sulla forma dell’azione,™ e
consistono in una serie di limitazioni-costrizioni dell’agire libero individuale;

2. in quanto tali vietano alla liberta esterna del singolo di esplicarsi in maniera arbitraria
contro la liberta altrui e la pongono entro confini definiti (neminem laede); in questo
modo vietano di agire contrariamente alla legge di diritto (non contrastare la legge),"™
cio¢ alle condizioni che rendono possibile la convivenza di diverse liberta. In altri
termini, il diritto e il suo principio vietano di compiere un Unrecht (un non diritto).***

Mentre il principio giuridico si presenta come negativo, quello etico ¢ caratterizzato
da positivita. Essa risiede nel fatto che I’etica non impone all’azione un forma che la
limita nella sua esecuzione, ma comanda di assumere un fine che ¢ al tempo stesso un
dovere. 11 principio etico pertanto non solo si esprime in forma positiva,**> ma allarga la
liberta positivamente mediante la prescrizione di fini.

Da quanto analizzato, il principio giuridico ¢ negativo perché ¢ essenzialmente
condizione limitatrice (eischrdnckende Bedingung) della liberta esterna del soggetto,
mentre quello etico € positivo, in quanto condizione allargante (erweiternde Bedingung)
della liberta. I doveri che da essi derivano portano con sé, in prima istanza, la

caratteristica propria del principio che da loro origine: in questo senso quelli giuridici

sono negativi perché sono intrinsecamente limitazioni che ordinano di non compiere

! Ibidem (cfr. 35).

2 Ivi, VI 230 (cfi-. 34).

3 Scrive Kant: “Le massime vengono qui [scil. nel diritto] considerate come quei principi soggettivi che
semplicemente si qualificano come una legislazione universale, cosa che ¢ solo un principio negativo
(non contrastare in generale una legge universale)”(/vi, VI 389; cfr. 239).

4 Ivi, VI 223 s. (cfr-. 26).

5 Esso assume infatti la forma del comando: “I principio supremo della dottrina della virtt &: «agisci
secondo una massima dei fini tale che 1’averla possa essere per ciascuno una legge universale». —
Secondo questo principio 1’uomo ¢ fine sia per se stesso che per gli altri e non ¢ sufficiente che egli non
sia autorizzato a trattare se stesso e gli altri soltanto come mezzi. mezzi (in cio egli puo essere certo anche
indifferente nei loro confronti), ma ¢ dovere in sé¢ per 'uomo porsi I’'uomo in generale come fine” (/vi, VI
395; cfi. 247).

178



qualcosa contro il diritto, mentre i doveri di virtu sono positivi in quanto incarnano il
comando di assumere determinati fini che sono al tempo stesso doveri.™® Cio,
indipendentemente dal fatto che I’azione o la massima che rientra nel loro comando
come oggetto venga vietata o prescritta, e che quindi i doveri particolari siano divieti o
comandi. In questo senso, la negativita ¢ caratteristica di tutte le Rechtspflichten, sia dei
comandi che dei divieti giuridici, mentre la positivita ¢ propria di tutte le
Tugendpflichten, siano esse comandi o divieti di virtu.

11 fatto poi che il principio giuridico sia per antonomasia condizione limitatrice della
liberta, fa si che tutti i doveri che limitano in generale la liberta (sia essa interna o
esterna), cio¢ i divieti, a motivo della loro forma possono essere definiti doveri giuridici
in senso largo, come espresso in questo passo estrapolato dai Lavori preparatori alla

Metafisica dei costumi:

“cosi 1 doveri sono o semplicemente negativi, cio¢ quelli che limitano
semplicemente la liberta nell’uso interno o esterno e si chiamano doveri di
diritto in senso gemerale, oppure sono anche affermativi e allarganti per

. .. . . 4
mezzo del fine che essi offrono (analiticamente o sinteticamente).”**’

Allo stesso modo, il fatto che il divieto, indicando una certa cosa come “da non
compiere”, determina in maniera univoca il proprio oggetto, ha per conseguenza che
tutti 1 divieti, anche quelli di virtt, appaiono come doveri stretti. La qualificazione dei
doveri negativi di virtu tuttavia, si tenga a mente per 1’analisi successiva, sono definiti

stretti solo per analogia con quelli di diritto, non per una identificazione reale con essi.

6 Ibidem.
BT VMS, XXIII 268.

179



I. 3. a. Il diverso modo di obbligazione: alcune riflessioni critiche

L’analisi condotta fin qui ha riconosciuto nei seguenti significati delle caratteristiche
che determinano la diversita tra I’obbligazione etica e quella giuridica:

1. la perfezione si riferisce al fatto che 1’obbligazione viene esercitata da un’istanza
altra rispetto al soggetto agente (da un altro uomo o dall’idea di umanita in lui),
I’imperfezione indica invece la mancanza di tale ius cogendi;

2. la strettezza indica che I’obbligazione determina il modo e il grado in cui deve essere
compiuto cio che viene comandato, la larghezza che essi rimangono indeterminati;,

3. la negativita esprime che il principio dell’obbligazione ¢ condizione limitatrice della
liberta, mentre la positivita che esso ¢ sua condizione allargante.

Qualificate come perfette, strette e negative, le Rechtspflichten sono caratterizzate
quindi da un’obbligazione esercitata esternamente rispetto al soggetto. L’obbligazione
indica, senza lasciar adito a eccezioni, come ¢ in che grado debba essere compiuto cio
che viene comandato, e si qualifica come negativa, in quanto condizione limitatrice
della liberta. Le Tugendpflichten, invece, mancano di un’obbligazione esterna, lasciano
indeterminato il modo e il grado in cui deve essere eseguito il comando ma, ordinando
di assumere dei fini, allargano la liberta dell’agente e proprio per questo sono positive.

Esistono tuttavia un modo /argo e un modo stretto di definire 1 doveri perfetti, stretti
e “di diritto”. In senso largo, perfetti sono tutti i doveri collegati al diritto di costringere
di un’istanza altra rispetto al soggetto; nella prospettiva kantiana tale istanza puo
assumere le sembianze di un individuo esterno all’agente o quelle dell’'umanita nella sua
persona.*®® “Stretto” si dice in generale ogni dovere che determina in maniera univoca,
mentre in senso proprio ¢ stretto il dovere che determina 1’azione da compiere. In senso
largo, “di diritto” sono tutti i doveri che sono in relazione a uno ius cogendi di
un’istanza altra rispetto al soggetto, che determinano il modo e il grado di cio che
ordinano e limitano la liberta. Ma non ogni dovere che si qualifichi in questo modo ¢
Rechtspflicht in senso proprio (in senso stretto). Propriamente parlando, i doveri
giuridici sono:

a) perfetti. La loro perfezione non deriva dalla correlazione con il diritto di

costringere di un’istanza altra rispetto al soggetto, non altrimenti specificata, ma dalla

8 Vigilantius, XXVII 2.1, 583 e 593.

180



correlazione con il diritto di un soggetto esterno all’individuo. Per questo motivo i
doveri correlati al diritto dell’umanita non vengono fatti rientrare nella Rechtslehre.

b) stretti. La loro strettezza non indica semplicemente che il dovere determina il
come e il quanto, ma che esso non lascia indeterminato il modo e il grado dell’azione.

Il punto di vista dell’azione, quello della liberta esterna, si ¢ dimostrato come il
criterio fondamentale assunto da Kant per attribuire la strettezza e la larghezza ai
doveri: come analizzato, infatti, anche i doveri di virtu ordinano in maniera rigorosa e
determinata, senza permettere alcuna eccezione di sorta. Poiché tuttavia il loro comando
¢ diretto alle massime e lascia indeterminato il come e il quanto dell’azione fenomenica,
sono doveri di obbligazione larga.

Quello dell’azione ¢ anche il punto di vista da cui vengono attribuite ai doveri la
perfezione e I'imperfezione: se perfetto ¢ il dovere imposto all’agente da qualcuno di
esterno da sé, I'unico oggetto di una costrizione esterna pud essere un’azione, non un
fine né una determinata massima.**’ Da questa prospettiva, un dovere perfetto (nel senso
di legato allo ius cogendi altrui) ¢ quindi inevitabilmente anche un dovere stretto (nel
senso che determina il modo e il grado dell’azione) e, in quanto connesso alla facolta di
un altro di costringermi, cio¢ di porre dei limiti alla mia liberta, ¢ anche negativo. Il
dovere che si qualifica in questo modo ¢ un dovere di diritto in senso proprio.

L’analisi ha mostrato che esistono dei doveri definibili perfetti (legati ad uno ius
cogendi di un’istanza altra) e stretti (capaci di determinare il modo e il grado
dell’esecuzione) in senso largo, cio¢ che non appartengono ai doveri giuridici in senso
proprio, perché I’istanza in virtu della quale il dovere ¢ definito perfetto non ¢ un
individuo esterno al soggetto agente, e perché cio che viene determinato dal comando
non ¢ il modo e il grado dell’azione (cosa fare), ma la modalita soggettiva secondo cui
I’azione deve essere compiuta (come agire). Questi aspetti sono di fondamentale
importanza per la seconda parte della mia analisi che si concentrera sui doveri perfetti di
virti. Prima dedicarmi a ci0, penso sia utile, per non perdere gli elementi piu salienti

dell’analisi, riassumere brevemente questa prima parte.

9 Si trova infatti nella Metafisica dei costumi: “Ora io posso essere costretto ad azioni che sono
indirizzate come mezzi a un fine, ma non posso mai essere costretto dagli altri ad avere un fine; io in
persona solamente posso assumere, piuttosto, qualcosa come fine” (MS, VI 381; cfr. 229).

181



I. 4. Doveri di diritto e doveri di virtu, tra separazione e coimplicazione: aspetti
salienti dell’analisi

La mia indagine ha voluto analizzare i diversi tipi di doveri morali e le loro
specificita, lasciandosi guidare da due elementi di differenziazione forniti da Kant: la
diversa legislazione cui appartengono e il diverso modo di obbligazione che li
caratterizza. Le legislazioni sono risultate differenti in base al movente, alla costrizione
e al fine: mentre la legislazione giuridica infatti non considera né il fine né il movente
dell’azione ed ¢ invece intrinsecamente collegata alla costrizione, quella etica non
conosce tale legame e determina piuttosto quali debbano essere il movente dell’agire e il
suo fine.

Una distinzione schematica di tal genere rischia di essere sbrigativa e di non cogliere
aspetti importanti per un’analisi quanto piu completa possibile della Dottrina dei
costumi kantiana. E stato messo in luce, infatti, che se, certo, la legislazione giuridica
non prevede alcun movente interno dell’azione, ne fornisce uno che muove dall’esterno
il soggetto ad agire secondo le leggi del diritto; tale movente si identifica con lo Zwang.
D’altro lato, anche se la legislazione etica ¢ legata al movente interno e al fine e non
conosce costrizione, a ben vedere il tipo di Zwang cui essa ¢ estranea ¢ esclusivamente
quello esterno: internamente, il soggetto costringe infatti se stesso a compiere 1 doveri
etici. La necessita di spiegare le differenze tra i due tipi di legislazione ¢ dovuta, a mio
avviso, ai diversi punti di vista che il filosofo di Konigsberg scelse per caratterizzarle:
quello della liberta esterna e della liberta interna. Assumere tali prospettive
separatamente implica 1’individuazione delle differenze tra etica e diritto, mentre porsi
da un punto di vista che consideri le due contemporaneamente e che in qualche modo ne
astragga, permette di riconoscere le complicazioni reciproche tra i due ambiti della
morale.

Anche I’analisi dei diversi modi dell’obbligazione ha mostrato la necessita di
specificare le coppie di aggettivi che indicano tale diversita (perfetto-imperfetto, stretto-
largo, negativo-positivo): i doveri giuridici, dunque, sono perfetti, nel senso che sono
collegati al diritto di costringere appartenente a un individuo diverso dal soggetto,
stretti, nel senso che determinano il grado e il modo dell’azione, e negativi, poiché il

loro principio costituisce la condizione limitatrice della liberta esterna degli agenti. Le

182



Tugendpflichten, invece, sono imperfette, nel senso che non sono collegate al diritto di
costringere di un individuo altro rispetto all’agente, /arghe, perché non indicano in
maniera determinata il grado e il modo dell’azione, e positive, dal momento che il loro
principio ¢ condizione “allargante” la liberta del soggetto morale. La necessita di
spiegare il senso con cui aggettivi diversi vengono attribuiti si ¢ dimostrata, anche qui,
derivante dalla prospettiva assunta da Kant: quella dell’azione esterna. Assumere una
prospettiva diversa, quella dell’azione interna, cio¢ quella delle massime delle azioni,
consente invece non di eliminare le differenze tra etica e diritto, ma, da un lato, di
comprenderne la specificita e, dall’altro, di attenuarne la separazione. In particolar
modo, permette di individuare un senso stretto € un senso largo in cui ¢ possibile
definire il dovere come giuridico o etico. Tale elemento sara importante per 1’analisi

successiva.

183



Il Sezione

I doveri perfetti di virtu. Un’anomalia sistematica

“Se non ci fossero tali doveri [scil. 1 doveri perfetti verso se stessi],
non ci sarebbe in generale alcun dovere, neppure quelli esterni.”**’

Come gia anticipato piu volte nel corso delle pagine precedenti, il sistema kantiano
dei doveri morali e la loro distinzione in doveri perfetti di diritto e in doveri imperfetti
di virtu ¢ segnata dalla presenza anomala tra le unvollkommenen Tugendpflichten di un
piccolo gruppo di doveri perfetti di virtu. Nonostante il loro esiguo numero, una
comprensione quanto piu chiara di essi non ¢ marginale ma di fondamentale
importanza. In pit momenti della sua riflessione, il filosofo di Kdnigsberg li indico
infatti come la condizione ineliminabile per I’esistenza di tutti gli altri tipi di doveri, sia
etici che giuridici,”' e dunque una comprensione completa del sistema morale kantiano
non puo assolutamente prescindere dalla loro analisi, nonostante risulti particolarmente
ostica, poiché tale concetto, in verita, non fu tematizzato espressamente da Kant. Penso
sia anche per questo che alcuni interpreti non abbiano affrontato la problematica*** o vi
siano passati accanto senza approfondirla.*”

Altri, invece, hanno interpretato in vario modo I’anomalia creata nel sistema da

questo tipo di doveri. In questa sede, prendero in considerazione tre posizioni: quella

YOMS, VI 417 (cfir. 272).

! In particolar modo nella Vorlesung zur Moralphilosophie, Kant depreca contro la trascuratezza in cui i
doveri verso se stessi sono stati lasciati dalla riflessione morale, utilizzando queste parole: “Nella morale
nessuna parte ¢ stata trattata in maniera piu trascurata di questa parte dei doveri verso se stessi, nessuno si
¢ fatto il concetto corretto dei doveri perfetti verso se stessi, li si € considerati come una piccolezza e li si
¢ considerati solo alla fine come un supplemento della moralita; si ¢ creduto che I'uomo possa pensare
alla fine anche a se stesso, quando ha compiuto tutti i doveri. In questa parte tutte le morali filosofiche
sono false. [...] Lungi dall’essere i piu bassi, i doveri verso se stessi hanno al contrario il rango piu alto.
[...] La violazione dei doveri perfetti verso se stessi toglie all’uomo il suo intero valore e la violazione del
dovere verso gli altri toglie all’'uomo solo un valore relativo. Percio i doveri verso se stessi sono la
condizione sotto cui gli altri doveri possono essere osservati” (Vorlesung, 169 — 172; cfi. 135 s.). Nella
Dottrina della virtu ritorna questo pensiero come emerge dal passo citato in apertura al paragrafo.

42 Come F. Picardi, L’evoluzione dell’etica e la dottrina del diritto ne La metafisica dei costumi di E.
Kant, Abelardo Editrice, Roma 1995, che non individua alcun tipo di anomalia nella presenza di doveri
perfetti di virtu tra i doveri imperfetti di virtu.

3 B questo il caso di Kersting, Wohlgeordnete Freiheit, pp. 198 — 222. Spiegando la prima formula
“pseudo - ulpianea”, presentata da Kant in apertura alla Dottrina del diritto, 1’autore accenna alla
presenza di doveri perfetti di virtu e traccia, come esporro piu chiaramente nel corso di questa sezione, un
rapido paragone tra essi e il diritto dell’umanita, senza portare in profondita la problematica sottesa.

184



della Gregor,** della O’Neill*”® e di Casas.*”® In generale, mi sembra che tutti e tre gli
studiosi abbiano individuato il problema fondamentale dei doveri perfetti di virtu nel
fatto che essi, in quanto doveri negativi, vietano specifiche azioni, andando dunque
contro la caratterizzazione delle Tugendpflichten come doveri che non determinano la
misura e il grado dell’azione da compiere. Di fronte a cid ciascuno di loro ha fornito una
particolare soluzione interpretativa.

La Gregor sostiene che i doveri perfetti di virtt non possano venire qualificati
propriamente né come doveri etici né come giuridici, partecipando essi, per certe
caratteristiche, sia alla legislazione etica che a quella giuridica. Dal momento infatti che
il principio della vollkommene Tugendpflichten ¢ restrittivo, cio€ € una proibizione volta
nei confronti di determinate azioni, “possono essere chiamati doveri giuridici interni
derivanti dal diritto dell’'umanita nella nostra propria persona”; d’altro lato, come
proibizioni etiche, sono leggi per la liberta interna e quindi implicano
un’autocostrizione e 1’assunzione, da parte del soggetto, di un sistema di fini. Da questo
punto di vista, pur non potendo essere definiti come doveri etici in senso stretto, la
Gregor sostiene che lo siano in senso largo perché non possono essere osservati
semplicemente non facendo cid che ¢ vietato, ma tramite ’assunzione dell’aspetto
formale della propria perfezione come fine.*"’

La O’Neill, invece, utilizzando la propria distinzione tra doveri stretti o larghi
nell’obbligazione e doveri stretti o larghi nella richiesta, indica le vollkommene
Tugendpflichten come “doveri larghi nell’obbligazione e stretti nella richiesta”, in altri
termini, come doveri che indicano come obbligatorio un fine, ma che vengono compiuti
attraverso una determinata azione (omissione, in questo caso). In dichiarata
contrapposizione alla Gregor, che, a suo avviso, renderebbe conto dei doveri perfetti di
virtu solo in maniera parziale, la studiosa afferma di poter in questo modo spiegare sia
la loro strettezza che la loro piena appartenenza all’etica, senza creare tra 1 doveri di
diritto e quelli di virtu un terzo gruppo di doveri non appartenente né agli uni né agli

altri: “I doveri etici di omissione non possono essere presentati come doveri se non

% Gregor, Laws of Freedom, pp. 113 — 127. La studiosa argomenta la propria tesi sostenendo che i
doveri perfetti di virti appartengono sia al diritto in senso largo che all’etica in senso largo.

5 O’Neill, Acting on Principle, pp. 44 — 58.

6 V. D. Casas, Die Pflichten gegen sich selbst in Kants ,, Metaphysik der Sitten*, Peter Lang, Frankfurt
am Main 1996.

7 Gregor, Laws of Freedom, p. 127.

185



mostrando che qualche fine ¢ obbligatorio, e quindi che questi atti 0 omissioni sono
indispensabili come mezzi per quei fini. Sono doveri di virtt. Ma nonostante siano
larghi nell’obbligazione, sono stretti nella richiesta. Cio che richiedono potrebbe essere
comandato in una massima dell’azione, piuttosto che in una massima dei fini.””***

Casas, infine, sostiene 1’identita tra la perfezione, la strettezza e la giuridicita del
dovere, da un lato, e, dall’altro, che la correlazione a una facolta di costringere in
generale ¢ indice della giuridicita del dovere. Alla luce di cid, poiché i doveri perfetti di
virtu determinano I’azione da compiere e non la massima dell’azione, egli conclude che
non possono che essere doveri di diritto. Le vollkommene Tugendpflichten vengono
interpretate come corrispondenti a quel diritto interno e innato derivante dall’umanita
nella propria persona (il Recht der Menschheit), di cui la Dottrina del diritto non si
occupa direttamente. I doveri perfetti verso se stessi sono considerati pertanto a tutti gli
effetti doveri di diritto, inseriti tuttavia tra i doveri di virtu poiché imponibili solo
tramite un’autocostrizione.

Ciascuna di queste ricostruzioni, per quanto rigorosamente condotta, mi sembra solo
parzialmente giustificabile. I sei doveri perfetti di virtt possono essere rapidamente
descritti come altrettanti divieti che il soggetto possiede nei propri confronti come
essere animale e come essere morale. Riguardo alla propria natura animale,
all’individuo sono vietati il suicidio,499 ’abbassamento di sé tramite lussuria®® e 1’uso
smodato di cibi e bevande;**' nei confronti della propria natura morale sono vietati la
menzogna,”’” I’avarizia®” e il servilismo.’”* In quanto divieti, tali Pflichten da un lato
sembrano ordinare in maniera univoca e inequivocabile di omettere un determinato tipo
di azioni, non lasciando al soggetto alcuno spazio libero per scegliere il modo e il grado
della realizzazione del dovere; dall’altro, sembrano presentarsi come condizioni di
limitazione della liberta piu che di allargamento di essa. In altre parole, i doveri perfetti
di virtu sembrano costituire un insieme di doveri di diritto, anzi sembrano essere quel

particolare gruppo di doveri derivanti dal diritto innato (il diritto dell’umanita) di cui

4% O°Neill, Acting on Principle, p. 54.
9 MS, VI 422 — 424 (cfr. 278 — 280).
0 1yi, VI 424 — 426 (cfr. 280 — 283).
O 1vi, VI 427 — 428 (cfr. 284 — 286).
2 Ivi, VI 429 — 431 (cfr. 287 — 291).
9 Ivi, VI 432 — 434 (cfr. 291 — 294).
% Ivi, VI 434 — 437 (cfr. 294 — 297).

186



Kant decide di non parlare nella Rechtslehre e che colloca invece nei “prolegomeni”
della Dottrina del diritto.””

Di fronte a cio, I’interpretazione piu plausibile sembrerebbe quella secondo cui i
doveri perfetti di virtu sarebbero leggi per le azioni, non per le massime. La loro
presenza tra i doveri di virtu deriverebbe esclusivamente dal fatto di non poter essere
imposti esternamente, ma solo internamente.’”® Tale interpretazione rischia tuttavia di
essere fuorviante e di non riconoscere la specificita di questo particolare tipo di doveri
di virtu, specificita che sfugge anche a chi, come la O’Neill, riconosce lo status
pienamente etico di questo tipo di doveri, ma vi attribuisce una “strettezza nella
richiesta”, dovuta al fatto che cio che permette di compierli ¢ una determinata azione.
La tesi che invece porto avanti ¢ che essi siano a tutti gli effetti di natura etica, tanto
“nell’obbligazione” quanto “nella richiesta”, parlando alla maniera della O’Neill, e che
solo da un particolare punto di vista, assunto da Kant, venga loro attribuita perfezione.
Ma procediamo con ordine: 1’analisi necessita di procedere cautamente e di osservare

con attenzione le indicazioni contenute nella Metafisica dei costumi.

I1. 1. 1 doveri perfetti di virtu. Leggi per le azioni o per le loro massime?

Un primo elemento per la comprensione deve essere individuato nella divisione

oggettiva dei doveri verso se stessi,”””

che distingue nelle Tugendpflichten gegen sich
selbst doveri formali e materiali, 1 primi (divieti) restrittivi, 1 secondi (comandi)
estensivi. La relazione dei divieti di virtu alla forma e dei comandi di virtu alla materia,
potrebbe indurre a individuare nei doveri perfetti verso se stessi un gruppo di doveri

giuridici: il diritto viene indicato da Kant infatti come 1’insieme delle condizioni

%95 Scrive infatti il filosofo di Konigsberg: “Ora, dal momento che rispetto al mio-tuo innato, quindi
riguardo al mio-tuo interno, non si danno diritti, ma esiste solo un diritto, cosi questa divisione principale,
in quanto costituita da due elementi assolutamente dissimili per contenuto, verra relegata nei
prolegomeni, mentre la suddivisione della dottrina del diritto potra essere limitata semplicemente al mio -
tuo esterno” (Ivi, VI 238; cfr. 45).

%% Questa sostanzialmente la lettura di Casas, Die Pflichten gegen sich selbst in Kants ,, Metaphysik der
Sitten . Lo studioso sostiene infatti lo status giuridico dei doveri perfetti verso se stessi utilizzando a
favore della propria argomentazione numerosi passi del Lascitfo kantiano, che spiegano il concetto di
“dovere di diritto interno” definendolo a tutti gli effetti come un dovere di diritto perfetto e stretto, ma
appartenente all’etica.

TMS, VI 419 (cfir. 274).

187



(sempre negative) che regolano la forma delle azioni, I’etica invece come cido che
fornisce all’azione una materia.

Nella sezione precedente, tuttavia, sono state messe in luce, da un lato, la necessita di
operare una distinzione tra la negativita (o la positivita) del principio e quella dei doveri
che derivano da tale principio e, dall’altro, I’impossibilita di identificare la negativita (o
positivita) di un dovere con la sua appartenenza al principio morale negativo (o
positivo): in altre parole, che un dovere assuma la forma di un divieto, cio¢ di una
condizione limitatrice della liberta, e che il diritto sia la condizione limitatrice somma
della liberta, non implica che il dovere appartenga alla dottrina giuridica, poiché il suo
principio potrebbe essere anche etico, cio¢ quello di assumere determinati fini.”*® Alla
luce di cio, la semplice qualificazione dei doveri in questione come negativi non pare
permettere di considerarli tout court come doveri giuridici.

Poche righe dopo, il filosofo si affretta a precisare che sia i divieti che i comandi
verso se stessi sono doveri di virtu: 1 primi si riferiscono alla salute morale dell’agente, 1
secondi alla sua perfezione. I doveri di virtl, come gia ampiamente sottolineato, sono
caratterizzati dal legame con un fine oggettivo di ragione e, a riguardo, ¢ interessante
notare che la prima spiegazione dei principi sottesi a questi due tipi di doveri morali®”
ha il proprio fulcro nel concetto di fine: 1 divieti etici vietano infatti “di agire contro il
fine della propria natura”, i comandi etici comandano “di rendersi come fine un certo

510 ..
727 Entrambi 1

oggetto dell’arbitrio e di tendere verso il perfezionamento di se stessi.
principi derivano quindi dal comando di prendere in considerazione un fine (la propria
perfezione) e in relazione ad esso costituiscono il divieto di operarvi contro e il

comando di promuoverlo.

% Scrive a ragione Kersting, Wohlgeordnete Freiheit, p. 182: “Come per I’imperativo categorico, anche
per il principio del diritto il carattere di dovere di un’azione ¢ deducibile dalla contrarieta a legge del suo
contrario pratico. Percio un dovere di diritto ha sempre come oggetto un’omissione di un’ingiustizia; se
questa da sé pretende un’azione di omissione oppure consiste in un’azione di commissione, dipende dal
carattere dell’ingiustizia da omettere.”

%% La seconda spiegazione di questi doveri fa riferimento alle formule latine “naturae convenienter vive”
e “perfice te ut finem; perfice te ut medium” (MS, VI 419; cfr. 274).

319 Riporto qui il testo tedesco: “jene [scil. negative einschrinkende Pflichten] welche dem Menschen in
Ansehung des Zwecks seiner Natur verbieten demselben zuwider zu handeln, mithin blo3 auf die
moralische Selbsterhaltung, diese [scil. positive erweiternde Pflichten], welche gebieten sich einen
gewissen Gegenstand der Willkiir als Zweck zu machen und auf die Vervollkommnung seiner selbst
gehen: von welchen beide zur Tugend entweder als Unterlassungspflichten (sustine et abstine) oder als
Begehungspflichten (viribus concessis utere), beide aber als Tugendpflichten gehoren* (MS, VI 419,
corsivi miei).

188



Il principio etico riguarda quindi il fine oggettivo di ragione ed ¢ positivo; 1 doveri
che da esso discendono sono comandi o divieti a seconda che allarghino la liberta del
soggetto mediante 1’assunzione di tale fine o che, in rapporto ad esso, la limitino. Cio
che viene implicato dai doveri perfetti di virtu ¢ dunque di carattere diverso da cio che
viene ordinato da quelli di diritto pur essendo legati, come questi ultimi, all’elemento
formale della liberta. Mentre 1 doveri di diritto limitano la liberta del soggetto in
rapporto a quella di un altro individuo, senza che con cid sia implicato alcun tipo di
elemento materiale, ¢ proprio il riferimento al fine il limite posto dalle vollkommene
Tugendpflichten all’agire umano. Il fine quindi non ¢ solo un elemento che amplia gli
orizzonti della liberta individuale, ma funge anche da sua condizione limitatrice. Tale
concezione del fine espressa nella Metafisica dei costumi ¢ pienamente coerente con
quella contenuta nella Grundlegung a spiegazione della seconda formulazione

dell’imperativo categorico:

“questo principio dell’umanita e di ogni natura razionale in generale
come fine in se stesso (umanita che é la suprema condizione limitativa
[einschrinkende Bedingung| della liberta delle azioni di ogni uomo) non ¢
tratto dall’esperienza: in primo luogo a causa della sua universalita [...]; in
secondo luogo, perché in esso I’'umanita viene rappresentata non come fine
degli uomini (soggettivo), ossia come un oggetto che da sé ci si ponga
effettivamente come fine, bensi come fine oggettivo, che, in quanto legge,
qualsiasi sia il fine che vogliamo avere, deve costituire la suprema
condizione limitativa [einschrdnkende Bedingung]| di ogni fine soggettivo, e

dunque non pud non sorgere dalla ragione pura.”"!

Da questo punto di vista, penso sia plausibile riconoscere nei doveri perfetti di virtu

il comando negativo della seconda formulazione dell’imperativo categorico, 1’ordine,

SHEGMS, TV 430 s. (tr. it., 95), corsivi miei. In consonanza con la relazione tra fine soggettivo e fine
oggettivo espressa in queste parole si trova un altro passo della Tugendlehre kantiana: “Il concetto di un
fine che ¢ al tempo stesso un dovere, che appartiene propriamente all’etica, ¢ 1’unico che fonda una legge
per le massime delle azioni, poiché il fine soggettivo (quello che ognuno ha) viene subordinato a quello
oggettivo (quello che ognuno deve porsi)” (MS, VI 389; cfr. 239). Cio testimonia, come gia espresso nel
primo capitolo, una sostanziale continuita tra la speculazione del periodo critico e di quello dell’ultima
produzione kantiana.

189



cio€, di non trattare se stessi mai solamente come mezzi.”'? Tale comando, a ben vedere,
¢ 1l medesimo presente nella Rechtslehre kantiana; mentre in ambito giuridico, tuttavia,
il riferimento all’'uomo come condizione limitatrice non implica anche 1’assunzione di
esso come fine da promuovere,’"> ma solo il suo riconoscimento da parte della volonta
generale come dato contro cui non agire,”'* i doveri perfetti verso se stessi assieme al
“non agire contro il fine della propria natura” richiedono che il soggetto assuma un
preciso atteggiamento.

Tale atteggiamento si articola, da un lato, nella consapevolezza di un fine che funge
da condizione limitatrice delle proprie azioni, cio¢ nell’assunzione del fine come limite
dell’agire,”"” dall’altro, nel rispettare i divieti di virti a motivo di essi (pflichtmdfig aus
Pflicht handeln). 11 particolare atteggiamento preteso dal soggetto ha reso impossibile
alla Gregor e alla O’Neill di qualificare tali doveri come etici (nonostante vietino
determinate azioni, alla stessa maniera di quelli giuridici) e le ha portate a interpretarli o
come doveri che appartengono alla morale in generale (perché rispondenti, per certi
versi, sia al principio etico che a quello giuridico),”'® o come doveri che indicano come
obbligatoria un’azione e che richiedono un determinato atteggiamento (questo il senso
dell’espressione “doveri di obbligazione stretta e di richiesta larga” usata dalla O’Neill).
Casas, almeno nella parte fondativa della sua analisi,5 17 hon riconosce invece la richiesta
di un tale atteggiamento nelle vollkommene Tugendpflichten e il fatto che esse vietano
delle azioni lo induce a definirle come giuridiche.

Il riferimento all’azione, che ha rappresentato per gli interpreti la pietra dello
scandalo poiché impedirebbe la loro collocazione a pieno titolo tra i doveri di virtu, €
cio su cui desidero ora porre 1’attenzione mia e di chi sta seguendo la mia analisi. Che
tipo di azione viene vietata dai doveri perfetti di virtu? L’azione cui il primo gruppo di
doveri della Tugendlehre si riferisce non & un’azione esterna. E importante comprendere

cio altrimenti 1’analisi dei doveri kantiani risulta falsata. Le vollkommene

12 GMS, TV 429 (tr. it., 91).

>3 Si consideri quanto gia espresso riguardo al concetto di fine e alla presenza della seconda formulazione
dell’imperativo categorico nel primo capitolo di questo scritto, pp. 87 — 96.

Y Cfy. Ibi, T capitolo, pp. 97 — 106.

>1> Consapevolezza che invece manca nel diritto, come indicato in MS, VI 232 (cfi-. 37).

316 Gregor, Laws of Freedom, p. 116.

317 Nella seconda parte del testo, invece, quando procede nell’analisi dei vari doveri perfetti verso se
stessi, Casas avverte la rilevanza dell’atteggiamento del soggetto per poter qualificare un’azione come
contraria a una vollkommene Tugendpflicht dal punto di vista kantiano; tuttavia non coglie le importanti
implicazioni di questo aspetto e continua a voler identificare i doveri perfetti di virti come doveri a tutti
gli effetti giuridici.

190



Tugendpflichten possono essere interpretate come divieti contro ’atto del suicidio, gli
atti di lussuria, I’uso smodato di cibi e bevande, il mentire, 1’essere avari e il servilismo.
Tuttavia il punto di vista scelto da Kant per fondare tali divieti non ¢ quello dell’atto per
come ci appare fenomenicamente, ma per il principio che ad esso ¢ sotteso: in altre
parole, vietano il suicidio, la lussuria, la gola (in riferimento sia ai cibi che alle
bevande), la menzogna, I’avarizia e il servilismo come vizi. Il riferimento al vizio ¢
dichiarato sin dall’enunciazione generale dei doveri verso se stessi,”'® dalle primissime
parole che introducono I’enunciazione dei doveri verso se stesso come essere
animale,’'” cosi come da quelle preposte al dovere verso sé come essere morale.”*’

Dal punto di vista kantiano, il vizio (das Laster) consiste nella scelta di assumere
come principio della propria determinazione ad agire non la legge morale, ma 1’amor di
sé, in altre parole, di farsi determinare dalle inclinazioni sensibili e non dalla ragione.
Come la virtu, anche il vizio deriva dalla scelta di un determinato principio di azione,
non dal tipo di azione compiuta: per questo, chi aiutasse gli altri per poter ricevere la
lode degli astanti, sarebbe moralmente deplorevole, nonostante la sua azione sia di per
sé¢ lodevole. Vizio e virtu non sono definibili attraverso le azioni fenomeniche, ma
tramite la massima dell’azione. Il riferimento al vizio, pertanto, la dice lunga sulla
dimensione entro cui si collocano 1 divieti etici: quella delle massime delle azioni, come
tutti gli altri doveri di virtu. Tuttavia, il fatto che il linguaggio sia limitato e che non
esista un modo per formulare divieti per le massime differenti da quelli per le azioni o,
almeno, che Kant non lo utilizzi, puo portare a una serie di incomprensioni del senso dei
doveri perfetti di virtt, prima tra tutte quello di considerarli come un insieme di leggi
per le azioni.

Consapevole infatti dei limiti della parola e del fatto che /’enunciazione di un’azione
potrebbe portare a intendere la materia in questione o come un divieto di carattere
giuridico (¢ il caso del suicidio, del “degradare se stessi nella lussuria” e della
menzogna) o come un divieto della violazione di un dovere morale verso gli altri (cio

vale per la menzogna e per I’avarizia) o come un divieto scaturente dal principio della

SEMS, VI 420 (cfir. 275).

319 “poiché in questo capitolo si parla soltanto di doveri negativi e di conseguenza il discorso riguarda
solo le omissioni, gli articoli relativi ai doveri devono rivolgersi contro i vizi che sono opposti al dovere
verso se stessi” (Ivi, VI 421; cfir. 277, corsivo mio).

320 “E un dovere opposto ai vizi della menzogna, dell’avarizia e della falsa umilta (servilismo)” (Ivi, VI
428; cfr. 287, corsivo mio).

191



prudenza (come potrebbe accadere riguardo all’abbruttirsi mangiando e bevendo
sregolatamente, alla menzogna e all’avarizia), il filosofo di Konigsberg definisce i
divieti di virtdt innanzitutto mettendo in guardia da questi fraintendimenti
interpretativi.’*! L’elemento proprio che rende vizi, vietati dai doveri perfetti di virtu, le
violazioni del dovere nei nostri confronti risiede nel mancato riconoscimento della
dignita dell’umanita nella nostra persona, nella svalutazione del nostro valore come fini
in s¢ e nella nostra riduzione a meri mezzi al servizio del raggiungimento degli interessi
delle nostre inclinazioni sensibili. Come i1 doveri etici verso gli altri derivanti dal
principio del rispetto (definiti doveri stretti e negativi ma non perfetti),”*> cosi le
vollkommene Tugendpflichten intervengono nel vietare cid0 che nega al wvalore

dell’umanita nella nostra persona il rispetto dovutogli.’*

2! Cosi riguardo al divieto di suicidio si trova scritto: “Il suicidio ¢ un crimine (delitto). Pud essere
considerato, certo, anche come trasgressione del proprio dovere verso gli altri uomini (coniugi, dei
genitori verso i figli, del suddito verso 1’autorita o verso i suoi concittadini, infine anche dell’'uomo verso
Dio, abbandonando il posto che ci ha assegnato nel mondo senza averne ricevuto 1’ordine); qui tuttavia il
discorso concerne solamente la violazione di un dovere verso se stessi” (MS, VI 422; cfr. 278). A
proposito del divieto di “degradare se stessi nella lussuria”, Kant specifica che: “nella Dottrina del diritto
viene dimostrato che I’'uomo non puo servirsi di un’altra persona per godere di questo piacere, senza i
limiti particolari imposti da un contratto giuridico in cui, quindi, due persone si obbligano
reciprocamente. Ma qui la questione ¢ se, in relazione a questo godimento, vi sia un dovere dell’uomo
verso se stesso, la cui trasgressione costituisca un’infamia (non semplicemente una degradazione) nei
riguardi dell’umanita nella propria persona” (Ivi, VI 424; cfr. 281). Anche riguardo al divieto di
abbruttirsi mangiando e bevendo sregolatamente viene specificato che la questione fondamentale riguarda
la massima dell’agente: “Il vizio riguardo a questo tipo di sregolatezza non viene qui giudicato per il
danno o i dolori corporali (le malattie) che 1'uvomo attira su di sé, agendo in tal modo, poiché allora, a
contrastare questo vizio, verrebbe invocato un principio di benessere o di comodita” (Ivi, VI 427; cfr.
284). Per quanto riguarda i doveri verso sé come essere morale la menzogna viene presentata con queste
parole: “La menzogna pud essere una menzogna esterna (mendacium externum), oppure una interna.
Tramite la prima si diventa oggetto di disprezzo morale agli occhi degli altri, tramite la seconda, cosa
ancora peggiore, lo si diventa ai propri occhi e si lede la dignita dell’umanita nella propria persona. In
questo, il danno che da cid puo venire agli altri uomini non riguarda I’elemento caratteristico del vizio
(poiché allora consisterebbe semplicemente nella violazione del dovere verso gli altri) e quindi non viene
considerato; ma non viene neppure considerato il danno arrecato a se stessi, perché in tal caso, in quanto
difetto di prudenza, il vizio si opporrebbe semplicemente alle massime pragmatiche e non a quelle morali
e non potrebbe essere considerato come una violazione del dovere” (Ivi, VI 429; cfr. 287 s.). Anche il
divieto di avarizia viene distinto sia dal dovere verso gli altri che dalla massima della prudenza: “Con
questo termine non intendo quella forma di avarizia che ¢ la cupidigia (I’accrescere delle proprie
comodita oltre i limiti del bisogno reale) perché questa pud anche essere considerata come semplice
violazione del proprio dovere verso gli altri (la beneficenza); non intendo nemmeno quella forma di
avarizia che ¢ la grettezza, la quale, quando ¢ indegna, viene chiamata spilorceria o taccagneria, ma che
puo essere semplice negligenza del nostro dovere d’amore verso gli altri. Cio che intendo piuttosto ¢ il
ridurre il proprio godimento dei mezzi per una vita agiata a un livello piu basso del bisogno effettivo”(/vi,
V1432; cfr. 291).

22 Ivi, VI 449 s. (cf. 317).

523 Nella Metafisica dei costumi Kant, in continuita con quanto espresso sia nella Grundlegung (“gli esseri
razionali sono chiamai persone, perché la loro natura li contraddistingue gia come fini in se stessi, ossia
come qualcosa che non puod essere usato semplicemente come mezzo, ¢ in conseguenza limita ogni
arbitrio (ed ¢ oggetto del rispetto)” GMS, IV 428; tr. it., 91) che nella seconda Critica (“Il rispetto si

192



Tale mancanza di rispetto, ¢ bene ripeterlo, non si manifesta tuttavia in azioni
esteriori, non riguarda I’atto in sé di togliersi la vita, di mangiare oltre misura o di dire
cio che non ¢ aderente alla realta. Esso riguarda il principio delle massime dell’azione,
la Gesinnung, la scelta da parte del soggetto di servirsi di sé, come essere sia animale
che morale, in qualita di strumento per il raggiungimento dei fini delle inclinazioni
sensibili.”** Che questa sia la posizione assunta da Kant ¢ manifestato sia da cid che egli
ripetutamente dichiara nelle varie spiegazioni dei doveri perfetti verso se stessi, come
doveri rivolti contro vizi consistenti nel disporre a piacimento dell’'umanita della propria
persona,”” sia da altri due elementi che & bene mettere in luce per portare I’analisi alla
maggiore profondita possibile.

Il primo aspetto consiste in una differenza sostanziale esistente, secondo Kant, tra
un’azione e I’intenzione di compiere tale azione. Ciod ¢ espresso in maniera chiara nella
Vorlesung zur Moralphilosophie riguardo al divieto di suicidio e a quello di mentire,”*®
dove viene tracciata la distinzione tra il suicidio e il causare la propria morte (zwischen
einem Selbstmorder und zwischen einem, der sein Leben durch das Schiksal verloren
hat),’*’ da un lato, e quella tra la non verita (Unwahhrheit, Falsiloquium) e la menzogna

(Liige, Mendacium),”*® dall’altro. Non ogni azione che causa la propria morte ¢ da

riferisce sempre a persone mai a cose.[...] davanti ad una persona di umile condizione, in cui colgo una
dirittura di carattere in una misura tale che io non ho coscienza di avere, il mio spirito si inchina: lo voglia
i0 o no [...]. Il rispetto & un tributo che non possiamo rifiutare al merito, lo vogliamo noi o no: per quanto
possiamo reprimere le manifestazioni esteriori, pure non possiamo fare a meno di sentirlo internamente”
KpV, V 76 s.; tr. it., 169) — definisce il rispetto per la persona come un dovere inalienabile che costringe il
soggetto tanto nei propri confronti quanto in quelli altrui. Queste sono le parole utilizzate: “egli [scil.
I’uomo] possiede una dignita (una valore interiore assoluto), con la quale costringe tutti gli altri esseri
razionali del mondo al rispetto per lui ¢ con la quale pud misurarsi con ognuno di loro e valutarsi su un
piano di parita. L’umanita nella propria persona ¢ 1’oggetto del rispetto che I'uomo pud pretendere da
ogni altro uomo; di questo rispetto, pero, non deve mai privarsi” (MS, VI 435; cfi. 294). Scrive ancora
Kant a riguardo nella Metafisica dei costumi: “I’'uomo ¢ obbligato a riconoscere dal punto di vista pratico
la dignita dell’umanita a ogni altro uomo, e su di lui grava percio un dovere: quello del rispetto che si
deve necessariamente mostrare nei riguardi di ogni altro uomo” (Ivi, VI 462; cfi. 333 s.).

>3 Che I’agire virtuoso e vizioso dipenda non dal tipo di azione compiuta né dal grado dell’adempimento
delle massime etiche, ma dal principio assunto dal soggetto, viene espresso dal filosofo di Kénigsberg in
maniera chiara nella sua contrapposizione al principio aristotelico del giusto mezzo: “Non la misura
dell’adempimento delle massime morali, ma il loro principio oggettivo deve essere riconosciuto e
considerato come diverso, se il vizio deve essere distinto dalla virta” (Ivi, VI 432; c¢fr. 291 s.).

2 Ivi, V1422 s., 425,427,429 s. e 434 s. (cfr. 279, 281, 284 s., 289 s., 294).

526 Che, a differenza della menzogna nella Metafisica dei costumi, viene collocata tra i doveri verso gli
altri (Vorlesung, 323 - 340; cfr. 255 - 269), ma cio non ¢ rilevante ai fini del mio ragionamento.

27 Vorlesung, 220 (cfr. 172).

28 Ivi, 327 — 329 (cf. 258 — 260).

193



considerarsi come un suicidio,”® cosi come ogni affermazione del falso per nascondere
il proprio pensiero autentico non ¢ di per s¢ una menzogna. L’elemento che qualifica
I’azione di causare la propria morte e 1’azione di affermare il falso rispettivamente come
suicidio e come menzogna ¢ l’intenzione: quella di uccidere se stessi e quella di
affermare di dire cio che si pensa, senza poi farlo. Non I’atto ma cio che spinge il
soggetto ad agire, il suo principio soggettivo individua cio che 1 divieti di virtu vietano.

Anche se non con la stessa chiarezza della Vorlesung, tale scissione tra azione in s¢ e
principio ritorna nella Metafisica dei costumi nelle questioni casistiche; questo ¢ il
secondo elemento rivelatore dell’angolo visuale da cui Kant considero i doveri perfetti
verso se stessi, elemento cui, a mio parere, non ¢ stato attribuito un giusto peso dalla
letteratura secondaria. Nella Metafisica dei costumi la casistica viene presentata come
una peculiarita della Dottrina della virtu rispetto a quella del diritto, particolarita dovuta
allo spazio libero lasciato dai doveri etici per la realizzazione dell’azione. A motivo
dell’imperfezione dei doveri di virtu, € necessario I’impiego del giudizio in un esercizio
volto alla ricerca della verita nella pratica etica, cio¢ per trovare la corretta modalita di
applicazione dei principi etici alla situazione in cui si trova il soggetto. I doveri di
diritto, invece, determinando il grado e il modo dell’azione, non lasciano dubbio sul da
farsi e non hanno bisogno della casistica.>*’

E significativo che, nella sezione dei doveri verso se stessi,”' le questioni casistiche
interessino esclusivamente i doveri etici perfetti, non quelli imperfetti. Cio ribadisce, a
mio avviso, I’appartenenza piena delle vollkommene Tugendpflichten alla Dottrina della
virtu, cosi come il loro essere leggi per le massime delle azioni, non per le azioni stesse:
le questioni casistiche non sono infatti altro che insiemi di casi problematici, sulla cui
conformita alla legge etica e sulla cui legittimita il filosofo di Konigsberg si interroga. Il

senso di queste interrogazioni ¢ ben espresso da queste parole:

“A partire da dove la limitazione di una obbligazione larga puod essere

reputata un purismo (una pedanteria riguardo all’osservanza del dovere,

529 1’esempio ¢ quello di chi accorcia la propria vita mediante la smoderatezza. Egli non pud essere
considerato assolutamente come un suicida perché la morte, di cui € causa, non ¢ premeditata e quindi gli
puo essere imputata solo indirettamente. (/vi, 220; cfi. 172)

SOMS, VI 411 (cfir. 265 s.).

3! Per quanto riguarda i doveri etici verso gli altri le questioni casistiche si trovano nella sezione dedicata
ai doveri di amore.

194



cosa che riguarda la sua larghezza) e puo concedere un certo margine alla
inclinazioni animali con il rischio di venire meno alla legge della

. 532
ragione?”

Nella casistica, il punto di riferimento ¢ dunque un’obbligazione larga, che si rivolge
alle massime delle azioni, e nei cui confronti il giudizio cerca di individuare espressioni
fenomeniche lecite. I doveri perfetti di virtu sono pertanto doveri larghi, non stretti alla
maniera di quelli giuridici: essi non determinano il grado e il modo dell’azione, ma solo
la massima dell’agire, ed ¢ necessario un intervento del giudizio per individuare un
modo d’agire corretto.

La portata delle questioni casistiche per la comprensione dello status etico delle
vollkommene Tugendpflichten non ¢ stata riconosciuta da Casas che, concorde con il
giudizio di James secondo cui sarebbe falso che solo i doveri imperfetti pongono
domande casistiche,”* le interpreta come semplici strumenti per I’educazione morale

degli studenti.”*

Il fatto che Kant, tuttavia, a piu riprese sottolinei la relazione tra i
divieti di virtu e 1 vizi e la presenza delle questioni casistiche non lasciano dubbio, a mio
parere, che le Pflichten in questione non sono leggi per le azioni, ma per le loro
massime. In questo mi discosto non solo dall’interpretazione di Casas, ma anche da
quella della Gregor e della O’Neill, che percorrendo vie differenti ma giungendo a
risultati estremamente simili, riconoscono nei doveri perfetti verso se stessi dei divieti
contro determinate azioni, realizzabili, tuttavia, solo mediante 1’assunzione di uno
specifico atteggiamento soggettivo o di un fine morale. Cio che invece ho cercato di
mostrare e fondare ¢ che questo problematico gruppo di doveri appartiene a pieno titolo
ai doveri di virtu in quanto anch’esso costituito da un insieme di leggi per i principi
soggettivi dell’agire.

Bisogna riconoscere che le difficolta e i fraintendimenti interpretativi sono dovuti al

fatto che 1 termini in questione (perfetto-imperfetto e stretto-largo) non vennero mai

32 MS, VI 426 (cfr. 283). Sulla stessa linea anche le considerazioni fatte riguardo al banchetto che “in
quanto invito formale all’eccesso in entrambi i tipi di godimento, comporta, oltre al puro piacere fisico,
anche qualcosa che mira a uno scopo etico, vale a dire quello di riunire un gruppo di persone affinché si
intrattengano a lungo tra di loro. [...] Fino a che punto arriva I’autorizzazione morale ad accettare questi
inviti alla sregolatezza?” (Ivi, VI 428; cfr. 285).

3 D. N. James, Twenty Questions: Kant’s Applied Ethics, «The Southern Journal of Philosophy», 30
(1992), p. 70.

>34 Casas, Die Pflichten gegen sich selbst in Kants ,, Metaphysik der Sitten*, pp. 216 — 250.

195



usati in maniera chiara e univoca da Kant. Come ho messo in luce nella sezione
precedente, 1’aggettivo vollkommen indica la corrispondenza di un diritto di costrizione
proprio di un’istanza altra rispetto al soggetto stesso, ma viene utilizzato dal filosofo
anche come equivalente di eng (stretto), indicante il fatto che il dovere determina la
misura ¢ il grado dell’azione da compiere. Dal canto suo, unvollkommen esprime di per
s¢ la mancanza di uno ius cogendi, ma viene impiegato anche come equivalente di weit
(largo), che sta a significare 1’indeterminatezza nella misura e nel grado lasciata
all’azione dal dovere. Il rischio di fronte a questa mancanza di chiarezza ¢ quello di
fraintendere i termini e di incappare in errori; sostanzialmente, mi sembra che 1’errore
comune agli interpreti con cui mi sto confrontando sia quello di aver considerato
I’aggettivo vollkommen come equivalente di eng (nel senso di “determinante in maniera
univoca 1’azione”) e di aver cercato poi di giustificare la presenza di leggi per le azioni
tra i doveri di virtu.

Dall’analisi fin qui condotta, tuttavia, ¢ risultato non plausibile ritenere che
“perfetto” in riferimento ai divieti di virtu, stia a significare “determinante 1’azione”; la
mia proposta interpretativa ¢ quella di intendere piuttosto vollkommen, come indicante
in primo luogo la correlazione del dovere col diritto di costringere proprio di un’istanza
altra rispetto al soggetto, e, secondariamente, come portatore di una certa “strettezza”
relativa non all’azione, ma all’esecuzione del dovere in generale, alla massima
dell’azione.

Si riporti alla memoria quanto considerato nella prima parte del capitolo riguardo al
“modo dell’obbligazione™ dei doveri etici e di quelli giuridici: il tentativo principale ¢
stato quello di svincolare tra loro i termini presi in considerazione e di “smontare”
I’identificazione assoluta tra dovere di diritto, dovere perfetto e dovere stretto e quella
tra dovere di virtu, dovere imperfetto e dovere largo. Che il dovere giuridico sia perfetto
e stretto e che quello etico sia imperfetto e largo ¢ fuor dubbio, ma cid solo tramite
I’assunzione di un determinato punto di vista: quello dell’azione. Il dovere giuridico ¢
stretto perché determina il modo e il grado dell’azione e perfetto perché a esso ¢
collegato un diritto di costrizione di un individuo esterno al soggetto (che puo
costringere solo a un’azione); il dovere etico ¢ invece largo perché lascia indeterminata
I’azione e imperfetto perch¢ manca di una costrizione esterna. Tuttavia, & possibile

attribuire una certa perfezione anche ai doveri di virtu, perfezione che non riguarda le

196



azioni, ma le massime, nei cui confronti il comando etico non ammette alcun tipo di
eccezione. Anche le Tugendpflichten si qualificano pertanto come vollkommen, ma in
senso largo rispetto ai doveri giuridici.

In quanto “doveri di diritto in senso stretto”, 1 doveri giuridici sono caratterizzati da
un legame con lo ius cogendi di un individuo esterno rispetto al soggetto e dal
determinare il modo e il grado dell’azione. Accanto a essi esiste anche una serie di
“doveri di diritto in senso largo” legati a uno ius cogendi di un’istanza diversa
dall’agente, ma non coincidente con un soggetto esterno ad esso, bensi con I’idea
dell’umanita nella propria persona. Tali doveri sono perfetti, ma in maniera differente
rispetto a quelli “di diritto in senso stretto”: la costrizione ¢ un’autocostrizione, nella
quale I’idea dell’'umanita nella persona del soggetto (homo noumenon) costringe il
soggetto, come essere fenomenico (homo phaenomenon), a compiere il dovere. Che tale
perfezione (legame con lo ius cogendi) sia collegata anche alla strettezza con cui viene
determinata 1’azione (“perfetto” nel senso di “stretto”), non viene mai detto da Kant;
vista la categoricita del dovere morale, ¢ plausibile tuttavia attribuire a essi una qualche
forma di strettezza, da intendersi perd in senso piu “largo” rispetto alla strettezza
giuridica.

La struttura di questi “doveri di diritto in senso largo” si presenta identica alla
struttura portante dei doveri di virtu verso se stessi; quest’ultima viene spiegata da Kant
per sciogliere la contraddizione che essi prima facie presentano. Dato infatti che nei
doveri verso se stessi 1’obbligato e I’obbligante sono lo stesso individuo, 1’obbligante
potrebbe dispensare in ogni momento ’obbligato dal compiere il dovere.”> Ma, precisa
il filosofo di Konigsberg, la relazione implicata dai doveri verso se stessi ¢ tra soggetti
diversi: ’obbligato ¢ I’homo phaenomenon, mentre 1’obbligante ¢ 1’homo noumenon. In
tale rapporto ’'umanita nella propria persona possiede quindi una facolta di costringere,
in altri termini un diritto; sembrerebbe quindi che 1 doveri verso se stessi non fossero
che doveri legati al diritto dell’umanita nella propria persona. Tanto piu che nella
Rechtslehre si fa accenno ad un diritto interno e innato, quello della liberta, di cui
decide tuttavia di non parlare poiché non acquisito come tutti gli altri doveri giuridici,

ma posseduto dall’uomo in virtu della propria umanita.

3IMS, VI 417 s. (cfi. 271 — 273).

197



La facolta di costrizione dell’homo noumenon sull’ homo phaenomenon, implicata dai
doveri verso se stessi, sembra identificarsi con questo tipo di diritto.”*® Se poi per
vollkommen intendiamo un dovere caratterizzato dalla presenza del diritto di costrizione
di un’istanza altra in generale rispetto al soggetto (che potrebbe essere sia un individuo
esterno che 1’idea dell’umanita nella propria persona) e capace di determinare in
maniera univoca cid che comanda (azioni o massime per le azioni), sembrerebbe
plausibile interpretare la perfezione dei divieti di virtt in questo modo: essi
corrispondono al diritto dell’umanita non trattato nella Dottrina del diritto, e sono a
pieno titolo doveri di virtu perché, vietando determinati vizi e non determinati atti, non
si rivolgono all’azione ma alle loro massime. Per provare la correttezza di tale
interpretazione ¢ necessario tuttavia analizzare il concetto di “diritto dell’'umanita”

kantiano.

I1. 2. Il diritto dell’'umanita

Quello di Menschheit é un concetto centrale nella riflessione kantiana sia in ambito
morale, che in quello teoretico. Esso non designa tanto I’insieme degli uomini (la specie
a cui apparteniamo), ma la liberta umana, cio¢ la facolta di essere indipendenti dagli
impulsi sensibili e dalle leggi del mondo fenomenico, di darsi da sé una legge dell’agire,
di originare un insieme di azioni indipendenti dal determinismo naturale, di porsi dei
fini e di agire in maniera responsabile. Cosi qualificata, Menschheit rappresenta il
coacervo di cio che distingue I’essere umano dagli animali e dalle cose, e gli conferisce

un valore in sé ¢ una dignita inalienabili e intangibili.”*’ Tale valore ¢ espressione di

36 Nella Vorlesung zur Moralphilosophie Kant formula addirittura il principio dei doveri perfetti verso se
stessi in maniera analoga rispetto a quello dei doveri giuridici: “Il principio dei doveri verso se stessi non
consiste nel favorire sé, ma nel rispetto di sé, cio¢ le nostre azioni si devono accordare con la dignita
dell’'umanita; come il principio del diritto € neminem laede, cosi qui si potrebbe dire noli humanam
naturam in te ipso laedere” (Vorlesung, 181; cfr. 143 s.).

3T A riguardo penso sia d’obbligo fare una precisazione. Nella prima parte della Religione entro i limiti
della sola ragione viene attribuito al concetto di umanita un significato diverso da quello appena esposto.
L’umanita, assieme all’animalita (Tierheit) e alla personalita (Persénlichkeit), costituisce una delle tre
disposizioni originarie al bene nella natura umana. L’animalitd rappresenta “I’amore di sé fisico e
puramente meccanico, cio¢ tale che non richiede la ragione” che porta alla conservazione personale, alla
propagazione della specie e alla tendenza alla societa. L umanita ¢ definita come “amore di sé fisico” ma
“comparato (per il quale si richiede la ragione)”, e conosce un certo uso della ragion pratica ma “solo a
servizio di determinati motivi”, quindi secondo gli imperativi ipotetici, non quelli categorici. La
personalita, invece, viene qualificata come la “capacita di sentire rispetto per la legge morale, considerato

198



quel “soprasensibile” che eleva 1’individuo al di sopra del meccanismo della natura - in
cui ogni fine si tramuta inesorabilmente in mezzo per un fine ulteriore - e permette di
interpretarlo non solo come fine naturale (Naturzweck), al pari degli altri esseri

organizzati, ma come fine definitivo (Endzweck)’*® della natura. In questo modo, dal

come motivo di per sé sufficiente del libero arbitrio, avente come “propria radice la ragione di per se
stessa pratica, cio¢ incondizionatamente legislatrice”. Menschheit e Personlichkeit rappresentano pertanto
cio che distingue 1'vomo, in quanto essere razionale, dall’animale, ma, mentre la prima esprime una
facolta di agire razionale di carattere prudenziale, quindi non libera e incondizionata, la seconda esprime
la liberta umana, cio che eleva I'uomo al di sopra del mondo sensibile non solo come essere razionale ma
come essere morale (Relig., VI 26 - 28; tr. it., 82 - 84). Tale scissione non ¢ presente negli altri scritti
kantiani, sia anteriori che posteriori a questo, e si perde addirittura nel corso della stessa Religione entro il
limiti della sola ragione, dove ’essere persona e 1’'umanita, il valore della persona e quello dell’umanita
vengono identificati. Per questo concordo con [!’interpretazione di A.W. Wood, Kantian Ethics,
Cambridge University Press, New York 2008, pp. 85 — 105 che interpreta la personalita (capacita di darsi
una legge morale) e I'umanita (capacita tecnico-prudenziale di porsi fini) come coestensive. “Perché
porre dei fini in accordo con la ragione € un atto della liberta implicante almeno la liberta in senso
negativo, perché nessun impulso o inclinazione pud necessitarmi a porre il suo oggetto come fine. Ma
Kant sostiene che il concetto di liberta positiva, la capacita di darsi leggi e di avere una ragione che ¢
pratica di per sé, deriva dal quello di liberta negativa, costituendo 1’essenza della liberta negativa; al
contrario, la capacita di liberta positiva (personalitd) contiene chiaramente la capacita di porsi fini in
conformita alla ragione”. Sulla stessa linea si colloca anche la lettura che ne da T. E. Hill Jr., Humanity as
an End in Itself, «Ethics», 91 (1980), pp. 84 - 99, che individua nell’umanita ’insieme delle facolta
razionali umane e la capacita di porsi dei fini. Tali caratteristiche per Kant, sottolinea Hill, sono innate
all’uomo in quanto tale e non possono mai essere estirpate o acquisiste dell’agente. R. Langthaler, Kants
Ethik als “System der Zwecke”. Perspektiven einer modifizierten Idee der “moralischen Telelologie” und
Ethikotheologie, Walter de Gruyter, Berlin — New York 1991, p. 101 e A. Pirni, Kant filosofo della
comunita, ETS, Pisa 2006, pp. 76 — 79, individuano invece la fonte del valore dell’umanita nella moralita,
nell’esercizio della morale concepita come possibile solo entro una prospettiva interpersonale
(Langthaler) e comunitaria (Pirni). Un’interpretazione di tal genere mi sembra discutibile considerando i
testi kantiani (in cui il filosofo di Konigsberg ribadisce a piu riprese I’inalienabilita e il carattere innato
della dignita umana) e, d’altro lato, pericolosa dal punto di vista etico. Essa sembra infatti prevedere due
tipi di esseri umani: coloro che hanno dignita, le persone, che agiscono moralmente e si collocano
all’interno di una comunita morale e coloro che non posseggono tale dignita, non esercitando, per svariate
ragioni, la moralita e non appartenendo a una struttura intersoggettiva (bambini, malati in stato comatoso,
eremiti, feti, criminali, etc...). Tale prospettiva ¢ pericolosa, dal punto di vista etico, perché potrebbe
portare a delle ricadute discutibili nei diversi ambiti della sua applicazione. Una concezione del tutto
simile a quella delineata ¢, ad esempio, in ambito bioetico quella di H. Tristam Engelhardt Jr., Manuale di
Bioetica, (1996) trad. it. di S. Rini, Il Saggiatore, Milano 1999. Come sottolinea a riguardo A. Da Re,
Filosofia Morale. Storia, teorie, argomenti, Bruno Mondatori, 2 ediz. riveduta e ampliata, Bruno
Mondadori, Milano 2008, p. 291, proprio sulla base della distinzione tra persone ed esseri umani, essa
rischierebbe di ammettere “la liceita dell’aborto, della completa utilizzazione di embrioni e feti per la
sperimentazione terapeutica e non (essi sono infatti un «prodotto biologico delle persone (p. 296)»), della
manipolazione genetica, della fecondazione artificiale, della procreazione finalizzata al mercato degli
organi, dello stesso infanticidio per bambini nati con gravi malformazioni (anencefali e Down). Scrive
Engelhardt: poiché tali infatti «non sono né persone in senso stretto di cui si possa violare I’autonomia, né
entita capaci di soffrire per essersi visto precluso il conseguimento dei propri obiettivi, una morte indolore
per eutanasia attiva puo apparire meno dannosa di una sospensione del trattamento, destinata a produrre
una morte prevista ma non deliberata (p. 293)»”.

3% Nella Critica del giudizio il filosofo di Konigsberg si sofferma a lungo sul concetto di fine,
individuando tre modi in cui esso puo essere declinato: fine naturale (Naturzweck), fine della natura
(Zweck der Natur) e fine definitivo della natura (Endzweck der Natur). Per essere definita “fine naturale”,
una cosa deve essere causa ed effetto di se stessa secondo il genere (generazione di un altro individuo
dello stesso genere), come individuo (crescita) e, infine, in modo che la conservazione di una parte
dipenda dalla conservazione delle altre. Meglio specificato, un prodotto naturale pud essere considerato

199



punto di vista conoscitivo, I’idea dell’'umanita permette di comprendere il mondo
naturale come un tutto finalizzato alla realizzazione del sommo bene possibile in esso
mediante la liberta.>*’

Il nostro interesse in questa sede non ¢ per la rilevanza di tale concetto in ambito
speculativo, quanto per quella in ambito pratico: oltre che a permettere di pensare la
realta naturale attraverso una struttura teleologica,”*’ in ambito morale I'umanita ¢ un
elemento costitutivo per la determinazione della forma dei rapporti che I’individuo
intrattiene con la propria persona e con le altre. L’umanita, 1’idea che conferisce a
ciascun individuo, anche al piu abbietto, un valore intangibile, impone a ciascuno di non
usare mai I’essere umano come mero mezzo (come le cose e gli animali), ma di trattarlo

541

anche al tempo stesso come fine.”" Questa forma di determinazione delle relazioni

interpersonali e con se medesimi consiste essenzialmente nella limitazione della liberta
t 1 d t | t 1la limit della libert

. . Cs . . . , 542
al rispetto per il valore dell’umanita che ciascuno possiede in sé.’

“fine naturale” solo a patto che le sue parti siano possibili unicamente in riferimento al tutto ¢ che si
colleghino a formare I’unita di un tutto, in modo da essere ’'una per ’altra vicendevolmente causa ed
effetto: solo un essere organizzato che organizza se stesso puo dunque essere a pieno titolo un fine
naturale (KU, V 359 — 377, tr. it., 417 - 457). Dal concetto di fine naturale si differenziano quello di fine
ultimo della natura (letzter Zweck der Natur) ¢ quello di fine definitivo di essa (Endzweck der Natur),
concetti strettamente legati tra di loro: per individuare il fine della natura, infatti, ¢ necessario conoscere il
suo fine definitivo, che non puo trovarsi in essa, né tanto meno essere prodotto dalla benevolenza della
natura stessa, ma al di 1a di essa (lvi, V 377 — 379; tr. it., 457 - 461). 1l fine ultimo della natura ¢ quello
che in sé possiede le condizioni di esistenza della natura stessa; esso viene identificato nell’'uomo e nella
produzione della sua “idoneitd a qualsiasi fine in generale (la cultura)” (/vi, V 431 s.; tr. it., 577 s.).
L’uomo tuttavia ¢ anche fine definitivo della natura, o meglio, lo ¢ I’uomo in quanto capace di porsi fini e
leggi morali, I’'uvomo noumenico: “Ebbene, se le cose del mondo, in quanto esseri dipendenti nella loro
esistenza, hanno bisogno di una causa suprema che agisce secondo fini, allora I’'uomo ¢ il fine definitivo
della creazione, perché senza di lui la catena dei fini subordinati 1’uno all’altro non sarebbe fondata
completamente; ¢ unicamente nell’'uomo, ma anche solamente in lui come soggetto di moralita, va
rinvenuta la legislazione incondizionata riguardo ai fini, la quale soltanto lo rende dunque capace di
essere un fine definitivo al quale tutta la natura ¢ teleologicamente subordinata” (/vi, V 435 s.; tr. it., 585).
Sul concetto di fine e sulla finalita rappresentata dall’uomo si consideri, A. Pfannkuche, Der Zweckbegriff
bei Kant, «Kant-Studien», 5 (1901), pp. 51 — 72; K. Diising, Die Teleologie in Kants Weltbegriff,
«Kantstudien Ergénzungshefte», H. Bouvier u. co. Verlag, Bonn 1968; F. Menegoni, Finalita e
destinazione morale nella Critica del giudizio di Kant, Pubblicazioni di Verifiche, Trento 1988; e F.
Menegoni, Critica del giudizio. Introduzione alla lettura, La Nuova Italia Scientifica, Roma 1995.

39 KU, V 377 — 415 (tr. it., 457 — 541).

30 La ricerca di una struttura teleologica per spiegare la natura nasce dal bisogno umano di individuare
una qualche intenzione quando si vogliano spiegare i prodotti organizzati di natura. Il concetto di
intenzione ¢ “una massima inaggirabile” sostiene Kant, “per 1’'uso empirico della ragione” (KU, V 398; tr.
it., 501) e non ha tuttavia validitd oggettiva per I’esercizio del giudizio determinante, ma ¢ valida
“soggettivamente per 1’uso della forza di giudizio nella sua riflessione sui fini della natura, che non
possono essere pensati secondo alcun principio eccetto quello di una causalitd intenzionale di una causa
suprema” (Ivi, V 399; tr. it., 503 - 505).

MUMS, VI 462 s. (cfr. 333 — 335).

2 Cfi. GMS, TV 427 — 432 (tr. it., 87 — 99).

200



Come gia ampiamente sottolineato, il concetto di diritto esprime quello di
“condizione limitatrice della liberta”, dunque la limitazione imposta dall’'umanita nelle
relazioni intra- ed extra- personali non ¢ che il diritto dell’umanita. Negli scritti del
Nachlass appena precedenti alla Rechtslehre, il diritto dell’'umanita viene presentato
come il diritto proprio della sostanza intelligibile, sede di tutto cio che distingue 1’uomo
nella sua liberta dall’animale e dalle cose.”” Esso non implica un’obbligazione nei
confronti di altri uomini: il Recht der Menschheit vincola il soggetto nei propri confronti
e, in virtu di cio, fonda i doveri interpersonali. Cosi si esprime infatti Kant nelle

Vorarbeiten:

“La facolta della costrizione degli altri (di costringerli) si fonda pero sulla
personalita del soggetto, e il libero arbitrio della persona sta sotto I’idea
della sua personalita, secondo cui ¢ obbligata da se stessa ad azioni che la
riguardano, ed ¢ moralmente costretta secondo 1’analogia con la costrizione
di un altro. Questa obbligazione verso se stessi pud anche chiamarsi diritto

dell’umanita nella nostra persona, che precede ogni altra obbligazione.”*!

I doveri che sono correlati a esso vengono definiti doveri di diritto interni. Come tutti
gli altri doveri di diritto, sono perfetti, stretti e derivanti analiticamente dalla liberta.>*
A differenza dei doveri esterni di diritto, tuttavia, non sono Zwangspflichten poiché
mancano della correlazione ad una costrizione esterna, e proprio per questo, pur essendo
doveri di diritto (Rechtspflichten), non sono doveri giuridici (rechtliche Pflichten).”* In
essi, infatti, ¢ 'uomo noumenico a costringere quello fenomenico al compimento di cio

che viene comandato e, in virtu di tale autocostrizione, i doveri derivanti dal diritto

dell’umanita vengono collocati nella Tugendlehre:

“Questo diritto [scil. il diritto dell’'umanita] non pud essere assunto

secondo leggi giuridiche, ma solo eticamente: una prova che ’etica non ¢

3 Si trova ad esempio espresso nella Metafisica dei costumi Vigilantius: “La personalita, o 1’'umanita
nella mia persona, ¢ pensata come una sostanza intelligibile, la sede di tutti i concetti, cio che distingue
I’'uomo nella sua liberta da tutti gli oggetti, cio sotto la cui legislazione si trova 1’'uvomo nella propria
natura visibile” (Vigilantius, XXVII 2.1, 627).

> VMS, XXIII 390.

* Vigilantius, XXVII 2.1, 581 e VMS, XXIII 306.

M6 MS, VI 396 (cfir. 247 s.).

201



essenzialmente legata al fine, ma porta con sé il diritto stretto in senso

generale.”"’

Kant tuttavia nega a essi uno status etico in senso pieno perché, pur implicando la
costrizione dell’io noumenico su quello fenomenico, non richiedono che I’idea del
dovere verso se stessi sia il movente dell’azione; 1 doveri in questione appartengono
piuttosto al diritto inteso come insieme di tutte le condizioni limitatrici, interne ed

esterne, della liberta, sia essa interna o esterna.>*®

Detto con i termini precedentemente
utilizzati, il diritto dell’umanita non appartiene al diritto in senso stretto, perché il Recht
prevede una costrizione esterna, € non appartiene di per sé¢ neppure all’etica, dato che
essa richiede che il dovere venga assunto come Triebfeder del proprio agire. In quanto
condizione limitatrice interna della liberta interna ed esterna, il concetto appartiene al
diritto in senso largo, e, in quanto implicante un Selbstzwang, rientra nell’etica in senso
ampio.549

Il Recht der Menschheit rientra dunque nella morale in generale, cio¢ nella morale
precedente alle distinzioni specifiche tra etica e diritto, in qualita di somma condizione
limitatrice di qualsiasi esercizio della liberta: solo a patto che il soggetto rispetti la
propria umanita, cio¢ la sede di tutto cio che lo distingue dagli animali e dalle cose, ¢
possibile 1’esercizio della liberta giuridica ed etica. In quest’ottica rientra, ad esempio, il
divieto di suicidio come divieto di cio che, dato il legame indissolubile tra umanita e
corpo, assieme al corpo, elimina anche il fondamento di possibilita della vita morale
(etica e giuridica insieme).

Nella Metafisica dei costumi questo modo di intendere il diritto in questione cambia.
Esso viene presentato nella Rechtslehre, dove Kant ne fornisce una spiegazione e
presenta le ragioni della scelta di non trattarlo tra i doveri giuridici. Il Recht der

Menschheit ¢ identificato con la liberta, intesa come “indipendenza dall’arbitrio

necessitante di un altro” cio¢ come una liberta negativa. In virtu della facolta di essere

7 Vigilantius, XXVII 2.1, 543.

8 Del diritto, o meglio, della Dottrina del diritto, Kant afferma infatti che contiene “tutto cido puo
coesistere con la liberta dell’arbitrio secondo leggi universali. [...] Sono [scil. doveri di diritto] leggi
esterne possibili” (VMS, XXIII 306).

9 Cosi si esprime il filosofo di Konigsberg nei Lavori preparatori alla metafisica dei costumi: “La
dottrina del diritto come dottrina dei doveri stretti (sotto leggi determinate) ¢ o la dottrina del diritto
interno o di quello esterno, attraverso cui la liberta ¢ limitata o a. all’interno o b. all’esterno. La prima
appartiene di per sé all’etica secondo il contenuto, ma certamente anche alla morale in generale e quindi
anche al diritto come somma condizione limitatrice” (VMS, XXIII 385).

202



un soggetto morale autonomo e responsabile (la propria umanita), 1’'uomo possiede il
diritto di essere indipendente dall’arbitrio altrui e cio significa non essere obbligato
dagli altri piu di quanto non li si possa obbligare (uguaglianza innata), essere padrone di
sé, essere un uomo integro (non essere considerato ingiusto senza aver compiuto un atto
giuridico, ovverosia un atto che riguarda le relazioni esterne degli individui) e avere la
facolta di fare agli altri cio che non li danneggia, anche se essi non se ne interessano.”’

La qualificazione del diritto dell’'umanita in questi termini ¢ ben differente rispetto a
quella degli scritti del Nachlass precedenti alla Rechtslehre, perché il vincolo implicato
non ¢ piu esercitato da un aspetto dell’'uomo (homo noumenon) su un altro aspetto di
esso (homo phaenomenon), ma fa costantemente riferimento agli altri da sé e viene
esercitato nei loro confronti. L’indipendenza in cui consiste il Recht der Menschheit
delimita infatti una sfera di intangibilita, non altrimenti specificata, che g/i altri, non il
soggetto stesso, non possono violare. Esso non ¢ dunque legato a uno o piu doveri verso
se stessi, ma corrisponde a un dovere altrui nei confronti del soggetto agente.

Ci0 emerge anche dal motivazione addotta per giustificare la sua mancata trattazione
tra i doveri giuridici. Mentre nel Lascito kantiano, I’autocostrizione implicata dai doveri
derivanti da esso impediva di considerarlo come un dovere giuridico a tutti gli effetti,
nella Metafisica dei costumi ¢ il fatto che il diritto dell’'umanita sia uno solo e innato a
impedire di trattarlo nella Rechtslehre, che si occupa invece di numerosi diritti acquisiti.

La scelta di non considerarlo in sede giuridica non implica, poi, quella di farlo,
invece, in sede etica: il filosofo di Konigsberg dichiara che esso deve rimanere nei
Prolegomeni, costituisce, cio€, uno dei presupposti e dei fondamenti del diritto esterno,

551

nei confronti del quale, in caso di diritto dubbio, spetta 1’honus probandi.”>" Non viene

fatto alcun accenno alla Tugendlehre dove, per altro, il diritto dell’umanita non viene
mai menzionato.>

Il riferimento agli altri da sé proprio del diritto dell’umanita della Rechtslehre, non
deve poi essere confuso con il dovere etico del rispetto nei confronti dell’'umanita nella

persona altrui. Il Recht der Menschheit rappresenta la limitazione imposta all’uso

S0MS, VI 237 s. (cfr. 44 s.). Anche nello scritto Sul detto comune: questo puo essere giusto in teoria, ma
non vale per la prassi del 1793, viene presentato un diritto innato precedente a ogni atto giuridico del
soggetto; tale diritto ¢ identificato con la facolta di costringere “ogni altro, in modo che egli rimanga
sempre entro i limiti dell’accordo dell’uso della sua liberta con il mio” (Gemeinspruch, VIII 292 s.; tr. it.,
139 s.).

SUMS, VI 238 (cfi-. 45).

%32 Cio viene notato anche da Hoffe, »Konigliche Volker«, p. 147 — 160.

203



esterno della liberta altrui dalla propria liberta innata, ovverosia dalla propria
indipendenza dalle costrizioni di ogni altro, dalla facolta di essere costretto dallo stesso
numero di individui che si costringe, di essere responsabile di sé e giusto, e di non
danneggiare gli altri. Il soggetto cosi qualificato non ¢ altro che il soggetto giuridico e il
diritto dell’'umanita si presenta, dunque, come il diritto di essere riconosciuto ¢ trattato
come soggetto giuridico.

Il Recht der Menschheit nella Dottrina del diritto ¢ anche fonte di una forma di
obbligazione nei propri confronti: ¢ il fondamento, infatti, del dovere dell’onesta
giuridica (honestas iuridica), dovere che viene espresso attraverso I’imperativo “non
renderti per gli altri un mero mezzo, ma sii per essi al tempo stesso un fine.””>* Come &
stato gia accennato nel primo capitolo in riferimento alla presenza della seconda
formulazione dell’imperativo categorico nelle due Lehren,”* tale comando costituisce la
“traduzione” kantiana del principio pseudo-ulpianeo “honeste vive”, principio che, negli
scritti precedenti all’opera del 1797, era stato considerato di carattere etico, mentre,
nell’opera in esame, viene inserito nel diritto. Ed effettivamente, il dovere in questione,
pur rivolgendosi all’agente, non lo vincola a non svilire in generale la propria dignita
intrinseca, come fa invece il dovere etico di autostima (Pflicht der Selbstschditzung)

opposto al servilismo,™

ma ordina di porsi nei rapporti giuridici - quindi non in
relazione a sé ma agli altri - sempre come fine e mai solamente come mezzo per gli
altri agenti; in altri termini, tale dovere ordina di inserirsi nelle relazioni esterne
intrattenute con gli altri soggetti come portatore di un diritto inalienabile ed
intangibile.”*

In questo modo, il comando rivolto dal diritto dell’'umanita nei propri confronti, pur
essendo un dovere verso di sé, non ¢ di carattere etico, ma giuridico: il diritto
dell’umanita si presenta come condizione limitatrice interna della liberta esterna del

singolo nel rapportarsi agli altri. Contemporaneamente, costituisce il limite della liberta

33 MS, VI 236 (cfi. 43). L’esposizione di questo particolare dovere, derivante dal diritto innato
dell’umanita, fa parte del tentativo kantiano di proporre una suddivisone del diritto secondo le formule di
Ulpiano (honeste vive, naeminem laede, suum cuique tribue), attribuendo ad esse un senso che egli “di
certo non poteva avere chiaro, ma che tuttavia consentono di sviluppare ¢ introdurre.”

4 Cfy. Ibi, 1 Capitolo, § II. 3.

>3 MS, VI 435 (cfr. 295).

6 Cfi-. Hoffe, »Konigliche Volker« Zu Kants kosmopolitischer Rechts- und Friedenstheorie, pp. 147 -
153. M. Riedel, Herrschaft und Gesellschaft. Zum Legitimationsproblem des Politischen in der
Philosophie, in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. v. Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1976, p. 135, definisce il diritto dell’umanita come “I’apriori sociale di ogni membro della societa
in generale”.

204



esterna degli altri nel rapportarsi al singolo: il diritto innato, infatti, non interpella
solamente il soggetto rispetto a se stesso, ma anche gli altri agenti nei suoi confronti.
Nell’azione esterna quindi I’individuo ¢ tenuto in primo luogo a riconoscersi come
soggetto giuridico e a porsi come tale nei confronti degli altri; a loro volta, questi sono
tenuti a riconoscerlo e a trattarlo come tale. Il riconoscimento del fatto di essere
depositari di diritti coincide con il riconoscimento del proprio essere persona: nella
prospettiva kantiana, infatti, “persona” ¢ una sostanza dotata di volonta libera e
consapevole della propria liberta e depositaria di diritti. Il concetto di persona assume
due forme: quella della persona divina, che ha solo diritti, e quella della persona umana,
che possiede diritti ma anche doveri. Il dovere di porsi nei rapporti altrui come soggetti
giuridici significa quindi riconoscere e pretendere dagli altri il riconoscimento di sé
come sostanza libera e di per sé fondante un’obbligazione inaggirabile.

Nella Dottrina della virtu le cose funzionano diversamente. Anche qui I'umanita
pone un vincolo al soggetto nei propri confronti: il comando di non ledere la dignita
dell’umanita nella persona umana si traduce nei doveri perfetti verso di sé, doveri che,
come gia ampiamente sottolineato, non vietano determinate azioni, ma determinati
principi di azione. Il comando esige, cio¢, che il soggetto riconosca s¢ come portatore di
un valore e che assuma come principio quello di non privarsi della propria dignita. Tale
ordine ¢ tuttavia rivolto al soggetto come individuo isolato e la sua violazione significa
la violazione della dignita della sua persona, non di quella altrui.

Viste le differenze tra il diritto dell’umanita presentato nella Rechtslehre ¢ la
struttura dei doveri perfetti di virtt, penso non sia possibile sostenere che questi ultimi
derivino dal Recht der Menschheit, nel senso che rappresentino la trattazione del diritto
interno esclusa dalla Dottrina del diritto. L analisi di questo e del paragrafo precedente,
infatti, ha messo in evidenza come le vollkommene Tugendpflichten manchino delle
caratteristiche fondamentali dei doveri giuridici: non vietano determinate azioni, ma
determinati principi di azione, e non rappresentano una costrizione nei confronti di
qualcuno di diverso da sé, bensi una costrizione esercitata su se stessi. I doveri perfetti
di virtu, pur implicando un vincolo nei confronti dell’'umanita nella propria persona,
sono quindi doveri etici a tutti gli effetti, perché tale costrizione si colloca nell’ambito
della liberta interna (nella scelta delle massime per le azioni) e non coinvolge gli altri

uomini e la relazione con essi (come invece fa il diritto dell’umanita).

205



Essi non possono dunque essere considerati “di diritto” in senso stretto. La loro
perfezione fa riferimento al significato “ampio” dell’aggettivo perfetto, significato che ¢
svincolato dall’identificazione con quello di “giuridico”. Il dovere quindi ordina in
maniera determinata (non l’azione, ma la massima) e negativa (dove, tuttavia, la
negativita si riferisce alla forma del dovere, non al suo principio) e implica una
costrizione di un’istanza altra rispetto al soggetto (/’homo noumenon inteso come altro
nei confronti dell’homo phaenomenon). Nonostante non rappresentino la trattazione del

diritto interno esclusa dalla Rechtslehre,”’

¢ pur vero che le vollkommene
Tugendpflichten costituiscono un limite posto alla liberta dell’uomo fenomenico dalla
dignita dell’umanita nella propria persona. In quanto “impedimento di un ostacolo della
liberta”,”* il vincolo che essi implicano puo essere detto “di diritto” in senso largo, se il
concetto di diritto viene inteso come “impedimento di un ostacolo della liberta” in
generale.

Tale diritto ¢ tuttavia un diritto non giuridico:** esso ¢ il limite interno della liberta
interna nei rapporti con me stesso Il diritto dell’umanita trattato nella Rechtslehre
costituisce, invece, il limite interno della liberta esterna dei rapporti intersoggettivi,
come comando di porsi nei confronti altrui come fine, mai solamente come mezzo, esso
non ¢ propriamente giuridico, perché imposto dall’'umanita dell’agente sull’agente
stesso. Tuttavia, implicando la relazione agli altri e collocandosi nella sfera della liberta
esterna, ¢ un dovere giuridico: al fatto che ogni agente abbia il dovere e il diritto di
presentarsi agli altri come fine, corrisponde infatti il dovere altrui di non trattarlo
solamente come mezzo attraverso le proprie azioni.

In questo modo ci si trova di fronte ad un “diritto” (inteso come limitazione di un
ostacolo della libertd) non giuridico, da un lato, e a un diritto non pienamente giuridico,

ma capace di muovere pretese in ambito giuridico, dall’altro.’® E questo il punto di

7 Questa la tesi gia ampiamente presentata di Casas, Die Pflichten gegen sich selbst in Kants Metaphysik

der Sitten, che rimane a mio avviso troppo vincolato ai testi del Nachlass e non si accorge di come la
motivazione kantiana di non trattare il diritto innato cambi rispetto a essi nella Dottrina del diritto.

S8MS, VI 232 (cfi-. 36).

5% Forse & questo il senso della denominazione del diritto dell’umanita come Rechtspflicht, ma non come
rechtliche Pflicht presente nel Lascito kantiano.

360 A riguardo A. Pinzani, Sul rapporto tra morale, politica e diritto in Kant, in M. Moneti Codignola e A.
Pinzani, Diritto, politica e moralita in Kant, Bruno Mondatori, Milano 2004, pp. 89 — 106, attribuisce
all’obbligazione propria del diritto dell’'umanita giuridico “una natura ambigua”. Tale obbligazione
“segna il passaggio dalla dimensione etica della propria dignita umana in generale a quella strettamente
giuridica dell’affermazione della propria personalita giuridica nei confronti degli altri. A causa di questa

206



contatto tra Rechtslehre e Tugendlehre: I’umanita, il valore della propria liberta morale
in generale, pone di per sé¢ la pretesa di essere rispettata in ogni ambito d’uso della
liberta, fondando un’obbligazione originaria e inaggirabile dei singoli nei propri
confronti e, da questa, in quelli altrui. La Menschheit in unserer eigenen Person
costringe 1’agente a riconoscersi come soggetto giuridico ed etico, cio¢ come persona
morale, capace di imputazione per le proprie azioni’®' e depositaria di diritti e di doveri.

In questo senso:

“L’umanita ¢ santa e inviolabile (tanto nella propria persona quanto nella
persona altrui. La propria approvazione non ha alcun valore qui, perché non
si ha una volonta di cessare di essere qualcosa). Tutti i doveri, cio¢ quelli
necessari, non consistono nel fatto che noi onoriamo il benessere degli
uomini, ma la priorita e la dignita dell’'umanita. Allora il diritto dell’'umanita

& ¢io che limita ogni liberta mediante condizioni necessarie.”*

L’umanita fonda quindi una costrizione appartenente alla morale in generale, ¢
un’istanza tanto etica quanto giuridica che entrambe le legislazioni sono chiamate a far
valere nei loro diversi ambiti di competenza. Dal momento, poi, che il concetto di diritto
in senso largo esprime in generale 1’insieme delle condizioni limitatrici della liberta, il
limite che rappresenta I’umanita nella propria persona e in quella altrui per la liberta puo
essere definito diritto dell’'umanita. D’ora in poi utilizzero tale espressione per riferirmi
a questo diritto della morale generale, da non confondere con il senso giuridico
attribuitogli da Kant nella Dottrina del diritto.

Nei confronti della Menschheit in unserer eigenen Person il diritto, come insieme
delle condizioni in base a cui la liberta (indipendenza dall’arbitrio altrui) dell’uno puo
coesistere con la liberta (indipendenza dall’arbitrio altrui) dell’altro secondo una legge
563

di liberta,’® trae origine dall’istanza di tutelare il diritto innato’® nei rapporti

sua ambiguita, essa non pud soddisfare pienamente nessuna delle condizioni che ne farebbero un obbligo
di carattere puramente etico o giuridico” (p. 104).

U MS, VI 223 (cfi. 26).

%62 Refl. 6801, XIX 165 s.

63 MS, VI 230 s. (cfr. 34 5.).

>4 Nella mia interpretazione mi discosto da quella di J. Ebbinghaus, Positivismus — Recht der Menschheit
— Naturrecht — Staatsbiirgerrecht, in Sittlichkeit und Recht. Praktische Philosophie 1929 — 1954, hrsg. H.
Oberer und G. Geismann, Buovier Verlag Herbert Grundmann, Bonn 1986, pp. 349 — 366, e The Law of

207



%% ¢ in quelli tra gli stati.”®® L’etica, dal canto suo,

intersoggettivi, tra lo stato e 1 sudditi
pone dei divieti contro I’assunzione di massime che implichino 1’utilizzo dell’'umanita
nella propria persona e in quella altrui come di meri mezzi al fine del soddisfacimento
delle proprie inclinazioni sensibili.

Non solo. Il vincolo all’'umanita nella propria persona non rappresenta nella
prospettiva kantiana semplicemente un’istanza tra le tante, nei confronti della quale
etica e diritto sono chiamati ad individuare forme di rispetto, ma ¢ 1’istanza che fonda
I’obbligazione morale stessa. La costrizione esercitata sull’agente dalla sua umanita a
riconoscersi come soggetto morale (etico e giuridico insieme) e ’ordine di porre il
proprio valore come limite nel rapportarsi agli altri e a se stesso costituiscono 1’apyn dei
doveri etici e di quelli giuridici: ’origine e, insieme, il principio della loro normativita.

La riflessione 7682 del Nachlass rivela infatti che il diritto dell’'umanita non

costituisce unicamente una realta da tutelare, ma

“La forza costrittiva di tutto il diritto non risiede tanto in cido che ¢
proprio di una persona, quanto piuttosto nel diritto dell’umanita. Da cid gli
uomini sono obbligati a sostenere il diritto di ogni individuo. Questo diritto
dell’umanita vincola ciascuno nei confronti di se stesso. Egli ¢ accolto

nell’umanita, ma acquisisce i diritti di essa sotto il dovere di mantenere la

Humanity and The Limits of State Power, ibidem, pp. 367 — 376, che concepisce il concetto Recht der
Menschheit come fondante per il diritto e per il potere dello stato, intendendo tuttavia con “umanita”
“quel collettivo in cui tutti gli uomini possibili di tutte le nazioni possibili e di tutti i tempi possibili sono
uniti nella liberta (esterna) richiesta per la realizzazione di tutti i loro fini possibili. [...] L’idea di
un’unione di tutti gli uomini in generale in relazione alla loro liberta (esterna) possibile.” Il concetto di
umanita kantiano ¢ certo un’idea, ma non quella dell’insieme di tutti gli uomini, quanto quella della
natura morale libera di ogni uomo come tale. Non I’idea di una comunita ideale in cui ciascuno possa
godere della massima liberta esterna possibile fonda il diritto kantiano, ma il valore inalienabile che
ciascuno possiede e che limita la propria e I’altrui liberta a un originario rispetto nei propri confronti.

%65 Esempi di cio sono 1. il divieto nei confronti dello stato di utilizzare la pena come strumento in vista di
un qualche bene, per il criminale o per la societa (MS, VI 331; cfi. 164); 2. il divieto riguardo all’uso dei
propri sudditi come strumenti in caso di guerra (Ivi, VI 345; cfr. 181 s.); 3. il terzo articolo preliminare
per la pace perpetua. Secondo quest’ultimo, infatti, tutti gli eserciti permanenti devono scomparire del
tutto perché “venir assoldati per uccidere o venire uccisi sembra implicare un uso di uomini come
semplici macchine e strumenti nella mani di un altro (lo Stato), ¢id che non si accorda affatto con il diritto
dell’umanita nella nostra persona” (ZeF, VII 345; tr. it., 165).

366 Nello scritto Per la pace perpetua il secondo articolo preliminare, che vieta che uno stato indipendente
possa “essere acquistato da un altro stato per eredita, scambio, compera o donazione”, viene giustificato
in questo modo: gli stati sono societa di uomini sulle quali solamente gli stessi stati hanno il diritto di
comandare. Tali societa di uomini sono da considerarsi come vere e proprie persone morali e la loro
acquisizione da parte di un altro stato implica il loro svilimento come persone morali e il fatto che
vengano trattati come cose (ZeF, VIII 344; tr. it., 164 s.).

208



propria dignita. Da cid derivano tutti i doveri verso se stessi. Bisogna
distinguere tra ci0 che appartiene alla persona dell’'uomo e cido che
appartiene al suo possesso, agli ultimi organi e facolta e tutto cio su cui la
liberta ha potere. Ogni possesso ¢ casuale, quindi il diritto in relazione a
esso non ¢ originarium, ma acquisitum. lo acquisisco tutto cid conformiter
all’idea dell’'umanita (poiché ¢ il fondamento della possibilita dell’uomo);
quindi 1’acquisizione ¢ possibile alla condizione della conformita della

liberta con ’idea dell’umanita™®’

Allo stesso modo in ambito etico 1 doveri verso se stessi vengono definiti come la

conditio sine qua non degli altri doveri perché

“non posso riconoscermi obbligato verso gli altri se non in quanto io
contemporaneamente obbligo me stesso, perché la legge, in forza della
quale mi ritengo obbligato, scaturisce in tutti i casi dalla mia propria ragion
pratica, da cui vengo obbligato, mentre nello stesso tempo io sono colui che

costringe n rapporto a me stesso.”®*

Il riconoscimento della propria umanita come realta vincolante costituisce pertanto il
punto di partenza originario e irrinunciabile per qualsiasi tipo di obbligazione; tant’¢ che
i doveri nei nostri confronti vengono presentati come la condizione di tutti gli altri, sia
dei doveri etici che di quelli giuridici.”® Cio crea una difficolta interpretativa: il passo
della Dottrina della virtu appena citato fu posto come spiegazione dei doveri verso se
stessi in generale, quindi tanto dei doveri perfetti, riguardanti la propria salute morale,
quanto di quelli imperfetti, relativi alla propria perfezione. Sembrerebbe pertanto che il
comando di mantenersi sani moralmente e quello di assumere se stessi come fine da
promuovere siano la condizione di tutti i doveri; ma se le cose stessero cosi, risulterebbe
che 1 doveri giuridici esistono e possono essere esercitati solo se il soggetto ¢, prima di

tutto, virtuoso. Nella prospettiva kantiana cid costituisce un non-senso, dato che etica e

367 Refl. 7862, XIX 538 s. (1776 — 1778).

S8 MS, VI 417 s. (cfr. 272).

% “Tutti i doveri consistono nel fatto che gli uomini onorino il primato e la dignitd dell’umanita”. Con
queste parole si esprime Kant in Refl. 6801, XIX 166 (1773 - 1775).

209



diritto vengono strenuamente tenuti separati’’® fino al punto di affermare che
I’instaurazione di uno stato puo essere compiuta persino da un popolo di diavoli, purché
abbiano intelletto.””"

Per comprendere la qualificazione dei doveri verso se stessi in generale come
conditio sine qua non di tutti gli altri, ¢ bene prendere in considerazione le parole usate
da Kant nella spiegazione dell’ultimo passo qui citato. Il dovere verso se stessi viene
interpretato come un’obbligazione nei confronti della propria ragion pratica; tale
obbligazione ¢ necessaria perché solo se 1’agente ¢ consapevole di essa pud anche
essere consapevole di quella nei riguardi altrui. E bene notare che qui non viene fatto
riferimento al contenuto dei doveri verso se stessi, ma alla necessita di un’obbligazione
originaria nei propri confronti, quindi al loro principio; 1’elemento rilevante per la
fondazione di tutti i doveri ¢ quindi il principio dei doveri etici verso se stessi, non i

doveri etici stessi. Tale principio ¢ espresso nella Vorlesung zur Moralphilosophie con

queste parole:

“le nostre azioni si devono accordare con la dignita dell’umanita; come il
principio del diritto ¢ neminem laede, cosi qui si potrebbe dire noli

. . 572
humanam naturam in te ipso laedere”.

Tale principio ¢ lo stesso principio del diritto dell’umanita giuridico: “Non porti mai
solo come mezzo, ma presentati agli altri anche sempre come fine” significa infatti non
ledere ’'umanita nella propria persona nel fare uso della liberta esterna, e porsi nei
confronti altrui sempre come persona depositaria di diritti e di doveri. Il riferimento ¢
dunque a quell’obbligazione originaria nei confronti dell’'umanita nella propria persona.

Cio ¢ importante per non fraintendere il rapporto tra etica e diritto: la rilevanza
attribuita ai doveri verso se stessi e al diritto dell’'umanita per I’intero sistema dei doveri
morali non deve portare a pensare che il diritto sia fondato sull’etica e che da essa
dipenda. 11 diritto dell’umanita ¢ un’istanza che fonda la morale in generale, prima della

sua divisione in etica e diritto. Esso implica che non si leda la propria dignita, cio¢ che

370 Kant esprime la separazione tra etica e diritto con forza particolar nella terza parte de La religione
entro i limiti della sola ragione (Relig., V1 93 — 100; tr. it., 133 - 138).

37 ZeF, VIII 366 (tr. it., 184).

2 Vorlesung, 181 (cfr. 143 s.).

210



non ci si usi e che non si permetta di venir usati come meri mezzi: viene vietato cio¢ di
svilirsi sia con le proprie azioni che con 1 propri principi soggettivi nel rapportarsi a se
stesso e agli altri. Il diritto dell’umanita ordina di non eliminarsi come soggetti morali e,
vista I'unita indissolubile della persona, di non utilizzare il proprio corpo e di non
lasciare che gli altri lo utilizzino come strumento per il raggiungimento dei propri
scopi.”” All’interno degli specifici ambiti d’uso della liberta, poi, tale istanza da origine
al diritto dell’'umanita giuridico, che si colloca nei prolegomeni del sistema giuridico ma
ritorna, in numerosi passi della Rechtslehre, come condizione limitatrice delle misure
giuridiche, e ai doveri perfetti verso se stessi etici, che vietano determinati vizi che
annullerebbero la propria personalita morale.””

Esiste quindi un’obbligazione originaria nei propri confronti, che costituisce il

fondamento irrinunciabile della morale e dei suoi ambiti perché

“se un uomo svilisce la propria persona (giuridica ed etica insieme), cosa
si puo pretendere ancora da esso? Chi viola 1 doveri verso se stesso, getta
via ’'umanita nella propria persona e quindi non si trova piu nella

condizione di esercitare i doveri verso gli altri.””"

°" Da qui il divieto etico contro il suicidio, la lussuria, il bere e il mangiare oltre misura, ma anche il
diritto matrimoniale, dei genitori, del capo di casa, come anche il diritto di lasciare un buon nome dopo la
morte (MS, VI 295 s.; ¢fr. 117 - 119) e il diritto dei cittadini di approvare mediante i propri rappresentanti
la guerra che il governo desidera intraprendere, come unica condizione sotto cui i cittadini nella guerra
non vengono utilizzati come meri mezzi, ma considerati come fini (/vi, VI 345 s.; ¢fr. 181 s.).

7 Anche M. Reichlin, Fini in sé. La teoria morale di Alan Donagan, Trauben, Torino 2003, p. 220,
sottolinea che lo studio delle opere morali kantiane piu tarde, in particolare quello della Metfafisica dei
costumi, mostra come Kant avesse sostanzialmente abbandonato il tentativo di derivare i precetti morali
dalla formula della legge universale di natura. “Il modo in cui procede, di fatto, a costruire la sua etica
normativa mostra che, in realta, egli attribuisce priorita alla formula dell’umanita e dunque al requisito di
trattare le creature razionali come fini in sé€” (Ibidem). Questo aspetto della morale kantiana viene assunto
da A. Donagan, The Theory of Morality, Chicago University Press, Chicago and London 1977, nel suo
tentativo di fornire una formulazione filosoficamente adeguata della morale comune, che I’occidente ha
ricevuto in eredita dalla tradizione ebraico-cristiana. Principio fondamentale che da origine ai precetti
morali (sia quello di prim’ordine che a quelli di secondo) ¢ infatti, secondo lo studioso, il concetto
kantiano di “rispetto per la creatura razionale” o “rispetto per le persone”, sul quale, appunto, Donagan
fonda la sua proposta per una teoria morale.

" Vorlesung, 171 (cfir. 136).

211



1l fatto che il diritto dell’'umanita fondi la normativitd morale’’® ha importanti
conseguenze per la comprensione della materia in esame: anche il diritto, come 1’etica,
nasce dal riconoscimento del valore dell’'uomo come fine in sé. La morale kantiana,
quindi, non prevede solamente un’etica del rispetto per le persone,’’’ ma anche un
diritto (un sistema giuridico) del rispetto per le persone.”” La Rechtslehre, fondandosi
su un valore assoluto, non si riduce, quindi, ad un meccanismo, le cui parti hanno un
valore unicamente in rapporto al funzionamento del tutto, ma costituisce un insieme di
norme che hanno la propria origine e il proprio principio nel rispetto di tale valore. In
questo senso, I’umanita costituisce il limite del potere statuale, come messo in evidenza

anche da Ebbinghaus;’”

tale potere non pud mai esercitarsi in maniera arbitraria sui
sudditi e utilizzarli come strumenti per 1 fini dello stato. Un esempio di cio nella
speculazione kantiana ¢ rappresentato da quanto espresso riguardo la legittimita delle

dichiarazioni di guerra da parte degli stati: unicamente se i cittadini asseriscono,

76 Sulla scorta della lezione kantiana C. M. Korsgaard, The Source of Normativity, with g. A. Cohen, R.
Geuss, T. Nagel, B. Williams, edit. by O. O’Neill, Cambridge University Press, Cambridge 1996,
individua nel diritto dell’umanita 1’origine della normativita morale. Secondo la studiosa, infatti, la fonte
della normativita risiede nella struttura riflessiva della natura umana; tale struttura pone il problema
dell’obbligazione e spinge I’individuo a farsi una concezione della propria identita, cio¢ a cogliersi come
un animale razionale che ha bisogno di ragioni per agire e per vivere. Comprendendosi in questo modo,
I’'uomo diviene legge a se stesso e I’autonomia umana consiste nel fare cio che, in base alla propria
identita pratica, sembra essere una buona idea fare. Sono del parere tuttavia, alla maniera di G. A. Cohen,
Reason, humanity, and the moral law, ibidem, pp. 167 — 188, che fondare la normativita sulla natura
umana privi la morale del suo carattere apodittico e che I’elemento fondamentale e forse piu ricco
dell’etica kantiana risiede nel fatto che la normativita non ha origine nella natura umana in sé, ma in quel
suo elemento che, pur appartenendovi, la trascende. L’idea dell’'umanita non coincide meramente, come
sostiene Korsgaard, con il proprio “essere riflettente che necessita di ragioni per agire e per vivere”
(ibidem, p. 121), ma con cio che eleva I'uomo dal suo essere un animale riflettente e gli permette di
concepirsi come appartenente ad un ordine completamente altro rispetto a quello in cui lo colloca la
propria animalita: il regno dei fini.

71 J. Nida-Riimelin, Uber menschliche Freiheit, Reclam, Stuttgart 2005, pp. 127 — 159, definisce
“umanismo etico” (ethischer Humanismus) la posizione etica in cui il concetto di dignita umana, fondato
sul rispetto di sé, svolge un ruolo normativo fondamentale. Tale rispetto ha origine dalla liberta umana
(chiamata “liberta kantiana”), cioé¢ dalla “mancanza di determinazione naturalistica dei motivi
(naturalistishe Unterbestimmtheit von Griinden)” dell’agire e dalla facolta umana autonoma (seppur certo
condizionata da numerosi elementi provenienti dall’esperienza, dal patrimonio genetico, da aspettative,
ecc.) di soppesare motivi e di giudicare.

™ Riguardo all’Etica del rispetto delle persone, come applicazione della morale kantiana nell’ambito
della discussione bioetica, si considerino le posizioni di R. Mordacci, Etica del rispetto per le persone, in
Una introduzione alle teorie morali, Feltrinelli, Milano 2002, pp. 328 — 379; di M. Reichlin, The Sanctity
/ Quality of Life and the Ethics of Respect for Persons, «Croatian Journal of Philosophy», 4 (2002), pp. 37
- 54; e quella di P. Becchi, L’idea kantiana di dignita umana e le sue attuali implicazioni in ambito
bioetico, in Kant e l'idea di Europa, a cura di P. Becchi, G. Cunico, O. Meo, Il Melangolo, Genova 2004,
pp. 15-37.

°? J. Ebbinghaus, The Law of Humanity and The Limits of State Power, in Sittlichkeit und Recht.
Praktische Philosophie 1929 — 1954, hrsg. H. Oberer und G. Geismann, Buovier Verlag Herbert
Grundmann, Bonn 1986, pp. 367 — 376.

212



mediante 1 propri rappresentanti, entrare in guerra con altri stati e utilizzare 1 sudditi
come strumenti per la vittoria.”®

Mentre tuttavia la Tugendlehre impone all’individuo agente di riconoscersi come
fine e di assumere sé e gli altri uomini come tali, la Dottrina del diritto non muove una
tale pretesa. La ragion pratica universale pone le leggi giuridiche, riconosce nell’uomo il
valore che gli proviene dalla sua umanita e pone una serie di misure finalizzate non al
fatto che I’individuo riconosca sé e gli altri come fini e li promuova, ma che nel proprio
agire, indipendentemente dai motivi che lo spingono, non leda tale valore. Uno stato
puo essere costituito pertanto anche da un popolo di diavoli, perché nell’ambito del
diritto il valore dell’'umanita dei soggetti giuridici € riconosciuto e salvaguardato dal
sistema giuridico stesso, mediante misure che non richiedono a essi di assumere il
rispetto per la propria dignita come movente del proprio agire.

L’esistenza di un imperativo mosso dal diritto dell’'umanita non solo nei confronti
altrui, ma anche nei propri (“honeste vive” cio¢ “affermare, nel rapporto con gli altri, il

: 581
proprio valore quale uomo”)

pone al quadro tracciato tuttavia una difficolta di fondo:
se ¢ pur vero infatti che il diritto dell’'umanita giuridico interessa la liberta esterna e
muove pretese di carattere prettamente giuridico, esso costituisce pur sempre una
costrizione nei confronti dell’agente stesso. Anche nel diritto, pertanto, sembra che
I’individuo debba essere consapevole del valore della propria umanita e, dunque, agire
in virtu di essa.

Le cose non stanno invece cosi da un punto di vista kantiano. Rilevante, per la
comprensione del significato dell’imperativo honeste vive, ¢ la collocazione
assegnatagli: non nella Tugendlehre, non nel sistema giuridico, ma nei suoi
prolegomeni. Nella Prefazione ai Prolegomeni ad ogni futura metafisica che voglia
essere trattata come scienza, “prolegomeni” vengono definiti come cid che aiuta a
inventare la scienza,”®® in qualita di “esercizi preparatori” (Voriibungen) alla Critica
della ragion pura. Venendo posta nei prolegomeni della Rechtslehre, la pretesa mossa
dal diritto dell’umanita nei confronti del soggetto rappresenta cio che serve a costituire

583

il sistema giuridico richiedendo al soggetto un’azione precedente’ e indispensabile al

B0MS, VI 345 (cfi-. 181 s.).

3 Ivi, VI 236 (cfr. 43).

82 Proleg., IV 261 s. (tr. it., 41).

83 Cfir. Hoffe, »Konigliche Vélker«, pp. 157 — 160, indica il dovere di porsi nei confronti altrui sempre
come fine e mai solamente come mezzo, come una Vor-Leistung. L’aggettivo precedente non vuole

213



sistema giuridico e alle relazioni giuridiche stesse. Solo se I’individuo si pone, nei
confronti altrui, come depositario di diritti e di doveri, ¢ possibile infatti che esistano
relazioni giuridiche e, solo in presenza di soggetti giuridici, ¢ possibile un sistema
giuridico. Porsi nei confronti altrui come fine, mai solamente come mezzo, non implica
poi I’assunzione di sé come fine da promuovere, cio¢ adoprarsi per la propria perfezione
morale, ma semplicemente riconoscersi come [limite per la libertd esterna altrui e
relazionarsi agli altri tutelando tale limite.

Come espresso da Pinzani,”™ honestas iuridica kantiana, pur imponendo
un’obbligazione al soggetto nei propri confronti, non ¢ quindi un’istanza etica ma
“precede 1’esistenza delle norme giuridiche e quindi le relazioni reciproche con gli altri
arbitri; ma al tempo stesso costituisce la condizione necessaria affinché tali relazioni
siano possibili e quindi affinché sia possibile il diritto in generale. Essa concerne il mio
atteggiamento nei confronti della mia persona (il mo considerarmi come soggetto
capace di obbligazioni), ma della mia persona in quanto possibile partner di relazioni
giuridiche con altre persone.”™

E poi la volonta autonoma di tutto il popolo, che si esprime nella legge giuridica, a
dar vita a una serie di comandi e divieti che hanno come primo irrinunciabile scopo
quello di tutelare I’essere fini in sé degli individui che fanno parte dello stato e dello
stato stesso come persona morale, quindi anch’essa depositaria di diritti e di doveri.
Anche il diritto, sia nella sua origine che nel suo sviluppo, ¢ carico di un contenuto
valoriale e finalistico, intendendo tuttavia con “elemento finalistico” un elemento che si
presenta non come un fine da promuovere, ma come condizione limitatrice della

liberta.>%¢

indicare qui una precedenza temporale ma una metafisica: la condizione senza cui il diritto stesso non
esisterebbe.

% A. Pinzani, Sul rapporto tra morale, politica e diritto in Kant: alcune precisazioni, in Diritto, politica
e moralita in Kant, a cura di M. Moneti Codignola e A. Pinzani, Bruno Mondatori, Milano 2004, pp. 89 —
106.

% Ivi, pp. 105 .

6 GMS, IV 431 (tr. it., 95).

214



I1. 3. I doveri perfetti di virtu. Un” anomalia sistematica. Breve nota riassuntiva

Nella seconda parte di questo capitolo ho voluto affrontare 1’anomalia rappresentata
dai doveri perfetti tra le unvollkommene Tugendpflichten. In particolare, mi sono
concentrata sulla verifica di due caratteristiche attribuite loro dagli interpreti e a cui
induce prima facie la stessa lettura dei testi kantiani: il loro essere doveri per le azioni e
la loro corrispondenza con il diritto dell’umanita, indicato da Kant come parte della
Dottrina del diritto ma non trattato in essa.

L’analisi ha messo in evidenza, in primo luogo, I’'impossibilita di interpretare le
vollkommene Tugendpflichten come leggi per le azioni; esse infatti rappresentano divieti
non tanto contro specifici atti, ma contro vizi, principi di azione che hanno, come
manifestazione fenomenica, 1’atto di togliersi la vita, di eccedere nel mangiare e nel
bere, o di mentire, ecc., ma a cui non corrispondono di necessita tutte le occasioni in cui
I’uomo sia causa della propria morte, ecceda nel cibo o nel bere, o non dica la verita,
ecc. Il punto cruciale della trattazione dei doveri perfetti verso se stessi ¢ la massima,
assunta dal soggetto per muovere all’azione; ne sono testimonianza le numerose
precisazioni riguardo al punto di vista assunto,”®’ la scissione tra azione e principio

8

soggettivo dell’azione,”™ e I’analisi della plausibilitd etica di determinate azioni in

situazioni concrete, contenuta nelle questioni casistiche che seguono la trattazione di
ciascuno dei sei doveri perfetti di virty.”

Essi pertanto sono leggi per le massime delle azioni e, in quanto tali, doveri etici a
tutti gli effetti. La perfezione ad essi attribuita non deve essere confusa con il concetto
di strettezza (significante il fatto che il dovere determini il modo e il grado dell’azione)
e non deve venire intesa in senso stretto, alla maniera di quella dei doveri giuridici, ma
ampio. Avvalendomi, infatti, dell’analisi compiuta nella prima parte del capitolo, in cui
ho distinto tra un senso ampio e uno stretto in cui € possibile usare le qualificazioni

stretto-largo, perfetto-imperfetto e “di diritto” attribuite ai doveri,””® ho interpretato

vollkommen come un aggettivo che indica la correlazione del dovere con il diritto di

587 Cfr, Ibi, 11 Capitolo, nota 196, p. 192.
8 Cfy. Ibi, 11 Capitolo, pp. 190 - 194,
% Cfy. Ibi, 11 Capitolo, pp. 194 s.

% Cfy. Ibi, 11 Capitolo, pp. 165 - 180.

215



costringere proprio di un’istanza altra rispetto al soggetto, e come indice di una
strettezza non relativa alla determinazione dell’azione, ma della massima dell’azione.

Dal momento che ’istanza altra rispetto all’agente non ¢ un individuo esterno a esso,
ma la sua parte noumenica, ¢ sembrata plausibile I’interpretazione secondo cui i doveri
perfetti di virtu non sarebbero altro che i doveri di diritto interno, di cui Kant trattd nel
Nachlass, cui accenno nella Fondazione della metafisica dei costumi e che escluse dalla
Rechtslehre, perché non appartenenti al diritto acquisito. L’indagine ha tuttavia messo
in evidenza come neppure tale interpretazione sia valida: mentre nei testi del Lascito
kantiano il diritto interno (il diritto dell’umanita) appartiene alla morale in generale
come condizione limitatrice interna dell’uso interno ed esterno della liberta e viene
trattato nell’etica perché implicante solo una costrizione interna, nella Metafisica dei
costumi tale prospettiva muta. L umanita nella propria persona ¢ portatrice infatti di un
diritto originario (se con diritto si intende in generale la facolta di limare un ostacolo
della liberta), che vincola al rispetto nei propri confronti in quanto esseri razionali liberi.
Tale vincolo ¢ inaggirabile e costituisce la fonte della normativita morale: cido da cui
scaturiscono insieme 1’etica e il diritto kantiani.

Nei diversi ambiti dell’esercizio della liberta, esso assume poi forme e pretese
differenti. In ambito giuridico costituisce un “esercizio preliminare”, una prestazione
irrinunciabile per la liberta esterna, richiedendo che ’agente si riconosca come soggetto
giuridico e che si ponga nei confronti altrui “sempre come fine e mai solamente come
mezzo”. La costrizione implicata da essi, pur essendo di carattere interno, ¢ giuridica: il
diritto dell’umanita impone che la forma del relazionarsi agli altri abbia come propria
condizione quella di pretendere il proprio riconoscimento come soggetto giuridico. In
ambito etico la costrizione esercitata dall’homo noumenon ¢ rivolta invece all’azione
interna, cio¢ all’assunzione di un determinato principio di azione, quello di non ledere

I’umanita nella propria persona.

216



Considerazioni finali

Nel corso di questo capitolo mi sono occupata della legislazione etica e di quella
giuridica, ponendomi nella prospettiva della liberta, principio addotto dallo stesso Kant
come criterio di distinzione tra la Dottrina del diritto e quella della virtu. Lungi dal
poter essere identificato con una libertas indifferentiae, il concetto di liberta kantiano ¢
costituito dall’insieme di autonomia e autocrazia, di attivita legislatrice autonoma della
ragione umana e di indipendenza della facolta volitiva dalle inclinazioni sensibili, il cui
prodotto ¢ 1’azione. Quest’ultima non ¢ un fenomeno semplice, ma composto di due
momenti: I’atto fenomenicamente e intersoggettivamente osservabile e la scelta del
principio soggettivo sulla base del quale agire. Data infatti la fragilita della facolta
volitiva umana, 1’azione non si trova in un rapporto immediato con il precetto morale e
I’agente deve scegliere sulla base di quale principio (quello morale o quello della
propria felicitd) agire. Solo in virtu di tale scelta, I’atto concreto puo essere definito
morale o meno. La scelta del principio soggettivo d’azione rientra nell’uso della liberta
interna, in quanto determinato, verificato e giudicato dal soggetto stesso; I’atto
fenomenicamente osservabile esprime, invece, I’esercizio della liberta esterna, che si
svolge intersoggettivamente ed ¢ regolata e giudicata da un’autorita altra rispetto
all’agente.

Nell’agire, ¢ bene precisarlo, non ¢ possibile scindere tra 1’atto interno e quello
esterno: a ogni azione concreta corrisponde la scelta di un principio soggettivo che
determina a compiere quell’azione, e ad ogni massima corrisponde un’azione concreta.
Tali aspetti sono dunque elementi strettamente connessi di un’unica realta: quella
dell’azione libera umana. La loro scissione e indagine isolata sono frutto dello sguardo
del filosofo che, nel tentativo di portare quanto piu in profondita la comprensione
dell’agire libero, ne separa le componenti.

Tale precisazione non ¢ di poco conto per I’analisi compiuta nel corso di questo
capitolo. Ho interpretato la decisione kantiana di individuare il criterio di separazione
tra etica e diritto nella liberta (nei diversi ambiti del suo uso) come 1’assunzione di
determinati punti di vista dai quali qualificare le legislazioni che intervengono a
regolare 1’esercizio della liberta. L’angolatura della liberta esterna viene scelta per

caratterizzare la legislazione giuridica, definita infatti come un insieme di leggi per

217



I’agire esterno, volte a regolare esclusivamente la conformita dell’azione alla legge,
indipendentemente dal movente e dal fine del soggetto, e imposte da un individuo
esterno a esso. Dal punto di vista dell’azione esterna tali leggi sono doveri perfetti,
stretti e negativi. La legislazione etica viene caratterizzata invece nella prospettiva della
liberta interna; essa rivolge il proprio comando alle massime dell’azione (alle azioni
interne), fa proprio il principio che I’agente agisca in conformita alla legge a motivo
della legge stessa (secondo moralita) e che assuma un determinato fine di ragione (i/
fine che ¢ al tempo stesso un dovere); essa, poi, non ¢ imposta al soggetto da un
individuo esterno a esso, ma tramite un’autocostrizione. In rapporto all’azione esterna, i
doveri di virtu sono imperfetti, larghi e positivi.

Questa lettura del sistema dei doveri kantiano, volta a individuare le diverse
angolature dalle quali I’autore ha caratterizzato Rechts- e Tugendpflichten, ha permesso,
in primo luogo, di mettere in luce le caratteristiche peculiari delle due legislazioni
morali e di operare una “pulizia semantica” dei termini utilizzati. La prima parte
dell’indagine ha analizzato 1 doveri morali alla luce di due loro differenze fondamentali:
la diversa legislazione e il diverso modo di obbligazione. La differenza di legislazione ¢
stata fatta risalire a tre elementi, quali il movente (7riebfeder), la costrizione (Zwang) €
il fine (Zweck); la loro analisi ha permesso di portare in profondita la caratterizzazione
dei doveri giuridici come doveri di costrizione, ma privi del fine e del movente, da un
lato, e quella dei doveri etici come privi di costrizione, ma caratterizzati da fine e
movente, dall’altro.

In realta entrambe le legislazioni sono caratterizzate dai tre elementi concettuali, ma
1. mentre D’etica si occupa del movente interno dell’azione, il diritto si concentra
esclusivamente su quello esterno;

2. la costrizione implicata dal sistema giuridico non ¢ di carattere patologico ma morale,
ed ¢ esercitata da un individuo esterno rispetto al soggetto. Anche nel sistema dei doveri
etici € presente una forma di costrizione, ma ¢ operata dall’agente su se stesso;

3. 1 doveri etici si occupano dell’elemento materiale dell’azione e forniscono un fine che
I’individuo ha il compito di assumere e di promuovere. I doveri giuridici si occupano
invece di fornire le condizioni perché la forma delle azioni esterne sia conforme alla
legge universale di liberta; anch’essi, tuttavia, conoscono un elemento finalistico,

rappresentato dalla dignita dell’'umanita nella persona dei soggetti che fanno parte dello

218



stato. Di fronte a tale fine il diritto non interviene promuovendone la realizzazione, ma
assumendolo come condizione limitatrice dei rapporti intersoggettivi.”"

Il diverso modo dell’obbligazione ¢ invece stato considerato attraverso 1’analisi di tre
coppie concettuali, utilizzate dal filosofo di Konigsberg per qualificare i doveri di diritto
e quelli di virtu: perfetto-imperfetto, stretto-largo e negativo-positivo. L’indagine ha
preso avvio dalla supposizione riguardante I’impossibilita di identificare univocamente
il dovere di diritto con quello stretto, perfetto e negativo, e quello di virtu con il dovere
largo, imperfetto e positivo. L’analisi ha individuato un senso largo e uno stretto, in cui
¢ possibile utilizzare i termini perfetto-imperfetto, stretto-largo. In senso largo, perfetto
¢ detto il dovere collegato allo ius cogendi di un’istanza altra rispetto al soggetto agente,
imperfetto quello che manca di tale correlazione; stretto € poi il dovere che determina in
maniera univoca il come e il quanto, largo ¢ invece quello che manca di tale capacita di
determinazione. In senso stretto, ¢ perfetto il dovere correlato al diritto di costringere di
un individuo esterno rispetto al soggetto agente, imperfetto quello che non lo ¢€; stretto ¢
il dovere che determina il modo e il grado dell’azione, largo quello che lascia il modo e
il grado dell’azione indeterminati. Anche riguardo alla coppia negativo-positivo ¢
possibile individuare un doppio significato: come “negativo” puo essere qualificato un
dovere perché esprime un divieto o perché deriva da un principio negativo che limita la
liberta; come “positivo”, invece, ¢ definito sia quel dovere che esprime un comando, sia
quello che deriva da un principio positivo che allarga la liberta.>*

Alla luce di tali distinzioni, poiché il concetto di diritto si identifica con quello di
costrizione e I’attributo perfetto, in senso ampio, indica la correlazione del dovere a un
diritto di costringere in generale, i doveri perfetti sono definibili come doveri di diritto,
in senso largo. Tuttavia la qualificazione dei doveri di diritto come perfetti, stretti e
negativi e di quelli di virtu come imperfetti, larghi e positivi deriva dall’assunzione di
un determinato punto di vista: quello dell’azione esterna. In tale prospettiva, il dovere
giuridico ¢ legato alla facolta di costringere propria di un individuo esterno al soggetto
(¢ perfetto in senso stretto), determina il modo e il grado dell’azione (¢ stretto in senso
stretto) e deriva dal principio negativo giuridico. I doveri giuridici non coprono tutta

I’area semantica della perfezione, strettezza e negativita del dovere, ma solo il loro

! Come nel caso del matrimonio, del diritto dei genitori, di quello del padrone di casa, del diritto penale
e di quello ad un buon nome dopo la morte.
92 Ibi, pp. 176 — 178.

219



significato stretto; non tutti 1 doveri perfetti, stretti e negativi sono dunque doveri
giuridici.

La Tugendflicht manca di tutto ci0 da cui ¢ caratterizzata la Rechtspflicht, cio¢ di una
correlazione allo ius cogendi di un individuo esterno (ma non ¢ esclusa la correlazione
con quello di un’istanza interna al soggetto) e della facolta di determinare il grado e il
modo dell’azione (ma non ¢ esclusa quella di determinare il grado e il modo della
massima). Per questo ¢ imperfetta e larga, e, derivando dal principio positivo etico, si
presenta come positiva. Se si assume tuttavia un altro punto di vista, quello della
massima dell’azione, non ¢ piu possibile qualificare i doveri giuridici come stretti e
quelli etici come larghi: dato che i doveri giuridici lasciano indeterminata la massima
dell’azione, sono larghi in rapporto a essa, mentre quelli di virtu sono stretti.

Tali distinzioni semantiche sono risultate di fondamentale importanza per la seconda
sezione del capitolo, dedicata alla trattazione dei doveri etici perfetti verso se stessi, che
hanno sempre costituito un problema interpretativo all’interno del sistema kantiano dei
doveri. Ho mostrato come essi siano a tutti gli effetti di carattere etico, cio¢ leggi per le
massime delle azioni, volte al divieto di determinati vizi (cio¢ di principi soggettivi
d’azione contrari al principio morale). La loro perfezione non ¢ da confondersi con la
strettezza (errore a cui lo stesso Kant induce, dato che molto spesso identifica il dovere
perfetto con quello stretto), ma con la correlazione allo ius cogendi di un’istanza altra
rispetto al soggetto. Le vollkommene Tugendpflichten sono doveri etici a tutti gli effetti
e, dato il loro legame con la facolta di un’istanza altra di costringere 1’agente ad agire,
possono essere considerati come doveri di diritto in senso largo, ma non come doveri
giuridici: ’istanza cui spetta il diritto di costringere non ¢ infatti un soggetto esterno
all’agente, ma I’idea dell’'umanita nella sua persona.

Pur essendo correlati con la facolta di costringere dell’umanita nella propria persona,
1 doveri perfetti non sono neppure interpretabili come la trattazione del diritto
dell’umanita di cui accenna Kant nella Dottrina del diritto, ma che non affronta al suo
interno. Nonostante i testi del Nachlass inducano a tale interpretazione, ho messo in
evidenza come la richiesta mossa dal diritto giuridico dell’umanita sia diversa da quella
dei doveri perfetti verso se stessi: entrambi richiedono al soggetto di rispettarsi in
quanto fine in sé, ma, mentre il Recht der Menschheit impone al soggetto di entrare nei

rapporti intersoggettivi come soggetto giuridico, i doveri perfetti di virtu richiedono che

220



I’agente non assuma la massima di trattare se stesso solo come mezzo € non anche come
fine. Nel primo caso, I’umanita impone all’agente un atto preliminare per la costituzione
dell’intero sistema giuridico, nel secondo, il comando morale pone le condizioni
affinché ’attivita etica del soggetto possa avere luogo.

Alla luce di queste considerazioni, ho interpretato 'umanita, la natura noumenica
dell’uomo, come portatrice di un diritto, di un vincolo originario e inaggirabile che
fonda la normativita morale in generale. La costrizione a sé, alla propria ragion pratica,
come obbligo precedente all’obbligazione prettamente etica o giuridica, ¢ condizione di
esistenza di tutti i doveri e il fondamento della forza costrittiva del diritto. Nei diversi
ambiti della liberta, poi, tale costrizione originaria assume forme e pretese differenti: in
ambito giuridico tutela la dignitd umana attraverso norme per le azioni esterne, in
ambito etico assicura che il soggetto rispetti la propria dignita e assuma [’umanita nella
propria persona come fine da promuovere.

L’analisi dei diversi elementi e il tentativo di pulizia semantica, compiuti nel corso
del capitolo, hanno permesso di comprendere le specificita dei doveri di diritto e di
quelli di virtu, e le peculiarita esclusive delle due legislazioni. I doveri giuridici si
occupano infatti dell’ambito della liberta esterna, ovverosia che le azioni che avvengono
tra diversi agenti assumano una forma tale da non ledere le loro reciproche liberta; essi
spingono I’individuo all’azione mediante 1’'uso di un movente esterno, la costrizione, e
sono indifferenti nei confronti di quello interno e dell’elemento finalistico dell’azione. Il
loro comando ¢ strettamente legato al concetto di costrizione e indica in maniera
determinata il modo e il grado dell’azione da compiere. I doveri etici, invece, si
occupano della liberta interna, cio¢ della scelta delle massime dell’azione; per essi €
rilevante il movente e il fine, € non possono essere imposti tramite un atto di costrizione
esterna. Per questo essi sono imperfetti. In relazione poi all’azione, le Tugendpflichten
non ne determinano il modo e il grado, ma indicano, senza lasciare possibilita di
eccezioni, la massima da compiere. La legislazione etica e quella giuridica dimostrano
determinate peculiarita, quindi, nelle competenze e nel modo in cui tali competenze
vengono esercitate e cio impedisce di ridurre una legislazione all’altra.

Nonostante ci0, esiste una certa coimplicazione reciproca tra le due. Essa non deve
venire interpretata come una riduzione dell’etica al diritto, o viceversa, ma come

espressione dell’impossibilita, in fondo, di separare a compartimenti stagni le

221



legislazioni che si occupano di aspetti certo diversi, ma relativi a un unico fenomeno:
I’azione umana.

Un primo aspetto di cio ¢ emerso dall’analisi del movente, in riferimento al legame
tra etica e moralita, da un lato, e a quello tra diritto e legalita, dall’altro: il fatto che il
diritto si occupi della legalita delle azioni (intendendo con cid la loro conformita a
legge) e che I’etica, oltre a cio, richieda che I’azione sia compiuta a motivo della legge
stessa (moralita della Gesinnung), ha permesso di attribuire all’etica un’ulteriorita
rispetto al diritto, ma, al tempo stesso, al diritto una basilarita nei confronti dell’etica. Se
¢ pur vero che il comando etico va oltre quello giuridico e chiede all’agente un “di piu”
rispetto alla semplice obbedienza di cio che viene comandato, ¢ pur vero che questo “di
piu” non puo realizzarsi, se prima non viene compiuto il “di meno” ordinato dal dovere
giuridico: il dovere etico pud essere compiuto solo se prima ¢ stato realizzato il
comando giuridico. Data quindi la rilevanza del compimento del dovere di diritto per
quello di virtu, non ¢ possibile considerare 1’ulteriorita dell’etica come una superiorita
qualitativa rispetto al diritto.

Cio ¢ comprensibile anche alla luce dell’impossibilita di equiparare la mancata
considerazione del movente interno da parte del diritto al fatto che esso fornisca
all’azione un movente diverso dalla legge stessa: di fronte alla Triebfeder interna, il
diritto rimane semplicemente indifferente, perché essa non ¢ rilevante né per muovere il
soggetto ad agire né per giudicare un’azione giusta o meno. Inoltre, nella prospettiva
kantiana il compimento di un dovere etico non corrisponde fout court a un’azione
compiuta a motivo del dovere e quello di un dovere giuridico non coincide con un agire
mosso da principi soggettivi diversi da quello morale (legalita della Gesinnung): il
dovere di diritto puod essere compiuto a motivo del dovere, tanto quanto quello di virtu
puo venir osservato in vista del plauso altrui. Per questo i doveri giuridici, se considerati
in rapporto alla massima e non all’azione, sono doveri (indirettamente) etici, ma cosi
escono dall’ambito della specifica competenza del diritto ed entrano in quello dell’etica.

Un secondo aspetto di tale coimplicazione emerge dall’analisi dell’obbligazione
propria delle due legislazioni: quella giuridica viene infatti definita da Kant come piu
ampia rispetto a quella etica, perché, oltre alla costrizione esterna, ne prevede anche una
interna che per prima spinge a compiere una determinata azione. La costrizione interna

si presenta quindi come conditio sine qua non di quella esterna, lasciando pensare a una

222



superiorita qualitativa dell’etica sul diritto, che verrebbe cosi a dipendere da essa: se
infatti la costrizione etica ¢ condizione di quella di diritto, il compimento del dovere
giuridico potrebbe avvenire solo se il soggetto ha compiuto quelli etici ed ¢ virtuoso. La
cosa non ¢ plausibile da un punto di vista kantiano, che, nonostante le loro
coimplicazioni, insiste molto sull’autonomia reciproca delle due legislazioni e dei loro
ambiti di competenza. Una tale interpretazione, poi, ¢ possibile solo a patto che il
concetto di “obbligazione interna” e quello di “obbligazione etica” coincidano.

Nel corso del capitolo ho messo in evidenza, tuttavia, 1’esistenza di un vincolo
originario del soggetto alla propria ragion pratica, che fonda la normativita etica e
giuridica: essa ¢ un’obbligazione interna appartenente alla morale in generale e non
all’etica come insieme dei doveri per la liberta interna. “Obbligazione interna” non
significa, pertanto, fout court “obbligazione etica”. Alla luce di cid, penso che il
riferimento alla costrizione interna, come condizione di esistenza della costrizione
giuridica, indichi il vincolo originario che lega il soggetto all’'umanita nella propria
persona, prima della distinzione tra etica e diritto. Tale obbligazione interna originaria
porta con s¢ la pretesa, intrinseca al concetto di Pflicht come tale, che il dovere sia
compiuto a motivo del dovere stesso; questa pretesa ¢ fatta propria dall’etica, ma rimane
presente, seppur latente, anche nei doveri diritto, in quanto doveri.

Il fatto che la normativita morale trovi la propria origine nel vincolo nei confronti
della propria umanita (che ordina di essere trattata anche come fine, mai solamente
come mezzo) in qualsiasi ambito d’uso della liberta, rivela poi che tanto 1’etica quanto il
diritto sono permeati di un contenuto valoriale. Cio non permette di interpretare il diritto
esclusivamente come un tentativo di regolamentare la forma delle azioni alla maniera di
un meccanismo perfettamente oliato, ma di concepirlo come un insieme di norme tese a
conferire alle azioni umane una forma che non leda la dignita dei soggetti interessati. In
cio0 risiede I’elemento finalistico che anche il diritto, come 1’etica, possiede. Tale fine,
tuttavia, non va inteso come elemento da promuovere, ma da assumere come condizione
limitatrice della liberta.

Il riferimento al fine permette di mettere in evidenza un’ulteriore sfaccettatura del
rapporto tra etica e diritto. Che il diritto non si occupi di alcun fine, o meglio non

assuma come fine né la perfezione morale dei propri cittadini né la loro felicita, ma solo

223



ed escluivamente il rispetto dei cittadini e la salute dello stato,”” lo salvaguarda da
derive utilitariste e totalitariste e tutela 1’etica da ingerenze da parte dello stato. La
legislazione giuridica, tuttavia, garantendo la salvaguardia della liberta originaria di
ogni individuo, il rispetto della dignita degli uomini come soggetti morali, crea la
possibilita perché ciascuno coltivi, nello spazio garantito dal diritto, la liberta interna
regolata dall’etica. I doveri giuridici, pertanto, creano le condizioni perché ciascuno,
autonomamente e non indotto dall’autorita giuridica, possa sviluppare la moralita.

Cio non implica un asservimento del diritto all’etica o il fatto che esso sia finalizzato
a quest’ultima. Etica e diritto rappresentano i due sistemi di doveri con cui la ragion
pratica interviene nei diversi ambiti della liberta umana, avanzando nei confronti degli
uomini la pretesa di un agire autonomo, incondizionato, guidato da principi
universalmente validi e permeato di un contenuto valoriale assoluto. Le due legislazioni
morali, pur muovendo la medesima pretesa, presentano diversita che non sono indice di
una superioritd dell’una rispetto all’altra, quanto delle competenze che ciascuna
possiede nei rispettivi ambiti. Poiché 1’azione concreta, poi, si muove
contemporaneamente tra liberta interna ed esterna e spesso non ¢ possibile dividere a
compartimenti stagni gli ambiti della liberta, etica e diritto intrattengono un rapporto di
reciproca collaborazione, mettono in atto, cio¢, un concerto di forze, finalizzato alla
realizzazione del regno dei fini sulla terra.”*
In ci0 si presenta il terzo punto di vista dal quale ¢ possibile considerare il rapporto la

Dottrina del diritto e quella della virtu: la prospettiva del tutto.

%% Si considerino, a riguardo, cid che viene espresso nella Metafisica dei costumi: “Vi sono dunque tre
diversi poteri (potestas legislatoria, executoria, iuridica), attraverso cui lo stato (civitas) ha la propria
autonomia, vale a dire si costituisce e si conserva sulla base delle leggi di liberta. Nella loro unione
consiste la salute dello stato (salus reipublicae suprema lex esf), con cui non si deve intendere il
benessere dei cittadini e la loro felicita; infatti questa (come osserva anche Rousseau) si puod forse godere
in maniera piu piacevole e gradita nello stato di natura o anche sotto un governo dispotico. Qui si intende
piuttosto la condizione del pit ampio accordo della costituzione con i principi del diritto, condizione
verso la quale la ragione ci impone, per mezzo di un imperativo categorico, di tendere” (MS, VI 318; ¢fi.
148).

3% J. Habermas, Publizitit als Prinzip der Vermittlung von Politik und Moral (Kant), in Materialien zu
Kants Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 175 — 189,
definisce la collaborazione tra politica ed etica kantiane come una forma di sottomissione empirica della
politica alla morale: “Come res publica phaenomenon, [scil. la condizione cosmopolitica] pud portare a
manifestazione la res publica noumenon; pud unire due legislazioni eterogenee sul medesimo terreno
dell’esperienza, senza che 1’una possa danneggiare 1’altra” (pp. 184 s.).

224



Terzo Capitolo

Il compimento della morale.

La prospettiva del tutto

Considerazioni preliminari

L’analisi fin qui condotta ha rilevato come il rapporto tra I’etica e il diritto nella
filosofia kantiana si giochi tra affinita e differenza. Pur nella specificita dei loro ambiti
di intervento, essi infatti presentano indubitabili punti in comune. Nel primo capitolo,
piu specificatamente, 1’elemento comune tra etica e diritto ¢ stato individuato nella loro
origine: nella speculazione “metactica e metagiuridica” del periodo critico e in
particolare nell’imperativo categorico, come principio sommo unitario della teoria
morale di cui fanno parte. Le due Dottrine sono risultate portatrici del bagaglio
speculativo e terminologico della speculazione morale che le precede, cosi come
dell’istanza di fornire all’agire leggi razionali, indipendenti dall’esperienza e valide
universalmente. In questo senso, esse sono espressione della rivoluzione copernicana
operata da Kant in ambito pratico e i doveri etici e giuridici sono frutto della facolta
autolegislatrice autonoma della ragione umana.

A differenza della speculazione del periodo critico, che rappresenta la parte
trascendentale della metafisica morale, cio¢ quella parte che indaga puramente a priori,
etica e diritto kantiani si collocano a un secondo livello della metafisica morale, livello
intermedio tra I’indagine pratica pura e la sua applicazione empirica, e dotato di una
“conoscenza empirica minima” dell’oggetto cui si applica. Tale oggetto ¢ stato
individuato nell’atto del libero arbitrio in generale, intendendo con tale espressione
un’azione scaturente dall’indipendenza del soggetto rispetto alle inclinazioni sensibili e

595

dalla sottomissione delle proprie massime alle leggi morali.”” L’atto libero del libero

arbitrio viene indagato in due specifici ambiti d’azione: quello dei rapporti esterni

% Cfy. Ibi, I Capitolo, § L. 3, pp. 51 - 54.

225



interpersonali, di cui si occupa la Dottrina del diritto, e quello dell’autodeterminazione
del soggetto ad agire, oggetto della Dottrina della virtu.

Nel secondo capitolo, invece, 1’analisi si ¢ concentrata sulle caratteristiche peculiari
delle due legislazioni a partire dalle differenze principali che Kant attribuisce loro: la
differente legislazione e il diverso modo di obbligazione. L’indagine ha permesso di
individuare le specificita di etica e diritto, ma anche i1 loro elementi comuni e, in
particolare, una certa coimplicazione reciproca. Particolare attenzione ¢ stata prestata
alla trattazione dei doveri perfetti verso se stessi, da me definiti come “anomalia
sistematica” all’interno del sistema dei doveri kantiani. Uno dei risultati piu significativi
dell’analisi ¢ stata I’individuazione di un’obbligazione originaria che il soggetto morale,
sia in ambito etico che in ambito giuridico, possiede nei propri confronti in forza della
propria umanita. Tale obbligazione ¢ risultata il fondamento di ogni altro tipo di dovere,
etico o giuridico, interno o esterno. Il dovere morale, quindi, nasce dal riconoscimento
della propria dignita come fine in s¢ e quest’ultima costituisce il contenuto valoriale
dell’etica e del diritto kantiani.

Nonostante questo ruolo fondativo per ’obbligazione morale svolto dal vincolo
originario dell’agente nei propri confronti, la morale kantiana non ¢ tuttavia una morale
solipsistica in cui il soggetto si pone esclusivamente in rapporto con se stesso: I’agente
kantiano non puo che pensarsi in relazione con altri esseri dotati della sua pari dignita.

Indicativo a riguardo ¢ questo passo della Fondazione della metafisica dei costumi:

“Se, ora, le massime non sono gia necessariamente concordi per loro
natura con questo principio oggettivo degli esseri razionali in quanto
universalmente legislatori, allora la necessita dell’azione secondo quel
principio si chiama costrizione pratica, ossia dovere. [...] La necessita
pratica di agire secondo questo principio, ossia il dovere, non risposa su
sentimenti, impulsi e inclinazioni, ma soltanto sul rapporto reciproco tra
esseri razionali, rapporto nel quale la volonta di un essere razionale deve
essere sempre considerata come legislatrice, poiché altrimenti non si

potrebbero pensare quegli esseri razionali come fini in se stessi.”””°

% GMS, IV 434 (tr. it., 103).

226



Il dovere, pertanto, nasce secondo Kant dal rapporto reciproco degli agenti, rapporto
in cui ciascuno ¢ sempre considerato come fine e mai semplicemente come mezzo, in
virtu della facolta della propria ragione di dare a sé leggi per l’agire; non solo il
riconoscimento di se stessi, ma anche quello degli altri come fini in sé, costituiscono il
nucleo originario del concetto di dovere. Il richiamo agli altri, la relazione originaria a
essi e il dovere di agire nei loro e nei propri confronti senza ridurre a mero mezzo la
dignita della persona, non si limita a testimoniare il “non essere solipsistico” della
morale kantiana, ma ne rivela un aspetto importante: la sua dimensione collettiva. 11
dovere di trattarsi reciprocamente sempre anche come fini produce infatti “una unione
sistematica di esseri razionali attraverso leggi coattive comuni, ossia un regno, il quale,
poiché queste leggi hanno appunto per scopo il rapporto di questi esseri tra loro come
fini e mezzi, pud chiamarsi un regno dei fini (Reich der Zwecke).”””’ 11 dovere morale
nasce dunque dal rapporto reciproco degli esseri razionali, rapporto nel quale ciascuno
considera sé e gli altri secondo la propria dignita di fini in sé. Da relazioni regolate in
questo modo si struttura una collettivita retta da leggi morali comuni.”®® Il dovere ¢ la
dimensione collettiva della morale hanno pertanto la medesima origine e sono
intimamente legati da questa origine comune.

Poiché, poi, sia I’etica che il diritto kantiani hanno origine dall’imperativo categorico
e fanno proprio il comando espresso dalla sua seconda formulazione,”” la dimensione
collettiva che scaturisce da esso ¢ propria di entrambi gli ambiti della morale. Cio ¢ fuor
dubbio in ambito giuridico, in cui la legge interviene, appunto, a regolare i rapporti
interpersonali. Il “non-solipsismo” interessa tuttavia anche la Dottrina della virtu: la
centralitd svolta nell’etica dai doveri verso se stessi, in particolar modo da quelli
riguardanti il proprio perfezionamento morale, e il concetto stesso di virtu, che non si
riduce ad una serie di atti virtuosi, ma consiste nella formazione costante di una
Gesinnung che assuma coscientemente il dovere come proprio movente € 1 fini che sono

al tempo stesso doveri come principi per la formulazione delle massime d’azione,

7 Ivi, IV 433 (tr. it., 99 — 101).

%% Sulla stessa linea interpretativa si trova anche A. Pinzani, I/ concetto kantiano di repubblica tra ideale
e realta storica, in M. Moneti Codignola ¢ A. Pinzani, Diritto, politica e moralita in Kant, Bruno
Mondatori, Milano 2004, pp. 7 — 36, che sottolinea come un elemento decisivo dell’etica kantiana stia nel
fatto che “la morale ha le sue radici nella comunita degli esseri immateriali, non nell’anima individuale o
nei sentimenti soggettivi. In tal modo 1’etica kantiana prende decisamente le distanze dall’individualismo
e dall’emotivismo dominanti nell’epoca” (p. 13).

% Cfr. 1 Capitolo, § 11. 3, pp. 97 — 106.

227



lascerebbero pensare che I’etica kantiana sia interamente interessata al perfezionamento
del carattere, alla lotta contro le passioni e al dominio degli affetti.

Nonostante la sua innegabile dimensione individuale e una certa priorita dei doveri
verso se stessi rispetto a quelli verso gli altri,*” essa non si riduce tuttavia al dovere di
promuovere la propria perfezione, e trova la sua compiutezza nella promozione della
felicita altrui. Certo, 1’obbligazione nei propri confronti costituisce la conditio sine qua
non dell’esercizio di ogni altro tipo di dovere. Tuttavia attribuire unicamente a se
medesimi il valore di fini in s€ comporta inevitabilmente un’arroganza e un egoismo
morale che Ietica kantiana bandisce:*"' il soggetto deve riconoscere e rispettare in pari
misura la dignita altrui. D’altro lato, il riconoscimento del valore altrui non deve mai
giungere al misconoscimento del proprio e all’assunzione di un atteggiamento servile,

rifiutato da Kant con disprezzo.®”

Nella Dottrina della virtu i doveri verso gli altri
conoscono, quindi, la medesima dignita di quelli verso se stessi e solo nel loro
bilanciamento si da vita etica. Il rapporto ad altri ¢ coorigiario pertanto a quel rapporto a
sé, che fonda I’obbligazione morale.*®

La dimensione collettiva non ha semplicemente rilevanza in relazione all’origine
della morale, ma, come mettero in evidenza nella successiva analisi, rappresenta 1’unica
realta nella quale etica e diritto possono giungere alla propria realizzazione. Proprio
I’idea della “realizzazione” della morale costituira il filo conduttore della mia
riflessione: la prospettiva kantiana attribuisce infatti all’'uomo una destinazione
(Bestimmung) che egli ha il compito di realizzare. Porre attenzione a questo concetto e
conferirgli il giusto peso all’interno della concezione morale kantiana, significa mettere
in luce alcuni suoi elementi fondamentali e riflettere sul suo significato ultimo e
complessivo, poiché la arricchisce di un elemento teleologico e pone la questione della
realizzazione della morale in una dimensione che supera quella del singolo dal punto di

vista temporale, del numero e delle capacita di realizzazione, facendo luce sul

particolare rapporto tra morale e temporalita, collettivita e realta divina.

800 MS, VI 417 s. (cfr. 272).

O 1vi, VI 465 s. (cf. 336 s.).

592 1vi, VI 434 — 437 (cfr. 294 — 297).

3 Cfr, H. Bielefeldt, Towards Cosmopolitan Framework of Freedom: The Contribution of Kantian
Universalism to Cross-Cultural Debates on Human Rights, in «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5 (1997),
p. 356.

228



Questo capitolo si propone di considerare il rapporto tra etica e diritto da un ulteriore
punto di vista rispetto a quelli considerati finora: la prospettiva del tutto, intendendo con
“tutto” proprio 1’'unione sistematica degli esseri razionali nel regno dei fini (Reich der
Zwecke), come “struttura” in cui etica e diritto si realizzano. L’indagine si pone in linea
di continuitd con quella dei capitoli precedenti, in particolar modo con la tesi
argomentata nel primo capitolo, secondo cui la speculazione precedente alla Metafisica
dei costumi kantiana contiene 1 principi e le strutture a priori che vengono poi,
nell’opera del 1797, applicate agli ambiti piu particolari della liberta interna ed esterna
del libero arbitrio. In questo senso, verra sostenuta la tesi secondo cui il regno dei fini
kantiano costituisce ci0 in base a cui tanto la comunitd etica quanto la comunita
giuridica, pur nelle loro diversita, si strutturano.

L’analisi necessitera, in primo luogo, di indagare le peculiarita proprie del concetto
di Reich der Zwecke kantiano e di dimostrare la sua rilevanza strutturale tanto per 1’etica
quanto per il diritto. In un secondo momento, mi soffermero sul carattere teleologico e
progressivo della morale kantiana, sui fini che etica e diritto mirano a realizzare e su
come tali fini siano collegati tra loro.

Anche qui, come nei capitoli precedenti, data la difficolta e la vastezza dei temi
trattati, I’indagine non considerera esclusivamente la Metafisica dei costumi, ma si
approfondira con l’aiuto della Critica del giudizio e di alcuni testi del Nachlass
kantiano, in particolar modo delle Riflessioni, e si allarghera considerando gli scritti di
filosofia della storia, di politica, di filosofia della religione, di antropologia e di
pedagogia, quali 1’ldea per una storia universale dal punto di vista cosmopolitico
(1784), Risposta alla domanda: cos’e l'illuminismo? (1784), Inizio congetturale della
storia degli uomini (1786), Sul detto comune: questo puo essere giusto in teoria, ma
non vale per la prassi (1793), Per la pace perpetua (1795), Il conflitto delle facolta
(1798), La religione entro i limiti della semplice ragione (1793), Antropologia dal
punto di vista pragmatico (1798) e la Pedagogia (1803).

229



1. 1l concetto di regno dei fini

Nella Fondazione della metafisica dei costumi il concetto del “regno di fini” viene
introdotto come conseguenza di quello dell’autonomia di ogni essere razionale. Kant
spiega in questo modo i termini che compaiono nel concetto: per “regno” si deve
intendere “l’unione sistematica di diversi esseri razionali attraverso leggi comuni
(systematische Verbindung verschiedener verniinftiger Wesen durch gemeinschaftliche
Gesetzte).” La qualificazione “di fini” deriva dal fatto che gli esseri razionali, che
compongono questo regno, sono autolegislatori e, percio, fini in s¢; quindi “se si astrae
dalle differenze personali dei loro fini privati pud essere pensata una totalita di tutti 1
fini (tanto degli esseri razionali come fini in s¢, quanto dei fini propri che ognuno puo
porsi) in una connessione sistematica, ossia un regno dei fini, che sia possibile secondo i
principi suddetti.”®"*

Al fine di una comprensione completa del concetto in esame, ritengo opportuno
soffermarmi sull’analisi dei tre elementi che compongono il concetto di regno:

1. unione sistematica;

2. esseri razionali;

3. leggi comuni.

1. Unione sistematica (systematische Verbindung). L’aggettivo “sistematica” deriva dal

sostantivo “sistema” che, nell’ Architettonica della ragion pura viene definito come

“I’unita di molteplici conoscenze sotto un’idea. Quest’ultima ¢ il
concetto razionale della forma di un tutto, in quanto mediante tale concetto
viene determinata a priori 1’estensione del molteplice, come pure la
collocazione delle parti tra di loro. Il concetto scientifico della ragione

contiene quindi il fine e la forma del tutto congruente con quel fine.”*"

Un sistema® non ¢ dunque un mero aggregato di diversi elementi tenuti insieme senza

un principio comune, ma ¢ un’unita dei molteplici resa possibile tramite 1’idea di un

604 GMS, TV 433 (tr. it., 99 — 101).

5 KrV, A 832/B 860 (tr. it., 1169).

696 per un’analisi complessiva e puntuale del concetto di sistema kantiano si consideri G. Lehmann,
System und Geschichte in Kants Philosophie, «Il Pensiero», 3 (1958), pp. 14 — 34.

230



intero, che determina il fine di tale molteplicita e la sua forma, in relazione a quel fine.
L’ aggettivo “sistematico” si qualifica cosi attraverso due elementi specifici: 1’idea
dell’insieme e il suo fine, in base a cui viene determinata la forma dell’intero. Quale
idea sottosta al regno dei fini e ne determina il fine e la forma? Nella Fondazione della
metafisica dei costumi Kant definisce il regno dei fini stesso come “idea pratica”;*"’ cio
ha una valenza di non poco conto perché, in ambito morale, “idea” ¢ la “condizione
indispensabile dell'uso pratico della ragione. La sua attuazione ¢ sempre limitata e
carente, ma entro confini non determinabili e dunque sempre sotto l'influsso del
concetto di una perfezione assoluta. L'idea pratica ¢ quindi sempre estremamente
feconda ed ¢ ineludibilmente necessaria rispetto alle azioni reali. In essa la ragion pura
possiede perfino la causalita per produrre realmente cid che ¢ contenuto nel suo

concetto.”*%®

2. Esseri razionali (verniinftige Wesen). 1 molteplici che vengono uniti dall’idea
dell’intero, secondo una forma dettata da essa in base ad un determinato fine, non sono
esclusivamente gli uomini, ma in generale gli esseri dotati di ragione. La ragione non ¢
infatti una prerogativa dell’uomo, ma ¢ cio che lo accomuna agli angeli e a Dio; cio che
invece lo differenzia da essi ¢ la sua appartenenza alla natura, il suo essere “essere di
natura” (Naturwesen). La legge morale, che ¢ legge di ragione, ¢ valida sia per I’uomo
che per gli altri esseri razionali e nei confronti di essa sia 1 verniinftige Wesen che il
verniinftiges Naturwesen, che ¢ 1’'uomo, sono legislatori. Tuttavia, mentre i primi non
conoscono una scissione tra la propria volonta e la legge, nell’essere umano esiste,
come gia sottolineato, una “schizofrenia” tra la legge e la propria volonta, a motivo
della quale la legge assume nei suoi confronti la forma dell’imperativo categorico e si
impone come un dovere da compiere incondizionatamente.

Ciascun essere razionale fa parte del regno dei fini in qualita di membro (Glied) o di
suo capo (Oberhaupt). Membro e capo sono al pari universalmente legislatori, ma,
mentre il membro ¢ anche sottoposto (unterworfen) alle leggi, il capo non sottosta alla
volonta di nessun altro grazie alla sua indipendenza, al suo non conoscere alcun tipo di

A9 609
a,

bisogno o “limitazione della sua facolta adeguata alla volont e al fatto che le sue

“massime sono gia necessariamente concordi per loro natura con questo principio

%7 GMS, IV 436, nota (tr. it., 107).
% KrV, A 328/B 385 (tr. it., 571).
09 GMS, IV 433 s. (tr. it., 99 — 103).

231



oggettivo degli esseri razionali in quanto universalmente legislatori.”®'® La
sottomissione che interessa il membro del regno dei fini assume il nome di “costrizione
pratica” cioe “dovere”. Tale precisazione fa pensare che i membri del regno dei fini
siano uomini, mentre il capo un essere razionale non umano, Dio o un angelo. Ritornero
successivamente su tale aspetto; per ora basti tener presente questo accenno.

3. Leggi comuni (gemeinschaftliche Gesetze). Anche quest’ultimo elemento del regno
dei fini merita una particolare attenzione. Il termine “legge”, infatti, nel vocabolario
kantiano non indica generalmente una proposizione di forma imperativa, ma una
proposizione che esprime un comando in maniera assoluta, universale e incondizionata,
astraendo da qualsiasi fine soggettivo dell’agire umano. Anche le regole dell’abilita
(Regeln der Geschicklichkeif) e 1 consigli della prudenza (Ratschidge der Klughheit),
infatti, sono imperativi; la loro differenza fondamentale con le leggi della moralita
(Gesetze der Sittlichkeit) risiede nel fatto che comandano mezzi in vista di fini relativi
(che si tramutano, cio¢, sempre in mezzi per fini ulteriori) e che fanno dipendere da loro
il proprio comando. Quest’ultimo quindi non ¢ mai assoluto e valido universalmente,
ma sempre dipendente dallo scopo da raggiungere e dalle condizioni in cui 1’agente si
trova ad agire. “Legge” indica, invece, un comando oggettivamente valido,’'' che astrae
da finalita contingenti e assume un fine in sé: 1’uomo, come portatore di una dignita
inalienabile che funge tanto da condizione limitatrice della liberta quanto da elemento
da promuovere nell’agire.

Questa breve analisi della definizione kantiana di “regno” permette di dedurre la
specifica fisionomia del regno dei fini: esso ¢ un legame instaurato tra diversi esseri
razionali, non esclusivamente umani ma tutti parimenti legislatori della legge che regola
le loro relazioni; all’interno del regno dei fini gli esseri razionali si distinguono in
membri e capo. Tale legame ¢ realizzato da leggi (imperativi categorici) e ha alla

propria base un’idea che ne determina il fine e la forma in vista di quel fine.

619 rvi, TV 434 (tr. it., 101 — 103).
S GMS, IV 413 — 421 (tr. it., 57 — 75).

232



2. Il Reich der Zwecke come Reich des Rechtes e come Reich der Tugend

La presenza della dimensione collettiva si mostra anche nei due ambiti in cui la legge
morale si applica (nel diritto e nell’etica) con le medesime caratteristiche sopra
analizzate: come emerge dalla Rechtslehre e dalla Religione entro i limiti della semplice
ragione, sia la collettivita giuridica che quella etica sono costituite da un insieme di
diversi esseri razionali, che si qualificano come legislatori e che svolgono all’interno
della collettivita la funzione o di membri o di capo. Nello stato civile tali esseri razionali
sono esclusivamente uomini che, in qualita di cittadini (Staatsbiirger) sono caratterizzati
da liberta legale e da uguaglianza e indipendenza civili®? e appartengono allo stato
come suoi membri, non come sue mere parti (7eile), specifica Kant. La qualificazione
dei cittadini come membri dello stato coincide con il riconoscimento della loro dignita:
differentemente da quanto accade in un meccanismo, dove gli elementi che lo
compongono sono mezzi in vista del funzionamento del tutto, lo stato rappresenta un
organismo in cui le parti sono possibili grazie all’idea stessa del tutto e si collegano
vicendevolmente in modo da essere 1’una per I’altra causa ed effetto della loro forma.®"
Cio significa che i membri dello stato sono mezzi e al tempo stesso fini per il tutto,
esistono in funzione di esso e questo a sua volta esiste in loro funzione.

Ci0 che conferisce ai cittadini la dignita di membri ¢ la loro facolta di dare la propria
approvazione e il loro essere co-legislatori della legge®'* cui al tempo stesso sono
sottomessi (subditi). 1 cittadini, infatti, partecipano come legislatori alla volonta riunita
di tutto il popolo che costituisce il capo universale (allgemeiner Oberhaupt) del popolo
stesso, come moltitudine di individui isolati. Il capo dello stato non ¢ sottomesso alla
legge, ma ¢ colui che la comanda; esso ¢ distinto dal reggente per il differente potere

che possiede: all’Oberhaupt spetta infatti il potere legislativo, mentre al reggente quello

812 MS, VI 314 (cfi-. 143).

613 Kant non definisce direttamente lo stato come un organismo, ma indirettamente attraverso un’analogia.
Nella Critica del giudizio, infatti, dopo aver sottolineato I’impossibilita di poter trovare una causalita
analoga a quella dell’organizzazione della natura, aggiunge in nota “Si puo vice versa far luce su un certo
collegamento, che pero si incontra piu nell’idea che nella realta, ricorrendo ad un’analogia con i suddetti
fini immediati della natura. Cosi, come nel caso di una completa trasformazione, recentemente intrapresa,
di un grande popolo in stato, ci si € spesso serviti assai opportunamente della parola organizzazione per
indicare I’istituzione delle magistrature ecc., e anche 1’intero corpo dello stato nel suo insieme. Infatti, in
un simile tutto, € certo che ogni membro deve essere non semplicemente un mezzo, ma anche nel
contempo un fine e, cooperando alla possibilita del tutto, deve a sua volta essere determinato, per quanto
riguarda la sua posizione e la sua funzione dall’idea del tutto” (KU, V 375, nota; tr. it., 451).

S MS, VI 314 (cfi. 143).

233



esecutivo. Le due cariche, pur non potendo fondersi I’una nell’altra, pena la deriva dello
stato nel dispotismo,’"” sono caratterizzate da una certa intangibilita e sacralita derivanti

dalla legge stessa. Scrive infatti Kant:

“Una legge che ¢ tanto sacra (inviolabile) che ¢ un crimine anche solo
metterla in dubbio dal punto di vista pratico, quindi sospendere per un
attimo il suo effetto, viene rappresentata come se dovesse derivare non da
uomini ma da un qualche legislatore superiore e infallibile. E questo ¢ il
significato dell’affermazione: «ogni autorita viene da Dio», che non esprime
un fondamento storico della costituzione civile, ma un’idea come principio
pratico che afferma che si deve obbedire al potere legislativo vigente,
qualunque sia la sua origine. Da cio segue quindi la proposizione: nello stato
il sovrano ha, rispetto ai sudditi, tutti i diritti e nessun dovere (costrittivo).
Inoltre, anche laddove 1’organo del sovrano, il reggente, agisse contro le
leggi [...], il suddito puo, si, opporre a questa ingiustizia un ricorso

: \ : 616
(gravamen), ma non vi puo oppotre resistenza.”

In questa sede non € mio interesse concentrarmi sulla questione relativa al diritto di
resistenza,’'’ quanto piuttosto mettere in luce le specificita attribuite al sovrano dello
stato. La sua autorita viene infatti paragonata all’idea di quella divina e viene a lui
attribuita la caratteristica di avere “tutti i diritti e nessun dovere”. Tale caratteristica era
stata precedentemente descritta nella divisione dei doveri “in base alla relazione
soggettiva degli obbliganti e degli obbligati” come propria di Dio, in relazione a cui non
¢ possibile pensare a un rapporto diritto-dovere reale, ma solamente ideale. A differenza
dei membri della comunita giuridica e di colui che detiene il potere esecutivo, il
sovrano, poi, non ¢ sottomesso alla legge, ma rappresenta 1’autoritd suprema cui ogni
individuo si deve rimettere. In questo modo il sovrano si presenta come un analogo
della figura divina, in pieno accordo con il concetto di Oberhaupt del regno dei fini:

come ho analizzato nel paragrafo precedente, esso non si distingue dai membri per la

5 Ivi, VI 317 s. (cf. 145 s.).

816 1vi, VI 319 (cfr. 149), corsivo mio.

617 Riguardo la concezione kantiana del diritto di resistenza, si consideri la nota 61 (p. 250) di questo
capitolo.

234



facolta legislatrice, ma per la propria indipendenza e mancanza di bisogni e per il fatto
di possedere una facolta illimitata e completamente adeguata alla volonta. Tali
caratteristiche, non umane ma divine, fanno si che esso non sia sottoposto alla legge,
come gli uomini, ma semplicemente alla propria volonta.

Lo stato kantiano si configura, quindi, come un insieme di uomini, che partecipano
attivamente dello stato in qualita della loro facolta legislatrice. In virtu di tale facolta e
di quella di dare il proprio assenso, essi, come individui isolati, sono membri del corpo
comune giuridico, mezzi e al tempo stesso fini all’interno dei loro rapporti reciproci e in
relazione allo stato. Come membri essi sono anche sudditi, sono cioé sottomessi alle
leggi che essi stessi si danno. La volonta unita di tutti i cittadini costituisce poi il capo
dello stato, il suo sovrano, colui che detiene il potere legislativo e oltre al quale non
esiste alcuna autorita superiore. In qualita di Oberhaupt, I’insieme dei cittadini presenta
le caratteristiche della divinita, caratteristiche che non sono possedute effettivamente da
loro in quanto singoli, ma che I’inviolabilita della legge prodotta dalla loro volonta unita
(ragion pratica) vi conferisce. In questo senso si deve considerare la legge come se
provenisse da un legislatore infallibile e obbedire al sovrano come se avesse solo diritti
e nessun dovere, cio€ come se fosse Dio.

Certo, il concetto di Dio ¢ solo un ideale, egli non fa parte dello stato, e viene
utilizzato solo all’interno di un’analogia per spiegare |’inviolabilita del potere
legislativo. Tale ideale possiede tuttavia un ruolo fondamentale all’interno del diritto: da
un lato vincola infatti il popolo, inteso come I’insieme dei singoli individui, a obbedire
alla legge senza metterla in dubbio e lo priva di qualsiasi pretesa legittima di rivolta o di
resistenza nei confronti del legislatore; dall’altro, dal momento che 1’Oberhaupt ¢ la
volonta riunita di tutto il popolo, la cui realizzazione storico-empirica non ¢ possibile
come un fatto, ma solo come un’idea di ragione (contratto originario), tale idea di “una
coalizione in un popolo di ogni volonta particolare e privata in una volonta comune e
pubblica” vincola il legislatore in carne e ossa a legiferare come se le leggi potessero

618

scaturire da quella volonta.” ® L’idea, quindi, di una volonta comune del popolo dotata

6% Sj esprime in questo modo Kant riguardo all’idea del contratto originario nello scritto Sul detto
comune: questo puo essere giusto in teoria, ma non vale per la prassi: “Si tratta, invece, di una semplice
idea della ragione, che pero ha indubitabile realta (pratica): obbligare ogni legislatore ad emanare le sue
leggi cosi come esse sarebbero potute nascere dalla volonta riunita di un intero popolo, e considerare ogni
suddito, in quanto voglia essere cittadino, come se avesse dato il suo assenso ad una tale volonta”
(Gemeinspruch, VIII 297; tr. it., 143 s.).

235



delle caratteristiche “divine” proprie del “capo del regno dei fini”, ha una grande
rilevanza per ’apparato giuridico.

Cio in contrapposizione con quanto sostenuto dallo stesso Kant a seguito della
divisione soggettiva dei doveri contenuta nella Partizione della metafisica dei costumi,
dove il concetto di Dio in ambito morale viene definito come una mera entita mentale
(Gedankending), un concetto che pero ¢ tuttavia particolarmente “fruttuoso da un punto
di vista pratico interno, dove, infatti, anche tutto il nostro dovere immanente
(praticabile) consiste in questa relazione puramente pensata.”®"” Secondo queste parole,
il concetto in questione avrebbe una rilevanza esclusivamente per 1’etica, che considera
appunto l’aspetto interno della realtd morale. A conclusione della Metafisica dei
costumi, infatti, data I’incapacita umana di intuire I’obbligazione “senza connettervi un
altro e la sua volonta, cio¢ senza pensare a Dio”, viene ammessa la possibilita (avente
un fondamento logico solo soggettivo) di pensare i doveri morali come comandi divini.
Questi doveri non sono doveri verso Dio (gegen Gott), ma riguardo a Dio (in Ansehung
Gottes), cio¢ non riguardano una serie di servizi da prestare nei confronti della divinita,
quanto piuttosto obbligano a rafforzare “il movente morale nella nostra propria ragione
legislatrice”.%*°

Da quanto analizzato fin qui, tuttavia, ¢ emerso che pensare all’autorita legislatrice
come dotata di caratteristiche divine e concepire 1 doveri come se fossero comandi
divini hanno una rilevanza anche per I’ambito giuridico: non servono a rafforzare il
movente morale, dato che per il diritto la Triebfeder ¢ indifferente, e non possiedono un
compito ausiliario nei confronti della legge di ragione al fine di azioni autonome morali,
ma rafforzano l’osservanza esterna della legge e la possibilita che si diano azioni
autonome legali. Pensando anche ai doveri giuridici come leggi divine che non possono
essere violate, il popolo infatti evita di resistere alla legge (e quindi di entrare in
contraddizione con se stesso) e agisce autonomamente, cio¢ secondo la legge che esso
stesso si ¢ dato.

Diversamente accade nel corpo comune etico (ethisches Gemeinwesen) prospettato
da Kant, come la conditio sine qua non della vittoria del buon principio su quello
cattivo. Poiché infatti la convivenza con altri uomini rende l’individuo cattivo e

incapace di seguire la moralita, ¢ necessario che si costituisca una societa “destinata in

819 MS, VI 241 s. (cfr. 50).
620 Ivi, VI 487 (cfr. 368 s.).

236



modo speciale a preservare gli uomini dal male e a guidarli verso il bene, come
associazione permanente, in espansione continua, dedita alla conservazione della
moralita”.®' Come la societa giuridica, quella etica ¢ retta da leggi (Gesetze) che nella
prospettiva kantiana sono sempre imperativi categorici. Tali leggi acquistano validita
pubblica grazie al passaggio dallo stato di natura etico (ethischer Naturzustand) allo
stato etico-civile (ethisch-biirgerlicher Zustand), passaggio che, in quanto dovere del
genere umano verso se stesso (Pflicht des menschlichen Geschlechtes gegen sich
selbst), deve (soll) essere realizzato. Considererd successivamente il significato di tale
“dovere del genere umano verso se stesso”; cid su cui ora mi preme soffermarmi ¢ il
tipo di leggi che reggono la comunita etica, poiché proprio su di esse si gioca la
differenza con quella giuridica.

Mentre le leggi giuridiche non sono che doveri di diritto, quindi si occupano della
liberta esterna degli agenti e regolano la forma delle loro relazioni reciproche, fornendo
le condizioni perché esse si accordino tra loro conformemente ad una legge universale,
le leggi dello stato etico sono doveri di virtt. Questi doveri, come ¢ stato analizzato nel
capitolo precedente, possono essere imposti al soggetto esclusivamente dal soggetto
stesso, sono cio¢ auto-costrizioni in rapporto alle quali I’individuo ¢ al tempo stesso chi
legifera, chi impone le leggi e chi giudica (nel foro interno della coscienza) che siano
state adempiute o meno. Il concetto di Tugendpflicht sembra pertanto contrastare con
quello di pubblicita della legge, che rimanda all’idea di un’autorita altra rispetto ai
singoli individui (ma a loro comune), che emana la legge, la impone e giudica in base a
essa. Oltre a cio il concetto di pubblicita della legge richiama 1’idea che il potere
legislativo, esecutivo e giudiziario siano divisi tra loro. In altre parole, non ¢ possibile
che un legislatore, un reggente e un giudice umani abbiano a che fare con la legislazione
etica, perché sono in grado di occuparsi esclusivamente della legalita delle azioni e nulla
possono riguardo alla Gesinnung degli agenti, alla moralita del loro agire.

Cosi la comunita etica sembra non poter venire realizzata, pur dovendo esserlo. A
questo punto il discorso di carattere morale fin qui condotto dal filosofo di K&nigsberg

si estende oltre i propri confini:

2! Relig., V194 (tr. it., 133).

237



“Se si tratta d’una repubblica morale, il popolo stesso, in quanto tale, non
puo essere considerato come legislatore. Giacché in una tale repubblica
morale tutte le leggi sono ordinate in modo del tutto speciale allo sviluppo
della moralita delle azioni (la quale ¢ qualcosa di interiore € non puod quindi
sottostare a leggi umane pubbliche), mentre invece le leggi esterne, che
costituiscono una societa giuridica, si occupano della legalita delle azioni,
che ¢ cosa che cade sotto i sensi, € non della moralita (interna) che ¢ la sola
cosa di cui qui parliamo. Bisogna dunque che sia diverso dal popolo colui
che possa essere presentato come legislatore pubblico di una repubblica
morale. [...] Quindi puo essere concepito come legislatore supremo di una
repubblica morale colui soltanto del quale si deve pensare che tutti i veri
doveri e, quindi, anche i doveri morali, siano nello stesso tempo i comandi;
e il quale, percio, deve anche avere il potere di scrutare i cuori, per penetrare
anche nell’intimo delle intenzioni d ciascuno, e, come deve essere in ogni
societa, per rendere a ciascuno ci0 che egli merita secondo le sue opere. Ma
questo non ¢ altro che il concetto di Dio in quanto sovrano morale del

mondO 99622

Ecco, quindi, che la prospettiva etica si salda con quella religiosa, come gia
precedentemente anticipato. Non ¢ arrivato tuttavia ancora il momento per affrontare
tale tematica; lasciamola quindi sullo sfondo e teniamo invece ’attenzione ferma sulla
questione legata a chi compone il regno dei fini. Come la comunita giuridica, anche
quella etica ¢ costituita da esseri razionali umani, che, a causa della malvagita
sviluppatasi dal loro stare insieme, necessitano di leggi etiche pubbliche che rendano la
loro convivenza moralmente buona.” Essi sono membri (Glieder) del corpo comune,
cosa peraltro non espressa esplicitamente, ma deducibile dalla particolare
conformazione delle leggi che reggono la comunita etica: i doveri di virtu sono frutto di
un’auto-legislazione (quindi I’individuo ¢ legislatore della legge cui ¢ sottomesso) e
ordinano di assumere se stessi e gli altri sempre come fini ¢ mai solamente come mezzi,

cio¢ di riconoscere sé e gli altri come membri di un possibile regno dei fini.*** Coloro

622 Relig., V198 s. (tr., it., 137 s.).
63 Ivi, VI 95 s. (tr. it., 134 s.).
624 GMS, IV 433 (tr. it., 99 — 101).

238



che fanno parte dello stato etico-civile hanno dunque le caratteristiche peculiari dei
membri del regno dei fini cio¢ quella di essere mezzo e al tempo stesso fine nei
confronti degli altri e nei confronti del tutto, e quella di essere autori della legge cui
sono sottomessi.

Il regno della virtt non ¢ tuttavia costituito esclusivamente da esseri razionali umani,
ma anche da un essere razionale divino. Non si tratta qui di un’analogia tra il legislatore
e la figura divina, analogia che risulta essere fruttuosa sia in ambito giuridico, favorendo
la possibilita che si diano azioni autonome legali, sia in ambito etico-individuale,
rafforzando il movente morale e il verificarsi di azioni autonome morali.*”> Dio entra
nella repubblica morale come suo legislatore pubblico (éffentlich gesetzgebend) e come
condizione di possibilita che si dia una collettivita retta da leggi di virtu pubbliche.
Anche il corpo comune etico ¢ costituito pertanto da esseri razionali che si dividono in
membri e capo, entrambi legislatori delle leggi collettive, i primi costitutivamente
limitati e bisognosi e, per questo, sottomessi alla legge da essi stessi legiferata, il
secondo non bisognoso di nulla e sottomesso solamente alla propria volonta.

Riguardo alla figura del legislatore, tuttavia, lo stato efico-civile presenta alcune
difficolta interpretative. Kant infatti sottolinea, a conclusione del secondo e per tutto il
terzo paragrafo della terza parte de La religione entro i limiti della semplice ragione,**®
I’impossibilita di pensare che il popolo possa essere legislatore nella repubblica morale
alla stessa maniera che in quella civile, perché le leggi etiche riguardano la moralita
delle azioni, che ¢ osservabile e imponibile solo dal di dentro del soggetto, non
dall’esterno da parte di un altro individuo. E quindi necessario ammettere come
legislatore un essere divino capace di scrutare i cuori. Con queste parole sembra bandita
la possibilita di pensare ai sudditi del regno della virtt come suoi membri, poiché
I’uomo non pare essere autolegislatore, ma sottoposto alla legge morale divina.

Nonostante le apparenze, tuttavia, la distinzione tra Gleid e Oberhaupt, appartiene
anche al corpo comune etico, come una lettura attenta del testo permette di osservare.
Kant infatti individua le condizioni di possibilita per la costituzione di una repubblica
morale in due elementi: nella pubblicita della legislazione e nella possibilita di pensare
a tutte le leggi come comandi di un legislatore comune. La difficolta fondamentale nel

passaggio dalla condizione etica di natura alla condizione etico-civile consiste nella

633 MS, VI 241 s. (cfr. 50).
626 Relig., VI 98 — 100 (tr. it., 137 s.).

239



possibilita che 1 doveri etici divengano doveri pubblici; la figura divina interviene,
quindi, a rendere pubblici doveri che di per sé non lo sono. Proprio la pubblicita ¢
I’elemento fondamentale, a mio parere, per dirimere le difficolta interpretative riguardo
alla divisone in membri a capo tra coloro che compongono la repubblica morale.

L’attivita legislatrice di Dio, in altre parole, non ¢ un’attivita legislatrice in generale,
tant’¢ che, specifica Kant, i doveri di virtt non derivano originariamente dalla volonta
divina “come gli statuti che in certo modo non potrebbero essere obbligatori, prima che
egli ne avesse emesso ’editto.”®’ Se cosi fosse, le obbligazioni etiche avrebbero la
stessa conformazione di quelle legali e sarebbero suscettibili di una costrizione esterna.
I doveri di virtu derivano invece originariamente dalla facolta legislatrice autonoma dei
singoli individui ed esistono indipendentemente da quella divina, perché 1 doveri etici
sono libere virtl. In questo modo al popolo non viene quindi negata in generale la
possibilita di essere legislatore, ma di essere “legislatore pubblico d’una repubblica
morale.” Tale caratteristica viene attribuita invece a Dio.

Pur non partecipando alla legislazione pubblica delle leggi etiche, gli uomini sono
quindi legislatori dei doveri di virtu e, al tempo stesso, a loro sottomessi; essi
presentano pertanto le medesime caratteristiche dei membri del popolo comune etico.
Dio conferisce alle Tugendpflichten la valenza pubblica, in virtu della quale si puo
costituire una collettivita retta dal principio della virtu; in quanto legislatore e, a
differenza degli altri esseri razionali, non sottoposto ai doveri, egli ha le medesime
caratteristiche del capo del regno dei fini. Anche il corpo comune etico ¢ quindi
costituito da Glieder ¢ Oberhaupt, ¢ sia la comunita etica che quella giuridica di
strutturano come il Reich der Zwecke. Cid ¢ confermato anche dai doveri che li
regolano: Rechts- e Tugendpflichten, che, in quanto imperativi categorici, appartengono
a quell’unico tipo di imperativi capaci di essere chiamati a buon diritto “leggi”.***

Langthaler® sostiene invece la tesi secondo cui solamente lo stato giuridico &
identificabile con il regno dei fini, mentre il regno della virtu rappresenta un “di piu”
che ha nel regno del diritto la propria condizione di possibilita. Tale interpretazione si

fonda su tre argomenti:

527 Ivi, VI 99 (tr. it., 137).

628 Riguardo alla qualificazione dei doveri di diritto e di quelli di virth come imperativi categorici, si
consideri quanto argomentato nel primo capitolo di questo lavoro.

62 R. Langthaler, Kants Ethik als , System der Zwecke*. Perspektiven einer modifizierten Idee der
,,moralischen Teleologie “ und Ethikotheologie, Walter de Gruyter, Berlin - New York 1991.

240



1. Il primo fa riferimento al problema appena sollevato, cio¢ a quello relativo al fatto
che, mentre nella repubblica morale 'uomo non sembra essere legislatore della legge
ma sottomesso al comando divino, lo stato giuridico ¢ caratterizzato dalla
partecipazione di tutti i cittadini alla legislazione universale. Solo in esso ¢ quindi
possibile fare la distinzione tra Glied e Oberhaupt costituiva del regno dei fini.

2. Il secondo argomento, che ¢ quello centrale, ruota attorno al fatto che il regno dei
fini sarebbe per Kant “la somma limitazione di ogni assunzione di fini”. In quanto tale
non sarebbe identificabile con il regno della virtu, retto da doveri positivi che ordinano
determinati fini (Begehungspflichten, doveri di comando) senza limitarli, ma con quello
del diritto che si riferirebbe, secondo Langthaler, alla versione negativa-limitatrice della
formula dell’umanita presente nella Fondazione.

3. Il terzo, infine, si concentra sulla necessita di distinguere tra il concetto “stretto” di
autonomia e quello contenuto nella Dottrina del diritto. 11 primo infatti coincide con
“I’idea della volonta di ogni essere razionale come volontda universalmente
legislatrice”,** cui corrisponde il principio di “non scegliere se non in modo che le
massime della propria scelta siano concepite nello stesso atto del volere, insieme, come
leggi universali”.®*' Nella Rechtslehre invece 1’autonomia consisterebbe nel non
obbedire a nessuna legge, se non a quella che ci si ¢ dati da sé. Tale distinzione ¢ per lo
studioso particolarmente importante perché permetterebbe di riconoscere che I’idea
della liberta “civile” e “politica” fonda il “regno dei fini” proprio perché 1’uomo
verrebbe definito come suo membro, grazie al fatto che non obbedisce “ad alcuna legge
se non a quella che egli stesso si da”,*? quindi secondo un principio generale di
autonomia, non secondo il concetto stretto.

Val la pena qui soffermarsi a considerare gli argomenti dello studioso per verificare
la plausibilita o meno di una tesi (quella di Langthaler) che si oppone a quella secondo
cui il regno dei fini sarebbe la struttura di fondo che sorregge tanto lo stato giuridico-
civile, quanto lo stato etico-civile e la struttura nella quale la morale kantiana, nei suoi

diversi ambiti, si realizza. Poich¢é mi sono gid occupata del primo argomento nelle

pagine precedenti, mi dedichero qui agli altri due.

630 GMS, IV 431 (tr. it., 95).
51 Ivi, IV 440 (tr. it., 115).
532 Ivi, IV 434 (tr. it., 103).

241



Il secondo argomento concepisce il Reich der Zwecke come “somma condizione
limitativa di ogni assunzione di fini” e ne esclude I’identificazione con il regno della
virtu poiché le sue leggi (Begehungspflichten, doveri di comando) ordinano di assumere
e non di limitare i fini. Tale limitazione ¢ invece impartita dai doveri di diritto, anzi dal
diritto stesso in quanto “somma condizione limitativa della liberta”. Nel capitolo
precedente ho argomentato contro la tesi secondo cui tutti i doveri di diritto sarebbero
comandi negativi e tutti quelli di virtu comandi positivi: sia la Dottrina della virtu che
quella del diritto contengono divieti e comandi, doveri che limitano la liberta e la scelta
dei fini e doveri che invece le “allargano” (erweitern).®>> Certo, ¢ fuor dubbio che i
doveri giuridici non ordinano alcun tipo di fine e che limitano la liberta degli agenti alla
condizione della loro convivenza secondo una legge universale; tuttavia anche 1’etica
esercita forme di limitazione nei confronti dell’assunzione dei fini da parte del soggetto.

Cio ¢ riconoscibile, per prima cosa, nel fatto il filosofo di Konigsberg presenti il
concetto di fine che e al tempo stesso un dovere come “I’unico che fonda una legge per
le massime delle azioni, poiché il fine soggettivo (quello che ognuno si propone) ¢
subordinato a quello oggettivo (quello che ognuno deve porsi)”.*** Lo Zweck ordinato
dalle Tugendpflichten implica cio¢ una limitazione dei fini che 1’agente gia possiede. In
secondo luogo, la distinzione dei doveri verso se stessi in doveri perfetti e imperfetti, e
quella dei doveri verso gli altri in doveri di amore e di rispetto corrispondono, com’¢
stato messo in luce nel primo capitolo, ai due ordini impartiti nella seconda
formulazione dell’imperativo categorico, cio¢ a quello di limitare la propria liberta di
fronte al valore della propria dignita e di quello degli altri, € a quello di assumere se
stessi e le altre persone come fini. Se la mia analisi ¢ corretta e se, dunque, non solo le
leggi del regno del diritto ma anche quelle della repubblica morale intervengono a
limitare la liberta umana, allora non mi sembra possibile escludere dall’identificazione
con il Reich der Zwecke il corpo comune etico conformemente al secondo argomento di
Langthaler.

Passiamo ora al terzo argomento. Esso distingue tra un concetto “forte” di autonomia
(“I’idea della volonta di ogni essere razionale come volonta universalmente

”)635

legislatrice e uno prettamente politico-civile (non obbedire a nessuna legge se non a

63 MS, VI 419 (cfi-. 274).
534 Ivi, VI 389 (cfr-. 239).
635 GMS, IV 431 (tr. it., 95).

242



quella che ci si ¢ dati da sé) e sostiene che quest’ultimo significato di autonomia sia
contenuto nel concetto del regno dei fini. Effettivamente un passo della Fondazione
della metafisica dei costumi®® identifica la dignita dei membri del Reich der Zwecke col
fatto che non obbediscono ad alcuna legge, se non a quella che essi stessi si danno, € un

altro®’

afferma che la partecipazione alla legislazione universale rende atto 1’essere
razionale ad essere membro di un possibile regno dei fini. Lo stesso modo di esprimersi
riecheggia nella definizione del cittadino contenuta nella Dottrina del diritto, secondo
cui cio che rende ’'uomo Staatsbiirger sarebbe la sua facolta di non obbedire ad alcuna
legge se non a quella cui ha dato la propria approvazione.®*® Sono tuttavia del parere che
questi elementi non siano delle prove sufficienti per sostenere che il concetto di
autonomia politica fonda quello del regno dei fini.

Il primo capitolo di questo lavoro, infatti, ha argomentato in favore della tesi secondo
cui la speculazione contenuta nella Metafisica dei costumi deriva da quella della
Fondazione e della seconda Critica. L’analisi ha mostrato come le tre formule
dell’imperativo categorico siano presenti nelle due Dottrine, pur in forme diverse in
base alla specificita degli ambiti di liberta con cui le due Lehren hanno a che fare. In
particolare, ¢ emerso che il concetto di autonomia e I’imperativo ad esso collegato si
manifestano nella Rechtslehre con una differente declinazione rispetto a quella
contenuta negli scritti precedenti e nella Dottrina della virtu: non ¢ richiesto infatti
all’individuo di agire come se la propria volonta fosse universalmente legislatrice, ma di
agire in maniera tale che “lI’uso libero” dell’arbitrio “possa coesistere con la liberta di
ciascun altro secondo una legge universale”.”” L’autonomia e 1’universalita della legge
sono cio¢ realizzabili solo nella prospettiva della “volonta unita del popolo” cui il
cittadino partecipa, ma che rimane una volonta diversa dalla sua, emanante una legge
esterna rispetto al singolo e a cui esso si deve semplicemente conformare mediante le

proprie azioni (legalita).

36 In GMS, 1V 434 (tr. it., 103), scrive infatti Kant: “La ragione riferisce dunque ogni massima della
volonta, in quanto universalmente legislatrice, ad ogni altra volonta e anche ad ogni azione verso se
stessa, e questo non sulla base di qualche altro motivo pratico, bensi secondo l'idea della dignita di un
essere razionale, che non obbedisce ad alcuna legge se non a quella che egli stesso si da” (corsivo mio).
7 Queste sono le parole utilizzate: “Ma cos’¢ allora che giustifica I’intenzione moralmente buona,
ovvero la virtt, ad avanzare cosi alte pretese? Non ¢ altro che la partecipazione alla legislazione
universale che essa procura all’essere razionale, e cosi lo rende atto ad essere membro di un possibile
regno dei fini, cio a cui era gia destinato per la sua natura propria” (/vi, IV 435; tr. it., 105, corsivo mio).
B8 MS, VI 314 (cfi. 143).

39 Ivi, VI 231 (cfr. 35).

243



Da questo punto di vista definirei il concetto di autonomia politica come
I’applicazione, a un ambito particolare della liberta (alla liberta esterna), del concetto
“forte” espresso nella Fondazione. L’autonomia civile-politica non mi sembra, quindi,
all’origine del concetto del regno dei fini, struttura che, peraltro, in quanto appartenente
alla parte pura della metafisica morale, trascende la distinzione tra etica e diritto. Cio
trova conferma nelle stesse parole usate da Kant per introdurre il Reich der Zwecke,
parole con le quali il concetto “forte” di autonomia viene individuato come

fondamentale per il regno dei fini:

“Il concetto secondo il quale ogni essere razionale deve considerarsi
universalmente legislatore per mezzo di tutte le massime della sua volonta,
per giudicare se stesso e le sue azioni da questo punto di vista, conduce ad
un concetto, molto fecondo, che ne consegue, ossia quello di un regno dei

ﬁl’li” 640

Draltro lato, se il regno dei fini si identificasse con quello del diritto e la comunita
etica fosse un di piu rispetto a esso, sarebbe necessario ripensare al concetto kantiano di
moralita, cosa di cui Langthaler pare non avvedersi. Con il termine moralita, qui, mi
riferisco all’atteggiamento soggettivo per cui si compie il dovere a motivo del dovere
stesso. Nella Fondazione della metafisica dei costumi, dove il termine Moralitit ha
questo significato, troviamo scritto: “La moralitd consiste dunque nel riferimento di
ogni azione alla legislazione per mezzo della quale, soltanto, ¢ possibile un regno dei
fini”.**' Se per regno dei fini si intendesse lo stato, allora essere morali significherebbe
agire seguendo le leggi statutarie: la moralitd consisterebbe nel riferimento di ogni
azione alla legislazione per mezzo della quale soltanto ¢ possibile un regno del diritto.

Ma siccome le leggi giuridiche non si occupano dell’atteggiamento interno del
soggetto nel compiere il proprio dovere, bensi della conformita dell’azione alla legge
(legalitd), la moralita verrebbe ad identificarsi con la legalitd. Cido ¢ chiaramente in
contrasto con la speculazione morale kantiana, per cui la moralita pretende che il dovere
(anche quello giuridico) sia compiuto a motivo del dovere stesso. L’identificazione

esclusiva del regno del diritto con quello dei fini non mi sembra pertanto corretta, piu

640 GMS, IV 433 (tr. it., 99 — 101), corsivo mio.
S Ivi, IV 434 (tr. it., 101).

244



plausibile ¢ invece la tesi secondo cui entrambe le comunita, sia quella etica che quella
giuridica, si identificano con esso.

E bene sottolineare, seppur in via preliminare, che ricondurre la collettivita etica e
quella giuridica al regno dei fini non implica tuttavia sostenere la loro identificazione.
Le parole utilizzate da Kant ne La religione entro i limiti della semplice ragione non
lasciano dubbi riguardo al fatto che, nonostante affinita strutturali molto forti, la
repubblica civile e quella morale sono due entita diverse. Cid emergera dall’analisi che
mi accingo a condurre nel paragrafo successivo in cui considerero il significato che ha

la qualificazione del Reich der Zwecke come “unione sistematica” per le due comunita.

245



2. 1. Reich des Rechtes e Reich der Tugend come unioni sistematiche

Come ¢ stato messo in evidenza nell’analisi degli elementi che caratterizzano il
regno dei fini, I’aggettivo sistematico (systematisch) qualifica in modo pregnante
I’unione tra esseri razionali che costituisce il Reich der Zwecke kantiano: non ¢ un mero
aggregato di elementi, ma un ordine che si realizza sulla base dell’idea di quell’insieme,
idea che contiene in s¢ il fine e la forma (congruente a quel fine) dell’insieme stesso. La
caratteristica di essere sistema viene da Kant attribuita tanto alla comunita giuridica
(nella Critica del giudizio® e in Per la pace perpetua)®™ quanto alla comunita etica (ne
La religione entro i limiti della sola ragione).®* Se, come sostenuto nel paragrafo
precedente, la comunita giuridica e quella etica si strutturano secondo le caratteristiche
del regno dei fini e costituiscono, come il regno dei fini, dei sistemi, ritengo opportuno
indagare in che cosa consistano ’idea e il fine che conferiscono alle due collettivita la
loro particolare forma.

Nel primo paragrafo della mia analisi ho accennato al fatto che nella Fondazione
Kant indica il regno dei fini come idea pratica “secondo cui cid che non esiste pud
diventare reale attraverso il nostro fare ed omettere, e appunto cosi da attuarlo in modo

conforme a quest’idea.”®* 11 livello speculativo cui appartiene I’opera del 1785, come &

2 In KU, V 464 s. (tr. it., 651), si trova infatti scritto: “Cosi io posso pensare, secondo 1’analogia con la
legge dell’uguaglianza di azione e reazione reciproca dei corpi, anche la comunita dei membri di un corpo
comune secondo regole del diritto; ma non posso trasferire ad esse quelle determinazioni specifiche (la
materiale attrazione o reazione) e posso porre alla base dei cittadini queste regole del diritto, per formare
un sistema, che si chiama stato” (corsivo mio).

3 In Per la pace perpetua Kant si esprime in questa maniera: “Ma al popolo preme senza confronti di
piu la forma di governo che la forma dello stato. Alla prima perd, quando debba essere conforme al
concetto del diritto, va applicato il sistema rappresentativo, secondo cui soltanto ¢ possibile una forma di
governo repubblicana, ¢ senza cui (qualunque sia la costituzione) questa ¢ dispotica e violenta” (ZeF,
VIII 353; tr. it., 173, corsivi miei).

644 “Ma poiché il bene morale supremo non ¢ realizzato dallo sforzo isolato della singola persona verso la
propria perfezione morale, ma si richiede un’associazione di persone in un tutto che tenda verso un
medesimo fine, o in un sistema di uomini bene intenzionati, soltanto nel quale e mediante 1’unita del quale
il bene supremo puo essere realizzato” (Relig., VI 97 s.; tr. it., 136, corsivo mio).

845 GMS, TV 436, nota (tr. it., 107). Pur non desiderando nel presente lavoro occuparmene in maniera
specifica, penso sia opportuno, a titolo di completezza, sottolineare che, nell’opera del 1785, il Reich der
Zwecke non viene indicato solo come idea pratica, ma anche come ideale (/vi, IV 434; tr. it., 101). Al
lettore di Kant non € sconosciuta la distinzione contenuta nella Critica della ragion pura tra idea e ideale
secondo cui I’idea € un archetipo di perfezione, un modello che eccede ogni copia e che, pur non potendo
mai essere realizzato, fornisce al tempo stesso la norma in base a cui ogni esempio di perfezione dato
nell’esperienza puo essere valutato (KrV, A 314 — 316/B 371 — 372; tr. it., 553 - 555); I’ideale ¢ invece
“I’idea non solo in concerto, ma in individuo, cio¢ in quanto cosa singola determinabile o gia determinata
solo mediante 1’idea” (Ivi, A 568/B 596; tr. it., 831). “Cosi come I’idea” aggiunge poco dopo il filosofo di
Konigsberg “fornisce la regola, I’ideale serve come archetipo della determinazione completa della copia,

246



gia stato ampiamente argomentato, prescinde dalla distinzione della liberta in interna ed
esterna e la precede; cid che in esso ¢ contenuto vale quindi per tutto I’ambito morale,
tanto per 1’etica che per il diritto. Quando tuttavia i principi e le strutture dell’indagine
morale trascendentale vengono applicati a un’indagine che procede sempre ugualmente
a priori, ma che si occupa della determinazione dell’azione nei due particolari ambiti
della liberta, tali principi e strutture assumono delle fisionomie differenti. Cio vale tanto
per I’imperativo categorico, come ¢ stato analizzato nel primo capitolo, quanto per il
regno dei fini come idea che fornisce un fine e una forma specifiche all’insieme degli
soggetti morali; cosi, in ambito giuridico, il Reich der Zwecke assume la forma della

repubblica, in quello etico quella del regno di Dio.

2. 1. a. Larepubblica

Al di 1a dello sviluppo storico del concetto di repubblica nel corso della riflessione

kantiana, sviluppo di cui non desidero occuparmi in questa sede perché necessiterebbe

di una trattazione specifica che mi allontanerebbe dal tema del presente lavoro,** &

e noi non abbiamo altro criterio delle nostre azioni che il comportamento di quest’'uomo divino che ¢ in
noi, con il quale noi ci paragoniamo, ci giudichiamo e con cio ci miglioriamo, sebbene non possiamo mai
raggiungerlo.” (Ivi, A 569/B 597; tr. it., 833). Secondo questa distinzione 1’ideale offre un modello
determinato dell’idea e quest’ultima fornisce la regola in base a cui realizzare 1’ideale stesso. Al regno dei
fini, appunto, vengono attribuite due qualificazioni diverse — quella di idea e di ideale - che danno luogo a
difficolta di carattere interpretativo. Un tentativo di giustificarle entrambe & quello proposto da A. Pirni, 7/
“regno dei fini” in Kant. Morale, religione e politica in collegamento sistematico, 11 Melangolo, Genova
2000, pp. 46 — 55, e Kant filosofo della comunita, pp. 55 — 61: “Mentre in quanto idea offre la regola, la
modalita operativa, ovvero 1I’imperativo categorico, come ideale costituisce un archetipo di perfezione
precisamente individuato — la comunita degli esseri ragionevoli — la cui realizzazione c¢i ¢ comandata in
modo assoluto, sia a livello dell’interioritd, come comunita morale e corpus mysticum, che a quello
dell’esteriorita, ovvero sul piano giuridico politico.” Dal canto suo A. Rigobello, I/ »Regno dei Fini«
come Ideale Regolativo e come Struttura Trascendentale, in Akten des 4. Internationalen Kant-
Kongresses, hrsg. von G. Funke, Walter de Gruyter, Berlin — New York 1974, pp. 597 — 604, interpreta il
regno dei fini tanto come struttura costitutiva, quanto come ideale regolativo: esso ¢ infatti, scrive lo
studioso, un’unione sistematica “a funzione costitutiva, ma tale connessione analitica di rapporti non si
definisce in una autosufficienza esaustiva del proprio compito funzionale, ma ¢ inserita in un contesto di
tensioni che da un lato la rivolgono, almeno intenzionalmente, verso la vicenda storico-empirica,
dall’altro verso il compimento ideale di una dinamica interna essenziale al suo stesso costituirsi.” In
questo senso “la nozione di costitutivita ¢ intenzionalmente regolativa se approfondita e colta nel
dinamismo del suo concreto esercizio. D’altra parte la regolativita, una volta che sia giunta alla soluzione
del suo compimento, si trasforma in suprema costitutivita.”

646 Per una trattazione agile e completa dello sviluppo storico del concetto kantiano di repubblica si
consideri Pinzani, I/ concetto kantiano di repubblica tra ideale e realta storica, in M. Moneti Codignola e
A. Pinzani, Diritto, politica e moralita in Kant, Bruno Mondatori, Milano 2004, pp. 7 — 36.

247



possibile individuare nel corpus kantiano alcune caratteristiche costanti che permettono
di mettere in luce i caratteri fondamentali della repubblica:

1. nella Critica della ragion pura la respublica noumenon viene presentata come una
“costituzione improntata alla massima /iberta umana secondo leggi in base alle quali la
liberta di ciascuno possa coesistere con quella degli altri”.**’ Tale costituzione deve
essere posta di necessita a fondamento di ogni costituzione politica e di ogni legge;

2. tale respublica ¢ poi una costituzione che si accorda con i diritti naturali degli
uomini; in essa, cio¢, tutti coloro che obbediscono alla legge devono esserne i
legislatori;***

3. la costituzione repubblicana ¢ istituita secondo i principi della liberta dei membri
della societa (in quanto uomini), della loro dipendenza da un’unica legislazione (in
quanto sudditi), della loro uguaglianza (in quanto cittadini) e della loro indipendenza da
altri uomini per quanto riguarda la loro esistenza;®**’

4. I’essere repubblica di uno stato non si riferisce poi alla sua forma (Staatsform),

cio¢ al numero di persone che detengono il potere statale (che possono essere una,

47 KrV, A 316/B 373 (tr. it., 555 — 557). Sulla stessa linea si consideri, tra i molti passi, anche MS, VI
340 s. (cfr. 175 s.).

8 Streit, VI 90 s. (tr. it., 234).

99 Negli scritti giuridico-politici kantiani (mi riferisco in particolar modo alla Metafisica dei costumi e
agli scritti Per la pace perpetua e Sul detto comune: questo puo essere giusto in teoria, non vale pero per
la pratica) esiste una certa discrepanza tra le caratteristiche attribuite da Kant ai cittadini. Mentre infatti in
Per la pace perpetua (ZeF, VIII 349 s.; tr. it., 169 s.) vengono individuati nella liberta, dipendenza,
uguaglianza, nella Metafisica dei costumi (MS, VI 314; cfi. 143) e in Sul detto comune (Gemeinspruch,
VIII 290 - 296; tr. it., 137 - 143) i tre attributi sono liberta, uguaglianza e indipendenza. 1 primi due
hanno, negli scritti considerati, il medesimo significato, cio¢ che i cittadini non obbediscono a nessuna
legge cui non abbiano dato il loro consenso (liberta) e che si trovano in un rapporto di reciproca
costrizione (uguaglianza). La dipendenza indica il fatto che i cittadini sono sottomessi ad un’unica
legislazione, I’indipendenza che ciascun Biirger pud “ringraziare per la propria esistenza e per il proprio
mantenimento non [’arbitrio di qualcun altro nel popolo, ma i suoi propri diritti e le sue proprie forze
come membro del corpo comune” (MS, VI 314; cfr. 143). Al di 1a dell’esistenza o meno delle aporie
portate del principio di indipendenza nella fondazione kantiana dello stato (si consideri in particolar modo
Riedel, Herrschaft und Gesellschaft. Zum Legitimationsproblem des Politischen in der Philosophie)
penso che questa differenza tra i testi kantiani possa essere compresa, come propone V. Gerhardt,
Immanuel Kants Entwurf >Zum ewigen Friedenc: Eine Theorie der Politik, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1995, pp. 83 ss., alla luce dei diversi ambiti messi a tema da essi: mentre
infatti la Metafisica dei costumi e Sul detto comune si occupano della teoria del diritto razionale valido
universalmente, lo scritto Per la pace perpetua si occupa di politica, termine con cui Kant intende la
“dottrina applicata del diritto (austibende Rechtslehre)” (ZeF, VIII 370, tr. it.,, 188). In questo senso,
I’indipendenza descritta nello scritto Sul detto comune e nella Rechtslehre, “appartiene ai presupposti
sociali della capacita politica di azione dei cittadini. Cio¢ ¢ il suo criterio formale”. Il fatto, poi, che le
premesse sociali non vengano menzionate nello scritto per la pace perpetua “mostra 1’orientamento
espressamente politico della propria argomentazione. In maniera assolutamente chiara Kant desidera in
particolar modo sottolineare il legame dei cittadini dello stato alla legislazione”. Data I’importanza di
tutte e quattro le caratteristiche menzionate da Kant per il concetto di repubblica, considerata tanto dal
versante “teorico” quanto da quello “applicativo”, desidero menzionarli tutti e quattro.

248



poche o molte e quindi lo stato o ¢ una monarchia, o una oligarchia, o una democrazia),
ma al modo di governo (Regierungsart), alla modalita “fondata sulla costituzione” in cui
lo stato fa uso dei propri poteri.®” La costituzione repubblicana prevede la separazione
dei poteri e differisce in questo da quella dispotica che invece non prevede tale
separazione.®!

5. la repubblica viene poi qualificata come “un sistema rappresentativo del popolo
per salvaguardare, in nome del popolo stesso unito attraverso tutti i cittadini, 1 suoi
diritti per mezzo dei suoi delegati”.®*>

Gli elementi salienti della repubblica sono quindi la liberta, I’autonomia dei cittadini
(il fatto che coloro che sono soggetti alla legge ne siano anche i legislatori), il fatto che i
cittadini siano liberi, uguali, dipendenti da una medesima legislazione e indipendenti da
altri individui per quanto riguarda la loro esistenza e sopravvivenza, i principi della
rappresentanza e della divisione dei poteri. Tali elementi danno luogo a una determinata
forma di governo, quello repubblicano per 1’appunto, che costituisce 1’unica
costituzione statale in cui la legge governa da sé senza dipendere da alcuna persona.
Essa rappresenta il punto di riferimento di ogni comunita giuridica, qualsiasi sia la

653

forma assunta dallo stato: nella prospettiva kantiana ¢ infatti lo spirito (Geist)*”” di ogni

contratto originario®* e obbliga ogni comunitd giuridica a conformare il proprio

650 Attraverso i tre diversi poteri lo stato possiede la propria autonomia, scrive Kant, ossia “si costituisce e
si mantiene secondo leggi della liberta (nach Freiheitsgesetzen). - Nella loro unione si trova la salute
dello stato (salus reipublicae suprema lex est)”, espressione, quest’ultima, con cui il filosofo di
Konigsberg non intende il benessere e la felicita dei cittadini, ma la condizione di maggior accordo della
costituzione con i principi del diritto (MS, VI 318; cfr. 148).

51 7eF, VIII 351 — 353 (tr. it., 171 — 173). Per prevenire una lettura ingenua del pensiero giuridico-
politico kantiano, ¢ bene porre I’attenzione di chi legge sul fatto che riguardo alla divisione dei poteri
nella costituzione repubblicana, nonostante una concordanza di fondo, esistono delle discrepanze tra
quanto espresso in Per la pace perpetua ¢ quanto spiegato nella Metafisica dei costumi. Nel Primo
articolo definitivo per la pace perpetua, infatti 1 “pieni poteri” dello stato sono individuati nel potere
legislativo e in quello esecutivo e la costituzione repubblicana ¢ quella che prevede la separazione tra tali
poteri. Nella Metafisica dei costumi, invece, i poteri dello stato sono tre: sovrano (legislativo), esecutivo e
giudiziario (MS, VI 313; cfr. 142). Nello scritto del 1797, perd, non si assiste semplicemente a un
aumento del numero dei poteri e delle cariche statali, bensi a una maggiore articolazione del legame che
tra essi deve intercorrere secondo 1’idea di stato (repubblicano) qui enunciata. I tre poteri, infatti, non
sono solo separati attraverso un rapporto di subordinazione reciproca, grazie a cui non ¢ possibile che uno
di loro usurpi la funzione dell’altro, ma sono anche legati da un rapporto di coordinazione, in virta del
quale ciascuno di loro ¢ complementare all’altro per la compiutezza dello stato (MS, VI 316; cfr. 145).
Poiché¢ ai fini della mia indagine, tale discrepanza non ¢ significativa, non ritengo sia questo il luogo piu
opportuno per approfondire tale questione.

82 MS, VI 341 (cfi-. 176).

653 Mentre la forma statale ne rappresenta la lettera (Buchstabe). Cfi-. Ivi, V1 340 (cfr. 175).

6% E bene chiarire che, nella prospettiva kantiana, il contratto originario non costituisce un evento, cioé
non indica I’atto sforico attraverso cui il popolo diviene uno stato, ma solamente la sua idea, idea in base

249



governo alla sua idea. Ciascuno stato ¢ quindi costitutivamente tenuto ad avvicinasi,

mediante riforme,65 >

all’idea della repubblica, cio¢ ad assumere progressivamente la
forma di un governo capace di garantire la convivenza delle diverse liberta dei cittadini,

in cui il popolo sia sovrano e legislatore della legge, cui al tempo stesso ¢ sottomesso, €

a cui solamente puo essere pensata la conformita al diritto dello stato stesso: “Se ci sia stato in origine un
reale contratto di sottomissione (pactum subectionis civilis) a esso [scil. al potere supremo] come un fatto,
oppure se il potere abbia preceduto e solo successivamente sia arrivata la legge o in qualsiasi modo siano
andate le cose, sono per il popolo, che si trova gia sottoposto alla legge civile, questioni puramente
cavillose prive di uno scopo e che minacciano con pericolo lo stato” (fvi, VI 318; cfr. 148 s.).

65 Secondo il filosofo di Konigsberg, infatti, sono legittime solamente quelle modificazioni della
costituzione apportate dal sovrano mediante riforme. A cio si accompagna, nella speculazione kantiana, il
rifiuto nei confronti del popolo, inteso come suddito, di qualsiasi facolta riformatrice, cosi come del
diritto di resistenza e di ribellione contro il potere sovrano (legislativo), anche qualora 1’organizzazione
dello stato fosse ingiusta. L’impossibilita di ammettere un diritto di resistenza viene sostenuta sulla base
della contraddittorieta insita nel concetto di tale diritto: una legislazione che ammettesse la legittimita
della resistenza e della ribellione popolare pretenderebbe di essere la legislazione somma cui il popolo
non puo che obbedire e, al tempo stesso, permettendo al popolo di ribellarsi a essa e, quindi, riconoscendo
la legittimita del fatto che i sudditi si ergano a sovrani di cio a cui sono sottomessi, rinuncerebbe a tale
pretesa. I due atteggiamenti evidentemente si contraddicono per Kant (MS, VI 320 s. e 372; ¢fr. 151 e
217). Data la santita (inviolabilita) della legge, viene negato il diritto di resistenza al popolo: resistere alla
legislazione somma non pud che essere un atto contrario alla legge, in quanto annullerebbe 1’intera
costituzione civile. La condanna della rivoluzione assume in Kant toni particolarmente accesi, sino a
giungere all’identificazione di colui che la anima con un parricida da punire con la morte (/vi, VI 318 —
323; ¢fr. 148 - 154). Non € mia intenzione in questa sede addentrarmi in profondita nella dibattutissima e
controversa questione legata al diritto di resistenza e di rivoluzione nella speculazione giuridico-politica
kantiana. Penso sia tuttavia opportuno fare alcune precisazioni a riguardo. In primo luogo, il filosofo di
Konigsberg, non nega fout court la resistenza, ma nega la possibilita che essa avvenga nei confronti del
potere legislativo, mentre puo avvenire nei confronti del potere esecutivo (/vi, VI 321 s.; ¢fr. 153). Inoltre,
viene condannata la resistenza attiva, cio¢ 1'unione “arbitraria del popolo, volta a costringere il governo a
un certo comportamento attivo e a compiere un atto del potere esecutivo”, non la resistenza passiva,
ovverosia 1’azione di rifiuto (Weigerung) fatto dai rappresentanti del popolo in parlamento nei confronti
del rappresentante del potere legislativo (ibidem). In terzo luogo, alla durissima condanna della
rivoluzione si accompagna un atteggiamento, a essa completamente opposto, di simpatia per la
rivoluzione francese, di cui Kant fu un attento e partecipe spettatore. Nello scritto /I conflitto delle facolta
essa viene addirittura presentata come I’avvenimento capace di dar prova della tendenza morale
costitutiva del genere umano a progredire verso il meglio: “questa rivoluzione, dico, trova perd negli
animi di tutti spettatori (che non sono coinvolti essi stessi in questo gioco) una partecipazione, quanto al
desiderio, che rasenta I’entusiasmo e la cui manifestazione comportava un pericolo: partecipazione,
quindi, che non pud avere alcuna altra causa che dunque una disposizione morale nel genere umano”
(Streit, VII 85; tr. it., 286). Riguardo a questo duplice e contraddittorio atteggiamento nei confronti della
rivoluzione, si considerino G. Bien, Revolution, Biirgerbegriff und Freiheit. Uber die neuzeitliche
Transformation der alteuropdischen Verfassungstheorie in politische Geschichtsphilosophie, in
Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. v. Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 77
— 101; P. Burg, Die Franzésische Revolution als Heilsgeschehen, ibidem, pp. 237 — 268; 1. Fischer,
Immanuel Kant und de Franzdésische Revolution, ibidem, pp. 269 — 290; H. Mandt, Historisch-politische
Traditionselemente im politischen Denken Kants, ibidem, pp. 292 — 330; A. Gurwitsch, Immanuel Kant
und die Aufkldrung, ibidem, pp. 331 — 346; R. Spaemann, Kants Kritik des Widerstandsrechts, ibidem, pp.
347 — 358; D. Henrich, Kant iiber die Revolution, ibidem, pp. 359 — 365; E. Bloch, Widerstand und
Friede, ibidem, pp. 366 — 376. In particolar modo D. Losurdo, Immanuel Kant. Freiheit, Recht und
Revolution, Pahl-Rugenstein, Kohln 1987, pp. 115 — 121, applica al rifiuto kantiano del diritto di
resistenza la casistica, che indica numerose eccezioni a tale rifiuto: “lI’opposizione e la ribellione contro
I’ordine vigente sono sempre illegittimi, eccetto in quei casi “che non possono entrare nell’unione civile,
ad esempio la costrizione di religione”.

250



dove il potere, tripartito, venga esercitato per via rappresentativa. Di qui la divisione tra
I’ideale della repubblica (respublica noumenon) e la sua attuazione fenomenica
(respublica phaenomenon), attuazione che viene ottenuta a fatica solo dopo molti
combattimenti ¢ guerre,””® ma sempre in modo parziale. Tale tensione tra lo stato di
fatto e quello ideale non si risolve mai, ma riduce progressivamente le distanze tra le
due realta in un avvicinamento asintotico, in cui la realta fenomenica non riesce mai a
essere congruente con quella noumenica. Nella prospettiva kantiana, cid non implica

assolutamente I’impossibilita o la vanita dell’idea morale:

“Sostenere che quello che sinora non ¢ ancora successo non riuscira mai,
infatti, non da in nessun caso ragione di abbandonare uno scopo tecnico o
pragmatico (come ad esempio 1 viaggi aerei con palloni aerostatici); tanto
meno da ragione di abbandonarne uno morale, che, a meno che la sua
attuazione non sia dimostrativamente stabilita come impossibile, diventa

657
dovere”.

E quindi compito di ciascuno stato adoperarsi per la realizzazione, seppur lenta e
sempre imperfetta, dell’idea della repubblica insita nella propria costituzione, cio¢ per
I’assunzione di una determinata forma di governo, forma nella quale il diritto (la legge)

governa da sé, indipendentemente dalla volonta del singolo legislatore.®*®

636 Streit, VII 91 (tr. it., 290 s.).

7 Gemeinspruch, VIII 309 s. (tr. it., 105). Duso, La libera moderna e lidea di giustizia, pp. 13 - 24,
sottolinea come, a differenza che nella filosofia di Hobbes, nella riflessione kantiana 1’idea di repubblica
non sia risolvibile attraverso un meccanismo costituzionale: “Se si potesse dare una traducibilita dell’idea,
verrebbe assolutizzato I’elemento dell’arbitrio del singolo e della sua espressione: la liberta sarebbe di per
sé attuata dalla semplice esistenza di procedure in cui tutti votano, al di 1a del contenuto della volonta
espressa e al di 1a della capacita dell’arbitrio di veicolare una volonta veramente autonoma” (p. 21 s.). In
questo senso il concetto kantiano di rappresentaza non si risolve nella forma del mandato libero, ma
consiste nel fatto che chi esercita il potere non ¢ padrone del pensare e agire pubblico, “ma deve riferirsi
all’idea di liberta, deve appunto rappresentarla e lavorare all’innalzamento di tutti ad una dimensione di
liberta, fare leggi che favoriscano la liberta di tutti. [...] Paradossalmente proprio per il filosofo in cui la
forma svolge un ruolo assai rilevante, in Kant, una tale legittimazione formale e procedurale [scil. del
potere] non ¢ la soluzione. Cio che viene in primo piano € il concreto movimento dell’agire e il continuo e
necessario rapporto con I’idea, la quale non ¢ tradotta, né traducibile una volta per sempre nella realta
mediante un meccanismo costituzionale. Repubblica, liberta, costituzione sono termini rivestiti di un
carattere ideale che problematizza la soluzione certa ed empiricamente traducibile nata con Hobbes” (pp.
22s.).

658 Scrive infatti Kant “Questa [scil. la costituzione repubblicana] & Iunica costituzione che rimane in cui
la legge comanda da sé e non dipende da nessuna persona particolare” (MS, VI 340; cfr. 176). A riguardo
Kersting, ,, Die biirgerliche Verfassung in jedem Staate soll republikanisch sein*, in Zum ewigen Frieden,
hrsg. von O. Hoffe, Akademie Verlag, Berlin 1995, pp. 87 — 108, traccia un’analogia tra il

251



L’idea di repubblica conferisce pertanto alla comunita giuridica la forma di un
governo repubblicano. Qual ¢ tuttavia il fine cui tale forma ¢ conforme? N¢ I’idea di
repubblica né la forma di un governo repubblicano sono infatti di per s¢ il fine ultimo
(Endzweck) dell’agire in ambito giuridico e politico; esso viene invece individuato dal
filosofo di Konigsberg nell’idea della pace perpetua (ewiger Friede).> Tale concetto
indica la cessazione definitiva di qualsiasi guerra e non coincide con lo stato di natura,
con un ritorno ad esso: nella prospettiva kantiana lo stato di natura non ¢ infatti una
condizione di arcadica tranquillita, ma di assenza di leggi capaci di conferire un ordine
ai rapporti tra i cittadini nello stato e alle relazioni interstatali.’® Lo stato di natura &
quindi una condizione di guerra®' e, proprio perché non esiste per natura, la pace deve

essere fondata (muf$ gestiftet werden)®® 663 4]

mediante un contratto (Friedensvertrag):
fatto che non ci siano guerre in corso non elimina, infatti, la costante minaccia che ne
avvenga una, quindi non fornisce alcuna assicurazione che la condizione di non-guerra
si mantenga.®**

In questo senso, in primo luogo, la pace puo realizzarsi solamente all’interno di un
ordine giuridicamente regolato, cio¢ all’interno di una costituzione civile. Non ¢, poi,
una semplice assenza di guerre (non-guerra, pace in senso negativo), che potrebbe
verificarsi in maniera del tutto casuale in un determinato periodo storico, ma consiste
nell’impegno concreto, assunto mediante un contratto, a non causarne € a entrare in

rapporti giuridico-civili con le altre parti contraenti (pace in senso positivo). In altre

parole, si identifica con la cessazione di tutte le guerre, previo I’impegno delle parti

raggiungimento della moralita da parte del singolo e quella della costituzione repubblicana da parte dello
stato: “Come 1’'uomo morale si distingue per il fatto che in lui la ragione governa da sé, che sottomettere il
suo intero desiderare e agire alla guida (Regiment) della ragione, allo stesso modo il vivere insieme
repubblicano ¢ caratterizzato dal fatto che in lui le leggi che sono in grado di essere riconosciute
universalmente governano da sé” (p. 107).

69 MS, VI 355 (cfi. 194 s.).

690 E bene sottolineare che, nella prospettiva kantiana, quand’anche la condizione naturale fosse
caratterizzata da una tranquillita arcadica, non sarebbe assolutamente desiderata. La pace corrisponde per
Kant all’affermazione della liberta e della facolta di autodeterminazione umane, liberta che si costruisce
attraverso lo sviluppo della facolta razionale dell’'uomo, in particolar modo di quella pratica. In questo
senso, una condizione, quale quella dello stato naturale, in cui ’'uvomo viva in un’armonia innata con la
natura, non ¢ la condizione di liberta, ma uno stato in cui “gli uomini, mansueti come le pecore che
conducono al pascolo, non darebbero alla loro esistenza un valore superiore di quello che essa ha per
questo loro animale domestico; non colmerebbero il vuoto della creazione riguardo al loro fine in quanto
nature razionali” (Idee, VIII 21; tr. it., 33).

561 Cfi. T Capitolo, § II. 1, pp. 71 — 79; MS, VI 305 — 308 (cfi~. 132 — 135); ZeF, VIII 348 s. (tr. it., 169).
662 7eF, VIII 348 s. (tr. it., 169).

663 Ivi, VIII 355 (tr. it., 175).

664 Ivi, VIII 348 (tr. it., 169).

252



interessate a regolare 1 propri rapporti reciproci secondo il diritto; essa ¢ quindi una
condizione realizzabile solamente all’interno di una costituzione in cui il diritto governi

665 T .
E bene notare che il

di per sé, cio¢ all’interno di una costituzione repubblicana.
concetto di pace, come cessazione di tutte le guerre, non possiede il significato ingenuo
di cessazione di tutti i conflitti: che tra diversi individui e stati esistano attriti ¢ cosa
ineliminabile e le idee di repubblica e di pace repubblicana non coincidono con il sogno
utopico di uno stato di angeli. Friede significa non gestire individualmente 1 conflitti,
ciascuno secondo la propria legge, ma decidere che vengano regolati e risolti secondo il
diritto, cio¢ in base ad una legge universale.

Nella prospettiva kantiana la pace deve essere realizzata in primo luogo all’interno
dei singoli stati nel passaggio dalla condizione naturale e bellicosa, in cui vivono gli
individui, alla condizione giuridico-civile dello stato mediante il contratto originario. A
sua volta, lo stato ha il compito di avvicinarsi progressivamente allo spirito di quel
contratto, cio¢ all’idea di repubblica. E, tuttavia, la pacificazione dei rapporti tra i
singoli individui non ¢ ancora quella pace che ogni stato, che abbia assunto la forma
repubblicana di governo, possiede come fine da realizzare: la pace perpetua non si
riduce infatti alla pacificazione dei cittadini, né ad un semplice contratto tra due stati,
ma consiste nell’instaurazione di rapporti giuridico-civili tra tutti gli stati del mondo.
Anche gli stati, infatti, come gli individui, si trovano in una condizione naturale in cui i
rapporti sono prevalentemente di natura bellicosa o sotto la costante minaccia di un
conflitto; come 1 singoli, anche loro sono tenuti ad uscire dalla condizione naturale e a
entrare in una condizione giuridico-civile.®*

Affinché, dunque, possa realizzarsi la pace perpetua, ¢ necessario che esista una
costituzione civile,”*’ che intervenga a regolare tre tipi di relazioni: quella di diversi
individui all’interno del popolo (diritto giuridico civile, Staatsbiirgerrechts); 1 rapporti
tra gli stati (diritto internazionale, Vélkerrecht);*®® il rapporto tra gli stati e i cittadini

non appartenenti ad essi, “in quanto gli uomini e gli stati, che si trovano in un rapporto

665 1 a costituzione repubblicana ¢ infatti nella prospettiva kantiana, I’unica forma di costituzione in cui il
diritto governa da sé senza dipendere da alcuna persona (MS, VI 340; cfr. 176).

666 7eF, VIII 354 (tr. it., 169 — 171).

567 Scrive infatti Kant nello scritto Per la pace perpetua: “Il postulato quindi che si trova a fondamento di
tutti seguenti articoli [scil. articoli definitivi per la pace perpetua] ¢ il seguente: tutti gli uomini che
possono avere reciprocamente influsso gli uni sugli altri, devono appartenere ad una qualche costituzione
civile” (Ivi, VIII 349, nota; tr. it., 169).

668 Cfy. 1 Capitolo, nota 120, pp. 74 s.

253



esterno di influenza reciproca, devono essere considerati come appartenenti a uno stato

) o 669
di uomini universale”

(diritto cosmopolitico, Weltbiirgerrecht). Tale tripartizione del
diritto ¢ di fondamentale importanza per I’ewiger Friede: basta che anche solo una delle
relazioni interessate si trovi in una condizione di natura, perché la pace non sia
realizzabile. In questa indicazione sono contenuti due elementi fondamentali per
I’analisi: da un lato la costituzione civile si manifesta come condizione irrinunciabile
per la pace perpetua; dall’altro il fine della pace perpetua spinge il singolo stato, che
abbia istituito entro i propri confini una condizione (civile-repubblicana) di pace, a
diventare propulsore della pace a livello internazionale e mondiale.

Tale impegno di promozione della pace, tuttavia, non coincide con 1’impiego della
forza e della guerra da parte dello stato repubblicano: che nessuno stato debba
“intromettersi con la forza nella costituzione e nel governo di un altro stato™”° ¢ infatti
una legge rigorosa che funge da elemento preliminare per la pace stessa. Piuttosto, come
uno stato che non ha una forma di governo repubblicana funge da ammonimento con
“I’esempio dei grandi mali che un popolo, nella sua mancanza di leggi si ¢ tirato

» 671

addosso”,”"" cosi lo stato repubblicano funge da esempio per gli altri. Scrive infatti

Kant:

“se la fortuna permette che un popolo potente e illuminato possa
costituirsi in repubblica (che per sua natura deve essere inclinata alla pace
perpetua), allora tale repubblica serve per tutti gli altri stati da punto
centrale (Mittelpunkt) dell’unione federativa (der foderativen Vereinigung)
al fine di unirsi in essa e cosi assicurare lo stato di pace secondo 1’idea del
diritto delle genti ed estendersi sempre piu largamente con ulteriori legami

. . 2
di questa specie.”’

669 7eF, VIII 349, nota (tr. it., 169).

570 1vi, VIII 346 (tr. it., 166).

7! Ibidem.

672 Ivi, VIII 356 (tr. it., 175 s.), corsivo mio. Sulla stessa linea si collocano le parole utilizzate da Kant
nella Metafisica dei costumi (MS, VI 354 s.; c¢fr. 193 - 195), li dove, parlando della pace perpetua,
sostiene che non abbia senso chiedersi se la pace perpetua sia qualcosa di vero o meno, ma che si debba
piuttosto agire come se fosse reale, quindi operare per la sua fondazione e produrre quella costituzione
che ci sembra la piu valida per la sua realizzazione, ovvero il repubblicanesimo dell’insieme degli stati e
degli stati particolari. La forma repubblicana ¢ quindi cio che permette di giungere al fine della pace
perpetua.

254



L’idea di repubblica insita in ciascun contratto originario conferisce, dunque, un fine
alla societa civile, fine che viene raggiunto mediante I’assunzione della forma di
governo repubblicana, dentro lo stato stesso e tramite un impegno repubblicano a livello
internazionale e mondiale. La pace non ¢ realizzata solo dalla collettivita rappresentata
dal singolo stato, ma dall’insieme degli uomini, dall’intero genere umano.

Dato il profondo legame tra il concetto di repubblica e quello di pace perpetua, si
sarebbe indotti a pensare che il diritto internazionale preveda la costituzione progressiva
di una repubblica di repubbliche (o repubblica universale) come unica possibilita per la
realizzazione di relazioni internazionali giuridicamente regolate e pacifiche a livello
mondiale. In altre parole, cosi come gli individui possono uscire dalla condizione
naturale mediante la rinuncia alla propria liberta selvaggia e I’adattamento alle “leggi
pubbliche coattive™®” dello stato, cosi anche gli stati dovrebbero formare uno stato (di
stati) per uscire dal Naturzustand in cui versano.

Questa simmetria, tuttavia, sembra venir meno nel paragone kantiano: nel Secondo
articolo definitivo per la pace perpetua il passaggio dalla condizione naturale a quella
giuridico-civile che ha gli stati come protagonisti ¢ mediato dalla costituzione di una
federazione di stati (Vélkerbund), non dalla formazione di uno stato di stati. L’idea di
uno stato di stati prevede, scrive Kant, che tra le diverse nazioni si instauri un rapporto
tra un superiore (che da le leggi) e un inferiore (che ubbidisce alle leggi); cid
contraddirebbe, da un lato, il principio di sovranita secondo cui “ogni stato ripone la sua
maesta proprio nel non essere sottoposto ad alcuna coazione legale esterna”, dall’altro,
il concetto stesso di diritto internazionale che regola i rapporti tra gli stati in quanto
sono stati diversi.’”* Solo dunque in una federazione pacifica (Friedensbund), volta a
eliminare tutte le guerre e a garantire la liberta degli stati confederati, senza che essi si
sottomettano a leggi pubbliche, ¢ possibile pensare la realizzazione della pace perpetua.

La chiusura del Secondo articolo da tuttavia una svolta inaspettata a questo
ragionamento: [’unica possibilita prospettata per 1’uscita degli stati da una condizione di
carattere bellicoso viene indicata nel fatto che “rinuncino, proprio come i singoli
uomini, alla loro liberta selvaggia (senza legge), si adattino a leggi pubbliche coattive e

cosi formino (certo progressivamente) uno stato di popoli (civitas gentium) che infine

673 ZeF, VIII 357 (tr. it., 176).
7% Ivi, VIII 354 (tr. it., 173 s.).

255



comprendera tutti i popoli della terra.”®”> Dopo pochissime righe dal rifiuto della
possibilita di uno stato di stati, la costituzione di una repubblica universale
(Weltrepublik) viene quindi presentata come |’unica idea razionale possibile per la
costituzione della pace perpetua. Per quanto problematica e controversa possa essere la
comprensione di questo cambio di posizione da parte di Kant, mi sembra poco
plausibile, forse anche semplicistico, attribuirlo a una contraddizione (possibile che non
se ne sia accorto?). Penso piuttosto che dovrebbe essere letto alla luce delle parole che
seguono la presentazione dello stato di stati come unica possibilita per uscire dalla
condizione naturale a livello internazionale: “secondo la loro idea del diritto dei popoli,
[scil. gli stati] non vogliono affatto questo e rigettano in hypothesi cido che ¢ giusto in
thesi” 5"

In base a queste parole, la Weltrepublik ¢ dunque un’idea razionale valida, la sola in
grado di portare il diritto nei rapporti tra gli stati; essa si scontra perd con la limitatezza
dell’esperienza umana concreta: a causa della loro idea (nach ihrer Idee) del diritto
internazionale, gli stati rifiutano I’idea positiva della repubblica universale e si
accontentano di un suo surrogato negativo (negatives Surrogat), cio¢ dell’idea di una
“confederazione che respinga la guerra, che sia permanente ¢ che si ampli sempre di
piu” in grado di “trattenere il vortice delle inclinazioni bellicose e contrarie al diritto,

. 677
ma certo con costante pericolo della sua rottura.”

L’impossibilita che si costituisca
una repubblica mondiale non ¢ quindi propria della ragion pratica, ma ¢ legata alla
concezione che gli stati hanno di sé¢ e di come debbano essere regolati i loro rapporti
internazionali; in questo senso, penso che il rifiuto della possibilita di uno stato di stati,
sostenuto per maggior parte del Secondo articolo definitivo, sia da comprendere come
espressione della limitatezza che hanno gli stati nel comprendere sé¢ e il diritto

\

internazionale. Il rifiuto di una repubblica mondiale, in altre parole, ¢ un rifiuto in

575 Ivi, VIII 357 (tr. it., 176).

576 Ibidem. In questo senso concordo con I’interpretazione fornita da G. Marini, /I diritto cosmopolitico
nel progetto kantiano per la pace perpetua con particolare riferimento al secondo articolo definitivo,
«Studi kantiani», 8 (1995), pp. 87 — 112; M. Mori, Pace perpetua e pluralita degli stati in Kant, «Studi
kantiani», 8 (1995), pp. 113 — 137; V. Gerhardt, I/ diritto in prospettiva cosmopolitica. Le perplessita di
Kant sulla via federativa verso la pace, in Kant e l'idea di Europa, a cura di P. Becchi, G. Cunico, O.
Meo, Il Melangolo, Genova 2004, pp. 144 - 163.

677 ZeF, VIII 357 (tr. it., 176).

256



hypothesi, dovuto alla limitatezza delle situazioni contingenti e legato alla prospettiva
parziale dei singoli stati.®”®

Il fatto, tuttavia, che esista una tale asimmetria tra teoria e pratica non significa
assolutamente, nella prospettiva kantiana, che cid che vale nella teoria non valga anche
per la prassi:®”’ che gli stati abbiano una concezione limitata di se stessi e del diritto e
che, quindi, accettino unicamente la forma federativa per la pacificazione dei loro
rapporti, non toglie nulla alla validita dell’idea per la prassi e non esclude che debbano e
possano giungere, mediante un progressivo miglioramento della loro autocomprensione,
a promuovere una repubblica universale, anziché una mera confederazione pacifica.

Scrive infatti Kant in Su/ detto comune:

“Da parte mia io confido invece nella teoria che proviene dal principio
del diritto riguardo a come debba essere il rapporto tra uomini e stati, e che
esorta gli dei della terra ad adottare la massima di comportarsi sempre nei
loro conflitti in modo tale che quell universale Stato di popoli venga con cio
introdotto, e ad ammettere dunque che esso sia possibile (in praxi) e che

680
possa essere”.

Nello scritto Per la pace perpetua esiste, a dire il vero, un altro tipo di rifiuto mosso
nei confronti dello stato di stati; esso ¢ contenuto nel Primo supplemento intitolato Sulla
garanzia della pace perpetua. Kant rifiuta la possibilita che si costituisca uno stato di

stati nella forma di una monarchia universale, monarchia che rischia di diventare “un

578 Non coglie la portata di questo aspetto Gerhardt, Immanuel Kants Entwurf »Zum ewigen Frieden<, pp.
91 — 97, secondo cui invece uno “stato sopra gli stati non ¢ necessario, da un punto di vista puramente
teorico”. Secondo lo studioso, mentre la condizione naturale in cui versano gli individui puo essere
superata solo tramite la fondazione di un diritto valido universalmente, quella in cui versano gli stati non
necessita di tale fondazione poiché al loro interno governa per definizione il diritto. La fondazione della
pace esterna non ha bisogno di creare prima di tutto il diritto, ma puo procedere dal diritto. In questo
senso, la formazione di uno stato ha bisogno di potere centrale perché il diritto diventi reale, mentre
I’unione giuridica degli stati non ha bisogno di un potere centrale che faccia valere il diritto, poiché i
rappresentanti di politica estera dei singoli stati rimangono sottomessi al diritto del proprio stato. Non c¢’¢
bisogno quindi di uno stato di stati. Gerhardt sembra tuttavia non accorgersi del fatto che Kant, proprio da
un punto di vista teorico, sostiene la necessita di una repubblica universale, perché nulla puo, altrimenti,
eliminare il “costante pericolo della sua [sci/ della confederazione che respinga la guerra] rottura” (ZeF,
VIII 357; tr. it., 176). A riguardo, si consideri anche MS, VI 344 (cfr. 180).

579 Questa la tesi contro cui prende le mosse il saggio del 1793 Sul detto comune: questo puo essere giusto
in teoria, ma non vale per la prassi (Gemeinspruch, VIII 275 — 313; tr. it., 123 - 159), in cui Kant
sostiene la conciliabilita tra teoria e prassi nella morale (contro Garve), nel diritto dello stato (contro
Hobbes) e nel diritto internazionale considerato da un punto di vista cosmopolitico (contro Mendelsohn).
80 Gemeinspruch, VIII 313 (tr. it., 158), corsivo mio.

257



dispotismo senz’anima”. A evitare ci0 interviene la natura, garante della pace perpetua,
che separa gli stati mediante diverse lingue e religioni. Tale rifiuto non vale solamente

in hypothesi, ma in thesi:

“L’idea del diritto internazionale presuppone la reciproca separazione di
molti stati vicini e indipendenti; e, sebbene una tale condizione sia gia in s¢
uno stato di guerra, questo ¢ pur sempre meglio, secondo [’idea della
ragione, che la loro fusione per mezzo di una potenza che inglobi le altre e
si trasformi in una monarchia universale [...] perché le leggi, con un
territorio piu vasto da governare, perdono sempre di piu la loro incisivita, e
un dispotismo senz’anima, dopo che ha mandato in rovina i germi di bene,

.. . . . 681
precipita infine in un’anarchia.”

In queste parole ¢ possibile, a mio avviso, individuare il motivo principale
dell’apparente mancanza di univocita che Kant mostra nel presentare il concetto di una
repubblica universale: nonostante la sua giustificazione sul piano della teoria, esso ¢
oltremodo pericoloso dal punto di vista politico perché rischia di trasformarsi, tra le
mani di uomini e stati senza scrupoli, in un dispotismo. E bene sottolineare, tuttavia, che
il rifiuto kantiano non ¢ rivolto contro la forma di governo repubblicana, ma contro la
forma statale di una monarchia universale caratterizzata da una forma di governo
dispotica: in altre parole, Kant esclude che si possano regolare i rapporti internazionali
dando luogo a un dispotismo, mentre sostiene che essi debbano essere regolati in modo
repubblicano.®®

Tuttavia non viene indicata quale forma statale debba assumere tale Regierungsform
repubblicana (forse quella confederativa alla maniera della moderna Unione Europea,
che perd non fa parte delle tre forme statali presentate da Kant?). E certo, comunque,

che, di fronte alla possibilita che i1 rapporti tra gli stati rimangano in una condizione

naturale, e di fronte a quella che I’instaurazione di uno stato di stati (conforme all’idea

681 ZeF, VIII 367 (tr. it., 185 s.), corsivo mio.

682 Sottolinea Marini, 1/ diritto cosmopolitico nel progetto kantiano per la pace perpetua con particolare
riferimento al secondo articolo definitivo, p. 104: “L’azione morale ¢ sempre insidiata dalle inclinazioni
fenomeniche; e certamente potra accadere che una /ibido dominandi insidi la liberta repubblicana. Ma non
pare questa un’obiezione valida sul piano trascendentale, su cui si pone 1’argomentazione morale di Kant.
La ragione pura pratica da i suoi imperativi; stara agli uomini, alla loro prudenza, escogitare argini al
potere dei reggitori e dello stato”.

258



della ragione) si trasformi in una monarchia di carattere dispotico (contraria all’idea
della ragione), il filosofo di Konigsberg indica come preferibile la forma di una

federazione di stati.

Non bisogna tuttavia dimenticare che tale confederazione ¢ un
surrogato negativo dell’idea di repubblica (“perché non vada tutto perduto™®* della
possibilita di instaurare una condizione di pace) e che l'idea di una repubblica
universale ¢ vera, dal punto di vista kantiano. In questo senso, penso che la
confederazione di stati deve essere interpretata alla maniera di Ebbinghaus,®®’

Geismann®® ¢ Cavallar®™’ come il primo passo per la realizzazione di una repubblica

mondiale.

2. 1. b. Il regno di Dio

La comunita etica viene presentata come una societa (o repubblica) morale avente
come principio di associazione la virtu e retta dalle Tugendpflichten, che in essa
assumono una validita pubblica, cio¢ vengono imposte esternamente. Data tuttavia la
particolare natura dei doveri etici, ovvero il fatto che sono doveri interni, volti allo
sviluppo della moralita delle azioni, nessun potere umano (né¢ un educatore, né un
genitore, né tanto meno lo stato) puo arrogarsi il diritto di farli valere pubblicamente.
Percio, solamente un potere divino puo essere legislatore pubblico di tali leggi e la

comunita retta da doveri di virtu legiferati pubblicamente da Dio, scrive il filosofo di

683 Sulla stessa linea interpretativa, Hoffe, Vilkerbund oder Weltrepublik?, in Zum ewigen Frieden, hrsg.
von O. Hoffe, Akademie Verlag, Berlin 1995, pp. 109 — 132, definisce la repubblica di repubbliche come
uno stato mondiale estremamente minimale (extrem minimaler Weltstaat), in cui gli stati membri hanno
molti impegni da adempiere, mentre alla repubblica di stati spettano competenze minimali. La
confederazione degli stati, invece, viene concepito dallo studioso come uno stato mondiale u/fra minimale
(ultraminimaler Weltstaat). Tra le due forme, sostiene Hoffe, non ci sarebbe dubbio riguardo al fatto che
Kant abbia previsto il modello di uno stato mondiale del primo tipo, non del secondo, che rimane un mero
surrogato del primo.

684 7eF, VIII 357 (tr. it., 175).

685 J. Ebbinghaus, Kants Lehre von ewigen Frieden und die Kriegschuldfrage, in Gesammelte Schriften, 1.
Bd., hrsg. v. H. Oberer und G. Geismann, Bouvier Verlag Herbert Grundmann, Bonn 1986, pp. 1 — 34.

5% G. Geismann, Kants Rechtslehre vom Weltfrieden, in «Zeitschrift fiir philosophische Forschungy, 37
(1983), pp. 363 — 388.

%7 G. Cavallar, Pax Kantiana. Systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs ,,Zum ewigen
Frieden(1795) von Immanuel Kant, Bolhau, Wien - K6In - Weimar, 19922, pp. 178 —224.

259



Konigsberg, “¢ concepibile soltanto come un popolo sottoposto a comandi divini, cio¢
come un popolo di Dio, governato da leggi di virtu.”**®

La comunita etica coincide pertanto con la chiesa e “la morale conduce dunque
inevitabilmente alla religione”.® Prima di proseguire nell’analisi della societa morale, &
bene fare alcune precisazioni riguardo a questo aspetto della speculazione kantiana. In
primo luogo, ¢ bene chiarire i concetti in questione: la religione cui Kant fa riferimento
non si identifica con alcuna religione storica (rivelata), ma con la religione della ragion
pura, cio¢ con “la conoscenza dei nostri doveri come comandi divini”, definita anche
“morale collegata col concetto dell’essere che pud dare efficacia al suo fine
supremo”.*”® Con tale espressione non viene intesa la conoscenza scientifica di Dio, né
viene significato un insieme di doveri verso Dio: Dio viene, piuttosto, ammesso
problematicamente ¢ le Pflichten religiose non sono altro che i doveri etico-civili,
quindi i doveri degli uomini verso gli altri uomini, il cui adempimento, motivato dal
rispetto della legge, costituisce il vero culto a Dio.

La religione della ragion pura ¢ qualificata come naturale (natiirliche Religion)
perché il soggetto conosce gia da sé il proprio dovere, prima di riconoscerlo come
comando divino; in questo senso, tale religione ¢ propria di tutti gli esseri razionali
perché ciascuno di essi pud giungervi esclusivamente con 1’uso della propria ragione.
Da essa differisce quella rivelata (geoffenbarte Religion), che ha invece bisogno di una
rivelazione divina che indichi determinati comandi, prima che 1’individuo conosca il
proprio dovere.”! Questi due tipi di religione non sono contrapposti I’uno all’altro, ma
si trovano nella medesima relazione di due cerchi concentrici: la religione naturale
costituisce il nucleo originario di qualsiasi religione rivelata, ¢ inscritta in essa, ed ¢ “la
condizione indispensabile per ogni vera religione in generale”.®> Cio che la circoscrive
¢ I’elemento storico, la rivelazione, che nella religione rivelata si aggiunge a quello
morale®” e costituisce esclusivamente il mezzo per I’estensione e la propagazione della

natiirliche Religion.

% Relig., VI 100 (tr. it., 138).

%9 Ivi, VI 6 (tr. it., 69).

% Ne 11 conflitto delle facolta 1a religione viene definita come “quella fede che pone I’essenziale di ogni
culto a Dio nella moralita dell’uomo” (Streit, VII 49; tr. it., 261).

' Relig., VI 153 — 157 (tr. it., 178 — 180).

2 Ivi, VI 112 s. (tr. it., 73).

5% 11 filosofo di Konigsberg non esclude che una religione rivelata possa anche essere naturale, quando ¢
“tale che gli uomini avrebbero potuto e dovuto arrivare ad essa da se stessi mediante il semplice uso della

260



La rivelazione ¢ costituita da una serie di leggi divine statutarie, cio¢ di leggi che non
sono obbligatorie di per s€, ma che si possono riconoscere come tali, in quanto doveri
divini rivelati; esse sono obbligazioni pubbliche indispensabili perché conferiscono
all’insieme degli uomini, animati da intenzioni morali, una determinata forma
ecclesiastica. Mi soffermero piu avanti sul significato di quest’ultima espressione; in
questa fase mi preme invece sottolineare che la forma ecclesiastica conferita da leggi
statutarie divine ¢ per Kant “fondata su condizioni empiriche”. In quanto tale ¢ affare
umano, quindi ¢ passibile di revisione e non deve in alcun modo essere considerata
come vero ¢ proprio comando divino e divenire oggetto di culto, perché la volonta di

Dio consiste esclusivamente nel fatto

“che noi stessi realizziamo 1’idea razionale di tale repubblica e che non
cessiamo mai, nonostante i nostri tentativi infelici di molteplici forme di
Chiesa, di tendere verso questo fine, se c’¢ bisogno con nuovi tentativi che

evitino per quanto possibile gli errori dei tentativi precedenti”.**

La religione di ragione ¢ quindi unica e uguale a tutte le religioni rivelate, chiamate
da Kant anche fedi (Glauben) o fedi ecclesiastiche (Kirchenglauben) per distinguerle

dalla religione e dalla fede della ragion pura:

“Non c’¢ che una sola (vera) religione; ma ci possono essere diverse
specie di fede. Si puo aggiungere che nella pluralita delle Chiese, distinte le
une dalle altre per la diversita delle loro credenze speciali, si pud trovare

tuttavia una sola e medesima religione.”®”

loro ragione, benché non cosi presto e in si gran numero come si desidera, il che poteva renderne la
rivelazione in un certo tempo e in un certo luogo una cosa saggia e assai utile per il genere umano, ma a
condizione che, se la religione introdotta in tal modo ormai esiste e si € resa nota pubblicamente,
chiunque d’allora in poi si possa convincere della sua verita da se stesso e mediante la propria ragione. In
questo caso, tale religione ¢ obiettivamente naturale, mentre soggettivamente ¢ una religione rivelata, e
per cio le spetta, propriamente parlando, anche il primo nome” (/vi, VI 155 - 157; tr. it., 178 s.). In questo
senso viene considerata la religione cristiana.

9 Ivi, VI 105 (tr. it., 142).

9 Ivi, VI 107 s. (tr. it., 144).

261



La religione di cui si occupa Kant ¢ quella cui tutti gli uomini potrebbero giungere
con il solo uso della propria ragione a partire dalla conoscenza dei loro doveri morali e
che ¢ comune a tutte le fedi ecclesiastiche.

Il secondo aspetto, che ¢ opportuno precisare, ¢ che il passaggio dall’etica alla
religione, nella prospettiva kantiana, non implica assolutamente una dipendenza della
prima dalla seconda, perché¢ I’etica ¢ in sé¢ autonoma e autosufficiente sia nel far
conoscere all’uomo la propria legge sia nel fornire il motivo perché egli la osservi.®*®
Quando tuttavia si tratta di considerare la realizzabilita del fine della morale - fine che

697

da essa deriva ma non ne ¢ a fondamento™ ' - quando si tratta quindi di considerare la

realizzabilita del sommo bene, ¢ necessario ammettere un “essere sommo, morale, santo

. 698
e onnipotente”

che renda possibile cid che 'uomo non ¢ in grado di fare con le
proprie forze, cio¢ I'unione delle due componenti eterogenee del sommo bene (virtu e
felicita) e quindi la sua realizzazione.*”” Dal punto di vista della realizzazione
dell’ideale morale, non da quello della fondazione della morale e del comando di
adoprarsi per tale realizzazione, ¢ necessario, quindi, entrare nella sfera della religione,
religione con cui si intende I’insieme dei nostri doveri morali considerati come comandi

C . . : . 700
divini, quindi una religione entro i confini della sola ragione.

5% Ivi, VI 13 - 15 (tr. it., 67 s.).

7 KpV, V 109 (tr. it., 227).

% Relig., VI 5 (tr. it., 68).

%9 L. Goldmann, Mensch, Gemeinschaft und Welt in der Philosophie Immanuel Kants, Campus,
Frankfurt am Main — New York 1989, pp. 207 — 212, sottolinea la profonda differenza tra la concezione
kantiana del rapporto tra fede e sapere e quella dei pensatori cristiani medioevali. Mentre questi ultimi
procedevano dalla fede per procedere alla conoscenza della realta (credo ut intelligam), Kant segue la via
opposta, interpretando la fede come un completamento della conoscenza: egli procede dalla conoscenza
dell’uomo, della comunita e del mondo per giungere alla fede (intellectus quaerens fidem).

70 Alla stessa maniera R. Wimmer, Kants kritische Religionsphilosophie, «Kantstudien
Erginzungshefte», Walter de Gruyter, Berlin — New York 1990, pp. 75 — 77, interpreta il rapporto tra la
morale kantiana e la religione: poiché non il comando di promuovere il sommo bene, ma 1’ideale della
sua realizzazione necessita di unire in una sintesi due elementi eterogenei ed escludentesi reciprocamente,
quali la necessita pratica e 1’impossibilita fisica del sommo bene, tale ideale richiede di postulare
I’esistenza di Dio per la sua pensabilita. La sintesi che ne deriva “¢ al tempo stesso la deduzione della
possibilita pratica del sommo bene come ideale e della necessita pratica dell’idea di Dio, mentre il sommo
bene, inteso come idea che costringe 1’'uomo, non necessita in alcun modo di derivare la propria
possibilita, perché, in quanto quintessenza delle leggi morali, € Faktum, realta (normativa) della nostra
immediata consapevolezza morale, quindi puo essere facilmente sviluppato da esso analiticamente ¢ non
contiene alcuna contraddizione” (p. 75). Anche Y. Yovel, Kant and the Philosophy of History, Princeton
University Press, Princeton — New Jersey 1980, segue una linea interpretativa simile. La sua analisi,
addirittura, sostiene che il concetto di Dio dipenda “per il suo significato dal contesto teoretico fornito dal
concetto di sommo bene. In altre parole, il significato essenziale del sommo bene determina il significato
essenziale o il ruolo del concetto di Dio” (p. 126).

262



Procediamo all’analisi della comunita etica. Essa prende il nome di chiesa,
intendendo con questo termine non I’istituzione della chiesa cristiana romana o
protestante, ma “un corpo comune etico sotto le legislazione divina”.””! Come per lo
stato giuridico esiste una divisione tra respublica noumenon e respublica phaenomenon,
distinzione che implica la costante tensione della seconda ad assumere la perfezione
ideale della prima, cosi ¢ tracciata una separazione tra la societa morale ideale e quella
reale. La prima prende il nome di chiesa invisibile, espressione con cui viene intesa
“I’idea dell’unione di tutti i giusti sotto il governo divino immediato ma morale”; la
seconda ¢ invece la chiesa visibile, cio¢ “il regno di Dio sulla terra, nella misura in cui
gli uomini sono capaci di realizzarlo”.” Tra la chiesa invisibile e quella visibile esiste
un rapporto tale per cui la seconda tenta costantemente di avvicinarsi alla prima e di
realizzarla; la chiesa invisibile costituisce pertanto I’idea che conferisce unita, forma e
fine alla repubblica morale.

Tale rapporto non si gioca solo nella tensione della realizzazione della chiesa ideale
mediante quella reale, ma anche nello scarto tra omnitudo distributiva e omnitudo
collectiva. Queste espressioni, oltre che nello scritto sulla religione, sono utilizzate nel
corpus kantiano quasi esclusivamente nelle Riflessioni di metafisica, come
specificazioni del concetto di universalita: 1’omnitudo distributiva esprime I’universalita
logica, intendendo con cio il fatto che essa interessa tutti i singoli nel loro essere singoli,
quella collectiva indica invece un’universalita reale che considera I’insieme, la somma

dei singoli. Cosi scrive infatti Kant:

“distributiva [scil. omnitudo] est logica. Ciascuno. collectiva: realis.
Tutti insieme. Ciascun corpo ¢ mobile, non: tutti insieme sono mobili.

Ciascun cambiamento ha una fine, non: tutti insieme hanno una fine.”’*

Omnitudo collectiva indica quindi la totalita assoluta (fotalitas absoluta,

universitas),”** un tutto realizzato dalla sintesi completa dei molteplici,” e, in questo

' vi, VI 101 (tr. it., 139).

2 1bidem.

73 Refl. 4149, XVII 434 (1769 — 1770).

% Refl. 4694, XVII 678 (1773 - 1775).

705 Refl. 4695, XVII 678 (1773 — 1775) e Refl. 4490, XVII 570 s. (circa 1772), 5840 XVIII 366 s. (1780 —
1789).

263



senso, viene chiamata  “zusammenfassende  Allgemeinheit”,  universalita
“riassumente”; *® quella distributiva & invece un’universalitd “suddivisa” (verteilte
Allgemeinheit),707 perché, certo, interessa tutti, ma considerati nella loro particolarita.

Anche nella quarta parte de La religione entro i limiti della semplice ragione le due
espressioni sono specificazioni della caratteristica propria della chiesa, cio¢ della sua
universalita. In questo senso, la omnitudo distributiva indica 1’'unanimita universale
(allgemeine Einhelligkeit) che caratterizza la chiesa invisibile, cio¢ il fatto che essa
valga per tutti gli individui dotati di ragione; omnitudo collectiva indica invece la
qualita specifica della chiesa visibile, il suo essere associazione universale (allgemeine
Vereinigung), quindi il suo valere per tutti i singoli nel loro insieme. Il rapporto tra le
due omnitudines viene inteso dal filosofo di Kdéigsberg in questo modo: in quanto
omnitudo distributiva, la chiesa invisibile non ha bisogno di diventare un’istituzione
perché ¢ di per sé valida per tutti gli esseri razionali. Poiché tuttavia la sua unanimita
non pud né mantenersi né propagarsi universalmente senza una chiesa visibile, ¢
necessaria I’instaurazione di un’universalita collettiva in cui, oltre alle leggi conoscibili
mediante la ragione (i doveri etico-giuridici considerati come doveri divini) siano
presenti anche delle prescrizioni di carattere statutario. In questo modo, infatti, gli
uomini potranno giungere al loro fine supremo: la loro unione in una chiesa invisibile
universale; la realizzazione della chiesa invisibile ¢ possibile quindi solo a patto che
I’unanimita universale che la contraddistingue si tramuti in un corpo comune universale
regolato dai suoi principi.

E qui possibile individuare un elemento comune tra lo stato etico e quello giuridico:
anche nell’ambito del diritto, infatti, il passaggio dalla condizione naturale a quella
statale consiste sostanzialmente nel passaggio da una omnitudo distributiva a una
collectiva. 11 diritto privato esiste in ciascun individuo dotato di ragione, e lo stato

7% non & caratterizzato

naturale, come ho sottolineato nel primo capitolo,
necessariamente da ingiustizia, ma dalla mancanza di un diritto pubblico che si erga a
giudice nei casi in cu il diritto sia controverso. Manca, in altri termini, una giustizia
distributiva che fornisca una misura valida per tutti gli individui nel loro insieme; per

questo ¢ necessario entrare in una condizione civile: in essa il diritto valido per ciascuno

7% Refl. 4169, XVII 442 (1769 — 1770).
7 Ibidem.
78 Cfy-. Ibi, T Capitolo, § II. 1, pp. 71 - 79.

264



nella propria singolarita assume validita per ’insieme di tutti gli individui. Scrive il

filosofo di Konigsberg:

“Di certo, la volonta di vivere in una costituzione legale secondo principi
di liberta, proprio di ogni singolo uomo (1’unita distributiva della volonta di
tutti), non ¢ sufficiente a questo fine [scil. alla pace perpetua]: lo ¢ invece
che tutti insieme vogliano questo stato (/’unita collettiva della volonta
unificata), questa medesima soluzione del difficile problema si esige

affinché la societa civile diventi un intero.”’®

Procediamo nell’analisi della comunita etica. Le condizioni che la chiesa visibile
deve soddisfare per essere espressione di quella invisibile e quindi per essere vera
chiesa, sono:

1. la disposizione all’universalita, cio¢ 1’essere fondata su principi che devono
necessariamente condurre all’unione generale in un’unica chiesa;

2. la purezza, poiché 1’'unione deve essere fatta solo per motivi morali puri;

3. la liberta delle relazioni, principio che deve regolare tanto i rapporti tra i membri
del corpo comune, quanto quelli tra la chiesa e lo stato;

4. 'immutabilita della sua costituzione, pur con la riserva di cambiare, a seconda
delle situazioni contingenti, la sua amministrazione.

Non tutte le istituzioni ecclesiastiche si qualificano come chiese vere, o chiese
visibili, ma solamente quelle che posseggono tali caratteristiche e sono fondate sulla

fede religiosa pura (chiamata anche fede santificante, seligmachender Glaube).”"* Nelle

%9 7eF, VIII 371 (tr. it., 189).

97 a fede santificante contiene secondo Kant due condizioni: la prima ¢ la fede in una soddisfazione, o
riconciliazione con Dio, e consiste nel disfare legalmente cio che si ¢ fatto, cosa che 'uomo da sé non puo
fare; la seconda ¢ la fede nella possibilita di diventare graditi a Dio mediante una buona condotta, cosa
che invece ¢ interamente nelle mani dell’essere umano. I due elementi costituiscono una sola fede e sono
necessariamente connessi 1’uno all’altro; tale connessione (che puo essere compresa solo come deduzione
di una condizione dall’altra) conduce la ragione, tuttavia, a un’antinomia con se stessa, la cui risoluzione,
o eliminazione, ¢ di fondamentale importanza per comprendere se una fede storica si debba
necessariamente aggiungere a quella della ragion pura. L’antinomia viene eliminata in questo modo dal
filosofo di Konigsberg: la fede in una soddisfazione vicaria € necessaria solo per il concetto teorico,
perché I'uomo non ¢ in grado di immaginarsi diversamente I’espiazione dei propri peccati; la necessita
del principio di potersi rendere graditi a Dio mediante la propria buona condotta ¢ invece di carattere
pratico (Relig., VI 115 — 118; tr. it., 150 - 152). “Poiché, infatti, questo € un comando incondizionato, ¢,
quindi anche necessario che I’'uomo ne faccia, a titolo di massima, il fondamento della sua fede, cio¢ che

265



chiese vere, tuttavia, la fede di ragione si accompagna a quella storica, che funge da
veicolo della sua propagazione e che tuttavia puo dare origine a una serie di conflitti
intorno alle proprie dottrine. Per questo una chiesa vera pud essere chiamata chiesa
militante con la prospettiva tuttavia di superare progressivamente I’elemento dottrinale e
le divisioni che vengono da esso originate, e di costituire alla fine “la chiesa immutabile
che riunisce in sé tutti gli uomini, la chiesa trionfante”,"" fondata unicamente sulla fede
di ragione. La fede ecclesiastica, infatti, non pud pretendere universalitda perché questa
presuppone la necessita “che ha luogo solo 1a dove la ragione stessa fonda in modo
sufficiente le proposizioni di fede e quindi queste non sono semplici statuti.”’'? La
comunita morale deve quindi progressivamente assumere una determinata forma,
caratterizzata da universalita, purezza, liberta e immutabilitd, in un avvicinamento
costante a quella della chiesa invisibile.

Tale forma non ¢ paragonabile ad alcuna forma statale, non ¢ quindi né una
monarchia, né un’aristocrazia, né una democrazia, ma assomiglia a una famiglia
governata da Dio. E bene fare due precisazioni riguardo a cio: in primo luogo, il Dio che
governa la comunita etica non si identifica con il Dio di una qualche particolare
religione rivelata (nonostante una certa predilezione per il cristianesimo, considerato da
Kant come una religione rivelata e allo stesso tempo naturale),””> ma & I’idea di un
essere supremo concepito come legislatore santo (heiliger Geseztgeber), reggitore
benevolo (giitiger Regierer) del genere umano e giusto giudice (gerechter Richter). In

questo modo 1’idea della divinita assomma in s¢€ i tre poteri che caratterizzano il potere

politico

“con la differenza che qui, a proposito di Dio la cosa ¢ rappresentata dal
punto di vista morale, e, quindi, si puo pensare la triplice qualita del sovrano
morale del genere umano come unita in un solo e medesimo essere, mentre
in uno stato giuridico-civile questi tre poteri dovrebbero necessariamente

essere ripartiti secondo tre soggetti diversi.””™*

egli parta dal miglioramento della sua vita, come condizione suprema e unica della possibilita di una
chiesa santificante” (/vi, VI 118; tr. it., 152).

M pvi, VI 115 (tr. it., 150).

2 Ibidem.

S Ivi, 157 - 163 (tr. it., 180 — 184).

™ Ivi, VI 139 s. (tr. it., 169).

266



Il fatto, poi, che la comunita etica sia assimilata a una famiglia governata da Dio
b b b
come “padre morale comune invisibile”,””” non coincide assolutamente con la sua

assimilazione a un governo paternalistico (imperium paternale)

“dove 1 sudditi, come figli minorenni, che non sanno decidere cosa sia
loro veramente utile o dannoso, siano costretti a comportarsi in modo
puramente passivo, cosi da dover aspettare solamente dai giudizi del capo
dello stato come debbano essere felici, € quando questi pure lo conceda loro,
solo dalla sua bonta: questo governo ¢ il massimo dispotismo pensabile (la
costituzione che toglie ogni liberta ai sudditi, che percido non hanno affatto

diritti).”"'®

I membri della comunita morale non sono bambini minorenni cui ¢ necessario
ordinare come debbano agire, ma esseri liberi e autonomi, sottomessi a leggi prodotte
dalla loro stessa ragion pratica. Sotto tali leggi, ciascuno ¢ tenuto ad agire moralmente,
cio¢ a compiere il dovere per il dovere, a rendersi in questo modo graditi a Dio (fede
santificante) e ad adoprarsi con tutte le proprie forze per la fondazione di un popolo
morale di Dio, come se tutto I’onere di tale fondazione gravasse interamente sulle sue
spalle: “solo a questo patto pud sperare che una saggezza superiore concedera il
coronamento alle sue bene intenzionate fatiche.””'” Cosi come non determina la legge in
base a cui gli uomini agiscono e che regolano la comunita etica, allo stesso modo Dio
non impone a essa un fine; '® quest’ultimo ¢& piuttosto il fine che deriva dalla legge

\ 719 . .
morale (ma non ne ¢ a fondamento),”~ il sommo bene come bene comune a tutti

™ Ivi, VI 102 (tr. it., 140).

716 Gemeinspruch, VIII 291 s. (tr. it., 138). A riguardo, si consideri anche MS, VI 316 s. (cfi-. 146 s.).

"7 Relig., VI 101 s. (tr. it., 139).

¥ La societa morale assomiglia pertanto, piti che al governo paternalistico (vdterlich), a quello patriottico
(vaterldndische), espressione con cui Kant indica lo stato che tratta i propri sudditi al tempo stesso come
membri di una famiglia ma anche secondo le leggi della loro autonomia e in cui ciascuno possiede se
stesso e non dipende dalla volonta di un altro (MS, VI 316 s.; cfi. 146 s.).

9 Sottolineare che il bene deriva dalla legge morale, ma non ne ¢ a fondamento non ¢ un esercizio
pedante, ma un punto centrale della morale kantiana. Nella Critica della ragion pratica Kant descrive
infatti la differenza tra 1’oggetto della ragion pratica e il suo fondamento di determinazione con queste
parole: “il sommo bene puo, bensi, essere 1’oggetto di una ragion pratica, cio¢ di una volonta pura, ma
non deve per questo essere considerato come il fondamento della sua determinazione: solo la legge
morale dev’essere considerata come il fondamento, in base al quale farsi uno scopo di quell’oggetto e
della sua attuazione o ricerca.” Poco dopo aggiunge: “E ovvio perd che, se nel concetto del sommo bene &
inclusa gia la legge morale come condizione suprema, allora il sommo bene non ¢ semplicemente

267



(gemeinschaftliches Gut) a cui, nella prospettiva kantiana, ogni specie di esseri razionali

& oggettivamente destinata secondo la ragione.”*

2. 2. Il regno dei fini. Alcuni spunti di riflessione

L’analisi fin qui condotta ha preso le mosse dalla constatazione della rilevanza della
dimensione collettiva per la speculazione morale del filosofo di Konigsberg: il
riconoscimento non solo di se stessi ma anche degli altri come fini in sé rappresenta
infatti il nucleo originario del concetto del dovere kantiano e della sua forza di

obbligazione.”!

L’obbligo di trattarsi reciprocamente sempre anche come fini, mai
solamente come mezzi, da inoltre origine, secondo la riflessione condotta nella
Fondazione della metafisica dei costumi, a una comunita retta da leggi morali comuni,
al regno dei fini.

Questo concetto, come unione sistematica di diversi esseri razionali attraverso leggi
comuni, si ¢ rivelato la struttura portante che caratterizza, al di la delle differenze
specifiche dovute ai diversi ambiti di liberta con cui hanno a che fare, la comunita etica
e la comunita giuridica. Entrambe le comunita sono costituite da individui razionali
liberi e autonomi, che sono al tempo stesso legislatori e sudditi delle leggi di liberta
(imperativi categorici nella forma di doveri giuridici e di doveri etici) delle comunita.
Tali individui si dividono, all’interno del corpo comune, in membri e capo, quest’ultimo
caratterizzato dalla mancanza di bisogni e dalla somiglianza, nel caso della comunita
giuridica, e dall’identificazione, nel caso della comunita etica, con la figura di Dio. Le
due comunita, poi, sono caratterizzate da questa struttura: i molteplici individui che ne
fanno parte sono tenuti insieme da un’idea, che conferisce alla collettivita un fine e una
specifica forma conforme a tale fine.

In ambito giuridico, 1’idea che unifica sotto di sé la collettivita ¢ quella della

respublica noumenon, cio¢ di una comunita retta dai doveri giuridici, fondata sui

oggetto; bensi il suo concetto, e la rappresentazione di una sua esistenza possibile mediante la nostra
ragion pratica, costituisce il fondamento di determinazione della volonta pura. In tal caso, infatti, in realta
la volonta ¢ determinata dalla legge morale, gia inclusa e pensata in quel concetto secondo il principio
dell’autonomia, e non da un altro oggetto qualsiasi. Quest’ordine dei concetti della determinazione del
volere non deve essere perduto di vista” (KpV, V 196 s.; tr. it., 227, corsivo mio).

20 Relig., V197 s. (tr. it., 136).

2 Cfy-. Ibi, 111 Capitolo, Considerazioni preliminari.

268



principi di liberta, uguaglianza, dipendenza (dalle leggi) e di indipendenza (dall’arbitrio
altrui) dei cittadini, caratterizzata dalla divisione dei poteri e dal principio di
rappresentanza. Tale idea, che costituisce lo spirito di qualsiasi patto originario e della
costituzione di ogni stato, impone alla comunita civile di assumere una forma di
governo repubblicana e di perfezionarsi costantemente per realizzare la respublica
noumenon. La forma di governo repubblicana non ¢ propriamente un fine in sé¢, ma ¢ la
forma adeguata per il raggiungimento del fine della comunita giuridica: la pace perpetua
intesa come cessazione di ogni guerra e qualificata da Kant come “sommo bene
politico” (hochstes politisches Gut) e “fine definitivo della Dottrina del diritto entro i
limiti della sola ragione” (Endzweck der Rechtslehre innerhalb den Grenzen der blofien
Vernunft).”™ 11 raggiungimento di questo fine non ¢ tuttavia realizzabile dalla singola
societa civile, ma necessita dell’instaurazione di un ordine giuridico di carattere
repubblicano, oltre che all’interno dei singoli stati, anche al livello internazionale e
cosmopolitico. Esso si presenta pertanto come un sommo bene politico comune
implicante un impegno collettivo, che supera la collettivita del singolo stato,
raggiungendo dimensioni universali, in vista della costituzione di una repubblica
mondiale. Attraverso quest’ultima, infatti, il patto di pace stipulato dalle diverse nazioni
assume stabilita e irrevocabilita, e la pace ha una validita universale.

La comunita etica viene, invece, unificata dall’idea della chiesa invisibile definita
come “I’idea dell’unione di tutti i giusti sotto il governo divino immediato ma
morale”;’* tale idea impone alla comunita morale di essere universale, pura, libera e
immutabile (nella costituzione di fondo) e di fondarsi sulla pura fede di ragione, cio¢
sulla fede di potersi rendere graditi a Dio mediante la propria buona condotta morale.
Dal momento, tuttavia, che nella chiesa visibile (espressione con cui viene indicato il
modo in cui gli uomini sono in grado di realizzare il regno di Dio concretamente) non
esiste unicamente la fede razionale pura, ma anche una fede storica fondata sulla
rivelazione, la comunita etica ha il dovere di adoprarsi per superare I’elemento storico
che la caratterizza e di realizzare progressivamente un’unione universale che abbracci
tutti gli uomini giusti, al di la delle loro differenze di fede (rivelata). La forma della
chiesa non ¢ assimilabile ad una forma statale, ma a quella di una famiglia governata da

Dio, come padre universale. Tale immagine non implica una concezione paternalistica

72 MS, VI 355 (cfi. 194).
73 Relig., VI 101 (tr. it., 139).

269



della comunita etica: per Kant i soggetti che la compongono sono esseri morali
autonomi, che agiscono secondo leggi autoimposte e che aspirano ad un fine che deriva
da queste medesime leggi. Tale fine ¢ il sommo bene etico comune, la vittoria definitiva
del buon principio, la moralizzazione completa del genere umano nel suo insieme,
premiata da una felicita ad essa commisurata.

Dall’analisi condotta emergono alcuni elementi su cui ritengo opportuno richiamare
I’attenzione, perché rilevanti ai fini della comprensione della morale kantiana sia nel
suo insieme sia in relazione al rapporto tra etica e diritto. In primo luogo, porsi dal
punto di vista della dimensione “comunitaria” permette di cogliere 1’aspetto teleologico
della morale kantiana: entrambe le societa sono infatti necessarie per la realizzazione di
un fine ultimo, la pace perpetua in ambito giuridico e la moralizzazione degli uomini in
ambito etico. Il legame tra la dimensione comunitaria e ’aspetto teleologico ¢ talmente
stretto che non ¢ possibile scindere i due: la comunita etica e la comunita giuridica sono
infatti costitutivamente formate alla realizzazione dei rispettivi fini. D’altro lato tali fini,
pur riscuotendo unanimita universale perché validi per ogni essere dotato di ragione
(omnitudo distributiva), necessitano di una collettivita strutturata che si riconosca sotto
leggi comuni pubbliche e che si impegni come insieme alla loro realizzazione (omnitudo
collectiva). In secondo luogo, [D’analisi della comunita in base all’aggettivo
“sistematico” e la struttura che ne emerge (idea - fine - forma commisurata a quel fine)
permette di cogliere una certa dinamicita insita della morale kantiana: le due comunita
infatti non sono realizzate una volta per tutte, ma si trovano in un progresso costante e
asintotico sia rispetto all’idea che sta alla loro base (respublica noumenon e chiesa
invisibile), sia rispetto alla realizzazione dei loro fini.

Questi due aspetti sollevano almeno due interrogativi su cui mi concentrerd nella
seconda parte del capitolo: innanzitutto, dal momento che le due societa si occupano
dell’agire umano, anche se da punti di vista diversi che tuttavia solo lo sguardo analitico
del filosofo scinde, e, poiché gli individui che ne fanno parte sono i medesimi, penso sia
lecito domandarsi se esista un rapporto tra le due e tra i loro rispettivi fini. La dinamicita
che caratterizza le due comunita, poi, solleva la necessita di comprendere come avvenga
la loro realizzazione. Per rispondere a queste domande ¢ necessario considerare il fine
generale cui guarda la morale kantiana: la destinazione dell’'vomo (Bestimmung des

Menschen).

270



3. La destinazione umana

“La filosofia (come dottrina della saggezza) ¢ la dottrina della

destinazione dell’'uvomo in rapporto al fine definitivo che deriva dalla

sua propria ragione”.”**

La tematica della destinazione (Bestimmung) umana ¢ particolarmente rilevante nella
speculazione kantiana, come ¢ possibile dedurre dal fatto che, pur non venendole
dedicata nessun’opera specifica, essa costituisce cio su cui il filosofo di Konigsberg si
interroga ripetutamente nel corso della sua produzione filosofica.”” Non solo. Kant
defini la morale come quella parte della filosofia che si occupa dell’intera destinazione
dell’uomo,”*® intendendo con morale non Ietica (la Dottrina della virti)) ma la morale
in “senso eminente”,”*’ I’intera branca della filosofia che si occupa dell’agire umano e
della sua liberta, tanto di quella interna, quanto di quella esterna. Tale tematica ha
dunque una rilevanza centrale per la comprensione della concezione della morale
kantiana, tanto nel suo intero quanto, nello specifico, riguardo alla relazione tra etica e
diritto.”"

Un’indagine di questo tipo, tuttavia, ¢ anche particolarmente impegnativa perché
Kant non considero la questione da un unico punto di vista né forni una visione e una
trattazione unitarie di essa. L’analisi che mi accingo a compiere, come gia accennato
nell’introduzione, dovra quindi attraversare testi kantiani di diversa natura (filosofico-
storica, antropologica, religiosa, pedagogica e politica), cercando di ricostruire dalle
loro diverse prospettive un’immagine comune a tutte. Per questo, non fard un’analisi
sistematica dei testi che prenderd in considerazione e non mi occupero di diverse
questioni che essi sollevano nei loro singoli ambiti: il rischio sarebbe quello di

disperdere I’attenzione in diverse tematiche, perdendo di vista 1’obiettivo principale.

7% Riporto qui Doriginale tedesco: “Die Philosophie (als Weisheitslehre) ist die Lehre von der
Bestimmung des Menschen in Ansehung [sein] des aus seiner eigenen Vernunft hervorgehenden
Endzwecks” (Refl. 6360, XVIII 689).

% La tematica della destinazione attraversa tutte le opere kantiane. Compare infatti nella Critica della
ragion pura (KrV, A 818 s./B 846 s. e A 840/B 868; tr. it.,, 1115 — 1117 e 1179), nella Critica della
ragion pratica (KpV, V, 87; tr. it., 189, e 122; tr. it., 249) e in quella del giudizio (KU, V 431 — 433; tr.
it., 575 - 581), ne La religione entro i limiti della semplice ragione (Relig., VI 26 e 152; tr. it., 82 e 176),
nell’Antropologia da un punto di vista pragmatico (in numerosi passi, ma in particolare in Anthr., VII
324; tr. it., 747), ne 1l conflitto delle facolta (Streit, V11 81; tr. it., 225), nella Pedagogia (Pdd., 1X 441 -
447; tr. it., 3 - 13), oltre che in numerose riflessioni soprattutto di antropologia e di filosofia del diritto.

726 KrV, A 840/B 868 (tr. it., 1179).

27 Cfi-. Wimmer, Kants kritische Religionsphilosophie, p. 22.

728 R. Brandt, Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Meiner, Hamburg 2007, ha mostrato la centralita
della tematica della destinazione dell’uomo non solo nella speculazione kantiana ma anche nel dibattito
filosofico della seconda meta del diciottesimo secolo in Germania.

271



Interpellero, quindi, le opere solo riguardo alla destinazione dell’uomo e considerero, tra
gli innumerevoli aspetti che potrebbero essere analizzati, solo quelli in riferimento ad
essa.

Nell’accostarsi al concetto di Bestimmung umana sorgono due domande, forse
apparentemente banali, 1’'una relativa alla direzione, 1’altra all’origine della
destinazione. In altre parole: a cosa (wozu) e da chi (o da cosa) ¢ destinato ’'uomo? In
maniera estremamente riassuntiva si puo rispondere alla prima domanda dicendo che,
per Kant, 'uomo ¢ destinato al bene (das Gute). Con cido non deve essere inteso il bene
fisico (das Wohl), cid che piace ai sensi (das Angenehme), ma il bene morale; ™ piu
precisamente, cio cui 'uomo ¢ destinato ¢ il sommo bene (das héchste Gut), cioe il

730 .. .
che nella seconda Critica viene

bene completo (vollendete, consummatum)
identificato con I'unione di virtu (Tugend) e felicita (Gliickseligkeit), rispettivamente di
bene morale e di quello fisico.”' I due tipi di bene si relazionano in questo modo nella
concezione kantiana dell’agire morale: il compito dell’uomo, nel promuovere il sommo

bene, consiste nell’impegnarsi con tutte le proprie forze unicamente per diventare

™ Nella Critica della ragion pratica (KpV, V 59 s.; tr. it.,, 137 - 139) Kant sottolinea I’ambiguita dei
termini latini bonum e malum, incapaci di distinguere il bene e il male fisici da quelli morali. Invece,
sottolinea il filosofo “la lingua tedesca ha la fortuna di possedere espressioni che non lasciano passare
inosservata tale differenza”: il bene e il male fisici sono infatti indicati dalle parole das Wohl ¢ das Weh,
mentre quelli morali rispettivamente da das Gute e das Bése. Quando pertanto Kant utilizza il vocabolo
das Gute, non si riferisce mai al benessere fisico, ma sempre ed esclusivamente al bene morale.

7% Anche riguardo al termine sommo Kant registra un’ambiguita che ¢ necessario eliminare: “sommo
infatti puo significare «supremo» (supremum) o anche «completo» (consummatum). Suprema & quella
condizione che a sua volta ¢ incondizionata, cioé¢ non subordinata a nessun’altra (originarium); completo
¢ quel tutto che non ¢ parte di alcun tutto maggiore della stessa specie (perfectissimum)” (KpV, V 110; tr.
it., 229). Di fronte a tale ambiguita, il filosofo specifica che il suo uso dell’aggettivo «sommo» fara
riferimento al significato di «completo» e indichera con esso la connessione di virtu e felicita.

7! La mia interpretazione si discosta da quella fornita da Beck, 4 Commentary on Kant’s Critique of
Practical Reason, The University of Chicago Press, Chicago 1960, p. 244, che, da un lato sottolinea come
il sommo bene non sia oggetto di un comando separato e indipendente dall’imperativo categorico, ma,
dall’altro, denuncia il fatto che “Kant ¢ abbastanza casuale nell’introdurre i propri lettori a questo
comando della ragione. Nessuna delle formulazioni dell’imperativo categorico hanno avuto questo
contenuto.” Se ¢ pur vero che il sommo bene non viene comandato da alcuno specifico imperativo
categorico, ¢ altrettanto vero che per il filosofo di Konigsberg esso costituisce la quintessenza del
comando morale: una volonta determinata dalla legge, ¢ al tempo stesso motivata dal concetto del sommo
bene e dalla rappresentazione della sua esistenza possibile mediante la nostra ragione (KpV, V 109 s.; tr.
it., 227). Il comando morale contiene in sé gia ’ordine di promuovere il sommo bene. Da questo punto di
vista ¢ indicativo questo passo kantiano estratto dalla Critica del giudizio: “La legge morale come
condizione razionale formale dell’uso della nostra liberta ci costringe per sé sola senza dipendere da un
qualche fine come condizione materiale, ma essa ci determina perd anche certo e certamente a priori, un
fine definitivo, al quale ci vincola a tendere e questo fine definitivo ¢ il sommo bene possibile nel mondo
mediante la liberta” (KU, V 450; tr. it., 617).

272



virtuoso, non per raggiungere la felicita; in questo modo egli si rendera degno della
felicita che gli viene data, come ricompensa della propria bonta, da Dio.”?

Vista tuttavia I’evidenza di un male radicale tanto nell’animo del singolo quanto
nelle relazioni interpersonali, male di cui I’'uomo ¢ responsabile mediante le proprie

scelte,73 3

un’affermazione di questo tipo necessita di essere giustificata. Nel corso della
sua riflessione filosofica Kant forni, da quel che mi pare, tre tipi di giustificazione, due
di carattere morale e uno di carattere storico. La prima giustificazione fa riferimento al
comando morale, che impone all’'uomo di realizzare il sommo bene. Dato il profondo
legame tra legge morale e bene, pur nella specifica articolazione secondo cui non ¢ il
bene il fondamento della legge, ma la legge cio da cui deriva il bene, mettere in dubbio
la realizzazione del bene significa porre in questione fout court la legge morale.
Quest’ultima, tuttavia, ¢ un Faktum della ragione la cui validita, oggettivita e necessita
sono immediatamente evidenti; il suo oggetto, quindi, non pud essere messo in
questione e deve essere necessariamente realizzato. Una volonta determinata dalla legge
morale & quindi desinata alla realizzazione del sommo bene.”**

A tale argomento si potrebbe obiettare che la necessita della realizzazione del bene
interessa esclusivamente una volonta sotto la legge morale, non la volonta determinata
da principi di altra natura, come quello della propria felicita. Kant tuttavia presenta un

ulteriore tipo di giustificazione, che si radica nell’originaria disposizione (urspriingliche

Anlage) al bene della natura umana.” Tale disposizione, che si articola in disposizione

P2KpV, V 124 — 132 (tr. it., 253 — 265) e Relig., VI 100 s. (tr. it., 139).

733 Sul concetto di male radicale in Kant si consideri in particolar modo F. Chiereghin, I problema della
liberta in Kant, Pubblicazioni di Verifiche 17, Trento 1981; G. Fittbogen, Kants Lehre vom radikalen
Bdésen, in «Kant-Studien», 12 (1907), pp. 303 - 360; E. Weil, Das radikale Bése, die Religion und die
Moral, in E. Weil, Probleme des kantischen Denkens, Dunker & Humblot, Berlin 2002, pp. 125 — 148.

34 Da questo legame fortissimo tra le legge morale e 1’oggetto della ragion pratica nasce ’esigenza, nella
seconda Critica, di postulare la liberta, I’immortalita e Dio per garantire il sommo bene e, nella Critica
del giudizio, la necessita di ammettere una finalita della natura, in vista della realizzazione dei nostri fini
morali. Riguardo al legame tra la concezione kantiana del mondo e la finalita morale dell’'uomo, si
consideri il gia citato Diising, Die Teleologie in Kants Weltbegriff.

73 La domanda sulla bonta o malvagita della natura umana e la risposta in relazione alla costituzione
dell’essere uomo sono contenute nella prima parte dello scritto La religione entro i limiti della semplice
ragione e nell’Antropologia dal punto di vista pragmatico. In quest’ultima opera Kant, affrontando la
tematica della disposizione morale dell’'uomo, si esprime cosi: “Qui nasce il problema se 1’'uomo per
natura sia buono o cattivo o se, sempre per natura, sia disponibile per 1’una e per I’altra possibilita, a
seconda della mano che lo foggia (cereus in vitium flecti, ecc.). In quest’ultimo caso la specie stessa non
avrebbe alcun carattere. Ma si tratterebbe di una contraddizione, perché un essere dotato della facolta
della ragion pratica e della coscienza della liberta del proprio volere [della liberta del proprio arbitrio]
(cio¢ una persona) si vede, in questa coscienza, anche nel mezzo delle rappresentazioni piu oscure,
sottoposto alla legge del dovere e affetto dal sentimento (che si dice morale) che in lui 0 mediante lui ha
luogo la giustizia o 1’ingiustizia, nei confronti degli altri. Questo ¢ il carattere intelligibile dell’umanita in

273



all’animalita (Tierheir), all’'umanita (Menschheit) e alla personalita (Personlichkeir),’®

riguarda I’uso del libero arbitrio e le tre classi in cui si suddivide costituiscono
altrettanti elementi della destinazione dell’uomo (Elemente der Bestimmung des
Menschen), poiché promuovono I’adempimento del bene. L aggettivo “originario” che
qualifica le disposizioni al bene non sta a indicare, per il filosofo, il fatto che esse
appartengano all’individuo dalla nascita, ma un legame inscindibile tra tali disposizioni
e la possibilita della natura umana: infatti le “disposizioni sono originarie se
appartengono necessariamente alla possibilita di tale essere; mentre sono accidentali se
I’essere fosse possibile in sé, anche senza di esse.””®’ Poiché I'uomo possiede
un’originaria disposizione al bene, ¢ costitutivamente e necessariamente formato a esso
ed ¢ impossibile eliminare dalla natura umana tale disposizione, pena I’impossibilita
dell’essere umano stesso. Non solo la volonta determinata dalla legge morale, quindi,
ma ogni volontda umana ¢ originariamente disposta alla realizzazione del bene: la
destinazione al bene appartiene all’uomo in quanto tale.

Si potrebbe tuttavia ancora obiettare che gli eventi malvagi di cui quotidianamente si
ha notizia smentiscono questa visione teorica dell’'uomo: poiché il libero arbitrio umano
ha la facolta di scegliere tra I’adesione al principio morale (e quindi di fare il bene) e il
farsi determinare dal principio dell’amor di s¢ (che ¢ male in senso kantiano), pur
possedendo una disposizione al bene, i fatti concreti mettono in evidenza che gli esseri
umani hanno scelto il male e che il cammino del genere umano ¢ indirizzato al peggio,
non al meglio.””® Nei confronti di questa obiezione interviene la terza giustificazione, in
cui il filosofo si colloca dal punto di vista della storia, prospettiva capace di osservare e
narrare 1’insieme di quei fenomeni della liberta che sono le azioni umane. Da questo
punto di vista, il fatto che esistano argomenti empirici contro la tesi che 1'uomo

progredisca verso il meglio,””” non inficia la capacita dell’occhio dello storico di

generale; entro questi limiti ’'uomo, secondo le sue disposizioni innate, ¢ buono (per natura)” (4nthr., VII
324; tr. it., 747, parentesi quadra mia).

76 La prima disposizione riguarda 1'uvomo come essere vivente e consiste nell’amor di sé fisico e
puramente meccanico e porta alla conservazione personale, alla propagazione della specie e alla societa.
La disposizione all’'umanita riguarda 1’essere umano come essere vivente e insieme ragionevole, e
consiste nell’amor di sé fisico, ma comparato e richiede 1’'uso della ragione. La disposizione alla
personalita & propria dell’individuo in quanto essere ragionevole e capace di imputazione; essa risiede
nella capacita di sentire rispetto per la legge morale, considerata come motivo sufficiente del libero
arbitrio.

7 Relig., V1 28 (tr. it., 84).

38 Streit, VII 83 — 87 (tr. it., 284 — 288).

39 Gemeinspruch, VIII 309 s. (tr. it. 115 s.).

274



provare che il genere umano nel suo insieme sia realmente progredito rispetto alle ere
precedenti.”*® Che 1'uvomo sia destinato al bene viene dunque provato dal comando
morale, dalla costituzione della natura umana e dalla storia che ¢ la principale testimone
della direzione posseduta dall’insieme delle azioni umane.

Da quanto mostrato ¢ possibile trarre importanti informazioni riguardo alle
caratteristiche di tale bene. In primo luogo, come ho gia messo in evidenza sopra, cio a
cui ¢ destinato I’uomo ¢ il bene morale, cio¢ qualcosa cui I’agente non tende in virtu
delle proprie inclinazioni sensibili naturali e a cui non giunge seguendo le leggi del
mondo fisico o perché guidato dal fato. Das Gute ¢ piuttosto 1’oggetto di
un’obbligazione che lo presenta come un dovere, cio¢ come un compito (Aufgabe) da
svolgere, quindi non e qualcosa di naturale (nel senso di empirico, sensibile, fisico), ma
¢ prodotto della responsabilita e della liberta umane. Esso richiede I’assunzione di un
impegno concreto e cio costituisce la grande differenza tra 'uomo e 1’animale: solo
I’uomo, unico tra gli esseri viventi, non pud partecipare a nessun’altra “felicita o
perfezione se non quella che egli si ¢ procurato, libero dall’istinto, da se stesso, per
mezzo della propria ragione.””*!

Al tempo stesso, tuttavia, il bene appartiene alla natura umana perché consiste nello
sviluppo pieno di disposizioni naturali (Naturanlage)’** e di tre disposizioni al bene, in

particolare nello sviluppo della personalitd-umanita (capacita di osservare il dovere a

motivo del dovere stesso, liberta piena). Ma con I’espressione “natura umana” non deve

79 Nel corso della riflessione di filosofia della storia del filosofo di Konigsberg, la tesi della destinazione
al bene dell’'uvomo venne sostenuta in modi diversi. Da un lato, nell’ldea per una storia universale dal
punto di vista cosmopolitico (1783), nonostante 1’impossibilita di individuare uno scopo proprio dei
singoli uomini nel loro agire e di fare una trattazione sistematica delle azioni umane, Kant ritiene
possibile “considerare la storia del genere umano come il compimento di un piano nascosto della natura”,
grazie all’indagine sull’esistenza di uno scopo della natura sotteso all’agire umano (Idee, VIII 17 s.; tr. it.,
29 s.). Ne 1l Conflitto delle facolta (1798), invece, non ¢ accessibile all’uomo la possibilita di cambiare il
proprio punto di vista per individuare un senso nelle azioni umane. Riguardo a esse, infatti, I’unico punto
di vista alternativo a quello parziale umano sarebbe quello della provvidenza, che “si estende anche alle
azioni libere dell’'uomo, che dall’'uomo possono essere certamente viste, ma non previste con certezza
(per P’occhio divino non vi ¢ qui alcuna differenza), poiché egli, per prevedere, ha bisogno della
connessione secondo leggi della natura, ma riguardo alle azioni libere future deve fare a meno di questa
guida o indicazione” (Streit, VII 83 s.; tr. it., 227). Non € mia intenzione occuparmi ora del ruolo svolto
dalla natura nella realizzazione della destinazione dell’uomo. Cio su cui desidero focalizzare 1’attenzione
mia e di chi sta leggendo ¢ la giustificazione storica che Kant fornisce della destinazione al bene
dell’vomo. Per trovare tale giustificazione viene sottolineata la necessitd di un evento che indichi
nell’uvomo una costituzione ¢ la facolta di essere causa del suo progresso verso il meglio; esso viene
individuato nella partecipazione di aspirazioni alla rivoluzione francese, partecipazione che puo avere
come causa solamente una disposizione morale (moralische Anlage) nel genere umano.

™ Idee, VIIT 19 (tr. it., 31 s.).

™2 Ivi, VIII 18 (tr. it., 31).

275



essere intesa unicamente la fisicita o la sensibilitd dell’'uvomo, bensi la sua intima
costituzione, caratterizzata dalla compresenza dell’elemento sensibile-fenomenico e di
quello razionale-noumenico. In questo senso, come vedremo successivamente, la
destinazione umana appartiene a cid che I’'uomo ¢ intimamente e rappresenta cid senza
cui egli non potrebbe esistere. Essa consiste nello sviluppo di caratteristiche naturali, di
talenti e capacita fisiche, di una certa razionalita tecnica e della prudenza, ma si realizza
solo nello sviluppo pieno della razionalita pratica, nella liberta morale. In quanto tale, il
sommo bene non rientra nella naturalitd umana ma in cid che fa dell’essere naturale
umano un cittadino del regno della liberta.

E bene notare che I’ottimismo kantiano appena descritto riguardo la natura umana e
la sua destinazione non € un ottimismo ingenuo di stampo rousseauniano; €sso convive
piuttosto con la profonda consapevolezza del fatto che 1'uomo ¢ abitato da
un’inestirpabile tendenza al male (Hang zum Bodsen), tendenza che non ¢ presente
nell’individuo per natura ma a causa di una sua scelta libera: la scelta di invertire
I’ordine dei moventi e di seguire, nel determinarsi all’agire, le inclinazioni sensibili
piuttosto che la legge morale.”* Nonostante 1’ammissione del male nell’'uomo, Kant
rifiuta di assumerne una concezione pessimistica, senza, con cio, abbandonarsi a un
ottimismo irrazionale. Egli fa propria una posizione che definirei di ottimismo
realistico, secondo cui il progresso verso il bene ¢ frutto di una scelta libera, che
convive inevitabilmente con la possibilita che I’'uvomo svii dal cammino intrapreso. In
cio0 tuttavia non viene mai abbandonata la speranza certa di un cammino verso il bene.
Ma procediamo con ordine; svilupperd questi elementi successivamente.

Il bene dunque appartiene alla costituzione umana come disposizione, cio¢ come
impronta: ciascuno porta in s¢ I’impronta del bene e solo in virtu di essa ¢ uomo.
Tuttavia, 1’individuo non ¢ uomo in senso pieno finché non abbia fatto uso di tale
disposizione e non 1’abbia sviluppata. E qui si gioca la liberta umana: essere improntati
al bene non significa esservi determinati, la destinazione indica una direzione non una
determinazione (nonostante il termine tedesco Bestimmung significhi tanto
“determinazione” quanto “destinazione”).”** Sta dunque al soggetto morale scegliere se

incamminarsi per quella via o sceglierne un’altra.

™ Relig., V128 — 32 (tr. it., 84 — 87).
™ Brandt, Die Bestimmung des Menschen bei Kant, pp. 57 - 60, sottolinea che “la parola isolata
«Bestimmung» ¢ sottodeterminata, ha bisogno sempre di un contesto in cui venga fissato il significato

276



Il bene appartiene alla natura umana tuttavia anche come promessa. Da questo punto
di vista la teleologia della morale kantiana si salda alla teleologia naturale sviluppata
nella Critica del giudizio (1789), ma contenuta anche nell’/ldea per una storia
universale dal punto di vista cosmopolitico (1784), e negli scritti successivi Sul detto
comune: questo puo essere giusto nella teoria, ma non vale per la prassi (1793), Per la
pace perpetua (1795), 1l conflitto delle facolta (1798). Non ¢ mia intenzione analizzare
in questa sede la concezione teleologica della natura di Kant, né indagare le numerose
sfaccettature del suo rapporto con la teleologia morale, questioni di grande ampiezza e
interesse, meritevoli di una trattazione a loro esclusivamente dedicata che non posso
esporre in questa sede, pena il rischio, da un lato, di sviluppare 1’argomento in modo
superficiale, dall’altro, di perdere di vista 1’obiettivo della presente analisi. Per questo,
accenner0 solamente ad alcuni aspetti della questione che mi sembrano rilevanti per la
tesi che sto sostenendo.”*

Nella Critica del giudizio, il filosofo di Konigsberg ammette la possibilita di pensare
alla natura fisica, conoscibile scientificamente solamente secondo un modello e leggi
meccanici, come a un tutto ordinato secondo cause finali. La necessita di ammettere una
tale possibilita deriva dall’esigenza inaggirabile della ragione di individuare
un’intenzionalita, quando, nel suo uso empirico, cerca di spiegare gli organismi,
ovverosia esseri viventi le cui parti svolgono il ruolo di causa ed effetto nei confronti
delle altre parti e del tutto. Una tale ammissione non ha ricadute per il giudizio
determinante, ma ¢ valida soggettivamente per 1’esercizio del giudizio riflettente, che
legge la natura come un insieme di fini teleologicamente ordinati nei confronti di un
fine ultimo (letzter Zweck), che ¢ al tempo stesso fine definitivo (Endzweck), cio¢ un
fine che possiede in sé la condizione della propria possibilita.

Fine ultimo e fine definitivo vengono identificati con 1’uomo: in virtu della propria
capacita di porsi fini, egli ¢ letzter Zweck, ma ¢ tale solo a condizione di essere fine
definitivo, cioe¢ di avere la capacita di dare a sé e alla natura una finalita indipendente

dalla natura stessa.”*® Come letzter Zweck egli appartiene quindi alla natura, come

preciso.” Lo studioso infatti individua nel linguaggio kantiano diversi significati della parola a seconda
che venga utilizzata riguardo ai fenomeni fisici, nella filosofia teoretica, in fisica ¢ in matematica, o in
ambito pratico.

7 Riguardo al rapporto tra la concezione teleologica del mondo e la teleologia morale si consideri il testo
di Diising, Die Teleologie in Kants Weltbegriff.

MOKU, V 430 s. (tr. it., 573 — 575).

277



Endzweck invece la trascende. Ci0 che nell’uomo costituisce il fine ultimo della natura ¢
la cultura, lo sviluppo dell’idoneita a ogni fine in generale, sviluppo cui la natura
contribuisce attivamente; il fine definitivo non appartiene, invece, all’ordine naturale,
bensi a quello noumenico e consiste nella realizzazione piena dell’umanita, nella
destinazione dell’uomo, ed & cio che solo lo sforzo umano puo realizzare.”"’

Tale concezione della natura ha almeno due implicazioni non solo e non tanto per la
sua interpretazione, ma per la morale. In primo luogo, essa ¢ irrinunciabile per
I’esistenza stessa dell’agire libero: poiché I’azione non ¢ mai senza un fine e poiché la
liberta umana consiste nel porsi determinati fini indipendentemente dall’ordine naturale,
azione e liberta umane non sarebbero né compatibili con una realtd meccanicisticamente
determinata, né realizzabili in essa. La loro possibilita ¢ reale solo entro un ordine che
ammetta, oltre a cause efficienti, anche cause finali.”*® In secondo luogo, Kant sostiene
che la natura ¢ pensabile come un sistema di fini che, non solo permette 1’azione e la
liberta umane, ma che ¢ finalisticamente orientato all’uomo: lo sviluppo pieno della
moralita e della liberta ¢ concepibile, in questo senso, come cio cui I’intera natura, come
ordine teleologico, tende e in virti della quale esiste. Come ha sottolineato Cavallar,”*
questo modo di concepire non deve essere confuso con I’antropocentrismo del
diciottesimo secolo, poiché Kant esclude che 1’esistenza e la felicita fisiche dell’uomo
siano ’ultimo fine della natura: I’'uomo ¢ signore della natura perché capace di agire

liberamente, indipendentemente dalle leggi naturali.”’

L’antropocentrismo kantiano ¢,
in altri termini, relativo non all’'uomo in quanto specie animale, ma all’uomo in quanto

noumeno. Cio significa che il fine definitivo della natura ¢ al di fuori della natura

™7 Sulla distinzione tra fine ultimo e fine definitivo della natura si consideri 1’analisi di F. Menegoni,
Finalita e destinazione morale nella Critica del giudizio di Kant, Pubblicazioni di Verifiche, Trento 1988,
pp- 119 —153.

™ Scrive infatti Kant nell’ Introduzione alla Critica del giudizio: “Ora, sebbene si sia proprio appurato
che esiste un abisso incolmabile tra il dominio del concetto della natura, il sensibile, e il dominio del
concetto della liberta, il soprasensibile, tale che non ¢ possibile alcun passaggio dall’uno all’altro (quindi
mediante 1’uso teoretico della ragione), proprio come se fossero mondi tanto diversi, di cui il primo non
puo avere alcun influsso sul secondo e questo tuttavia deve avere un influsso su quello: cio¢ il concetto di
liberta deve conferire realta effettiva nel mondo sensibile al fine assegnato dalle sue leggi e di
conseguenza anche la natura deve poter essere pensata in modo che la legalita della sua forma si accordi
per lo meno con la possibilita dei fini da realizzare in essa secondo leggi di liberta. Ma allora deve pur
esserci un fondamento di unita di quel soprasensibile, che sta a fondamento della natura, con cio che il
concetto di liberta contiene dal punto di vista pratico” (KU, V 175 s.; tr. it., 21).

™ Cavallar, Pax kantiana, pp. 272 s.

POKU, V431 (tr. it., 575).

278



stessa.751

Questo aspetto possiede, comunque, importanti ¢ problematiche implicazioni
per la concezione della storia kantiana e per la comprensione del rapporto tra liberta e
natura nella storia; di cid mi occuperd successivamente, per ora basti averlo messo in
evidenza. Torniamo ora alla questione che ha dato origine a questa breve digressione: la
destinazione umana e la sua appartenenza all’'uomo come promessa.

In base alla struttura teleologica della natura tutte le disposizioni che un essere
possiede per natura devono venire sviluppate;’>> poiché la disposizione specifica
dell’uomo ¢ quella al bene (disposizione che dal punto di vista kantiano coincide con lo
sviluppo della razionalitd) tale disposizione, come tutte le altre, si realizzera, e cio ¢
promesso e garantito dallo stesso ordine teleologico naturale. Tuttavia, I’uomo ¢ 1’unico
tra gli esseri viventi le cui disposizioni naturali non possono svilupparsi nell’individuo,
ma nel genere: solamente il genere umano nel suo intero ¢ in grado di giungere alla
propria destinazione.”® Lo sviluppo della determinazione al bene, lo sviluppo della
razionalita pratica umana, € uno sforzo che necessita quindi di tentativi e di un esercizio
che superano le capacita del singolo sia da un punto di vista fisico, perché richiede
impegno da parte di tutto il genere umano,””* sia da un punto di vista temporale, perché
puo realizzarsi solamente attraverso ’avvicendarsi di una serie indeterminabile di

generazioni. Il sommo bene ¢ quindi I’oggetto di un impegno universale.

P! Cfi-. S. Landucci, La “Critica della ragion pratica” di Kant. Introduzione alla lettura, La Nuova Italia
Scientifica, Roma 1993, p. 137.

752 Scrive infatti Kant: “Un organo che non sia utilizzato, un’organizzazione che non raggiunga il suo
fine, ¢ una contraddizione nella dottrina teleologica della natura. Se infatti ci allontaniamo da tale
principio non abbiamo piu una natura secondo leggi, ma una natura che gioca senza scopo; ¢ la
sconfortante accidentalita prende il posto del filo conduttore della ragione” (Idee, VIII 18; tr. it., 30 s.).

753 Questo aspetto dell’uomo viene messo in evidenza in numerosi testi kantiani. Nell’Idea per una storia
universale dal punto di vista cosmopolitico la seconda tesi sostiene che: “Nell’'uomo (in quanto unica
creatura razionale sulla terra) quelle disposizioni naturali che sono finalizzate all’uso della sua ragione si
sviluppano completamente nel genere, non nell’individuo” (Idee, VIII 18; tr. it., 31). Nell’Antropologia
troviamo queste parole: “anzitutto bisogna osservare che in tutti gli altri animali abbandonati a se stessi
I’individuo raggiunge in se stesso la propria destinazione, mentre 1’uomo non la raggiunge che nella
specie; quindi il genere umano puo tendere verso la propria destinazione solo attraverso il progredire di
una serie innumerevole di generazioni” (4nthr., VII 324; tr. it. 747). Sulla stessa linea nella Pedagogia si
puo leggere: “Vi sono numerosi germi nell’umanita e spetta a noi svolgere proporzionalmente le nostre
disposizioni naturali e dar all’'umanita tutto il proprio dispiegamento affinché essa raggiunga il suo fine
[cfr. originale tedesco: ihre Bestimmung (la sua destinazione)]. Gli animali assolvono il loro compito
spontaneamente, senza conoscerlo. L’uomo ¢ obbligato a cercar di raggiungere la propria destinazione
[cfr. originale tedesco: ihre Bestimmung] cio che non puo fare se prima non ne ha un’idea. Per I’individuo
¢ assolutamente impossibile il raggiungimento della sua destinazione. [...] non il singolo uomo, ma il
genere umano deve giungerci” (Pdd., IX 445; tr. it., 8).

™ Idee, VIII 18 s. (tr. it., 31).

279



Lo sviluppo della disposizione al bene consiste in un processo educativo che si
compone di quattro momenti:

1. Disciplina, che richiede un esercizio di dominio sull’animalitd umana, in modo che
essa non danneggi I’'umanita nell’uomo privato e nell’uomo sociale.””> Nella Critica del
giudizio la disciplina viene qualificata come negativa e identificata con la “liberazione
della volonta dal dispotismo delle bramosie, da cui siamo resi incapaci di scegliere da
noi.”"

2. Cultura, consistente nell’insegnamento e finalizzata a sviluppare [’abilita, cio¢
I’idoneita a qualsiasi fine in generale.”’

3. Civilizzazione, particolare tipo di cultura volta allo sviluppo della prudenza, al fatto
che ’uomo assuma determinati costumi, sia amato e abbia influenza nella societa.”®

4. Moralizzazione, che consiste in un affinamento dell’abilita e della prudenza: nello
sviluppo di una Gesinnung in grado di scegliere fini buoni.”

Questo tipo di processo rappresenta 1’unico modo in cui 'uomo ¢ in grado di
diventare uomo, cio¢ di giungere alla propria destinazione. Esso si gioca
contemporaneamente su due livelli: da un lato investe il singolo che deve essere educato
dagli altri suoi simili e deve impegnarsi per il proprio miglioramento, come se tutto
dipendesse unicamente dalle proprie capacita; in questo senso tale processo consiste
nell’educazione dell’individuo allo sviluppo della propria razionalitd tecnica (nella
cultura), pragmatica (con la civilizzazione) e pratica (nella moralizzazione) e alle leggi
del diritto e dell’etica. Questo ¢ il compito della pedagogia morale. Dall’altro, tuttavia,
gli sforzi del singolo non bastano, se rimangono isolati, né per il proprio miglioramento

né per il miglioramento della specie, perché

“come lo stato di natura giuridico ¢ uno stato di guerra di tutti contro
tutti, cosi lo stato di natura etico € uno stato di incessante ostilita contro il
buon principio, che si trova in ogni uomo, da parte del cattivo principio che

si trova parimenti in tutti gli uomini, i quali si corrompono vicendevolmente

3 Pid., 1X 449 (tr. it., 13 s.).

PO KU, V 432 (tr. it., 577 — 579).

7 Pid., 1X 449 (tr. it., 14).

8 Ivi, IX 450 (tr. it., 14).

™9 Ibidem. Per runa trattazione chiara di questi concetti rimando a G. Funke, Kants Stichwort fiir unsere
Aufgabe: Disziplinieren, Kultivieren, Zivilisieren, Moralisieren, in Akten des 4. Internationalen Kant —
Kongress, hrsg. von G. Funke, Walter de Gruyter, Berlin — New York 1975, pp. 1 —25.

280



la loro disposizione morale, ed anzi, nonostante la buona volonta di
ciascuno particolare, per la mancanza di un principio di unione, si
allontanano, a causa delle loro discordie, come se fossero strumenti del
male, dal loro fine comune, il bene, e si mettono reciprocamente in pericolo
di ricadere sotto il dominio del cattivo principio. Or, come lo stato di liberta
esteriore anarchica (brutale) e I’indipendenza da ogni legge coercitiva ¢ uno
stato di ingiustizia e di guerra di tutti contro tutti, dal quale I’'uomo deve
uscire per formare una societa politica e civile, cosi lo stato di natura etico ¢
uno stato di ostilita reciproche pubbliche contro i principi della virta e uno
stato di interna immoralita, dal quale I'uomo naturale deve cercare di uscire

il pit presto possibile.””®

Sia in ambito etico che in ambito giuridico gli sforzi dei singoli rischiano di venire
vanificati dall’azione contraria degli altri individui. Per questo € necessaria non solo
I’educazione universale dei singoli, ma che l’educazione dei singoli rientri in un
processo di universale educazione, tramite cui il genere umano, nel suo intero, come
universalita collettiva non semplicemente distributiva, venga educato al bene. Proprio
dell’educazione del genere umano come universalita collettiva desidero occuparmi in
questo lavoro. Essa avviene attraverso la progressiva costituzione di una comunita civile
universale e la fondazione di una repubblica morale nella quale la legge viene compiuta
pubblicamente a motivo della legge stessa.

A ci0 corrisponde lo sviluppo morale del genere umano nel suo intero attraverso la
disciplina, la cultura, la civilizzazione e la moralizzazione. Cosi la destinazione
dell’uomo, il sommo bene, non ha una valenza esclusivamente individuale, ma si

. . . 1
‘un sistema organizzato del mondo intero”.”®" Il progresso verso la

3

configura come

destinazione avviene e ¢ documentato, in parte, dalla storia, unica in grado di

70 Relig., VI 97 (tr. it., 135 s.).

VY. Yovel, Kant and the Philosophy of History, Princeton University Press, Princeton - New Jersey
1980, sottolinea un certo cambiamento nella concezione kantiana del sommo bene tra la seconda Critica e
gli scritti di politica e storia del filosofo di Konigsberg. Mentre infatti nella Critica della ragion pratica il
sommo bene ¢ presentato come oggetto dell’impegno morale individuale, negli altri scritti “il dovere non
¢ piu ristretto alla coltivazione della personalita del singolo, ma ¢ esteso alla promozione di un mondo
morale, mentre la speranza non si riferisce piu alla felicita personale, ma alla realizzazione completa di
questo mondo morale” (pp. 98 s.).

281



testimoniare la direzione assunta dalle azioni libere umane,762

e garantito dalla
costituzione teleologica della natura e dalla provvidenza divina, in un intreccio che
permette ci0 che altrimenti “si rimpicciolisce di molto tra le mani dell’'uvomo.” “Come
infatti si puo sperare di fare da un legno cosi storto travi perfettamente diritte?”’®

Procediamo quindi ad analizzare la concezione kantiana della storia.

762 Idee, VIII 17 (tr. it., 29) e Streit, VI 79 (tr. it., 282).
753 Relig., VI 100 (tr. it., 138).

282



4. La concezione kantiana della storia

La filosofia della storia kantiana costituisce un ambito che offre a una ricerca sulla
speculazione morale del filosofo di Konigsberg la possibilita di acquisire profondita,
spessore ¢ completezza. Esso possiede anche dimensioni molto vaste e solleva
problematiche di vario genere che talvolta spingono a interrogarsi sul senso della morale
kantiana e la cui comprensione richiede I’impiego dei risultati della filosofia critica; mi
riferisco, tra le tante, in particolare alle questioni legate al rapporto tra natura e liberta, a
quello tra imperativi categorici e imperativi ipotetici in ambito politico, al ruolo della
provvidenza nel percorso umano verso la moralizzazione, alla prospettiva chiliastica
della morale kantiana, tutte tematiche che necessiterebbero di lavori di analisi dedicati
solamente a esse e che qui non posso condurre. Perché allora decidere di occuparsi della
storia kantiana in una sede che non ne permette un’analisi completa?

L’analisi del rapporto tra etica e diritto non pud prescindere dalla considerazione
della storia: ¢ una delle tappe fondamentali di un rapporto che nasce nella speculazione
critica, si struttura nella Metafisica dei costumi e si concretizza nella dimensione
comunitaria della repubblica civile e morale in vista della realizzazione della
Bestimmung des Menschen. In tale prospettiva la filosofia della storia viene concepita
da Kant come filosofia della storia morale, dimensione in cui la filosofia politica, come

esercizio della Dottrina del diritto (ausiibende Rechtslehre),**

svolge un ruolo di
rilievo. Poiché, quindi, a mio parere, decidere di non occuparsi della storia priverebbe
I’analisi di completezza, ho scelto di non lasciare da parte questo aspetto della
speculazione morale kantiana, ma di occuparmene, consapevole tuttavia di non poter
analizzare tutte le questioni legate a essa.

Il mio obiettivo non ¢ quello di considerare lo sviluppo della concezione storica
kantiana, ma di individuare il senso della storia in relazione alla tematica che ha guidato
la mia analisi. Per questo non considererd le singole opere di filosofia della storia nel
loro rapporto cronologico, ma gli elementi comuni a esse come un bagaglio unico per
I’analisi. Certo, dovrd considerare questioni fondamentali, soprattutto il sopra citato

problema riguardo al rapporto tra liberta e natura, che, lo ripeto, potrebbe essere

affrontato in un contesto dedicato esclusivamente a esso e indagato secondo

764 ZeF, VIII 370 (tr. it., 188).

283



numerosissime sfaccettature, ma non ¢ questa la sede opportuna per farlo. In rapporto a
tale questione, come in rapporto ad altre, il mio interesse ¢ stato quello di comprenderne
il significato, mettendo a nudo il punto di vista dal quale ha origine la riflessione
attraverso gli strumenti offerti da Kant stesso nella propria speculazione e con 1’ausilio
fondamentale dei risultati della filosofia critica

L’analisi ¢ stata suddivisa in due parti: la prima considerera il punto di vista della
storia kantiana, il suo inizio, il suo svolgimento e 1 ruoli giocati rispettivamente dalla
natura e dalla liberta; la seconda si concentrera sul fine della storia, sulla sua struttura

chiliastica e sull’indagine sul rapporto tra chiliasmo filosofico e teologico.

4. a. Inizio e svolgimento della storia umana

Il filosofo di Kdnigsberg qualifica in maniera chiara il proprio interesse per la storia
prendendo le distanze da una mera narrazione di eventi naturali’® e concentrandosi
sull’analisi delle azioni umane intese, come espresso nell’ldea per una storia universale
da un punto di vista cosmopolitico, come “fenomeni della liberta del volere”.”*® 11
particolare angolo visuale assunto emerge anche dalla domanda rivolta agli eventi
storici, quella di rivelare, cio¢, quale sia I’andamento, la direzione che hanno le azioni
umane, se siano rivolte al meglio o al peggio, in altri termini, se sia possibile
individuare attraverso la loro osservazione un miglioramento o un peggioramento
morale negli uomini.”®’ La filosofia della storia kantiana si presenta pertanto come
analisi dei fenomeni morali e, quindi, come filosofia della storia morale. Data tale
impostazione essa non dovrebbe quindi discostarsi dai principi e dagli imperativi della
riflessione morale kantiana, ma costituirne la controparte empirica, la dimensione nella
quale si dovrebbero collocare gli effetti della determinazione ad agire della volonta da

parte della legge morale.”®

763 Streit, VII 79 (tr. it., 282).

756 Idee, VIII 17 (tr. it., 29).

57 vi, VIIT 17 s. (tr. it., 29 s.), Gemeinspruch, VIII 307 — 312 (tr. it., 153 — 158) e Streit, VII 79 (tr. it.,
282).

768 Sulla stessa linea interpretativa si trovano Cavallar, Pax kantiana; E. von Sydow, Der Gedanke des
Ideal-Reichs bei Kant, in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1976, pp. 379 — 389.

284



Penso sia cruciale, ai fini di una comprensione lucida di tale prospettiva, soffermarsi
sull’oggetto di analisi della filosofia della storia kantiana: la filosofia della storia ¢
morale perché indaga i fenomeni morali. Nel capitolo precedente ¢ stata considerata la
struttura kantiana dell’azione, che si articola, lo ripeto brevemente, in azione interna ed
esterna, la prima consistente nell’assunzione da parte del soggetto di un principio
soggettivo in base a cui agire, la seconda nell’atto vero e proprio osservabile

7% ’azione interna rientra nell’ambito della libertd interna ed ¢&

fenomenicamente.
regolata dai principi etici, che ordinano al soggetto di agire a motivo del dovere
(moralita), quella esterna riguarda invece la liberta esterna, regolata dai principi
giuridici, per 1 quali ¢ rilevante unicamente che 1’agire sia conforme alla “lettera” dei
loro comandi (legalita). Solamente quest’ultimo tipo di azione ¢ verificabile e
giudicabile da un osservatore esterno e costituisce 1’oggetto di una possibile indagine
storica, mentre il primo tipo di azione rimane nascosto persino allo stesso soggetto
morale.

La filosofia della storia kantiana, pertanto, come indagine sui fenomeni morali, non
pretende di verificare un possibile miglioramento o peggioramento della moralita delle
azioni umane,’’’ ma desidera considerare I’andamento della loro legalita, cio¢ della loro
conformita alla “lettera” della legge morale, in particolar modo alla “lettera” dei principi
giuridici, in quanto leggi per le azioni esterne. La storia non fa che testimoniare,
dunque, il processo di affermazione e di concretizzazione del diritto in ambito statale,
internazionale e cosmopolitico. Poich¢ Kant definisce la pratica politica come cio che
applica il diritto alla realta, la filosofia della storia kantiana si presenta quindi come
filosofia della storia politica.

In secondo luogo, in quanto fenomeni le azioni si verificano in ambito naturale e
sono soggette, come tutto cid che ¢ oggetto d’esperienza, alle leggi meccaniche che

determinano gli eventi empirici. Esse sono quindi guidate da impulsi, stimoli,

769 Cfy-. Ibi, 11 Capitolo, Considerazioni preliminari § b., pp. 125 — 132.

70 Scrive infatti Kant ne Il conflitto delle facoltd: “Non una quantitd sempre crescente di moralita
nell’intenzione, ma un aumento dei prodotti della sua legalita in azioni conformi al dovere, qualunque sia
il movente da cui sono provocate; cio¢ solo negli atti buoni degli uomini che risulteranno sempre piu
numerosi ¢ migliori, quindi nei fenomeni della condizione morale del genere umano, potra essere posto il
profitto (il risultato) della sua modificazione verso il meglio. Infatti noi abbiamo solo dati empirici
(esperienze), su cui fondare questa predizione: cio¢ possiamo fondarla sulla causa fisica delle nostre
azioni, in quanto accadono ¢ sono dunque esse stesse fenomeni, non sulla causa morale, che contiene il
concetto del dovere di cio che dovrebbe accadere, concetto che puo essere stabilito solo in modo puro, a
priori” (Streit, VII 91; tr. it., 291 s., corsivo mio).

285



inclinazioni che non sono interamente sotto il controllo dell’'uomo e a cui esso partecipa
inconsciamente.

I fenomeni della liberta studiati dalla storia si inseriscono quindi tra liberta morale e
necessita naturale: esse sono espressione di una determinazione libera secondo cause
finali, qual & appunto quella delle leggi morali, ma al tempo stesso fanno parte del regno
dell’esperienza, regolato da leggi di natura (Naturgesetze) che determinano
meccanicamente secondo un principio di causalita efficiente. Le azioni morali, pertanto,
sono soggette contemporaneamente a due causalitd eterogenee e antinomiche, se
considerate dalla particolarita dei loro punti di vista, com’¢ testimoniato dall’antinomia
della liberta della Critica della ragion pura.”’" Poiché tuttavia “il concetto di liberta
deve conferire realta effettiva nel mondo sensibile al fine assegnato dalle sue leggi”,””
la loro indagine porta in s¢ la medesima esigenza espressa nell’introduzione della terza
Critica, quella, cio¢, di trovare un fondamento comune che permetta di pensare liberta e
natura in accordo tra loro, in modo che la liberta possa avere effetti sul mondo naturale,
senza che quest’ultimo li contrasti.””

Nella Critica del giudizio, tale fondamento viene individuato nei concetti di fine e di
finalita della natura, concetti a priori che “hanno la propria origine esclusivamente nella
forza riflettente del giudizio.”””* Ponendosi sullo stretto crinale tra liberta e natura, la
storia richiede quindi I’intervento del giudizio riflettente teleologico, reflektierende
Urteilskraft che proprio nella filosofia della storia trova uno dei suoi piu significativi
ambiti di impiego.”” Tale osservazione ¢ di fondamentale importanza, come metterd in
luce successivamente, per la considerazione tra liberta e natura all’interno della storia
kantiana.

Fatte queste considerazioni preliminari, passiamo ora ad analizzare la struttura

assunta dalla storia nel pensiero kantiano. Come gia ampiamente anticipato, Kant ha una

concezione storica ottimistica (ma al tempo stesso realistica) secondo cui I’insieme

THKrV, A 444 — 451/B 472 — 479 (tr. it., 677 — 685).

KU, V 175 s. (tr. it., 21).

B Ivi, V 176 (tr. it., 23).

7 Ivi, V 180 s. (tr. it., 29 — 31).

" Anche Cavallar, Pax kantiana, p. 268, sottolinea la dipendenza della filosofia della storia kantiana
dalle premesse della teleologia morale con queste parole: “[Kant] sviluppa [la storia] nell’ambito di una
teoria della cultura come “fine ultimo della natura”, che deve chiudere il divario tra liberta e natura. La
necessita di ammettere che i fini morali dovrebbero essere realizzati nel mondo, € solo una necessita
morale. La teleologia morale chiede se ¢ come i fini morali siano possibili nel mondo. Per questo la
natura stessa nella sua varieta empirica deve essere finalistica: la teleologia morale pretende una
teleologia naturale.”

286



degli eventi che si susseguono nel tempo testimoniano lo sviluppo della liberta del
genere umano dal male verso il bene. L’inizio della storia, cosi com’¢ presentato
nell’Inizio congetturale della storia degli uomini, coincide con un atto libero, con una
prima forma di distaccamento da parte dell’'uomo dal proprio istinto naturale animale
(distaccamento che interessa dapprima I’istinto alla nutrizione, poi quello sessuale,
infine quello di godere del momento attuale della vita) e con il primo tentativo di
“divenire consapevole della propria ragione come di una facolta che puo estendersi oltre

i limiti entro i quali sono costretti tutti gli animali.”’"®

Tale inizio rappresenta il
passaggio dalla condizione animale a quella umana, “dalla tutela della natura allo stato
di liberta”,””” passaggio che coincide, tuttavia, dal punto di vista morale, con un atto
malvagio.

778

La storia della liberta ha origine dunque dal male morale,"”” male che ¢ nella

prospettiva kantiana, penso non guasti ripeterlo, prodotto della scelta libera umana.”” Il
suo svolgimento ¢ costituito da un costante tentativo di superare tale male, per giungere,
infine, alla perfezione assoluta del genere umano nell’uso della propria liberta. In questo
processo di automiglioramento il negativo gioca un ruolo di fondamentale importanza
poiché, non solo da origine alla storia della liberta, ma funge da propulsore del
miglioramento stesso: 1’insocievole socievolezza (ungesellige Geselligkeit) - 1a tendenza
umana a isolarsi dai propri simili e al tempo stesso ad associarvisi’*° -, le bramosie
umane di gloria (Ehrsucht), di dominio (Herrschsucht) e di possesso (Habsucht),”®' la

.. . e g 2 .. .
competizione con i propri simili e la guerra,”™* che ha origine da tutto cid, da un lato

catalizzano il perfezionamento dell’abilita, del talento e del gusto dei singoli e del

78 Muth. Anf., VIII 109 s. (tr. it., 103 s.). In questo modo il filosofo di Kénigsberg interpreta infatti il
peccato originale.

7 Ivi, VIII 115 (tr. it., 109).

778 “La storia della natura inizia dunque col bene, perché & opera di Dio; la storia della liberta dal male,
poiché ¢ opera dell’'uomo”, cosi si esprime Kant in Muth. Anf., VIII 15 (tr. it., 109).

" “La proposizione: I'uomo ¢ cattivo, non puo significare altro [...] se non che 1'uomo ¢ consapevole
della legge morale e, tuttavia, ha accolto nella sua massima di allontanarsi (occasionalmente) da tale
legge. Dire che vale per natura, significa che cio vale per tutta la specie umana: non gia nel senso che tale
qualita si possa dedurre dal concetto della specie umana (dal concetto di uomo in generale), giacché allora
sarebbe necessaria; ma nel senso che I’'uomo, cosi come lo si conosce per esperienza, non pud essere
giudicato diversamente, o nel senso che si puo presupporre la tendenza al male in ogni uomo”. Poiché tale
tendenza non ¢ tuttavia una disposizione naturale, dal punto di vista kantiano, ma qualcosa di cui I’'uomo
¢ colpevole, esso viene chiamato “male radicale e innato nella natura (ma del quale nondimeno noi stessi
siamo la causa)” (Relig., VI 32 s; tr. it., 87).

80 Idee, VIII 20 — 22 (tr. it., 33 s.).

! Ibidem ¢ KU, V 432 s. (tr. it., 577 — 579).

KU, V 432 s. (tr. it., 577 — 579), Gemeinspruch, VIII 307 — 313 (tr. it., 153 — 158), ZeF, VIII 363 —
368 (tr. it., 181 — 188), Streit, VII 93 (tr. it., 292).

287



genere umano in generale; dall’altro sono ci0 tramite cui progressivamente dapprima gli
uomini, poi gli stati formano societa civili in grado di garantire a ciascuno la propria
liberta e la facolta di perseguire i propri fini, senza venire minacciato o ostacolato dalla
liberta altrui, e dove viene sviluppata al massimo grado la cultura.

Senza il male, quindi, I’'uomo non potrebbe condurre una vita libera, giungere alla
propria destinazione, né sviluppare le proprie disposizioni naturali. Cid non implica
perd una valutazione positiva del male e, piu specificatamente, della guerra;
quest’ultima viene anzi definita come il pit grosso ostacolo per la moralita™ e viene
rifiutata con forza dal filosofo di Konigsberg. Contro di essa viene eretto infatti “il veto
inappellabile” della ragione morale-pratica: “Non ci deve essere alcuna guerra (es sol/

: : .\ 784
kein Krieg sein).”

La presenza del male nella storia umana si configura pertanto come
paradossale: da un lato ¢ cido da cui la liberta umana ¢ chiamata ad allontanarsi,
dall’altro ¢ cio che chiama I'uomo alla liberta e I’elemento tramite cui la liberta umana
si realizza.

Un aspetto di ulteriore paradossalita del male risiede nel fatto che Kant lo presenta

come lo strumento in mano alla natura per favorire, anzi, per produrre da sé cid che

I’uomo dovrebbe fare secondo le leggi delle liberta, ma che non fa:

“L’uomo vuole concordia, ma la natura conosce meglio cio che ¢ buono
per il suo genere: essa vuole discordia. Egli vuol vivere comodo e contento;
ma la natura vuole che egli debba gettarsi dall’indolenza e da un’inerte
contentezza nel lavoro e nelle fatiche, in modo da trovare invece anche il
mezzo per trarsi felicemente fuori, di nuovo anche da queste ultime. Gli
impulsi naturali a fare tutto cio, le fonti dell’insocievolezza e dell’universale
resistenza, da cui vengono tanti mai, rivelano cosi 1’ordinamento di un
saggio creatore; € non, invece, la mano di uno spirito maligno che si sia
intromesso nella sua divina costruzione o che, per invidia, I’abbia mandata

in rovina.”’

78 Streit, VII 93 (tr. it., 292).
MS, VI 354 (cfir. 193).
8 Idee, VIII 21 s. (tr. it., 34), corsivi miei.

288



“fata volentem ducunt, nolentem trahunt.”’®

“la guerra ¢ un tentativo non intenzionale (suscitato da passioni sfrenate)
degli uomini, ma anche un tentativo, piu profondamente nascosto, forse
intenzionale della saggezza suprema, se non di istituire, quanto meno di
preparare la legalita, congiunta con la liberta degli stati, e quindi 1’unita di

. 787
un sistema moralmente fondato”.

In questa concezione sembra che le sorti del miglioramento del genere umano siano
interamente guidate della natura. Persino lo stato viene concepito come effetto del
prodotto naturale: esso ¢ infatti “la condizione formale sotto la quale soltanto la natura
puo raggiungere questo suo intento finale” cio¢ la cultura del genere umano. La natura,
per realizzare il proprio fine ultimo, spinge 1’'uomo mediante la guerra alla costituzione
di tale societa civile.”®® Lo stato appare quindi come prodotto del determinismo
naturale, come una realtd nella quale ¢ in opera non una razionalita pratica, ma una
razionalita di carattere tecnico-pragmatico tramite cui, da un lato vengono sviluppate le
abilita individuali e collettive, dall’altro la collettivita stessa viene governata.

Un’impostazione di questo genere presenta pero difficolta notevoli: in primo luogo,
Kant sembra in questo modo intrappolare la liberta proprio li dove invece essa dovrebbe
esprimersi, nella storia. Tutta la sua speculazione morale si fonda infatti sul principio di
autodeterminazione del soggetto e, in particolare, nel diritto viene difeso tale principio

contro un governo paternalistico,

“dove 1 sudditi, come figli minorenni, che non sanno decidere cosa sia
loro veramente utile e dannoso, siano costretti a comportarsi in modo

puramente passivo, cosi da dover aspettare solamente dai giudizi dello stato

786 7eF, VIII 365 (tr. it., 184).

BT KU, V 433 (tr. it., 579).

788 Ivi, V 432 (tr. it., 577 — 579), corsivo mio. Scrive Kant nell’/dea: “solo in un tale recinto, qual &
I’unificazione civile, queste medesime inclinazioni producono un migliore effetto: al modo in cui gli
alberi in un bosco crescono forti e diritti proprio perché ognuno di essi tenta di togliere all’altro aria e sole
costringendosi a vicenda a cercare sopra di s¢; mentre quelli che in liberta e separati dagli altri, gettano i
germogli a loro piacere, crescono deformi, obliqui e ritorti. Ogni cultura ed arte che adorni ’'umanita,
I’ordine sociale piu bello, sono frutti dell’insocievolezza, che ¢ costretta da se stessa a disciplinarsi e
dunque, attraverso un’arte forzata, a sviluppare compiutamente i germi della natura” (Idee, VIII 22; tr. it.,
35).

289



come debbano essere felici, e quando questi pure lo conceda loro, solo dalla

sua bonta”.”®

All’interno della storia, invece, sembra valere un principio diverso. Il genere umano,
figlio capriccioso e recalcitrante, come un minorenne ¢ spinto dalla natura a compiere
atti e azioni che dovrebbe compiere liberamente, ma che di fatto non fa. Di tali azioni
egli non capisce il significato, che ¢ invece nascosto in un piano segreto della natura.
Ma cio sembra implicare dal punto di vista kantiano “il massimo dispotismo pensabile
(la costituzione che toglie ogni liberta ai sudditi, che percid non hanno affatto diritti)””°
e poiché cio che la natura produce servendosi del male ¢ la liberta umana, il genere
umano sembra essere paradossalmente costretto alla liberta.”"

In secondo luogo, la comprensione stessa della societa civile e delle leggi giuridiche
sembra venire compromessa all’interno di un’impostazione di questo genere. Mi spiego:
se lo stato ¢ la somma condizione formale affinché la natura sviluppi al massimo grado
la facolta umana di porsi dei fini, se ¢ prodotto dal meccanismo naturale e se al suo
interno agisce la razionalitd tecnico-pragmatica, non quella pratica, sembra lecito
pensare che i doveri di diritto siano imperativi ipotetici, dell’arte e della prudenza, non
imperativi categorici, come ho sostenuto nel corso di questo lavoro. Il determinismo
naturale e il principio di autodeterminazione sembrano quindi incompatibili tra loro nei
numerosi testi kantiani di carattere storico.

Se, certo, non ¢ facile sciogliere tali difficolta attraverso una prima lettura dei testi
kantiani, che non segnalano alcuna contraddizione tra la qualificazione della storia
umana come storia di liberta e 1’identificazione della natura con cio che produce il fine
della storia anche contro la volonta umana, sono del parere che la contraddizione tra
determinismo naturale e autodeterminazione umana non sia che un’apparenza. Per
coglierla ¢ opportuno in primo luogo ritornare a considerare attentamente il punto di
vista della storia: essa concentra la propria attenzione sulle azioni umane in quanto

fenomeni morali, cio¢ come effetti concreti nel mondo sensibile della determinazione

della volonta da parte della legge morale. A essi lo sguardo del filosofo della storia

8 Gemeinspruch, VII1 290 s. (tr. it., 138) e anche MS, VI 316 s. (cfi-. 146 s.).

0 Gemeinspruch, VIII 291 (tr. it., 138).

P! Cfr, A. Pinzani, Costretti alla liberta? Sulla filosofia della storia kantiana e sul concetto di autonomia
in esso implicito, in M. Moneti Codignola e A. Pinzani Diritto, politica e moralita in Kant, Bruno
Mondadori, Milano 2004, pp. 37 —49.

290



chiede di pronosticare a priori I’andamento del futuro morale del genere umano, di
leggere gli eventi, cio¢, in modo da rivelare se gli uomini siano incamminati verso il
meglio oppure no.

Pronosticare non predire, questa ¢ una differenza fondamentale per comprendere la
concezione storica kantiana: il pronostico e la predizione consistono nell’analoga
attivita di pronunciarsi sull’andamento degli eventi futuri, ma, mentre la predizione
viene condotta secondo “leggi di natura conosciute (come per le eclissi solari e lunari)”,
il pronostico storico viene condotto in base alle leggi morali.””* Cosi, la predizione fa
parte ed ¢ frutto di una scienza teoretica certa, il pronostico invece non si pud
appoggiare direttamente sull’esperienza, ma pud solamente individuare in essa degli
eventi che testimonino la direzione del cammino del genere umano.”” La filosofia della
storia, come storia pronosticante, non ¢ quindi condotta dal giudizio determinante
scientifico, che sussume il particolare sotto 1’'universale, ma da quello riflettente, che,
dal particolare dei fenomeni della liberta, cerca di derivare 1’universale della loro
direzione.

Essa, quindi, occupandosi della storia della liberta, non si propone come conoscenza
scientifica e neppure potrebbe legittimamente farlo, perché una tale pretesa
implicherebbe il superamento, da parte della ragione, dei confini tra 1’ambito
fenomenico e quello noumenico, tra la sfera del conoscibile e quella del pensabile. La
filosofia della storia, pertanto, desidera pensare il futuro umano, non conoscerlo. Da
questo punto di vista, la conflittualita tra determinismo naturale e autodeterminazione
libera si dissolve: il giudizio riflettente puod ben pensare senza contraddirsi che una serie
di eventi sia determinata dalle leggi meccaniche fenomeniche e al tempo stesso da una
causalita di altro genere. La conflittualita rimane invece solo per un’indagine storica che
pretenda di conoscere scientificamente; ma cosi facendo, essa non fa che avvilupparsi in
antinomie dalle quali non c’¢ altra via di uscita se non distinguendo i1 due piani della
realta, noumenico e fenomenico, e circoscrivendo la propria pretesa di conoscenza a
quello fenomenico: 1’unica via d’uscita ¢, quindi, quella di eliminare la stessa pretesa di
un’indagine storica scientifica. Per considerare la storia dei fenomeni della liberta ¢

quindi necessario mettere da parte il giudizio determinate e servirsi del giudizio

72 Streit, VIL 79 (tr. it., 223).
3 Ivi, VII 83 s. (tr. it., 282).

291



794

riflettente.”” Questa mi sembra la prospettiva assunta da Kant nell’accingersi a

considerare la storia del genere umano, prospettiva che si rivela pienamente in accordo
con i risultati della filosofia critica.””

Tenere a mente questo punto di vista ¢ di fondamentale importanza per comprendere
il rapporto tra liberta e natura. Come gia anticipato precedentemente, la storia di cui si
occupa il filosofo di Konigsberg ¢ costituita dall’insieme delle manifestazioni
fenomeniche della liberta umana e si colloca nell’intersezione tra legislazione naturale e
legislazione morale. Tale intersezione ¢ possibile grazie all’esistenza di un fondamento
comune tra il mondo fenomenico e quello noumenico, grazie, cio¢, al concetto di fine, o
meglio di finalita, in base a cui il giudizio riflettente permette di pensare 1 fenomeni
naturali in accordo con la causalita della liberta.

Attraverso questo concetto la natura, che procede secondo leggi meccaniche, ¢
rappresentabile come un sistema di fini teleologicamente orientato a un fine ultimo -

I’uomo, unico essere capace di dare a se stesso e alla natura fini indipendenti da quelli

naturali — in vista del quale si adopera con tutte le proprie forze.””® Da questo angolo

% M. Mori, Conoscenza e mondo storico in Kant, in Etica e mondo in Kant, a cura di L. Fonnesu, 11
Mulino, Bologna 2008, pp. 273 — 295, ha analizzato la compresenza di tre forme di conoscenza nel sapere
storico kantiano: regolativa, costitutiva ed etico-normativa. Prese di per sé queste forme non sono in
grado di fornire una garanzia al progresso storico: “la conoscenza costitutiva ¢ certa, ma non va al di la
dell’esperienza possibile; al contrario quella regolativa investe la totalita, ma non ha valore determinante;
quella etica esprime una dimensione esclusivamente normativa ancorché assoluta. L’indicazione
sull’orientamento della storia pud invece essere ottenuta dalla sinergia delle tre forme di sapere, che
trovano ora il loro reale punto di coesione” (p. 287). A conclusione della sua analisi, Mori sostiene che
“solo nella dimensione del mondo, che ¢ il luogo della direzione della storia, si pud trovare, seppur in
frammenti di esperienza, quella garanzia del progresso che 1’etica comanda e la ragione teleologica
prefigura. Anche se a sua volta la conoscenza empirica, sempre limitata ad una piccola porzione della
realta, non puo cogliere nulla della direzione complessiva del processo storico senza 1’ausilio del giudizio
morale, che dice come la storia deve essere, e del giudizio teleologico, che dice come la storia nel suo
insieme puo essere. Parafrasando Kant stesso, se si considera separatamente la funzione che svolgono
nella storia filosofica, il sapere morale e quello teleologico sono vuoti, la conoscenza empirica ¢ cieca” (p.
295).

7% Sulla stessa linea interpretativa si trovano W. Euchner, Kant als Philosoph des politischen Fortschritts,
in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976,
pp.- 390 — 402; Cavallar, Pax kantiana, K.-O. Apel, Kants »Philosophischer Entwurf: Zum ewigen
Frieden« als geschichtsphilosophische Quasi — Prognose aus moralischer Pflicht. Versuche einer
kritisch-methodologischen Rekonstruktion der Kantschen Konstruktion aus der Sicht einer transzendental
— pragmatischen Verantwortungsethik, in »Zum ewigen Frieden« Grundlagen, Aktualitit und Aussichten
einer Idee von Immanuel Kant, hrsg. von R. Merkel und T. Wittmann, Suhrkamp, Frankfurt am
Main1996, pp. 91 — 124.

796 Questa prospettiva del giudizio riflettente mi sembra uguale a quella assunta da Kant nello scritto /dea
per una storia universale dal punto di vista cosmopolitico, quando si esprime in questo modo: “Qui [scil.
di fronte alle azioni umane] per il filosofo non c’¢ altra via d’uscita, dato che non si puo presupporre negli
uomini e nel loro gioco su grande scala alcun razionale scopo proprio, che quella di tentare se in questo
assurdo andamento delle cose umane possa scoprire uno scopo della natura, grazie a cui sia comunque

292



visuale ci0 che la natura produce in vista del proprio fine ultimo (I’uomo) ¢ lo sviluppo
della sua abilita (Geschicklichgeit), cio¢ della capacita umana di porsi fini in generale,
mediante la cultura.”’

Penso sia opportuno richiamare 1’attenzione sul ruolo previsto dal filosofo di
Konigsberg per la natura all’interno della sua concezione storica: il fine della natura in
relazione al genere umano ¢ la cultura, cio¢ lo sviluppo dell’abilita umana di porsi fini
in generale, fine che culmina nella realizzazione di una costituzione civile nella quale
tale abilita si possa sviluppare, non la realizzazione della repubblica morale nella quale
il genere umano abbia sviluppato al massimo la propria capacita di porsi fini morali. Da
quanto emerge, in altri termini, la natura ¢ in grado di produrre solamente una parte del
processo di educazione che il genere umano deve compiere per giungere alla propria
destinazione: la disciplina, la cultura e, al massimo, la civilizzazione, lo sviluppo, ciog,
della razionalita tecnica e di quella pragmatica, elementi certo fondamentali e
irrinunciabili per la destinazione umana, ma che non sono ancora razionalita pratica,

liberta in senso pieno. Kant, infatti, intende 1 principi tecnico-pragmatici

“solo come corollari della filosofia teoretica. Infatti essi riguardano
unicamente la possibilita delle cose secondo concetti della natura e vi
appartengono non soltanto i mezzi che a tale fine devono essere reperiti
nella natura, ma perfino la volonta (come facolta di desiderare, e quindi
come facolta naturale), nella misura in cui questa puo essere determinata, in

conformita a quelle regole”.”®

Proprio perché queste razionalita sono legate all’ordine fenomenico, il giudizio
riflettente che analizza la storia pud a buon titolo considerare la natura come loro
autrice; ma non puo fare lo stesso, invece, con la realta pratica che sfugge al
meccanismo dell’ordine sensibile in quanto appartenente a quello noumenico, retto dalle
leggi della liberta. Nei confronti della moralizzazione la natura pud quindi solamente

esercitare un’influenza indiretta, rendendo il genere umano, attraverso disciplina e

possibile, di creature che si comportano senza un proprio piano, una storia secondo un determinato piano
della natura” (Idee, VIII 18; tr. it., 30).

77 Che si divide in cultura dell’abilita (Kultur der Geschicklichkeir) e della disciplina (Kultur der Zucht)
(Ivi, V 431 s.; tr. it., 575 - 579).

KU, V 172 (tr. it., 13).

293



cultura, ricettivo “per fini piu alti di quelli che puo fornire la natura stessa” e, riducendo
la “rozzezza e la violenza di quelle inclinazioni che piu appartengono all’animalita in
noi, e che piu si oppongono al perfezionamento della nostra destinazione suprema (cio¢

inclinazioni del godimento), e di far posto allo sviluppo dell’umanita.””””

In questo
senso la natura ¢ una forza che prepara il genere umano alla liberta, non cid che la
determina o la produce: il massimo cui puo giungere ¢ la civilizzazione, cio¢ ad una
condizione simile alla moralita nel senso dell’onore e del decoro esteriore.*” La
moralizzazione ¢ invece unicamente nelle mani degli uomini, certo di uomini
disciplinati, acculturati e civilizzati, ma che hanno tutto il diritto di rimanere nella
condizione etica naturale in cui si trovano, senza che un potere esterno, sia esso di
carattere politico o di carattere naturale, possa costringerli ad agire moralmente.

Questo per quanto riguarda il punto di vista etico-morale. Riguardo invece al punto
di vista giuridico-morale la natura ¢ presentata da Kant come capace di produrre la
societa civile, utilizzando il meccanismo delle inclinazioni, istinti e impulsi che
caratterizzano 1I’'uomo come essere sensibile. Ma lo stato ¢ anche qualificato come
prodotto della liberta: la sua formazione ¢ infatti il contenuto di una legge a priori della
ragione che recita: “devi entrare in questa condizione (Du sollst in diesen Zustand
treten)”.*"! Tuttavia, come ho cercato di mettere in luce, il punto di vista storico non
esclude la compatibilita della causalita naturale e quella della liberta, ma le interpreta
nel senso di una collaborazione al fine della produzione della societa civile, dal punto di
vista giuridico, e di quella della civilizzazione umana, nella prospettiva etica. In tale
collaborazione, tuttavia, il soggetto del processo storico ¢ la liberta umana guidata dal
comando morale, mentre la natura interviene in funzione ausiliaria.*"* Cio ¢ espresso
chiaramente, a mio parere, nelle parole con cui si chiude lo scritto Sul detto comune;

esse si riferiscono al rapporto tra teoria e prassi nel diritto internazionale considerato da

9 Ivi, V 433 (tr. it., 581).

890 rdee, VIII 26 (tr. it., 38).

S0UMS, VI 306 (cfi-. 133).

%02 Riguardo alla collaborazione tra liberta e natura nel processo di formazione della pace perpetua, P.
Guyer, Kant, Routldge, London and New York, 20072, pp. 298 s., sostiene che I’elemento centrale dello
scritto Per la pace perpetua non sia quello “di fornire una garanzia naturale dell’attualita o almeno della
probabilita della pace perpetua, ma piuttosto quello di fornire una garanzia filosofica della possibilita
della pace perpetua, da cui puo venir provato che tale pace, non importa quanto possa sembrare remota, ¢
di fatto nelle nostre mani e percio che ¢ sia razionalmente che moralmente necessario che noi lavoriamo
in direzione di essa.” Da questo punto di vista per lo studioso il meccanismo naturale non rende
necessaria la pace perpetua, ma la rende possibile qualora venisse usato con 1’intenzione di realizzarla.

294



un punto di vista cosmopolitico, ma ritengo che riassumano tutta la concezione

filosofico-storica kantiana:

“Da parte mia confido invece nella feoria, che proviene dal principio del
diritto riguardo a come debba essere il rapporto tra uomini e stati, e che
esorta gli dei della terra ad adottare la massima di comportarsi sempre nei
loro conflitti in modo tale che quell’universale stato di popoli venga con cid
introdotto, ¢ ad ammettere dunque che esso sia possibile (in praxi) e che
possa essere; ma mi affido insieme (in subsidium) alla natura delle cose, che

costringe a cid che non si farebbe volentieri”.*”?

Da ultimo, veniamo a considerare la societa civile, ad analizzare, cio¢, se sia regolata
da imperativi tecnico-pragmatici o da imperativi morali. Prima di occuparmene,
tuttavia, mi preme precisare la prospettiva dalla quale Kant la osserva nella
speculazione storica. Come ho gia messo in evidenza la filosofia della storia kantiana si
identifica con la filosofia della storia politica, cio¢ della storia della Dottrina del diritto
applicata. Da questo punto di vista, la societa giuridica di cui si occupa la filosofia della
storia kantiana non ¢ piu lo stato trattato dalla Dottrina del diritto, in cui vengono
presentati i principi in base a cui la pratica politica deve avvenire, ma ¢ proprio il frutto
dell’applicazione di quei principi tramite tale pratica. La filosofia della storia e la
filosofia politica kantiane sviluppano la riflessione morale, quindi, su un livello diverso
sia rispetto a quello metafisico-trascendentale della Fondazione e della seconda Critica,
sia rispetto a quello della Metafisica dei costumi che si occupa degli oggetti
particolari.*® La filosofia della storia e la filosofia politica si collocano sul piano
empirico, non perché siano determinate dall’elemento sensibile (in quanto espressioni
della morale non potrebbero mai esserlo dal punto di vista kantiano!) ma perché
riguardano, rispettivamente, lo studio dei fenomeni concreti della liberta umana e della
possibilita di applicare la dottrina razionale del diritto alla prassi.

In esse il particolare non ¢ presente come nella Metafisica dei costumi, dove
I’elemento empirico che non sia contenuto nei concetti in questione viene eliminato, ma

deve essere considerato nella sua concretezza empirica. Da questo punto di vista, la

803 Gemeinspruch, VIII 313 (tr. it., 158).
%04 Senza aggiungervi nulla di empirico oltre a quanto non sia contenuto nei loro concetti.

295



storia considera non solo lo sviluppo della liberta esterna umana, ma di tutte le
disposizioni naturali (anche sensibili) che favoriscono tale sviluppo; la politica, dal
canto suo, necessita, come analizzero tra breve, dell’impiego della prudenza. Specificare
il punto di vista della politica ¢ importante per comprendere in che modo sia da
intendere la presenza degli imperativi tecnico-pragmatici nella societa civile. Essi
compaiono nella societa civile in tre modi differenti: 1) sono cid in base a cui i cittadini
potrebbero seguire 1 principi del diritto (per quel che ne sa un osservatore esterno); 2)
costituiscono 1 principi tramite cui viene realizzata 1’azione politica; 3) sono lo
strumento del potere politico per 1’educazione dei propri cittadini. Procedero ora alla
spiegazione di questi tre punti:

1) Come ¢ gia stato sottolineato nei capitoli precedenti, il diritto ¢ un insieme di
doveri morali che non muove nei confronti del soggetto una pretesa di moralitd, ma
semplicemente di legalita: le leggi di liberta giuridiche si concentrano sul fatto che
I’azione sia conforme alla loro “lettera”, qualsiasi sia il movente che spinge 1’individuo
ad agire. L’agente pud muovere all’azione per dovere, per paura della punizione, per
convenienza, per immagine...cio non ¢ rilevante: importante ¢ che 1’azione si adegui
alle condizioni, fornite dal diritto, secondo cui liberta diverse possono convivere senza
ledersi reciprocamente. Che 1’atteggiamento soggettivo nel compimento del dovere
giuridico sia morale (fare il dovere per il dovere) o no non lede assolutamente lo status
di legge morale proprio di quel dovere. Da questo punto di vista, la Pflicht giuridica
(che non pretende moralita ma in cui tale pretesa ¢ latente) cosi come i costumi e le
virtu che si addicono alla vita sociale (senso dell’onore, decoro, altruismo, gratitudine,
etc.) possono essere compiuti in base a regole tecnico-pragmatiche a seconda dello
sviluppo morale dei singoli cittadini. Di fronte a cio lo stato e la natura non hanno alcun
potere ¢ la storia non lo puo raccontare. Cio di cui quest’ultima puo essere testimone ¢
unicamente 1’esistenza di un insieme di individui sotto leggi comuni con una parvenza
di moralita, insieme cui anche la natura potrebbe condurre mediante il proprio
meccanismo di bilanciamento delle forze di attrazione e di repulsione delle inclinazioni

805

sensibili.”” Ma la societa civile non € solo il frutto del meccanismo naturale, bensi un

comando della ragione.

%05 Penso che questo sia il senso delle seguenti parole: “Infatti non del miglioramento morale degli
uomini, bensi solo del meccanismo della natura si ha il compito di sapere come si possa utilizzare con gli
uomini al fine di indirizzare, in un popolo, il conflitto tra le loro intenzioni ostili, in modo che essi non

296



2) In quanto dottrina applicata del diritto, la politica necessita di un certo uso della
prudenza. La prudenza potrebbe identificarsi con una mera “arte di usare il meccanismo
naturale per governare gli uomini”,**® possibilita questa che Kant bandisce. La necessita
di servirsi di imperativi tecnico-pragmatici non implica fout cour ’eliminazione dei
principi morali e I’identificazione della pratica politica con la scelta dei mezzi piu adatti
a scopi calcolati secondo il proprio vantaggio (cosa che implicherebbe la negazione di
ogni morale),*”” ma con I’applicazione dei principi del diritto (i principi morali) alle
circostanze concrete.*® La politica prospettata deve essere una politica morale,*” cioé
in accordo con il diritto, e all’'uomo di stato € richiesto, oltre che il buon uso della
razionalitd pragmatica, di farsi determinare, in primo luogo, dal principio formale del
diritto, poi, da quello materiale, quand’anche si trattasse delle pace perpetua. Il politico
deve, in altri termini, essere dotato di prudenza morale, deve assumere il problema del
diritto dello stato, internazionale e cosmopolitico come un problema etico e mirare alla
pace perpetua non solo come a un fine fisico, ma anche come a una condizione

derivante dal riconoscimento del dovere.

3) Da ultimo, come si vedra successivamente, 1’'uomo di stato ha il compito i
occuparsi dell’educazione dei propri cittadini, e non solo di educarli in generale, ma di
educarli al bene, pur non con la pretesa di renderli moralmente migliori ma legalmente

migliori. Per fare cio ¢ necessario che il potere politico metta a disposizione la propria

. 11
e progettato in base a questo suo scopo”.”

99 ¢

prudenza per “un piano ben ponderato

possano non costringersi da loro stessi a porsi reciprocamente sotto leggi coattive e cosi da introdurre lo
stato di pace in cui le leggi hanno forza” (ZeF, VIII 366; tr. it., 185).

806 ryi, VIII 372 (tr. it., 190).

7 Ibidem.

%08 Penso sia interessante notare che 1’uso della prudenza per 1’applicazione dei principi morali & prevista
da Kant anche in ambito etico. Si legge infatti nella Metafisica dei costumi riguardo all’esercizio dei
doveri di virtu: “cosa si debba fare puo essere stabilito solo dal giudizio secondo regole della prudenza
(quelle pragmatiche), non secondo quelle della moralita (quelle morali) [...] perciod colui che segue i
principi della virtt, pud certamente commettere un errore (peccatium) nell’esercizio del piu o del meno,
come prescrive la prudenza, ma in cid non compie un vizio perché segue strettamente questi principi.”
(MS, VI 433, nota; cfi. 292 s., corsivo mio).

%09 Sul rapporto tra politica morale e storia morale si consideri F. Oncina Coves, Storia morale e politica
morale, in Etica e mondo in Kant, a cura di L. Fonnesu, I1 Mulino, Bologna 2008, pp. 297 — 316.

810 7eF, VIII 376 s. (tr. it., 194 s.). Quando invece non assume la morale (il diritto) come propria
condizione limitatrice e come proprio movente, ma si serve dei principi giuridici per i propri interessi la
politica diviene moralismo politico; in questo modo essa toglie la liberta ed “esaurisce tutta la saggezza
pratica e il concetto di diritto € un concetto vuoto” (Ivi, VIII 372; tr. it., 190). Questo tipo di politica ¢
tuttavia rifiutata da Kant.

811 Streit, VII 93 (tr. it., 292).

297



Grazie a tale educazione ¢ possibile per lo stato raggiungere una sempre maggiore

stabilita, legalita e pacificazione entro 1 propri confini.

La societa civile che si realizza nella storia ¢ frutto dell’incontro tra i principi
giuridici e le circostanze empiriche. In questo senso, non i principi del diritto, ma le
regole dell’applicazione del diritto, 1 principi della politica, sono interpretabili come
regole tecnico-pragmatiche. La Klugheit politica, tuttavia, non € per questo un mero uso
del meccanismo naturale per gli scopi di chi governa, ma ¢ morale tanto in quanto si
lascia determinare dai principi giuridici e mira alla loro concretizzazione. Lo stato
quindi si struttura secondo leggi morali, ¢ una realta morale ed ¢ frutto dello sviluppo
della liberta; la collettivita che esso regola ¢ un insieme di esseri razionali governati da
leggi di liberta, frutto della loro autodeterminazione come volonta collettiva. Certo, dal
punto di vista dei singoli, tale legge pud essere avvertita come proveniente da una
volonta altra rispetto alla propria:*' il punto di vista giuridico non si interessa che i
cittadini agiscano moralmente, il punto di vista politico non puo nulla in questo senso e
il punto di vista storico non ¢ in grado di registrare la moralita dei cittadini. Nulla di
tutto cio priva il diritto naturale e lo stato del loro stafus morale: la societa civile non ¢
frutto solamente del meccanismo naturale, ma anche della liberta.

Nella storia kantiana, quindi, il pensare alla natura come a qualcosa che determina
I’'uomo alla liberta, e la liberta del cammino del genere umano verso la propria
destinazione non si escludono: il progresso morale storico-empirico del genere umano
verso la propria destinazione puod essere pensato come un percorso guidato dalla mano
provvidenziale della natura che rende possibile cid che empiricamente sembra
impossibile, viste le discordie e le lotte esistenti tra gli uomini. Questo modo di pensare
la natura ¢ di fondamentale importanza per la possibilita delle stesse azioni libere
umane: non perché la natura le determini, ma perché 1’elemento sensibile che fa parte
dell’uomo non appare di ostacolo, ma in armonia con lo sviluppo della liberta. Cosi i
soggetti morali possono a buon diritto non disperare del buon esito dei loro sforzi nel
progresso morale, progresso, certo, favorito dalla natura, ma ordinato dalla legge morale

di fronte alla quale I’'uomo non puo sottrarsi.

812 MS, VI 389 (cfir. 239).

298



La garanzia del buon esito della storia non significa tuttavia, nella prospettiva
kantiana, che 'uomo possa smettere di impegnarsi ma implica piuttosto un aumento di

responsabilita:

“E in questo modo che la natura, con lo stesso meccanismo delle
inclinazioni umane, garantisce la pace perpetua; certo, con una sicurezza che
non ¢ sufficiente per predirne (teoreticamente) I’avvento, ma che dal punto
di vista pratico ¢ sufficiente e impone il dovere di adoperarci a questo fine

(niente affatto che chimerico).”®"”

Posti in una condizione in cui la natura non contrasta ma si armonizza con i loro
sforzi, si impone agli uomini con maggior forza il comando morale assieme alla
consapevolezza che se il fine morale non verra realizzato non ne sara, certo,
responsabile la natura, ma il genere umano.’'* La storia dei fenomeni della liberta
umana si presenta, quindi, come una dimensione nella quale liberta e natura
collaborano al fine di condurre il genere umano verso la propria destinazione, ma dove
il risultato raggiunto ¢, infine, unicamente responsabilita dell’uomo.®"

Penso sia bene fare un’ultima precisazione. Nel corso di questa analisi ho cercato di
mettere in evidenza il fatto che la filosofia della storia ¢ in grado di registrare la
collaborazione tra liberta e natura unicamente in rapporto alla civilizzazione umana che
si produce mediante la progressiva affermazione del diritto; il suo sguardo esterno
invece non riesce € non pud cogliere lo sviluppo interno del genere umano, la sua
moralizzazione. Che la storia non lo registri non implica, tuttavia, che i singoli non
progrediscano moralmente, e che il genere umano non sia impegnato nella formazione

progressiva di una repubblica morale: i due percorsi, quello verso la repubblica civile

813 7eF, VIII 368 (tr. it., 186), corsivo mio.

814 Scrive G. Geismann, World Peace: Rational Idea and Reality. On the Principles of Kant’s Political
Philosophy, in Kant. Analysen — Probleme — Kritik, 2. Bd., hrsg. von H. Oberer, Konigshausen &
Neumann, Wiirzburg 1996, pp. 265 — 319, a riguardo: “L’interpretazione teologica della storia di Kant
non ha alcuna rilevanza teoretica; non aumenta la nostra conoscenza. Quindi non ha rilevanza per la
filosofia morale in generale e per la Dottrina del diritto, in quanto dottrina dei doveri in particolare.
L’umanita ha I’incondizionato dovere di diritto di lottare per la pace mondiale. Ma, posto cio, ¢ di somma
importanza pratica per essere sufficientemente sicuri che questo obiettivo non € semplicemente una
chimera.”

815 Non si accorge di questo importante elemento della concezione storica kantiana invece Zotta,
Immanuel Kant. Legitimitdt und Recht, p. 185, che accusa il filosofo di Konigsberg di avere sottoposto il
ruolo dell’'uomo ad depotenziamento sistematico.

299



universale e quello verso la repubblica morale, non si dipanano su terreni eterogenei, ma
avvengono nella storia, pur riguardando due ambiti differenti della liberta umana. Essi
non si realizzano come due sviluppi separati ma si intrecciano e si sostengono l’un

I’altro, come sara possibile mettere in luce dall’analisi sul fine della storia.

4. b. 1l fine della storia

Nel paragrafo precedente ¢ stato tracciato lo sviluppo della storia della liberta umana:
esso ha origine dal male morale e si svolge in una costante tensione a superarlo per il
raggiungimento del sommo bene. E stato anche messo in evidenza che tale storia non
narra propriamente tutto il percorso verso la destinazione (la moralitd) dell’uomo, cio¢
quel progresso che ha come fine una societa universale retta da leggi di virtu dove la
legge sia compiuta pubblicamente a motivo della legge; occupandosi dell’espressione
fenomenica della liberta esterna, la storia pud registrare solamente 1’aumento della
legalita degli uomini in due dei tre sensi assunti da questo termine nella speculazione
kantiana: come aumento dell’osservanza delle leggi di diritto ¢ come aumento della
conformita alla lettera delle leggi morali in generale.®'® La storia documenta quindi il
percorso volto alla costituzione della societa civile, ovverosia quello in cui il diritto
viene progressivamente realizzato.

Poiché il punto di vista della storia abbraccia il genere umano nella sua universalita,
la societa civile cui mira non si identifica con quella realizzata entro i1 confini delle
singole nazioni, ma con una costituzione giuridica universale: la repubblica mondiale
nella quale si realizza la pace perpetua. I/ fine della storia ¢ quindi la realizzazione della
pace perpetua nella repubblica mondiale, il cui raggiungimento coincide, al tempo
stesso, con la fine degli sforzi della politica nella realizzazione piena e completa del
diritto: avente inizio dal male morale, la storia si svolge in un percorso di superamento
di tale male e trova il proprio compimento nella pace perpetua, “sommo bene politico” e
“fine definitivo della Dottrina del diritto entro i limiti della semplice ragione”.®"’

Tuttavia, come lo forzo nel passaggio dalla res publica phaenomenon alla res publica

noumenon si svolge, nella prospettiva kantiana, in un avvicinamento asintotico, cosi

816 Cfi-. Ibi, 11 Capitolo, § I. 2. a., pp. 141 — 145.
817 MS, VI 355 (cfir, 194 s.).

300



avviene per il processo storico. La realizzazione della pace perpetua attrae gli sforzi
dell’impegno politico del genere umano e della natura, ma in una prospettiva che sfugge
sempre di fronte alla concretezza del momento presente, prospettiva chiamata da Kant
chiliasmo®"® filosofico.*" Esso non coincide con un fanatismo,*® né con un’illusione
utopica,”! né con I’atteggiamento di chi, stretto dall’angustia della condizione presente,
cerca di dare un senso alle proprie tribolazioni guardando con speranza a un futuro
salvifico e attendendolo come ciod che, prima o poi, lo sollevera dalle fatiche. Niente di
tutto cio ¢ presente nel chiliasmo filosofico kantiano: esso riposa sulla certezza del fatto
della legge morale (comando che si impone a ogni essere razionale) e sulla garanzia di
una natura che non ostacola ma favorisce il genere umano nella realizzazione di tale
comando. La realizzazione piena del diritto con il raggiungimento della pace perpetua ¢
un fine che & al tempo stesso un dovere,*”* quindi non arbitrariamente assunto dagli
uomini, ma oggettivamente fondato nella ragione.

Tale fondazione non implica I’atteggiamento di chi non considera il reale,
chiudendosi nel vuoto ideale di una condizione che verra raggiunta senza necessita di

cambiamento e di impegno da parte del genere umano, quindi in maniera del tutto

¥ 11 termine “millenarismo” o “chiliasmo” indica una concezione che assume alla lettera la
rappresentazione contenuta nell’ Apocalisse (Apoc. 20, 1 - 6) di un futuro regno della durata di mille anni
retto da santi risorti con Cristo, prima del giudizio universale. Esso si riferisce quindi a un regno
temporale di Dio. Tale rappresentazione diede luogo a numerose dispute in ambito cristiano, dispute che
ebbero tra i tanti, come protagonisti Ireneo, Origene e Agostino. La tradizione millenarista si mantenne
fino i tempi di Kant, che fu, come sottolinea G. Cunico, Il millennio del filosofo: chiliasmo e teleologia
morale in Kant, ETS, Pisa 2001, p. 34, “il primo (e in un certo senso I'unico) filosofo moderno
(importante) a riprendere il mito millenaristico traducendolo direttamente in un’idea razionale.” Non
intendo trattare in questa sede il rapporto del filosofo di Konigsberg con la tradizione millenaristica, in
particolar modo con la riflessione chiliastica contenuta nella letteratura teleologica del pietismo tedesco
(Spener, Crusius, Oetinger, Herder, Lavater). Riguardo a cio, mi limito a rimandare a J. Moltmann, Das
Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, Kaiser, Giitersloh 1995; J. Bohatec, Die Religionsphilosophie
Kants in der Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft. Mit besonderen Beriicksichtigung ihrer
theleologisch-dogmatischen Quellen, Campe, Hamburg 1938.

89 Ne La religione entro i limiti della sola ragione il chiliasmo filosofico viene identificato con la
posizione di chi “spera in uno stato di pace perpetua, fondata su una lega delle nazioni come repubblica
mondiale” (Relig., VI 34; tr. it., 89).

820 Ibidem.

821 Riguardo al carattere non utopico della pace perpetua kantiana si consideri H. Klenner, Kants Entwurf
“Zum ewigen Frieden” — Illusion oder Utopie?, in 200 Jahre Kants Entwurf “Zum ewigen Frieden”. Idee
einer globalen Friedensordnung, hrsg. von V. Bialas und H. - J.HéaBler, Kénigshausen & Neumann,
Wiirzburg, 1996, pp. 15 — 25. M. Moneti Codignola, «Es ist doch st} sich Staatsverfassungen
auszudenken, die den Forderungen der Vernunft entsprechen»: Kant é un utopista?, in M. Moneti
Codignola e A. Pinzani Diritto, politica e moralita in Kant, Bruno Mondatori, Milano 2004, pp. 51 — 88,
analizza il rapporto tra il pensiero kantiano e quello utopistico, mettendone in luce le differenze strutturali
(individuate nelle distinzioni forma/contenuto, bene individuale/bene collettivo, felicita/moralita presenti
in Kant ma non nel pensiero utopico) e le differenze sostanziali (confronto uomo/animale e la posizione
dell’uomo nell’universo, la relazione tra liberta e natura).

822 Gemeinspruch, VIII 289 s. (tr. it., 136 s.) e ZeF, VIII 377 (tr. it., 194 s.).

301



823 11 chiliasmo filosofico

passiva, dato che “fata volentem ducunt, nolentem trahunt.
kantiano non si culla nelle garanzie fornite dalla natura, ma impone all’ordine costituito
la necessita inaggirabile di rinnovarsi costantemente in vista della pace perpetua, di non
accontentarsi mai di cio che si € raggiunto e di assumere 1’ewigen Frieden come propria
responsabilita, come se tutto dipendesse dalle proprie forze. Proprio perché la natura
non ostacola ma favorisce lo sviluppo della liberta nel cammino verso la pace perpetua,
il genere umano non pud in alcun modo sottrarsi al comando razionale, neppure
adducendo come scusa che le proprie inclinazioni, la propria fenomenicita, gli sono di
impedimento.

In cio ¢ implicato anche il tentativo di guardare con realismo alla limitatezza della
realta umana e alle sue contraddizioni, non lasciandosi intrappolare, pero,
dall’immediatezza dei fatti presenti. Che la pace non sia ancora stata raggiunta e che gli
eventi empirici sembrino indicare un percorso del genere umano tutt’altro che
indirizzato a essa, non inficia minimamente la sua realta pratica; ne sono testimonianza
I’entusiasmo e la partecipazione risvegliati da alcuni eventi negli animi degli uomini,
emozioni che rivelano la disposizione morale del genere umano e la sua destinazione a
realizzare quel fine.***

Nella speculazione kantiana, accanto al chiliasmo filosofico, che riguarda il
progresso del diritto, ne esiste anche uno di altro genere: quello teologico che “aspetta il
miglioramento morale perfetto del genere umano.”** Cosi, tanto il percorso volto al
raggiungimento della comunita giuridica mondiale e del suo fine, quanto lo sviluppo
indirizzato alla costituzione della repubblica morale si collocano in una prospettiva dove
lo scopo non viene mai raggiunto definitivamente, ma in un avvicinamento asintotico. Il
chiliasmo teologico si presenta con le medesime caratteristiche di quello filosofico: non
¢ frutto di utopia e di fanatismo, ma si fonda sulla ragione e costituisce un comando
incondizionato cui 'uomo non si pud sottrarre. In esso sono tuttavia presenti tre
elementi di diversita rispetto al primo: in primo luogo, riguardando il miglioramento
morale del genere umano (cio¢ il percorso verso la formazione di un’intenzione morale

collettiva nella chiesa invisibile fondata sulla fede morale pura, non semplicemente

823 ZeF, VIII 365 (tr. it., 184).
824 Gemeinspruch, VIII 85 - 87 (tr. it., 228 — 230).
825 Relig., V1 34 (tr. it., 89).

302



verso la massimizzazione del numero delle azioni conformi alla legge giuridica) esso

non puo essere registrato dallo sguardo della storia, perché le rimane nascosto:

“Non si puo esigere dalla religione sulla terra (nel senso piu stretto della
parola religione) nessuna storia universale riguardante tutto il genere
umano; perché, in quanto fondata sulla fede morale pura, essa non ¢ uno
stato di cose pubblico, ma ognuno pud avere soltanto la coscienza

particolare dei progressi che egli ha fatto in questa fede.”®*

In secondo luogo, esso chiama in causa la provvidenza divina, provvidenza di cui
non ha bisogno invece la societa civile. Dato tuttavia il ruolo giocato dalla natura nel
processo di fondazione della societa civile, si potrebbe avanzare la proposta di un
parallelismo tra le due comunita, sostenendo che, mentre nella repubblica morale ¢
necessario I’intervento della provvidenza divina, la societa giuridica richiede quello

827 . . . . . .
Ma 1 due interventi sembrano avvenire in maniera

della provvidenza naturale.
completamente diversa: ¢ stato messo in luce nel paragrafo precedente che la parte
svolta dalla natura nel processo storico consiste in un’attivita di collaborazione con la
liberta, in base a cui 1’elemento naturale-sensibile non ¢ di ostacolo, ma in armonia con
quello noumenico, tanto da favorirne lo sviluppo. Tale sviluppo tuttavia ¢, in ultima
istanza, unicamente responsabilita del genere umano: la provvidenza naturale ¢

condizione necessaria, ma non sufficiente per la formazione della societa civile che

richiede I’attivita libera umana.

826 Certo, se ne pud dare una rappresentazione storica che pud avere unita, secondo il filosofo di
Konigsberg, solamente se “si limita a quella parte del genere umano nella quale attualmente la
disposizione all’unita della chiesa universale ¢ gia condotta vicino al suo pieno sviluppo, giacché essa ha,
per lo meno, gia posto pubblicamente la questione della differenza tra la fede di ragione e la fede storica,
ed ha attribuito alla decisione su questo punto la massima importanza morale. [...] Giacché ci dev’essere
unita di principio per poter considerare le diverse specie di fede che sono seguite le une alle altre come
modificazioni di una sola e medesima chiesa che ¢ quella della cui storia propriamente ora ci occupiamo.”
Premesso cio Kant continua “possiamo, dunque, da questo punto di vista trattare la storia di quella chiesa
la quale, sin dai suoi primi inizi, conteneva il germe e i principi dell’unita obiettiva della fede religiosa
vera e universale, alla quale essa si ¢ avvicinata a poco a poco sempre di piu” e identifica tale chiesa con
il cristianesimo (Relig., VI 124 s.; tr. it., 157). La rappresentazione del passaggio dalla fede ecclesiastica
alla fede religiosa pura coincide dunque con la storia del cristianesimo. Ma, ¢ bene sottolinearlo, essa non
¢ la storia del miglioramento morale del genere umano, ma “una rappresentazione del mondo futuro,
dataci sotto forma di un racconto storico, senz ‘essere di per sé una storia” (Ivi, VI 136; tr. it., 166).

827 Cunico, Il millennio del filosofo: chiliasmo e teleologia morale in Kant, p. 131, definisce la
provvidenza naturale all’opera in ambito giuridico “provvidenza ordinaria”, diversa da quella operante
nella comunita etica dove “sembra venir prospettata la possibilita di una provvidenza straordinaria”
(corsivo mio).

303



Nella collettivita morale, invece, I’intervento di Dio appare decisivo per almeno tre

\ 828

aspetti: per la legislazione pubblica delle leggi di virtu, ™ per la fondazione del popolo

di Dio, opera “la cui esecuzione non possiamo aspettarci dagli uomini, ma soltanto da
Dio stesso”," e per lo stesso raggiungimento del sommo bene, alla cui realizzazione &
destinata ogni specie di esseri razionali, ma che necessita di un giudice in grado di
“scrutare 1 cuori, per penetrare anche nell’intimo delle intenzioni di ciascuno e, come
deve essere in ogni societd, per rendere a ciascuno cio che egli merita secondo le sue
opere.”™" Il riferimento al sommo bene, al fine della societa morale, rappresenta il terzo
aspetto che differenzia il chiliasmo teologico da quello filosofico: mentre in
quest’ultimo gli sforzi umani porteranno, prima o poi, alla realizzazione della pace
perpetua, il sommo bene morale necessita dell’intervento divino, che consideri i cuori
del genere umano nel suo intero e gli commisuri quello che merita. Dio ¢ quindi il
postulato della possibilita del sommo bene.*' Non lo ¢ invece I’intervento della natura
per la costituzione della pace perpetua.

Sembrerebbe cosi che Dio sia condizione necessaria e sufficiente per la realizzazione
della repubblica morale. Cio implicherebbe che il genere umano non puo giungere alla
propria destinazione, alla piena liberta, senza 1’intervento di una potenza che lo supera e
che fa da sé cio che gli uomini non potrebbero mai fare. Da questo punto di vista, il
genere umano non sarebbe libero, ma una semplice marionetta nelle mani della divinita.
Se natura e liberta sono quindi conciliabili, in ultima istanza, grazie all’impiego del
giudizio riflettente, la liberta umana pare soccombere di fronte all’intervento della
provvidenza divina.

A ben vedere, tuttavia, nonostante Dio svolga un importante ruolo nella costituzione
della comunita etica, la liberta umana non viene meno. Cid ¢ riconoscibile ponendo
accurata attenzione alla modalita con cui avviene I’intervento divino. In primo luogo,
come analizzato nella prima parte di questo capitolo, Dio non ¢ legislatore delle leggi
etiche sulle quali si struttura la collettivita morale, ma loro legislatore pubblico. Questo

significa che i doveri etici sono frutto della facolta di autodeterminazione razionale di

cui partecipano anche gli uomini e i soggetti morali vi sono sottoposti in virtu di

828 Relig., V1 98 s. (tr. it., 137).

29 Ivi, VI 100 (tr. it., 139).

89 Ibidem.

BUKpV, V 124 - 132 (tr. it., 253 — 265).

304



un’autocostrizione, non ad opera di una costrizione esterna che avrebbe come unico
effetto quello di tramutarli in doveri legali.*** La divinita interviene conferendo validita
pubblica a leggi gia valide privatamente, cio¢ rende validi per ’omnitudo collectiva
principi gia validi per ’omnitudo distributiva.

Che a tali principi i singoli gia si autocostringano senza il bisogno di un intervento
divino implica il fatto che la perfezione morale dei singoli non ¢ determinata da Dio: ¢
frutto di una scelta libera dell’agente che decide (una volta per tutte ma dovendo sempre
ricominciare da capo)™’ di assumere il giusto ordine dei moventi e di farsi determinare
dalla legge, non dalle inclinazioni sensibili.*** Tale scelta non & quindi motivata da fini
ulteriori, oltre a quelli che non siano gia contenuti nella legge, non nasce dall’aspettativa
di una ricompensa futura, dall’aspettativa del sommo bene, né puo essere imposta da
un’autoritd esterna, neppure da quella divina. Essa costituisce 1’insondabile mistero
della liberta umana che nessun potere, né politico, né naturale, né divino puo
determinare.

Si potrebbe a questo punto obiettare che, se certo i1 singoli si impegnano nel loro
ambito particolare, ¢ Dio a fare si che essi si uniscano in una repubblica morale e che
quindi la provvidenza divina ¢ il vero soggetto della moralizzazione e del
raggiungimento della destinazione umana. A ben vedere, tuttavia, il passaggio dalla
condizione etico-naturale a quella etico-civile ¢ prodotto della liberta umana e non frutto
di una costrizione divina “dato che questa repubblica, nell’idea che ce ne facciamo,
implica gia ’esenzione di ogni costrizione.”*** Tale passaggio ¢ infatti un “dovere del

genere umano Verso se stesso”,**¢

quindi un dovere interno che non puo essere imposto
da alcuno Zwang esterno, neppure da quello divino: il genere umano deve sottoporvisi
mediante un atto di autocostrizione. Il dovere di costituire una repubblica morale ¢ un
comando della religione razionale pura, ovverosia un dovere che 1I’'uomo conosce
unicamente tramite la propria ragione e solo successivamente riconosce come comando
divino; ¢ quindi frutto della facolta di autodeterminazione della ragione umana, della

nostra liberta. A cio0 si aggiunge che la costituzione della chiesa visibile e la sua costante

riforma in avvicinamento verso quella invisibile necessita di una “certa forma

832 Relig., V199 (tr. it., 137).

833 MS, VI 409 (cfir, 263).

834 Relig., V149 s. (tr. it., 101 s).
35 Ivi, VI 98 (tr. it., 137).

836 Ivi, VI 97 (tr. it., 136).

305



837 che prevede che i giusti, e non Dio, si

ecclesiastica fondata su condizioni empiriche
dotino di una serie di obbligazioni pubbliche statutarie. Impegnarsi nella stipulazione di
tali leggi € un dovere (Pflicht) per gli uomini:
“c’¢ piuttosto bisogno di ammettere che la volonta divina sia che noi
stessi realizziamo I’idea razionale di tale repubblica e che non cessiamo
mai, nonostante i nostri tentativi infelici di molteplici forme di chiesa, di
tendere verso questo fine, se ¢’€ bisogno, con nuovi tentativi che evitino per
quanto possibile gli errori dei tentativi precedenti; di modo che quest affare,

che é insieme per noi un dovere, & interamente affidato alle nostre cure.”*

La moralizzazione, quindi, richiede I’impegno del genere umano tanto nella
singolarita dei propri membri quanto come collettivita. In tale contesto, Dio interviene
aiutando la liberta dei singoli a convogliare le proprie forze in modo da non agire, I’'uno

839 egli fornisce all’impegno

nei confronti dell’altro, come uno strumento del male;
morale, dei singoli ma anche delle comunita particolari, la possibilita e la garanzia di
una forma collettiva che permetta a ciascuno di rafforzarsi nel cammino gia intrapreso
verso il proprio perfezionamento e, con esso, verso quello di tutto il genere umano. Cosi
Dio, alla maniera della provvidenza naturale, interviene, da un lato, garantendo la
buona riuscita e la premiazione degli sforzi individuali, dall’altro, sostenendo gli sforzi
delle singole comunita etiche verso la realizzazione di una collettivita universale.**
Data questa specifica modalita dell’intervento divino (che si qualifica come un “aiuto

. 841
all’auto-aiuto”

che I’'uomo da sé si da verso la libertd), la moralizzazione del genere
umano, la realizzazione della comunita etica e il raggiungimento del sommo bene sono
responsabilita degli uomini come singoli e come genere: senza la scelta e I’impegno

umano, la provvidenza divina non potrebbe nulla. Essa, pur essendo una delle

87 Ivi, VI 105 (tr. it., 142).

88 Ibidem, corsivo mio.

839 vi, VI 97 (tr. it., 136).

80 Scrive Yovel, Kant and the Phliosophy of History, p. 95: “In Dio si trova il fondamento ontologico
dell’armonizzazione di natura e moralita; ma, una volta stabilito questo fondamento, 1’armonizzazione
stessa verra compiuta “attraverso 1’applicazione delle nostre forze” (KU, V 450; tr. it., 617 - 619). Cio che
Dio garantisce non ¢ la realizzazione del sommo bene ma solo la sua possibilita ontologica, e questa
garanzia, inoltre, non ¢ fornita da un’azione speciale compiuta da Dio, ma dalla sua stessa esistenza.
Poiché c¢’¢ un Dio [...] € possibile la sintesi del sommo bene. Ma la realizzazione di questa possibilita, il
suo passaggio dalla potenzialita all’attualita ¢ dovere dell’'uomo e non azione di Dio.”

841 Cavallar, Pax Kantiana, p- 294.

306



condizioni necessarie per il raggiungimento della destinazione umana, non ne ¢ la

condizione sufficiente:

“La fondazione di un popolo di Dio ¢ dunque un’opera la cui esecuzione
non possiamo aspettarci dagli uomini, ma soltanto da Dio stesso. Ma cio
non vuol dire che sia permesso all’'uomo di rimanere inattivo riguardo
quest’impresa, e di lasciar fare alla provvidenza, come se ciascuno dovesse
attendere soltanto ai propri interessi morali privati e abbandonare ad una
saggezza superiore I’insieme degli interessi del genere umano (dal punto di
vista della sua destinazione morale). L ‘uomo invece deve procedere come se
egli avesse l'incarico di tutto, e solo a questo patto puo sperare che una
saggezza superiore concedera il coronamento alle sue bene intenzionate

fatiche.”®*

Il cammino del genere umano ¢ quindi caratterizzato dall’intreccio e dalla
collaborazione di tre forze cosmiche: la provvidenza naturale, la provvidenza divina e la
liberta umana. Le prime due rappresentano la condizione necessaria per sostenere e
favorire uno sviluppo che, in ultima istanza, pesa perd tutto sulle spalle del genere
umano: né la provvidenza ordinaria, né¢ quella straordinaria possono determinare la
scelta libera di aderire al compito imposto dalla ragion pratica riguardo la realizzazione
del sommo bene comune giuridico e del sommo bene comune etico. Né, pur
garantendolo e sostenendolo, possono portarlo a compimento: 1’uomo si pud appoggiare
ad esse solamente per dare un senso ai propri sforzi, per poter sperare che, nonostante le
difficolta e gli ostacoli che si presentano nel proprio cammino e nonostante la propria
limitata capacita, il suo impegno non sara vano.

Lo sviluppo del genere umano verso la propria destinazione si articola poi in due
progressi di carattere chiliastico, I’uno avente come oggetto la pace perpetua, ’altro la
realizzazione piena della liberta morale umana. Il primo ¢ registrato dall’occhio dello
storico, il secondo rimane a esso nascosto, ma non per questo ¢ assente o astratto
rispetto al cammino degli vomini: occupandosi dei due ambiti della liberta umana, di

quella esterna e di quella interna (ambiti che, lo ripeto ancora una volta, 1’indagine

2 Relig., VI 100 s. (tr. it., 139), corsivo mio.

307



filosofica separa, ma che non sono scissi nella realta, pur essendo indipendenti I’'uno
dall’altro) 1 due chiliasmi non procedono parallelamente, né si pongono in un rapporto
cronologico che ne faccia I’'uno la continuazione dell’altro. Essi piuttosto si intrecciano
e si coimplicano vicendevolmente.

Dal canto suo, il chiliasmo filosofico conduce, dal punto di vista giuridico, alla
costituzione della repubblica mondiale e al tempo stesso, dal punto di vista etico,
implica la disciplina, I’acculturamento e la civilizzazione degli uomini. In questo senso,
¢ una componente fondamentale per quello teologico, perché se il genere umano non
venisse sottoposto a disciplina, non sviluppasse la propria razionalita tecnico-
pragmatica e, se non fosse prodotta, grazie all’apparato giuridico, una certa sua
familiarita con il dovere (morale, dato che le Rechtspflichten sono doveri morali), non
potrebbe neppure prodursi la moralizzazione del genere umano. Pur non essendo
necessario che gli uomini siano buoni per produrre lo stato e la pace perpetua, il
chiliasmo teologico si sviluppa nel e grazie a quello filosofico: il progresso morale si
accompagna al progresso giuridico ed ¢ da esso influenzato. La moralizzazione degli
uomini, d’altro lato, conferisce stabilita e piena realizzazione alla pace perpetua.843 I due
chiliasmi, pur nelle differenze, sono dunque di fondamentale importanza per il
raggiungimento della destinazione dell’'uomo che consiste, quindi, in una condizione
giuridica collettiva di pace universale in cui gli uomini agiscono pubblicamente per
dovere a motivo del dovere stesso: I’insieme di comunita giuridica e comunita etica,
questa ¢ la destinazione del genere umano.***

E bene notare che tale insieme non implica I’unione o I’identificazione tra le due
comunita: i principi che le sostengono e gli ambiti della morale in cui esse si inseriscono

sono diversi e volutamente tenuti separati da Kant, pur nell’innegabile coimplicazione.

843 Scrive infatti Kant: “Tale ¢, dunque, il lavoro, non scorto da occhi umani, ma sempre progressivo, fatto
dal buon principio per costituirsi nel genere umano, in quanto forma una repubblica governata dalle leggi
di virtu, una potenza e un regno che attestano la sua vittoria sul male e assicurano al mondo, sotto la sia
dominazione, una pace perpetua.” (Ivi, VI 124; tr. it., 156).

844 Interessante ¢ notare che, se, da un lato, Kant definisce la pace perpetua come il fine dell’intera
politica, dall’altro, individua in essa il concetto che permette il passaggio (Uberschritt, uetafaoic eig alio
yevog) dalla dottrina del diritto a quella della virti. In quanto tale essa non appartiene propriamente né
all’etica né al diritto ma al tempo stesso appartiene a entrambi: “se le leggi assicurano la liberta
esternamente, possono ravvivare le massime di governarsi anche internamente secondo leggi e, viceversa,
queste, mediante le loro Gesinnungen, rendono piu facile I’influsso alla costrizione della legge, cosi che
comportamento pacifico sotto leggi pubbliche e Gesinnungen pronte alla pace (anche a porre fine alla
guerra interna tra principi e inclinazioni), quindi legalita e moralita, trovano nel concetto di pace il punto
di sostegno del passaggio dalla Dottrina del diritto alla Dottrina della virtw” (VMS, XXIII 353 s.).

308



Il concetto di destinazione, inoltre, che richiede I’esistenza tanto della comunita etica
quanto di quella giuridica, non prevede assolutamente la subordinazione dell’una
all’altra: entrambe le collettivita e 1 chiliasmi che le caratterizzano hanno pari dignita
nello sviluppo e nella promozione della vittoria del buon principio. Essa trova la propria
pienezza nella comunita etica, collettivita che perd non potrebbe esistere senza un
ordine repubblicano mondiale capace di instaurare e garantire la pace perpetua. Da
questo punto di vista, tuttavia, 1 principi giuridici non devono essere interpretati come se
fossero al servizio di quelli etici, mero veicolo per la realizzazione del regno della virtu:
i doveri di diritto e la comunita giuridico-civile sono indipendenti dall’etica e
posseggono una dignita in sé che deriva dal loro essere imperativi di ragione, non dalla
loro collaborazione (e non subordinazione) con i principi e la collettivita etico-civile.**
Cio emergera piu chiaramente nel paragrafo successivo, nel quale mi occuperd del
rapporto tra lo stato e la comunita etica.

Un ultimo aspetto della destinazione umana mi preme sottolineare in chiusura a
questa analisi: il ruolo fondamentale della dimensione collettiva. Il raggiungimento del
bene, lo sviluppo di tutte le proprie disposizioni, in particolar modo di quella razionale,
non si realizza nel genere umano come omnitudo distributiva, ma collectiva, quindi, nel
genere umano strutturato secondo leggi pubbliche, in un’unione sistematica. Tale
dimensione ¢ infatti il fine ultimo degli sforzi umani sia in ambito giuridico che in
ambito etico; ma, al tempo stesso, ¢ il mezzo che promuove il cammino umano. La
Bestimmung dell’uomo si realizza infatti nel genere umano come universalita collectiva
tramite un processo che investe le singole comunita etiche e giuridiche, le prime per la
fondazione di una repubblica morale, le seconde per quella di una repubblica mondiale.
In questo sviluppo ¢ di fondamentale importanza che I’impegno dei singoli sia garantito
e canalizzato dalle comunita nel raggiungimento dei loro rispettivi fini e che le singole
comunita si strutturino progressivamente secondo la forma fornita dall’idea che ne sta

alla base in un avvicinamento asintotico al proprio fine.

%5 Yovel, Kant and the Philosophy of History, invece, sostiene che il sistema istituzionale statale sia
subordinato ¢ secondario a quello morale, pur sostenendo la necessaria collaborazione dei due per la
realizzazione dell’ideale morale: “nella loro relazione complementare la comunita etica ha chiaramente
precedenza su quella politica perché ha un valore autosufficiente mentre il valore dell’altra ¢ derivato da
essa. L’aspetto morale dell’ideale ¢ il suo nucleo, che conferisce al tempo stesso significato e status al suo
complemento giuridico” (p. 174).

309



Viene a questo punto da domandarsi se Kant non preveda un certo rapporto tra il
singolo stato e la comunita etica concreta, possibilita che pare esclusa dal filosofo nel
sottolineare ripetutamente la differenza tra i principi etici e quelli giuridici, come anche
I’indipendenza delle due comunita che si strutturano in base ai due tipi di doveri.
Tuttavia, visto I’intreccio tra progresso giuridico ed etico, nel quale le singole comunita
sono inserite, ¢ dato che i due tipi di collettivita si occupano del medesimo agire umano,
anche se da punti di vista diversi, penso che non siano del tutto implausibili né la
domanda né il tentativo di analizzare se la comunita etica e quella giuridica siano due
realta incomunicabili tra loro o se esista, da un punto di vita kantiano, la possibilita di

un certo rapporto oltre e nonostante le differenze.

310



5. Il rapporto tra comunita etica e comunita giuridica

L’analisi del rapporto tra la comunita etica e quella giuridica non puo iniziare
altrimenti che registrando le loro analogie: come ¢ stato messo in luce, entrambe sono,
infatti, espressione del concetto del regno dei fini nei due ambiti in cui si articola la
morale kantiana. Entrambe, poi, non esistono per natura: nonostante il fatto che la loro
idea sia condivisa da tutti gli esseri di ragione (omnitudo distributiva), necessitano di
essere instaurate mediante 1’uscita degli individui dalla condizione di natura (condizione
che, dal punto di vista giuridico, ¢ di profonda illegalita, dal punto di vista etico, di
immoralita) e il loro ingresso in una condizione civile caratterizzata da leggi pubbliche
(omnitudo collectiva). Infine, le due comunita aspirano all’universalita, concetto che
tuttavia ha un significato diverso nei due ambiti della morale: mentre infatti in ambito
giuridico la repubblica si forma entro determinati confini nazionali, ¢ completa al loro
interno e aspira all’universalita, cio¢ a formare una repubblica mondiale, in vista della
realizzazione del proprio fine (la pace perpetua), per la repubblica morale le cose
funzionano diversamente. Il suo concetto si riferisce sempre all’ideale di un tutto etico
assoluto (absolutes ethisches Ganze) che comprende 1’intero genere umano; la sua
realizzazione, dunque, non ¢ possibile in una societa particolare, societa che ¢ definibile

solamente come una sua rappresentazione o schema della repubblica morale

“perché ognuna [scil. societd particolare], in rapporto alle altre della
stessa specie, puo essere rappresentata come trovantesi nello stato di natura
etica insieme con tutte le imperfezioni proprie di questo stato (e tale ¢
appunto la situazione dei diversi stati politici che non sono uniti da un diritto

pubblico internazionale).”**°

Nonostante tali analogie, il principio che le fonda ¢ tuttavia completamente diverso:
mentre infatti il principio di associazione dello stato giuridico ¢ il diritto - concetto che ¢
un tutt’uno con quello di costrizione (Zwang) - **' ed & retto da doveri che si occupano
di regolare la convivenza delle liberta esterne degli individui, quello dello stato etico ¢ il

principio della virtu, che vale per la libera interna del singolo, liberta nei confronti della

846 Relig., VI 96 (tr. it., 135).
%7 Cfy. Ibi, 11 Capitolo, § . 2. b, pp. 148 — 155.

311



quale nessuna autorita puo avanzare pretese. Data questa differenza e inconciliabilita nel
fondamento, Kant sostiene 1’indipendenza delle due societa. Penso che 1’analisi di tale
caratteristica e la comprensione delle sue implicazioni sia di cruciale importanza per
cogliere il rapporto tra la repubblica giuridica e quella etica.

In maniera molto sintetica si pud riassumere la concezione kantiana
dell’indipendenza in questi termini: la formazione dello stato giuridico ¢ indipendente
dal costituirsi della societd morale, societa morale che a sua volta ¢ indipendente da
quella giuridica, perché gli uomini non possono esservi assolutamente costretti
dall’autorita statale.**® Cio significa che il passaggio dalla condizione giuridico-naturale
a quella giuridico-civile non richiede la moralizzazione dei cittadini, la loro bonta, cio¢
che agiscano per rispetto del dovere, ma esclusivamente che abbiano sentito I’esigenza,
nelle numerose discordie che 1i dividono, di accordarsi per dare vita a un’istituzione
super partes in grado di dirimerle. Tale passaggio non coincide con quello dalla
condizione etico-naturale a quella etico-civile: lo stato potrebbe essere quindi anche uno
stato di diavoli™® 0, in termini pil moderati, di individui che si trovano in una
condizione etico-naturale, condizione che non compromette assolutamente
I’instaurazione di una costituzione civile e contro cui lo stato non ha diritto alcuno di
legiferare.® I cittadini hanno tutto il diritto di rimanere nella condizione etico-naturale
in cui si trovano e di dare inizio, quando vogliano loro, a una repubblica morale.

Affermare che lo stato non abbia alcun potere legale in ambito etico non significa
misconoscere il suo ruolo e la sua sacralita in ambito giuridico: se infatti da un lato le
due comunita sono indipendenti quanto ai principi, alle leggi che le governano e alla
loro origine, dall’altro hanno entrambe a che fare con I’agire libero umano, che si
realizza nell’esercizio della liberta esterna e interna. Queste due dimensioni sono
separabili nell’esercizio di analisi, ma non lo sono completamente nella pratica, perché

le due comunita non appartengono a due mondi diversi ma esistono, si realizzano ed

¥ Relig., V1 95 s. (tr. it., 135).

849 Scrive infatti Kant: “Il problema dell’instaurazione dello stato, per quanto cid possa risultare aspro, &
risolvibile anche da un popolo di diavoli (purché abbiano intelletto) e suona cosi: «Ordinare e disporre
una costituzione per una moltitudine di esseri razionali, che tutti insieme hanno bisogno di leggi
universali per la loro conservazione, ma i quali sono ognuno per sé, segretamente inclinati a sottrarvisi;
cosi che, sebbene nelle loro intenzioni private si avversino 1’un I’altro, queste si frenino a vicenda in
modo che nel pubblico comportamento di quegli esseri il risultato sia il medesimo che se non avessero
delle disposizioni cattive»” (ZeF, VIII 366; tr. it., 184 s.).

830 1] cittadino d’una societa politica, per quel che riguarda il diritto di legiferare di quest’ultima, &,
dunque, pienamente libero o di unirsi inoltre con altri concittadini in un’associazione morale, o di restare,
se lo preferisce, nello stato di natura etico” (Relig., VI 96; tr. it., 135).

312



operano nella stessa realta, pur da punti di vista diversi e muovendo nei confronti del
soggetto pretese differenti. Proprio per questo, come lo stato ¢ tenuto a rispettare la sfera
etica e a limitare la propria attivita legislativa all’ambito della liberta esterna, allo stesso
modo la societa morale ¢ tenuta a rispettare il potere civile e a lasciarsi fissare dei limiti
da esso, cio¢ “accettare la condizione di non ammettervi [scil. nella repubblica morale]
nulla che contrasti al dovere dei suoi membri, in quanto cittadini di uno stato.”®’

Non solo. Negare allo stato il diritto di legiferare riguardo alla liberta interna e alla
moralita dei propri cittadini, non significa negare la possibilita che esso la possa
influenzare e sostenere. Kant prevede, infatti, un suo intervento indiretto, intervento, o
influenza, che mi sembra possa essere riassunto secondo queste modalita:

1) In primo luogo, ponendo delle condizioni precise per la convivenza delle liberta
esterne dei cittadini e garantendo a ciascuno la propria liberta, 1’apparato giuridico evita
che “I’uno ostacoli I’altro con la violenza nel lavorare con tutte le sue capacita alla
propria destinazione e al proprio promuovimento”. In questo modo lo stato sostiene lo
sviluppo morale di ciascuno, preparandone e conservandone le condizioni.

2) Il potere giuridico, poi, produce un aumento della legalita delle azioni cio¢ “maggiore
beneficenza, minore litigiosita nei processi, maggiore attendibilita nella parola data”,*>*
senso dell’onore e decoro esteriore.*”® Esso realizza cioé una parvenza morale, chiamata
anche civilizzazione (Civilisirung) che, nel processo di sviluppo dell’uomo, costituisce
lo stadio precedente e irrinunciabile alla moralizzazione.

3) Garantendo il rispetto delle proprie leggi, lo stato facilita anche “lo sviluppo della
disposizione morale verso I’immediato rispetto per il diritto”, pur non essendosi posto
tale sviluppo come proprio fine: “ognuno crede infatti di sé¢ che terrebbe certo per sacro
il concetto del diritto e che lo seguirebbe se potesse aspettarsi lo stesso da chiunque

altro, cio di cui lo assicura in parte il governo.” Tale garanzia fa si che i cittadini

adempiano il loro dovere giuridico per sé, senza riguardo alla ricompensa, e in tal modo

81 Ibidem. In questo senso Kant in Risposta alla comanda: cos’é illuminismo? aveva sostenuto che
I’unica forma di controllo che lo stato puo lecitamente esercitare nei confronti del miglioramento morale
degli uomini ¢ di stare attento che “ogni vero o presunto miglioramento si accordi con 1’ordine civile”
(Beantwortung, VIII 40; tr. it., 49).

852 Streit, VI1 91 s. (tr. it., 291).

83 Idee, VIII 26 (tr. it., 38)

313



compiono “un grande passo verso la moralita (sebbene non si tratti ancora di un passo
morale).”***

4) Oltre a queste influenze, Kant prevede un intervento piu diretto dello stato nei
confronti della comunita etica, intervento che consiste nell’indicare a che cosa siano
tenuti 1 maestri di religione per poter avere utili cittadini, buoni soldati e sudditi
fedeli.* Cid non implica, si badi bene, ’invasione da parte del potere politico di
quell’ambito della liberta umana di cui non si pud assolutamente occupare, ma rientra
nel diritto che ha lo stato di fissare alla comunita morale dei limiti perché cid che viene
ammesso da essa non contrasti con il dovere dei suoi membri come cittadini dello stato.
Nell’intervenire sull’insegnamento dei “maestri di religione” I’interesse politico non ¢
rivolto alla moralita dei propri cittadini, ma alla loro legalita, cio¢ ad avere cittadini che
non trasgrediscano le leggi e, a tal fine, si serve della fede ecclesiastica (non di quella
morale) come veicolo del miglioramento legale di coloro che stanno sotto il suo potere.
In questo senso, il filosofo di K&nigsberg sostiene che lo stato abbia tutto 1’interesse a
sostenere 1’ortodossia, ovverosia I’opinione che la moralita sia di primaria importanza
per la religione, ma non l’ortodossismo, consistente invece nel considerare la fede
ecclesiastica sufficiente per la religione. Soltanto la prima puo aiutare infatti a preparare
buoni cittadini, cio¢ cittadini responsabili e rispettosi del proprio dovere (certo, sempre

e solo da un punto di vista legale):

“Infatti poiché I’accettare questi statuti ¢ una cosa facile, e per I’'uomo
peggiore ¢ molto piu facile che per il buono, mentre il miglioramento
morale dell’animo costa molta e lunga fatica, e poiché invece gli ¢ stato
insegnato di sperare la sua beatitudine soprattutto da quell’accettazione, egli
puod non farsi un grande scrupolo a trasgredire (sia pur con cautela) il suo
dovere, avendo in mano un mezzo infallibile per sfuggire alla giustizia
punitrice di Dio mediante la sua retta fede in tutti i misteri e il suo fervente

uso di mezzi di grazia (solo non deve giungere in ritardo).”**®

854 ZeF, VIII 375, nota (tr. it., 193).
855 Streit, VII 59 s. e nota (tr. it., 269 s.).
836 Ivi, VII 60, nota (tr. it., 270).

314



5) Da ultimo, il filosofo di Konigsberg attribuisce al potere politico 1’importante
compito dell’educazione, compito che non implica solamente la formazione di buoni
cittadini, ma anche la loro educazione al bene,857 I’educazione morale. Cio necessita di
un “lungo esercizio interno di ogni corpo comune”,*® esercizio che non pud essere
compiuto senza il sostegno di un potere politico che ponga fine alla condizione di
ostilita esistente al suo interno e nei rapporti internazionali, e che instauri la pace.*’
L’educazione, tuttavia, ha bisogno non solo del sostegno indiretto dello stat0,860 ma
anche di un suo impegno concreto e attivo, consistente nell’allocazione delle ricchezze
per sostenerne le spese e, soprattutto, nella progettazione di un piano che vi conferisca
quella coesione e uniformita senza cui, altrimenti, essa non giungerebbe mai al fine
voluto.*®" Anche riguardo a questo aspetto, lo stato non commette un’invasione di
campo rispetto all’etica: il suo obiettivo ¢ quello di formare buoni cittadini, uomini
legalmente buoni e, a tale fine, utilizza “la cultura spirituale e morale, rafforzata dalla

55862

dottrina religiosa secondo un suo determinato progetto. Ma, cosi facendo,

impegnandosi attivamente per 1’educazione legale, offre 1 mezzi per ’educazione al
bene e perché il buon cittadino possa fare, in piena liberta, il passaggio dalla legalita alla
moralitd. Un impegno attivo di altro genere da parte dello stato implicherebbe un regime
di carattere dispotico e totalitario che, come ho messo in evidenza nel capitolo

863

precedente, -~ Kant aborrisce. Tale impegno ¢ tuttavia di fondamentale importanza per

il miglioramento degli uomini, che pud avvenire, nella prospettiva kantiana, solamente

dall’alto verso il basso, non dal basso verso ’alto.®®*

87 Ivi, VII 92 s. (tr. it., 292).

88 Idee, VIII 26 (tr. it., 38 s.).

859 Scrive infatti Kant nella Idea per una storia universale dal punto di vista cosmopolitico (Idee, VIII 26;
tr. it., 38 s.): “Sinché pero gli stati impiegano tutte le loro forze nelle loro egoistiche e violente mire
espansive , e ostacolano cosi, incessantemente, la lenta fatica dell’interna educazione dell’atteggiamento
di pensiero dei loro cittadini, e anzi tolgono a questi ultimi ogni sostegno a tal fine, non c’¢ da attendersi
nulla di questo [scil. della moralizzazione]; perché per tale scopo € necessario un lungo esercizio interno
di ogni corpo comune nell’educazione dei suoi cittadini. Ma tutto il bene che non sia innestato
sull’intenzione moralmente buona non ¢ che mera parvenza e miseria brillante. Il genere umano rimarra
certo in questa condizione sino a che, nel modo che ho detto, non si sara tratto fuori dall’assetto caotico
dei suoi rapporti tra stati” (Ibidem).

%0 Ho deciso di qualificare come “indiretto” il sostegno che lo stato fornisce all’educazione mediante
I’instaurazione di una condizione di pace, perché non richiede un impegno e una consapevolezza da parte
dello stato ma si produce da sé mentre lo Staat progredisce verso 1’instaurazione di un governo
repubblicano e verso la pace.

861 Streit, VII 92 s. (tr. it., 292).

862 Ibidem.

863 Cfy-. Ibi, 11 Capitolo, § I. 2. ¢, pp. 161 s.

864 Streit, VII 92 (tr. it., 292).

315



Nonostante I’indipendenza tra le due societa che si originano rispettivamente dalla
legislazione etica e da quella giuridica, esse sono quindi inevitabilmente correlate: da un
lato, infatti, lo stato giuridico-civile, garantendo la liberta di ciascuno e il rispetto del
diritto da parte di tutti, producendo un aumento delle azioni legalmente corrette,
instaurando una condizione di pace, promuovendo un determinata educazione religiosa
(ecclesiastica) dei propri cittadini e progettando uno specifico piano di educazione
legale, contribuisce, seppur in maniera indiretta, alla moralizzazione degli uomini.
Dr’altro lato, anche la societd morale esercita una certa influenza nei confronti del potere
statale. Anche se la formazione dello stato etico e quella dello stato giuridico sono
indipendenti 1’una dall’altra e la figura del buon cittadino non ¢ necessariamente
congruente con quella dell’'uomo buono, la moralizzazione degli uomini e
I’instaurazione di una societa morale rafforzano i cittadini nel rispetto e nel compimento
del dovere, li rendono, si potrebbe dire, cittadini ancora piu buoni, pur non mirando al
miglioramento del cittadino, cio¢ a un aumento della legalita delle sue azioni, ma al
miglioramento dell’uomo, all’incremento della bonta delle intenzioni.

La repubblica morale ¢ poi rilevante per il diritto anche in rapporto al suo fine,
perché solamente essa ¢ in grado di “assicurare al mondo, sotto la sua dominazione, una
pace perpetua”.®® L’instaurazione di una repubblica mondiale®*®® non ¢ infatti dannosa
in sé, sottolinea Kant, ma solamente se avviene in maniera troppo precoce, cio¢ prima
che gli uomini siano diventati moralmente migliori. Il filosofo di Konigsberg non spiega
ulteriormente questa affermazione, ma penso possa essere a ragione compresa in questi
termini: la formazione di una repubblica e di una pace mondiali non potrebbero mai
essere stabili (perpetue) se gli uomini non fossero buoni moralmente; se cosi infatti non
fosse, permarrebbe il pericolo che la pace venga rotta dalle tensioni che dividono gli
esseri umani e che la loro bramosia di potere trasformi la repubblica in un “dispotismo
senz’anima”.*®’ Da questo punto di vista, la moralizzazione e la formazione di una
chiesa visibile universale, pur avendo come fine proprio il raggiungimento del sommo
bene comune, sono di fondamentale importanza anche per realizzare il sommo bene

politico e per assicurargli stabilita.

8635 Relig., VI 124 (tr. it., 156).

866 Ibidem, nota. Kant parla ne La religione entro i limiti della semplice ragione di una “fusione di stati”
(Zusammenschmelzen der Staaten), espressione con cui egli intende 1’instaurazione di una repubblica
mondiale.

87 ZeF, VIII 367 (tr. it., 176).

316



Mi preme sottolineare ancora una volta, € non per pedanteria ma per un’esigenza di
limpidezza teoretica, il carattere indiretto dell’influenza reciproca delle due repubbliche:
per Kant lo stato giuridico-civile non ¢ in alcun modo finalizzato alla moralizzazione
degli uomini, né tanto meno quello etico-civile ¢ finalizzato alla formazione di buoni
cittadini e al raggiungimento della pace perpetua. Mi sembra pertanto poco plausibile
quell’interpretazione del rapporto tra comunita etica e giuridica che individua nello stato
kantiano una struttura finalizzata, in ultima istanza, alla realizzazione delle condizioni
grazie a cui ’'uomo possa sviluppare la propria moralita e che solo in rapporto a essa
assume un valore.*® Ciascuna delle due comunita & indipendente dall’altra, ha un valore
in sé e per s€ e segue principi e finalita proprie; ma, nel farlo, tuttavia, produce una serie
di effetti rilevanti anche per I’altra e cosi la sostiene, pur non essendosi posta tale
sostegno come obiettivo. Il regno del diritto e quello della virtu kantiani, come 1 principi
e le leggi che sono a loro fondamento, si trovano quindi in un rapporto di

coimplicazione reciproca, pur rimanendo indipendenti.

88 | questa I’interpretazione sostenuta, tra i tanti, da Dulckeit, Naturrecht und positives Recht bei Kant,
Scientia Verlag Aalen, Darmstadt, 1987; L. H. Schreiber, Der Begriff der Rechtspflicht, Walter de
Gruyter & Co., Berlin 1966; Yovel, Kant and the Philosophy of History. Penso sia esemplificativo per
comprendere questa posizione quanto espresso da Yovel: “Il sistema politico € in principio o a priori
dipendente dalla moralita [...] mentre il sistema morale ¢ pragmaticamente dipendente dall’ordine
politico” (p. 174).

317



Considerazioni finali

L’indagine di questo capitolo si ¢ posta da un ulteriore punto di vista rispetto a quelli
assunti nei capitoli precedenti: il rapporto tra etica e diritto ¢ stato analizzato in
relazione alle dimensioni collettive previste tanto dalla speculazione etica quanto da
quella giuridica del filosofo di Konigsberg.

L’assunzione di questa prospettiva ¢ stata motivata dall’analisi della rilevanza di tale
dimensione per la morale kantiana in generale, poiché in essa risiede il nucleo del
concetto di dovere ¢ la sua forza di obbligazione. Mentre nel capitolo precedente ¢ stata
messa in evidenza la presenza di un vincolo originario che lega il soggetto morale a sé
in virtu della propria umanita e che costituisce il fondamento di ogni tipo di dovere, sia
etico che giuridico, I’indagine di questo capitolo ha voluto in primo luogo escludere la
conclusione che si potrebbe trarre prima facie da un’impostazione di questo tipo, quella
cio¢ che la morale kantiana sia solipsistica. Il soggetto morale kantiano, infatti, non puo
che pensarsi originariamente vincolato alla propria umanita e, al tempo stesso, in
relazione ad altri agenti dotati di sua pari dignita. In tale rapporto, al riconoscimento di
s¢ come portatore di una dignita inalienabile si accompagna immediatamente quello
degli altri: se da un lato infatti la conditio sine qua non dell’esercizio di ogni tipo di
dovere ¢ I’obbligazione nei propri confronti, dall’altro non ¢ prevista I’attribuzione di
dignita solamente a s¢ medesimi, ma 1’obbligo di riconoscere e rispettare il pari valore
altrui e di promuoverne i fini (la felicitd). E solo all’interno di questo “rapporto
reciproco tra esseri razionali”, rapporto che ¢ parimenti con se stessi e con gli altri, che
nasce il dovere.*®

La dimensione collettiva ha quindi una rilevanza fondamentale per la morale
kantiana e per il tentativo di chi, come me, cerca di analizzarla. Tale dimensione tuttavia
non deve essere intesa genericamente come insieme di tutti gli uomini, o di tutti gli
esseri razionali, bensi come “unione sistematica di diversi esseri razionali attraverso

870 F questo il concetto di regno dei fini (Reich der Zwecke), che quindi si

leggi comuni.
presenta come fondamento del concetto del dovere e dell’obbligazione pratica. Data
I’importanza di tale concetto, la mia analisi si € concentrata in primo luogo nel tentativo

di comprenderlo sulla base dei tre elementi che ne costituiscono la definizione: unione

869 GMS, IV 434 (tr. it., 103).
70 1vi, TV 433 (tr. it., 101).

318



sistematica (systematische Verbindung), esseri razionali (verniinftige Wesen), leggi
comuni (gemeinschaftliche Gesetzte). La fisionomia che ne ¢ emersa ¢ stata quella di un
legame tra diversi esseri razionali, non esclusivamente umani, realizzato da leggi, cioe¢
da imperativi categorici prodotti dalla ragione pratica. Coloro che sono interessati in
questo legame sono tutti alla stessa maniera legislatori della legge che regola le loro
relazioni; essi si dividono tra loro in membri (Glieder) e capo (Oberhaupt), 1 primi
sottomessi alla legge, il secondo privo di bisogni e dotato di caratteristiche divine. Il
legame in cui consiste il regno dei fini si qualifica poi come sistematico, aggettivo che
si ¢ rivelato particolarmente pregnante per I’analisi: esso non indica un semplice
agglomerato dei molteplici, ma un insieme strutturato in base ad un’idea che determina
il fine e la forma (in vista di quel fine) dell’insieme stesso.

La dimensione collettiva si ¢ dimostrata di fondamentale importanza non solo per il
livello metafisico-trascendentale della morale kantiana (poiché fonda il dovere), ma
anche per gli ambiti particolari della liberta che essa regola mediante i doveri di diritto
(liberta esterna) e i doveri di virtu (liberta interna). Nell’etica e nel diritto kantiani,
infatti, il raggiungimento di tale dimensione ¢ il contenuto di un comando che 1’uomo
deve eseguire categoricamente (sollen): dal punto giuridico, perché lo stato ¢ la sola
realta in cui la legge puo avere carattere perentorio ¢ quindi puo essere fatta valere e
osservata universalmente, per 1’etica, perché la societa etico-civile permette al buon
principio di vincere in maniera definitiva su quello cattivo e di assicurare ai soggetti
morali la propria moralita. L’analisi ha messo in evidenza come entrambe le comunita si
strutturino secondo le caratteristiche proprie del regno dei fini: sono insiemi di esseri
razionali autonomi divisi in capo e sudditi, i cui rapporti sono regolati da leggi morali,
Rechtspflichten, nello stato, Tugendpflichten, nella repubblica morale. In cio ¢ possibile
individuare un ulteriore elemento a sostegno della tesi sostenuta nel primo capitolo,
secondo cui 1 principi e le strutture di base dell’indagine morale trascendentale kantiana
vengono applicati, nella speculazione della Metafisica dei costumi, a un’indagine che
procede sempre ugualmente a priori, ma che si occupa della determinazione dell’azione
nei due particolari ambiti della liberta.

Il tentativo poi di analizzare le due comunita sulla base dell’aggettivo “sistematico”,
di individuarne cio¢ I’idea che ne sta alla base, la forma, conferita da questa idea, e il

fine, in vista del quale viene conferita tale forma, ha permesso di mettere in luce le

319



caratteristiche peculiari dello stato civile e di quello etico, che si strutturano in maniera
analoga, ma, appartenendo a due differenti dimensioni della liberta, sono
profondamente diversi. In ambito giuridico I’idea che unifica la collettivita ¢ stata
individuata nella respublica noumenon, cio¢ nell’idea di una comunita retta dai doveri
giuridici, fondata sui principi di liberta, uguaglianza, dipendenza (dalle leggi) e
indipendenza (dall’arbitrio altrui) dei cittadini, caratterizzata dalla divisione dei poteri e
dal principio di rappresentanza. Tale idea impone alla comunita civile di assumere una
forma di governo repubblicano e di perfezionarsi costantemente per realizzare la
respublica noumenon. La forma di governo repubblicana non ¢ propriamente un fine in
s¢, ma ¢ la forma adeguata per il raggiungimento del “fine definitivo della Dottrina del
diritto entro i limiti della semplice ragione”,*”" la cui realizzazione necessita tuttavia
dell’instaurazione di un ordine giuridico di carattere repubblicano a livello statale, poi
internazionale, infine cosmopolitico. Il fine dello stato ¢ la pace perpetua, intesa non in
maniera negativa come cessazione delle ostilita, né, utopicamente, come cessazione di
tutti 1 conflitti; essa consiste piuttosto nell’impegno concreto e stipulato attraverso un
contratto (contratto originario tra gli uomini nello stato, contratto tra nazioni nel diritto
internazionale, e tra tutti gli stati del mondo in quello cosmopolitico) di gestire secondo
il diritto le tensioni, che inevitabilmente attraversano la realta umana.

Da questo punto di vista, la pace perpetua puod realizzarsi solo all’interno di un
mondo di stati governati in modo repubblicano, uniti a loro volta secondo una forma
repubblicana di governo, quindi in una repubblica mondiale. Essa si presenta quindi
come sommo bene politico comune, implicante un impegno collettivo che supera il
singolo stato raggiungendo dimensioni universali, fino alla costituzione di una
repubblica mondiale attraverso cui la pace assume stabilita, irrevocabilita e validita
universali.

La comunita etica ha invece alla propria base 1’idea della chiesa invisibile, intesa
come “idea dell’unione di tutti i giusti sotto il governo divino immediato ma morale”.
Essa impone alla comunita etica concreta (la chiesa visibile, che ¢ il modo in cui gli
uomini sono in grado di realizzare il regno di Dio concretamente)®’* di assumere una
forma che si qualifica attraverso quattro qualita: universalita, purezza, liberta e

immutabilita (nella costituzione di fondo). In particolar modo la purezza, cio¢ 1’essere

S1MS, VI 355 (cfir. 194).
872 Relig., VI 101 (tr. it., 139).

320



fondata su una genuina intenzione morale, costituisce 1’elemento fondamentale del
corpo comune etico: poiché nella chiesa visibile non esiste unicamente una fede
razionale pura, ma anche una fondata sulla rivelazione, la comunita etica ha il dovere di
adoprarsi per superare l’elemento storico e realizzare progressivamente un’unione
universale che abbracci tutti gli uomini giusti, al di 1a delle differenze di fede (rivelata).
La forma della chiesa ¢ quella di una famiglia governata da Dio, immagine, questa, che
non implica una concezione paternalistica della comunita etica: i suoi membri sono
infatti esseri liberi che agiscono secondo leggi da essi stessi legiferate. Il fine della
comunita etica ¢ poi il sommo bene etico comune, la vittoria definitiva del cattivo
principio, la moralizzazione piena del genere umano nel suo insieme, nella costituzione
di un’omnitudo collectiva retta da doveri pubblici di virtu.

L’analisi rivela cosi una certa teleologia e un certo dinamismo insiti nella morale
kantiana, dinamismo e teleologia comprensibili alla luce dello stesso compito che la
filosofia morale doveva avere per il filosofo di Konigsberg: “La filosofia (come dottrina
della saggezza) ¢ la dottrina della destinazione dell’uomo (Bestimmung des Menschen)
in rapporto al fine definitivo che deriva dalla sua propria ragione.”873

L’indagine su questo aspetto della morale kantiana ha animato tutta la seconda parte
del capitolo; tale ricerca non ha costituito un elemento estrinseco rispetto alla tematica
trattata, ma ¢ stata motivata dal fatto che la destinazione umana non pud essere
raggiunta dal singolo uomo, ma solo dal genere umano in una dimensione collettiva,
strutturata secondo le caratteristiche del regno dei fini. Cid cui I’'uomo ¢ destinato ¢
infatti il bene, che gli appartiene come impronta € come promessa: non il bene fisico
(das Wohl), che gli deriva dai sensi e nei confronti del quale non ha nessun merito
(morale), ma il bene morale (das Gute), che lo impegna in una costante attivita di
allontanamento dalle proprie inclinazioni naturali e di sviluppo della propria razionalita,
in particolar modo di quella pratica che lo rende capace di porsi fini indipendenti da
quelli che per natura possiede. Il bene morale coincide quindi con la liberta umana, con
la moralizzazione dell’uomo, con lo sviluppo pieno della propria umanita e con una

e . 4
felicita a esse commisurata.®’

873 Refl. 6360, XVIII 689 (1790 — 1804).
4 11 cui ottenimento non pud perd assolutamente essere il fine dell’'uomo, né essere realizzato
direttamente dall’uomo stesso, ma necessita di postulare un Dio, scrutatore dei cuori e giusto giudice.

321



La destinazione dell’uomo ¢, quindi, il sommo bene, raggiungibile mediante
un’attivita libera, in un processo che avviene prima di tutto a livello individuale,
attraverso la pedagogia morale che si struttura in disciplina, cultura (sviluppo della
razionalitd tecnica), civilizzazione (sviluppo della razionalita pragmatica) e
moralizzazione (sviluppo della razionalita pratica). Gli sforzi del singolo non possono
tuttavia nulla da soli, perché senza un principio di unione tra gli individui (all’interno
quindi di una omnitudo distributiva), tali sforzi rischiano costantemente di essere
annullati dalle discordie esistenti tra gli uomini. Per questo la destinazione umana
necessita di un progresso universale verso il bene, di un’educazione dell’intero genere
umano all’interno di una omnitudo collectiva, cioé¢ di una comunita retta da principi
pubblici.

Dal punto di vista kantiano tale educazione avviene attraverso la progressiva
costituzione di una comunita civile universale e tramite la fondazione di una repubblica
morale, nella quale la legge venga compiuta pubblicamente a motivo della legge stessa.
Ad esso corrisponde lo sviluppo morale del genere umano nella sua interezza mediante
la disciplina, la cultura, la civilizzazione e la moralizzazione. Il progresso verso la

3 che, attraverso

destinazione avviene ed ¢ documentato, in parte, dalla storia,’’
I’osservazione dei fenomeni della liberta umana, cioé attraverso 1’osservazione delle
azioni esterne, ¢ in grado di rivelare la direzione morale assunta dal genere umano e di
pronosticarne la riuscita. In quanto spettatrice unicamente dello sviluppo della liberta
nelle azioni esterne, la storia ¢ testimone dello sviluppo e dell’affermazione progressiva
del diritto; essa ¢ quindi capace di giudicare il grado di civilizzazione delle azioni
umane, non la loro moralizzazione: la storia racconta la conformita delle azioni alla
lettera della legge, non al suo spirito. Nella storia, in altri termini, ¢ registrato il
chiliasmo filosofico, il progresso di avvicinamento asintotico del genere umano verso la
realizzazione della repubblica mondiale e della pace perpetua. Il chiliasmo teologico,
volto alla realizzazione progressiva della repubblica morale e al raggiungimento del
sommo bene comune, rimane invece nascosto all’occhio della storia, pur muovendosi in
essa.

I due chiliasmi infatti si muovono e si sostengono in un intreccio inscindibile in vista

della destinazione del genere umano: quello filosofico, che dal punto di vista giuridico

3 Idee, VIII 17 (tr. it., 29) e Streit, VII 79 (tr. it., 282).

322



mira alla costituzione della repubblica mondiale, dal punto di vista etico implica la
disciplina, 1’acculturamento e la civilizzazione degli uomini, divenendo cosi una
componente fondamentale di quello teologico. Se il genere umano non venisse infatti
disciplinato, non sviluppasse la propria razionalita tecnico-pragmatica e se non avesse,
grazie all’apparato giuridico, una certa familiarita con il dovere non potrebbe neppure
prodursi la moralizzazione del genere umano. La realizzazione di una condizione di
pace, poi, ¢ il prerequisito senza cui il genere umano non potrebbe mai sviluppare la
propria liberta; d’altro lato, tuttavia, la moralizzazione degli uomini conferisce stabilita
e piena realizzazione alla pace perpetua. Quindi, pur non essendo necessario che gli
uomini siano buoni per produrre lo stato e la pace perpetua, il chiliasmo teologico si
sviluppa si accompagna al progresso giuridico ed ¢ da esso influenzato; quello
filosofico, dal canto suo, ¢ poi sostenuto e reso stabile dal progresso morale.

Anche se nella differenza, i due processi sono dunque di fondamentale importanza
per il raggiungimento della destinazione dell’'uomo che consiste, quindi, non solo in una
repubblica morale, in cui il genere umano abbia raggiunto il sommo bene, ma anche in
una condizione giuridica collettiva di pace universale in cui gli uomini agiscano
pubblicamente per dovere a motivo del dovere stesso: 1’insieme di comunita giuridica e
comunita etica. Insieme, non unione. A questo proposito ¢ opportuno fare una
precisazione: pur esistendo un intreccio tra i due sviluppi e nonostante la destinazione
umana richieda il raggiungimento di una condizione di pace e di moralizzazione
universale, le due repubbliche, quella giuridica mondiale e quella morale, non vengono
a identificarsi. Esse, pur convivendo, coimplicandosi e sostenendosi 1’un [D’altra,
rimangono sotto I’autorita di principi differenti, si strutturano in base a doveri che
muovono nei confronti della realta e del soggetto morale pretese diverse e mantengono
la loro diversita (anche se sembra plausibile pensare che il genere umano moralizzato
agisca in base ai doveri di diritto non perché costretto, ma per rispetto del dovere).

Penso sia opportuno sottolineare che il processo verso la destinazione del genere
umano viene presentato, oltre che come risultato dell’intreccio dei due chiliasmi, anche
come il prodotto dell’attivita congiunta di tre forze cosmiche: la provvidenza naturale,
quella divina e la liberta umana. La presenza di un’attivita provvidenziale (sia essa
ordinaria o straordinaria) nel cammino della liberta umana rischia di portare a pericolosi

fraintendimenti (primo tra tutti all’impossiblita di poter sostenere che il cammino

323



umano sia un cammino libero) se non viene analizzata con attenzione. Il mio tentativo
in questo senso ¢ stato quello di comprendere il senso profondo dell’intervento della
natura e di Dio nel progresso umano. Il risultato ¢ stato il seguente: tra liberta, natura e
Dio esiste un rapporto di collaborazione, in cui la provvidenza naturale e quella divina
rappresentano la condizione necessaria per sostenere e favorire lo sviluppo del genere
umano. Nessuna delle due, tuttavia, ne ¢ la condizione sufficiente: la destinazione ¢ una
responsabilita che, in ultima istanza, pesa interamente sulle spalle del genere umano
perché nulla pud determinare la scelta libera umana di aderire al compito imposto dalla
ragion pratica riguardo la realizzazione del sommo bene comune giuridico e del sommo
bene comune etico. Né, pur garantendolo e sostenendolo, possono portarlo a
compimento: 1’'uomo si pud appoggiare a esse solamente per dare un senso al proprio
impegno, per poter sperare che, nonostante le difficolta e gli ostacoli che si presentano
nel proprio cammino e nonostante la propria limitata capacita, i suoi sforzi non saranno
vani.

L’analisi condotta ha messo in luce quindi che la dimensione collettiva ¢ la struttura
irrinunciabile per la realizzazione del diritto e dell’etica, ma anche per il compimento
della morale kantiana nel suo intero, come dottrina della destinazione dell’uomo. Da
questo punto di vista ¢ stato sottolineato che lo stesso processo di realizzazione della
destinazione morale umana si produce per mezzo delle comunita etiche e giuridiche
particolari. Nel loro impegno particolare, 1’'uno finalizzato alla pace perpetua 1’altro al
sommo bene comune, le due comunita si coimplicano e si sostengono: da un lato infatti
lo stato giuridico-civile contribuisce, seppur in maniera indiretta, alla moralizzazione
dei propri cittadini, dall’altro la comunita etica, occupandosi della moralita dei cittadini
li rafforza nel rispetto e nel compimento del dovere, li rende cittadini “ancora piu
buoni”, collaborando alla realizzazione non solo del sommo bene come fine da

raggiungere asintoticamente, ma al compimento concreto del sommo bene nel mondo.

324



Conclusione

Analizzare il rapporto tra etica e diritto significa indagare la libertd umana e i
principi che regolano i fenomeni di quest’ultima: le azioni.*”® Per Kant la liberta ¢ una
realta composta che si realizza tanto a livello esterno-interpersonale, con azioni
sottoposte alla legislazione giuridica, quanto a livello interiore nella scelta dei principi e
dei fini in base a cui agire. Ciascuna azione rappresenta un fenomeno complesso fatto di
interioritad ed esteriorita, elementi che lo sguardo analitico della filosofia ha la capacita e
il compito di separare, ma ai quali non puo essere disconosciuta 1’appartenenza all’unica
realta dell’agire umano. La difficolta di individuare una relazione univoca tra i due
ambiti della morale nella filosofia kantiana penso derivi, in ultima istanza, proprio dalla
natura stessa dell’azione e dalla compresenza di distinte legislazioni, che tuttavia non ¢
possibile separare con precisione millimetrica poiché esse si richiamano
vicendevolmente. Dalla consapevolezza di cido e dalla rilevazione di una certa
unilateralitd e parzialita nelle tesi avanzate dalla letteratura secondaria nasce il mio
tentativo di affrontare la questione relativa al rapporto tra etica e diritto, con I’obiettivo
di non appiattirne le numerose sfumature, ma di mantenerle vive.

La mia proposta interpretativa ¢ stata infatti quella di non considerare 1’oggetto di
indagine da un unico punto di vista, ma di porsi da angolature differenti che permettano
di coglierne, in maniera piu completa possibile, le implicazioni. Il percorso di analisi si
¢ cosi sviluppato a partire dalla dimensione metaetica e metagiuridica costituita dalla
speculazione precedente alla Metafisica dei costumi, si ¢ approfondito attraverso
I’indagine sulle differenze e sulle affinita esistenti tra le due legislazioni (prospettiva
della liberta) e si ¢ conclusa con I’analisi della struttura delle comunita che etica e
diritto richiedono per realizzare i propri fini (prospettiva del futto). Il cammino ha
permesso di mettere in luce, innanzitutto, che etica e diritto si originano dalla
speculazione kantiana concentrata sull’elaborazione e sulla fondazione teorica di un
principio d’azione universale, oggettivo, incondizionato e razionale: 1’imperativo
categorico. A livello sistematico infatti la Metafisica dei costumi, che comprende 1’etica

e il diritto kantiani, rappresenta la parte della metafisica morale che procede a priori;

876 Idee, VI 17 (tr. it., 22).

325



essa tuttavia, non considerando il fenomeno morale in generale, bensi nel particolare, si
differenzia della Fondazione e della Critica della ragion pratica, che costituiscono
invece la parte trascendentale della metafisica morale.

Cio implica la presenza nell’opera del 1797 di un contenuto empirico minimo,
I’assunzione, cio¢, di elementi della prassi umana, che consentano di condurre
I’indagine morale a un livello meno astratto di quello delle opere precedenti, senza
tuttavia compromettere 1’universalita del comando morale. Il contenuto empirico
minimo della Metafisica dei costumi non comprende infatti gli aspetti contingenti della
quotidianita dell’agire individuale, ma solamente gli elementi particolari che
accomunano 1’agire dei diversi soggetti morali. La particolare costituzione dell’arbitrio
umano, I’individuazione di due ambiti della liberta e i concetti di possesso intelligibile e
di fine che e al tempo stesso dovere si sono rivelati come il contenuto empirico minimo
dell’opera del 1797. Attraverso di essi I’imperativo categorico viene applicato alle
diverse dimensioni della liberta in cui avviene ’azione umana: alla liberta interna e a
quella esterna. Contrariamente a quanto sostenuto dalla tesi dell’indipendenza,®”’ etica e
diritto si sono dimostrati quindi strettamente legati alla speculazione del periodo critico,
dal momento che hanno in essa il proprio fondamento. Al loro interno ¢ stato infatti
possibile riconoscere ampiamente la presenza dell’imperativo categorico che svolge un
triplice ruolo: quello di principio sommo generale della Metafisica dei costumi, quello
di principio sommo della Dottrina del diritto e di quella della virtu, e, infine, il ruolo di
struttura dei doveri giuridici ed etici particolari.*” Inoltre, entrambe le legislazioni
morali incarnano i comandi della seconda e della terza formulazione dell’imperativo
categorico, I’ordine, cio¢, di trattare I’umanita nella propria e nell’altrui persona sempre
anche come un fine, mai solamente come un mezzo e 1’ordine di agire in modo che la
propria volonta possa riconoscersi come universalmente legislatrice.

Nonostante la presenza in essi dell’imperativo categorico, etica e diritto hanno
mostrato di esprimere aspetti diversi dell’unico principio morale. La Dottrina della virtu
fa proprio il comando di agire a motivo del dovere, ordina cio¢ di assumere I’umanita
nella propria e nell’altrui persona come fine da promuovere attivamente e comanda, da
ultimo, che il soggetto riconosca le leggi morali come prodotti dell’attivita legislatrice

della propria volonta. Nel diritto si procede in modo differente. I doveri giuridici non

877 Cfy. Ibi, Introduzione, pp. 12 — 16.
878 Cfi-. Ibi 1 Capitolo.

326



prescrivono alcun movente interno né alcun fine, ma indicano all’azione una
determinata forma; ordinano di assumere I’umanita come fine negativo, cio¢ come cio
contro cui ¢ vietato agire; infine, non comandano al soggetto di riconoscere nella legge
un prodotto della propria volonta, anche se i doveri giuridici sono il prodotto
dell’attivita legislatrice della volonta comune dei cittadini. Pur essendone autore in
quanto cittadino, 1l singolo uomo infatti, in qualita di suddito, rimane estraneo alla
legge e la percepisce come frutto di una volonta altra dalla sua.

La mia analisi ha individuato la ragion d’essere di queste diversita nei differenti
ambiti di liberta e di competenza attribuiti da Kant alle due legislazioni morali, le cui
peculiarita, differenze e affinita sono state indagate da quella che ho chiamato la
prospettiva della liberta. Essa ha permesso di mettere in evidenza come le differenze
presenti in etica e diritto nel rapportarsi reciprocamente all’imperativo categorico
consistano sostanzialmente nella diversa rilevanza attribuita dalle due legislazione ad
alcuni elementi dell’imperativo categorico stesso. Il diritto infatti si occupa del corretto
uso della liberta esterna in una dimensione intersoggettiva; impone cio¢ ai diversi
soggetti di dare alle proprie azioni una forma tale da evitare che gli usi delle loro liberta
si ledano reciprocamente. Cio che ¢ rilevante per il diritto ¢ che le azioni degli agenti
assumano la forma prescritta. L’etica invece si concentra sulle massime del soggetto
morale, ordinando a esse determinati fini (che sono al tempo stesso doveri) e un preciso
movente (agire secondo il dovere a motivo del dovere stesso). Per la Dottrina della virti
non ¢ rilevante la forma delle azioni (perché non indica che cosa si debba fare), ma
quella delle massime delle azioni (come si agisce). Il suo comando ordina quindi
qualcosa in piu rispetto al comando giuridico: una determinata materia (fine) dell’agire
e uno specifico movente. Da questo punto di vista ¢ possibile individuare una certa
ulterioririta dell’etica rispetto al diritto.

Interpretare in questo modo le differenze tra le due legislazioni morali kantiane ha un
certo valore sia per la comprensione del rapporto che lega le due Lehren alla
speculazione morale precedente del filosofo di Konigsberg, sia per la comprensione del
legame esistente tra esse. Il fatto che il diritto, ad esempio, lasci al soggetto la
possibilita di scegliere il movente e i1 fini, non significa affatto che fornisca una
Triebfeder diversa dalla legge e implichi fini differenti da quelli di ragione; tanto meno

il fatto che la legislazione etica sia rivolta a come si debba agire e non al tipo di azione

327



da compiere, non implica che le azioni siano eticamente indifferenti. Movente (fare il
dovere per il dovere), fini in s€ e azione fanno parte del concetto kantiano di dovere in
quanto tale: D’esistenza di ogni imperativo categorico necessita infatti di un fine
oggettivo,”” contiene il comando di essere eseguito incondizionatamente e ordina una
determinata azione. Che il diritto consideri alcuni aspetti e 1’etica altri, non implica
quindi la cancellazione dalle due legislazioni degli aspetti non considerati: essi vi
rimangono, seppur latenti.

Cosi, 1 doveri di diritto, pur non pretendendolo, possono essere anche compiuti per se
stessi e possono implicare che il soggetto riconosca la legge come un prodotto della
propria volonta: un uomo giusto (cioe¢: che agisce in conformita alle leggi giuridiche)
puo essere anche buono (cio¢: puod compiere quelle leggi a motivo delle leggi stesse,
non perché spinto da qualche interesse di altro tipo); cio esce tuttavia dalle competenze
della legislazione giuridica e rientra in quelle dell’etica. Allo stesso modo, il comando
etico, secondo Kant, puo essere adempiuto solamente quando si siano gia compiuti i
doveri giuridici e solo se I’atto ritenuto buono ¢ giuridicamente lecito. Ad esempio, il
comando etico della beneficenza non puo spingere il filantropo a devolvere tutti i propri
guadagni per i poveri e a privarsi dei soldi necessari per pagare le tasse imposte dallo
stato o, addirittura, a evadere il fisco per avere piu denaro per 1 bisognosi. Un atto del
genere non ¢ solo giuridicamente perseguibile, ma anche eticamente deplorevole: da un
punto di vista etico la Rechtspflicht ¢ un imperativo categorico che I’agente morale deve
eseguire. Adempiuto il proprio dovere civico, solo allora il soggetto puo destinare il
restante per opere umanitarie, qualora lo desideri. In questo senso un uomo giusto puo
essere anche buono: un cittadino pud anche pagare le tasse incondizionatamente, non
unicamente perché spinto dalla paura della guardia di finanza. Al contrario, un uomo
buono deve prima di tutto essere giusto; il compimento del dovuto ordinato dal diritto €
la conditio sine qua non del di piu (del meritorio) previsto dai doveri etici. Secondo la
concezione kantiana il Recht ¢ quindi basilare per I’etica.

Se ¢ pertanto possibile attribuire al comando etico una certa ulteriorita rispetto a
quello giuridico, la basilarita del diritto per 1’etica non permette di individuare nella

Tugendlehre una superiorita qualitativa rispetto alla Rechtslehre kantiana. In questo

$9MS, VI 385 (cfir. 234).

328



gioco di basilarita e ultriorita, il rapporto tra la legislazione etica e quella giuridica
assume la forma di una coimplicazione reciproca.

Interpretare il rapporto tra etica e diritto nella forma della coimplicazione non
significa annullare i loro confini: le due legislazioni si occupano di aspetti diversi
dell’agire libero umano e non ¢ ammissibile che 1’una intervenga nelle competenze
specifiche dell’altra. L’etica non puo prendere il posto del diritto nel dire cosa sia
giuridicamente lecito o non lecito fare, perché le mancano gli strumenti adeguati; allo
stesso modo, il diritto non pud imporre di adoprarsi per la propria perfezione e per la
promozione della felicitda altrui perché si genererebbe uno stato paternalistico e
dispotico in cui verrebbe annullata la liberta dei cittadini. Le due legislazioni sono
separate e differenti. Poiché tuttavia entrambe si occupano dell’azione umana (anche se
di diversi aspetti di essa) e poiché ’azione umana ¢ una realtd complessa che avviene
sempre sia nella liberta esterna che in quella interna, le due legislazioni si coimplicano.
Il rapporto tra etica e diritto kantiano deve essere quindi interpretato come una
coimplicaizone nella differenza.

Tale coimplicazione si manifesta quando il singolo porta a compimento le due
legislazioni, come ¢ stato appena esposto sopra, ma anche ad altri due livelli
dell’indagine morale kantiana: nell’origine delle normativita etica e giuridica e nella
realizzazione del fine della morale. L’analisi condotta nell’ultima parte del secondo
capitolo riguardo ai doveri perfetti di virtu, al di 1a degli aspetti piu tecnici, ha avuto il
merito di rivelare il fondamento della normativita morale (etica e giuridica insieme).
Esso consiste in un vincolo originario posseduto dal soggetto nei confronti di se stesso,
che impone a ciascuno di riconoscere il valore assoluto della propria umanita e di non
violarlo. Questo vincolo appartiene alla morale in quanto tale e precede la distinzione
tra etica e diritto: I’umanita, il fatto che ciascun essere razionale sia un fine in sé, si
impone a ciascuno come condizione limitatrice dell’uso della propria liberta in generale,
sia essa interna o esterna. La sua violazione implicherebbe infatti 1’annullamento, da
parte del soggetto, della propria personalita e I’impossibilita di compiere qualsiasi tipo
di azione morale verso di sé e verso gli altri.

Etica e diritto si trovano quindi coimplicati nel punto in cui si origina la loro

normativitd, anche se al loro interno, poi, tale nucleo originario assume forme

particolari: in ambito etico si esprime attraverso i doveri perfetti verso se stessi, che

329



vietano di assumere massime viziose capaci di annullare la propria persona come essere
fisico e morale. Nella Dottrina del diritto prende invece le sembianze del diritto
dell’umanita. Questo particolare diritto non viene trattato nella Rechtslehre, ma viene
posto nei suoi Prolegomeni; in quanto ordine rivolto all’agente di riconoscersi come
possibile partner di relazioni giuridiche con altre persone e di porsi nei confronti altrui
come depositario di diritti, il diritto dell’'umanita precede infatti 1’esistenza delle norme
giuridiche e dei rapporti giuridici con altri soggetti, ma, al tempo stesso, ne costituisce
la condizione necessaria.

Il fatto che la normativitd morale si fondi su un legame originario posseduto dal
soggetto nei propri confronti non deve tuttavia indurre ad attribuire alla morale kantiana
un carattere solipsistico: tale vincolo ¢ cooriginario di un legame indissolubile nei
confronti degli altri, legame che impone di riconoscerli e di rispettarli in quanto
portatori del valore inalienabile dell’'umanita. Il dovere di relazionarsi a sé e agli altri
nel rispetto della propria umanita ha permesso di mettere in luce un ulteriore elemento
che accomuna D’etica e il diritto kantiani: la loro dimensione collettiva. 11 comando di
trattarsi reciprocamente sempre anche come fini e mai solamente come mezzi origina,
infatti, quell” “unione sistematica di diversi esseri razionali attraverso leggi comuni” che
¢ il regno dei fini (Reich der Zwecke).®™ Esso costituisce la struttura tanto della
comunita etica quanto di quella giuridica. L’etica e il diritto kantiani infatti richiedono
categoricamente il raggiungimento di una dimensione collettiva per la loro realizzazione
e per quella dei loro fini: gli sforzi del singolo (uomo o stato) infatti non sono in grado
di realizzare alcunché, perché costantemente minacciati dalle forze uguali e contrarie di
altri singoli. Unicamente I’omnitudo collectiva - cio¢ una pluralita di individui retta da
principi pubblici, pluralita che assume in Kant dimensioni universali - consente quindi
la vittoria definitiva del buon principio in ambito etico e, in ambito giuridico, ¢ in grado
di conferire perentorieta alle leggi, di assicurarvi osservanza universale e di condurre al
sommo bene politico, cio¢ alla pace perpetua.

Le due collettivita si sono mostrate strettamente correlate tanto nella loro convivenza
quanto nella tensione chiliastica al raggiungimento dei loro fini. Lo stato giuridico-
civile, infatti, anche se indirettamente, contribuisce alla moralizzazione dei propri

cittadini 1. preparando e tutelando le condizioni per il suo sviluppo; 2. civilizzando i

880 GMS, TV 433 (tr. it., 99 — 101).

330



propri cittadini e facilitando, in questo modo, lo sviluppo del rispetto immediato nei
confronti del diritto; 3. ponendo dei limiti all’insegnamento morale, affinché esso non
contrasti con 1 doveri civici dei propri membri; 4. allocando ricchezze e progettando un
piano educativo per la formazione di buoni cittadini. In ci0 lo stato non usurpa il
compito della morale nella formazione di buoni uomini (di uomini cio¢ che compiono il
dovere per il dovere), ma si occupa direttamente della formazione di uomini legalmente
buoni, cio¢ di uomini che compiano il dovere giuridico (qualsiasi sia il loro movente).
Impegnandosi nella formazione legale dei propri membri, esso tuttavia offre
indirettamente 1 mezzi per 1’educazione al bene morale e perché il cittadino possa fare,
in piena liberta, il passaggio dalla legalita alla moralita nel proprio atteggiamento nei
confronti della legge. In questo modo lo stato contribuisce alla moralizzazione degli
uomini e alla costituzione progressiva della repubblica morale.

Dal canto suo, anche la comunitd etica influisce su quella statale in maniera
rilevante: nonostante non sia necessario che gli individui, per essere buoni cittadini,
siano anche moralmente buoni, la loro moralizzazione li rafforza nel rispetto e nel
compimento della legge giuridica; li rende, ¢ stato detto, cittadini ancora piu buoni.
Inoltre, la costituzione della comunita etica, mirando alla vittoria definitiva del buon
principio, conferisce stabilita al progresso del diritto verso la pace perpetua. Nella
prospettiva kantiana, infatti quest’ultima non puo realizzarsi se gli uomini non sono
anche diventati moralmente migliori, perché sarebbe altrimenti costantemente
minacciata dalle tensioni che esistono tra i diversi individui.

Nella loro coimplicazione etica e diritto, poi, collaborano alla produzione del fine
assegnato da Kant alla morale, cio¢ alla destinazione dell’'uvomo (Bestimmung des
Menschen). Tale concetto ¢ quello del sommo bene morale cui non il singolo, ma
I’intero genere umano ha il compito (e la capacitd) di giungere. Al processo per il suo
raggiungimento partecipano tutte le forze cosmiche, cio¢ la provvidenza divina, la
natura e la liberta, ma unicamente quest’ultima ¢ la condizione necessaria perché esso si
dia e giunga al proprio compimento. Il percorso verso la propria destinazione ¢ quindi
compiuto dalla liberta umana. Esso si svolge in quattro tappe: inizia dalla disciplina per
giungere alla moralizzazione, attraverso gli stadi intermedi, ma irrinunciabili, della
cultura e della civilizzazione. Tale percorso richiede I’impegno del genere umano in una

prospettiva chiliastica, in cui il processo di affermazione del diritto e di realizzazione

331



della pace perpetua in una repubblica mondiale, e quello di affermazione del buon
principio e di instaurazione di una repubblica morale sono legati indissolubilmente.
L’uno ¢ indipendente dall’altro, ma non puo aver luogo indipendentemente dall’altro.
La destinazione dell’uomo, il fine della morale e cid cui portano etica e diritto nella loro
necessaria collaborazione ¢, quindi, il pieno sviluppo della liberta umana in tutti gli
ambiti del suo uso.

L’analisi, che ha portato all’interpretazione del rapporto tra etica e diritto appena
brevemente esposta, ha offerto la possibilita di una rilettura generale della concezione
morale kantiana. E emerso, innanzitutto, come lo sforzo speculativo del filosofo di
Konigsberg in ambito pratico fosse sostanzialmente quello di fornire dei principi
d’azione oggettivi, universali e incondizionati. Tale progetto venne realizzato in due
diversi momenti sistematici cui corrispondono altrettanti livelli di indagine. Il primo si
concentra sulla fondazione e sulla formulazione teorica del principio oggettivo e
universale di determinazione della volonta, il secondo sulla specificazione di tale
principio nei due ambiti in cui si realizza la liberta d’azione umana. Etica e diritto
kantiani derivano dall’applicazione dell’imperativo categorico formulato dalla
Fondazione della metafisica dei costumi e dalla Critica della ragion pratica che, a sua
volta, rappresenta il fondamento metaetico e metagiuridico del sistema dei doveri di
diritto e di quelli di virtu. La comprensione della morale kantiana e del suo senso piu
autentico non pud quindi prescindere da nessuno dei due momenti. Una lettura che
prenda in considerazione esclusivamente le opere del periodo critico, come ¢ avvenuto
fino agli ultimi decenni dello scorso secolo, o una che invece si concentri sulla
Metafisica dei costumi e, per eccessivo desiderio di novita, non indaghi il legame con i
testi morali precedenti rischiano di essere infatti inevitabilmente parziali.

Il sistema dei doveri, che si articola in Dottrina del diritto e in Dottrina della virti e
su cui la mia indagine si ¢ concentrata, ¢ quindi espressione della capacita della ragione
di essere pratica, cio¢ di determinare la volonta all’azione nei due diversi ambiti d’uso
della liberta: in quello interno e in quello esterno. Etica e diritto sono pertanto
cooriginari. Tale cooriginarieta conosce due aspetti: il primo consiste nel fatto che il
principio sommo da cui derivano e di cui sono applicazione ¢ 1I’imperativo categorico. Il
secondo aspetto riguarda 1’origine della normativita etica e giuridica. Questa risiede in

un vincolo ineliminabile nei confronti della propria umanita, legame che obbliga

332



I’individuo a riconoscersi € a rispettarsi come soggetto giuridico € come soggetto
morale; tale obbligo fonda i doveri giuridici e quelli etici. Non solo: questo vincolo
fonda la morale stessa e, con essa, il suo principio, I’imperativo categorico. L’umanita
indica infatti ’essere fine in sé¢ degli esseri razionali, cio¢ la loro peculiarita di non
possedere un valore di scambio (un prezzo), ma un valore assoluto, cio¢ una dignita.
L’esistenza di un fine in s¢ ¢ fondante per la morale: qualora non esistesse € non ci
fossero che fini relativi - ovverosia fini che, una volta raggiunti, verrebbero utilizzati
come strumenti per il raggiungimento di un fine ulteriore - non esisterebbe neppure
’imperativo categorico. Si darebbero solo imperativi ipotetici.*®' L’imperativo
categorico, la morale, etica e diritto si danno quindi solo se esiste un fine in sé¢, il valore
assoluto dell’umanita.

Esso, si badi bene, non riguarda unicamente la prima persona, ma tutti gli esseri
razionali. La morale per Kant non ¢ infatti solipsistica, ma strettamente collegata alla
relazione con gli altri agenti; tale relazione non ¢ secondaria rispetto a quella che il
soggetto ha con se stesso, ma ad essa cooriginaria. Tant’¢ che il dovere viene fondato
anche sul rapporto reciproco dei diversi individui, “rapporto nel quale la volonta di un
essere razionale deve sempre essere considerata come universalmente legislatrice,
poiché altrimenti non si potrebbero pensare quegli esseri come fini in se stessi”.*** 11
vincolo nei confronti della propria umanita e quello nei confronti dell’'umanita altrui si
danno quindi contemporaneamente ¢ I’uno non ¢ separabile dall’altro. In questa loro
indissolubilita si trova il nucleo della morale kantiana.

Ne deriva una conseguenza di grande rilevanza teorica e pratica: il significato della
deontologia kantiana riposa infatti, in ultima istanza, su un valore. La fonte della sua
normativita e il suo principio non risiedono nel dovere di per sé, ma nel dovere
incondizionato di rispettare il valore assoluto dell’'umanita. Etica e diritto, quindi, come
specificazioni dell’imperativo categorico, sono permeati di un contenuto valoriale che
da una forma e una direzione all’azione umana; essi si qualificano pertanto come

un’etica e un diritto per il rispetto della persona.*>

81 MS, VI 385 (cfi-. 385).

82 GMS, IV 434 (tr. it., 103).

#3 Penso sia opportuno fare una precisazione riguardo al diritto: mentre nella Tugendlehre ¢ richiesto
all’agente di assumere coscientemente la massima di non ledere 'umanita e quella di promuoverla
attivamente, in ambito giuridico non viene prestata attenzione alla massima del soggetto ma
esclusivamente alla forma delle sua azioni. Qui non ¢ richiesto all’individuo di assumere il rispetto

333



Penso sia interessante sottolineare il fatto che, per indicare cid che ha un valore
assoluto, il filosofo di Konigsberg utilizzi il concetto di fine oggettivo: L’umanita ¢
quindi un fine oggettivo. Poiché dunque il fondamento della morale ¢ il valore
dell’umanita e questo valore ¢ un fine, la morale kantiana si fonda, in ultima istanza, su
un fine. Si badi bene, tale fine non ¢ un fine soggettivo, oggetto delle inclinazioni
sensibili e soggetto alla loro incostanza e volubilita, ma un fine di ragione, oggettivo e
universale. Tale fine non da quindi origine a imperativi ipotetici e al calcolo prudenziale
delle conseguenze dell’azione; piuttosto, si impone come un dovere e come tale, come
fine che ¢ al tempo stesso un dovere, determina la volonta umana. La morale kantiana
quindi, pur non essendo teleologicamente determinata, ¢ teleologicamente fondata.

Essa, inoltre, ¢ teleologicamente orientata. L’analisi condotta in questo lavoro ha
messo in evidenza infatti come per Kant la filosofia pratica non sia altro che la dottrina
della destinazione dell’'uomo, cid che insegna al genere umano la via per giungere al
proprio fine ultimo, il sommo bene. Il fine della morale ¢ la Bestimmung des Menschen
ed etica e diritto, in quanto parti della morale, attraverso i loro fini particolari e
collaborando vicendevolmente, guidano i soggetti morali verso tale fine. Il comando
etico e quello giuridico non si riducono pertanto alla pretesa che il dovere venga
eseguito (moralmente o legalmente che sia), ma impongono all’agire del soggetto di non
chiudersi nella limitatezza del presente, di porsi in una dimensione collettiva e di
progredire, come singolo soggetto morale e come membro tanto di una comunita etica
quanto di una comunita giuridica, verso la propria destinazione.

Questo non significa che la morale kantiana sia di carattere consequenzialistico: il
suo principio e i suoi doveri non prevedono, cio¢, un calcolo delle conseguenze, le
azioni e le massime comandate non sono buone in vista di un fine da raggiungere. Cio
che viene ordinato ha piuttosto un valore in s¢ e, come tale, deve essere eseguito. Il
compimento del dovere stesso, I’esercizio e lo sviluppo al massimo grado della liberta
tanto nell’etica quanto nel diritto costituiscono il fine della morale. Esso non ¢ quindi
qualcosa di eterogeneo alla morale e alla liberta, ma si identifica con esse e in esse si

realizza. Scrive Kant a riguardo:

dell’umanita come movente delle proprie azioni; gli imperativi giuridici, permeati di quel contenuto
valoriale, impongono piuttosto alle azioni umane la forma del rispetto per I’umanita degli agenti, non una
forma vuota. Tale forma non ¢ scelta dall’individuo, ma imposta dal diritto stesso.

334



“Infatti questo ha la morale in sé che la distingue [...], che tanto meno
rende dipendente la condotta dal fine prefissato dal vantaggio fisico o

. . ey . . 884
morale a cui aspira, tanto piu si accorda in generale con esso”

L’analisi si ¢ soffermata particolarmente sulla questione legata alla realizzazione
della morale kantiana, questione che ha permesso di metterne in luce I’irrinunciabile
dimensione collettiva. Solo all’interno di una comunita universale, determinata da
principi etici e giuridici, ¢ possibile infatti che la morale giunga al proprio compimento.
Non solo. La pluralita (o meglio la totalita) degli individui non ¢ meramente funzionale
alla sua realizzazione, ma costituisce cido cui la morale kantiana rivolge il proprio
comando: essa esprime infatti principi per un’azione che si svolge nella pluralita, in
relazioni interpersonali, e tali principi sono volti alla realizzazione di una pluralita
strutturata secondo leggi di liberta. Questo ¢ forse uno degli aspetti della riflessione
pratica kantiana meno indagati dalla letteratura secondaria e che penso sia necessario e
interessante approfondire per una comprensione quanto piu completa possibile del
pensiero del filosofo di Konigsberg.

Desidero ora fare alcune considerazioni riguardo al sistema dei doveri kantiano. In
primo luogo, ¢ bene notare ’esistenza di due tipi di classificazione cui sono passibili i
doveri presentati nella Metafisica dei costumi: o li si distingue in doveri di diritto e
doveri di virtu, oppure in doveri verso di sé e verso gli altri. Prendiamo in
considerazione quest’ultimo tipo di classificazione. Tanto la Dottrina del diritto quanto
quella della virtu sono caratterizzate in questo modo: la Rechtslehre ¢ costituita da un
dovere (pre-) giuridico nei confronti della propria umanita e da doveri verso gli altri, la
Tugendlehre si divide in doveri verso sé e verso gli altri. Sono del parere che questa non
sia un’indicazione di poco conto perché permette di comprendere come la teoria morale
kantiana non si concentri nel regolare esclusivamente le relazioni interpersonali, ma
anche quelle che il soggetto intrattiene con se stesso. Le relazioni con sé e con gli altri
sono regolate da principi rigorosi, nel loro specifico ambito di competenza, e tanto i
doveri verso se stessi quanto quelli nei confronti altrui sono indispensabili per la pratica

morale.

884 ZeF, VIII 378 (tr. it., 195 s.).

335



In particolare, tuttavia, viene conferito ai doveri verso se stessi un rilievo quasi
superiore o, meglio, un ruolo di fondamento rispetto a quelli nei confronti altrui: come ¢
gia stato sottolineato, costituiscono infatti la conditio sine qua non di tutti gli altri doveri
tanto in ambito giuridico quanto in ambito etico. Certo, nel corso di questo scritto ho
messo in rilievo la dimensione collettiva della morale kantiana e la sua cooriginarieta a
quella individuale, ma, in ultima istanza, non si pud negare il fatto che per Kant la
relazione morale nei confronti di altri non si da senza il riconoscimento e 1’impegno nei
confronti del proprio essere soggetti morali. L’'uomo vive quindi immerso in una
pluralita di altri soggetti, ma tale pluralitd non deve portarlo alla dimenticanza di sé; il
primo e piu fondamentale partner di relazioni moralmente rilevanti ¢ la nostra stessa
persona. Non rispettare questo dovere implica 1’impossibilita di agire moralmente nei
confronti degli altri partners morali: non ¢ possibile essere uomini giusti e virtuosi in
senso kantiano se non si ¢ giusti e virtuosi nei propri confronti. Utilizzando alcuni
termini propri del dibattito contemporaneo e che Kant non avrebbe potuto utilizzare, si
potrebbe dire che, da un punto di vista kantiano, non esiste un’etica pubblica se non si
da un’etica privata. Varrebbe la pena approfondire tale indicazione nelle tematiche che
animano la discussione morale odierna, ma non ¢ questa la sede opportuna.

Un altro aspetto estremamente importante emerge anche dal primo tipo di
classificazione dei doveri sopra menzionato, quello cio¢ che li divide in Pflichten
giuridiche ed etiche. Secondo tale classificazione, la prassi umana ¢ guidata da Pflichten
per le azioni e per le massime, da doveri imposti da altri sul soggetto ¢ da doveri che il
soggetto stesso si impone, da obbligazioni che determinano il modo e il grado
dell’azione e da altre che invece li lasciano indeterminati. Questi doveri, al di la delle
differenze specifiche, sono caratterizzati da un elemento comune fondamentale, la
categoricita: Rechts- e Tugendpflichten, come imperativi categorici, comandano infatti
di essere eseguite senza possibilita di eccezione e in maniera incondizionata. La
perfezione e la strettezza che caratterizzano i doveri giuridici non conferiscono a questi
ultimi, quindi, una superiorita o una precedenza rispetto ai doveri etici, qualificati
invece come imperfetti e larghi. L’assunzione della propria perfezione e quella della
felicita altrui come fini non vengono lasciate al buon cuore del singolo, ma sono oggetto
di un comando morale che le ordina incondizionatamente, pur lasciando al soggetto la

facolta di scegliere il grado e il modo della loro promozione.

336



In altri termini, il comando dei doveri etici e di quelli giuridici, seppur in ambiti
diversi, ¢ espressione di quell’unica capacita della ragione di essere pratica e, in quanto
tale, tale comando ¢ necessario. Questa necessita trova espressione nel dovere con cui si
esprime il comando morale (sollen!), ma anche (¢ questo [’aspetto interessante)
nell’irrinunciabilita tanto dei doveri giuridici quanto di quelli etici per la determinazione
della prassi umana. Cio ¢ espresso anche dal rapporto di coimplicazione tra etica e
diritto, coimplicazione secondo cui ’azione non puo essere concepita come sottoposta
unicamente a una delle due legislazioni.

Da un punto di vista kantiano, 1’agire umano non pud quindi essere guidato
esclusivamente né dai doveri di diritto né dai doveri di virtu, perché in entrambi 1 casi
ne verrebbe indebolito. Nel primo caso, nel caso cio¢ fosse determinato solo dal diritto,
verrebbe infatti fornita una struttura nella quale inserire le relazioni umane, ma
mancherebbe la base per sostenere tali relazioni. Senza la formazione di una Gesinnung
morale nell’animo dei propri cittadini, lo stato puo, infatti, sostenersi (pud anche essere
un popolo di diavoli), ma sarebbe privo di stabilita e di sudditi fedeli. Nel caso in cui
I’azione venisse guidata esclusivamente da leggi di virti mancherebbe, pero, d’altro
lato, una misura che indicasse la forma essenziale e stabile che le relazioni
intersoggettive devono assumere, misura all’interno della quale possono originarsi
azioni buone. La semplice costrizione esterna e la semplice Gesinnung morale non sono
pertanto sufficienti, se separate, a guidare 1’azione.

I principi di giustizia e quelli di virtu quindi non si escludono reciprocamente ma, pur
operando in ambiti diversi e senza che gli uni invadano le competenze degli altri,
cooperano e devono cooperare nel determinare 1’agire. Da questo punto di vista penso
sia interessante, per una riflessione futura riguardo il rapporto tra etica e diritto nella
teoria morale contemporanea, la proposta avanzata dalla O’Neill in Towards justice and
virtue.*® La studiosa, di fronte al dibattito tra universalisti ¢ particolaristi in etica, cioé
tra chi sostiene il primato di una morale basata su principi di giustizia, universali e
necessari, e chi invece propugna una morale fondata sui principi di virtu, particolari e
contingenti, denuncia I'unilateralitd che le due posizioni rischiano di produrre nella
teoria morale. La O’Neill invita pertanto a superare la separazione tra principi di

giustizia e di virtu e ne mostra la compatibilita, prospettando una concezione morale

%5 Opera citata.

337



costruttivista, in cui tanto 1 principi di giustizia quanto quelli riguardanti la formazione
del carattere, tanto 1 doveri perfetti quanto quelli imperfetti, cooperano in una
determinazione dell’agire umano secondo principi universali, senza tuttavia con cio
fornire un piano completo per la vita buona del singolo.

Questa peculiarita della prospettiva kantiana, cio¢ il fatto che i doveri di diritto e
quelli di virtu debbano inevitabilmente e irrinunciabilmente collaborare nel determinare
’azione, si traduce, nella realizzazione della morale, in un’inscindibilita sostanziale, pur
nella differenza, tra comunita etica e giuridica. In tale inscindibilita, I’indipendenza tra
etica e diritto fa si che la legislazione giuridica fornisca una struttura in cui individui
con moralita differenti e di differenti confessioni religiose possano giungere a un
consenso giuridico basato sui principi di giustizia, a prescindere dal pluralismo delle

886 Tuttavia

loro concezioni comprensive, per usare un termine utilizzato da Rawls.
anche la repubblica morale rappresenta per Kant una struttura nella quale uomini con
diverse concezioni morali giungono a un accordo etico, basato sui principi di virtu. La
chiesa invisibile infatti non ¢ che una societa composta da tutti gli uomini giusti e, al di
la delle preferenze del filosofo di Konigsberg per il cristianesimo, non si identifica con
alcuna fede rivelata, ma si fonda sull’unica vera religione della ragione, che consiste nel
riconoscere i1 doveri morali come comandi divini. La comunita etica, in altri termini, si
fonda su quei principi etici razionali che ciascun uomo possiede in virtu della propria
ragione e che, per Kant, costituiscono il nucleo originario di ogni concezione
comprensiva.

Di fronte a una pluralita di concezioni morali e religiose ¢ dunque possibile un
accordo tra le parti basato tanto su principi di giustizia quanto su principi etici, anzi, i
due accordi non sono solamente possibili ma necessari per la pratica morale. In cio, a
mio parere, vi ¢ molto di piu della proposta avanzata, nella riflessione filosofica
contemporanea, da Rawls, che individua la possibilita di un accordo tra diverse
concezioni del bene unicamente nella struttura fornita dai principi di giustizia e

attribuisce al giusto una priorita sul bene. Tale priorita implica, da un lato, che la teoria

della giustizia deve lasciare uno spazio adeguato per le forme di vita dei cittadini e,

886 1. Rawls, La priorita del giusto e le idee del bene, in Saggi. Dalla giustizia come equita al liberalismo
politico, a cura di S. Veca, Edizioni di comunita, Torino 2001, pp. 204 — 233, definisce in cosi il concetto
di teoria comprensiva: “[scil. una teoria] ¢ comprensiva se comprende concezioni relative a cid che ha
valore nella vita umana, ideali sulle virtu personali e il carattere, e simili, ossia idee che devono informare
molta della nostra condotta non politica (al limite la nostra vita in ogni suo aspetto)” (p. 205).

338



dall’altro, che queste ultime devono essere compatibili con la concezione della
giustizia.®®’ La prospettiva kantiana ¢ invece molto piu radicale: non solo la concezione
della giustizia, ma anche 1 principi di virtu forniscono un criterio per 1’accordo tra i
diversi partners morali in una societa multiculturale. Cio significa che le istituzioni
pubbliche forniscono una struttura nella quale soggetti con diverse concezioni morali
possono convivere nella garanzia che tali concezioni vengano rispettate. Dall’altro lato
ci0 implica che tra le diverse concezioni morali, religiose e culturali ¢ possibile un
accordo sui valori e sui principi per una morale ecumenica. Anche questo ¢ un aspetto
della morale kantiana che varrebbe la pena recuperare e sviluppare nell’attualissimo

dibattito sul multiculturalismo, che caratterizza la nostra societa occidentale.

%7 i, p. 205.

339



340



Bibliografia

Opere di Kant
Kritik der reinen Vernunft, Hartknoch, Riga 1781, 17872

Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten

kénnen, Hartknoch, Riga 1783.

Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, «Berlinische

Monatsschrift», 4 (1784), pp. 385 - 411.

Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? «Berlinische Monatsschrifty, 4 (1784),
pp. 481 —494.

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hartknoch, Riga 1785, 18762,

Muthmaplicher Anfang der Menschengeschichte, «Berlinische Monatsschrifty, 7
(1786), pp. 1 —27.

Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, Hartknoch, Riga 1786.
Kritik der praktischen Vernunft, Hartknoch, Riga 1788.
Kritik der Urteilskraft, Lagarde u. Friederich, Berlin — Libau 1790.

Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir di

Praxis, «Berlinische Monatsschrift», 22 (1793), pp. 201 — 281.

Die Religion innerhalb der Grenzen der blofsen Vernunft, Nicolovius, Konigsberg 1793,
17942

341



Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf von Immanuel Kant, Nicolovius,

Konigsberg 1795.
Metaphysik der Sitten, 1 due volumi di cui ¢ composta uscirono dapprima
separatamente:
o Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre, Nicolovius, Konigsberg 1797,
17982.
o Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre, Nicolovius, Konigsberg 1797.
Der Streit der Fakultdten in drei Abschnitten, Nicolovius, Konigsberg 1798.

Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Nicolovius, Konigsberg 1798.

Uber Péidagogik, hrsg. von F. T. Rink, Nicolovius, K6nigsberg 1803.

Scritti del Nachlass kantiano consultati

Briefe, A.A. Bd. X — XIII (Berlin und Leipzig 1922).

Ethik Kaehler, in 1. Kant, Vorlesung zur Moralphilosophie, hrsg. von W. Stark, mit
einer Einl. v. M. Kiihn, Walter de Gruyter, Berlin — New York 2004.

Metaphysik Dohna, A.A. Bd. XXVIII 2,1 (Berlin 1970) pp. 611 — 704.

Metaphysik Pélitz (L2), A.A. Bd. XXVIII 2,1 (Berlin1970), pp. 325 — 609.

Metaphysik der Sitten Vigilantius, A.A. Bd. XXVII 2,1 (Berlin 1975), pp. 479 — 732.

Vorarbeiten zur Metaphysik der Sitten, A.A. XXIII (Berlin 1955), pp. 207 — 419.

Reflexionen, A.A. Bd. XIV — XIX (Berlin und Leipzig 1925 — 1934).

342



Traduzioni consultate

Antropologia dal punto di vista pragmatico, in 1. Kant, Scritti morali, a cura di P.

Chiodi, UTET, Torino 1970, pp. 541 — 757.

Critica del giudizio, a cura di A. Gargiulo, Laterza, Roma — Bari 1991.
Critica della capacita di giudizio, a cura di L. Amoroso, Rizzoli, Milano, 1995.

Critica del giudizio, a cura di M. Marassi, Bompiani, Milano 2004.

Critica della ragion pratica, in 1. Kant, Scritti morali, a cura di P. Chiodi, UTET
Torino, 1970, pp. 127 — 315.
Critica della ragion pratica, a cura di V. Mathieu, Bompiani, Milano 2000.

Critica della ragion pura, a cura di P. Chiodi, UTET, Torino 1967.
Critica della ragion pura, a cura di G. Gentile e G. Lobardo Radice, Laterza, Roma -
Bari 1991.

Critica della ragion pura, a cura di C. Esposito, Bompiani, Milano 2004.

Epistolario filosofico 1761 — 1800, a cura di O. Meo, Il Melangolo, Genova 1990.

Fondazione della metafisica dei costumi, in 1. Kant, Scritti morali, a cura di P. Chiodi,
UTET, Torino 1970, pp. 39 — 125.
Fondazione della metafisica dei costumi, a cura di F. Gonnelli, Laterza, Roma — Bari

2005.

Idea per una storia universale dal punto di vista cosmopolitico, in 1. Kant, Scritti di

storia, politica e diritto, a cura di F. Gonnelli, Laterza, Roma — Bari 2003, pp. 29 — 44.

1l conflitto delle facolta, in 1. Kant, Scritti di filosofia della religione, a cura di G.
Riconda, Mursia, Milano 1989, pp. 229 — 308.

343



Inizio congetturale della storia degli uomini, in 1. Kant, Scritti di storia, politica e

diritto, a cura di F. Gonnelli, Laterza, Roma — Bari 2003, pp. 103 — 117.

La Metafisica dei costumi, a cura di G. Vidari, Laterza, Bari 19994 (1970").

Metafisica dei costumi, a cura di G. Landolfi Petrone, Bompiani, Milano 2006.

La pedagogia, tr. di F. Rubitschek, La Nuova Italia, Firenze 1929, 1971°.

La religione nei limiti della semplice ragione, in 1. Kant, Scritti morali, a cura di P.
Chiodi, UTET, Torino 1970, pp. 317 — 534.

La religione nei limiti della semplice ragione, in 1. Kant, Scritti di filosofia della
religione, a cura di G. Riconda, Mursia, Milano 1989, pp. 65 —216.

La religione entro i limiti della sola ragione, a cura di A. Poggi, Laterza, Roma — Bari

2004.

Lezioni di Etica, a cura di A. Guerra, Laterza, Bari 1971.

Per la pace perpetua, in 1. Kant, Scritti di storia, politica e diritto, a cura di F. Gonnellj,
Laterza, Roma — Bari 2003, pp. 163 —207.

Per la pace perpetua. Un progetto filosofico di Immanuel Kant, a cura di L. Tundo
Ferente, Rizzoli, Milano 2003.

Principi metafisici della scienza della natura, a cura di P. Pecere, Bompiani, Milano
2003.
Primi principi metafisici della scienza della natura, a cura di S. Marcucci, Giardini

editori e stampatori di Pisa, Pisa 2003.

Prolegomeni ad ogni futura metafisica che vorra presentarsi come scienza, a cura di P.

Martinetti, Rusconi, Milano 1995.

Risposta alla domanda: cos’e illuminismo?, in 1. Kant, Scritti di storia, politica e

diritto, a cura di F. Gonnelli, Laterza, Roma — Bari 2003, pp. 45 — 52.

344



Sul detto comune: “questo puo essere giusto in teoria, ma non vale per la pratica”, in 1.

Kant, Scritti di storia, politica e diritto, a cura di F. Gonnelli, Laterza, Roma — Bari

2003, pp. 23 — 161.

Testi del pensiero giusnaturalistico pre-kantiano

G. ACHENWALL, Prolegomena iuris naturalis: in usum auditorum, Gottingae
Suptibus Victorinii Bosiengelii 1758.

- lus naturae: in usum auditorum, Gottingae Suptibus Victorinii Bosiengelii 1781.

- lus naturalis. Pars posterior complectens ius familiare, ius publicum et ius gentium,

Gottingae Suptibus Victorinii Bosiengelii 1781.

A. G. BAUMGARTEN, [Initia philosophiae practicae primae acroamatice, Halae
Magdeburgicae Impensis Carl. Herm. Hemmerde 1760.

- lus naturae, Halae Magdeburgicae Impensis Carl. Herm. Hemmerde 1763.

S. von PUFENDOREF, Samuelis Pufendorfii De jure naturae et gentium libri octo,

Londini Scanorum Junghans 1672.

- Samuelis Pufendorfii De officio hominis et civis juxta legem naturalem libri duo,

Londini Scanorum, Junghans et Habereggerer 1673.

C. THOMASIUS, Institutiones jurisprudentiae divinae, Halae 1717.

- Fundamenta juris naturae et gentium, Scientia Verlag, Aalen 1979 (2. Neudruck

der 4. Aufl. Halle 1718).

345



C. WOLFF, Jus naturae methodo scientifica pertractatum, Pars prima, Francoforti &

Lipsiae, Renger 1740.

- Philosophia practica universalis, methodo scentifica pertractat, Pars prior,
theoriam complectens, qua omnis actionum humanarum differentia, omnisque juris
ac obligationum omnium, principia, a priori demonstrantur, Halae Magdeburgicae,

Renger 1744.

Letteratura secondaria sulla filosofia kantiana

H. E. ALLISON, Kant’s Theory of Freedom, Cambridge University Press, Cambridge
1990.

- Idealism and Freedom. Essay on Kant’s theoretical and practical philosophy,

Cambridge University Press, Cambridge 1996.

G. ANDERSON, Die ,,Materie* in Kants Tugendlehre und der Formalismus der
kritischen Ethik, in «Kant-Studien», 26 (1921), pp. 289-311.

K.-O. APEL, Kants »Philosophischer Entwurf: Zum ewigen Frieden« als
geschichtsphilosophische Quasi — Prognose aus moralischer Pflicht. Versuche einer
kritisch-methodologischen Rekonstruktion der Kantschen Konstruktion aus der Sicht
einer transzendental — pragmatischen Verantwortungsethik, in »Zum ewigen Frieden«
Grundlagen, Aktualitit und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant, hrsg. von R.

Merkel und T. Wittmann, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1996, pp. 91 — 124.
D. ARCHIBUGI, Immanuel Kant, Cosmopolitan Law, and Peace, in Kant’s Perpetual

Peace. New Interpretative Essays, a cura di L. Caranti, Luiss University Press, Roma

2006, pp. 97 — 135.

346



H. ARENDT, Lectures on Kant’s Political Philosophy, Chicago University Press,
Chicago 1982.

T. AUXTER, Kant’s Moral Teleology, Mercer University Press, Macon 1982.

G. M. AZZONI, La filosofia dell’atto giuridico in Immanuel Kant, Cedam, Padova
1998.

S. BACIN, Il Senso dell Etica. Kant e la costruzione di una teoria morale, 11 Mulino,

Bologna 2006.

- Sulla genesi della Metafisica dei costumi in Kant, «Studi Settecenteschi», 25 — 26

(2005 — 2006), pp. 253 — 279.

- Come provare di essere soggetti morali. Lettura della seconda parte della Critica
della ragione pratica, in Leggere Kant. Dimensioni della filosofia critica, a cura di C.

La Rocca, ETS, Pisa 2008, pp. 139 — 167.

- Una nuova dottrina dei doveri. Sull’etica della «Metafisica dei costumiy» e il
significato dei doveri verso se stessi, in Etica e mondo in Kant, a cura di L. Fonnesu,

Il Mulino, Bologna 2008, pp. 189 — 208.

M. BARON, Kantian Ethics Almost Without Apology, Cornell University Press, New
York, 1995.

- Virtue Ethics, Kantian Ethics, and the “One Thought Too Many”, in Kant’s Ethics
of Virtue, edit. by M. Betzler, Walter de Gruyter, Berlin — New York 2008, pp. 245 —

277.

Z. BATSCHA (hrsg. von), Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1976.

347



K. BARTHLEIN, Die Vorbereitung der Kantschen Rechts- und Staatsphilosophie in
der Schulphilosophie, in Kant. Analysen — Probleme — Kritik, hrsg. von H. Oberer und
G. Seel, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1988, pp. 221 — 271.

P. BECCHI - G. CUNICO - O. MEO (a cura di), Kant e l'idea di Europa, il Melangolo,
Genova 2004.

- L’idea kantiana di dignita umana e le sue attuali implicazioni in ambito bioetico, in
Kant e l'idea di Europa, a cura di P. Becchi, G. Cunico, O. Meo, Il Melangolo ,
Genova 2004, pp. 15 - 37.

L. W. BECK, 4 Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason, The University of
Chicago Press, Chicago 1960.

G. BECK, Fichte and Kant on Freedom, Rights, and Law, Lexington Books, Lanham
2008.

G. BEYERHAUS, Kants »Programm< der Aufkldrung aus dem Jahre 1784, in
Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. v. Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1976, pp. 151 — 166.

M. BETZLER (edit. by), Kant’s Ethics of Virtue, Walter de Gruyter, Berlin — New York
2008.

V. BIALAS — H.-J. HABLER (hrsg. von), 200 Jahre Kants Entwurf ,, Zum ewigen
Friede*. Idee einer globalen Friedensordnung, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg,

1996.
H. BIELEFELDT, Towards Cosmopolitan Framework of Freedom: The Contribution of

Kantian Universalism to Cross-Cultural Debates on Human Rights, in «Jahrbuch fiir

Recht und Ethik», 5 (1997), pp. 349 — 362.

348



G. BIEN, Revolution, Biirgerbegriff und Freiheit. Uber die neuzeitliche Transformation
der alteuropdischen Verfassungstheorie in politische Geschichtsphilosophie, in
Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. v. Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1976, pp. 77 — 101.

E. BLOCH, Widerstand und Friede, in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. v.
Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 366 — 376.

J. BLUHDORN - J. RITTER (hrsg. von), Recht und Ethik. Zum Problem ihrer
Beziehung im 19. Jahrhundert, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1970.

N. BOBBIO, Kant e le due liberta, in Da Hobbes a Marx, Morano Editore, Napoli
1965, pp. 147 — 163.

- Diritto e stato nel pensiero di Emanuele Kant, G. Giappichelli Editore, Torino

19692

M. BOCKER, Kants Besitzlehre. Zur Problematik einer transzendentalphilosophischen

Besitzlehre, Konigshausen + Neumann, Wiirzburg 1987.

J. BOHATEC, Die Religionsphilosophie Kants in der Religion innerhalb der Grenzen
der bloffen Vernunft. Mit besonderen Beriicksichtigung ihrer theleologisch-
dogmatischen Quellen, Campe, Hamburg 1938.

J. BOHMAN — M. LUTZ-BACHMANN (edit. by), Perpetual Peace. Essays on Kant’s
Cosmopolitan Ideal, MIT Press, Cambridge, Massachussetts — London, England, 1997.

R. BRANDT, Eigentumstheorien von Grotius bis Kant, Fromnann — Holzboog,
Stuttgart — Bad Cannstatt, 1974.

- (hrsg. von), Rechtsphilosophie der Aufkldrung, Walter de Gruyter, Berlin — New
York 1982.

349



- Das Erlaubnisgesetz, oder: Vernunft und Geschichte in Kants Rechtslehre, in
Rechtsphilosophie der Aufkldrung, hrsg. von R. Brandt, Walter de Gruyter, Berlin —
New York 1982, pp. 233 — 285.

- Gerechtigkeit bei Kant, «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 1 (1993), pp. 25-44.

- Vom Weltbiirgerrecht, in Zum ewigen Frieden, hrsg. von O. Hoffe, Akademie
Verlag, Berlin 1995, pp. 133 — 148.

- Historisch-kritische Beobachtungen zu Kants Friedensschrift, in »Zum ewigen
Frieden« Grundlagen, Aktualitit und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant,
hrsg. von R. Merkel und T. Wittmann, Suhrkamp, Frankfurt am Main1996, pp. 31 —
66.

- Zu Kants Politischer Philosophie, Franz Steiner Verlag, Stuttgart 1997.

- Kommentar zur Kants Anthropologie, Meiner, Hamburg 1999.

- Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Meiner, Hamburg 2007.

A. BRAZ, Droit et éthique chez Kant: l'idée d’'une destination communautaire de

[’existence, Publications de la Sorbonne, Paris 2005.

G. BUCHDA, Das Privatrecht Immanuel Kants. Ein Beitrag zur Geschichte und zum

System Naturrechts, Frommannsche Buchdruckerei, Jena 1929.
M. BUHR — G. IRRLITZ, Immanuel Kant, in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie,

in Materialen zur Kants Rechtsphilosophie, hrsg. v. Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1976, pp. 102 — 123.

350



P. BURG, Die Franzosische Revolution als Heilsgeschehen, in Materialien zu Kants
Rechtsphilosophie, hrsg. v. Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 237 —
268.

L. CARANTI (a cura di), Kant’s Perpetual Peace. New Interpretative Essays, Luiss
University Press, Roma 2006.

- Perpetual War for Perpetual Peace? Reflections on the Realist Critique of Kant’s
Project, in Kant’s Perpetual Peace. New Interpretative Essays, a cura di L. Caranti,

Luiss University Press, Roma 2006, pp. 17 — 34.

- Per una teoria kantiana dei diritti umani, in Leggere Kant. Dimensioni della

filosofia critica, a cura di C. La Rocca, ETS, Pisa 2007, pp. 203 — 226.

V. D. CASAS, Die Pflichten gegen sich selbst in Kants “Metaphysik der Sitten”, Peter
Lang, Frankfurt am Main 1996.

G. CAVALLAR, Pax Kantiana. Systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs
., Zum ewigen Frieden “(1795) von Immanuel Kant, Bolhau, Wien K6ln Weimar, 19922.

- Sphdiren und grenzen der Freiheit: Dimensionen des politischen in der Pddagogik,
in Kant — Péddagogik und Politik, hrsg. von L. Koch und C. Schonherr, Ergon Verlag,
Wiirzburg 2005, pp. 45 — 79.

M. A. CATTANEO (a cura di), Kant e la filosofia del diritto, Edizioni Scientifiche
Italiane, Napoli 2005.

- Dignita umana, pace perpetua, critica della politica nel pensiero di Kant, in Kant e
la filosofia del diritto, a cura di M. A. Cattaneo, Edizioni Scientifiche Italiane,
Napoli 2005, pp. 7 —22.

351



C. CESA, Una metafisica della morale?, in Kant e la morale. A duecento anni da «La
metafisica dei costumiy, a cura della Societa italiana di studi kantiani, Istituti editoriali e

poligrafici internazionali, Pisa - Roma 1999, pp. 17 — 40.

F. CHIEREGHIN, 1l problema della liberta in Kant, Pubblicazioni di Verifiche 17,
Trento 1981.

- Autonomia e finitezza del soggetto morale kantiano, in Percorsi kantiani nel
pensiero contemporaneo, a cura di M. Millucci e R. Perini, Morlacchi Editore,

Perugia 2007, pp. 57 — 73.

G. M. CHIODI — G. MARINI — R. GATTI (a cura di), La filosofia politica di Kant,
Franco Angeli, Milano 2001.

H. COHEN, La fondazione kantiana dell’etica, a cura di G. Gigliotti, Milella, Lecce
1983 (titolo originale Kants Begriindung der Ethik nebst ihren Anwendungen auf Recht,

Religion und Geschichte, B. Cassierer, Berlin 1910).

L. COZZOLI, Il linguaggio senza nome. Estetica, analogia e belle arti in Kant,
CLUEB, Bologna 1996.

S. CREMASCHI L etica moderna. Dalla Riforma a Nietzsche, Carocci, Roma 2007 (in
particolare il capitolo su L ‘etica kantiana, pp. 147 — 184).

G. CUNICO, 1l millennio del filosofo: chiliasmo e teleologia morale in Kant, ETS, Pisa
2001.

- Religione e politica a partire da Kant, in Kant e l’idea di Europa, a cura di P.

Becchi, G. Cunico e O. Meo, il Melangolo, Genova 2004, pp. 99 — 124.

352



- La dialettica della speranza religiosa, in Percorsi kantiani nel pensiero
contemporaneo, a cura di M. Millucci e R. Perini, Morlacchi Editore, Perugia 2007,

pp. 75 —110.

D. O. DAHLSTROM, Ethik, Recht und Billigkeit, in «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5
(1997), pp. 55 - 72.

R. DEAN, The Value of Humanity in Kant’s Moral Theory, Clarendon Press, Oxford
2006.

N. DE FEDERICIS, Gli imperativi del diritto pubblico. Rousseau, Kant e i diritti
dell’uomo, Plus — Pisa University Press, Pisa 2005.

C. DE PASCALE (a cura di), La civetta di Minerva. Studi di filosofia politica tra Kant e
Hegel, ETS, Pisa 2007.

H. — G. DEGGAU, Die Aporien der Rechtslehre Kants, Frommann — Holzboog,
Stuttgart — Bad Cannstatt 1983.

A. DORING, Kants Lehre vom héchstem Gut, «Kant-Studien», 4 (1900), pp. 94 — 101.

H. DREIER, Kants Republik, in ), Kant im Streit der Fakultditen, hrsg. von V. Gerhardt,
Walter de Gruyter, Berlin — New York 2005, pp. 134 — 170.

G. DULCKEIT, Naturrecht und positives Recht bei Kant, Scientia Verlag Aalen,
Darmstadt, 1987.

K. DUSING, Die Teleologie in Kants Weltbegriff, «Kantstudien Erginzungshefte», H.
Bouvier u. Co. Verlag, Bonn 1968.

G. DUSO, La liberta moderna e l'idea di giustizia, in «Filosofia Politica», 15 (2001),
pp- 5 —28.

353



J. EBBINGHAUS, Gesammelte Schriften, hrsg. v. H. Oberer und G. Geismann, Bouvier
Verlag Herbert Grundmann, Bonn 1986 — 1994.

- Kants Lehre von ewigen Frieden und die Kriegschuldfrage, in Gesammelte
Schriften, 1. Bd., hrsg. v. H. Oberer und G. Geismann, Bouvier Verlag Herbert
Grundmann, Bonn 1986, pp. 1 — 34.

- The Law of Humanity and The Limits of State Power, in Sittlichkeit und Recht.
Praktische Philosophie 1929 — 1954, hrsg. H. Oberer und G. Geismann, Buovier
Verlag Herbert Grundmann, Bonn 1986, pp. 367 — 376.

- Die Idee des Rechtes, in Gesammelte Schriften, 2. Bd., hrsg. von H. Oberer und G.
Geismann, Bouvier Verlag, Bonn 1988, pp. 141 — 198.

- Kants Rechtslehre und die Rehtsphilosophie des Neukantianismus, in Gesammelte
Schriften, 2. Bd., hrsg. von H. Oberer und G. Geismann, Bouvier Verlag, Bonn 1988,
pp- 231 —248.

- Die Strafen fiir Totung eines Menschen nach Prinzipien einer Rechtsphilosophie
der Freiheit, in Gesammelte Schriften, 2. Bd., hrsg. von H. Oberer und G. Geismann,

Bouvier Verlag, Bonn 1988, pp. 283 — 380.

- Kant und das 20. Jahrhundert, in Gesammelte Schriften, 3.Bd., hrsg. von H. Oberer
und G. Geismann, Bouvier Verlag, Bonn 1990, pp. 151 — 173.

T. EBERT, Kants kategorischer Imperativ und die Kriterien gebotener, verbotener und

freigestellter Handlungen, in «Kant-Studien», 67 (1976), pp. 570 — 583.

E. ELLIS, Kant’s Politics. Provisional Theory for an Uncertain World, Yale University
Press, New Haven and London, 2005.

354



A. M. ESSER, Eine Ethik fiir Endliche. Kants Tugendlehre in der Gegenwart, Fromann
- Holzboog, Stuttgart — Bad Canstatt 2004.

- Kant on Solving Moral Conflicts, in Kant’s Ethics of Virtue, edit. by M. Betzler,
Walter de Gruyter, Berlin — New York 2008, pp. 279 — 302.

W. EUCHNER; Kant als Philosoph des politischen Fortschritts, in Materialien zu
Kants Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp.
390 —402.

A. FALDUTO, 1l ‘costruttivismo kantiano’ in teoria morale, in «Studi kantiani», 20

(1997), pp. 53 — 72.

A. FERRARIN, Immaginazione e giudizio nella filosofia pratica kantiana, in Etica e
mondo in Kant, a cura di L. Fonnesu, Il Mulino, Bologna 2008, pp. 99 — 122.

I. FISCHER, Immanuel Kant und de Franzésische Revolution, in Materialien zu Kants
Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 269 —
290.

G. FITTBOGEN, Kants Lehre vom radikalen Bosen, in «Kant-Studien», 12 (1907), pp.
303-360.

K. FLIKSCHUH, Kant and Modern Political Philosophy, Cambridge University Press,
Cambridge 2000.

- Kantian Desires: Freedom of Choice and Action in the Rechtslehre, in Kant’s
Metaphysics of Moral: Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford

University Press, New York, 2002, pp. 185 —207.

L. FONNESU, Sui doveri verso se stessi. A partire da Kant, in Etica y antropologia: un

dilema kantiano (En los bicentenarios de la Antropologia en sentido pragmatico — 1798

355



—y la Metafisica de las costumbres — 1797 -), a cura di Roberto R. Aramayo y Faustino
Oncina, Editorial Comares, Granada 1999, pp. 125 — 142.

- Sulla morale kantiana, in Leggere Kant. Dimensioni della filosofia critica, a cura di

C. La Rocca, ETS, Pisa 2007, pp. 117 — 138.

- (a cura di), Etica e mondo in Kant, 11 Mulino, Bologna 2008.

H. F. FULDA, Kants Begriff eines intellegiblen Besitzes und seine Deduktion
(,, metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre®, § 6), in «Jahrbuch fiir Recht und
Ethik», 5 (1997), pp. 103 — 120.

G. FUNKE, Kants Stichwort fiir unsere Aufgabe: Disziplinieren, Kultivieren,
Zivilisieren, Moralisieren, in Akten des 4. Internationalen Kant — Kongress, hrsg. von

G. Funke, Walter de Gruyter, Berlin — New York 1975, pp. 1 —25.

I. GEIGER, The Founding Act of Modern Ethical Life. Hegel’s Critique of Kant's
Moral and Political Philosophy, Stanford University Press, Stanford 2007.

G. GEISMANN, Ethik und Herrschaftsordnung. Ein Beitrag zum Problem der
Legitimation, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1974.

- Kants Rechtslehre vom Weltfrieden, in «Zeitschrift fiir philosophische Forschung,
37 (1983), pp. 363 — 388.

- World Peace: Rational Idea and Reality. On the Principles of Kant’s Political
Philosophy, in Kant. Analysen — Probleme — Kritik, 2. Bd., hrsg. von H. Oberer,

Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1996, pp. 265 — 319.

V. GERHARDT, Recht und Herrschaft. Zur gesellschaftlichen Funktion des Rechtes in
der Philosophie Kants, «Rechtstheorie», 12 (1981), pp. 53 — 94.

356



- Immanuel Kants Entwurf >Zum ewigen Frieden«: Eine Theorie der Politik,

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1995.

- 1l diritto in prospettiva cosmopolitica. Le perplessita di Kant sulla via federativa
verso la pace, in Kant e l’idea di Europa, a cura di P. Becchi, G. Cunico, O. Meo, Il

melangolo, Genova 2004, pp. 144 - 163.

- (hrsg. von), Kant im Streit der Fakultiten, Walter de Gruyter, Berlin — New York
2005.

- Das Recht in weltbiirgerlicher Absicht. Kant Zweifel am féderalen Weg zum
Frieden, in Kant im Streit der Fakultdten, hrsg. von V. Gerhardt, Walter de Gruyter,
Berlin — New York 2005

L. GOLDAMANN, Mensch, Gemeinschaft und Welt in der Philosophie Immanuel
Kants, Campus, Frankfurt am Main — New York 1989.

M. GOBL, Untersuchungen zum Verhdltnis von Recht und Sittlichkeit bei Immanuel
Kant und Karl Chr. Fr. Krause, UNI-Druck, Miinchen 1961.

M. J. GREGOR, Laws of Freedom. A Study of Kant’s Method of Applying the
Categorical Imperative in the Metaphysik der Sitten, Oxford Basil Blackwell, Oxford
1963.

- Kant’s Conception of a “Metaphysic of Morals”, «The Philosophical Quarterly»,
10 (1960), pp. 238 — 251.

- Kants System der Pflichten in der Metaphysik der Sitten, Einfilhrung zu

Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre, hrsg. von B. Ludwig, Felix Meiner
Verlag, Hamburg 1990, pp. XXIX — LXV.

357



- Kant on Obligation, Right, and Virtue, in «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 1 (1993),
pp. 69 - 102.

L. M. GRENBERG, Feeling, Desire and Interest in Kant’s Theory of Action, «Kant-
Studien», 92 (2001), pp. 153 — 179.

A. GURWITSCH, Immanuel Kant und die Aufkldirung, in Materialien zu Kants
Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 331 —
346.

P. GUYER, Kantian Foundations for Liberalism, in «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5
(1997), pp. 121 — 140.

- Kant’s Deductions of the Principles of Rights, in Kant’s Metaphysics of Morals:
Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New York
2002, pp. 23 — 64.
- Kant, Routledge, London and New York (2006') 2007>.
J. HABERMAS, Publizitdt als Prinzip der Vermittlung von Politik und Moral (Kant), in
Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am

Main 1976, pp. 175 — 189.

C. HENGSTERMANN, Der Mensch: Endzweck von Geschichte und Kosmos, LIT
Verlag, Miinster 2005.

D. HENRICH, Kant iiber die Revolution, in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie,
hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 359 — 365.

L. HERRERA, Kant on the Moral Triebfeder, in «Kant-Studien», 91 (2000), pp. 395 -
410.

358



T. E. HILL Jr., Kant on imperfect duty and supererogation, «Kant-Studien», 62 (1971),
pp. 55 —76.

- Humanity as an End in Itself, «Ethics», 91 (1980), pp. 84 — 99.

- Kantian Pluralism, «Ethicsy», 102 (1992), pp. 743 — 762.

- Dignity and Practical Reason in Kant’s Moral Theory, Cornell University Press,
Ithaca and London 1992.

- Punishment, Conscience, and Moral Worth, in Kant’s Metaphysics of Moral:
Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New York,
2002, pp. 233 — 253.

- Kantian Virtue and ‘Virtue Ethics’, in Kant’s Ethics of Virtue, edit. by M. Betzler,
Walter de Gruyter, Berlin — New York 2008, pp.29 — 58.

W. HINSCH, Kant, die humanitdre Intervention und der moralische Exzeptionalismus,
in Kant im Streit der Fakultditen, hrsg. von V. Gerhardt, Walter de Gruyter, Berlin —
New York 2005, pp. 205 — 228.

G. M. HOCHBERG, Kant. Moral Legislation and Two Senses of Will, University Press
of America, Washington D. C. 1982.

O. HOFFE, Kants Begriindung es Rechtszwangs und der Kriminalstrafe, in
Rechtsphilosophie der Aufkldirung, hrsg. von R. Brandt, Walter de Gruyter, Berlin —

New York 1982, pp. 335 — 375.

- Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Ein kooperativer Kommentar, V.
Klostermann, Frankfurt am Main 1989.

359



- Kant’s Principle of Justice as Categorical Imperative of Law, in Kant’s Practical
Philosophy Reconsidered, edit. by Y. Yovel, Kluwer Academic Publishers,
Dordrecht/Boston/London 1989, pp. 149 — 167.

- Kategorische Rechtsprinzipien. Ein Kontrapunkt der Moderne, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1990.

- (hrsg. von), Zum ewigen Frieden, Akademie Verlag, Berlin 1995.

- Volkerbund oder Weltrepublik?, in Zum ewigen Frieden, hrsg. von O. Hoffe,
Akademie Verlag, Berlin 1995, pp. 109 — 132.

- Architektonik und Geschichte der reinen Vernunft, in Immanuel Kant, Kritik der
reinen Vernunft, hrsg. von G. Mohr und M. Willascheck, Akademie Verlag, Berlin
1998, pp. 617 - 645.

- »Konigliche Volker« Zu Kants kosmopolitischer Rechts- und Friedenstheorie,

Suhrkamp, Frankfurt am Main 2001, pp. 105 — 118.

- Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der modernen Philosophie,
Beck, Miinchen 2004, pp. 303 - 309.

- Scienza, morale e diritto: I’attualita di Kant per il progetto di Europa, in Kant e
l’idea di Europa, a cura di P. Becchi, G. Cunico, O. Meo, Il Melangolo, Genova

2004, pp. 185 —202.

A. HUTTER, Zum Begriff der Offentlichkeit bei Kant, in Ethisches Gemeinwesen, hrsg.
von M. Stédtler, Akademie Verlag, Berlin 2005.

D. N. JAMES, Twenty Questions: Kant’s Applied Ethics, «The Southern Journal of
Philosophy», 30 (1992), pp. 67 — 87.

360



R. N. JOHNSON, Kant’s Conception of Virtue, in «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5
(1997), pp. 365-387.

M. KAUFMANN, The Relation between Right and Coercion: Analytic or Synthetic?, in
«Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5 (1997), pp. 73 — 84.

F. KAULBACH, Der Herrschaftsanspruch der Vernunft in Recht und Moral bei Kant,
«Kant-Studien», 67 (1976), pp. 390 — 408.

- Kants Theorie des Handelns, in Akten des 4. Internationalen Kant — Kongress, hrsg.

von G. Funke, Walter de Gruyter, Berlin — New York 1975, pp. 67 — §3.

- Moral und Recht in der Philosophie Kants, in Recht und Ethik. Zum Problem ihrer
Beziehung im 19. Jahrhundert, hrsg. von J. Blihdorn und J. Ritter, Vittorio
Klostermann, Frankfurt am Main 1970, pp. 43 — 58.

- Welche Nutzen gibt Kant der Geschichtsphilosophie?, «Kant-Studien», 66 (1975),
pp. 65 — 84.

- Studien zur spdten Rechtsphilosophie Kants und ihrer transzendentalen Methode,

Konigshausen + Neumann, Wiirzburg 1982.

K. KAWAMURA, Spontaneitit und Willkiir. Der Freiheitsbegriff in Kants
Autonomielehre und seine historische Wurzeln, Fromann - Holzboog, Stuttgart - Bad

Cannstatt 1996.
W. KERSTING, Sittengesetz und Rechtsgesetz — Die Begriindung des Rechts bei Kant
und friithen Kantianer, in Rechtsphilosophie der Aufklirung, hrsg. von R. Brandt,

Walter de Gruyter, Berlin — New York 1982, pp. 148 — 177.

- Wohlgeordnete Freiheit. Inmanuel Kants Rechts- und Staatphilosophie, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1993.

361



- ,,Die biirgerliche Verfassung in jedem Staate soll republikanisch sein“, in Zum

ewigen Frieden, hrsg. von O. Hoffe, Akademie Verlag, Berlin 1995, pp. 87 — 108.

- Weltfriedenordnung und globale Verteilungsgerechtigkeit. Kants Konzeption eines
vollstindigen Rechtsfriedens und die gegenwdrtige politische Philosophie der
internationalen Beziehungen, in »Zum ewigen Frieden« Grundlagen, Aktualitit und
Aussichten einer ldee von Immanuel Kant, hrsg. von R. Merkel und T. Wittmann,

Suhrkamp, Frankfurt am Main1996, pp. 172 — 212.

- Kant iiber Recht, Mentis, Paderborn 2004.

S. KLAR, Moral und Politik bei Kant, Kénigshausen &Neumann, Wiirzburg 2007.

P. KLEINGELD, Kants politischer Kosmopolitismus, in «Jahrbuch fiir Recht und
Ethik», 5 (1997), pp. 333 — 348.

H. KLENNER, Kants Entwurf ,,Zum ewigen frieden* — Illusion oder Utopie?, in 200
Jahre Kants Entwurf ,, Zum ewigen Friede . ldee einer globalen Friedensordnung, hrsg.

von V. Bialas und H. - J. HéBler, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1996, pp. 15 —
25.

B. KIEHL, The One Innate Right, in «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5 (1997), pp. 195
—204.

L. KOCH — C. SCHONHERR (hrsg. von), Kant - Péidagogik und Politik, Ergon Verlag,
Wiirzburg 2005.

C. KORSGAARD, Creating the Kingdom of Ends, Cambridge University Press,
Cambridge 1996.

- The Source of Normativity, with G. A. Cohen, R. Geuss, T. Nagel, B. Williams,
edit. by O. O’Neill, Cambridge University Press, Cambridge 1996.

362



S. LANDUCKCI, La “Critica della ragion pratica” di Kant. Introduzione alla lettura, La

Nuova Italia Scientifica, Roma 1993.

R. LANGTHALER, Kants Ethik als , System der Zwecke". Perspektiven einer
modifizierten Idee der , moralischen Teleologie” und Ethikotheologie, Walter de

Gruyter, Berlin - New York 1991.

- Zur Interpretation und Kritik Kantischen Religionsphilosophie bei Jiirgen
Habermas, in Glauben und Wissen. Ein Symposium mit Jiirgen Habermas, hrsg. von

R. Langthaler und H. Nagl-Docekal, R. Oldenbourg Verlag, Wien 2007, pp. 32 — 92.

R. LANGTHALER — H. NAGL-DOCEKAL (hrsg. von), Glauben und Wissen. Ein
Symposium mit Jiirgen Habermas, R. Oldenbourg Verlag, Wien 2007.

C. LA ROCCA (a cura di), Leggere Kant. Dimensioni della filosofia critica, ETS, Pisa
2007.

- L’etica verso il mondo. Kant e il problema della deliberazione morale, in Etica e

mondo in Kant, a cura di L. Fonnesu, Il Mulino 2008, pp. 123 — 143.

G. LEHMANN, System und Geschichte in Kants Philosophie, «Il Pensiero», 3 (1958),
pp. 14 —34.

D. LOSURDO, Immanuel Kant. Freiheit, Recht und Revolution, Pahl- Rugenstein,
Kohln 1987.

B. LUDWIG, Der Platz des rechtlichen Postulats der Praktischen Vernunft innerhalb
der Paragraphen 1 — 6 der kantischen Rechtslehre, in Rechtsphilosophie der
Aufklirung, hrsg. von R. Brandt, Walter de Gruyter, Berlin — New York 1982, pp. 218 —
232.

363



- Kants Rechtslehre. Mit einer Untersuchung zur Drucklegung Kantischer Schriften

von Werner Stark, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1988.

- Einleitung, in 1. Kant, Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre, hrsg. von B.
Ludwig, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1990, pp. XIII — XXVIII.

- Whence Public Right? The Role of Theoretical and Practical Reasoning in Kant’s
Doctrine of Right, in Kant’s Metaphysics of Morals. Interpretative Essays, ed. by M.
Timmons, Oxford University Press, New York — Oxford 2002, pp. 159 — 183.

M. LUTZ - BACHMANN, Das , ethische gemeine Wesen*“ und die Idee der
Weltrepublik. Der Beitrag der Religionsschrift Kants zur politischen Philosophie

internationaler Beziehungen, in »Ethisches Gemeinwesen«, hrsg. von M. Stidtler,

Akademie Verlag, Berlin 2005, pp. 207 — 219.

H. MANDT, Historisch-politische Traditionselemente im politischen Denken Kants, in
Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1976, pp. 292 — 330

G. MARINI, /I diritto cosmopolitico nel progetto kantiano per la pace perpetua con
particolare riferimento al secondo articolo definitivo, «Studi kantiani», 8 (1995), pp. 87

- 112.

- Kant e il diritto cosmopolitico, «Iride. Filosofia e discussione pubblica», 17 (1996),

pp- 126 - 140.

- Morale e politica a partire da Kant, in Kant e l’idea di Europa, a cura di P. Becchi,

G. Cunico, O. Meo, Il Melangolo, Genova 2004, pp. 203 — 218.

- La filosofia cosmopolitica di Kant, a cura di N. De Federicis ¢ M. C. Pievatolo,

Laterza, Roma — Bari 2007.

364



I. MAUS, Kant’s Reasons against the a Global State: Popular Sovereignty as a
Principle of International Law, in Kant’s Perpetual Peace. New Interpretative Essays, a

cura di L. Caranti, Luiss University Press, Roma 2006, pp. 35 — 54.

R. McCARTY, Motivation and Moral Choice, «Kant-Studien», 85 (1994), pp. 15 —31.

F. MEDICUS, Kants Philosophie der Geschichte, «Kant-Studien», 7 (1902), pp. 171 —
229.

V. MELCHIORRE, A4nalogia e analisi trascendentale. Linee per una nuova lettura di
Kant, Mursia, Milano 1991.

F. MENEGONI, Finalita e destinazione morale nella Critica del giudizio di Kant,
Pubblicazioni di Verifiche, Trento 1988.

- Le ragioni della speranza, 1l Poligrafo, Padova 2001.

- Fede e religione in Kant: 1775 — 1798, Pubblicazioni di Verifiche, Trento 2005.

- Critica del giudizio. Introduzione alla lettura, Carocci, Roma 2008.
R. MERKEL, »Lauter leidige Troster«. Kants Friedenschrift und die Idee eines
Volkerstrafgerichtshof, in »Zum ewigen Frieden« Grundlagen, Aktualitit und
Aussichten einer Idee von Immanuel Kant, hrsg. von R. Merkel und T. Wittmann,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1996, pp. 309 — 350.
R. MERKEL - T. WITTMAN (hrsg. von), »Zum ewigen Frieden« Grundlagen,
Aktualitit und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant, Suhrkamp, Frankfurt am Main

1996.

D. MEYFELD, Die moralische Begriindung der Weltrevolution?, in »Ethisches
Gemeinwesen«, hrsg. von M. Stadtler, Akademie Verlag, Berlin 2005, pp. 147 — 159.

365



W. METZGER, Gesellschaft, Recht und Staat in der Ethik des deutschen Idealismus,
Carl Winters Universitdtsbuchhandlung, Heidelberg 1917.

M. MILLUCCI — R. PERINI, Percorsi kantiani nel pensiero contemporaneo, Morlacchi
Editore, Perugia 2007.

J. MOLTMANN, Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, Kaiser, Giitersloh
1995.

M. MONETI CODIGNOLA e A. PINZANI, Diritto, politica e moralita in Kant, Bruno
Mondadori, Milano 2004.

M. MONETI CODIGNOLA, «Es ist doch s} sich Staatsverfassungen auszudenken, die
den Forderungen der Vernunft entsprechen»: Kant é un utopista?, in M. Moneti

Codignola e A. Pinzani Diritto, politica e moralita in Kant, Bruno Mondadori, Milano

2004, pp. 51 —88.

R. MORDACCI, Etica del rispetto per le persone, in Una introduzione alle teorie
morali. Confronto con la bioetica, Feltrinelli, Milano 2003, pp. 328 — 379.

- Kant-Reinassance. La riscoperta dell etica normativa di Kant, saggio integrativo a
I. Kant, La Metafisica dei costumi, a cura di G. Landolfi Petrone, Bompiani, Milano

2006, pp. 741 - 798.

M. MORI, Pace perpetua e pluralita degli stati in Kant, «Studi kantiani», 8 (1995), pp.
113 - 137.

- Europeismo e cosmopolitismo in Kant, in Kant e [’idea di Europa, a cura di P.

Becchi, G. Cunico, O. Meo, Il Melangolo, Genova 2004, pp. 219 — 236.

- Conoscenza e mondo storico in Kant, in Etica e mondo in Kant, a cura di L.

Fonnesu, 11 Mulino, Bologna 2008, pp. 273 — 295.

366



L. A. MULHOLLAND, Kant’s System of Rights, Columbia University Press, New York
1990.

A. MULLER, Das Verhdltnis von rechtlicher Freiheit und sittlicher Autonomie in Kants
Metaphysik der Sitten, Peter Lang, Frankfurt am Main 1996.

P. NATORP, Kant iiber Krieg und Frieden, Verlag der Philosophischen Akademie,
Erlangen 1924.

P. NEISEN, Volk — von — Teufel — Republikanismus. Zur Frage nach den moralischen
Ressourcen der liberalen Demokratie, in Die Offentlichkeit der Vernunft und die
Vernunft der Offentlichkeit. Festschrift fiir Jiigern Habermas, hrsg. von L. Wingert und
K. Gilinther, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2001, pp. 568 — 604.

J. NIDA-RUMELIN, Ewiger Friede zwischen Moralismus und Hobbesianismus, in
»Zum ewigen Frieden« Grundlagen, Aktualitit und Aussichten einer Ildee von Immanuel
Kant, hrsg. von R. Merkel und T. Wittmann, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1996, pp.
239 —255.

C. NIEBLING, Das Staatsrecht in der Rechtslehre Kants, Martin Meidenbauer,
Miinchen 2005.

T. NISTERS, Kants kategorischer Imperativ als Leitfaden humaner Praxis, Alber,
Freiburg — Miinchen 1989.

H. OBERER, Sittengesetz und Rechtsgesetze a priori, in Kant: Analyse — Probleme —
Kritik, hrsg. von H. Oberer, Konigshausen und Neumann, Wiirzburg 1997, 3. Bd., pp.

157 —200.

- (hrsg. von), Kant: Analyse — Probleme — Kritik, Konigshausen und Neumann,

Wiirzburg 1988 — 1997 (1. Bd. 1988, 2. Bd. 1996, 3. Bd. 1997).

367



M. M. OLIVETTI, Filosofia della religione come problema storico. Romanticismo e

Idealismo romantico, Cedam, Padova 1974,

- Introduzione, in La religione entro i limiti della sola ragione, trad. A. Poggi,

Laterza, Roma - Bari 1995, pp. V- XLV.

O. O’NEILL (NELL), Acting on Principle. An Essay on Kantian Ethics, Columbia
University Press, New York and London 1975.

- Kant’s Virtues, in R. Crisp (ed. by), How Should One Live? Essays on the Virtues,
Oxford University Press, Oxford 1996, pp. 77 - 97.

F. ONCINA COVES, Storia morale e politica morale, in Etica e mondo in Kant, a cura
di L. Fonnesu, Il Mulino, Bologna 2008, pp. 297 — 316.

D. PASINI, Das Reich der Zweck und der polisch-rechtliche Kantianische Gedanke, in
Akten des 4. Internationalen Kant-Kongresses, hrsg. von G. Funke, Walter de Gruyter,
Berlin — New York 1975, pp. 674 — 691.

A. PFANNKUCHE, Der Zweckbegriff bei Kant, «Kant—Studien», 5 (1901), pp. 51 — 72.

F. PICARDI, L’evoluzione dell’etica e la dottrina del diritto ne La metafisica dei
costumi di E. Kant, Abelardo Editrice, Roma 1995.

A. PIERETTI, The “Reich der Zwecke” as Possible Foundation of the personal
Intersubjectivity, Akten des 4. Internationalen Kant-Kongresses, hrsg. von G. Funke,

Walter de Gruyter, Berlin — New York 1975, pp. 582 — 589.

A. PINZANI, 1l cittadino in Kant tra liberalismo e repubblicanesimo, in «Filosofia
Politica», 18 (2003), pp. 109 — 125.

368



- Il concetto kantiano di repubblica tra ideale e realta storica, in M. Moneti
Codignola e A. Pinzani, Diritto, politica e moralita in Kant, Bruno Mondatori,

Milano 2004, pp. 7 — 36.

- Der Stellenwert der pseudo-ulpianischen Regeln in Kants Rechtslehre, «Zeitschrift

fiir philosophische Forschungy, 59 (2005), pp. 71 — 94.

- Ghirlande di fiori e catene di ferro. Istituzioni e virtu politiche in Machiavelli,

Hobbes, Rousseau e Kant, Le Lettere, Firenze 2006.

. PIRNI, 1] regno dei fini in Kant, Il Melangolo, Genova 2000.

- Virtu e cosmopolitismo in Kant, «Studi Kantiani», 18 (2005), pp. 99 - 115.

- Morale e comunita a partire dal regno dei fini, «Studi kantiani», 14 (2001), pp. 105
- 135.

- Kant filosofo della comunita, ETS, Pisa 2006.

J.-E. PLEINES (hrsg. von.), Zum teleologischen Argument in der Philosophie.

Aristoteles - Kant - Hegel, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1991.

- Moralphilosophie als Handlungsorientierung? Kants praktische Philosophie im
Licht ihrer Kritik, in Kant - Pddagogik und Politik, hrsg. von L. Koch und C.
Schonherr, Ergon Verlag, Wiirzburg 2005, pp.33 — 43.

T. POGGE, Is Kant’s Rechtslehre a ‘Comprensive Liberalism’?, in Kant’s Metaphysics

of Morals: Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press 2002,
pp. 133 — 158.

A. PONCHIO, La dimensione agonica e umana della virtu nella Metafisica dei costumi

di Kant, «Studia Patavinay, 54 (2007), pp. 135 - 161.

369



- Quando ['universale incontra il soggettivo. Finalita ed emozioni nel pensiero etico
di Kant, in Rileggere [’etica tra contingenza e principi, a cura di 1. Tolomio, Cleup,

Padova 2007, pp. 221 — 233.

- Per un accordo sul diritto dell’'umanita. Una prospettiva kantiana, in Natura
umana e diritti universali. Una questione aperta, a cura di A. V. Fabriziani, Cleup,

Padova 2008, pp. 263 — 272.

M. A. PRANTEDA, Le virtu apparenti in Kant, in La misura dell’'uvomo. Filosofia,
teologia, scienza nel dibattito antropologico in Germania (1760 — 1915), a cura di M.

Mori e S. Poggi, Il Mulino, Bologna 2005, pp. 103 — 127.

P. QUATTROCCHI, Comunita religiosa e societa civile nel pensiero di Kant, Le

Monnier, Firenze 1975.
J. RAWLS, Lectures on the History of Moral Philosophy, Harvard University Press,
Cambridge 2000 (tr. it., Lezioni di storia della filosofia morale, a cura di B. Herman,

trad. it. di P. Palminiello, Feltrinelli, Milano 2004, pp. 153 - 347).

A. REATH, Kant’s Theory of Moral Sensibility, «Kant-Studien», 80 (1989), pp. 284 -
302.

B. RECKI, Fortschritt als Postulat und die Lehre vom Geschichtszeichen, in Kant im
Streit der Fakultditen, hrsg,. von V. Gerhardt, Walter de Gruyter, Berlin — New York
2005, pp. 229 —247.

K. REICH, Kant und Rousseau, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1936.

F. RICKEN und F. MARTY (hrsg. von), Kant iiber Religion, Kohlammer, Stuttgart
Berlin und Ké6ln, 1992.

370



M. RIEDEL, Herrschaft und Gesellschaft. Zum Legitimationsproblem des Politischen
in der Philosophie, in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. v. Z. Batscha,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 125 — 148.

A. RIGOBELLO, 1l »Regno dei Fini« come lIdeale Regolativo e come Struttura
Trascendentale, in Akten des 4. Internationalen Kant-Kongresses, hrsg. von G. Funke,

Walter de Gruyter, Berlin — New York, 1974, pp. 597 — 604.

- Kant. Che cosa posso sperare, Edizioni Studium, Roma 1983.

C. RITTER, Der Rechtsgedanke Kants nach den friiheren Quellen, Vittorio

Klostermann, Frankfurt am Main 1971.

- Zum Primat des Rechts bei Kant und Hegel, in Recht und Ethik. Zum Problem ihrer
Beziehung im 19. Jahrhundert, hrsg. von J. Blihdorn und J. Ritter, Vittorio
Klostermann, Frankfurt am Main 1970, pp. 77 — 84.

A. RIZZACASA, E possibile interpretare la storia alla luce del trascendentale?, in
Percorsi kantiani nel pensiero contemporaneo, a cura di M. Millucci e R. Perini,
Morlacchi Editore, Perugia 2007, pp. 205 — 219.

J. RUHLOFF, Auch Moraliesierung? Bemerkungen zur Aktualitdit von Kants
Gliederung der Erziehungsaufgabe, in Kant — Pddagogik und Politik, hrsg. von L. Koch

und C. Schonherr, Ergon Verlag, Wiirzburg 2005, pp. 23 — 31.

R. SAAGE, FEigentum, Staat und Gesellschaft bei Immanuel Kant, Nomos
Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 19942,

- Naturzustand und Eigentum, in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. von

Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 206 — 233.

H. SANER, Kants Weg vom Krieg zum Frieden, R. Piper & Co, Miinchen 1967.

371



M. SCHATTENMANN, Wohlgeordnete Welt. Immanuel Kants politische Philosophie
in ihren systematischen Grundziige, Wilhelm Fink Verlag, Miinchen 2006.

W. SCHNEIDERS, Emanzipation und Kritik: Kant, in Materialien zu Kants

Rechtsphilosophie, hrsg. v. Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 167 —
174.

L. H. SCHREIBER, Der Begriff der Rechtspflicht, Walter de Gryter & Co. Berlin,
1966.

L. SCUCIMARRA, Kant e il diritto alla felicita, Editori Riuniti, Roma 1997.

R. SELBACH, Staat, Universitit und Kirche. Die Institutionen- und Systemtheorie
Immanuel Kants, Peter Lang, Frankfurt am Main, Berlin, Bern, New York, Paris, Wien,
1993.

M. SENA, Etica e cosmopolitismo in Kant, Parallelo 38, Reggio Calabria 1976.

N. SHERMAN, Making a Necessity of Virtue. Aristotle and Kant on Virtue, Cambridge
University Press, Cambridge 1997.

R. SPAEMANN, Kants Kritik des Widerstandsrechts, in Materialien zu Kants
Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 347 —
358.

M. STADTLER (hrsg. von), »Ethisches Gemeinwesen«, Akademie Verlag, Berlin 2005.

- Die Konstitution der Freiheit, in »Ethisches Gemeinwesen«, M. Stiadtler, Akademie

Verlag, Berlin 2005, pp. 161 — 173.

B. STANGENETH, Die Religion als Ubergang zur Weltpolitik, in »Ethisches
Gemeinwesen«, hrsg. von M. Stadtler, Akademie Verlag, Berlin 2005, pp. 197 — 206.

372



F. STAUDINGER, Kants Traktat: Zum ewigen Friede, «Kant-Studien», 1 (1897), pp.
301 —314.

D. TAFANI, Virtu e felicita in Kant, Leo S. Olschki Editore, Firenze 2006.

J. TIMMERMANN, Kant’s Groundwork of the Metaphysics of Morals. A Commentary,
Cambridge University Press, New York 2007.

M. TIMMONS, Motive and Rightness in Kant’s Ethical System, in Kant’s Metaphysics
of Morals: Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New
York 2002, pp. 255 — 288.

- (edit. by), Kant’s Metaphysics of Morals: Interpretative Essays, Oxford University
Press, New York 2002.

G. TOMASI, Liberta, ragione, moralita: a proposito del concetto kantiano di azione,

«Verifichey, 15 (1986) vol. 3, pp. 243 —279.

- Identita razionale e moralita. Studio sulla Fondazione della Metafisica dei Costumi

di I. Kant, Pubblicazioni di Verifiche 18, Trento 1991.

-La voce e lo sguardo. Metafore e funzioni della coscienza nella dottrina kantiana

della virtu, ETS, Pisa 1999.

G. TONELLI, L’etica kantiana, parte della metafisica, in G. Tonelli, Da Leibniz a
Kant. Saggi sul pensiero del settecento, a cura di C. Cesa, Prismi, Napoli 1987, pp. 257
—282.

F. TRETTER, Willkiirfreiheit, Freiheit, Recht und Rechtsgiiltigkeit bei Kant, in Kant.

Analysen — Probleme — Kritik, hrsg. von H. Oberer (3. Bd.), Kénigshausen & Neumann,
Wiirzburg 1997, pp. 201 — 291.

373



S. VECA, Il modello kantiano di una filosofia cosmopolitica, in Kant e [l’idea di
Europa, a cura di P. Becchi, G. Cunico, O. Meo, Il Melangolo, Genova 2004, pp. 237 —
246.

D. VENTURELLI, Filosofia della storia, teodicea, cosmopolitismo, in Kant e [’idea di
Europa, a cura di P. Becchi, G. Cunico, O. Meo, Il Melangolo, Genova 2004, pp. 247 —
266.

P. von OERTZEN, Kant >Uber den Gemeinspruch< und das Verhdltnis von Theorie
und Praxis in der Politik, in Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, hrsg. von Z.

Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 403 —416.

E. von SYDOW, Der Gedanke des idealen Reichs bei Kant, in Materialien zu Kants
Rechtsphilosophie, hrsg. von Z. Batscha, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976, pp. 379 —
389.

Y. YOVEL, Kant and the Philosophy of History, Princeton University Press, Princeton
— New Jersey 1980.

- (edit. by), Kant’s Practical Philosophy Reconsidered, Kluwer Academic
Publishers, Dordrecht/Boston/London 1989.

- The Interest of Reason: From Metaphysics to Moral History, in Kant’s Practical
Philosophy Reconsidered, edit. by Y. Yovel, Kluwer Academic Publishers,
Dortrecht/Boston/London 1989, pp. 135 — 148.

E. WEIL, Das radikale Bose, die Religion und die Moral, in E. Weil, Probleme des
kantischen Denkens, Dunker & Humblot, Berlin 2002, pp. 125-148.

K. R. WESTPHAL, 4 Kantian Justification of Possession, in Kant’s Metaphysics of

Moral: Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New
York 2002, pp. 89 — 109.

374



W. A. WICK, Kant’s Moral Philosophy, introduzione a Ethical Philosophy, the
complete texts of Grounding for the Metaphysics of Morals and Metaphysical Principles
of Virtue, Hacket Publishing Company, Indianapolis 1983, pp. XI - LXII.

M. WILLASCHECK, Why the Doctrine of Right does not belong in the Metaphysics of
Morals, in «Jahrbuch fiir Recht und Ethik», 5 (1997), pp. 205-227.

- Which Imperatives of right? On the Non-Perscriptive Character of Juridical Laws
in Kant’s Metaphysics of Morals, in Kant’s Metaphysics of Moral: Interpretative
Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New York 2002, pp. 65 — 87.

- Recht ohne Ethik? Kant iiber die Griinde, das Recht nicht zu brechen, in Kant im
Streit der Fakultditen, hrsg. von V. Gerhardt, Walter de Gruyter, Berlin - New York
2005, pp. 188 —204.

H. L. WILSON, Kant’s Pragmatic Anthropology. Its Origin, Meaning, and Critical
Significance, State University of New York Press, Albany 2006.

R. WIMMER, Kants kritische Religionsphilosophie, «Kantstudien Ergdnzungshefte»,
Walter de Gruyter, Berlin — New York 1990.

A. W. WOOD, Kant’s Rational Theology, Cornell University Press, Ithaca and London
1978.

- Kants Entwurf fiir einen ewigen Frieden, in »Zum ewigen Frieden« Grundlagen,
Aktualitit und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant, hrsg. von R. Merkel und T.

Wittmann, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1996, pp. 67 — 90.
- The Final Form of Kant’s Practical Philosophy, in Kant’s Metaphysics of Morals:

Interpretative Essays, edit. by M. Timmons, Oxford University Press, New York
2002, pp. 1 —21.

375



- Kantian Ethics, Cambridge University Press, New York 2008.

F. ZOTTA, Immanuel Kant. Legitimitit und Recht. Eine Kritik seiner Eigentumslehre,

Staatslehre und seiner Geschichtsphilosophie, Verlag Karl Alber, Freiburg-Miinchen,

2000.

Testi di carattere generale

AA. VV. Enciclopedia filosofica, a cura di Fondazione Cento Studi Filosofici di

Gallarate, Nuova edizione interamente riveduta e ampliata, Bompiani, Milano2006.

N. ABBAGNANO, Dizionario di filosofia, a cura di G. Foriero, UTET, Torino 2001.

E. BERTIL, 1l concetto di persona nella storia del pensiero filosofico, in AA.VV.,
Persona e personalismo: aspetti filosofici e teologici, Fondazione Lanza - Gregoriana
Libreria Editrice, Padova 1992, pp. 43 — 74.

S. CREMASCHLI, L ‘etica del novecento, Carocci, Roma 2005.

A. DA RE, Tra antico e moderno. Nicolai Hartmann e [’etica materiale dei valori,

Guerini Scientifica, Milano 1996.

- Filosofia Morale. Storia, teorie, argomenti, 2 ediz., riveduta e ampliata, Bruno

Mondadori Milano 2008.

- Percorsi di etica, 11 Poligrafo, Padova 2007.

A. DA RE - G. DE ANNA (a cura di), Virtu, natura e normativita, 11 Poligrafo, Padova
2004.

J. DERIDDA, Cosmopolites de tous les pays, encore un effort!, Galilée, Paris 1997.

376



A. DONAGAN, The Theory of Morality, University Of Chicago Press, Chicago and
London 1977.

A. DUFOURMANTELLE, De I’hospitalité, Calmann-Lévy, Paris 1997.

H. T. ENGELHARDT lJr., Manuale di Bioetica, (1996) trad. it. di S. Rini, Il Saggiatore,
Milano 1999.

L. FONNESU, Dovere, La Nuova Italia, Firenze 1998.

J. HABERMAS, Faktizitit und Geltung: Beitrage zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtshandeln, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994.

G. HARTUNG, Die Naturrechtsdebatte. Geschichte der Obligation von 17 bis 20
Jahrhundert, Alber, Freiburg [Briesgrau] - Miinchen 1998.

F. MARTY, L homme, habitant du monde. A I’horizon de la pensée critique de Kant,
Honoré Champion, Paris 2004.

D. MOORE, Principia ethica, Cambridge University Press, Cambridge 1954.

J. NIDA-RUMELIN, Rawls und Nozick, ein Gegensatz kantischer und lockescher
Gerechtigkeitskonzeptionen?, in Locke und Kant: Historische Rezeption und
gegenwidrtige Relevanz, hrsg. von M. P. Thomson, Duncker und Humblot, Berlin 1991,
pp. 248 — 359.

- Uber menschliche Freiheit, Reclam, Stuttgart 2005.

- Demokratie und Wahrheit. Vier Kapitel zum Verhdltnis philosophischer und
politischer Vernunft, Beck, Miinchen 2006.

- Humanismus als Leitkultur. Ein Perspektivenwechsel, Beck, Miinchen 2006.

377



- Razionalita, liberta e responsabilita. Tre lezioni sulla filosofia pratica, in «Rivista

di Filosofia Neo-Scolastica», 2 (2007), pp. 261 — 295.

O. O’NEILL, Towards Justice and Virtue. A Constructive Account of Practical

Reasoning, Cambridge University Press, Cambridge 1996.

D. NERI, Filosofia morale, Guerini, Milano 1999.

J. RAWLS, 4 Theory of Justice, Oxford University Press, Oxford 1971, (tr. it. Una
Teoria della giustizia, ed. it. a cura di S. Maffettone, Feltrinelli, Milano 1984).

- Saggi. Dalla giustizia come equita al liberalismo politico, a cura di S. Veca, trad. it.

di P. Palminiello, Edizioni di Comunita, Torino 2001.

- Political Liberalism, Columbia University Press, New York 1993.

- Die Idee des Politischen Liberalismus. Aufsdtze 1978 — 1989, hrsg. von W. Hirsch,
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1994.

M. REICHLIN, The Sanctity / Quality of Life and the Ethics of Respect for Persons,
«Croatian Journal of Philosophy», 4 (2002), pp. 37 — 54.

- Fini in sé. La teoria morale di Alan Donagan, Trauben, Torino 2003.

M. RIEDEL, Moralitdiit und Recht in der Schulphilosophie des 18. Jahrhundert, in Recht
und Ethik. Zum Problem ihrer Beziehung im 19. Jahrhundert, hrsg. von J. Blithdorn und
J. Ritter, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1970, pp. 83 — 96.

M. SCATTOLA, “Prudentia se ipsum et statum suum conservandi”: Die Klugheit in
der praktischen Philosophie der friihen Neuzeit, in F. Vollhardt (hrsg. v.), Christian
Thomasius (1655-1728). Neu Forschungen im Kontext der Friithaufkldrung, Niemeyer,
Tiibingen 1997, pp. 333 - 363.

378



-Dalla virtu alla scienza. La fondazione e la trasformazione della disciplina politica

nell’eta moderna, Milano, Franco Angeli 2003.

M. SCHELER, Materiale Ethik und Erfolgsethik, in M. Scheler, Der Formalismus in
der Ethik und Materiale Wertethik. Neue Versuch der Grundlegung eines Ethischen
Personalismus, Franke Verlag Bern und Miinchen, Bern 1966, pp. 127 - 172.

C. SENIGAGLIA, La comunita a piu voci. Identita, pluralismo democratico e

interculturalita nel comunitarismo contemporaneo, Franco Angeli, Milano 2005.

R. SPAEMANN, Persone. Sulla differenza tra “qualcosa” e “qualcuno”, a cura di L.
Allodi, Laterza, Roma — Bari 2005 (titolo dell’edizione originale Personen. Versuche

tiber den Unterschied zwischen ,,etwas “ und ,,jemand ).

C. VIGNA (a cura di), Introduzione all’etica, Vita e pensiero, Milano 2001.

B. WINIGER, Das rationale Pflichtenrecht Christian Wolffs. Bedeutung und Funktion

der transzendentalen, logischen und moralischen Wahrheit im systematischen und

theistischen Naturrecht Wolffs, Dunker & Humblot, Berlin 1992.

379



