
Aus der 

Klinik und Poliklinik für Frauenheilkunde und Geburtshilfe Großhadern der 

Ludwig-Maximilians-Universität München 

Direktor: Prof. Dr. med. K. Friese 

 

 

 
Die evolutionäre Entwicklung der Psyche 

in Thure von Uexkülls 

„Theorie der Humanmedizin – 

Grundlagen ärztlichen Denkens und Handelns“ 

 
 
 

 
 
 
 

Dissertation 

zum Erwerb des Doktorgrades der Medizin 

an der Medizinischen Fakultät der 

Ludwig-Maximilians-Universität zu München 

 

vorgelegt von 

 

Katrin Fischer 

 

Bobingen 

2009 

 
 
 



 

 

 
Mit Genehmigung der Medizinischen Fakultät 

der Universität München 

 
 
 
Berichterstatter: Prof. Dr. med. I. Schmid-Tannwald  

 

 

 

Mitberichterstatter: Prof. Dr. Wolfgang Locher 

 

 

 

Mitbetreuung durch den promovierten Mitarbeiter: ------------------------------------ 

 

 

 

Dekan: Prof. Dr. med. Dr. h.c. M. Reiser, FACR, FRCR 

 

 

 

Tag der mündlichen Prüfung: 08.10.2009 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 

 
 

 
Meinen Eltern 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

Inhaltsverzeichnis 

I. Einleitung...................................... ......................................................4 

II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen ...... ........................8 

1. Entwicklung der Lebewesen ............................................................................... 8 

2. Kennzeichen der Lebewesen.............................................................................. 8 

2.1. Klassische Lebensmerkmale – Aspekte der Biologie ................................... 8 

2.2. Lebewesen als Systeme – Aspekte der Systemtheorie................................ 8 

3. Die bedeutsame Beziehung zwischen Lebewesen und Umgebung.................... 9 

3.1. Uexkülls vermittelnde Rolle zwischen Vitalismus und Mechanistik............. 10 

3.2. Die semiotische Beziehung zwischen Lebewesen und Umgebung............ 11 

3.3. Der Umweltbegriff Uexkülls – Leitbegriff seiner Forschung und Lehre....... 12 

3.3.1. Einführung des Subjektstatus aller Lebewesen ................................... 12 

3.3.2. Uexkülls Umweltdefinition .................................................................... 13 

4. Die Psyche als Verbindungsglied zwischen Lebewesen und Umgebung ......... 15 

III. Vegetative, animalische und menschliche Entwic klungsstufe...16  

1. Die vegetative Entwicklungsstufe...................................................................... 16 

1.1. Entscheidende Charakteristika der pflanzlichen Organismen .................... 16 

1.2. Der vegetative Lebensraum: die „Wohnhülle“ ............................................ 18 

1.2.1. Aufbau der Wohnhülle ......................................................................... 18 

1.2.2. Modellhafte Beschreibung mittels Regelkreis ...................................... 19 

1.3. Die Frage nach der Existenz einer Pflanzenpsyche ................................... 21 

2. Die animalische Entwicklungsstufe ................................................................... 23 

2.1. Entscheidende Charakteristika der animalischen Organismen .................. 23 

2.2. Der tierische Lebensraum: die tierische Umwelt ........................................ 24 

2.2.1. Abgrenzung der tierischen Umwelt zur pflanzlichen Wohnhülle........... 24 

2.2.2. Artspezifische Umwelten...................................................................... 25 

2.2.3. Modellhafte Beschreibung mittels Funktionskreis ................................ 26 

2.2.3.1. Schema und Beschreibung ........................................................... 26 

2.2.3.2. Das Beispiel der Zecke.................................................................. 29 

2.2.3.3. Der revolutionäre Ansatz des Funktionskreismodells.................... 30 



 

 

2.3. Die animalische Psyche ............................................................................. 31 

2.3.1. Geschichte der Frage nach der Tierpsyche ......................................... 31 

2.3.2. Das Beobachterproblem als Schlüssel zur Frage nach der Psyche..... 33 

2.3.3. Definition der animalischen Psyche ..................................................... 36 

3. Die menschliche Entwicklungsstufe .................................................................. 40 

3.1. Die vor- und nachgeburtliche menschliche Entwicklung nach Uexküll ....... 40 

3.2. Kennzeichen der spezifisch menschlichen Entwicklung............................. 42 

3.2.1. Lächeln, Freude und Angst .................................................................. 43 

3.2.2. Die Fähigkeit der Objektkonstanz ........................................................ 44 

3.2.3. Die menschliche Phantasie als Fähigkeit der menschlichen Psyche ... 45 

3.2.4. Die Sprache ......................................................................................... 47 

3.3. Die individuelle Wirklichkeit als Leistung der menschlichen Psyche........... 48 

3.3.1. Kennzeichen der individuellen Wirklichkeit .......................................... 48 

3.3.1.1. Abgrenzung der individuellen Wirklichkeit zur tierischen Umwelt .. 48 

3.3.1.2. Modellhafte Beschreibung mittels Situationskreis ......................... 51 

3.3.1.3. Dynamik der individuellen Wirklichkeit........................................... 53 

3.3.1.4. Subjektivität der individuellen Wirklichkeit ..................................... 55 

3.3.2. Bedeutung der individuellen Wirklichkeit für allgemeines Gesund- 

beziehungsweise Kranksein .......................................................................... 56 

IV. Diskussion ..................................... ................................................58 

1. Besonderheiten Thure von Uexkülls Konzept der Psyche ................................ 58 

1.1. Die konstruktivistische Perspektive Uexkülls.............................................. 58 

1.2. Organismus und individuelle Wirklichkeit als Überlebenseinheit ................ 59 

2. Uexkülls Konzept im Diskurs............................................................................. 60 

3. Nutzen von Uexkülls Konzept für die praktische Humanmedizin ...................... 61 

3.1. Uexkülls Kritik am modernen naturwissenschaftlich orientierten Denkansatz 

der Humanmedizin ............................................................................................ 62 

3.2. Uexkülls Konzept als Basis für eine „humane Medizin“ .............................. 63 

3.2.1. Neues Gesundheits- und Krankheitsverständnis ................................. 63 

3.2.2. Uexkülls integratives Konzept und dessen Bedeutung für die ärztliche 

Praxis............................................................................................................. 65 

3.2.3. Psychosomatik als „Superwissenschaft“ .............................................. 72 

4. Verbindung von Leben und Werk Thure von Uexkülls ...................................... 73 



 

 

4.1. Prägung durch seinen Vater Jakob von Uexküll ......................................... 73 

4.2. Beeinflussung durch Gustav von Bergmann .............................................. 74 

4.3. Begegnung mit der Psychosomatik in den USA ......................................... 76 

4.4. Reformation des Medizinstudiums und Etablierung der Psychosomatik in 

Deutschland ...................................................................................................... 76 

5. Weitere Versuche, der Medizin ein humaneres Gesicht zu verleihen ............... 77 

5.1. Anfänge einer anthopologischen Medizin................................................... 77 

5.2. Alexander Mitscherlich – Freund und Zeitgenosse Uexkülls ...................... 78 

5.3. Anknüpfungen gegenwärtiger Denker an Uexkülls Konzept....................... 80 

6. Aktuelle Relevanz ............................................................................................. 81 

V. Zusammenfassung ................................. ........................................84 

VI. Literaturverzeichnis........................... ............................................86 

VI. Anhang ......................................... ................................................103 

1. Lebenslauf ...................................................................................................... 103 

2. Danksagung.................................................................................................... 105 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



I. Einleitung  

 

4 

I. Einleitung 

Eine sterbliche Hülle, 

so heißt es, 

aber was war drin? 

Die Psyche, 

sagen die Psychologen, 

die Seele, 

die Seelsorger. 

Die Persönlichkeit, 

sagen die Personalchefs. 

 

Dazu noch die Anima, 

die Imago, der Dämon, 

die Identität, das Ich, 

das Es und das Überich. 

Der Schmetterling, 

der sich aus diesem Gedrängel 

erheben soll, 

gehört einer Art an, 

von der wir nichts wissen“ 

(Enzensberger 1995: 129). 

 
Die Psyche ist eines der großen Rätsel der Naturwissenschaft. Seit jeher zieht sie 

Wissenschaftler verschiedenster Fachbereiche in ihren Bann und stellt sie bis heute 

vor unzählige Fragen: Was ist das Wesen der Psyche und wie funktioniert sie? Wo in 

den komplexen Strukturen des Gehirns ist sie lokalisiert? Handelt es sich um eine 

exklusiv menschliche Fähigkeit? Sind Psyche und Körper grundsätzlich als separat 

Bestandteile lebender Organismen aufzufassen? Und wie könnte man schließlich die 

Psyche wissenschaftlich definieren? 

Das menschliche Gehirn ist eine der komplexesten Strukturen, welche die Evolution 

hervorgebracht hat. Zwar wurde es in den vergangenen Jahrzehnten immer genauer 

seziert, Neurowissenschaftler haben seine Morphologie studiert, seine elektrische 

Aktivität bis hin zur Reizleitung einzelner Zellen analysiert und bestimmte 

Denktätigkeiten speziellen Hirnarealen zugeordnet, doch bis heute sind 

Wissenschaftler weit davon entfernt, das Gehirn in seiner ganzen Komplexität 

verstehen oder gar technisch reproduzieren zu können (Schnabel 2008: 38). Umso 

schwieriger gestaltet sich die Aufklärung der Psyche, einem Phänomen scheinbar 

unfassbarer Eigenaktivität und Kreativität, das sich aufgrund seiner nicht eindeutig 

greifbaren, immateriellen Struktur einem naturwissenschaftlichen Nachweis entzieht 



I. Einleitung  

 

5 

(Roberts 1995: 29). Bis heute existiert keine allgemein anerkannte 

wissenschaftstheoretische Definition für die Psyche. 

Als Folge dieser beständigen Unsicherheit hinsichtlich eines umfassenden 

Verständnisses der Psyche wird sie aus dem Repertoire der modernen 

Naturwissenschaft „fast gänzlich hinausgekippt“ (Oehler 2005: 20, Wiedemann 1987: 

13f.). Selbst in Lehrbüchern der Psychologie - einer Wissenschaft, deren 

Gegenstand psychische Aspekte des Daseins sind - wird eine Definition der Psyche 

umgangen (Reuter 1990: 9); stattdessen wird auf verwandte Begriffe wie 

beispielsweise die Seele und alle damit verbundenen Vorgänge des Innenlebens 

verwiesen (Möller, Laux, Deister 1996: 560). 

In der Medizin setzte sich ein reduktionistischer Ansatz durch, demzufolge die 

menschliche Existenz auf die rein körperliche, biologische Dimension begrenzt wird 

(Bartens 2008: 24). Biotechnisch nicht fassbare Inhalte des Daseins werden 

gegenwärtig fast vollständig ignoriert, der Psyche wird jegliche reale Existenz 

abgesprochen, stattdessen zählt nur mehr das Körperliche, die Materie (Seelig 1991: 

177). Neue technische Errungenschaften wie die Miniaturisierung in der 

Medizintechnik, Molekularmedizin und Neurotechnologie eröffneten zwar 

Möglichkeiten, die lange undenkbar erschienen, doch die fortschrittlichen 

wissenschaftlichen Erfolge der modernen, naturwissenschaftlich-physikalistisch 

geprägten Medizin führten zugleich dazu, dass die Psyche in der modernen Medizin 

allenfalls als „Epi-Phänomen“, das heißt als eine unwesentliche, passive Entität ohne 

relative Selbständigkeit und aktive Wirkung, ausgelegt wird (Uexküll, Wesiack 1998: 

148).  

Thure von Uexküll (1908-2004), „Pionier und Nestor“ der deutschsprachigen 

Psychosomatik und Gründer der Akademie für Integrierte Medizin, kritisierte diese 

Entwicklung in der modernen, technokratisch ausgerichteten Medizin scharf (Bartens 

2008: 24). Seiner Meinung nach schenkt sie der psycho-physischen Integrität des 

Menschen zu wenig Beachtung. Eine Medizin, die Psychisches aus der 

menschlichen Realität eliminiert, so Uexküll, „mutet dem Arzt die unmögliche 

Aufgabe zu, aufgrund ‚unmenschlicher’ Theorien menschlich zu verantwortende 

Entscheidungen zu treffen“ (Uexküll, Wesiack 1998: VII). Laut Uexküll dürfe sich die 

moderne Humanmedizin einer Definition für Psyche nicht entziehen, im Gegenteil, 

die Medizin des 21. Jahrhunderts sei geradezu dazu verpflichtet, sich diese zu einer 

zentralen Aufgabe zu machen (Berg 2004: 13).  



I. Einleitung  

 

6 

Vor diesem Hintergrund entwickelten Thure von Uexküll und Wolfgang Wesiack in 

ihrem Werk „Theorie der Humanmedizin – Grundlagen ärztlichen Denkens und 

Handelns“ eine umfassende Definition der Psyche, die als theoretische Basis für eine 

neu durchdachte, ganzheitliche Medizin nutzbar gemacht werden sollte. Die Psyche 

wird dabei als kreative Leistung und schöpferische Fähigkeit definiert, die für ein 

Lebewesen seine einzigartige, subjektive Umwelt in Erscheinung treten lässt. 

Die vorliegende Arbeit soll darlegen, wie Thure von Uexküll zu dieser folgenreichen 

Definition gelangte, auf welchen Grundlagen sie aufbaut, wodurch sie sich 

auszeichnet und wie sie sich in Uexkülls Konzept einer humanen Medizin einfügt. Da 

die kognitiven Fähigkeiten und damit die psychische Struktur eines Lebewesens - 

abhängig von der evolutionären Entwicklungsebene, der es angehört, das heißt je 

nach körperlicher Organisation und artspezifischer Sinnesausstattung - mehr oder 

weniger komplex sind, muss eine wissenschaftliche Definition der Psyche vor dem 

Hintergrund der evolutionären Entwicklung der Lebewesen erfolgen.  

Diese Arbeit wird zunächst die Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen im 

Unterschied zur unbelebten Natur darlegen, wobei die bedeutsame Beziehung 

zwischen einem Lebewesen und seiner Umgebung eine entscheidende Rolle spielt. 

Diese wird unter systemtheoretischen, biosemiotischen sowie konstruktivistischen 

Gesichtspunkten untersucht. 

Daran anschließend werden die unterschiedlichen Entwicklungsebenen - Thure von 

Uexküll unterscheidet in der belebten Natur vorrangig zwischen der vegetativen 

(Pflanzen), animalischen (Tier und Mensch) und spezifisch menschlichen 

Entwicklungsebene - im Einzelnen hinsichtlich der körperlichen Organisationsform, 

das heißt des Vorhandenseins von Rezeptoren und Effektoren sowie eines 

komplexen Nervensystems, erläutert. Auf dieser Grundlage lassen sich dann für die 

jeweiligen Entwicklungsstufen spezifische Definitionen der Psyche formulieren, da 

das Lebewesen von den Strukturen der objektiven Welt „nur das wahrnehmen kann, 

was infolge des biologischen Bauplans der Rezeptoren und des Standortes des 

wahrnehmenden Organismus rezitierbar ist“ (Nöth 2000: 255). 

In der Diskussion soll schließlich untersucht werden, inwieweit Uexkülls Darlegung 

über die evolutionäre Entwicklung der Psyche als theoretische Grundlage für die 

Humanmedizin nutzbar gemacht werden kann und welche Bedeutung der 

praktischen Anwendung seines Konzepts innerhalb der Heilkunde zukommt. Als 

Verfechter einer Heilkunst, in der die Menschlichkeit nicht verloren gehen darf, war 



I. Einleitung  

 

7 

es Thure von Uexküll ein zentrales Anliegen, praktizierende Ärzte in Praxis und Klinik 

dazu zu animieren, ihre fachspezifischen Sichtweise und das evidenzbasierte 

Vorgehen in Diagnostik und Therapie durch einen ganzheitlichen Umgang mit dem 

Patienten zu ergänzen, der diesen als Einheit aus Organismus plus individueller 

Wirklichkeit versteht (Focus 1998: 162). Es gilt zu prüfen, inwiefern Uexkülls 

Darlegungen dem Arzt hierbei zu einem umfassenden Verständnis des Menschen 

und seiner Umwelt und damit auch zu einem tiefgreifenderen Verständnis seiner 

Patienten leisten kann.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen  

 

8 

II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen 

1. Entwicklung der Lebewesen  

Man nimmt heute an, dass die Entwicklung des Universums mit dem so genannten 

Urknall vor 13-18 Milliarden Jahren begann. Die Erdentstehung setzte vor zirka 4,5 

Milliarden Jahren ein. Aus Bestandteilen der bis dahin unbelebten Materie erfolgte 

vor zirka 3,5 Milliarden Jahren die Entwicklung frühester Formen organischen 

Lebens. Diese frühen einzelligen Lebewesen unterscheidet man in drei 

verschiedenen Domänen: Bakterien, Archaeen und Eukaryonten. Durch die 

wachsende biologische Aktivität (Photosynthese, et cetera) erfolgte die 

Weiterentwicklung der Erdatmosphäre in Richtung einer für höheres Leben 

günstigeren Zusammensetzung, sodass sich die vielzelligen Lebensformen der Pilze, 

Pflanzen und Tiere entwickeln konnten. 

 

2. Kennzeichen der Lebewesen 

2.1. Klassische Lebensmerkmale – Aspekte der Biolog ie 

Biologische Definitionen des lebenden Organismus nehmen - in Abgrenzung zur 

unbelebten Natur - auf eine Vielzahl unterschiedlicher Kennzeichen und Fähigkeiten 

in unterschiedlicher Gewichtung und Kombination Bezug. Klassische 

Lebensmerkmale sind unter anderem die stoffliche Zusammensetzung, Ernährung, 

Bewegung, Reizaufnahme und -beantwortung, Wachstum und Entwicklung, 

Fortpflanzung, Vermehrung, Vererbung, Evolution sowie eine komplexe Struktur mit 

Systemcharakter (Sitte, Ziegler, Ehrendorfer und Bresinsky 1998: 2f.).  

 

2.2. Lebewesen als Systeme – Aspekte der Systemtheo rie 

Die Theorie des „Lebewesens als System“ geht auf den Biologen Ludwig von 

Bertalanffy (1901-1972) zurück. Das interdisziplinäre Erkenntnismodell der 

Systemtheorie definiert ein System als den „Inbegriff einer Menge gewisser Elemente 

und ihrer verknüpfenden Relationen“ (Walther 1974: 113-114). Sie leistet die 

synthetische Zuordnung isolierter Vorgänge und damit die Darstellung isolierter 

Vorgänge „als beteiligte Glieder eines übergreifenden Zusammenhangs - als Teile 

einer übergeordneten Einheit - eben eines Systems“ (Uexküll, Wesiack 1998: 83).  



II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen  

 

9 

a) Lebewesen als offene Systeme 

Nach der aktuellen wissenschaftlichen Auffassung stellen Lebewesen - im 

Gegensatz zu anorganischen Verbindungen der Natur - offene Systeme dar, die von 

Modellen geschlossener Systeme abgegrenzt werden. Lebewesen befinden sich in 

einem „Fließgleichgewicht“, vergleichbar mit einer Kerzenflamme, deren äußere 

Form sich aus dem ununterbrochenen Durchfluss von brennbaren Teilen ergibt 

(Bertalanffy 1949: 44). Offene Systeme sind dazu in der Lage, Bestandteile, das 

heißt Substanzen, Energie und Informationen, in Wechselbeziehung mit ihrer 

Umgebung auszutauschen, ohne jedoch dabei ihren eigenen Aufbau und ihre 

Zusammensetzung zu verändern:  

„Wir finden diesen ständigen Wechsel der Baubestandteile auf allen Stufen der 

biologischen Organisation. In der Zelle geht eine fortwährende Zerstörung der sie 

aufbauenden chemischen Verbindungen vor sich, in der sie als Ganzes beharrt“ 

(Bertalanffy 1949: 43). 

 

b) Lebewesen als autopoietische Systeme 

Im Gegensatz zur unbelebten Materie stellen Lebewesen autopoietische Systeme 

dar, weil sie die Elemente, aus denen sie bestehen, selbst herstellen (Fuchs 2001: 

49). „Für organische Systeme lassen sich Zellen als diejenigen Letztelemente 

identifizieren, die den Organismus durch Autopoiesis reproduzieren“ (Hohm 2000: 

16). Damit sind Lebewesen „primär aktive und nicht reaktive Systeme“, die Grenzen 

des lebenden Systems sind nicht durch die Körperoberfläche gegeben, sondern 

durch die Wahrnehmung und Aktivität des Lebewesens in dessen Lebensraum 

(Bertalanffy 1970: 14). 

 

3. Die bedeutsame Beziehung zwischen Lebewesen und Umgebung  

Die Auffassung von Lebewesen als primär aktive Systeme spielt auch in der Theorie 

des renommierten Biologen Jakob von Uexkülls (1864-1944) - dem Vater Thure von 

Uexkülls - eine entscheidende Rolle: Jakob von Uexküll gilt heute als einer der 

fruchtbarsten Denker des 20. Jahrhunderts und hat internationale Anerkennung 

gefunden (Kaps 2007:17). Eines der vorrangigen Ziele seiner Forschung und Lehre 

war die Darlegung des maßgeblichen Unterschieds zwischen der autonomen 



II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen  

 

10 

Organisation eines lebendigen Organismus und den determinierten Mechanismen 

auf der Ebene der unbelebten Natur. (Rütin 2004: 65).  

 

3.1. Uexkülls vermittelnde Rolle zwischen Vitalismu s und Mechanistik 

Uexkülls Theorie entstand in einem Kontext, der durch die kontroversen Ansätze des 

Vitalismus einerseits und der Mechanistik andererseits geprägt war. Zu Beginn des 

20. Jahrhunderts festigte die physikalisch-mechanistisch geprägte Wissenschaft 

zunehmend ihre dominierende Rolle als Modell für jeglichen Erkenntnisgewinn. Die 

so genannten Mechanisten stellten die Forderung auf, „man müsse alle 

Lebensvorgänge durch physikalische Ursache-Wirkungs-Ketten erklären - alles 

andere sei unwissenschaftlich“ (Uexküll, Wesiack 1998: 149). Für den subjektiven 

Freiraum des Lebewesens war hierbei kein Platz.  

Demgegenüber betonten die Vitalisten, dass zwischen den kausalen Ursachen, die 

aus der Außenwelt auf das Lebewesen einwirken, und den Handlungen, mit denen 

es darauf antwortet, psychische Vorgänge eingeschaltet seien (Uexküll: 1980). Die 

Vitalisten postulierten „eine (nicht-physikalische) Lebenskraft, die als vitales Prinzip 

zu den mechanischen Kräften hinzukomme und diesen erst die - für den Unterschied 

zwischen Belebtem und Unbelebtem - spezifische Ordnung gebe“ (Uexküll, Wesiack 

1998: 149). Als Letzterklärung der Zusammenhänge und Herkunft des Lebens 

verwiesen die Vitalisten „auf eine übernatürliche, transzendentale Lebenskraft […], 

während der Darwinismus mit seinen leicht nachvollziehbaren mechanistischen (d.h. 

kausal erklärbaren) Theoriemodellen die Rätsel der Menschheit zu klären versprach“ 

(Mildenberger 2007: 11). 

In der Auseinandersetzung zwischen Vitalisten und Mechanisten nahm Jakob von 

Uexküll eine vermittelnde Rolle ein, indem er zwar das Vorhandensein kausaler 

Abläufe in der Natur akzeptierte, sich jedoch entschieden von dem Postulat der 

Mechanistik abwendete, bei dem das Verhalten lebender Organismen in deren 

Umgebung einer reinen Ursache-Wirkungs-Kausalität unterliegt. Uexküll war ein 

strikter Gegner der rein physikalischen und chemischen Weltsicht (Buchka 1994: 12). 

Eine reduktionistische „Bestimmung der Wirklichkeit des Organischen im Sinne 

bloßer mechanistisch-physikalischer Abläufe und Komplexionen“ lehnte er 

konsequent ab (Langthaler 1992: 49).   



II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen  

 

11 

Zeitgemäßen Biologen erschien Uexküll augrund seiner scharfen Aussagen oft als 

arrogant. Er provozierte Spannungen und Unverständnis, seine revolutionären Ideen 

wurden abgelehnt und man bezeichnete ihn als Anti-Evolutionär oder Mystiker. 

Mittlerweile sind sich jedoch Wissenschaftler verschiedenster Fachgebiete der 

Bedeutsamkeit seiner Ideen, Begriffe und Modelle bewusst und beziehen diese in die 

entsprechenden Wissensbereiche mit ein (Rüting 2004: 37). Uexküll zählt heute - als 

letzter „Verfechter einer antidarwinistischen Biologie und Lebensphilosophie im 

deutschsprachigen Raum“ - zu den bedeutendsten Pionieren des vergangenen 

Jahrhunderts (Mildenberger 2007: 9, Leithoff 1993: 54). Seine Konzepte 

beeinflussten in bahnbrechender Art und Weise die Entwicklung der Natur- und 

Geisteswissenschaften: Es handelt sich um ein vereinendes Paradigma für andere 

Wissenschaften, wie beispielsweise die Medizin, Psychologie, Anthropologie und 

Soziologie (Rüting 2004: 66).  

 

3.2. Die semiotische Beziehung zwischen Lebewesen u nd Umgebung 

Ein zentrales Thema des Denkmodells Jakob von Uexkülls ist die Beziehung 

zwischen einem Lebewesen und seiner Umgebung. Laut Uexküll ist die Umgebung 

eines Lebewesens „weder die physikalisch-chemische Außenwelt noch die 

Biosphäre, und sein Organismus ist weder mechanisch noch physiologisch 

definierbar. Umgebung und Organismus lassen sich vielmehr erst aufgrund der 

Beziehungen definieren, die zwischen ihnen bestehen“ (Uexküll, Wesiack 1998: 65). 

Die Natur, in der sich diese wechselseitige Beziehung abspielt, ist ein „organisiertes 

Produkt […], in welchem alles Zweck und wechselseitig auch Instrument ist“ 

(Helferich 1999: 262).  

Jakob von Uexküll gilt heute als Pionier des so genannten semiotischen 

Denkansatzes der Biologie des 20. Jahrhunderts. Die von ihm geschilderte 

Beziehung zwischen Lebewesen und Umgebung ist zeichenhafter - das heißt 

semiotischer - Natur (Kull 2001: 1). Zeichenfunktionen sind dabei grundlegend für 

jedes Erschließen der Umgebung. Reize der Umgebung müssen vom Lebewesen 

empfangen, wahrgenommen und verstanden werden, dem Zeichen muss eine 

Bedeutung erteilt werden und in Fällen, in denen es nicht direkt verstanden wird, 

muss es gedeutet, ausgelegt beziehungsweise übersetzt werden (Abel 2004: 20). So 

wird der Informationsfluss zwischen Lebewesen und Umgebung durch den ständigen 

Gebrauch von Zeichen aufrechterhalten.  



II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen  

 

12 

Ein Zeichen besteht dabei aus einem materiellen Zeichenträger als 

Informationsüberträger einerseits und der immateriellen Bedeutung, die übermittelt 

wird, andererseits. Ein Zeichen beschreibt „ein Etwas, das für etwas anderes steht 

oder etwas anderes repräsentiert und von jemandem verstanden oder interpretiert 

wird bzw. für jemanden eine Bedeutung hat“ (Walther 1974: 47): „A sign is something 

which stands to somebody for something in some respect or capacity” (Uexküll, 

Wesiack 1998: 107).  

Auf Charles Sanders Peirce (1839-1914), einen der wichtigsten Begründer der 

Zeichenlehre, geht die Erkenntnis zurück, dass es sich bei einem Zeichenprozess um 

ein triadisches, das heißt dreigliedriges, Geschehen handelt. Bei dem zeichenhaften 

Aufbau einer Beziehung zur Umgebung durch ein Lebewesen spielt das 

Zusammenspiel folgender Bestandteile eine wesentliche Rolle: des Zeichens an sich, 

des Objekts, auf welches sich das Zeichen bezieht, und der Bedeutung, die dem 

Zeichen durch den Interpretanten erteilt wird (Peirce nach Sebeok 1979: 484).  

Der Interpretant (=Code oder Disposition) wählt aus einer Fülle von Reizen der 

Umgebung die für das Lebewesen augenblicklich bedeutungsvollen Reize aus, 

verwandelt diese durch Bedeutungserteilung in Zeichen und macht sie damit zu 

Bedeutungsträgern für das Lebewesen. „Ein Code ist also keine abstrakte 

philologische Konstruktion, er gleicht eher einer magischen Spinne, die aus tausend 

unsichtbaren Fäden ein Netz von Bedeutungen zwischen den entferntesten Dingen 

knüpft - ein Netz, in dessen Maschen sich alles verfängt, was in den Bann des Codes 

gerät“ (Uexküll, Wesiack 1998: 219). Anhand der Maßgabe des Codes interpretieren 

Lebewesen „ihre Umgebung nach ihrem inneren Zustand als Bühne für ihr Verhalten“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 46).  

 

3.3. Der Umweltbegriff Uexkülls – Leitbegriff seine r Forschung und Lehre 

3.3.1. Einführung des Subjektstatus aller Lebewesen  

Ein vorwiegendes Anliegen Jakob von Uexkülls war die Einführung des autonomen 

Organismus als Subjekt in die Biowissenschaften: Die Subjektivität sollte zum Objekt 

wissenschaftlicher Methoden gemacht werden. Leitmotiv und Zielgedanke Uexkülls 

war die „Erforschung jedes Lebewesens als Subjekt in seiner Umwelt“ (Mildenberger 

2007: 16). Unter dem Postulat des „Subjektstatus“ aller Lebewesen entwarf Uexküll 

ein Konzept, welches die so genannte objektive Wirklichkeit in Frage stellte und 



II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen  

 

13 

stattdessen die kreative Eigenaktivität des Organismus in den Mittelpunkt rückte 

(Wesiack 2005: 1). „Alle Wirklichkeit ist subjektive Erscheinung“, so lautet der 

Leitsatz von Uexkülls Lehre (Uexküll 1973: 9f.). 

Der Terminus „Subjekt“ beschreibt hierbei eine Entität, die „Auswirkungen auf ein 

System nach eigenen, nicht von einer anderen Instanz gesetzten Kriterien in 

Informationen umwandeln kann, die dann die Entscheidungsgrundlage für 

Verhaltensalternativen bilden. […] Ein Subjekt ist demnach eine Instanz, die durch 

die Eigenschaft, ein Selbst zu sein, definiert ist“ (Uexküll, Wesiack 1998: 156).  

Gegenständen und Objekten der Umgebung schreibt Uexküll demgegenüber keine 

Eigengesetzlichkeit zu, „die sie unabhängig von den Subjekten macht. Denn hier ist 

die Wandelbarkeit der Objekte das oberste Gesetz“ (Uexküll 1957: 9). Die dem 

„erkennenden Subjekt gegenüberstehenden Gegenstände und Individuen“ sind 

demnach Objekte seiner Erkenntnis (Mertens 1996: 67). Das Objekt dient der 

Bedürfnisbefriedigung, da an ihm der „Trieb sein Ziel erreichen kann“ (Laplanche, 

Pontalis 1973: 366). 

Im Gegensatz zum Objekt ist das Subjekt zwar von dem jeweiligen Code abhängig - 

je nach Disposition und aktuellen Bedürfnissen, Trieben und Tendenzen des 

Subjekts werden neutrale Umgebungsfaktoren in Zeichen übersetzt -, allerdings 

verdankt das Subjekt seine Existenz nicht dem Code. Das Subjekt überdauert - im 

Gegensatz zum Objekt - trotz aller Veränderungen den Codewechsel (Uexküll, 

Wesiack 1998: 121ff.). 

Aus dem Subjektstatus aller Lebewesen folgerte Uexküll eine individuelle Prägung 

der Weltsicht. Seine Theorie basiert auf einer subjektiven Erkenntnistheorie, die sich 

vom reinen Objektivismus abwendet (Rüting 2004:49). Damit stellte Uexküll die 

damalig vorherrschende wissenschaftliche Annahme einer universal gültigen, 

objektiven Welt in Frage. Diese sei eine vom Anthropozentrismus irregeleitete, 

metaphysisch konstruierte Weltsicht, welche die Bedeutsamkeit der Realität anderer 

Lebensformen verleugne (Sloterdijk 2004: 249).  

 

3.3.2. Uexkülls Umweltdefinition 

Zur Beschreibung des kreativen Aufbaus einer subjektiven Lebenswelt durch das 

jeweilige Lebewesen führte Uexküll den Begriff „Umwelt“ auf wissenschaftlicher Basis 

terminologisch ein. Bis zu diesem Zeitpunkt wurde der Terminus „Umwelt“ 



II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen  

 

14 

unreflektiert als austauschbare Bezeichnung für „Umgebung“ verwendet. Man meinte 

damit schlichtweg den „unmittelbaren Lebensraum eines Organismus, seine 

minimale Lebenswelt, in der sich alle chemischen und physikalischen Prozesse und 

Reize, sowie alle lebensnotwendigen Einflüsse, die von außen auf ein Lebewesen 

einwirken, abspielen (Hoffmeyer 1996: 54).  

„Jakob von Uexküll suchte und entdeckte Alternativen zur […] mechanistischen 

Biologie, die sein Lebenswerk prägen sollten (Otte 2001: 15). Als „bahnbrechender 

Vertreter einer neuen Umweltforschung“ erklärte Uexküll den Umweltbegriff zum 

Leitbegriff seiner Forschung und Lehre (Rosenberg 1945/46: 45). Ziel seiner so 

genannten Umweltforschung war die Rekonstruktion der kreativen Schöpfungs- und 

Gestaltungsleistung der Natur (Uexküll 1987: 149). Die wissenschaftliche 

Umweltdefinition lieferte Uexküll in den im Jahr 1909 veröffentlichten 21 Grundsätzen 

zur Biologie und zoologischen Umweltforschung. Die Kernaussage darin lautet: „An 

Umwelt […] is the physical environment as filtered or transformed by the given 

organism according to what is important or ‘significant’ to it” (Deely 1986: 269). Das 

Subjekt modelliert sich folglich „die ‚Welt’ nach Maßgabe dessen, was sein 

Sinnesapparat ihm an Einsichten gestattet“ (Precht 2005: 96). Die individuelle 

Umwelt des Subjekts entsteht „aus der selektiven Perspektive des (jeweiligen) 

Systems selbst“ (Ronge 1997: 669f.).  

Aus einer Fülle von physikalisch-chemischen oder biologischen Reizen der 

Umgebung schafft jedes Lebewesen seine eigene Umwelt. „Darin findet sich nur das, 

was die Sinnes- und Bewegungsorgane […] des Lebewesens für seine spezifischen 

Bedürfnisse auswählen und interpretieren. Dieser Ausschnitt, die subjektive Umwelt, 

umgibt jedes Lebewesen als feste, aber für den Außenseiter unsichtbare Hülle“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 66). Umwelt ist also nicht die objektive Außenwelt, sondern 

die subjektive Welt, die jedes Lebewesen aufgrund der Ausstattung seines 

Organismus, seiner biologischen Bedürfnisse und Verhaltensdispositionen aus 

seinen Sinneswahrnehmungen konstruiert. Lebende Systeme - vom Einzeller bis hin 

zum Menschen - verwandeln demnach eine ursprünglich neutrale Umgebung 

selbstreferentiell „in eine zu ihren Bedürfnissen und Verhaltensmöglichkeiten 

passende Umwelt“ (Uexküll, Wesiack, 1998: 70). Die so entstehenden Umwelten der 

jeweiligen Lebewesen - gleich ob Einzeller oder Mensch - nannte Uexküll 

„unsichtbare Welten“ (Leithoff 1993: 57).  



II. Entwicklung und Kennzeichen der Lebewesen  

 

15 

Die aktive Integration von Umgebungsfaktoren in die jeweilige komplexe Umwelt 

geschieht durch Wahrnehmungs-, Orientierungs- und Interaktionsverhalten des 

Lebewesens in dessen Umgebung. Ein Lebewesen „bringt die erstaunliche Leistung 

zuwege, eine unbekannte […] Umgebung ständig in die für das Überleben […] 

unentbehrliche ‚hilfreiche Umwelt’ zu verwandeln“ (Uexküll, Wesiack 1998: 360).  

 

4. Die Psyche als Verbindungsglied zwischen Lebewes en und Umgebung  

Die schöpferische Instanz, auf welche die „Codierung von Phänomenen, die dann als 

Bedeutungsträger die Bedeutung (die Information) vermitteln“, zurückzuführen ist, ist 

nach Uexküll die Psyche (Uexküll, Wesiack 1998: 106). Diese ist es, welche die 

Reizauswahl, Interpretation und Bedeutungsanheftung an äußere, ursprünglich 

neutrale Reize leistet und damit aus der Umgebung eines Lebewesens seine 

spezifische bedeutungsvolle Umwelt formt. Die Psyche bringt als Verbindungsglied 

zwischen Lebewesen und Umgebung die Fähigkeit eines Lebewesens hervor, mit 

der Umgebung in wechselseitige Beziehung zu treten, diese zu gestalten, für sich „in-

Form“ zu bringen und sie zu einer eigenen, subjektiven Umwelt zu arrangieren 

(Uexküll, Wesiack 1998: 5).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

16 

III. Vegetative, animalische und menschliche Entwic klungsstufe 

Thure von Uexküll trägt in seiner Darstellung den entwicklungsgeschichtlichen 

Erfahrungen Rechnung, denen zufolge die Psyche des Menschen eine Folge von 

Evolutionsprozessen ist, und unterscheidet eine vegetative, animalische und 

spezifisch humane Entwicklungsebene (Cosmides, Tooby 1997: 85). Im Folgenden 

werden die Charakteristika der vegetativen, animalischen und menschlichen 

Entwicklungsebene im Einzelnen dargelegt. Aus den gewonnenen Erkenntnissen 

sollen anschließend die spezifischen psychischen Fähigkeiten der jeweiligen 

Entwicklungsebene abgeleitet werden. 

 

1. Die vegetative Entwicklungsstufe 

Obwohl der vegetative Organismus zu den weniger komplexen Organisationsformen 

zählt, findet bereits ein Beziehungsaufbau zur unmittelbaren Umgebung statt. Im 

Folgenden werden die körperlichen Kennzeichen des pflanzlichen Organismus sowie 

die damit korrespondierenden Möglichkeiten des Beziehungsaufbaus zur Umgebung 

erläutert.  

Die evolutionäre Ebene der Pflanzen schafft die Vorbedingung für das Entstehen 

höher entwickelter Lebewesen und damit die Voraussetzung für die Stufe 

animalischen und spezifisch menschlichen Lebens. Die „Übereinstimmungen von 

Pflanzen, Tieren und Menschen bestätigen in eindeutiger Weise die […] Erkenntnis, 

dass es sich um einen einheitlichen Stammbaum handelt. Für uns Menschen sollte 

dies ein Anlass dazu sein, in stärkerem Maße in allen Lebewesen verwandte 

Mitgeschöpfe zu sehen und nicht Dinge, die nur zu unserem Nutzen geschaffen 

wurden“ (Rensch 1977: 56). 

 

1.1. Entscheidende Charakteristika der pflanzlichen  Organismen  

a) Fehlen von Effektoren 

Die Pflanze ist nicht zu selbständiger Fortbewegung fähig. Es fehlen entsprechende 

effektorische Organe, das heißt Gliedmaßen, die „lokomotorische“ Bewegungen 

ermöglichen (Uexküll, Wesiack 1988: 438). Demzufolge ist die Pflanze als ein 

„lebendes System ohne muskuläre Einrichtungen“ zu verstehen, das „zu keiner 

aktiven Ortsveränderung imstande ist“ (Uexküll, Wesiack 1998: 285).  



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

17 

b) Rezeptoren und Erregungsleitung 

Pflanzen verfügen über keine spezifischen Rezeptororgane – im Sinne von 

verbindenden nervösen Einrichtungen - sondern lediglich über einzelne 

unterschiedliche Rezeptoren (Uexküll, Wesiack 1998: 285). Rezeptoren sind in 

diesem Zusammenhang als Einrichtungen zu verstehen, „welche die Zellmembran 

durchdringen und das Innere der Zelle mit der Zellumgebung verbinden“ (Uexküll, 

Wesiack 1998: 361). Diese Fühler eines Lebewesens sind nicht nur für die bloße 

passive Abbildung der Umgebung zuständig, sondern haben auch aktive, wertende 

und bewertende Funktionen. Die Fähigkeit zur Veränderung und Weiterentwicklung 

der Rezeptoren ermöglicht kreative Leistungen des Lebewesens, wie beispielsweise 

den Aufbau einer spezifischen Umwelt. Dabei limitiert die Anzahl der Rezeptorzellen 

die Vielseitigkeit und Komplexität der Zeichen, die empfangen werden können 

(Rüting 2004: 57). 

Allerdings können die Rezeptoren des vegetativen Organismus lediglich Kontakt zur 

unmittelbar an sie angrenzenden Umgebung knüpfen, indem sie chemische oder 

physikalische Reize aufnehmen und an das Zellinnere (=milieu intérieur) weiterleiten. 

Uexküll spricht in diesem Zusammenhang von „Berührungssensationen“, die 

„Änderungen ihrer ‚Haut’ anzeigen, aber darüber hinaus kein milieu extérieur 

begründen“ (Uexküll, Wesiack 1998: 285). Insofern sind die einzelnen pflanzlichen 

Zellen stark auf Nachbarschaftsbeziehungen angewiesen, die es ermöglichen, auf 

bestimmte - eventuell bedrohliche - Einwirkungen von außen zu reagieren und damit 

ein Fortbestehen des Lebewesens und der Art gewährleisten. 

In der Umgebung der Pflanzen gibt es bestimmte lebenswichtige Reize, welche sich 

„als Bedeutungsfaktoren aus den Wirkungen hervorheben, die von allen Seiten auf 

die Pflanze eindringen“ (Uexküll, Kriszat 1956: 111). Die Unterscheidung zwischen 

bedeutungsvollen und bedeutungslosen Reizen der Umgebung ist daher möglich. 

Verantwortlich für diese Selektionsleistung ist laut Jakob von Uexküll die Zellhaut, 

welche die Pflanze dazu befähigt, eine Reizauswahl vorzunehmen. Zwar verfügen 

Pflanzen über kein komplexes Nervensystem, das rezeptorische und effektorische 

Vorgänge verknüpft, wie es auf höheren Entwicklungsebenen geschieht, doch neue 

Ergebnisse des Sonderforschungsbereichs der molekularbiologischen Botanik, der 

sich mit den molekularen Mechanismen der Informationsverarbeitung und der 

Aufklärung der grundlegenden Prinzipien der Signal- und Kommunikationsvorgänge 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

18 

bei Pflanzen beschäftigt, zeigen, dass Pflanzen über ein gewisses 

Signalverarbeitungssystem verfügen.  

Dieses leistet den Informationstransfer innerhalb und zwischen den pflanzlichen 

Zellen und Organellen. „Dabei werden offensichtlich die durch individuelle 

Erkennungsprozesse erzeugten Signale evaluiert und integriert, wodurch eine 

optimale Adaptation an die jeweiligen Umweltbedingungen gewährleistet wird“ 

(Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg 2006). Der Begriff der Neurobiologie der 

Pflanzen scheint in diesem Zusammenhang durchaus Berechtigung zu haben.  

 

c) Fehlen von Fernsinnen 

Pflanzen verfügen über Nahsinne wie beispielsweise die Empfindlichkeit für Wasser, 

Licht und Temperatur. Chemische und physikalische Reize, die ausgehend von ihrer 

Umgebung die Pflanze treffen, werden zwar von deren Rezeptororganen registriert 

und an das Zellinnere übermittelt, allerdings fehlen Fernsinne, das heißt Hör- und 

Sehsinn, mit Hilfe derer visuelle und akustische Signale der Umgebung 

wahrgenommen werden können.  

Nach alledem sind die Wechselwirkungen zwischen der Pflanze und ihrem 

unmittelbaren Lebensraum noch sehr einfach strukturiert. Das Fehlen von Effektoren, 

Fernsinnen und einem komplexen Nervensystem macht eine tiefgreifende Beziehung 

zwischen der Pflanze und ihrer Umgebung unmöglich.  

 

1.2. Der vegetative Lebensraum: die „Wohnhülle“ 

Mit Hilfe der genannten Strukturen und Fähigkeiten kann die Pflanze - wenn auch in 

relativ begrenztem Maße - in Beziehung zu ihrer unmittelbaren Umgebung treten. 

Jakob von Uexküll beschreibt die vegetative Umwelt, die somit entsteht, als 

„Wohnhülle“ der Pflanze. 

 

1.2.1. Aufbau der Wohnhülle 

Für den Aufbau des relativ einfach strukturierten Wirkungsbereichs der Wohnhülle 

der Pflanze ist zunächst die Reizung von Rezeptoren, welche sich auf der 

pflanzlichen Zelloberfläche befinden, von Bedeutung. Durch diese verhältnismäßig 

unspezialisierten Rezeptoren kann die Pflanze mit ihrer unmittelbaren Umgebung in 

Kontakt treten, indem sie Reize der Umgebung über körpereigene Sinnesorgane 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

19 

registriert. Sind diese eintreffenden Reize zur Aufrechterhaltung der Homöostase 

innerhalb des pflanzlichen Organismus nützlich oder sogar notwendig, erhalten 

zunächst neutrale Partikel der unmittelbaren Umgebung schließlich eine bestimmte 

Bedeutung für den pflanzlichen Organismus, etwa die Bedeutung als Nahrung. Die 

Pflanze „übersetzt“ somit das Bedürfnis des Systems ‚Zellkörper’ nach 

Kohlehydraten, Eiweiß oder Mineralstoffen in eine Bedeutung der (vorher neutralen) 

Umgebung und nimmt dementsprechende Bestandteile der Umgebung ins Zellinnere 

auf (Uexküll, Wesiack 1998: 380).  

Durch die Reizaufnahme mittels pflanzlicher Sinnesorgane und das Reagieren der 

Pflanze auf diese nun bedeutungsvollen Reize erfolgt der Aufbau der pflanzlichen 

Wohnhülle. Uexküll spricht in diesem Zusammenhang von „unsichtbaren 

Gummifäden“, welche bereits auf der vegetativen Entwicklungsebene die Beziehung 

zur unmittelbaren Umgebung ermöglichen (Uexküll, Wesiack 1998: 81).  

 

1.2.2. Modellhafte Beschreibung mittels Regelkreis 

Ein naturwissenschaftliches Modell für die Darstellung der Beziehung des 

Lebewesens zu seiner Umgebung muss die Einheit aus Lebewesen und Umgebung 

als Gesamtgeschehen berücksichtigen (Sechenov 1965: 122). Hierzu genügt das 

klassische Reiz-Reaktionsschema nicht. Es muss von einem Modell abgelöst 

werden, in dem die Beziehung zwischen Lebewesen und Umgebung als 

Kreisgeschehen dargestellt werden kann. Die Funktion eines solchen Regelkreises 

lässt sich vorerst vereinfacht folgendermaßen erklären: Der Regelkreis „übersetzt 

Umgebung in eine Regelstrecke, deren Istwert der Wohnhülle der Pflanze entspricht“ 

(Uexküll, Wesiack 1988: 439). Damit können im Regelkreis die subjektiven Elemente 

des Lebewesens - „Perzeption, Bewertung und Einflussnahme auf die Reaktion“ - 

berücksichtigt werden (Uexküll, Wesiack 1998: 152). 

 

 

 

 

 

 

 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

20 

 

 

 

Abb. 1: Regelkreismodell (modifiziert nach Schmidt, Thews 1997: 332). In einem 

geschlossenen Wirkungskreis sind Regelgröße und Führungsgröße durch negative 

Rückkopplung miteinander verbunden. 

 

 

Das Modell setzt sich aus einer Ausgangsgröße (Regelgröße oder Istwert) und einer 

Eingangsgröße (Führungsgröße oder Sollwert) zusammen (vgl. Abb. 1). Diese 

beiden Glieder müssen so gut wie möglich aufeinander abgestimmt werden. „Das 

wesentliche Merkmal der Regelung ist der geschlossene Wirkungskreis mit einer 

Polung derart, dass jede Störung der Regelgröße selbsttätig korrigiert wird. Man 

spricht hier von einem System negativer Rückkopplung (negative feedback)“ 

(Schmidt, Thews 1997: 332).  

Der Istwert stellt die Einwirkungen der Umgebung auf den Fühler dar. Der Sollwert 

entspricht dem Wert der Größe, die eingehalten oder erreicht werden soll. Durch das 

Ergebnis des Vergleichs von Istwert und Sollwert durch den Regler gelingt die 

Steuerung der negativen Rückkoppelung und damit die Konstanthaltung der 

Regelgröße. Die Reaktion des Lebewesens auf einen äußeren Reiz wird 

Regel-
größe 

Regler 

Führungsgröße 

Sollwert  

Istwert   Stellgröße 

Störgröße Fühler 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

21 

dementsprechend anhand der Korrelation von Ist- und Sollwert reguliert. Auf diese 

Weise wird der input durch den output kontrolliert.  

Durch den Vergleich von Istwert und Sollwert werden Einwirkungen der Umgebung 

durch das Lebewesen bewertet und in Informationen verwandelt, die eine 

Entscheidungshilfe für Verhaltensalternativen bieten. Damit trägt das 

Regelkreismodell „der subjektiven Seite (d.h. Autonomie, Spontaneität oder 

Selbstbestimmtheit von Verhalten)“ Rechnung (Uexküll, Wesiack 1998: 157). Auch 

der Rezeptor hat subjekthaften Charakter, da er nur solche Reize der Umgebung 

registriert, die für eine folgende Aktivität der Effektoren notwendig sind. Die 

bedeutungsvollen Reize werden anschließend durch die entsprechende Reaktion der 

Effektoren des Lebewesens ausgelöscht.  

Der Regelkreis beschreibt damit „einen Zeichenprozess, in dem eine Folge von 

Übersetzungen zu einer Gesamtleistung integriert werden; der Zeichenaustausch 

zwischen Fühler und Umgebung (der Regelstrecke), zwischen Fühler und Regler 

(dem Sollwert), zwischen Regler und Stellwerk, zwischen diesem und der Umgebung 

und schließlich wieder zwischen Umgebung und Fühler stellt eine zu einem 

zyklischen Fluss geschlossene Übersetzungsreihe bzw. Semiose“ dar (Uexküll, 

Wesiack 1998: 162).  

 

1.3. Die Frage nach der Existenz einer Pflanzenpsyc he 

Uexküll beschreibt das Bedürfnis eines Lebewesens, einen Reiz wahrzunehmen oder 

zu ignorieren, als „Grundphänomen des Lebens“ (Uexküll, Wesiack 1998: 231). 

Reize rufen bei einem Lebewesen mikro- oder makroskopische Bewegungen hervor 

und führen damit zu einer zweckmäßigen Anpassung des Organismus an eine 

gegebene Situation. Bei chemischen Vorgängen fehlt eine solche Vorstellung der 

Zweckmäßigkeit. Frantisek Baluska, der über die neurobiologische Kommunikation 

bei Pflanzen forscht, unterstellt der Pflanze eine gewisse - wenn auch weniger 

komplexe - psychische Fähigkeit: „As plants are capable of learning and they take 

decisions about their future activities according to the actual environmental 

conditions, it is obvious that they possess a complex apparatus for the storage and 

processing of information” (Baluska 2006). 

Hierbei stellt sich die Frage, ob diese einfache Form des pflanzlichen Gedächtnisses, 

der eher einfach strukturierte Beziehungsaufbau der Pflanze zu ihrer Umgebung und 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

22 

der Aufbau einer Wohnhülle bereits als psychische Funktionen des vegetativen 

Organismus gewertet werden können. Ist eine Ausdehnung des Begriffs „Psyche“, 

wie er bei höheren Entwicklungsebenen angewendet wird, auf die pflanzliche 

Lebenswelt gerechtfertigt?  

Bezüglich der Frage nach der Existenz einer Pflanzenpsyche ist für Thure von 

Uexküll entscheidend, dass auf der vegetativen Ebene ausschlaggebende nervöse 

Verbindungen zwischen den isolierten Funktionseinheiten innerhalb des pflanzlichen 

Organismus fehlen. Pflanzen verfügen nicht über ein komplexes Nervensystem. 

Uexküll beschreibt das Gewinnen von Informationen und die 

Informationsverarbeitung auf der vegetativen Entwicklungsebene als eine Fähigkeit, 

„die Umgebung mit Hilfe von Regelkreisen für Einzeller und Pflanzen in ‚Wohnhüllen’“ 

zu verwandeln (Uexküll, Wesiack 1998: 362). 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

23 

2. Die animalische Entwicklungsstufe 

Auf die Stufe des vegetativen Lebens folgt die Entwicklungsstufe des animalischen 

Lebens. Nach Uexküll müssen „Tiere und Menschen aufgrund ihrer körperlichen 

Ausstattung der gleichen Organisationsstufe des ‚Animalischen’ zugeordnet werden“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 189). Sie grenzen sich von der Stufe des vegetativen 

Lebens in Bezug auf Körperbau, psychische Struktur und damit der Möglichkeit des 

Beziehungsaufbaus zur Umgebung deutlich ab. Während Tiere und Menschen dazu 

in der Lage sind, ihre eigene vielschichtige, komplexe Umwelt aufzubauen, ist der 

Lebensraum der Pflanze auf die relativ einfach strukturierte Wohnhülle beschränkt: 

„While humans and animals each have their own Umwelt, plants are confined to their 

casing” (Krampen 2001: 420). 

 

2.1. Entscheidende Charakteristika der animalischen  Organismen  

a) Effektoren 

Im Gegensatz zur vegetativen Stufe verfügen Lebewesen der animalischen Ebene 

über Effektoren. Mundwerkzeuge beispielsweise dienen der Nahrungsaufnahme, 

Fangwerkzeuge dem Beutefang und Sexualorgane der Fortpflanzung. 

Fortbewegungsorgane ermöglichen selbständigen Ortswechsel sowie gezielte 

Eigenbewegungen in der Umgebung (Uexküll, Wesiack 1998: 65).  

 

b) Nervensystem 

Bei animalischen Lebewesen besteht eine nervale Verbindung zwischen einer 

Rezeptorzelle, welche für die Reizaufnahme zuständig ist, und einer Muskelzelle, 

welche Bewegung ermöglicht. Nach Maturana und Varela sind das Nervensystem 

und der Organismus dabei keine separaten, voneinander unabhängigen Bestandteile 

des Lebewesens: „The nervous system contains millions of cells, but all are 

integrated components of the organism. Losing sight of the organic roots of the 

nervous system is one of the major sources of confusion when we try to understand 

its effective operation” (Maturana, Varela 1992: 34). Nur durch die Entwicklung eines 

koordinativen Nervensystems, das die Verbindung von rezeptorischen und 

effektorischen Einzelfunktionen ermöglicht, gelingt die Entstehung gemeinsamer 

Funktionen. Uexküll spricht dabei vom Nervensystem als „Integrationsorgan“, 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

24 

welches einzelne unterschiedliche Funktionseinheiten zu gekoppelten 

Funktionskomplexen zusammenschließt (Uexküll, Wesiack 1998: 285).   

 

c) Fernsinne 

Anders als die Pflanzen sind Tiere dazu in der Lage, mit Hilfe ihrer Fernsinne auch 

jene Reize der Umgebung zu registrieren, die jenseits der unmittelbaren Nähe zum 

eigenen Organismus entstehen. Das Tier kann auf akustische und optische Signale 

der Umgebung reagieren. Sinnesorgane, die zusätzlich zu den Nahsinnen (wie zum 

Beispiel dem Tast- oder Geruchssinn) auch Informationen über Reize der nicht 

unmittelbaren Umgebung vermitteln, ermöglichen es dem Tier, Gefahren oder Feinde 

zu meiden, sich frühzeitig abzuwenden oder zu verteidigen.  

 

2.2. Der tierische Lebensraum: die tierische Umwelt   

2.2.1. Abgrenzung der tierischen Umwelt zur pflanzl ichen Wohnhülle 

Bei den Pflanzen entsteht durch den starren Ablauf von Reizaufnahme durch den 

Rezeptor und Weiterleitung der Signale in das Innere des Organismus eine 

Wohnhülle. Bei den Tieren jedoch bauen sensomotorische Vorgänge des 

Organismus, die vom animalischen Nervensystem gesteuert werden, die tierische 

Umwelt auf. Das Tier tritt mittels seiner Fernsinne jenseits seiner Körperoberfläche 

mit der weiteren Umgebung in Kontakt, indem es den Reizen, die es von dort 

erreichen, eine Bedeutung erteilt. Die Fernsinne erweitern den tierischen 

Lebensraum; aus der einfachen, engen Wohnhülle der Pflanzen entsteht ein 

weiterer, vielschichtiger Raum, den das Tier je nach Reichweite der Fernsinne für 

sich in Form bringt. 

Durch die komplexere körperliche Organisation und die differenzierteren Rezeptoren 

treten Tiere in ausgeprägterem Maße mit der umgebenden Welt in Kontakt. Tiere 

sind in ihre Umwelt eingebettet, die sie gewissermaßen als undurchdringbares, 

räumlich, zeitlich und inhaltlich abgegrenztes Gehäuse umgibt. Die Grenzschicht zur 

Umgebung ermöglicht es dem Tier, sich in seine „feste, aber für den 

außenstehenden Beobachter unsichtbare Schale“ zurückzuziehen (Uexküll, Wesiack 

1988: 439). Hier spielt sich die Innenwelt des Tieres ab. Jedes Tier bewegt sich in 

seiner jeweiligen Lebenswelt in seiner subjektiven Zeit und seinem subjektiven 

Raum. 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

25 

„The relationships of the plant with its habitat are altogether different from those of the 

animals with their Umwelts. The building-plans of animals and plants are the same in 

only one respect. Both select precisely from among the stimuli that impinge upon 

them from the environment” (Uexküll 1982: 33). 

 

2.2.2. Artspezifische Umwelten 

Die Wahrnehmung und Gestaltung der jeweiligen Lebenswelt durch ein Tier wird 

durch seinen inneren Zustand, seine Bedürfnisse, sowie den Bauplan seines 

Organismus wesentlich beeinflusst. Jedes Lebewesen hat seine „besondere Umwelt 

und seine besondere Innenwelt - seine eigene Art und Weise des äußeren und 

inneren Lebens. […] Die anatomische Struktur eines Lebewesens gibt uns den 

Schlüssel für seine inneren und äußeren Erfahrungen“ (Nöth 2000: 255).  

Zur Hervorhebung der Erkenntnis, dass Lebewesen in Abhängigkeit der 

sensorischen und motorischen Ausstattung ihres Organismus ihre Lebenswelt 

wahrnehmen und für sich gestalten, führt Uexküll den Begriff „artspezifisch“ ein. Es 

handelt sich hierbei um ein biologisches Charakteristikum, das eine Art von anderen 

Arten unterscheidet. Uexküll geht davon aus, dass jedes Lebewesen in einer zu ihm 

passenden, artspezifischen Umwelt lebt, die es abhängig von den biologischen 

Bedürfnissen, den artspezifischen Bewegungsorganen sowie der Entwicklung und 

Leistung der Sinnesorgane der zugehörigen Spezies für sich formt. „Es gibt somit so 

viele Umwelten, wie es Arten gibt. Umwelt ist also immer bezogen auf einen 

wahrnehmenden Mittelpunkt beziehungsweise auf seine Bezugsart“ (Piechocki 

2001:2).  

Daraus ergibt sich ein Grundgedanke der Uexküllschen Theorie: die Pluralität von 

jeweils spezifischen, bedeutungsvollen Umwelten: 

„Es ist ohne weiteres klar, dass wenn es eine von der menschlichen Welt 

unterschiedene Hundewelt gibt, es ebenso eine Pferdewelt, eine Affenwelt usw. 

geben muss. Ja, bis herab zu den niedersten Tieren reiht sich Welt an Welt in 

tausendfach schillernder, wechselvoller Reihe“ (Uexküll 1913: 77f.). 

Zur Veranschaulichung seiner Erkenntnis der Pluralität artspezifischer Umwelten 

führt Jakob von Uexküll das Beispiel des Seeigels an. Dessen Umgebung stellt zwar 

keine primitive Wohnhülle wie die einer Pflanze dar, da die Rezeptorzellen und die 

damit verbundenen Muskelzellen an den Stacheln des Tieres selbständig 

funktionieren und gezielte Bewegung ermöglichen; es fehlt jedoch eine 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

26 

übergeordnete Verschaltung. Ein Seeigel besitzt dementsprechend eine Umwelt, die 

weitaus überschaubarer und trivialer erscheint, als die umfassendere Umwelt eines 

höher entwickelten Tieres. „Wenn der Seeigel läuft, bewegen die Beine den Seeigel, 

wenn der Hund läuft, bewegt der Hund seine Beine“ (Uexküll, Wesiack 1998: 285). 

Die Annahme der Pluralität von unendlich vielen artspezifischen Umwelten zerstört 

„das hässliche Phantom der Atomwelt“ und zeigt, „dass nicht nur wir selbst eine 

eigene farbige, tönende, duftende Umwelt besitzen, sondern dass es rings um uns 

Tausende und aber Tausende von Umwelten gibt, die zu erforschen die reinste 

Freude gewährt“ (Uexküll 1913: 1080ff.).  

 

2.2.3. Modellhafte Beschreibung mittels Funktionskr eis  

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts ergründete Jakob von Uexküll die Bedeutsamkeit 

der negativen Rückkoppelung in der Beziehung zwischen Organismus und 

Umgebung. Er erstellte das Modell des so genannten Funktionskreises, welches den 

funktionalen Aufbau der Lebenswelt durch einen Organismus als anhaltenden 

Regulationsprozess widerspiegelt. Der Organismus repräsentiert dabei ein Subjekt, 

das verschiedene Objekte der Umgebung in seine Umwelt integriert: Hierbei handelt 

es sich um einen geschlossenen Interaktionskreis zwischen Lebewesen und 

Umgebung (Rüting 2004: 50ff.).  

 

2.2.3.1. Schema und Beschreibung 

Das Funktionskreismodell orientiert sich am Regelkreismodell. Die komplexere 

Organisation der animalischen Entwicklungsebene und die intensivere Beziehung 

zwischen Tier und Umgebung erforderten die Erweiterung des Regelkreises zum 

Funktionskreis, welcher aus einem dynamischen Handlungssystem (pragmatisches 

System) besteht, in dem rezeptorische Merk- und effektorische Wirkanteile zur 

Erfüllung vitaler Bedürfnisse des Lebewesens zusammenarbeiten. 

„Bedürfniserfüllung kann kybernetisch als ‚Erhaltung eines Sollwertes’ beschrieben 

werden“ (Uexküll, Wesiack 1998: 68).  

Das Funktionskreismodell ist spezifisch für die animalische Entwicklungsebene; die 

vegetative Ebene schließt Jakob von Uexküll dabei aus: „Das Haus der Pflanzen 

entbehrt des Nervensystems, ihm fehlen die Merk- und Wirkorgane. Infolgedessen 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

27 

gibt es für die Pflanze keine Bedeutungsträger, keine Funktionskreise, keine 

Wirkmale und keine Merkmale“ (Uexküll 1940: 9). 

 

 

Abb. 2: Das Funktionskreismodell veranschaulicht die Merkmal-Wirkmal-Konzeption Jakob 

von Uexkülls und deren Zusammenhänge. Dabei wird die Beziehung zwischen 

Umgebungsbedingungen, die Uexküll als Objekt bezeichnet, und dem Organismus in 

objektiver Form dargestellt (Uexküll, Kriszat 1956: 27). 

 

Mittels des Funktionskreises sollte sich das Leben eines Tieres nachvollziehen 

lassen, welches „vollkommen und somit planmäßig in seine Umwelt eingepasst“ ist 

(Mildenberger 2007: 122). Der Funktionskreis setzt sich aus einer „Merkwelt“ und 

einer „Wirkwelt“ zusammen: „Umwelt = Merkwelt + Wirkwelt“ (Spitzer 1968: 242). Die 

Merkwelt stellt die Summe aller Schlüsselreize dar, während die Wirkwelt aus der 

Summe aller Reaktionen des Lebewesens gebildet wird. Die Einflüsse, die beide 

Welten wechselseitig ausüben, sind in Jakob von Uexkülls Funktionskreis dargestellt 

(vgl. Abb. 2). 

Von bestimmten Gegenständen der Umgebung gehen Reize aus, die durch die 

Sinnesorgane des Lebewesens empfangen und verarbeitet werden. Die daraus 

entstehenden Nervenerregungen treffen auf das so genannte Merkorgan, den 

Rezeptor. Objekte der Umgebung, die mit Hilfe seiner Rezeptoren wahrgenommen 

werden, gelangen somit in das spezifische Wahrnehmungsfeld des Lebewesens, die 

so genannte Merkwelt. Das Subjekt prägt einem Reiz der Umgebung ein bestimmtes 

Merkmal auf sobald dieser Reiz zur Erregung der Rezeptoren geführt hat. Der Reiz 

wird entsprechend der Disposition des Lebewesens gedeutet. 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

28 

Kommt es zur Aktivierung eines Wirkorgans, das heißt zur Innervation des 

entsprechenden Effektors, so entsteht das so genannte Wirkmal. Durch die 

Ausführung bestimmter Bewegungsabläufe erfolgt die Reaktion des Lebewesens. 

Die Wirkwelt besteht damit aus den Fähigkeiten des Lebewesens sowie aus den 

Leistungen, die es mittels dieser Fähigkeiten erbringen kann. In der Wirkwelt 

„realisieren sich die praktischen Operationen bzw. die Interaktionen“ des 

Lebewesens mit bestimmten Objekten (Nöth 2000: 255).  

Durch den Gebrauch von Effektoren gelingt es dem Tier, seine Bedürfnisse zu 

befriedigen, sei es durch Beutejagd und -fang, Nahrungsaufnahme, oder das Suchen 

und Finden eines Fortpflanzungspartners. Dadurch erlischt das entsprechende 

Merkmal. Die Funktion der Rezeptoren unterliegt damit der Steuerung durch die 

Effektoren. „Wenn das Wirkmal das Merkmal (objektiv oder subjektiv) gelöscht hat, 

kommt der Funktionskreis zur Ruhe oder läuft mit einem neuen Merkmal weiter“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 67). Dieser Prozess führt dazu, dass jede Handlung zu 

ihrem natürlichen Abschluss kommt, da sich der Funktionskreis mit der Ausschaltung 

des Merkmalsträgers aus der Umgebung schließt. Indem lebensnotwendige Triebe 

und Bedürfnisse des Tieres, nach deren Befriedigung es strebt, ausgelöscht werden 

können, gewährleisten die im Funktionskreis dynamisch ablaufenden Vorgänge 

zwischen dem Lebewesen und seiner Umwelt das Fortbestehen der Art.  

 

Thure von Uexküll modifizierte das ursprüngliche Funktionskreismodell seines 

Vaters, wie es in Abb. 3 dargestellt ist. Bei dieser Fassung steht die Zeichenhaftigkeit 

der Subjekt-Objekt-Beziehung im Vordergrund. Das Subjekt wird als Interpret seiner 

Umgebung dargestellt, mit der es durch die Fähigkeiten des Merkens und Wirkens in 

Kontakt tritt. Die Zeichenbeziehungen zwischen einem Subjekt und seinem Objekt 

ergeben sich aus den Prozessen der Bedeutungserteilung (semantische Dimension) 

und Bedeutungsverwertung (pragmatische Dimension).  

Das Subjekt ist im Funktionskreis Thure von Uexkülls Bedeutungsempfänger, die 

Umgebung Bedeutungsträger. Der Prozess, in dem Teilaspekte der Umgebung 

entsprechend der aktuellen Bedürfnisse des Tieres herausgefiltert und beleuchtet 

werden, geschieht durch Merken (=Bedeutungserteilung). Merken ist damit das 

Verbindungsglied zwischen dem Merkmal (=Problem) und dem Rezeptor, auf den 

das Merkmal trifft. Wirken, das heißt Handeln im Sinne einer Problemlösung, 

entspricht nach Thure von Uexküll der Bedeutungsverwertung. 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                Subjekt                 Umgebung  

 

 

 

 

 

 

Abb. 3: Das Funktionskreismodell (modifiziert nach Uexküll, Wesiack 1998: 67). Durch 

Merken und Wirken tritt das Subjekt mit seiner Umgebung in Kontakt. Aus einer Vielfalt von 

Umgebungsfaktoren wählt es die im Moment relevanten Dinge aus, die damit Bestandteil 

seiner Umwelt werden. 

 

 

2.2.3.2. Das Beispiel der Zecke  

Zur Veranschaulichung des Funktionskreismodells wählte Uexküll das berühmt 

gewordene Beispiel des Lebensraumes einer Zecke. Die Zahl der Merkmale, das 

heißt die Anzahl der Bestandteile der Umgebung, die eine Zecke wahrnehmen kann, 

ist minimal, die Umwelt simpel komponiert:  

 „Von all den Dingen, die wir im Umkreis der Zecke entdecken, von den duftenden 

und farbigen Blumen, den rauschenden Blättern, den singenden Vögeln tritt kein 

einziges in die Umwelt der Zecke ein. […] Dies ist nur dadurch zu erklären, dass 

sämtliche Eigenschaften der Dinge im Grunde nichts anderes sind als Merkmale, die 

ihnen vom Subjekt aufgeprägt werden“ (Uexküll, Kriszat 1956: 154). 

Eine Fähigkeit der Zecke ist der Geruchssinn, mit dessen Hilfe es ihr gelingt, den 

Geruch nach Buttersäure, den alle Säugetiere im Schweiß gemeinsam haben, 

aufzuspüren. Die Zecke hängt solange am Ast eines Baumes, bis sie der 

Merken 
≙ Bedeutungserteilung 

Merkorgan 
≙ Rezeptor 

Wirkorgan 
≙ Effektor 

Merkmal 
≙ Problem 

Wirkmal 
≙ Problemlösung 

Wirken 
≙ Bedeutungsverwertung 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

30 

wahrgenommene Geruch dazu veranlasst, sich herabfallen zu lassen. Des Weiteren 

verfügt die Zecke über einen rudimentären Tastsinn. Durch diesen kann sie 

herausfinden, ob sie das Opfer verfehlt oder ob sie ihr Ziel auf der fremden 

Körperoberfläche gefunden hat. Sobald die Zecke aufgekommen ist, wird sie 

versuchen, sich vom Pelz des Säugetieres ausgehend weiter in Richtung Haut 

vorzuarbeiten, um in diese ihren Kopf zu bohren.  

Die Merkmale, die Zecken wahrnehmen können, sind: oben – unten, warm – kalt und 

Buttersäure: ja - nein. Zecken verfügen also über einen Geruchsinn, 

Richtungsempfinden und einen Tastsinn. Drei Merkmale der Warmblüter sind so mit 

drei Fähigkeiten der Zecke miteinander verzahnt. Angepasst an diese Fähigkeiten 

der Sinnesorgane besitzt die Zecke Wirkorgane zum Krabbeln, Warten und 

Zupacken. Ohne diese Fähigkeiten wären Fortpflanzung und Arterhaltung unmöglich. 

Der Psychiater und Neurologe Hoimar von Ditfurth (1921-1989) resümiert: „Die 

ganze reiche, die Zecke umgebende Welt schnurrt zusammen und verwandelt sich in 

ein ärmliches Gebilde“ – ihre Wirklichkeit, ihre Umwelt (Ditfurth 1980: 174f.). 

 

2.2.3.3. Der revolutionäre Ansatz des Funktionskrei smodells 

Mit der Entwicklung des Funktionskreismodells schuf Uexküll eine Alternative zu den 

mechanistischen und reduktionistischen Tendenzen der Biologie, denen er 

begegnete (Rüting 2004: 65f.). Sein Modell wertete er selbst „als integralen 

Bestandteil einer nichtmechanischen Biologie“ (Mildenberger 2007: 124). Uexküll 

machte mit seinem Funktionskreismodell deutlich, dass der Aufbau einer 

artspezifischen Umwelt durch ein Lebewesen ein sich selbst regulierendes 

Geschehen ist. Es existieren dabei keine Ein- oder Vorgaben (etwa für zu 

erreichende Sollwerte) durch externe, übergeordnete Instanzen. Die artspezifische 

Umwelt und das dazugehörige Lebewesen beziehungsweise Umwelt und Innenwelt 

des Tieres stehen in einer komplementären Beziehung. Die Umwelt wird vom 

Individuum nicht nur rezipiert, sondern selbst konstruiert (Nöth 2000: 256).  

„Es genügt daher durchaus nicht, wenn wir den Körper des Tieres als eine fein 

durchgearbeitete chemo-physikalische Maschine bewundern. Wir müssen dahin 

gelangen, den Tierkörper als einen Subjekt-beherrschten Mechanismus zu erfassen. 

Dass die Körpermaschine von einem Plan beherrscht wird, wissen wir alle, dass 

dieser Plan ein autonomer ist, wird meist übersehen“ (Uexküll 1931: 210). 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

31 

Revolutionär an Uexkülls Funktionskreismodell ist, dass sich in ihm die 

unzertrennliche Einheit aus einem Lebewesen und dessen subjektiver Umgebung 

darstellen lässt. In Zentrum des Funktionskreises steht „die Synthesis aus der 

inneren Aktivität des Organismus und der äußeren Aktivität der Umgebung“, welche 

sich in einem andauernden Regulationsprozess gegenseitig beeinflussen (Uexküll, 

Wesiack 1998: 66). Da diese Darstellung der negativen Rückkoppelungsbeziehung 

im Funktionskreis bereits vor der Einführung der Wissenschaften der Kybernetik 

entstand, gilt Uexkülls heute als Wegbereiter kybernetischer Modelle (Rüting 2004: 

50).  

Uexkülls Sprachgebrauch und seine Methodik dienen der Erklärung der komplexen 

Regulation animalischer Bewegungen und animalischen Verhaltens. Zeitgenossen 

Jakob von Uexkülls schätzten an seinem Konzept besonders, dass es sich von der 

materialistischen Weltanschauung abhebt und stattdessen „ein Weltbild von einer 

ungeheuren Beweglichkeit und Vieldeutigkeit, […] eine unendliche, in ihren zahllosen 

Funktionen schwingende Welt“ hervorbringt (Behne 1915-1916: 70). Uexkülls 

Konzept erlaubt es, sich eine Vielzahl verschiedener Funktionskreise vorzustellen, 

die den Umwelten unterschiedlicher Lebewesens entsprechen und diese 

aufrechterhalten. Mannigfaltige Ausführungen verschiedener zusammenhängender 

Beziehungen können im Funktionskreismodell veranschaulicht, Körperbewegungen 

erklärt und die Komplexität der Wechselbeziehungen zwischen Organismus und 

Umgebung dargestellt werden.  

 

2.3. Die animalische Psyche 

Es stellt sich nun die Frage, wie sich auf der animalischen Entwicklungsebene vor 

dem Hintergrund der höheren körperlichen Organisationsform und des 

vielschichtigeren Beziehungsaufbaus zur Umgebung psychische Fähigkeiten 

definieren lassen. Während beim Menschen psychische Vorgänge durch 

Introspektion zu beweisen sind, kann man sie bei tierischen Organismen lediglich 

vermuten.  

 

2.3.1. Geschichte der Frage nach der Tierpsyche 

Schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts standen Tierpsychologen vor der Frage nach 

der Tierseele. Man versuchte durch Tierbeobachtung die Verursachung des 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

32 

Verhaltens durch psychische Vorgänge aufzuklären. Psychische Phänomene, so die 

Annahme, seien der Anlass für die beobachteten neurophysiologischen Vorgänge im 

Organismus und das aus ihnen resultierende Verhalten. Wie man sich jedoch solche 

Sinnzusammenhänge zwischen tierischen Bewegungen und inneren 

Empfindungsvorgängen vorzustellen hatte, konnten die Tierpsychologen des 

vorangegangenen Jahrhunderts nicht beantworten.  

Es entstand eine große wissenschaftliche Kontroverse über die Berechtigung der 

Frage nach der Tierpsyche. Die neu aufkommende moderne Physiologie entwickelte 

immer detailgetreueren Analyse von Prozessen innerhalb des lebenden Organismus, 

bis schließlich nur noch jene Abläufe anerkannt wurden, die eindeutig 

nachvollziehbar und belegbar waren. Die Einstellung zur Funktion des Gehirns 

wandelte sich so weg von der Definition als Organ der psychischen Qualitäten hin zu 

einer neurophysiologischen Definition, die sich ausschließlich auf objektivierbare 

Vorgänge stützte. 

So definierte man das Gehirn und seine psychischen Leistungen als hoch komplexes 

System, „das von mannigfaltigen Erregungswellen getroffen, schwer entwirrbare, 

aber durchaus greifbare Veränderungen erlitt, aufbewahrte, umsetzte und 

weiterleitete […]. Damit entschwanden vor der objektiven Forschung die 

Empfindungen, das Gedächtnis und die Gedanken der Tiere wie flatternde 

Nebelgestalten“ (Uexküll 1902: 212). Die Frage nach der Tierpsyche wurde somit 

schlichtweg als unwissenschaftlich erklärt.  

Konrad Lorenz, ein Zeitgenosse Jakob von Uexkülls, bestätigt diesen in seiner 

Theorie, dass die „Eigengesetzlichkeiten des Erlebens […] grundsätzlich nicht aus 

chemisch-physikalischen Gesetzen und aus der wenn auch noch so komplexen 

Struktur der neurophysiologischen Organisation erklärt werden“ können (Lorenz 

1977: 266f.). Uexküll vertrat im Diskurs über Tierwelt und tierische Psyche die 

Ansicht, dass die Existenz der Tierseele letztlich nicht durch kausales Schließen 

bewiesen werden könne. Jegliche Versuche, die Reize der Tierwelt nach 

physikalischen oder chemischen Methoden zu klassifizieren, seien aussichtslos. Den 

planmäßigen Zusammenhang zwischen Tier und Umgebung könne man nur 

erkunden, indem der Forschende sich gezielt auf die Beschreibung von 

Zusammenhängen beschränkt, ohne psychologische Folgerungen daraus abzuleiten. 

Das Ziel müsse die Erforschung der Merkwelt, nicht die Aufstellung verschiedener, 

unbelegbarer Hypothesen über Gefühlszustände des Tieres sein. Die zahlreichen 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

33 

verschiedenen, artspezifischen Tierwelten böten der Naturforschung dabei ein 

anschauliches, dem Experiment zugängliches Untersuchungsobjekt.  

 

2.3.2. Das Beobachterproblem als Schlüssel zur Frag e nach der Psyche 

In den Auseinandersetzungen zwischen der Tierpsychologie und der modernen 

Physiologie führte Jakob von Uexküll das so genannte „Beobachterproblem“ ein. Für 

Uexküll stellte die Thematik des Beobachters das hauptsächliche Problem der 

wissenschaftlichen Erkenntnistheorie dar (Rüting 2004: 36). Den einzelnen 

Wissenschaftsbereichen könne es nicht gelingen, eine Antwort auf die Frage nach 

der tierischen Psyche zu finden, solange dem Beobachterproblem keine Rechnung 

getragen wird.  

Jakob von Uexkülls Erkenntnisse bezüglich des Beobachterproblems vollzogen sich 

bereits vor der Entwicklung des physikalischen Wissenschaftsbereichs der modernen 

Quantenmechanik in den zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts. Diese 

physikalische, nicht-relativistische Theorie führte eine revolutionäre Veränderung des 

bisherigen Verständnisses vom Aufbau der Materie herbei. Sie lieferte 

Beschreibungen der Bewegungen und Wechselwirkungen der Materie im (sub-) 

atomaren Bereich. Mit den Konzepten der Quantenmechanik gelang es, zahlreiche 

bisher unerforschte Phänomene zu erklären und sogar die Vorhersage noch nicht 

eingetroffener Prozesse zu ermöglichen, welche sich bisher einer anschaulichen 

Vorstellung entzogen.  

In der Quantenmechanik spielt der Beobachter eine wesentliche Rolle. So haben 

Quantenphysiker festgestellt, dass die Vorgänge und Wechselwirkungen, die sich in 

der subatomaren Mikrowelt abspielen, untrennbar mit der Makrowelt des 

Beobachters verbunden sind. Teilchen des mikrophysikalischen Bereichs lassen sich 

nicht neutral beobachten, ihr Zustand lässt sich nicht objektiv bestimmen. Die 

Beschreibung ihres Verhaltens ist stattdessen abhängig davon, was der 

Durchführende des Experiments erwartet oder nicht erwartet. Die Beschreibung der 

Richtung der Spinachse eines sich drehenden Elektrons beispielsweise ist stets auf 

den Standpunkt des Beobachters ausgerichtet, durch dessen Beobachtung sich 

offensichtlich das Messergebnis verändert. Und auch Lichtteilchen können sich dem 

Beobachter in Form einer Welle oder eines materiell manifestierten Teilchens 

präsentieren. 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

34 

Somit verlor der Beobachter seine Rolle als Außenstehender: „Der 

quantenmechanische Beobachter ist nicht Präparator, er ist Manipulator“ (Müller 

2008). Diese grundlegende Erkenntnis desillusionierte die Wissenschaftler, da sie 

bewies, dass - entgegen der bis dahin vorherrschenden Meinung - eine objektive 

Erforschung der Natur als eine separierte Außenwelt unmöglich ist. Der dänische 

Physiker und Nobelpreisträger Niels Bohr konstatiert diesbezüglich, dass die „große 

Erweiterung unseres Erfahrungsgebietes (durch die Quantenphysik) […] die 

Unzulänglichkeit unserer einfachen mechanischen Vorstellungen klar zu Tage 

gebracht und hierdurch die Grundlage unserer gewöhnlichen Deutung der 

Beobachtung erschüttert“ hat (Bohr 1931: 1). 

Einer der Begründer des radikalen Konstruktivismus, Humberto Maturana, stimmt 

darin überein, dass die Änderung der Konventionen, unter welchen bestimmte 

Operationen anerkannt sind, zweifellos zu einem anderen Ergebnis führen würde 

(Maturana 2001: 56). Die Ergebnisse einer Beobachtung sind demnach stets 

Ausdruck der Aufgabenstellung und der Verhaltensmöglichkeiten des 

Beobachterstandpunkts. Der Kybernetiker Heinz von Foerster stellt in diesem 

Zusammenhang fest: Erkenntnis, die objektiv ist, „hieße ein Objekt erkennen, wie es 

wäre, bevor es in dem Erlebensbereich eines erkennenden Subjekts erscheint“ 

(Foerster 1992: 31).  

Die Tatsache, dass bei einem Beobachtungsvorgang stets subjektive Einflüsse des 

Beobachters – wenn auch unterbewusst - seiner Beobachtung beigemengt sind, 

formulierte Jakob von Uexküll in dem so genannten Beobachterproblem. Er 

hinterfragt hierbei die Position des biologischen Forschers und verneint dessen in der 

gängigen Methodik der Naturwissenschaft „scheinbare, stets angenommene 

Objektivität“ (Mildenberger 2007: 85). Das beobachtete Lebewesen ist für den 

Beobachter ein geschlossenes System, eine so genannte „black box" (Uexküll, 

Wesiack 1998: 70). Der direkte Zugang zur Innenwelt des beobachteten Subjekts 

bleibt dem Beobachter verwehrt, er kann lediglich die Bewegungsvorgänge, die 

Lebensäußerungen, eines Organismus erforschen - die Vorgänge des Seelenlebens 

bleiben Spekulation, deren absolute Richtigkeit letztendlich nicht bewiesen werden 

kann. 

„Der Forscher kann sich zwar Vorstellungsbilder von Welten entwerfen, in denen 

Tiere, die er beobachtet, sich nicht in seinem menschlichen Raum und seiner 

menschlichen Zeit bewegen und mit Objekten umgehen, die nicht aus seinem 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

35 

menschlichen Sinneszeichen nach menschlichen Schemata aufgebaut sind. Aber 

damit entrinnt er nicht den Grenzen seiner menschlichen Umwelt; denn die Elemente, 

mit denen seine Phantasie die Bilder der fremden Welten malt, entstammen samt und 

sonders der Palette seiner eigenen subjektiv-menschlichen Erfahrung. Er kennt keine 

anderen Farben, keine anderen Töne, keine anderen Räume und Zeiten, die er 

Tieren unterstellen könnte, als die, welche ihm aus der Anschauung seiner eigenen 

Umwelt geläufig sind“ (Uexküll 1980: 58). 

Die Umwelt des Beobachters ist nicht mit der Welt identisch, wie sie das beobachtete 

Lebewesen erlebt. Je weiter der Beobachter von dem zu beobachtendem 

Organismus biologisch, das heißt evolutionstheoretisch, entfernt ist, umso mehr 

werden sich die Entwürfe ihrer entsprechenden Lebenswelten voneinander 

unterscheiden. Die Annahme, dass das Verhalten eines anderen Lebewesens 

unabhängig von der eigenen Beobachterposition aus neutral analysiert werden kann, 

entpuppt sich demnach als grundsätzlicher Irrtum.  

Ebenso wenig wie man den Organismus von seiner Umwelt trennen kann, lässt sich 

der Beobachter von den Resultaten seiner Beobachtung isolieren. Den Ergebnissen, 

zu denen der Beobachter am Ende seiner Beobachtung gelangt, sind stets subjektive 

Teilaspekte beigemischt, welche die Interpretation in eine bestimmte Richtung 

lenken. Den Versuch nach objektiver Erkenntnisgewinnung deutete Uexküll 

demzufolge als „Konstrukt aus materialistisch-darwinistischen Fehlurteilen“ 

(Mildenberger 2007: 144). Lebewesen sind keine mechanischen Systeme, die der 

Beobachter wie Gehäuse einer Uhr öffnen, deren Räderwerk betrachten und deren 

Gang er manipulieren kann (Uexküll, Wesiack 1998: 32).  

Letztlich kann der Beobachter niemals mit eindeutiger Gewissheit sagen, was sich im 

Innenleben des beobachteten Lebewesens abspielt: Man „kann nicht einmal sagen, 

dass der Gegenstand früher vorhanden sei, als der Gesichtspunkt, aus dem man ihn 

betrachtet; vielmehr ist es der Gesichtspunkt, der das Objekt erschafft; und 

außerdem wissen wir nicht von vornherein, ob eine der Betrachtungsweisen den 

anderen vorangeht oder übergeordnet ist“ (Saussure, 2001: 9). Die 

Naturwissenschaft, die danach strebt, Vorliegendes zu erfassen, kann demnach nicht 

erkennen: „Wir können nur das erkennen, an dem wir beteiligt sind“ (Grassi, Uexküll 

1950: 149).  

Um die Frage nach der Psyche zu beantworten, muss sich der Beobachter von der 

Position eines „naiven“ Beobachters lösen, dem sich der Zugang zu dem Phänomen 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

36 

der Psyche verschließt. Der aufmerksame, kritische Beobachter registriert „sein 

Verflochten sein in den Beobachtungsvorgang, ein neutraler Beobachter kann laut 

Uexküll gar nicht existieren. Uexküll prägte den Begriff des „Märchens vom neutralen 

Beobachter“ (Uexküll, Wesiack 1998: 32).  

Die Lösung des Dilemmas in diesem Umsturz im naturwissenschaftlichen Denken 

bezüglich der Auffassung von Realität besteht laut Uexküll „in dem Entschluss, die 

Beobachterabhängigkeit aller wissenschaftlichen Beobachtungen ernst zu nehmen“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 193). Die konsequente Einbeziehung des 

Beobachterproblems ist nach Uexküll der Schlüssel zur Frage nach der Psyche. Bei 

einem kritischen Beobachtungsvorgang gilt es zunächst zu ermitteln, welche der vom 

Beobachter registrierten Zeichen auch von dem beobachteten Lebewesen 

wahrgenommen werden. Der Wissenschaftler als Interpret muss „zuerst, wenn er ein 

Tier beobachtet, die Bedeutungsträger erkennen, die dessen Umwelt definieren“ 

(Riechelmann 2005).  

Der kritische Beobachter führt sich immer wieder vor Augen, dass dem beobachteten 

Lebewesen nicht die eigene, persönlich wahrgenommene Welt als die einzig wahre, 

objektive Welt unterstellt werden darf. Ziel des Beobachters muss es sein, die 

Umwelt des Lebewesens anhand dessen Verhalten zu rekonstruieren. Zugang zum 

Inneren des Organismus kann der Beobachter nur mit Hilfe seiner Vorstellungskraft 

finden. Auf diesem Weg kann das Bedürfnis als Interpretant (Code) entschlüsselt 

werden, nach dem das System Einwirkungen von außen kodiert.  

 

2.3.3. Definition der animalischen Psyche  

Unter Berücksichtigung des Beobachterproblems entwarf Thure von Uexküll eine 

wissenschaftstheoretische Definition der animalischen Psyche. Dabei geht er von der 

Tatsache aus, dass Tier und Mensch der Organisationsstufe animalischen Lebens 

angehören. Mit dieser Feststellung lehnt er sich an den angloamerikanischen 

Anthropologen und Biologen Gregory Bateson (1904-1980) an, der das Wort 

„animalisch“ von dem lateinischen Wort „anima“ - Seele – ableitet:  

„Wenn wir diesen Hinweis nicht als bloße linguistische Kuriosität auf sich beruhen 

lassen wollen, müssen wir uns fragen, was denn dieses Seelische sein soll, auf das 

die Organisation der Körper bei Menschen und Tieren als ein beiden gemeinsames 

Prinzip hinweisen soll“ (Uexküll, Wesiack 1998: 190). 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

37 

Uexküll forderte die Abwendung von einer unreflektierten Definition der Psyche „als 

introspektive Erfahrungen“, da eine solche egozentrische Definition „in die Fallgrube 

eines Anthropomorphismus“ führen würde, „der überdies als Adultomorphismus 

Phänomene ungeprüft verallgemeinert, die es nur bei erwachsenen Menschen gibt“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 284). Uexküll definiert die Psyche als jenes Organ, über das 

Lebewesen der animalischen Entwicklungsebene verfügen, um ihre artspezifische 

Umwelt beziehungsweise individuelle Wirklichkeit beim Menschen aufzubauen. Ist 

sich der kritische Beobachter der Gefahr der Fehlinterpretation bewusst, zu der er 

sich verleiten lässt, sobald er jedem beobachteten Lebewesen seine eigene 

Beobachter-Realität unterstellt, bietet sich ihm die Möglichkeit, in die Welt des 

beobachteten Lebewesens Einblick zu gewinnen. Dieser Grundgedanke Uexkülls 

bildet die Basis seiner Definition der animalischen Psyche: 

„Dann können wir unter Psyche gar nichts anderes verstehen als die Summe der 

Programme (der Codes), über die ein Lebewesen verfügt, um seine (subjektive) Welt, 

die Welt seines Selbst oder seine Umwelt mit Hilfe seiner Sinnes- und 

Bewegungsorgane aufzubauen. Wir ordnen dann alle Lebewesen, die über solche 

Programme verfügen, einer animalischen Organisationsstufe zu, um sie von einer 

vegetativen Stufe zu unterscheiden, die keine Sinnes- und Bewegungsorgane kennt“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 195). 

Uexküll verwendet den Terminus „Programm“ hier im Sinne einer „Aufzeichnung 

eines Handlungsablaufes“, das heißt einer Regel oder eines Motivs für aufeinander 

folgende Prozesse, die dem Erleben und Verhalten eines jeden Lebewesens zu 

Grunde liegen (Uexküll 1981: 19). Die neurophysiologischen und biochemischen 

Äquivalente dieser Regeln, welche die Bedürfnisse eines Lebewesens fortwährend 

durch Deutung und Verwertung von Umgebungsfaktoren befriedigen, werden in 

speziellen körperlichen Substraten - vermutlich des Gehirns – gespeichert und sind 

von dort aus abrufbar.  

Programme enthalten Deutungs- und Handlungsanweisungen, nach denen 

Umgebungsfaktoren interpretiert und im Sinne von Bedeutungsverwertung 

beantwortet werden können. Sie dienen der Verknüpfung der Zeichen, die 

ausgehend von der äußeren Umgebung die Sinneszellen erreichen und dann ins 

Körperinnere weitergeleitet werden, mit den Signalen aus dem Körperinneren. Mit 

Hilfe der zur Verfügung stehenden Programme können auf diese Art und Weise 

„bedeutungsvolle Ereignisse in der Merkwelt eines Lebewesens mit den 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

38 

entsprechenden Verhaltensänderungen in dessen Wirkwelt beantwortet“ und „die 

erforderlichen Bereitstellungen innerhalb des Organismus koordiniert werden“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 178). Gekoppelt an die entsprechenden Aktionen der 

Körpermotorik entsteht dann das beobachtbare Verhalten.  

Programme ermöglichen somit eine Bedeutungskoppelung zwischen verschiedenen 

Integrationsebenen, das heißt, durch ihre Integrationsfähigkeit gelingt die 

Zusammenfassung unterschiedlicher Teilvorgänge zu ganzheitlichen neuen 

Erscheinungen. Programme für bestimmte Sinneswahrnehmungen beispielsweise 

sind dafür verantwortlich, dass wahrgenommene Sinnesempfindungen (eine 

gesehene Farbe oder ein gehörter Ton) das Subjekt über dessen Zustand sowie 

über den Zustand des Sinnesapparats (Auge oder Ohr) in der Auseinandersetzung 

mit der Umgebung benachrichtigen. Jede Sinneswahrnehmung beinhaltet damit 

Informationen sowohl über die Wechselbeziehung zwischen Elementen des 

Organismus als auch zwischen diesen und der Umgebung (Uexküll, Wesiack 1998: 

385). 

„Wenn die Gestalttheorie diesen Vorgang mit der Formel beschreibt, das Ganze sei 

mehr als die Summe seiner Teile, so ist dies ‚Mehr’ eben das Programm 

(beziehungsweise das Suprasystem), das die Teile zusammenschließt“ (Uexküll, 

Wesiack 1998: 384). 

Das gesamte Repertoire an Programmen, die einem Lebewesen zu diesem Zweck 

zur Verfügung stehen, besteht aus angeborenen und im Laufe des Lebens 

erworbenen Programmelementen. Wissenschaftler gehen heute davon aus, dass 

jedem Programmelement ein angeborenes, das heißt genetisch vererbtes, Substrat 

zu Grunde liegt, das jedoch gewisse Variations- und Modifizierungsmöglichkeiten 

offen lässt. Um dem Lebewesen die bestmögliche Anpassung an eine wechselnde 

Umgebung zu ermöglichen, können Programme „teilweise relativ stereotyp, teilweise 

jedoch sehr flexibel und anpassungsfähig“ sein (Uexküll, Wesiack 1998: 85). So 

können die meisten gespeicherten Programme unter den Einflüssen der Umgebung 

„lernen“, das heißt sich differenzieren und mit anderen Programmen verbinden. Bis 

zu einem gewissen Grade sind sie demnach flexibel in der Modifikation und 

Erweiterung ihrer Antwortmöglichkeiten.  

Die Plastizität der Programme unter dem Einfluss der Umgebung wird durch das 

enorme Erfahrungsmaterial der psychoanalytischen Forschung bezüglich der 

„Differenzierung, Sublimierung und Reifung“ von Erlebnis- und Verhaltensweisen 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

39 

unterstützt (Uexküll, Wesiack 1998: 386). Funktionsfähige Programme bilden 

einerseits die Grundlage für eine konfliktarme Auseinandersetzung mit der 

Umgebung, andererseits beeinflusst das Verhalten die Speicherung der betreffenden 

Programme im Gedächtnis und kann dementsprechend eine veränderte Struktur 

hinterlassen.  

Das Programm-Modell lässt sich auch mit der Vorstellung verbinden, dass bei einem 

Fehlen passender Programme zur Lösung einer psychosozialen Konfliktsituation 

zunächst auf „die archaischen Programme der Alarm- oder Rückzugsreaktion“ 

zurückgegriffen wird, auf deren Basis schließlich neue Programmentwicklungen zur 

Lösung des Problems stattfinden können (Uexküll, Wesiack 1998: 389). Damit ergibt 

sich „ein Modell, mit dem sich verstehen lässt, dass frühere Erfahrungen über 

Veränderungen der im ZNS gespeicherten Programme zu einer veränderten 

Interpretation späterer Begegnungen mit der Umgebung führen“ (Uexküll, Wesiack 

1998: 389). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

40 

3. Die menschliche Entwicklungsstufe 

Uexküll bezieht sich in seiner Definition der Psyche auf die tierische und die 

menschliche Entwicklungsstufe als Formen des animalischen Lebens. Wichtige 

Kennzeichen heben jedoch den Menschen - und damit auch die menschliche Psyche 

- von seinen Mitgeschöpfen der animalischen Entwicklungsebene ab. So sind 

beispielsweise die verlängerte Kindheit und das Überwiegen von erworbenen 

Programmen charakteristische Merkmale der spezifisch menschlichen Entwicklung. 

Zur Klärung der Fragen bezüglich spezifisch menschlicher Fähigkeiten und 

Eigenschaften sind nach Uexküll nützliche Aspekte aus der ontogenetischen 

Entwicklung des Menschen zu gewinnen. Aus diesen Erkenntnissen lässt sich eine 

Definition der spezifisch menschlichen Psyche ableiten.  

 

3.1. Die vor- und nachgeburtliche menschliche Entwi cklung nach Uexküll 

Nach Uexküll durchlebt der Mensch während seiner vor- und nachgeburtlichen 

Entwicklung phasenweise die Lebensformen des Vegetativen und Animalischen. 

Uexküll spricht diesbezüglich von „pflanzenhaften“ und „tierhaften“ 

Beziehungsmustern als Entwicklungsphasen, die jeder Mensch durchläuft (Uexküll, 

Wesiack 1998: 344). 

 

a) Die vegetative Phase  

In einer ersten Phase, die Uexküll die vegetative beziehungsweise monadische 

Phase nennt, vollzieht sich die körperliche Entwicklung ausgehend vom Zeitpunkt der 

Einnistung des befruchteten Eis im Uterus bis hin zur Vollendung der Ausbildung der 

einzelnen Organe des Embryos um den dritten Schwangerschaftsmonat. Das 

Heranwachsen des Embryos im Mutterleib in diesen ersten Lebensmonaten 

vergleicht Uexküll mit dem Beziehungsmuster zwischen einer Pflanze und ihrer 

Umgebung. Das Kind agiert zu diesem frühen Zeitpunkt der menschlichen 

Entwicklung noch „wie ein Organ, ein vegetatives Subsystem in dem übergeordneten 

Gesamtsystem“ des mütterlichen Organismus (Uexküll, Wesiack 1998: 286).  

Die unerschöpflichen Reserven des mütterlichen Organismus dienen der 

Befriedigung aller Bedürfnisse des sich rasch weiterentwickelnden Embryos. Analog 

zu dem pflanzlichen Reaktionskreis bildet in dieser Entwicklungsphase die 

Umgebung des Embryos eine Art Wohnhülle. Mit der Vollendung des dritten 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

41 

Schwangerschaftsmonats ist die erste Phase, jene des vegetativen 

Beziehungsmusters, abgeschlossen. 

 

b) Die animalische Phase 

Die darauf folgende animalische Phase erstreckt sich von der weiteren 

vorgeburtlichen Entwicklung über das Geburtsereignis bis hin zum Beginn der 

spezifisch menschlichen Entwicklung zwischen dem 15. und 20. Lebensmonat. Sie 

zeichnet sich besonders durch die Fähigkeit zur Sozialisation - ein auf Tier und 

Mensch gleichermaßen anwendbares Prinzip - aus. Der aus dem Lateinischen 

stammende Begriff der Sozialisation beschreibt den Prozess, sowie das Ergebnis 

des „Hineinwachsens des Menschen in die Gesellschaft“ beziehungsweise das In–

Beziehung-Treten zur Umgebung, was sich als eine psychische Fähigkeit 

interpretieren lässt (Brockhaus 2003: 957). 

Mutter und Kind bilden bereits während der vorgeburtlichen Entwicklung ein frühes 

soziales System, das sich aus zwei unterschiedlichen Kommunikationssystemen 

zusammensetzt, deren Koordination erst im Laufe der kindlichen Entwicklung 

vollständig gelingt: Ein vegetatives Kommunikationssystem verknüpft Vorgänge 

innerhalb des kindlichen Organismus und informiert das Kind über organische 

Prozesse seines Körpers; ein soziales Kommunikationssystem ist für den 

Informationsaustausch zwischen kindlichem und mütterlichem Organismus zuständig 

und informiert über Unstimmigkeiten des gemeinsamen Systems.  

Mutter und Kind verschmelzen zu einer Einheit. Separat betrachtet „fehlt ihnen 

etwas, dessen Verlust beide wie den Verlust eines Bestandteiles des eigenen Selbst 

erfahren“ (Uexküll, Wesiack 1998: 287). Die Mutter-Kind-Dyade ist ein 

asymmetrisches System, da das Kind in höherem Maße in seiner Existenz auf die 

Mutter angewiesen ist als umgekehrt; es befindet sich in einem einseitig abhängigen 

Zustand und kann noch nicht „Ich“ von „Nicht-Ich“ unterscheiden. Die Mutter 

repräsentiert für den Säugling dessen gesamte Umwelt, während dieser für sie 

lediglich einen - wenn auch prägenden - Teilaspekt ihrer eigenen Welt darstellt. 

Dabei „ist das symbiotische Bedürfnis nach der Mutter für den Säugling absolut, für 

die Mutter aber relativ“ (Broekmann 2003).  

Diese symbiotische Einheit der Mutter-Kind-Dyade, mit der die extrauterine Existenz 

beginnt, bezeichnet Uexküll als „den Prototyp oder die Urform sozialer Systeme“ 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

42 

(Uexküll, Wesiack 1998: 288). Sie ist „Träger der ersten Sozialisation, in der unter 

dem sozialisierenden Einfluss der Mutter oder ihrer Ersatzpersonen Vorgänge des 

vegetativen Bereichs im Organismus an Ereignisse der sich bildenden (animalischen) 

Umwelt gekoppelt“ werden (Uexküll, Wesiack 1998: 345). In der Kommunikation mit 

dem mütterlichen Organismus erlernt das Kind Fähigkeiten und Fertigkeiten, welche 

es auf der Stufe des pflanzenhaften Beziehungsmusters noch nicht beherrschte. 

Psychische Eigenschaften, die auf einer frühen Entwicklungsphase des Kindes noch 

nicht vollständig entwickelt sind, können durch die Kommunikation mit der Mutter 

ersetzt werden. Reifungs- und Lernprozesse des Kindes stimulieren sich so 

gegenseitig und fördern damit dessen Lernbereitschaft und die Entwicklung höherer 

psychischer Fähigkeiten.  

Der Mensch steht auf der Entwicklungsebene des animalischen Lebens - im 

übertragenen Sinne - vor ähnlichen Herausforderungen, wie ein Tier in seiner 

artspezifischen Umwelt. Ähnlich wie beim Aufbau subjektiver Umwelten von Tieren 

muss auch der Mensch bei der Konstruktion seiner individuellen Wirklichkeit 

Aufgaben lösen, „welche der Natur mit dem Versuch gestellt sind, die Ebene 

vegetativer Systeme zu übersteigen und auf einer komplexeren Ebene Systeme zu 

entwickeln, die sich als selbständige Einzelwesen in Systeme der sozialen Ebene 

einfügen“ (Uexküll, Wesiack 1998: 304). 

 

3.2. Kennzeichen der spezifisch menschlichen Entwic klung 

Der Aufbau des ersten sozialen Systems mit der Mutter stellt, wie dargelegt, einen 

wichtigen Schritt in der kindlichen Entwicklung vom Ausbruch aus dem symbiotischen 

Funktionskreis bis zum Erreichen einer eigenen, individuellen Wirklichkeit dar. Bei 

der Fähigkeit der Sozialisation kann es sich jedoch nicht um das entscheidende 

Kriterium handeln, welches die spezifisch menschliche Psyche auszeichnet, da auch 

bei höher entwickelte Tieren - und unter diesen vor allem bei Säugetieren – in 

gewisser Art und Weise soziales Verhalten stattfindet. Heute weiß man, dass Tiere in 

soziale Gruppen und Gemeinschaften eingefügt sind (Paarungsverhalten, Aufzucht 

der Jungen, et cetera) und „dass viele Säugetiere in sozialen Gruppen leben, deren 

Spielregeln keineswegs in allen Fällen angeboren sind. Viele werden erst in den 

sozialen Gruppen erlernt, in denen die Tiere aufwachsen“ (Uexküll, Wesiack 1998: 

288).  



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

43 

Welche Kennzeichen oder Fähigkeiten herangezogen werden könnten, um die 

Entwicklung des spezifisch menschlichen Lebens und der spezifisch menschlichen 

Psyche im Gegensatz zur Psyche höher entwickelter Tiere zu beschreiben, soll im 

Folgenden geklärt werden. 

 

3.2.1. Lächeln, Freude und Angst 

Den Beginn der spezifisch menschlichen Entwicklung sehen manche Forscher in der 

Ausbildung affektiver und kognitiver Fähigkeiten des Kindes. Das Auftreten der 

Gefühle Angst und Freude stellt einen besonderen Reifungsschritt in der kindlichen 

Entwicklung dar. Mit dem Hinzutreten dieser Empfindungen ist die biologische Stufe 

überschritten, auf welcher derartige Emotionen nicht existieren. 

Ein affektives Merkmal der menschlichen Entwicklung ist beispielsweise das Lächeln. 

Es handelt sich um einen angeborenen, interkulturellen, universellen Gesichts-

ausdruck, der als „eines der wichtigsten und häufigsten mimischen Phänomene der 

zwischenmenschlichen Kommunikation“ die Aufrechterhaltung affektiver Bindungen 

und interpersoneller Beziehungen gewährleistet (Bänninger-Huber 1996: 72). 

Lächeln ist eine eindeutig identifizierbare Mimik für Freude durch emotionstypische 

Gesichtszüge (Ekman, Rosenberg 1997: 80). Uexküll deutet das Lächeln 

entwicklungsgeschichtlich als Zeichen für die „Funktionslust“ des Kindes (Uexküll, 

Wesiack 1998: 312).  

Eng mit der Fähigkeit des Lächelns ist das Gefühl der Freude verbunden, welches 

emotionstheoretisch als „ein Gefühl von Selbstvertrauen und Bedeutsamkeit, ein 

Gefühl, geliebt zu werden und liebenswert zu sein“ beschrieben wird (Izard 1994: 

272). Ferner beobachtet man zwischen dem sechsten und dem zehnten 

Lebensmonat das Phänomen des Fremdelns, das als Ausdruck von Angst gewertet 

wird. Die Angst entsteht, indem bekannte Personen oder Objekte aus dem 

Gesichtsfeld des Kindes verschwinden.  

Ob Angst und Freude tatsächlich als spezifische Kennzeichen der menschlichen 

Entwicklung der Psyche zu bewerten sind, ist noch strittig, da sich bestimmte 

Stimmungssignale höher entwickelter, sozialer Tiere nicht grundsätzlich von den 

menschlichen Fähigkeiten des Lächelns, der Freude und der Angst unterscheiden. 

Zweifellos tritt mit dem Erlernen der genannten Fähigkeiten eine neue 

Entwicklungsphase ein, in der Gegenstände der unmittelbaren Umwelt plötzlich 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

44 

Bedeutung erhalten, doch diese Gegenstände lösen sich ebenso wie Objekte 

tierischer Umwelten „in Nichts auf, sobald sie aus dem Gesichtskreis der 

Wahrnehmung verschwinden“ (Uexküll, Wesiack 1998: 311).  

 

3.2.2. Die Fähigkeit der Objektkonstanz  

Ein wissenschaftliches Kriterium, nach dem sich die frühe menschliche Entwicklung 

von der Entwicklung höher organisierter Tiere unterscheiden soll, ist die Fähigkeit der 

Objektkonstanz. Populäre Entwicklungsforscher wie Jean Piaget oder Margret 

Mahler stimmen darin überein, dass es sich bei diesem Merkmal um ein eindeutiges 

Charakteristikum der spezifisch menschlichen Entwicklung handelt.  

Der Schweizer Entwicklungspsychologe Piaget geht in seiner Theorie der 

Entwicklung spezifisch menschlicher psychischer Fähigkeiten vorrangig auf kognitive 

Fähigkeiten ein. Nach Piaget enthält die Welt eines Kindes während der ersten 

Lebensmonate „weder konstante Objekte, noch objektiven Raum, noch Zeit, die die 

Ereignisse als solche zueinander in Beziehung setzt, noch Kausalität außerhalb der 

eigenen Handlungen“ (Piaget 1974: 12).  

Für die geistige Entwicklung des Kindes sind die ersten 18 Monate von besonderer 

Bedeutung, „weil das Kind auf dieser Stufe die Gesamtheit der kognitiven 

Substrukturen aufbaut, die als Ausgangspunkt für seine späteren perzeptiven und 

intellektuellen Konstruktionen dienen“ (Piaget, Inhelder 1996: 15). In dieser Phase 

ordnet Piaget - zusammen mit der Entwicklung der praktischen Intelligenz und 

sensomotorischen Koordination - die Entstehung der Funktion der Objektkonstanz 

ein. Es handelt sich hierbei um die Entwicklung eines Ich-Bewusstseins und einer 

Vorstellung einer aus festen Objekten zusammengesetzten Außenwelt.  

Die Psychoanalytikerin Margaret Mahler entwarf mit ihrem Entwicklungsmodell eine 

einflussreiche psychoanalytische Theorie zum Ablauf der gesunden affektiven 

Individuation des Kleinkindes. Sie prägte den Begriff der „psychischen Geburt“ – dem 

Zeitpunkt, zu dem sich das Kind seiner Ichheit bewusst wird und aus der 

„gemeinsamen Mutter-Kind-Membran“ ausschlüpft (Mahler 1978: 21). 

Intrapsychische Autonomie und Objektkonstanz spielen auch in der Theorie Mahlers 

eine entscheidende Rolle. Mahler definiert die Objektkonstanz als „die Bewahrung 

der Repräsentanz des abwesenden Liebesobjekts“ und damit den Modus des 

Erlebens von wichtigen Bezugspersonen des Kindes (Mahler 1978: 142). Es entsteht 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

45 

ein stabiles inneres Bild geliebter Personen und Gegenstände der umgebenden 

Welt.  

„Unter kognitivem Aspekt handelt es sich um die Fähigkeit, nach sozial vermittelten 

und sozial kontrollierten Programmen eine stabile Außenwelt aufzubauen. Unter 

affektiven Gesichtspunkten spricht Mahler von der psychischen Geburt des 

Menschen. Nimmt man beide Gesichtspunkte zusammen, so könnte man sagen, 

dass es sich um die Geburt einer menschlichen Psyche handelt“ (Uexküll, Wesiack 

1998: 312). 

Auch wenn Mahler und Piaget von unterschiedlichen Zeitpunkten für den Beginn der 

Fähigkeit der Objektkonstanz ausgehen, so sprechen ihr doch beide einen 

herausragenden Stellenwert im Entwicklungsprozess der spezifisch menschlichen 

Psyche zu. Die Objektpermanenz, also die kognitive Leistung, zu erkennen, dass ein 

Gegenstand weiter existiert, auch wenn er nicht mehr wahrgenommen wird, spielt 

eine entscheidende Rolle beim Beziehungsaufbau des Kindes zu seiner Umgebung, 

da die Interaktion mit den Objekten der Umgebung die spätere Bedeutung und 

Funktion eben dieser Objekte für das sich entwickelnde Individuum bestimmt 

(Kreisman, Straus 2002: 80). 

 

3.2.3. Die menschliche Phantasie als Fähigkeit der menschlichen Psyche 

a) Zusammenhang zwischen Phantasie und Objektkonsta nz 

Eng mit der Fähigkeit der Objektkonstanz ist die Ausbildung des menschlichen 

Vorstellungsvermögens verbunden. Im Zeitraum zwischen dem 16. und 20. 

Lebensmonat vollzieht sich mit dem Entstehen einer Innenwelt der Phantasie ein 

enormer Entwicklungssprung, mit dem die Stufe des Animalischen endgültig 

überschritten ist. Nunmehr kann das Kind sein Vorstellungsvermögen einsetzen, 

sobald Objekte der unmittelbaren Umgebung aus seinem Gesichtsfeld entschwinden. 

In seiner Vorstellung kann das Kind nun „eine Außenwelt als Abstellraum für 

abwesende Objekte“ konstruieren und diesen Abstellraum zu einem Schauplatz 

organisieren, auf dem es „in seiner Phantasie alle Objekte auftreten lassen kann, für 

die seine Vorstellung über die erforderlichen Konstruktionsprogramme verfügt“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 322).  

 

 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

46 

b) Definition der Phantasie 

Im Allgemeinen versteht man unter Phantasie (griechisch: phantasia = Darstellung, 

Erscheinung, Vorstellung oder Einbildungskraft) die Vorstellungskraft oder das 

Vorstellungsvermögen, eine Art „schöpferische Fähigkeit des menschlichen Geistes, 

neue Vorstellungsbilder hervorzubringen und zu kombinieren“ (Meyers Lexicon 

online 2.0). Die ursprüngliche Bedeutung des Begriffs stammt von dem griechischen 

Verb phainesthai ab, das so viel bedeutet wie „in Erscheinung treten lassen“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 212).  

Der zeitliche Charakter der Phantasie bezieht sich auf Reflexionen über Erlebnisse 

der Vergangenheit sowie auf das Nachdenken über die Zukunft. Aspekte einer 

ideellen Phantasie rücken in den Vordergrund, wenn die Ideenwelt des Individuums 

aktiviert wird und Objekte oder bestimmte Vorgänge durchdacht werden, die real 

nicht oder noch nicht existieren. Vorstellungen von Gegenständen oder Abläufen zu 

haben, ist die Basis für die Umsetzung von Gedankengebilden. Damit ist die 

Phantasie nicht nur Voraussetzung für die Wissenschaft, sondern auch für Empathie 

und Kreativität. 

Der Physiologe und Biologe Johannes Peter Müller (1801–1858) definierte die 

Phantasie als „dichtende Vorstellung“, welcher die Sinnesqualitäten als Material 

dienen (Uexküll 1947: 70). Die Innenwelt der Phantasie ist eine „intra-psychische 

Wirklichkeit“, in der das Lebewesen nach selbst geschaffenen Regeln im Spiel sich 

selbst als abgrenzbares Individuum zu definieren lernt (Uexküll, Wesiack 1998: 324). 

Ein hoch entwickeltes Vorstellungsvermögen gewährleistet den möglichst 

reibungslosen Aufbau einer individuellen Wirklichkeit, worunter Uexküll eine „feste, 

für den außenstehenden Beobachter unsichtbare Schale“ versteht, die jeder Mensch 

nach subjektiven Gesetzmäßigkeiten für sich aufbaut (Uexküll, Wesiack 1998: 262). 

 

c) Abgrenzung der menschlichen zur biologischen Pha ntasie 

Thure von Uexküll sieht den entscheidenden Unterschied zwischen tierischer und 

menschlicher Phantasie im menschlichen Wissen um den willentlichen Gebrauch der 

Phantasie. Der Aufbau einer artgemäßen Umwelt erfolgt beim Tier nicht bewusst; der 

Phantasiegebrauch erfolgt unwillkürlich. Der Mensch hingegen ist sich seiner 

Vorstellungen, Emotionen, Wünsche und seiner Phantasien bewusst. Er kann seine 

Phantasie aktiv erleben, in sich hinein hören und Gebrauch von seiner Phantasie 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

47 

machen. „Vorstellungen von Vorstellungen“ zu haben ist eine spezifisch menschliche 

Fähigkeit (Uexküll, Wesiack 1998: 222). 

Um den Unterschied zwischen menschlicher und tierischer Phantasie zu 

verdeutlichen, spricht Uexküll von der so genannten „spielerischen Phantasie“ des 

Menschen, die er von einer „biologischen Phantasie“ niedrigerer 

Entwicklungsebenen abgrenzt (Uexküll, Wesiack 1998: 221). Die Phantasie der 

humanen Entwicklungsebene definiert Uexküll als eine Aktivität, die sich über ihre 

ursprüngliche Funktion für die Übersetzung körperlicher Bedürfnisse und Triebe 

hinaus weiterentwickelt hat und nun, auf der menschlichen Entwicklungsebene, eine 

Freistellung von den biologisch determinierten Zwängen des Lebens ermöglicht. 

Ausgehend von einer biologischen Phantasie auf der Ebene des Funktionskreises ist 

nun auf der menschlichen Entwicklungsstufe eine neutralisierten Phantasie als 

psychische Leistung entstanden, auf deren Grundlage sich Wünsche, Vorstellungen, 

Emotionen, sowie Sprache und Wissenschaft entwickeln können. Nun kann die 

Merkwelt auch be- und gemerkt und damit Realität vorkonstruiert werden.  

 

3.2.4. Die Sprache 

Mit der Entwicklung des Vorstellungsvermögens treten nun beim Kind völlig neue, 

unbekannte Emotionen auf, die sich nur in seiner Gedanken- und Gefühlswelt 

abspielen. Dieser Entwicklungsschritt verlangt die Ausbildung eines neuen 

Kommunikationsmediums, um sich in der eigenen Umwelt zurechtzufinden: die 

Sprache. Die Sprache stellt einen der bedeutendsten Grundsteine der emotionalen 

und sozialen menschlichen Kommunikation dar. Eine möglichst frühe 

Sprachausbildung begünstigt die Ausbildung einer gewählten und differenzierten 

Ausdrucksform, welche wiederum die Auseinandersetzung mit der umgebenden Welt 

in hohem Maße erleichtert.  

„Sprache ist eine ausschließlich dem Menschen eigene, nicht im Instinkt wurzelnde 

Methode zur Übermittlung von Gedanken, Gefühlen und Wünschen mittels eines 

Systems von frei geschaffenen Symbolen" (Lyons 1992: 13). Zwar gibt es tierische 

Kommunikationssysteme, Sprachwissenschaftler verstehen jedoch den Menschen 

als die einzige Spezies, die über die Fähigkeit verfügt, sinnhafte symbolische 

Einheiten systematisch zu einer unbegrenzten Vielfalt größerer, wiederum in sich 

sinntragender Strukturen zusammenzufügen (Hauser, Chomsky, Tecumseh Fitch 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

48 

2002). Nur der Mensch hat die Fähigkeit, verschiedene Wörter systematisch zu 

einem grammatikalisch stimmigen Satzgebilde zusammenzufügen, sowie einzelne 

Worte auszutauschen oder neu zu ordnen, ohne dass dabei der Sinn der Aussage 

verloren geht.  

Uexküll bezeichnet die Sprache und damit auch Kommunikation als semiotische 

Fähigkeiten mit Bedeutungsfunktion:  

„Gehört die Lautfolge einer uns bekannten Sprache an, so erhält sie eine Bedeutung. 

Das ist der zentrale Akt, der jeder Sprachverständigung zugrunde liegt. Auf das seine 

Bedeutung tragende Wort erfolgt die Antwort, die aus einem sinngemäßen Wort 

besteht, das eine Bewegungsfolge in unserem Sprachwerk hervorruft“ (Uexküll 1950: 

46f.). 

So bedarf jede konkrete Sprache eines bestimmten Handlungssystems, das ein 

spezielles „universe of discourse“ mit eigenem Kommunikationskonzept und Code 

begründet (Schaff 1973: 121f.). Die Sprache ist damit sowohl Voraussetzung für die 

Entstehung einer Welt mit soliden und stabilen Objekten und gleichzeitig der Antrieb 

für diese Entwicklung (Uexküll, Wesiack 1998: 325). „Die Grenzen meiner Sprache 

bedeuten die Grenzen meiner Welt“ (Wittgenstein 1963: 89). 

 

3.3. Die individuelle Wirklichkeit als Leistung der  menschlichen Psyche 

Auf die genannten Besonderheiten der psychischen Entwicklung des Menschen ist 

es zurückzuführen, dass der Mensch nicht mehr in einer artspezifischen Umwelt lebt, 

sondern in einer individuellen Wirklichkeit. Diese menschliche Innenwelt der 

Vorstellung und Phantasie hebt sich „von der Bühne einer Außenwelt für 

sensomotorische Aktivitäten“ ab (Uexküll, Wesiack 1998: 365). Dadurch 

unterscheidet sich der Mensch von seinen ihm biologisch am nächsten stehenden 

Mitgeschöpfen. 

 

3.3.1. Kennzeichen der individuellen Wirklichkeit 

3.3.1.1. Abgrenzung der individuellen Wirklichkeit zur tierischen Umwelt 

„Mit der Fähigkeit, in der Vorstellung eine eigene Welt zu konstruieren, in der 

Eindrücke gewichtet und Handlungen geübt werden können, beginnt sich die Umwelt 

des Kindes in eine individuelle Wirklichkeit zu verwandeln. Mit ihr entsteht allmählich 

ein Schutzschild gegen Einwirkungen der Umgebung, der wirkungsvoller ist als der 

Schutzschild der biologischen Umwelten, über den Tiere verfügen. Mit dieser 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

49 

Wendung scheinen Kinder die Grenze überschritten zu haben, welche die 

menschliche Entwicklung von der unserer tierischen Mitgeschöpfe trennt“ (Uexküll, 

Wesiack 1998: 325). 

Die individuelle Wirklichkeit des Menschen hat eine ähnliche Funktion wie die 

artspezifische Umwelt eines Tieres: Sie ermöglicht ein Interagieren verschiedenster 

Art mit der Umgebung und dient zugleich dem Schutz vor äußeren Einflüssen. Thure 

von Uexküll vergleicht die individuellen Wirklichkeit des Menschen in dieser Hinsicht 

mit dem Organ Haut: Haut und individuelle Wirklichkeit haben die Funktion von 

„Grenzmembranen mit Selektions- und Kommunikationsaufgaben im Zusammenspiel 

mit der Umgebung“ (Uexküll, Wesiack 1998: 398). Die selbst geschaffenen und für 

den außen stehenden Beobachter unsichtbare Umwelt (individuellen Wirklichkeit) 

erfüllt zwei entscheidende Aufgaben für das Individuum: Einerseits hat sie die 

Funktion einer Schutzhülle, welche den Organismus des Lebewesens umgibt, und 

dient insofern als Frühwarnsystem aus mehreren Kugelschalen mit unterschiedlicher 

Entfernung vom Lebewesen, je nach Reichweite der verschiedenen Sinnesorgane; 

andererseits ist sie auch Bühne für das Verhalten, welches dem Subjekt die Lösung 

seiner (subjektiven) Probleme und biologischen und sozialen Aufgaben (Nahrung, 

Paarung et cetera) ermöglicht. 

In Abgrenzung zur tierischen Umwelt zeichnet sich die individuelle Wirklichkeit jedoch 

vorrangig durch den gehobenen Grad an Mehrdeutigkeit und ein Offensein für 

mehrere Alternativen aus. Jakob von Uexküll führt zur Illustration des Unterschieds 

menschlicher und tierischer Lebenswelten folgendes Beispiel an. 

„Bei den Tieren, deren Umwelten von einem kleinen Horizont umschlossen sind, 

ändern sich die Himmelslichter von Grund aus. Wenn die Mücken in der Abendsonne 

tanzen, so gibt es für sie nicht unsere große Menschensonne, die in einer Entfernung 

von sechs Kilometern zur Rüste geht, sondern es sind ihre kleinen Mückensonnen, 

die einen halben Meter von ihnen entfernt untergehen. Mond und Sterne gibt es am 

Mückenhimmel nicht“ (Uexküll 1957: 9). 

Die menschliche Innenwelt der Vorstellung beschreibt Uexküll als eine Art zweiten 

Schutzring – der erste Schutzring entspricht der subjektiven Umwelt, die alle 

Lebewesen der animalischen Entwicklungsstufe besitzen -, welcher sich 

abschirmend um das Individuum legt. Innerhalb dieses Schutzrings spielt sich die 

semiotische Beziehung zur Umgebung ab. Der menschliche Körper wird demnach 

jenseits seiner Haut „von einer zweiten – durch unsere Sinnes- und 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

50 

Bewegungsorgane von Situation zu Situation neu aufgebauten – Hülle umgeben […], 

die wir als unsere konkrete, sinnlich wahrgenommene Wirklichkeit erleben“ (Uexküll, 

Wesiack 1998: 262). Erst durch diese psychische Innenwelt setzt sich das Subjekt 

von einem anderen „als selbständiges Individuum mit eigenen Grenzen ab, die jetzt 

auch den Körper vor einem ungehemmten Durchflutet-Werden von Zeichenströmen 

schützen, die in der Umwelt ihren Anfang nehmen“ (Uexküll, Wesiack 1998: 181).  

Im Unterschied zur Psyche seiner animalischen Mitgeschöpfe ist die spezifisch 

menschliche Psyche nach Uexküll als jene Instanz zu charakterisieren, die „die 

Umgebung (statt in eine bloße Umwelt) in eine Außenwelt und eine Innenwelt 

verwandelt“ (Uexküll, Wesiack 1998: 362). Der Gebrauch der menschlichen 

Phantasie, welche die verfügbaren Programme auf ihre Nützlichkeit überprüft und 

Probehandlungen ermöglicht, ist dabei eine Fähigkeit der spezifisch menschlichen 

Psyche: 

„Wenn wir Psyche in dem vorgeschlagenen Sinn definieren, können wir die 

menschliche Psyche von einer allen animalischen Lebewesen zukommenden Psyche 

durch die Fähigkeit abgrenzen, eine Innenwelt der Phantasie aufzubauen, in der 

Auseinandersetzungen mit Objekten der Umwelt in der Vorstellung als 

Probehandlungen vorweg getestet werden“ (Uexküll, Wesiack 1998: 195). 

Im Bereich der menschlichen Innenwelt erfolgt ein fortwährender Zeichenfluss, 

dessen Inhalte durch die Fähigkeit der menschlichen Psyche erfasst, interpretiert, 

gespeichert, umkodiert und neu verknüpft werden können. Die menschliche Psyche 

ist dabei die sich stets verändernde Vermittlerin in einem komplexen System, die den 

Input der Reize zu Zeichen codiert, auf diese antwortet und damit ständig neue 

Verknüpfungen zwischen Individuum und Umgebung herzustellen vermag. Sie ist 

eine Instanz, in der Zeichen zwischen Subjekt und Umgebung beim Aufbau der 

individuellen Wirklichkeit durch das Individuum zusammenlaufen. 

Durch das Interagieren mit anderen Individuen ist der Mensch dazu in der Lage, 

größere intersubjektive Wirklichkeiten zu bilden. Er kann „als homo socius im 

symbolischen Austausch und im gemeinsamen, sinnhaften Handeln als Insider, also 

als einer der den Code kennt, zusammen mit seinen Mitmenschen eine alltägliche 

Lebenswelt („oberste Wirklichkeit“) herstellen, die Planbarkeit und damit Konstanz 

gewährleistet und so das Überleben der Menschen im Alltag erleichtert. Daraus wird 

im Unterschied zum Tier der menschliche Alltag als ein zwischenmenschliches 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

51 

Erzeugnis beziehungsweise eine menschliche Sozialwelt“ beschreibbar (Schmid-

Tannwald 2008). 

 

3.3.1.2. Modellhafte Beschreibung mittels Situation skreis 

Thure von Uexküll beschreibt den Aufbau der individuellen Wirklichkeit beim 

Menschen modellhaft mit Hilfe des so genannten Situationskreises. Dieser ist ein auf 

die Verhältnisse beim Menschen hin erweiterter Funktionskreis, der sich aus einem 

Wahrnehmungs-, das heißt Merkaspekt, und einem Verhaltens-, das heißt 

Wirkaspekt, zusammensetzt. „Ein Subjekt kann nur auf die Weise verstanden 

werden, mit der es in seiner speziellen Umwelt“, mit der es durch unsichtbare Fäden 

verbunden ist, agiert (Leithoff 1993: 58). Der Situationskreis stellt modellhaft die 

komplexe, multifaktorielle Beziehung zwischen einem Individuum und seiner 

Umgebung als einen zyklomorphen Interpretationsprozess dar, der vor allem durch 

die zwischengeschaltete Phantasietätigkeit gekennzeichnet ist. Die Phantasie 

garantiert die relative Unabhängigkeit des Menschen, wodurch der Ausbruch aus der 

Zwangsläufigkeit fest programmierter Funktionskreise gelingt.  

 

 

 

Abb. 4: Der Situationskreis beschreibt, wie das Individuum Stimuli, beziehungsweise 

Vorgänge der Umgebung als situative Anforderungen wahrnimmt, verarbeitet und in eine 

Problemsituation transponiert, welche vom Individuum durch sein Verhalten bewältigt werden 

muss (Uexküll, Wesiack 1998: 225). 

 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

52 

Die Umgebung konfrontiert das Individuum in seiner so genannten alltäglichen 

Lebenswelt, deren Strukturen von Schütz und Luckmann ausführlich dargestellt 

werden, permanent mit einer Vielzahl von Anforderungen beziehungsweise 

Alltagseinflüssen, welche zu unterschiedlichen physischen, psychischen und/oder 

sozialen Belastungen beziehungsweise Problemsituationen führen können (Schütz, 

Luckmann 2003). Unter dem Terminus „Situation“ ist „die Gesamtheit der äußeren 

Bedingungen des sozialen Handelns und Erlebens“ zu verstehen (Duden 2001: 916). 

„Situationen entsprechen begrenzten Szenarien, die mit einem Problem beginnen 

und mit der Lösung des Problems – oder einer kleineren oder größeren Katastrophe 

– enden. Situationen sind immer beides, Chance und Gefahr“ (Uexküll, Wesiack 

1998: 72).  

Wird über die rezeptorische Sphäre eine bestimmte Gegebenheit der Umgebung 

wahrgenommen, so muss das Individuum dem Wahrgenommenen eine 

entsprechende Bedeutung erteilen. Auf den Prozess der Bedeutungserteilung wirkt 

sich die Fähigkeit der Phantasie unterstützend aus, indem verschiedene 

Deutungsmöglichkeiten zunächst in der Innenwelt der Vorstellung unterstellt werden 

können, bevor eine endgültige Bedeutung erteilt wird. 

Die verschiedenen Deutungsmöglichkeiten ziehen jeweils unterschiedliche 

Handlungskonsequenzen nach sich. Diese wiederum können in der Phantasie durch 

Bedeutungserprobung (=Probehandeln) auf ihre Brauchbarkeit zur plausiblen Lösung 

der Problemsituation überprüft werden. Dadurch kann die Situation in der Phantasie 

experimentell vorkonstruiert werden, ehe die effektorische Sphäre in Gang gesetzt 

wird und sich das eigentliche motorische Handeln durch den konkreten Gebrauch der 

Wirkorgane vollzieht (Studt, Pethold 1999: 7). 

„Im Situationskreis vollzieht sich der Aufbau von Wirklichkeit zunächst als 

hypothetisches Deuten von Daten, die zum Teil aus dem Körper, zum Teil aus der 

Umgebung stammen (Bedeutungsunterstellungen vor der endgültigen 

Bedeutungserteilung), und als ständiges Testen der Praktikabilität der zur Deutung 

eingesetzten Programme für Problemlösung (zunächst in der Vorstellung als 

Phantasie eines ‚Probehandelns’)“ (Uexküll, Wesiack 1998: 225).  

Erst wenn die Phantasie einen Lösungsweg zeigt, wird eine endgültige Entscheidung 

hinsichtlich einer Bedeutungserteilung und dem entsprechenden Handlungsvollzug 

getroffen. Bedeutungsverwertung (=Handlung) manifestiert sich damit in der Realität 

erst sekundär, nachdem sie in einer Welt der Imagination erprobt wurde.  



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

53 

Die Problemlösung ergibt sich daraus als die Antwort, die das Individuum auf die 

Problemsituation gibt. Jede Handlung läuft somit über die Stationen 

Problemsituation, Bedeutungsunterstellung, Bedeutungserprobung, 

Bedeutungserteilung und Bedeutungsverwertung ab. „Ursprünglich und auf die 

allgemeinste Form gebracht ist Handlung: Umgang mit der Welt“ (Uexküll 1963: 93f.). 

Dabei ist es entscheidend, dass das handelnde Subjekt typische von atypischen 

Situationen unterscheiden kann. Um atypische Situationen zu erkennen, analysieren 

und wieder in typische zurückführen zu können, muss es über ein ausreichendes 

Repertoire an Handlungen verfügen. Mit der geeigneten Handlung wird die 

atypischen, eventuell problematischen Situationen ausgelöscht; nicht jedoch mit 

ungeeigneten Handlungen. Die Unterscheidung, ob es sich um eine geeignete oder 

ungeeignete Handlung handelte, zeigt sich erst im Nachhinein. Misslingt die 

Bedeutungsverwertung, so war die ursprüngliche Bedeutungserteilung falsch und 

erfordert dann gegebenenfalls eine erneute Überprüfung beziehungsweise Korrektur, 

welcher wiederum eine Wahrnehmung, Bedeutungsunterstellung, -erprobung, und 

Bedeutungserteilung folgen muss. 

Der Effektor löscht demnach mit dem Akt der Bedeutungsverwertung nicht nur die 

Bedeutung aus, die der Rezeptor den Umgebungsfaktoren aufgeprägt hat, sondern 

nimmt zugleich eine Realitätsprüfung vor. Uexküll spricht in diesem Zusammenhang 

vom so genannten „pragmatischen Realitätsprinzip“ (Uexküll, Wesiack 1998: 228). 

Sobald das Individuum eine konkrete Handlung ausführt, wird sich herausstellen, ob 

die ursprünglichen Deutungs- und Handlungsanweisungen richtig waren - durch das 

Handeln erfolgt also zugleich eine Prüfung der Bedeutungserteilung und der 

Praktikabilität der Handlungsanweisung.  

 

3.3.1.3. Dynamik der individuellen Wirklichkeit 

Die kreisförmige Anordnung der Abläufe im Situationskreis deutet bereits auf ein 

wichtiges Charakteristikum der individuellen Wirklichkeit des Menschen hin: ihre 

dynamische Struktur. Das Individuum steht mit seiner Umgebung in einem 

fortwährendem Dialog, in welchem Beziehungen geschaffen werden, die täglich und 

stündlich gegen die unterschiedlichsten Widerstände neu aufgebaut, überwunden 

und ertragen werden müssen (Uexküll, Wesiack 1998: 249).  

So steht das Subjekt permanent vor der Aufgabe, aus der Vielzahl von primär 

neutralen Reizen, die seine Sinnesorgane aus der Umgebung wahrnehmen, 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

54 

sorgfältig einzelne auszuwählen, diese unter dem Aspekt seiner Bedürfnisse zu 

trennen oder zu verbinden, ihnen eine bestimmte Bedeutung beizumessen und sie 

dementsprechend in seine individuelle Wirklichkeit einzuordnen.  

Nur durch den sich kontinuierlich wiederholenden Ablauf der Prozesse der 

Wahrnehmung, Interpretation, Bedeutungserteilung, Entscheidung zu Handeln und 

Handeln erhält sich die Interaktion zwischen Subjekt und Umgebung und 

gewährleistet eine sich stets wiederholende Neuordnung der Wirklichkeit. Die 

Phantasie wirkt entscheidend mit beim beständigen Streben nach der Realisierung 

des eigenen inneren Potentiales, bei der Entwicklung und Optimierung persönlicher 

Fähigkeiten und Talente. Sie sorgt für die Passung zwischen Subjekt und 

Umgebung.  

In einem Vergleich, welcher den dynamischen Charakter der individuellen 

Wirklichkeit hervorhebt, führt Uexküll den Strahl eines Springbrunnens an, in dem die 

ständige Bewegung des Wassers Gestalt gewinnt. Ebenso verschmilzt das Subjekt 

mit seiner einzigartigen Lebensgeschichte zu einer sich ständig regenerierenden 

Einheit. Dieser Vergleich macht deutlich, dass an dem Entwicklungsprozess der 

individuellen Wirklichkeit stets auch Ereignisse und Erlebnisse der Vergangenheit 

beteiligt sind. Die Dynamik dieses Geschehens gliedert sich in Vorgänge der 

Progression (der Prozess des Sich-Neu-Schaffens und Hinzulernens) und 

„Regression, in der unser Gewordensein wieder auf frühere Entwicklungsstadien 

zurückfällt“ (Uexküll, Wesiack 1998: 335).  

Diese Vorstellung basiert auf der Überzeugung, dass sich die Abläufe in biologischen 

Funktionskreisen im Situationskreis wieder finden. Auf der höheren 

Integrationsebene des Situationskreises gewinnen diese Prozesse an Komplexität 

und Vielschichtigkeit. Beim Aufbau der individuellen Wirklichkeit greift das Subjekt zu 

jedem Zeitpunkt auf Gedanken und Verhaltensmuster zurück, die einer früheren 

Entwicklungsebene entspringen. Uexküll spricht diesbezüglich von einem 

Fundamentalprozess unseres Lebens und Erlebens, nämlich der „zeitlichen Abfolge, 

in der sich biologische Funktionskreise über symbiotische Funktionskreise in 

Situationskreise (und damit primäre Umwelt über symbiotische Umwelt in individuelle 

Wirklichkeit) verwandeln“ (Uexküll, Wesiack 1998: 335).  

„Damit ist ein Modell entstanden, nach dem auch jede Situation, die wir als 

Erwachsene erleben, eine historische Tiefendimension besitzt, das heißt, sie 

entspringt immer wieder aus aufgebrochenen Reaktionskreisen mit primärprozess-



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

55 

haften Drängen, die sich über die Stufe symbiotischer Funktionskreise mit einer 

symbiotischen Umwelt und Funktionskreisen mit einer animalischen Umwelt in 

Situationskreise mit einer individuellen Wirklichkeit verwandeln. Erst in dieser können 

sich bewusste Handlungen - nach in der Phantasie vorgetesteten Programmen - 

zwischen einem Ich und Objekten abspielen“ (Uexküll, Wesiack 1998: 345). 

 

3.3.1.4. Subjektivität der individuellen Wirklichke it 

Für das Uexküllsche Verständnis der individuellen Wirklichkeit des Menschen stellt 

die Subjektivität einen äußerst wichtigen Bezugspunkt dar, welchem im Allgemeinen 

zu wenig Beachtung geschenkt wird: 

„Die Tatsache, dass jeder von uns in einer nur ihm selbst gehörenden Wirklichkeit 

lebt, in der es nichts gibt, was nicht aus seinen subjektiven und das heißt privaten 

Bestandteilen aufgebaut ist, diese Tatsache unserer Subjektivität gehört zu den am 

besten verleugneten und zwar kollektiv verleugneten Erfahrungen“ (Uexküll, Wesiack 

1998: 326). 

Die Subjektivität des Menschen definiert sich allgemein über Gedanken, Emotionen 

und persönliche Erlebnisse, die sich im menschlichen Inneren befinden. Zudem 

zeichnet sie sich durch eine subjektive Bewusstseinseinstellung 

(Aufmerksamkeitsfokus, wissenschaftliche, künstlerische, mystische, natürliche 

Sichtweise), eine eigene Sprache und eigene Begriffe, ein spezifisches Zeit- und 

Raumerleben, einen eigenen Erkenntnisstil sowie subjektive Logik und 

Wahrheitskriterien aus. 

Jede Wahrnehmung ist mit genetischer Ausstattung und aus Erfahrung gespeicherter 

Information verbunden, die jeden Menschen einzigartig macht (Hoffmann 1999: 96f.). 

„Aus diesem komplexen Integral konstruiert das Individuum auf einem höheren 

Niveau von Wahrnehmungserlebnissen seine eigene, sehr persönliche Sicht von 

innen heraus“ (Eccles, Popper 1982: 63). Menschliches Erkennen und Wissen sind 

nicht der bloße Niederschlag eines passiven Empfangens, sondern entstehen als 

Ergebnis von Handlungen eines aktiven Subjekts: „Die Welt gelangt erst im 

Erkennenden zum ‚Sein’ – ‚Wirklichkeit’ muss als Produkt/Konstrukt einzelner 

‚kognitiver Instanzen’ verstanden werden“ (Jahraus, Ort 2001: 87).  

Keinesfalls ist die Wirklichkeit des Menschen objektiv, das heißt als ontologische, 

subjekt-unabhängige Realität vorgegeben. Sie ist stattdessen ein „Medium für den 

individuellen Gebrauch nach Programmen individueller Erfahrung, die jeder einzelne 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

56 

von frühester Kindheit an und in der Sprache seiner Familie gemacht hat“ (Uexküll 

1980: 75). Alles, was der Mensch wahrnimmt, ist abhängig von seinen spezifischen 

Rezeptor- und Effektoreinrichtungen und dem von ihm gewählten Code. Denn 

minimalistisch, objektiv betrachtet existieren in der uns umgebenden Welt „weder 

Licht noch Farben, sondern lediglich elektromagnetische Wellen; ‚da draußen’ gibt es 

weder Klänge noch Musik, sondern lediglich periodische Druckwellen der Luft; ‚da 

draußen’ gibt es keine Wärme und keine Kälte, sondern nur bewegte Moleküle mit 

größerer oder geringerer durchschnittlicher kinetischer Energie“ (Foerster 1993: 31).  

So entsteht die individuelle Wirklichkeit des Menschen erst als Ergebnis der 

einzigartigen, unverwechselbaren Beziehung zwischen einem Individuum mit seiner 

persönlichen Lebensgeschichte und der Beziehung zur Umgebung. Es handelt sich 

um eine Art „unsichtbare Schale, in welcher der Einzelne seine Umgebung in den 

Deutungen der Programme seiner Phantasie (der inneren Bühne) erlebt, die immer 

wieder von Situation zu Situation neu auf- oder umgebaut wird“ (Uexküll 1981: 19).  

 

3.3.2. Bedeutung der individuellen Wirklichkeit für  allgemeines Gesund- 

beziehungsweise Kranksein 

Thure von Uexküll beschreibt die individuelle Wirklichkeit des Menschen als eine Art 

zweite „psychosoziale Haut“, die das Individuum vor dem unmittelbaren Einwirken 

von Objekten der Umgebung auf seinen Organismus, und umgekehrt die Objekte vor 

dem unreflektierten Einwirken seines Körpers abschirmt (Uexküll, Wesiack 1998: 

407). Der kontinuierliche Dialog mit der Umgebung, das heißt die Summe der 

gelungenen konkreten Beziehungen zwischen Individuum und Umgebung, ist dabei 

die Voraussetzung für den ungestörten Aufbau einer befriedigenden individuellen 

Wirklichkeit - und damit für allgemeines Wohlbefinden.  

„Erzeugen von Wirklichkeit und Erzeugen von Gesundheit gehen Hand in Hand; 

Gesundsein vollzieht sich als ständiger Auf- und Umbau der konkreten Beziehungen 

zwischen Lebewesen und Umgebung, welche die Befriedigung der vitalen 

Bedürfnisse ermöglichen“ (Uexküll, Wesiack 1998: 251). 

Die, den Körper als schützendes Kompartiment umgebende, individuelle Wirklichkeit 

kann jedoch auch beschädigt werden, beispielsweise falls das Subjekt mit einer 

Situation konfrontiert wird, zu deren Bewältigung ihm keine geeigneten Programme 

zur Verfügung stehen oder sich seine individuelle Wirklichkeit nicht mit der sozialen 

Wirklichkeit der für ihn relevanten Gruppen in Einklang bringen lässt. Ist die sensible 



III. Vegetative, animalische und menschliche Entwicklungsstufe  

 

57 

Balance zwischen der Gestaltungskraft des Subjekts und dem objektivem Angebot 

der Umgebung gestört, so verhält sich die Umgebung zu dem Subjekt „wie ein 

schlecht passender Schuh“ (Uexküll, Wesiack 1998: 73). Spezifische 

Passungsstörungen zwischen Subjekt und Umgebung können die Folge sein, es 

entsteht ein Zustand der „Maladaption“ (Uexküll, Wesiack 1998: 252).  

Allgemeines Kranksein kann dementsprechend als Ausdruck einer gestörten 

Passung zwischen Individuum und Umgebung, das heißt als gestörter Dialog mit der 

relevanten Umgebung, interpretiert werden. Krankheitssymptome sind 

dementsprechend nicht als bloße Folge von somatischen Defekten zu verstehen, 

sondern als Anzeichen für Kompensationsversuche des Subjekts aufgrund eines 

Passungsverlustes mit seiner Umgebung.  

Jede Veränderung der Umgebung oder auch der eigenen körperlichen oder 

psychischen Verfassung, die eine Entwicklung neuer Programme erfordert, kann 

demzufolge eine Gefährdung der individuellen Wirklichkeit und damit der Gesundheit 

bedeuten (Uexküll, Wesiack 1998: 253). Welche Konsequenzen sich aus diesem 

neuen Gesundheits- und Krankheitsverständnis insbesondere für die Interpretation 

psychosomatischer Erkrankungen im Sinne Uexkülls ergeben, wird in der Diskussion 

zu klären sein. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



IV. Diskussion  

 

58 

IV. Diskussion 

1. Besonderheiten Thure von Uexkülls Konzept der Ps yche 

In ihrem Werk „Theorie der Humanmedizin – Grundlagen ärztlichen Denkens und 

Handelns“ entwerfen Thure von Uexküll und Wolfgang Wesiack ein 

wissenschaftstheoretisches Modell der evolutionären Entwicklung der Psyche, 

welches konstruktivistische und systemtheoretische Aspekte integriert. Insbesondere 

die Subjektivität jeder Wahrnehmung, das heißt die subjektive Konstruktion von 

Wirklichkeit sowie die Darstellung lebender Systeme als Einheit aus Organismus und 

individueller Wirklichkeit, sind diesbezüglich von entscheidender Bedeutung.  

 

1.1. Die konstruktivistische Perspektive Uexkülls 

Wie im Vorangegangenen ausführlich dargelegt, geht Thure von Uexküll davon aus, 

dass Lebewesen – je nach evolutionärer Entwicklungsstufe und den entsprechenden 

artspezifischen Möglichkeiten des Beziehungsaufbaus zur Umgebung (Fähigkeiten 

der Sinnes- und Bewegungsorgane, et cetera) - eine semiotische Relation zu ihrer 

Umgebung herstellen, das heißt ihre Umgebung nach Maßgabe ihrer subjektiven 

Bedürfnisse in Form bringen und auf diese Art und Weise aktiv eine eigene 

Wohnhülle (vegetative Ebene), eine artspezifische Umwelt (animalische Ebene) 

beziehungsweise eine individuelle Wirklichkeit (humane Ebene) kreieren.  

Uexküll versteht den Menschen dementsprechend als Schöpfer seiner einzigartigen 

und unverwechselbaren individuellen Wirklichkeit, in der er seine Umgebung als 

bedeutsam erlebt (Bedeutungserteilung) und in der die erlebte Bedeutung ihm 

Handlungsanweisungen zum Umgang mit Gegenständen der Umgebung gibt 

(Bedeutungsverwertung) (Uexküll, Wesiack 1998: 409). Der individuelle 

Wirklichkeitsaufbau erfolgt hierbei stets individuell unterschiedlich. Aus den gleichen 

neutralen Faktoren der Umgebung kreiert jedes Individuum - abhängig von der 

Einstellung der Sinnesorgane, persönlichen Erinnerungen, dem eigenen 

Erfahrungshintergrund, der persönlichen Biographie, dem momentanen Befinden, 

aktuellen Bedürfnissen und Gefühlen, sozialen Bindungen sowie der individuellen 

Lebens- und Konfliktsituation - seine ganz persönliche individuelle Wirklichkeit mit 

unterschiedlichen Bedeutungen. „Es hängt davon ab, in welcher Verfassung der 

Empfänger ist, welche Bedeutung er dem Zeichen erteilt“ (Bartens 2001: 14).  



IV. Diskussion  

 

59 

Wirklichkeit ist im Konzept Uexkülls demzufolge das Erzeugnis der 

sensomotorischen Fähigkeiten des jeweiligen Organismus und somit niemals 

objektiv, sondern immer beobachterabhängig, das heißt in dieser konstruktivistischen 

Perspektive vom Subjekt entsprechend seiner Fähigkeiten und Bedürfnisse 

geschaffen.  

 

1.2. Organismus und individuelle Wirklichkeit als Ü berlebenseinheit 

Die konstruktivistische Perspektive Thure von Uexkülls vermittelt zugleich eine 

Vorstellung von den komplexen und vielschichtigen Beziehungen, die zwischen 

einem Lebewesen und seiner subjektiven Umwelt bestehen: Ein wachsender, 

lebendiger Organismus stellt sich in Uexkülls Beobachtungen als planmäßig gefügtes 

Ganzes dar, das auf seine spezifische Umwelt ausgerichtet und angewiesen ist. Mit 

Hilfe seiner Psyche erschafft jedes Individuum eine für sein Überleben 

unentbehrliche artspezifische, subjektive Umwelt - beziehungsweise individuelle 

Wirklichkeit - als zweite Hälfte, die den immer ergänzungsbedürftigen Körper mit 

seinen hilflosen Organen und Gliedmaßen zu einem lebensfähigen System, einer 

untrennbaren, lebensnotwendigen Einheit, ergänzt.  

Ein jeweils einzigartiger biologischer Organismus und dessen individuelle Wirklichkeit 

bilden zusammen zwei miteinander verschmolzene Kompartimente beziehungsweise 

„zwei Organe eines größeren Organismus, in dem sie spezifische Funktionen 

füreinander und für das Gesamtsystem erfüllen“ (Uexküll 1981: 72). Da Uexkülls 

Ansicht nach die Passung, das heißt die Beziehungsstruktur zwischen Organismus 

und Umwelt beziehungsweise individueller Wirklichkeit, Voraussetzung für jedes 

Leben ist, beschreibt er Organismus und individuelle Wirklichkeit in diesem Sinne als 

zeitweise unvollendete Ganzheiten, die nach Vollendung streben (Uexküll, Wesiack 

1998: 359).  

Durch Assimilation, das heißt durch Übersetzung von Umgebungsfaktoren, können 

lebende Systeme einen Passungsverlust verhindern oder eine verlorene Passung 

wiederherstellen. Die Fähigkeit der Psyche erhält dabei den kontinuierlichen Dialog 

aufrecht, also das permanente In-Beziehung-Treten zwischen dem wahrnehmenden, 

deutenden und handelnden Subjekt und seiner Umgebung. Als Schöpferin der 

individuellen Umwelt des jeweiligen Subjekts schafft die Psyche damit die 



IV. Diskussion  

 

60 

Voraussetzung für die Herstellung und den Erhalt der so genannten 

Überlebenseinheit bestehend aus Organismus und individueller Wirklichkeit. 

 

2. Uexkülls Konzept im Diskurs 

Zahlreiche zeitgenössische Denker bestätigten Thure von Uexküll in seinem Konzept 

des erkenntnistheoretischen Subjektivismus, dessen Grundstein bereits dessen 

Vater, der renommiere Biologe und Verhaltensforscher Jakob von Uexküll, in seiner 

zu Beginn des 20. Jahrhunderts eingeführten Umweltlehre legte. So relativierte 

beispielsweise auch Ernst von Glasersfeld – neben Heinz von Foerster Mitbegründer 

des radikalen Konstruktivismus – die traditionellen Ansprüche wissenschaftlicher 

Objektivität und betonte diesbezüglich, dass die Welt durch subjektive Wahrnehmung 

mental gestaltet wird und „dass das denkende Subjekt sein Wissen nur auf der 

Grundlage eigener Erfahrung konstruieren kann“ (Glasersfeld 1996: 22).  

Das Bild entsteht im Auge des Betrachters und dieser ist für seine Weltsicht, die eine 

mögliche Konstruktion unter vielen ist, verantwortlich. Eine vom Betrachter 

unabhängige objektive Welt kann demnach nicht existieren; von dieser Überzeugung 

Uexkülls ließ sich auch Ludwig von Bertalanffy, der Begründer der allgemeinen 

Systemtheorie, anregen. Er definierte Lebewesen in diesem Zusammenhang als 

„primär aktive und nicht reaktive Systeme“, welche eine ursprünglich neutrale 

Umgebung unter dem Aspekt der Bedürfnisse und Verhaltensmöglichkeiten für sich 

in Form bringen (Bertalanffy 1970: 14). Gregory Bateson, angloamerikanischer 

Anthropologe und Philosoph, spricht analog zu Uexkülls Vorstellung der 

Zusammengehörigkeit von Organismus und Umwelt von „Einheiten des Überlebens“ 

aus „Organismus plus Umwelt“ (Bateson 1985: 620). 

Entgegen dieser konstruktivistischen und systemtheoretischen Perspektive wird in 

der modernen Naturwissenschaft im Allgemeinen die Existenz einer objektiven 

Realität und die grundsätzliche Möglichkeit einer objektiven Beschreibung dieser 

Wirklichkeit vorausgesetzt. Für gewöhnlich basieren naturwissenschaftliche 

Konzepte und Theorien auf der Annahme, dass objektive Erkenntnis von realen 

Gegenständen unabhängig vom wahrnehmenden Subjekt möglich ist. Realität wird 

demnach als etwas angesehen, das extern und unabhängig vom wahrnehmenden 

Subjekt existiert. Wahrnehmung entspricht demzufolge der korrekten Abbildung oder 

Repräsentation dieser objektiven Realität. 



IV. Diskussion  

 

61 

Auch Uexkülls Auffassung der Psyche als Schöpferin der Integrität aus Organismus 

und individueller Wirklichkeit steht in scharfem Gegensatz zur traditionellen 

Vorstellung der modernen Naturwissenschaft. Das führende anthropologische Modell 

der Naturwissenschaft folgt einem dualistischen Denkansatz, dem zufolge Psyche 

und Soma als „fundamental unterschiedliche Ingredienzien“ verstanden und mentale 

Phänomene (Gefühle, Gedanken, Emotionen, et cetera) von der räumlich 

ausgedehnten, materiellen Welt und vom Körper vollkommen abgegrenzt werden 

(Hoffmeyer 2004: 1, Uslar 1999: 42f.).  

Diese dualistische Auffassung von Psyche und Soma findet sich auch in den 

Definitionen der Psyche in modernen Lehrbüchern und Lexika wieder: Hier wird die 

Psyche als „halb-materieller Faktor“ beziehungsweise „Gesamtheit bewusster und 

unbewusster seelischer Vorgänge und geistiger beziehungsweise intellektueller 

Funktionen“ definiert, die im „Gegensatz zum körperlichen Sein“ stehen (Meier 1994: 

5, Vogeley 1996: 38, Meyers Lexicon Online 2.0).  

 

3. Nutzen von Uexkülls Konzept für die praktische H umanmedizin  

Menschliches Denken und Handeln ist in erster Linie von den jeweils aktuell gültigen 

Denk- und Wissenschaftsmodellen abhängig. Theorien und Konzepte der modernen 

Humanmedizin bilden laut Uexküll nicht nur die Grundlage für die medizinische 

Forschung, sondern haben als „Werkzeuge des ärztlichen Denkens und Handelns“ 

auch unmittelbare Bedeutung für die praktische Heilkunst (Uexküll, Wesiack 1998: 3, 

Lenzen-Schulte 2004: N1). Die moderne, hoch technisierte und spezialisierte 

Humanmedizin befasst sich weitestgehend mit primär naturwissenschaftlichen 

Fragestellungen und orientiert sich demzufolge maßgeblich an den Prinzipien 

naturwissenschaftlicher Forschung und Objektivierung. Diese Entwicklung der primär 

naturwissenschaftlich und physikalistisch-mechanistisch ausgerichteten 

Humanmedizin, für die konstruktivistische und systemtheoretische Aspekte eine eher 

geringfügigere Rolle spielen, kritisiert Uexküll scharf (Böker 2003: 21).  

 



IV. Diskussion  

 

62 

3.1. Uexkülls Kritik am modernen naturwissenschaftl ich orientierten 

Denkansatz der Humanmedizin 

Das führende anthropologische Modell der modernen Humanmedizin versteht den 

Menschen im Sinne der naturwissenschaftlichen Theorien als komplizierten, im 

Krankheitsfall aber prinzipiell durch äußere Eingriffe (Medikamente, Operationen) 

reperaturfähigen Mechanismus. Der Körper wird hierbei als ein vernetztes, zelluläres, 

neuronales, endokrines System verstanden, dessen Gleichgewicht durch 

physikalisch-chemische Prozesse im Inneren des Körpers gestört werden kann, 

welche es durch technische oder chemische Eingriffe des Arztes zu erkennen und zu 

behandeln gilt (Rudolf, 1996: 1).  

Diese Betrachtungsweise degradiert den Menschen laut Uexküll zu einem nur von 

seiner Haut begrenzten Organismus „mit gelegentlichen Macken und Defekten“, der 

mittels technischer Eingriffe durch den Arzt wiederhergestellt werden kann (Bartens 

2006: 16). Hierbei findet eine Trennung der Überlebenseinheit aus Organismus und 

individueller Wirklichkeit statt (Geisler 2004). Der Mensch sei komplexer, so die 

ganzheitliche Idee Uexkülls, als die Summe seiner naturwissenschaftlich erklärbaren 

Einzelfunktionen. So ginge bei der Zerlegung des Systems in seine Teile das 

ursprüngliche „Mehr“ verloren, wenn – der traditionellen naturwissenschaftlichen 

Denkweise der modernen Medizin entsprechend - nicht Menschen, sondern Organe 

und nicht Kranke, sondern Krankheiten behandelt werden.  

Uexküll zufolge weist das auf einem Maschinenparadigma aufbauende Menschenbild 

der modernen Medizin „keinen ins Gewicht fallenden Unterschied zwischen 

Humanmedizin und Veterinärmedizin auf“ (Leithoff 1993: 95). Das traditionelle 

naturwissenschaftliche Verständniskonzept bildet seines Erachtens die Grundlage für 

die moderne „entpersönlichte Medizin“, welche eine fragmentierte - das heißt auf ein 

hervortretendes Störungssymptom des Patienten beschränkte und damit 

oberflächliche - Betrachtungsweise fördere, jedoch die gelebte, die innere, 

individuelle Wirklichkeit des leidenden Patienten verdecke (Möhrle 2002: 77). Es 

könne dem Patienten als Subjekt in der Hülle seiner individuellen Wirklichkeit mit 

seinen Kontakten zur Umgebung und den dort vorgefundenen Mitmenschen nicht 

gerecht werden und sei demzufolge als Konzept für eine Humanmedizin nicht 

tragbar.  

Eine individuelle Wirklichkeit, in der alles, was einem Menschen begegnet, eine 

Bedeutung bekommt oder bedeutungslos bleiben und sinnlos werden kann, kennt die 



IV. Diskussion  

 

63 

moderne Medizin nicht. Statt dem Arzt ein Menschenbild zu vermitteln, an dem er in 

kritischen Situationen seine Entscheidung zwischen technisch möglichen und ethisch 

verantwortbaren Handlungen orientieren kann, lässt sie ihn mit dem Modell einer 

komplizierten, aber technisch fast unbegrenzt manipulierbaren Maschine allein 

(Uexküll, Wesiack 1998: 447). 

Die moderne Medizin betrachtete Uexküll „angesichts ihrer Vernachlässigung der 

Komplexität des Menschen und dessen Reduktion auf eine biophysische 

Körpermaschine für „schlichtweg rückständig, latent inhuman und phantasielos“ 

(Goldbach 2006: 91, Otte 2001: 7). 

 

3.2. Uexkülls Konzept als Basis für eine „humane Me dizin“ 

Vor diesem Hintergrund forderte Uexküll einen Paradigmenwechsel in der modernen 

Humanmedizin. Er setzte dem mechanistischen Modell der modernen Medizin, 

dessen diagnostischen und therapeutischen Optionen auf die biologisch-somatische 

Ebene der Organfunktionen und deren Störungen (Reparatur, regenerative Eingriffe 

und Ersatz) ausgerichtet sind, ein integratives, auf den Erkenntnissen des 

Konstruktivismus und der Systemtheorie basierendes Konzept entgegen - mit dem 

Anspruch, eine „humane Medizin“ zu begründen (Herrmann 2004: 738).  

 

3.2.1. Neues Gesundheits- und Krankheitsverständnis  

Theoretische Grundlage seines Konzepts bildet ein neues, umfassendes 

Gesundheits- beziehungsweise Krankheitsverständnis: Eine humane Medizin im 

Sinne Uexkülls beinhaltet eine „gänzlich veränderte Auffassung von Gesundheit und 

Krankheit“ (Leithoff 1993: 50). 

Uexküll stellt ein ausschließlich somatogenes Krankheitsverständnis, demzufolge 

Krankheit aus Strukturveränderungen von Zellen und Organen folgt, grundlegend in 

Frage. Die Ursachen von Krankheiten sind seines Erachtens nicht ausschließlich in 

physikalischen oder chemischen Veränderungen der Bestandteile des menschlichen 

Körpers zu sehen. Er vertritt vielmehr die Auffassung, Gesundheit beziehungsweise 

Krankheit seien als multifaktorielle und multiätiologische Geschehen zu 

interpretieren. Psychosoziale Einflüsse würden demnach bezüglich „Entstehung, 

Verlauf und Endzustand von Krankheiten ebenso wichtige und legitime Probleme für 



IV. Diskussion  

 

64 

die Heilkunde“ aufwerfen „wie die Einflüsse physikalischer, chemischer oder 

mikrobiologischer Faktoren“ (Uexküll 1963, Vorwort zur 1. Auflage).  

Es handelt sich somit bei Gesundheit und Krankheit nach Uexküll um Zustände 

komplexer Systeme, in denen biologische, psychologische und soziale Prozesse 

untrennbar miteinander verbunden sind. Um die Autonomie, das heißt die Fähigkeit, 

über seine Leistungen eigengesetzlich verfügen zu können, zu wahren, bedarf es 

einer größtmöglichen Passung auf allen Ebenen des Systems. Gesundheit meint in 

diesem Sinne den Zustand eines Ganzen, also die Passung auf allen Ebenen des 

Systems, wohingegen Krankheit als eine ungelöste Problemsituation oder deren 

Folgen auf einer, mehreren oder allen Ebenen des hierarchischen Systems zu 

interpretieren sind. Psychische und/oder soziale Problemlagen können 

dementsprechend mit somatischen Wirkungen gekoppelt sein, das heißt, die 

Ursachen einer Krankheit sind nicht ausschließlich in organischen Störungen (Zellen, 

Gewebe, Organfunktionen) zu suchen. Stattdessen müssen auch die Ebene des 

Individuums (psychische Konstellationen, gegenwärtige subjektive Erlebniswelt) 

sowie soziale Gegebenheiten - beispielsweise fehlende soziale Unterstützung - als 

potentiell krankheitsauslösende Faktoren in Betracht gezogen werden. „Analog 

können somatische Ursachen nachhaltige Störungen der psychischen oder sozialen 

Situation der Betroffenen nach sich ziehen“ (Otte 200: 173).  

Auf der Grundlage dieses ganzheitlichen Gesundheits- und Krankheitsverständnis 

gelangt Uexküll zu einer neuen Definition psychosomatischer Leiden. Diese definiert 

Uexküll als Erkrankungen des Organs „individuelle Wirklichkeit“. Realität ist – wie er 

in seiner Definition der Psyche zum Ausdruck bringt - selbst konstruiert; 

Fehlkonstruktionen können dementsprechend zu Krankheit führen. Stehen dem 

Subjekt zur Bewältigung einer Situation (beispielsweise aufgrund von 

Erfahrungsmangel) nicht die dafür notwendigen Programme zur Verfügung, so ist die 

Passung zwischen Organismus und individueller Wirklichkeit gestört. Das 

schützende Kompartiment „individuelle Wirklichkeit“ wird dadurch gefährdet, was 

verschiedenste psychophysiologische Störungen zu Folge haben kann. 

Ein eindrucksvolles Beispiel hierfür ist die so genannte verdrängte Schwangerschaft, 

der ein gestörter Wirklichkeitsaufbau bei objektivierbarer, aber von der Betroffenen 

nicht objektivierter Schwangerschaft zugrunde zu liegen scheint (Wolff 2006; 

Hollersen 2006). Es handelt sich hierbei um ein Phänomen aus dem Bereich der 

psychosomatischen Gynäkologie beziehungsweise Geburtshilfe, bei dem die 



IV. Diskussion  

 

65 

schwangere Frau ihre Gravidität subjektiv nicht oder erst zu einem sehr späten 

Zeitpunkt wahrnimmt, mitunter sogar erst, wenn Wehen einsetzen (Bass, Castelberg, 

Fleischli 2004: 19; Buntrock 2004). Die gestörte Wirklichkeitsbildung, das heißt der 

gestörte Aufbau einer „richtigen Wirklichkeit“, beruht hierbei auf gestörten 

Wahrnehmungs- und/oder Deutungsprozessen von Erscheinungen in der 

Schwangerschaft - so genannten subjektiven, das heißt unsicheren, da von der 

Wahrnehmung der Frau abhängigen Schwangerschaftszeichen (wie etwa 

morgendliches Erbrechen, Brustspannen oder die ausbleibende 

Menstruationsblutung) (Stauber, Weyerstahl 2005: 488). 

Ob und zu welchem Zeitpunkt die Frau hierbei eine körperliche Veränderung (etwa 

das Ausbleiben der Regelblutung) wahrnimmt und in welcher Art und Weise sie diese 

interpretiert (als Zeichen für eine eingetretene Schwangerschaft oder aber 

beispielsweise als Zeichen für Zyklusunregelmäßigkeiten) entscheidet sie nach 

subjektiven Kriterien in ihrer einzigartigen individuellen Wirklichkeit, das heißt je nach 

Erfahrungshintergrund, subjektivem Befinden, aktueller Lebenssituation, et cetera. 

Aus den gleichen neutralen „Fakten“ baut die eine Frau eine andere Wirklichkeit mit 

anderen Bedeutungen auf, als es eine andere tun würde.  

Dieses neue Gesundheits- und Krankheitsverständnis sowie das Wissen um die 

individuelle Lebenskonstruktion in Gesundheit und Krankheit aufgrund von 

individuellen Deutungs- und Handlungskonzepten bilden das theoretische 

Fundament für Uexkülls humanistische Medizin, welche er mit Hilfe seines 

integrativen bio-psycho-sozialen Konzepts umzusetzen versuchte. 

 

3.2.2. Uexkülls integratives Konzept und dessen Bed eutung für die ärztliche 

Praxis 

Aus seiner multifaktoriellen Definition von Krankheit folgert Uexküll ein grundsätzlich 

neues Verständnis der ärztlichen Tätigkeit hinsichtlich des Umgangs und der 

Behandlung von Patienten und deren Erkrankungen. Das traditionelle somatische 

Krankheitsverständnis lässt seines Erachtens die Tatsache außer Acht, dass es 

Krankheiten gibt, die nicht primär durch körperliche Dysfunktionen hervorgerufen 

werden, sondern häufig auch psychisch (mit-)beeinflusst sind, beziehungsweise dass 

insbesondere für den Verlauf und den Genesungsprozess einer Krankheit auch 

psychische und/oder soziale Faktoren ausschlaggebend sein können. Wenn 

Krankheiten – wie Uexküll annimmt - biologische, psychische und/oder soziale 



IV. Diskussion  

 

66 

Dimensionen beinhalten können, dann wird ein Arzt, dessen theoretisches Wissen 

und praktisches Handeln ausschließlich auf die somatische Ebene ausgerichtet ist, 

mögliche psychische und/oder soziale Ursachen oder Einflussfaktoren der Krankheit 

nicht erkennen, erfassen und schließlich auch nicht lindern oder heilen können. Für 

körperliche Beschwerden, deren Ursprung primär nicht in somatischen Störungen 

liegt, werden beispielsweise die Verschreibung diverser Medikamente oder das 

Durchführen chirurgischer Eingriffe ihr implizites Heilversprechen - wenn überhaupt - 

nur vorübergehend einlösen können, da sie lediglich ein vordergründiges Symptom 

bekämpfen und andere „Dimensionen der Erkrankung mit Regelmäßigkeit 

übersehen“ (Otte 2001: 109).  

So wird der Patient während des Krankheitsverlaufs möglicherweise eine Vielzahl 

von Spezialisten aufsuchen, von denen er sich mittels einer Reihe von 

diagnostischen und therapeutischen Prozeduren des höchsten wissenschaftlichen 

Standards die Linderung oder Heilung seines Leidens erhofft. Die Fokussierung auf 

die rein somatische Problematik verhindert jedoch die Aufdeckung potentieller 

psychischer oder sozialer Ursachen der Krankheitsentstehung beziehungsweise -

entwicklung. Die tatsächlichen Ursachen der Erkrankung bleiben weiterhin unerkannt 

und damit die Beschwerden des Patienten bestehen. Derart frustrane 

Krankheitsverläufe können eine Chronifiziertung, einen Symptomwandel oder die 

Verschlechterung des Krankheitszustandes nach sich ziehen. 

Diese Unzulänglichkeit der von Uexküll als Biomedizin beschriebenen traditionellen 

Medizin will er durch ein bio-psycho-sozial ausgewogenes Modell für die ärztliche 

Heilkunst beheben, welches dem Arzt dabei helfen soll, auch jene Krankheiten 

erkennen und behandeln zu können, die nicht primär durch apparative technische 

Verfahren objektivierbar oder messbar sind und zu deren Behandlung deshalb 

logisches medizinisches Fachwissen oder die Anwendung hoch technisierter 

Methoden allein nicht ausreicht. Im ärztlichen Alltag soll sich dieses Modell als 

„Beziehungsmedizin“ auswirken, die den Menschen als ganzheitliches System deutet 

und versucht, den einzelnen Subsystemen (menschlicher Organismus, individuelle 

Wirklichkeit und soziale Realität in der menschlichen Mitwelt) sowie den vielfältigen 

Wechselwirkungen zwischen den einzelnen Ebenen gerecht zu werden (Goldbach 

2006:118, Bartens 2004: 11). Im Mittelpunkt des diagnostischen und therapeutischen 

Geschehens steht folglich nicht die körperliche Symptomatik, sondern der ganze 



IV. Diskussion  

 

67 

Mensch im Netz seiner vielfältigen bio-psycho-sozialen Beziehungen (Geigges 2005: 

85). 

Die Umsetzung von Uexkülls Konzept im klinischen Alltag stellt eine Reihe von 

Anforderungen an den betreuenden Arzt, denen er sich - zusätzlich zu seinem 

evidenzbasierten wissenschaftlich fundierten Denken und Vorgehen - bei der 

Krankenbetreuung stellen muss. Obwohl Uexküll keine konkreten und 

unwiderruflichen Handlungsanweisungen für die ärztliche Tätigkeit formuliert und 

sein Konzept daher eher als eine allgemein gehaltene Empfehlung für eine 

undogmatische ideologische Denkweise beziehungsweise als heuristisches 

Zukunftskonzept einer Humanmedizin zu verstehen ist, lassen sich daraus 

weitreichende Aspekte in Hinblick auf die praktische ärztliche Tätigkeit ableiten  (Otte 

2001: 193, Leithoff 1993: 135/141).  

Basierend auf einem multiätiologischen Krankheitsverständnis steht der Arzt vor der 

komplexen Aufgabe, sich hinsichtlich der Aufdeckung der Pathogenese einer 

Krankheit - neben der Untersuchung der Störungen auf der körperlichen Ebene – 

auch ein eingehendes und umfassendes Bild von den psychosozialen Einflüssen und 

Problemen des betreffenden Patienten zu verschaffen. Der Arzt muss sich folglich 

die Frage stellen, wie er die Probleme eines speziellen Patienten unter dem Aspekt 

seiner Passungsstruktur als bio-psycho-soziale Einheit zu interpretieren hat, das 

heißt, er muss körperliche, psychische und soziale Faktoren als interdependente und 

interaktive Funktionen eines einheitlichen Systems deuten, welche die Entstehung 

und den Krankheitsverlauf maßgeblich beeinflussen und infolgedessen auch für den 

Genesungsprozess ausschlaggebend sein können.  

Diese Erkenntnis erfordert von Seiten des Arztes unweigerlich die Bereitschaft zu 

einem „Wechsel der (gewohnten) Perspektive: von der krankheitszentrierten in eine 

personenzentrierte Sicht“ beziehungsweise „von einer symptomorientierten zu einer 

funktionsorientierten Fragestellung“ (Goldbach 2006: 177). Der Patient ist nicht nur 

als ein biologischer Organismus zu verstehen, sondern er besitzt einen Körper, zu 

dem er subjektiv erlebend, intendierend, kognitiv und emotional Stellung nimmt.  

Das Verhalten in Krankheit und in Gesundheit ist nicht nur durch biologische 

Veränderungen verursacht, sondern auch durch subjektive Aspekte des 

Krankheitsgeschehens innerhalb der individuellen Wirklichkeit des Patienten, das 

heißt durch die Bedeutung, die Gedanken und Gefühle, die der Patient der 

Gesundheit und der Krankheit entgegenbringt. Um den Bedeutungskern des 



IV. Diskussion  

 

68 

Verhaltens seines Patienten erfassen zu können, also herauszufinden, wie der 

Patient sich selbst, seine Krankheit und seine Umgebung erlebt, ist es für den Arzt in 

Hinblick auf eine Erfolg versprechende Therapie unbedingt notwendig, Einblicke in 

die Ebene des Individuums zu gewinnen (Schmid-Tannwald, Overdick-Gulden 2001: 

237). Dabei müssen lebensgeschichtliche Bedingungen (individuelle Lebenssituation 

und Biographie) sowie Aspekte der gegenwärtigen subjektiven Erlebniswelt des 

Patienten und andere psychische Konstellationen - wie etwa die Frage nach der 

Zeichenhaftigkeit der Symptome beziehungsweise einem möglichen sekundären 

Krankheitsgewinn -  mitberücksichtigt und thematisiert werden, damit eventuelle 

Problemlagen in diesem Bereich in das Bewusstsein von Arzt und Patient gehoben 

und aufgearbeitet werden können (Goldbach 2006: 11).  

Neben dieser psychologischen Betrachtungsweise muss auch der Ebene des 

Sozialen (mitmenschliche Umgebung, relevante Bezugsgruppen, Bezugspersonen) 

Rechnung getragen werden, da auch sozialen Faktoren für den Krankheits- und 

Genesungsprozess eminente Bedeutung zukommt. Insbesondere wirken dabei 

Störungen der emotionalen Integration im sozialen Bereich pathogen (Uexküll 1963: 

221). Um einen bestmögliche Heilungsprozess zu erzielen, muss deshalb auch für 

die Passung auf sozialer Ebene gesorgt werden, das heißt, es muss geklärt werden, 

wie das soziale Umfeld des Patienten aufgebaut ist, welche Ressourcen genutzt 

werden und welche Problemlagen eventuell vorherrschen, um anschließend 

gemeinsam Überlegungen zur Verbesserungen der Strukturen anzustellen und 

Veränderungsstrategien entwickeln zu können. Die Einbeziehung von 

Bezugspersonen in Aufklärungsgespräche, Therapieplanung, Organisation 

häuslicher Pflege et cetera kann in diesem Zusammenhang – falls dies vom 

betreffenden Patienten gewünscht ist – durchaus von Nutzen sein. Teil des sozialen 

Umfelds ist aber auch das Behandlungsteam an sich. Die Interaktionen im Team 

sowie zwischen dem Patient und dem Team müssen stimmig sein, damit eine 

passende Umwelt für den Patienten als Therapievoraussetzung geschaffen werden 

kann. 

Uexkülls Konzept stellt folglich die Summe der Erkenntnisse in den Mittelpunkt einer 

Heilkunde, welche – unter Berücksichtigung der Beziehungsstrukturen lebender 

Systeme – den Patienten als ganze Person untersuchen und behandeln soll. Nach 

der eingehenden Sichtung aller Ebenen, deren Wechselwirkungen und eventueller 

Problemlagen kann demnach Therapie als der Versuch interpretiert werden, 



IV. Diskussion  

 

69 

Passungsstörungen auf einer oder mehrerer dieser Ebenen zu erkennen und das 

salutogene Zusammenwirken von Organismus und Umwelt wieder in Gang zu 

bringen. Ein „pathologisches Phänomen in nur einem dieser Teilbereiche behandeln 

zu wollen“ muss „zwangsläufig so lange scheitern, bis eine übergreifende Realität – 

gewonnen aus Erkenntnissen aller genannter Teilbereiche – eine Gesamtlösung“ 

ermöglicht (Goldbach 2006: 113). 

Voraussetzung für ein solches tiefgreifenderes Verständnis des Patienten und seiner 

individuellen Lebens- und Erlebenswelt in Gesundheit und Krankheit ist eine 

gelungene Kommunikation zwischen Arzt und Patient. Der offene und 

vertrauensvolle Dialog zwischen den beiden Gesprächspartnern ist nach Uexküll der 

einzige Weg zum Aufbau einer tragenden Arzt-Patienten-Beziehung. 

Die Kommunikation schafft eine gemeinsamen Grundlage für die Begegnung von 

Arzt und Patient: eine begrenzte gemeinsame Wirklichkeit, in der gegenseitiges 

Verstehen und Vertrauen möglich werden. Beide haben eine eigene Persönlichkeit 

und leben in verschiedenen Wirklichkeiten. Eine objektive, unabhängige 

Beobachtung des Patienten durch den Arzt würde den Patienten „der durch die 

Naturwissenschaften vorgeprägten Sichtweise des Arztes“ ausliefern, das heißt, der 

Zugang zur individuellen Wirklichkeit des Patienten und damit zur Erkenntnis und 

Behandlung möglicher anderer Dimensionen der Erkrankung würde ihm verwehrt 

bleiben (Otte 2001: 109). 

Demzufolge ist nach Uexküll der gegenseitige Austausch von Informationen über das 

jeweilige individuelle Wirklichkeitserleben ein unentbehrliches diagnostisches 

Instrument und essentielles Element jeder erfolgreichen Arzt-Patienten-Beziehung 

(Uexküll, Wesiack 1998: 396). Die individuelle Wirklichkeit des Arztes und die des 

Patienten müssen sich durch den Informationsaustausch in einem kreativen Dialog 

zu einem gemeinsamen Suprasystem ergänzen, um eine Passung in der Arzt-

Patienten-Beziehung herzustellen. 

Uexküll legt dabei besonderen Wert auf Zuhören und Sprechen - für ihn wesentliche 

Attribute und ursprünglicher Bestandteil einer „sprechenden Heilkunst“, zu welcher er 

die Ärzte auffordert (Hilgers 2003: 3). So stellt bereits das Aufnahmegespräch mit 

einer persönlichen ausführlichen Anamneseerhebung eine überaus wichtige 

Informationsquelle dar, aus der in vielen Fällen bereits die richtige 

Krankheitsdiagnose gestellt werden kann. Die Förderung kommunizierender 

Narrative ist dabei von zentraler Bedeutung. Die Kenntnis der Lebensgeschichte des 



IV. Diskussion  

 

70 

Patienten ermöglicht es dem Arzt, durch den Gebrauch seiner Phantasie bei 

Ereignissen, die er persönlich nicht miterlebt hat, „dabei zu sein“ und sie so zu 

verstehen. Dies ist nach Uexküll die Voraussetzung für gemeinsames, 

einvernehmliches und partnerschaftliches Handeln im Hinblick auf die gemeinsame 

Sache: den Behandlungsauftrag. 

„In Augenblicken, in denen unsere Phantasie es erreicht, bei einem schmerzlichen 

Erleben, einer ungelösten Problemsituation des Kranken „dabei zu sein“, werden wir 

aus Außenstehenden zu „teilnehmenden Beobachtern“ und beginnen die zuvor 

unseren Sinnesorganen und Gefühlen verschlossene Welt des anderen gemeinsam 

mit ihm wahrzunehmen, mitzusehen, mitzuempfinden und mitzufühlen, was er sieht, 

empfindet und fühlt“ (Uexküll, Wesiack 1998: 400). 

Der Arzt sollte seinen Gesprächspartner auch dazu anhalten, seine subjektiven 

Krankheitstheorien und individuellen Bedeutungserteilungen zur Sprache bringen zu 

können, was ihm ermöglicht, ein eigenständiges Verständnis seiner Krankheit zu 

entwickeln. Die Aufgabe des Arztes ist es dabei, sich gedanklich auf die Position 

seines Patienten zu stellen und zu versuchen, stets fallweise bezogen auf eine 

gemeinsame Sicht die individuellen Deutungs- und Handlungsstrategien des 

Patienten in Bezug auf seine Erkrankung zu identifizieren und nachzuvollziehen. Nur 

so kann der Arzt letztendlich herausfinden, was „Erfolg“ in den Augen des Patienten 

bedeutet. Dabei muss er auch prüfen, wie diagnostische und therapeutische Eingriffe 

vom Patienten affektiv erlebt werden, das heißt, „ob die mit den Eingriffen 

verbundenen Risiken dem Patienten zumutbar sind, ob die Belastungen und 

Gefahren in einem vertretbaren Verhältnis zu dem zu erwartenden Erfolg stehen“ 

(Uexküll, Wesiack 1998: 498). 

Diese patientenzentrierte Sichtweise ist auch bei der Aufklärung über das 

Krankheitsgeschehen beizubehalten. Es gilt, den Patienten weitestgehend über das 

Krankheitsgeschehen zu informieren, wobei das Expertenwissen auf einfühlsame 

Weise in einer für den Patienten verständlichen Sprache und orientiert an dessen 

Aufnahmefähigkeit in dessen individuelle Wirklichkeit hineinvermittelt werden muss.  

„Narrative, die man in diesem kritischen Sinn pflegt und fördert, schützen die Medizin, 

die stets auch die Trivialisierung des Körpers - etwa bei chirurgischen Operationen 

oder in der medizintechnischen gestützten Diagnostik - leisten muss, davor, im 

subjektlosen Meer der Trivialität unterzugehen“ (Otte 2001: 187).  



IV. Diskussion  

 

71 

Dies erfordert das nicht selbstverständliche Bewusstsein des Arztes, dass die 

Krankheit dem Kranken gehört, also auch die Entscheidungen darüber letztendlich 

dessen Entscheidungen zu sein haben. Die Autonomie des Patienten – also die 

Freiheit auch hinsichtlich einer freien Entscheidung in Bezug auf seine Krankheit - 

muss bewahrt werden, das heißt, der Patient bestimmt seine Behandlung von Anfang 

an mit und nimmt, soweit es ihm möglich ist, aktiv an Prozessen der Diagnostik, 

Therapie und Gesundheitsbildung teil. Arzt und Patient können so in einem 

vertrauensvollen Verhältnis gemeinsam Konzepte für ein erfolgreiches 

therapeutisches Vorgehen entwickeln und auf deren Grundlage anschließend 

Interventionen planen und durchführen (Kastilan 2004: 29, Hontschik 2005: 3).  

Uexkülls Zielperspektive einer humanen Medizin ist von Seiten des Arztes letztlich 

mit großen emotionalen Anforderungen und menschlichem Engagement verbunden. 

Ein tiefer gehendes Interesse am Patienten und dessen Leidensdruck, die Fähigkeit 

zu Empathie und Anteilnahme, aufnahmebereite menschliche Zuwendung, Geduld, 

Konzentration und Disziplin sind dabei unverzichtbare Attribute. Für den Patienten 

wird dadurch ein vertrauensvolles diagnostisch-therapeutisches Bündnis geschaffen, 

in dem er sich in seiner Problemsituation verstanden, umfassend behandelt und in 

seiner individuellen Persönlichkeit anerkannt und respektiert fühlt. Er kann von einer 

fürsorglichen Betreuung, die Zuspruch sowie Begleiten und Trösten des Patienten 

beinhaltet, hinsichtlich seines Krankheitsverlaufs und der Bewältigung seiner 

individuellen Lebens- und Konfliktsituation nur profitieren. 

Neben dem seelischen Beistand für den leidenden, hilfesuchenden Patienten, der 

ihm von Seiten des Arztes - als unterstützender Partner und teilnehmendes Subjekt - 

zuteil wird, erhofft sich Uexküll so bessere Heilungschancen des Patienten und 

seiner Krankheit.  

„Nur ein Arzt, der in der Lage ist, den biologischen, den psychologischen und den 

sozialen Aspekt der Probleme seiner Patienten adäquat diagnostisch und 

therpeutisch zu berücksichtigen, wird ihnen wirklich helfen können“ (Uexküll, Wesiack 

1998: 478). 

Das Resultat ist eine größere Zufriedenheit der betroffenen Ärzte und Patienten – 

hervorgerufen durch eine ganzheitlichere und wirksamere Krankenbehandlung – 

sowie eine ökonomische Entlastung des überstrapazierten Gesundheitssystems, da 

bereits auf der ersten ärztlichen Linie psychosomatisch (mit-)bedingte Erkrankungen 

erkannt und folglich auch effizienter therapiert werden können. 



IV. Diskussion  

 

72 

3.2.3. Psychosomatik als „Superwissenschaft“ 

Die im vorangehenden Kapitel dargestellten komplexen und tiefgreifenden 

Anforderung, die sich aus Uexkülls integrativem Konzept ergeben, kann der Arzt in 

der ihm durch die moderne, hoch technisierte Humanmedizin vorgegebene Rolle als 

wissenschaftlich ausgebildeter, technischer Experte nicht gerecht werden. Eine 

ärztliche Haltung, die eine rein sachliche Betrachtungsweise, eine allein objektiv 

richtige Diagnose und die adäquate Therapie in den Vordergrund stellt, erlaubt dem 

Arzt eine persönliche Indifferenz und fördert dadurch Denk- und Verhaltensmuster, 

„die die Patienten zu behandelten Objekten und die Ärzte zu averbalen Funktionären 

einer anonymen Medizin“ reduzieren (Otte 2001: 141). Die Fokussierung von Arzt 

und Patient auf die Körpervorgänge und die Ausklammerung psychosozialer 

Zusammenhänge des Krankseins macht laut Uexküll einen umfassenden, 

erfolgreichen Heilungsprozess unwahrscheinlich.  

Vor diesem Hintergrund sprach sich Uexküll vehement gegen den im derzeitigen 

Gesundheitssystem praktizierten Dualismus, das heißt die Aufspaltung der Medizin in 

die entkoppelten Bereiche für organische und psychische Probleme, aus. Um die 

„unglückliche Spaltung“ einer Medizin für Körper ohne Seelen auf der einen Seite 

und einer Medizin für Seelen ohne Körper auf der anderen Seite aufzuheben, dürfe 

der Patient vom Arzt „weder zu einem somatisch noch zu einem psychologisch 

reduzierten Konstrukt verfremdet“ werden (Otte 2001: 191, Uexküll 1978: 120). Die 

zunehmende Fraktionierung der somatischen Medizin in immer neue Subdisziplinen 

fördert nach Uexküll die „Verobjektivierung von Krankheitsphänomenen, die die 

Geschichte, die Wünsche, die Hoffnungen, kurz: das Wesen des Krankheitsträgers 

völlig unberücksichtigt lassen“ (Goldbach 2006: 145). Zudem verursache das 

Nichterkennen der tatsächlichen krankheitsauslösenden psychosozialen Ursachen 

einen Kreislauf an Überweisungen, Chronifizierungen beziehungsweise 

Verschlechterungen der Beschwerdebilder. 

Demnach muss nach Uexküll die psycho-somatische Betrachtungsweise im Denken 

und Handeln eines jeden Arztes - unabhängig von seiner spezifischen Fachrichtung 

– verankert werden (Otte 2001: 9). Die Medizin müsse „ihr reduktionistisch-

multidisziplinäres Modell durch ein interdisziplinäres anthropologisches ersetzen“ 

(Pauli 1984: 40). Die Verantwortung für den Patienten dürfe nicht durch das 

entkoppelte Arbeiten von Spezialisten aufgeteilt werden. Stattdessen müssten 

therapeutisches Erkennen und Handeln bereits auf der ersten ärztlichen Ebene 



IV. Diskussion  

 

73 

einem multifaktoriellen Konzept von Krankheit und Gesundheit folgen. Uexküll 

definierte die Psychosomatische Medizin in diesem Sinne als „Superwissenschaft“ 

(Otte 2001: 148). Sie sei mehr als eine Art Hilfswissenschaft für die anderen 

medizinischen Fächer. Eine nur additiv zur traditionell somatischen Medizin 

angebotene psychotherapeutische Leistung lehnt Uexküll ab (Leithoff 1993: 80). 

Stattdessen müsste seines Erachtens die Psychosomatik als fester Bestandteil jeder 

medizinischen Fachdisziplin etabliert werden.  

 

4. Verbindung von Leben und Werk Thure von Uexkülls  

Die Eingliederung von psychosozialen Aspekten in die verschiedenen medizinischen 

Fachdisziplinen war ein zentrales Anliegen Uexkülls. Zeit seines Lebens bemühte er 

sich um die Instituierung eines integrierten, ganzheitlichen, biologisch, psychologisch 

und sozial ausgewogenen Wissenschaftsmodell für die Humanmedizin. Sein 

nachdrückliches Engagement und die Unnachgiebigkeit bei der Umsetzung dieses 

Zieles lassen sich vor dem Hintergrund seiner Lebensgeschichte besser 

nachvollziehen. Im Folgenden sollen daher die zentralen Etappen von Uexkülls 

Werdegang unter dem Aspekt ihrer Bedeutung für sein Lebenswerk dargestellt 

werden.  

 

4.1. Prägung durch seinen Vater Jakob von Uexküll 

Thure von Uexkülls Konzept und sein Plädoyer für eine integrierte Medizin sind 

letztlich ohne die Kenntnisnahme der fundamentalen Prägung durch seinen Vater, 

des Zoologen und Biologen Jakob von Uexküll, nicht erklärbar. So „liegt kaum eine 

Schrift aus der Feder Thure von Uexkülls vor, die nicht auf das Werk seines Vaters 

[…] zurückgreift“ (Otte 2001: 11). In seinem theoretischen Hauptwerk „Theorie der 

Humanmedizin“, welches die Grundlage der vorliegenden Arbeit bildet, ist Jakob von 

Uexküll der am häufigsten zitierte Autor. 

„Die Umweltlehre Jakob von Uexkülls, der Versuch, der damaligen Biologie einen 

Richtungswechsel zu geben, ist der Schlüssel zum Verständnis von Uexkülls 

Psychosomatik. Ausgangspunkt ist nicht, wie bei den meisten anderen 

Psychosomatikern, die Verbindungen von Medizin und Psychotherapie, sondern die 

Biologie des Vaters, das heißt seine Umweltlehre und die damit zusammenhängende 

Wissenschaftstheorie“ (Leithoff 1993: 54). 



IV. Diskussion  

 

74 

Jakob von Uexkülls erkenntnistheoretische Forderung, das Lebewesen als Subjekt in 

das Bezugssystem der Forschung mit einzubeziehen, sowie seine Erkenntnis, dass 

lebende Systeme geschlossene Systeme sind, haben fundamentale Bedeutung für 

Thure von Uexkülls humanmedizinischen Denkansatz (Goldbach 2006: 82). Und 

auch der holistische Denkansatz Jakob von Uexkülls war für seinen Sohn ein 

Paradigma, das sich auf den humanmedizinischen Bereich übertragen ließ. „Mein 

Vater war Biologe, eigentlich Zoologe, aber er hat sich im Wesentlichen um die 

Probleme des Lebens überhaupt gekümmert. Und mich hat es schon fasziniert 

herauszubekommen, was die Forschungen und die Ergebnisse, die er gefunden hat, 

für die Medizin und für den Menschen bedeuten“ (Köhle 2005). 

Ausgehend von den grundlegenden Forschungsergebnissen seines Vaters stellte 

Thure von Uexküll für den Bereich der Humanmedizin die These auf, dass jeder 

Mensch in seiner individuell nur ihm gehörenden Wirklichkeit lebt, die der Arzt 

zunächst nicht verstehen kann. Zur Annäherung an die individuelle Wirklichkeit des 

Patienten erstellte Thure von Uexküll das Situationskreismodell als zentralen 

Ausgangspunkt für eine neue, humane Medizin. Kybernetische Regelkreise als 

brauchbare Modelle um die Auseinandersetzung eines lebendigen Wesens mit 

seiner Umwelt zu veranschaulichen – diese Vorstellung ist ebenfalls ein geistiges 

Erbe Jakob von Uexkülls. Für das Verständnis von Kranken und deren Krankheiten 

erweiterte Thure von Uexküll das ökologische Modell seines Vaters, den 

Funktionskreis, zum Situationskreis, welcher den komplizierten Verhältnissen des 

menschlichen Organismus in seinen vielfältigen bio-psycho-sozialen Bezügen 

Rechnung trägt. Der Funktionkskreis seines Vaters entpuppte sich für Thure von 

Uexküll als eine „avantgardistische Vorwegnahme moderner systemtheoretischer 

und kybernetischer Ansätze“, mit Hilfe dessen die „funktionale Integration von Teilen 

in Ganzheiten“ thematisiert werden konnte (Otte 2001: 149). 

 

4.2. Beeinflussung durch Gustav von Bergmann  

In seiner Entscheidung für den ärztlichen Beruf folgte Thure von Uexküll 

konsequenterweise seiner Intention für eine Disziplin, in der sein – durch das Leben 

und Werk seines Vaters gewecktes - Interesse für Biologie, Philosophie und 

Naturwissenschaften integriert werden konnte. Nach seinem Studium der Medizin trat 

Thure von Uexküll eine Stelle als Assistenzarzt an der Berliner Charité an (1935-

1943). Von seinem dortigen Lehrer, dem Internisten Gustav von Bergmann, dessen 



IV. Diskussion  

 

75 

Auffassung von Ärztlicher Kunst exakt den eigenen Idealen entsprach, erhielt Uexküll 

entscheidende Hinweise auf ein psychosomatisches Krankheitsverständnis 

(Goldbach 2006: 83). Uexküll folgte Bergmann später nach München und war dort 

von 1946 und 1955 als Oberarzt an der Universitätsklinik tätig. 

An Bergmann faszinierte Thure von Uexküll die Fähigkeit, Wissenschaft und 

Menschlichkeit als Grundpfeiler der Medizin und nicht als Konkurrenten zu verstehen, 

sowie dessen Überzeugung, dass Krankheiten nicht mit Strukturveränderungen, 

sondern mit Funktionsstörungen beginnen, deren Ursache es in der Gesamtsituation 

des Patienten zu suchen und zu finden gilt und die in der Beziehung vom Seelischen 

zum Körperlichen ihr Fundament haben (Otte 2001: 45).  

Gustav von Bergmanns Überzeugungen standen in fundamentalem Gegensatz zur 

damaligen Entwicklung der Medizin, an deren technisch-mechanistischen Weltbild 

Uexküll bereits während seines Medizinstudiums zu zweifeln begann (Mildenberer 

2007: 155). Die Physik diente als Leitwissenschaft, Instrumentarium und Denkweise 

waren dementsprechend durch eine exakte Naturwissenschaft vorgegeben. 

„Fortschritt durch Technik lautete die Devise der Medizin, der Thure von Uexküll als 

Student und junger Arzt begegnete“ und die er Zeit seines Lebens verurteilte (Otte 

2001: 46). Ein geeignetes Modell für die Wahrnehmung und Interpretation lebendiger 

menschlicher Beziehungen, das Verständnis individueller Wirklichkeiten in 

Gesundheit und Krankheit, sowie ein diesen Anforderungen zugrunde liegendes, 

differenziertes Menschenbild existierte nicht (Otte 2001: 126).  

In Gustav von Bergmanns Werk „Funktioneller Pathologie“ legte dieser ein radikal 

neues Verständnis von Krankheit und Gesundung vor, das von der Gesamtsituation 

des Menschen ausging und sich darum bemühte, die Zusammenhänge zwischen 

körperlichen und psychischen Phänomenen aufzuklären (Bergmann 1932). 

Bergmann selbst verstand sein Werk als „klinische Reformation“ (Bergmann 1953: 

218). Bergmanns Programm lag also in engster Nachbarschaft zu den Ideen Thure 

von Uexkülls, der die Ansicht teilte, dass die Medizin und ihre Denkmodelle 

reformbedürftig seien, da subjektive Individualitäten im medizinischen Denken nicht 

berücksichtigt wurden (Bergmann 1943: 39). So findet die funktionelle Medizin seines 

Lehrers Gustav von Bergmann „ihre Fortsetzung in der biologische und 

psychologische Einflüsse integrierenden Psychosomatik“ Thure von Uexkülls 

(Mildenberger 2007: 224).  



IV. Diskussion  

 

76 

In Uexkülls Münchner Zeit fällt auch eine eigene Psychoanalyse, die in ihm das 

besondere Interesse an der Interaktion von Arzt und Patient, welches Bergmann mit 

seinem Konzept der dialogischen Arzt-Patienten-Beziehung angeregt hatte, noch 

verstärkte (Krampen 2004: 422). 

 

4.3. Begegnung mit der Psychosomatik in den USA  

Der Nationalsozialismus in Deutschland führte dazu, dass die deutsche 

psychosomatische Forschung in die USA emigrieren musste. So kamen die 

fruchtbarsten Ansätze der Psychosomatik in der Nachkriegszeit aus den Vereinigten 

Staaten Amerikas. 

Während seines dreivierteljährigen Aufenthalts in den USA im Rahmen eines 

Rockefeller-Stipendiums (1952-1953) registrierte Uexküll das enorme Wissensgefälle 

zwischen der Psychosomatischen Medizin in den Vereinigten Staaten und der der 

Bundesrepublik Deutschland. In den USA bot sich Thure von Uexküll als Gastarzt der 

Inneren Abteilung des Presbyterian Hospitals der Columbia University die 

Möglichkeit, unterschiedlichen Psychosomatikern und Psychoanalytikern in mitten 

ihrer praktischen Arbeit zu begegnen. Die Erfahrungen, die Uexküll dort an 

verschiedenen Forschungszentren für Psychosomatische Medizin machen konnte, 

waren für sein Lebenswerk – das Konzept einer integrativen Medizin - prägend.   

Zudem beeindruckten Uexküll die innovativen universitären Organisationsformen der 

Patientenversorgung sowie die zum Teil ausgezeichnete hochschuldidaktische 

Ausbildung junger Ärzte in den USA, weshalb er sich später mit umfassendem 

Engagement für eine Reform der ärztlichen Ausbildung in Deutschland einsetzte. 

 

4.4. Reformation des Medizinstudiums und Etablierun g der Psychosomatik in 

Deutschland 

Geprägt durch seine Erfahrungen in den USA wirkte Thure von Uexküll nach seiner 

Rückkehr an den Universitäten Gießen und Ulm als Vorkämpfer der Studienreform 

der Medizinausbildung maßgeblich mit. Hier zeigt sich ein weiteres Mal, wie sich 

Lebenswerk und Biographie Thure von Uexküll gegenseitig beeinflussten. Als 

Mitglied der Vorbereitungskommission für die ärztliche Approbationsordnung initiierte 

er eine Reform des Medizinstudiums mit einer Ärzteausbildung, die stärker auf 

Patienten ausgerichtet sein sollte und Psychologie, Soziologie und Psychosomatik in 



IV. Diskussion  

 

77 

das Studium integrierte. „Dadurch reformierte er nicht nur als Wissenschaftler die 

Medizin durch die Zusammenfügung von psychosozialen und biologischen Theorien 

zur psychosomatischen Medizin, sondern veränderte durch die obligatorische 

Einbindung der psychosozialen Fächer als Prüfungsfächer im Medizinstudium die 

gesamte Ausbildung der Mediziner in Deutschland“ (Krampen 2004: 422).  

1973 gründete Thure von Uexküll das „Deutsche Kollegium für Psychosomatische 

Medizin“ und 1992 die „Akademie für Integrierte Medizin“ mit dem Ziel, die 

ganzheitliche psycho-somatische Betrachtungsweise des Menschen zu Gunsten 

einer humanen Medizin im ärztlichen Denken und Wirken zu verankern. 

 

5. Weitere Versuche, der Medizin ein humaneres Gesi cht zu verleihen 

Thure von Uexkülls war nicht der einzige Kritiker des Selbstverständnisses der „auf 

Reparatur reduzierten“ modernen Humanmedizin und ihrer „Verabsolvierung des 

Kranken als Beobachtungsprojekt“ (Huppmann, Fischbeck 2006: 110). Die 

dualistische und biomechanische Deutung des Menschen durch die zunehmend 

technisierte und hoch spezialisierte Medizin und deren „Austreibung des Menschen 

als Subjekt“ aus der Medizin erregte bei zahlreichen Denker der jüngeren 

Vergangenheit und der Gegenwart vehementen Widerstand (Uexküll 2008: 209).  

 

5.1. Anfänge einer anthopologischen Medizin 

Erste Impulse zur Anthropologisierung der Medizin, das heißt zur Verflechtung der 

naturwissenschaftlichen Medizin mit der „Lehre vom ganzen Sein und Wesen des 

Menschen“, gingen von der so genannten „Heidelberger Schule der Psychosomatik“ 

aus, welcher die drei Mediziner Ludolf Krehl (1861–1937) und seine beiden Schüler 

Richard Siebeck (1883–1965) und Viktor von Weizsäcker (1886–1957) zuzurechnen 

sind (Schipperges 1990: 1498). 

Krehl leistete einen bedeutsamen Beitrag zur Akzentuierung der Individualität des 

Kranken in der Medizin. Er forderte – unter dem Einfluss von Sigmund Freuds 

Theorie bezüglich der Koppelungen zwischen Psyche und Soma - als einer der 

ersten Mediziner, den kranken Menschen als ganzheitliche Persönlichkeit zu 

begreifen. Die prägnante Formulierung „Wir behandeln keine Krankheiten, sondern 



IV. Diskussion  

 

78 

kranke Menschen“ ist Ausdruck seiner vielfachen Versuche, die medizinische Klinik 

und das Arztsein miteinander zu verknüpfen (Wahl 2006 : N1). 

Kern dieser „Medizin in Bewegung“ war eine neue Krankheitslehre, die den 

multifaktoriellen Komponenten des Krankheitsgeschehen sowie der Arzt-Patienten-

Beziehung zentrale Bedeutung beimaß (Siebeck 1949, Christian 1989: 22): „Ich bin 

Arzt und für den Arzt ist der Mensch alles“ (Krehl 1930: VIII). Die Tätigkeit Krehls 

betrachtete Thure von Uexküll selbst „als ein Startsignal für die Psychosomatik“ in 

Deutschland (Uexküll 1988: 38). 

Auch die beiden Nachfolger Krehls, Siebeck und Weizsäcker, wurden von seinem 

„medizinischem Personalismus“ beeinflusst (Christian 1952: 45). So forderte Viktor 

von Weizsäcker, der als einer der wichtigsten Wegbereiter der Psychosomatischen 

Medizin in Deutschland gilt, dass die Aufgaben der Medizin sowie des Arztes neu 

konzipiert, „human reformiert, sozial orientiert“ und „philosophisch restauriert“ werden 

müssten (Weizsäcker 1988:281). Um ihre zentrale Aufgabe nicht zu verfehlen, sah er 

die Fokussierung des Interesses der Medizin auf „das Subjektive, Innerliche der 

Person oder des Geistes“ als unerlässlich an (Olaf 2006: 672). Er erklärte das 

Subjekt zum Ausgang und Ziel einer reformierenden Medizin und stellte damit 

„programmatisch die Person des Patienten gegenüber einer unpersönlichen 

Pathologie“ in den Mittelpunkt der therapeutischen Arbeit (Goldbach 2006: 12). 

Auf dieser Grundlage sollte ein neues Krankheitsverständnis zurück gewonnen 

werden, das den naturwissenschaftlich-technischen Fortschritten der Medizin eine 

menschliche Richtung gibt (Weizsäcker 2005: 101).  

 

5.2. Alexander Mitscherlich – Freund und Zeitgenoss e Uexkülls 

In Aufnahme und Vertiefung der Erkenntnisse seines Lehrers Viktor von Weizsäcker 

akzentuierte Alexander Mitscherlich (1908-1982) – Gründer der ersten 

psychosomatischen Klinik in Deutschland – eine Umorientierung der gesamten 

Heilkunde auf der Basis eines neuen ganzheitlich orientierten Leitbildes. Wichtige 

Postulate, von denen Mitscherlich dabei ausging, deckten sich mit den Forderungen 

Thure von Uexkülls. So verurteilten beide die Dominanz reinen organmedizinischen 

Denkens und motivierten maßgeblich die Kritik an der Medizin ohne Menschlichkeit 

und die Hinwendung zu einer Humanmedizin, die den Menschen als psycho-

physisches Unikum erkennt. Durch diese totale Unvergleichbarkeit des Menschen mit 

anderen Gegenständen der Wissenschaft – so Mitscherlich - stehe der Arzt vor der 



IV. Diskussion  

 

79 

unaufgebbaren Herausforderung, „auf das spezifisch Menschliche als größte Frage 

und Aufgabe achten zu müssen“ (Mitscherlich 1983: 19).  

Aus diesem Grundgedanken entstand seine unter dem Titel „Das Diktat der 

Menschenverachtung“ veröffentlichte Dokumentation über die Nürnberger 

Ärzteprozesse, in der er sein hohes Maß an gesellschafts- und sozialpolitischem 

Engagement beweist. Mitscherlichs Denken und Wirken ist folglich über den 

medizinischen Bereich hinaus auch innerhalb des gesamtgesellschaftlichen 

Kontextes der unmittelbaren Nachkriegszeit zu verstehen.  

Thure von Uexküll und Alexander Mitscherlich teilten die Ansicht, dass „Körperliches 

und Seelisches, Anlage- und Umwelteinflüsse, faktische Gegebenheiten der äußeren 

Umwelt wie die subjektive Verarbeitung, physiologische, psychologische und 

soziologische Parameter“ in eine „Wechselwirkung und ein Ergänzungsverhältnis“ 

treten (Bräutigam 1997: 15). Es sei – so Mitscherlich - eine „Unterlassungssünde, 

würde die medizinische Diagnostik und Therapie ihren Blick ausschließlich auf ein 

erkranktes Organ richten, ohne den Zusammenhang mit dem personalen Ganzen zu 

beachten, in dem das Krankheitsphänomen eingefügt ist“ (Goldbach 2006: 41). Auch 

Mitscherlichs Forderung, dem geschichtlichen Motiv einer Krankheit für die 

Pathologie einen Erkenntniswert zuzugestehen, stimmt mit Uexkülls Denkmodell 

überein: „Die Krankheit des Menschen muss wie jede andere seiner 

Lebensbewegungen in einem Zusammenhang mit der Geschichtlichkeit seiner 

individuellen Existenz stehen“ (Mitscherlich 1977: 80). 

Für bleibende Distanz zwischen den beiden Zeitgenossen sorgte jedoch 

Mitscherlichs Überzeugung, dass die Aufgabe einer psychosomatisch orientierten, 

ganzheitlich ausgerichteten, wahrhaft humanen Medizin vor allem von der 

Psychotherapie und der sie fundierenden Psychoanalyse zu leisten sei: „Mit 

Mitscherlich war ich sehr befreundet, fand aber seine Vorstellung von 

Psychosomatischer Medizin einseitig. Es war nicht das, was ich unter 

Psychosomatischer Medizin verstand, denn es war reine Psychoanalyse. Ich war 

immer kritisch gegenüber Positionen, in denen die Psyche vom Körper getrennt war“ 

(Otte 2001: 92). 

 



IV. Diskussion  

 

80 

5.3. Anknüpfungen gegenwärtiger Denker an Uexkülls Konzept  

1992 gründete Thure von Uexküll die „Akademie für Integrierte Medizin“ aus dem 

Anliegen heraus, sein Verständnismodell als Basis für eine humane Medizin an Ärzte 

in Klinik und Praxis zu vermitteln. Ihre Mitglieder knüpfen in regem 

wissenschaftlichen Austausch an das Konzept Uexkülls an und stehen geschlossen 

für die Umsetzung einer Medizin mit humanerem Gesicht ein.  

So äußert beispielsweise Bernd Hontschik – Vorstand der Akademie für Integrierte 

Medizin und praktizierender Chirurg – in seinem Werk „Körper, Seele, Mensch – 

Versuch über die Kunst des Heilens“ - dezidiert sein Unbehagen über die 

Tendenzen der gegenwärtigen, hochgerüsteten Medizin, die Patienten 

möglichst produktiv abzuhandeln versucht und dementsprechend wenig Wert 

auf die Beachtung der Mittel und die Erforschung biopsychosozialer 

Zusammenhänge legt. Er plädiert für ein neues Leitbild der Humanmedizin auf 

der Grundlage einer ganzheitlichen Sichtweise sowie des Wissens um die 

individuelle Lebenskonstruktion des Patienten in Gesundheit und Krankheit 

(Hontschik 2006: 22). Hontschik appelliert an die ärztliche Kreativität und 

Eigeninitiative in der medizinischen Ausbildung und im klinischen Alltag: „Man 

muss […] noch einmal mit dem Lernen anfangen und sich mit Dingen 

beschäftigen, die im Medizinstudium und in der Facharztausbildung schlicht 

ignoriert werden“, denn Konstruktivismus und Zeichentheorie bilden seines 

Erachtens die unverzichtbare Gedankenbasis einer wirklich innovativen, 

humanen Medizin (Hontschik 2006: 136). 

Auch Klaus Dörner, profilierter Arzt, Sozialpsychiater und Mitbegründer der 

Gesellschaft für Psychiatrie, legte zahlreiche Publikationen vor, die sich mit den 

Schwachstellen und Widersprüchen der modernen naturwissenschaftlich 

geprägten Humanmedizin befassen. Angesichts der zunehmenden 

Verfügbarmachung des Körpers durch den Fortschritt der Medizin und der 

Verrechtlichung dieser Prozesse erinnert Dörner in seinem Werk „Der gute Arzt – 

Lehrbuch der ärztlichen Grundhaltung“, welches Bestandteil der Schriftenreihe der 

Akademie für Integrierte Medizin ist, daran, dass die Medizin nicht nur eine 

Wissenschaft, sondern auch eine Philosophie sein müsse (Dörner 2003: 7).  

In diesem Zusammenhang fordert er eine Reform der Medizin von innen heraus, das 

heißt, die Medizin muss sich „zunächst auf ihr Eigenes, ihr Wesen, die Eigenart ihres 

Auftrags besinnen […]. Denn wenn die Medizin nicht selbst […] zu ihrer Abgrenzung 



IV. Diskussion  

 

81 

und zur Neuorientierung ihrer Ziele und Mittel findet, bleiben alle gut oder weniger 

gut gemeinten Reformkonzepte von außen weitgehend unwirksam“ (Dörner 2004: 

94). Dörner schlägt hierbei eine philosophische und ärztliche Grundhaltung vor, 

welche sich – abgesehen von der Kompetenz in wissenschaftlicher Medizin – auch 

durch persönliche Haltung und Zuwendung, Selbstkritik, Verantwortung sowie durch 

soziale und kommunikative Kompetenz auszeichnet. 

Für die Anerkennung und Förderung der psychosozialen Kompetenz als das 

entscheidende Merkmal des umfassend gebildeten Arztes plädiert auch der 

renommierte US-Kardiologe, Wissenschaftler und Ehrenmitglied der Akademie für 

Integrierte Medizin, Bernard Lown. Angesichts der Entwicklung einer 

technikorientierten, entpersönlichten Medizin in den USA (und zunehmend in allen 

industrialisierten Ländern) ist seines Erachtens die Ausübung einer Medizin mit 

menschlichem Gesicht nötiger denn je. Dies bedeute jedoch keinen Verzicht auf 

Wissenschaft und Technik: „Heilung wird am ehesten erreicht, wenn Kunst und 

Wissenschaft miteinander verbunden, wenn Körper und Seele zusammen einer 

gründlichen Untersuchung unterzogen werden“ (Möhrle 2002: 77). Das 

therapeutische Arsenal müsse nach Lown um das Element der menschlichen 

Zuwendung bereichert werden. „Vom begünstigten Standpunkt eines klinischen 

Forschers aus ist mir bewusst geworden, dass die Fürsorge für einen Patienten 

ohne Wissenschaft zwar gutgemeinte Freundlichkeit, nicht aber gute Medizin 

ist. Andererseits beraubt eine Wissenschaft ohne Fürsorge und Anteilnahme die 

Medizin ihrer heildenden Fähigkeiten und negiert das unermessliche Potenzial 

eines uralten Berufstandes. Beide - Wissenschaft und Medizin - ergänzen sich 

und sind unabdingbar für die Kunst des ärztlichen Handelns“ (Lown 2002: 189). 

Ähnlich wie Uexkülls Konzept der integrierten Medizin ist auch Bernard Lowns 

Werk „Die verlorene Kunst des Heilens“ (Lown 2002) eine Anleitung zum 

Umdenken und ein ermutigendes Plädoyer für eine Heilkunst mit menschlichem 

Gesicht.  

 

6. Aktuelle Relevanz 

Uexkülls Anliegen war die Verwirklichung einer humanen „Medizin mit menschlichem 

Gesicht“, welche sich von einer „entpersönlichten Medizin“ abgrenzt und stattdessen 

auf einem persönlichen, vertrauenswürdigen Verhältnis von Patient und Arzt aufbaut 



IV. Diskussion  

 

82 

(Möhrle 2002: 77). Vor diesem Hintergrund plädierte er für die Etablierung der 

Psychosomatik als fächerübergreifende Grundlagenwissenschaft, deren 

Erkenntnisse jeder Arzt, gleich welcher Fachrichtung, in sein medizinisches Denken 

und Handeln integrieren sollte. 

Um Uexkülls Konzept in der ärztlichen Praxis zu realisieren, bedürfte es 

weitreichender didaktischer und struktureller Veränderungen im aktuellen 

Krankenversorgungssystem. Die gegenwärtigen Rahmenbedingungen des 

Gesundheitswesens üben steigenden Druck auf eine kostengünstige 

Patientenversorgung aus, sodass eine Ausdehnung der ärztlichen Tätigkeiten auf 

den psychosozialen Bereich dem behandelnden Arzt unter ökonomischen 

Gesichtspunkten keinen Gewinn einbringt, eine Beschränkung diagnostischer und 

therapeutischer Bemühungen auf die rein körperliche Dimension des Patienten 

dagegen ökonomisch vorteilhaft ist. 

Voraussetzung für die Verwirklichung einer humanen Medizin im Sinne Uexkülls 

wäre zudem eine sehr gute schulische beziehungsweise universitäre Ausbildung des 

gesamten ärztlichen und nicht-ärztlichen Behandlungsteams in psychosomatischer 

Medizin. Auf der klinischen Ebene wären eine ständige und konsequente 

Supervision, regelmäßige fachlich-somatische und psychosoziale 

Weiterbildungsmaßnahmen der Mitglieder des Behandlungsteams, eine breite, 

interdisziplinäre und effektive Kooperation und ein reger wissenschaftlicher 

Austausch zwischen den Angehörigen verschiedener Berufsgruppen mit spezifischen 

Kompetenzen ebenfalls unumgänglich. 

Ob sich diese tiefgreifenden strukturelle Veränderungen im klinischen Alltag 

tatsächlich umsetzen lassen erscheint fraglich, doch gerade die medizinische Realität 

des 21. Jahrhunderts bestätigt Uexküll in seinem Anliegen, die verloren gegangene 

beziehungsweise unterrepräsentiere psycho-somatische Integrität des Menschen in 

der hoch technisierten und spezialisierten Medizin zu re-etablieren. Bei der Mehrzahl 

der Patienten - insbesondere bei chronisch Kranken - existieren keine einfachen 

linearen Kausalbeziehungen des Krankheitsgeschehens, welche gezielt und 

geradlinig durch das ärztliche Eingreifen beeinflusst werden können; stattdessen 

finden sich zunehmend psycho-somatische Störungen, wie beispielsweise 

Körperbeschwerden ohne greifbare Körperbefunde (somatoforme Schmerzen), 

Depressionen oder Ängste. Sie machen weltweit den größten Anteil der ärztlichen 

Konsultationsgründe aus und verursachen die höchsten Kosten in unserem 



IV. Diskussion  

 

83 

Gesundheitssystem (Wirsching 2004: 1). So werden bei zirka einem Viertel aller 

Patienten trotz modernster Hightech-Medizin und ausführlichster Untersuchungen 

keine oder keine ausreichenden organischen Ursachen gefunden (Morschitzky 2005: 

9). 

Besonders im Fachgebiet der Gynäkologie und Geburtshilfe sind zahlreiche 

psychosomatisch (mit-)verursachte Krankheitsbilder beschrieben (Neuhaus 2000: 

Vorwort). So werden Fachärzte für Gynäkologie und Geburtshilfe in ihrer täglichen 

Arbeit häufig mit Situationen konfrontiert, zu deren Bewältigung ihr spezifisch 

medizinisches Fachwissen alleine nicht ausreicht (Leeners, Imthurn, Hugl, Delex-

Zalontz, Rath, Neises 2006). Praktisch tätige Gynäkologen berichten von 

zunehmenden psychosomatischen Symptomen, die bis zu 75 Prozent der 

Konsultationsgründe ausmachen (Neises 2005).  

Angesichts der zunehmenden Bedeutung psychosomatisch (mit-)verursachter 

Krankheitsbilder könnte die Berücksichtigung des Konzepts Uexkülls für die 

praktische Heilkunde von großem Nutzen sein. Als Handlungs- und 

Orientierungsrahmen eröffnet das Konzept Uexkülls dem Arzt im klinischen Alltag 

eine Verständnismöglichkeit für das hochkomplexe Wechselspiel, das sich zwischen 

den ständigen biologischen, psychischen und sozialen Einflüssen und Gefahren 

abspielt, denen der Patient ausgesetzt ist.  

Erweitert der Arzt sein evidenzbasiertes Vorgehen und seine technisch hochwertige 

Behandlung durch einen Umgang mit dem Patienten, der diesen als ganzheitliches 

Subjekt aus Organismus und individueller Wirklichkeit versteht, so könnte sich eine 

humane Medizin im Sinne Uexkülls verwirklichen: zum Wohle des Patienten und zur 

Zufriedenheit und Genugtuung des betreuenden Arztes.                

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V. Zusammenfassung 
  

 

84 

V. Zusammenfassung 

Thure von Uexküll und Wolfgang Wesiack entwerfen in ihrem Werk „Theorie der 

Humanmedizin - Grundlagen ärztlichen Denkens und Handelns“ ein konsistentes 

Wissenschaftsmodell der evolutionären Entwicklung der Psyche, welches als 

Grundlage und theoretische Voraussetzung für die moderne Humanmedizin nutzbar 

gemacht werden sollte. Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, dieses Konzept 

darzulegen und zu untersuchen, welche Bedeutung ihm hinsichtlich der 

Verwirklichung einer „humanen Medizin“ im Sinne Uexkülls zukommt.  

Die Autoren tragen in ihrer Darstellung den entwicklungsgeschichtlichen Erfahrungen 

Rechnung und unterscheiden eine vegetative, animalische und spezifisch humane 

Entwicklungsebene, deren wesentliche Kennzeichen in dieser Arbeit in 

schematischer und übersichtlicher Form abgehandelt werden (Cosmides, Tooby 

1997: 85). Die maßgeblichen biosemiotischen, konstruktivistischen und 

systemtheoretischen Erkenntnisse, auf deren Grundlagen Uexküll und Wesiack ihr 

wissenschaftstheoretisches Modell entwerfen, werden in diesem Zusammenhang 

genauer dargestellt.  

Basierend auf einer subjektiven Erkenntnistheorie wenden sich Uexküll und Wesiack 

von der in der modernen Naturwissenschaft vorherrschenden Annahme einer 

universal gültigen, objektiv erfassbaren Welt ab und gehen stattdessen von einer 

individuellen Prägung der Weltsicht aus. Lebewesen stellen hierbei - im Gegensatz 

zur unbelebten Natur – erregbare, das heißt beobachtende Systeme dar, welche ihre 

Umgebung selbstreferentiell entsprechend ihrer Sinnesleistungen, Bedürfnisse und 

Verhaltensdispositionen wahrnehmen und für sich gestalten. Lebende Systeme – 

vom Einzeller bis hin zum Menschen – verwandeln aus physikalischen Reizen der 

Umgebung durch semiotische Bedeutungszuordnung eine ursprünglich neutrale 

Umgebung in eine bedeutungsvolle, subjektive Umwelt.  

Im Zentrum dieses Modells steht dabei die Instanz der Psyche, beziehungsweise „die 

Summe der Programme (der Codes), über die ein Lebewesen verfügt, um seine 

(subjektive) Welt, die Welt seines Selbst oder seine Umwelt mit Hilfe seiner Sinnes- 

und Bewegungsorgane aufzubauen“ (Uexküll, Wesiack 1998: 195). Je nach 

evolutionärer Entwicklungsebene lässt sie eine Wohnhülle (vegetative Ebene), 

artspezifische Umwelt (animalische Ebene) beziehungsweise individuelle Wirklichkeit 

(humane Ebene) in Erscheinung treten. Vor diesem Hintergrund verstehen Uexküll 

und Wesiack den lebendigen Organismus als planmäßig gefügtes Ganzes, das heißt 



V. Zusammenfassung 
  

 

85 

als autonomes Subjekt in einem untrennbaren und lebensnotwendigen System aus 

Organismus und subjektiver Wirklichkeit.  

Diese ganzheitliche Betrachtungsweise wollte Thure von Uexküll insbesondere für 

die moderne - zunehmend naturwissenschaftlich objektivistisch und mechanistisch 

ausgerichtete - Humanmedizin nutzbar machen, welche sich vorwiegend an der 

materiellen Zusammensetzung und den Kausalzusammenhängen der physikalisch-

chemischen Erscheinungen des Menschen beziehungsweise des Patienten und 

seiner Krankheit orientiert. Diese Entwicklung kritisierte Uexküll scharf: Der Mensch 

sei komplexer, als die Summe seiner naturwissenschaftlich erklärbaren 

Einzelfunktionen. 

Aufgrund dieser Erfahrung setzte er den traditionellen Vorstellungen der modernen 

Humanmedizin ein anthropologisches Modell entgegen, welches dem Menschen 

beziehungsweise dem Patienten in seinen vielfältigen bio-psycho-sozialen 

Beziehungen gerecht zu werden versucht. Sein integratives Verständniskonzept 

bildet - wie in der vorliegenden Arbeit überprüft - nicht nur eine solide 

wissenschaftliche Grundlage einer theoretischen Medizin, sondern leistet zugleich 

einen wertvollen handlungspraktischen und lebensrelevanten Beitrag für die 

Verwirklichung einer humanen Medizin, die den ganzen Menschen - als Subjekt mit 

einem jeweils einzigartigen Organismus und einer unverwechselbaren individuellen 

Wirklichkeit - in den Mittelpunkt des diagnostischen und therapeutischen 

Interaktionsprozesses stellt. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



VI. Literaturverzeichnis  

 

86 

VI. Literaturverzeichnis 

 

1. Abel, G. (2004) Zeichen der Wirklichkeit. Frankfurt: Suhrkamp.  

2. Akademie für Integrierte Medizin 2008. Im Internet unter: http://www.int-

med.de/index.html. Besucht am 01.02.2008. 

3. Baluska, F. (2006) Abstract Wissenschaftskongress „Biosemiotics“. Im Internet 

unter: http://www.biosemiotics2006.org/content.php?id=63&newsdetail=3. Besucht 

am 19.01.2008. 

4. Bartens, W. (2001) Es gibt nur psychosomatische Krankheiten. Der Mediziner 

Thure von Uexküll über den weit verbreiteten Irrtum, Körper und Seele getrennt zu 

betrachten. In: Die Zeit, 08.02.2001, S. 14. 

5. Bartens, W. (2004) Die Seele als Krankmacher. Wenn die Psyche leidet, knirschen 

selbst die Knochen. In: Süddeutsche Zeitung, 24.06.2004, S. 11. 

6. Bartens, W. (2006) Na, was haben wir denn heute? Bernd Hontschiks großartiges 

Plädoyer für eine Medizin, die den Patienten ernst nimmt. In: Süddeutsche Zeitung, 

17.11.2006, S. 16. 

7. Bartens, W. (2008) Der Menschenarzt. Zum 100. Geburtstag des Mediziners 

Thure von Uexküll. In: Süddeutsche Zeitung, 15.03.2008, S. 24. 

8. Bass, B., Castelberg, B. von, Fleischli, M. (2004) Verheimlichte und verdrängte 

Schwangerschaften - eine Herausforderung für die Klinik. In: Speculum - Zeitschrift 

für Gynäkologie und Geburtshilfe 22(3), S.19-22. 

9. Bastian, T., Hansch, D. (2004) Thure von Uexküll und die psychosomatische 

Medizin. In: Universitas 12/2004, S. 1277-1290. 

10. Bateson, G. (1985) Ökologie des Geistes, Frankfurt: Suhrkamp. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

87 

11. Bänninger-Huber, E. (1996), Mimik-Übertragung-Interaktion: Die Untersuchung 

affektiver Prozesse in der Psychotherapie. Bern, Göttingen, Toronto, Seattle: Huber. 

12. Behne, A. (1915-1916) Biologie und Kubismus. Der Sturm 6, S.68-71. 

13. Berg, L. (2004) Der Psychosomatiker Thure von Uexküll ist tot. In: Berliner 

Zeitung, 08.10.2004, S. 13. 

14. Berger, P. L., Luckmann, T. (2000) Die gesellschaftliche Konstruktion der 

Wirklichkeit. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag.  

15. Bergmann, G. von (1932) Funktionelle Pathologie. Berlin: Springer.  

16. Bergmann, G. von (1943) Das Weltbild des Arztes und die moderne Physik. Ein 

Ausgleich alter Widersprüche. Berlin: Springer. 

17. Bergmann, G. von (1953) Rückschau. München: Kindler. 

18. Bertalanffy, L. von (1949) Vom Molekül zur Organismenwelt. Grundfragen der 

modernen Biologie. Potsdam: Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion. 

19. Bertalanffy, L. von (1970) ... aber vom Menschen wissen wir nichts. Düsseldorf: 

Econ. 

20. Bohr, N. (1931) Atomphysik und Naturbeschreibung. Berlin: Springer. 

21. Böker, W. (2003) Arzt-Patient-Beziehung: Der fragmentierte Patient. In: 

Deutsches Ärzteblatt, PP2, Januar 2003, S. 21. 

22. Bräutigam, W., Christian, P., Rad, M. von (1997) Psychosomatische Medizin, 

Stuttgart: Thieme. 

23. Brennecke R, Brendler Cl, Gerhardus T. (2002) Arbeit in der Endlosschleife. 

Ergebnisse einer Befragung junger Ärztinnen und Ärzte in Berlin, Berliner Ärzte, Heft 

5/2002, S. 18 ff.  



VI. Literaturverzeichnis  

 

88 

24. Brockhaus (2003) Der große Brockhaus in einem Band. Leipzig: 

Bibliographisches Institut & F. A. Brockhaus. 

25. Broekmann, B. (2003) Die psychische Geburt des Menschen. Eine Darstellung 

der frühkindlichen Entwicklung (nach Margaret Mahler). Im Internet unter: 

http://www.ipsis.de/themen/thema_bindung2.htm. Besucht am 20.12.2006. 

26. Buchka, P. (1994) Kompositionslehre der Natur. In Süddeutsche Zeitung, 

28.01.1994, S. 12. 

27. Buntrock, T. (2004) Als hätte es das Kind nie gegeben. In: Der Tagesspiegel 

online. Im Internet unter: 

http://www.tagesspiegel.de/berlin/archiv/08.08.2004/1290353.asp. Besucht am 

20.12.2007. 

28. Busche, H. (2001) Die Seele als System. Aristoteles’ Wissenschaft von der 

Psyche. Hamburg: Felix Meiner. 

29. Christian, P. (1952) Das Personenverständnis im modernen medizinischen 

Denken, Tübingen: Mohr. 

30. Christian, P. (1989) Anthropologische Medizin. Theoretische Pathologie und 

Klinik psychosomatischer Krankheitsbilder. Berlin: Springer. 

31. Cosmides, L., Tooby, J.E. (1997) The modular nature of human intelligence. In: 

Scheibl, A.B., Schopf, J.W. (Hrsg) The origin and evolution of human intelligence. 

Sudbury, Boston: Jones and Bartlett. 

32. Deely, J. (1986) Semiotic as framework and direction. In: Deely, J., Brooke, W., 

Kruse, F. (Hrsg.) Frontiers in Semiotics, S. 164-271. Bloomington: Indiana University 

Press. 

33. Der Spiegel (2004) Gestorben: Thure von Uexküll. 11.10.2004, S. 210. 

34. Ditfurth, H. von (1980) Der Geist fiel nicht vom Himmel. München: Deutscher 

Taschenbuch Verlag.  



VI. Literaturverzeichnis  

 

89 

35. Dörner, K. (2003) Der gute Arzt. Lehrbuch der ärztlichen Grundhaltung. Stuttgart, 

New York: Schattauer. 

36. Dörner, K. (2004) Das Gesundheitsdilemma. Woran unsere Medizin krankt. 

Berlin: Ullstein. 

37. Duden (2001) Duden Band 5. Das Fremdwörterbuch. Mannheim, Leipzig, Wien, 

Zürich: Dudenverlag. 

38. Eccles, J.C., Popper, K.R. (1982) Das Ich und sein Gehirn. München: R. Piper 

Verlag. 

39. Ekman P., Rosenberg, E. (1997) What the face reveals. New York: Oxford 

University Press. 

40. Enzensberger, H. M. (1995) Kiosk. Neue Gedichte. Frankfurt: Suhrkamp. 

41. Ermann, M. (2006) Einführung in die Psychosomatik und Psychotherapie. Ein 

Arbeitsbuch für Unterricht und Eigenstudium. Stuttgart: Kohlhammer. 

42. Foerster, H. von (1992) Einführung in den Konstruktivismus. München, Zürich: 

Piper. 

43. Foerster, H. von (1993) Wissen und Gewissen. Schmidt, S. J. (Hrsg.) Frankfurt: 

Suhrkamp. 

44. Focus (1998) Nicht nur der Körper leidet. Thure von Uexküll kämpft seit einem 

halben Jahrhundert für die psychosomatische Therapie. In Focus, 20.04.1998, S. 

162. 

45. Friebe, R. (2004) Arzt ohne Grenzen. Nestor der Psychosomatik: Thure von 

Uexküll stirbt im Alter von sechsundneunzig Jahren. In: FAZ 28.10.2004, S. 36. 

46. Fuchs, P. (2001) Autopoiesis, Mikrodiversität, Interaktion. In: Jahraus, O., Ort, N. 

(Hrsg.) Bewusstsein-Kommunikation-Zeichen. Wechselwirkungen zwischen 



VI. Literaturverzeichnis  

 

90 

Luhmannscher Systemtheorie und Peircescher Zeichentheorie. Tübingen: Max 

Niemeyer. 

47. Fuchs, P. (2005) Die Psyche. Studien zur Innenwelt der Außenwelt der 

Innenwelt. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

48. Geigges, W. (2005) Nachruf auf Prof. Dr. Thure von Uexküll. Obituary Thure von 

Uexküll – A Pioneer of Psychosomatic Medicine. In: Psychotherapie Psychosomatik 

Medizinische Psychotherapie. Heft 2/2005, S. 84-85. 

49. Geisler, L.S. (2004) Der gute Arzt - Auf der Suche nach einem verlorenen Ideal? 

In: Ärzte Zeitung online, 22.12.2004. Im Internet unter: http://www.linus-

geisler.de/art2004/200412aez-verlorenes_ideal.html. Besucht am 01.02.2008. 

50. Glasersfeld, E. (1996) Radikaler Konstruktivismus. Ideen, Ergebnisse, Probleme. 

Frankfurt: Suhrkamp. 

51. Gleixner, C., Müller, M., Wirth, S. (2006/07) Neurologie und Psychiatrie für 

Studium und Praxis. Breisach: medizinische Verlags- und Informationsdienste.  

52. Goldbach, G. (2006) Der ganze Mensch im Blickfeld. Aus der Geschichte der 

psychosomatischen Medizin in Deutschland. Baden-Baden: Deutscher 

Wissenschafts-Verlag. 

53. Grassi, E., Uexküll, T. von (1950) Von Ursprung und Grenzen der 

Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften. München: Lehnen. 

54. Hasselmann, V., Schmolke, F. (1933) Welten der Seele. Trancebotschaften eines 

Mediums. München: Wilhelm Goldmann.  

55. Hauser, M. D., Chomsky, N., Tecumseh Fitch, W. (2002) The Faculty of 

Language: What Is IT, Who Has IT, and How Did It Evolve. In: Science Vol. 298, S. 

1569-1579. 

56. Helferich, Ch. (1999), Geschichte der Philosophie: Von den Anfängen bis zur 

Gegenwart und Östliches Denken. München: Deutscher Taschenbuch Verlag. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

91 

57. Herrmann, M. (2004) Ein Leben für die Psychosomatische Medizin: Thure von 

Uexküll – Arzt, Gelehrter, Philosoph, Konstruktivist, Revolutionär – ist mit 96 Jahren 

gestorben. In: Hessisches Ärzteblatt 12/2004. 

58. Hilgers, M. (2003) Psychosomatik. In: Frankfurter Rundschau, 28.05.2003, S. 3.  

59. Hinz, H. (2002) Objektbeziehung, Objektbeziehungstheorie. In: Mertens, W. 

(Hrsg.) Handbuch der psychoanalytischen Grundbegriffe, S. 502-508. Berlin: 

Schattauer.  

60. Hitzler, R. (1999) Die „Entdeckung“ der Lebens-Welten, Individualisierung im 

sozialen Wandel. In: Willems, H., Hahn, A. (Hrsg.) Identität und Moderne, S.231-249. 

Frankfurt: Suhrkamp.  

61. Hoffmann, S.O, Hochapfel, G. (1999) Neurosenlehre, Psychotherapeutische und 

Psychosomatische Medizin. Stuttgart: Schattauer Verlag. 

62. Hoffmeyer, J. (1996) Signs of Meaning in the Universe (Advances in Semiotics). 

Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press. 

63. Hoffmeyer, J. (2004) Thure von Uexküll ist tot - Die Einheit von Körper und Seele. 

Auch wenn die Nervenzellen im Gehirn sich nicht amüsieren, freuen wir uns 

dennoch. Übersetzt aus dem Dänischen. In: Politiken, 17.10.2004. Im Internet unter: 

http://www.int-med.de/uexkuell/hoffmeyer.pdf. Besucht am 20.02.1008. 

64. Hohm, H.-J. (2000) Soziale Systeme, Kommunikation, Mensch. Eine Einführung 

in soziologische Systemtheorie. Weinheim und München: Juventa.  

65. Hollersen, W. (2006) Verdrängte Bäuche. In: Berliner Zeitung online. Im Internet 

unter: http://www.berlinonline.de/berliner-

zeitung/archiv/.bin/dump.fcgi/2006/1114/lokales/0103/index.html. Besucht am 

21.11.2007. 

66. Hontschik, B. (2005) Thure von Uexküll. Kein Nachruf: Eine Würdigung. In: Dr. 

Med. Mabuse Heft 153/2005, S.1-4. Frankfurt: Mabuse Verlag. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

92 

67. Huppmann, G., Fischbeck, S. (2006) Zur Geschichte der medizinischen 

Psychologie. Würzburg: Königshausen und Neumann. 

68. Husserl, E. (1962) Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie. Hua IV. Den Haag: Nijhoff.  

69. Izard, C.E. (1994) Die Emotion des Menschen: Eine Einführung in die 

Grundlagen der Emotionspsychologie. Weinheim: Beltz, Psychologie Verlags Union. 

70. Jahraus, O., Ort, N. (2001) Bewusstsein-Kommunikation-Zeichen. Tübingen: Max 

Niemeyer. 

71. Kaps, C. (2007) Begegnungen: Der Querdenker. In: Frankfurter Allgemeine 

Zeitung, 22.07.2007, S. 17. 

72. Kastilan, S. (2004) Der Krankheits-Versteher. Thure von Uexküll begründete die 

Psychosomatik. In: Die Welt, 09.10.2004, S. 29. 

73. Knopf, M., Mayer, E., Meyer, E. (1995) Traurig und befreit zugleich – Psychische 

Folgen des Schwangerschaftsabbruchs. Im Internet unter: 

http://www.mifegyne.at/pages/volltext05.html. Besucht am 01.12.2006.  

74. Köhle, K. (2005) Zum Gedenken: Thure von Uexküll als Forscher. Vortrag 

anlässlich der DKPM-Tagung am 18.03.05 in Dresden. Im Internet unter: 

http://www.karl-koehle.de/archiv/uexkuell/nachruf.html. Besucht am 20.04.2009. 

75. Krehl, L. v. (1930) Pathologische Physiologie. Berlin: Vogel. 

76. Krampen, M. (2001) No plant - no breath. In: Semiotica 2001, S.415-421. 

77. Kreisman, J., Straus, H. (2002) Ich hasse dich - verlass' mich nicht. München: 

Kösel. 

78. Kull, K. (1998) On Semiosis, Umwelt and Semiosphere. In: Semiotica, 120 (3/4): 

299-310. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

93 

79. Kull, K. (2001) Jakob von Uexküll: An introducion. In: Semiotica 134(1/4):1-59. 

80. Lange K. (1980) Abbildung oder Konstruktion der Wirklichkeit? Stuttgart: Ernst 

Klett.   

81. Langthaler, R. (1992) Organismus und Umwelt. Die biologische Umweltlehre im 

Spiegel traditioneller Naturphilosophie. Hildesheim, Zürich, New York: Olms.  

82. Laplanche, J., Pontalis, J.-B. (1973) Das Vokabular der Psychoanalyse. 

Frankfurt: Suhrkamp. 

83. Leeners, B., Imthurn, B., Hugl, A., Delex-Zalontz, N., Rath, W., Neises, M. (2006) 

Zur aktuellen Situation der gynäko-psychosomatischen Versorgung in Deutschland. 

Geburtshilfe Frauenheilkunde 66, S.677-683. 

84. Leithoff, P. (1993) Die paradigmatische Bedeutung der Psychosomatik von Thure 

von Uexküll. Eine nach Thomas Kuhn geführte wissenschafts-theoretische und 

wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung. Dissertation an der Universität Köln. 

85. Lenzen-Schulte, M. (2004) Der Mensch – ein System in der Umwelt von 

Systemen. Vom Siegeszug der Psychosomatik, die alle medizinischen Disziplinen 

durchdrungen hat: Thure von Uexküll schuf mehr als nur ein neues Fach. In: 

Frankfurter Allgemeine Zeitung, 13.10.2004, S. N. 

86. Libet, B. (2000) Haben wir einen freien Willen? In: Geyer, C. (Hrsg.): 

Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experimente. Frankfurt: 

Suhrkamp.  

87. Lippert, H. (2000) Lehrbuch Anatomie. München, Jena: Urban und Fischer.  

88. Lorenz, K. (1977) Behind the mirror. London: Methuen.  

89. Lown, B. (2002) Die verlorene Kunst des Heilens. Anleitung zum Umdenken. 

Stuttgart, New York: Schattauer. 

90. Lyons, J. (1992) Die Sprache. München: Beck. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

94 

91. Mahler, M., Pine, F., Bergman, A. (1978) Die psychische Geburt des Menschen. 

Symbiose und Individuation. Frankfurt: S. Fischer.  

92. Martin-Luther-Universität Halle Wittenberg. Sonderforschungsbereich 648 (2006) 

Wissenschaftliches Gesamtkonzept. Im Internet unter: http://www.sfb648.uni-

halle.de/gesamtkonzept/. Besucht am 01.10.2007. 

93. Maturana, H. (2001) Was ist erkennen? Die Welt entsteht im Auge des 

Betrachters. München: Wilhelm Goldmann.  

94. Maturana, H. R., Varela, F. J. (1992) The Tree of Knowledge – The Biological 

Roots of Human Understanding. Boston: Shambhala.  

95. Mead, D.H. (1968) Geist, Identität und Gesellschaft. Frankfurt: Suhrkamp.  

96. Meier, E.A. (1994) Die Psyche. Hinterschmidrüti ZH: Wassermannzeit-Verlag. 

97. Mertens, W. (1996) Psychoanalyse. Stuttgart, Berlin, Köln: W. Kohlhammer 

GmbH. 

98. Meyers Lexicon Online 2.0. Im Internet unter: 

http://lexikon.meyers.de/meyers/Fantasie. Besucht am 01.02.2007. 

99. Mildenberger, F. (2007) Umwelt als Vision. Leben und Werk Jakob von Uexkülls 

(1864-1944). Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 

100. Mitscherlich, M. (1977) Freiheit und Unfreiheit in der Krankheit. Studien zur 

psychosomatischen Medizin III. Frankfurt: Suhrkamp. 

101. Mitscherlich, M. (1983) Gesammelte Schriften I. Frankfurt: Suhrkamp.  

102. Möhrle, K. (2002) Für eine Medizin mit menschlichem Gesicht – Der 

amerikanische Friedensnobelpreisträger Bernard Lown zu Gast in Frankfurt. In: 

Hessisches Ärzteblatt 2/2002, S. 77. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

95 

103. Möller, H.-J., Laux, G., Deister, A. (1996) Psychiatrie. Stuttgart: Hippokrates.  

104. Morschitzky, H., Sator, S. (2005) Wenn die Seele durch den Körper spricht – 

Psychosomatische Störungen verstehen und heilen. Düsseldorf, Zürich: Walter 

Verlag.  

105. Müller, A. (2008) Astro Wissen. Im Internet unter: http://www.wissenschaft-

online.de/astrowissen/lexdt_b02.html. Besucht am 13.03.2008. 

106. Neises, M. (2005) Psychotherapie in der Gynäkologie. Problemstellungen bei 

der Psychotherapie in der Frauenheilkunde. In: Faller, H. (Hrsg.) Psychotherapie bei 

somatischen Erkrankungen. Krankheitsmodelle und Therapiepraxis 

störungsspezifisch und schulenübergreifend, S.128 -143. Stuttgart: Thieme.  

107. Neuhaus, W. (2000) Psychosomatik in Gynäkologie und Geburtshilfe – Ein 

Leitfaden für Klinik und Praxis. Stuttgart, New York: ENKE im Georg Thieme Verlag. 

108. Nöth, W. (2000) Handbuch der Semiotik. Stuttgart, Weimar: Metzler. 

109. Oehler, K. T. (2005) Das Wesen der Seele. Eine psychologisch-

naturwissenschaftliche Erörterung der Frage nach dem Wesen der Seele. 

Norderstedt: Books on Demand GmbH. 

110. Olaf, S. (2006) Viktor von Weizsäcker: Arzt und Denker gegen den Strom. Eine 

Würdigung des „Vaters der Psychosomatischen Medizin“ anlässlich des Erscheinens 

der Gesammelten Schriften. In Deutsches Ärzteblatt 2006, 103 (11): A 672-674. 

111. Otte, R. (2001) Thure von Uexküll. Von der Psychosomatik zur Integrierten 

Medizin. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

112. Pauli, H. G. (1984) Wissenschaftstheorie und Allgemeinmedizin. Medizinische 

Fakultät der Maximilians-Universität-München. In: Häusler, S. (1985) Warum an der 

Universität Allgemeinmedizin gelehrt werden muss. Banaschewski: München. 

113. Peirce, C. S. (1978) Collected Papers, Vol. 2. Hartshorne, C., Weiss, P. (Hrsg.). 

Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.  



VI. Literaturverzeichnis  

 

96 

114. Piaget, J. (1974) Der Aufbau der Wirklichkeit beim Kinde. Stuttgart: Ernst Klett. 

115. Piaget, J. (1981) Jean Piaget über Jean Piaget. München: Kindler. 

116. Piaget, J., Inhelder, B. (1996) Die Psychologie des Kindes. München: Deutscher 

Taschenbuch Verlag.  

117. Piechocki, R. (2001) Ein Regenwurm kennt nur Regenwurmdinge. Nur der 

jüngste Teil der Begriffsgeschichte ist von Skepsis geprägt: Über die Karriere der 

"Umwelt" und ihrer Bedeutungen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 06.10.2001,    

S. 2.  

118. Precht, R. D. (2005) Gemütlich, Höhle, auf Wiedersehen. In: Die Zeit, 

12.05.2005, S. 96. 

119. Reinke, E. (1999) Das psychoanalytische Erstinterview. Bremen: Eigenverlag.  

120. Rensch, B. (1977) Das universale Weltbild. Evolution und Naturphilosophie. 

Frankfurt: Fischer. 

121. Reuter, M. (1990) Black Box Psyche. Texte zur Historischen Psychologie I. 

Pfaffenweiler: Centaurus- Verlagsgesellschaft.  

122. Riechelmann, C. (2005) Die belebte Natur würfelt doch. In: Tageszeitung, 

23.03.2005, S. 15. 

123. Roberts, J. (1995) Die Natur der Psyche. Genf: München Ariston Verlag. 

124. Rohde, E. (1991) Psyche: Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. 

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

125. Ronge, V. (1997) Systemtheorie. In: Reinhold, G. (Hrsg.) Soziologie-Lexikon.   

3. Auflage. München: Oldenbourg R., S. 668 – 671. 

126. Rosenberg, A. (1945/45) Letzte Aufzeichnungen. Jomsburg: Uelzen. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

97 

127. Rudolf, G. (1996) Psychotherapeutische Medizin, 3., überarbeitete Auflage, 

Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag. 

128. Rüting, T. (2004) History and significance of Jakob von Uexküll and of his 

institute in Hamburg. In: Sign Systems Studies 32.1/2, 2004. 

129. Saussure, F. de (2001) Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. 

Bally, C., Sechehaye, A. (Hrsg.) Berlin, New York: Walter de Gruyter. 

130. Schaff, A. (1973) Einführung in die Semantik. Hamburg: Rowohlt. 

131. Schipperges, H. (1990) Impulse der Medizin der Heidelberger Tradition, Beilage 

zur Zeitschrift für Allgemeinmedizin, 220. S. 1497-1500. 

132. Schmid-Tannwald, I., Overdick-Gulden, M. (2001) Vorgeburtliche Medizin 

zwischen Heilungsauftrag und Selektion. München, Bern, Wien, New York: W. 

Zuckschwerdt.  

133. Schmid-Tannwald (2006) Das naturwissenschaftliche Menschenbild in der 

Medizin – Hilfe oder Hindernis? Gastvortrag in der theologischen Fakultät in 

Eichstätt, gehalten am 14.12.2006.  

134. Schmid-Tannwald (2007) Die subjektive und die objektive Bedeutung einer 

Schwangerschaft und mögliche gesundheitliche Folgen für die Frau. Im Internet 

unter: http://www.aerzte-fuer-das-leben.de/2007.htm Besucht am 20.01.2008.  

135. Schmid-Tannwald (2008) Der menschliche Alltag – ein unverzichtbarer 

Bestandteil eines wissenschaftlichen Menschenbildes. Everyday life – a vital 

component of every scientific model of man. In GMX Z Med Ausbild 2008; 25 (1): 

Doc 69. Im Internet unter: http://www.egms.de/en/journals/zma/2008-

25/zma000553.shtml. Besucht am 10.04.2008. 

136. Schnabel, U. (2008) Im Labyrinth des Denkens. In: Die Zeit, 03.04.2008, S. 38. 

137. Schur, M. (1973) Das Es und die Regulationsprinzipien des psychischen 

Geschehens. Frankfurt: S. Fischer.   



VI. Literaturverzeichnis  

 

98 

138. Schütz, A. (1932) Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die 

verstehende Soziologie. Wien: Springer.  

139. Schütz, A., Luckmann, T. (2003) Strukturen der Lebenswelt. Konstanz: UVK 

Verlagsgesellschaft GmbH. 

140. Sebeok, T. A. (1979) Theorie und Geschichte der Semiotik. Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt.  

141. Sechenov, I. M. (1965) Reflexes of the Brain. Cambridge, Massachusetts: 

Massachusetts Institute of Technology Press. 

142. Siebeck, R. (1949) Medizin in Bewegung. Klinische Erkenntnisse und ärztliche 

Aufgabe. Stuttgart: Thieme. 

143. Sitte, P., Ziegler, H., Ehrendorfer, F., Bresinsky, A. (1998), Lehrbuch der 

Botanik für Hochschulen. 34. Auflage. Stuttgart: Gustav Fischer. 

144. Sloterdijk, P. (2004) Sphären III, Schäume. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

145. Specht, R. (1995) Descartes mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. 

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

146. Spitzer, L. (1968) Milieu and ambiance. In: Spitzer, L. (Hrsg) Essays in 

Historical Semantics: Testimonial Volume in Honour of Leo Spitzer, S.227-316. New 

York: Russel & Russel. 

147. Stauber, M. (1998) Psychosomatische Probleme in der Schwangerschaft und im 

Wochenbett. In: Der Gynäkologe, Vol. 31, Nummer 1, S.103-118. Berlin, Heidelberg: 

Springer.  

148. Stauber, M., Weyerstahl, M. (2005) Gynäkologie und Geburtshilfe. Stuttgart: 

Thieme. 

149. Steinkohl, S. (2000) Der Gynäkologe als Arzt für Leib und Seele. In: 

Süddeutsche Zeitung, 14.06.2000, S.2. 124. Studt, H. H., Petzold, E. R. (1999) 



VI. Literaturverzeichnis  

 

99 

Psychotherapeutische Medizin: Psychoanalyse – Psychosomatik – Psychotherapie. 

Berlin, New York: Walter de Gruyter. 

150. Tölle, R., Windgassen, K. (2003) Psychiatrie. Einschließlich Psychotherapie. 

Berlin, Heidelberg, New York: Springer.  

151. Uexküll, J. von (1902) Physiologie und Biologie in ihrer Stellung zur Tierseele. 

In: Ergebnisse der Physiologie 1, S. 212-233. 

152. Uexküll, J. von (1913) Bausteine zu einer biologischen Weltanschauung. 

München: Bruckmann. 

153. Uexküll, J. von (1913) Die Aufgabe der biologischen Weltanschauung. In: Die 

Neue Rundschau 24, S. 1080-1091. 

154. Uexküll, J. von (1921) Umwelt und Innenwelt der Tiere. Berlin: Springer. 136. 

Uexküll, J. von (1931) Der Organismus und die Umwelt. In: Driesch, H. (Hrsg.) Das 

Lebensproblem im Lichte der modernen Forschung, S. 189-224. Leipzig: Quelle & 

Meyer.  

155. Uexküll, J. von (1940) Bedeutungslehre. Leipzig: Johann Ambrosius Barth. 

156. Uexküll, J. von (1946) Der unsterbliche Geist in der Natur. Gespräche. 

Hamburg: Christian Wegner.  

157. Uexküll, J. von (1947) Der Sinn des Lebens. Gedanken über die Aufgaben der 

Biologie mitgeteilt in einer Interpretation der zu Bonn 1824 gehaltenen Vorlesung des 

Johannes Müller. Von dem Bedürfnis der Physiologie nach einer philosophischen 

Naturbetrachtung. Godesberg: Helmut Küpper. 

158. Uexküll, J. von (1950) Das allmächtige Leben. Hamburg: Christian Wegner. 

159. Uexküll, J. von, Kriszat, G. (1956) Streifzüge durch die Umwelten von Tieren 

und Menschen. Bedeutungslehre. Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.  



VI. Literaturverzeichnis  

 

100 

160. Uexküll, J. von (1957) Niegeschaute Welten. Die Lebenserinnerungen des 

berühmten Biologen. München: Paul List.  

161. Uexküll, J. von (1973) Theoretische Biologie. Frankfurt: Suhrkamp. 

162. Uexküll, T. von (1978) Was heißt und zu welchem Ende betreiben wir 

psychosomatische Medizin? In: Sigmund Freud-Institut, Provokation und Toleranz. 

Festschrift für Alexander Mitscherlich zum siebzigsten Geburtstag. Frankfurt 1978. S. 

120. 

163. Uexküll, J. von (1980) Kompositionslehre der Natur. Biologie als undogmatische 

Naturwissenschaft. Ausgewählte Schriften. Uexküll, T. von. (Hrsg.) Frankfurt: 

Ullstein. 

164. Uexküll, J. von (1982) The theory of meaning. In: Semiotica 42 (1), S. 25-82. 

165. Uexküll, T. von (1953) Der Mensch und die Natur. Grundzüge einer 

Naturphilosophie. München: Leo Lehnen.  

166. Uexküll, T. von (1963) Grundfragen der psychosomatischen Medizin. Hamburg: 

Rowohlt. 

167. Uexküll, T. von (1981) Lehrbuch der Psychosomatischen Medizin. München, 

Wien, Baltimore: Urban & Schwarzenberg. 

168. Uexküll, T. von (1987) Die Zeichenlehre Jakob von Uexkülls. In: Krampen, M., 

Ohler, K., Posner, R., Sebeok, T., Uexküll, T. v. : Die Welt als Zeichen, Klassiker der 

modernen Semiotik. Berlin: History and significance of Jakob von Uexküll. 

169. Uexküll, T. von (1983) Die Entstehung der psychosomatischen Medizin aus der 

Geschichte des Leib-Seele-Dualismus. In: Medizinische Klinik 83. S. 37-39. 

170. Uexküll, T. von, Wesiack, W. (1988) Theorie der Humanmedizin. Grundlagen 

ärztlichen Denkens und Handelns. München, Wien, Baltimore: Urban & 

Schwarzenberg. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

101 

171. Uexküll, T. von (1997) Theoretische Grundlagen der Integrierten Medizin, in: 

Hontschik, B. (2005) Thure von Uexküll. Eine Würdigung, in: Dr. Med. Mabuse 153 

(Januar/Februar 2005), S.1-4. Frankfurt: Mabuse Verlag. 

172. Uexküll, T. von, Wesiack, W. (1998) Theorie der Humanmedizin. Grundlagen 

ärztlichen Denkens und Handelns. München, Wien, Baltimore: Urban & 

Schwarzenberg. 

173. Uexküll, T. von (2001) Units of survival. In: Semiotica. Jakob von Uexküll: A 

paradigm for biology and semiotics. Volume 134-1/4, S.103-106. Berlin, New York: 

Mouton de Gruyter.  

174. Uexküll, T. von (2008) Psychosomatische Medizin. Modelle ärztlichen Denkens 

und Handelns. München: Elsevier,Urban&Fischer. 

175. Uslar, D. von (1999) Was ist Seele. Würzburg: Königshausen &Neumann. 

176. Vogeley, K. (1996) Was ist Psyche? In: Psyche im Streit der Theorien 

herausgegeben von Heinze, M., Kupke, Ch., Pflanz, St. Vogeley, K. Würzburg: 

Königshausen&Neumann 1996. 

177. Wahl, I. (2006) Kranke statt Krankheiten behandeln - Die Psychosomatik 

verkörpert die Seele in der Hochleistungsmedizin. In: FAZ 1.11.2006. S. N1. 

178. Walther, E. (1974) Allgemeine Zeichenlehre. Einführung in die Grundlagen der 

Semiotik. Stuttgart: Deutsche-Verlags-Anstalt.  

179. Weidner, K. (2005) Psychosomatik am Beispiel der Frauenheilkunde. Im 

Internet unter: http://psychosomatik.uniklinikum-

dresden.de/pdf/vorlesungen/psychosomatische%20frauenheilkunde-weidner-

2005.pdf. Besucht am 01.12.2007.  

180. Weizsäcker, V. v. (1988) Gesammelte Schriften Band 9. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp. 



VI. Literaturverzeichnis  

 

102 

181. Wesiack, W. (2005) Nachruf auf Thure von Uexküll. In: Zeitschrift für 

psychosomatische Medizin und Psychotherapie. Heft 1/2005, S. 1-3. 

182. Wessel, J., Platz, W. E., Schneider, V. (1998) Rechtsmedizinische, 

psychiatrische und geburtsmedizinische Aspekte bei der Kindestötung nach 

Schwangerschaftsverdrängung - eine Übersicht anhand einer Kasuistik. In: 

Rechtsmedizin, Vol 9, Nummer 1, S.1-8. Berlin, Heidelberg: Springer.  

183. Wiedemann, F. Dr. (1987) Was ist und wie funktioniert unsere Psyche, Rottach- 

Egern: Edition Information Service Verlagsgesellschaft mbh.  

184. Wille, R., Beier, M. (1994) ‚Verdrängte’ Schwangerschaft und Kindestötung: 

Theorie – Forensik – Klinik. In: Sexuologie 2 (1) 1994: 75-100, Stuttgart, Jena, New 

York: Gustav Fischer Verlag.  

185. Wirsching,M. (2004) Nachruf auf Prof. Dr. med Thure von Uexküll. Im Internet 

unter: http://www.int-med.de/uexkuell/wirsching%202004.pdf. Besucht am 

20.02.2008. 

186. Wittgenstein, L. (1963) Tractatus logico-philosophicus. Logisch- philosophische 

Abhandlung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

187. Wolff, P. (2006) Kollektive Verdrängung. In: Süddeutsche Zeitung, 04.03.2006, 

S. 2. 

188. Wuketits, F. M. (1982) Grundriss der Evolutionstheorie. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.  

 

 

 

 



VI. Literaturverzeichnis  

 

103 

VI. Anhang 

1. Lebenslauf 

 

 

 

 

 

2001- 2007 

 

16.02.2004 - 14.03.2004 

 

16.08.2004 - 14.09.2004 

 

29.08.2005 - 28.09.2005 

01.10.2005 - 31.12.2005 

 

21.06.2006 - 10.12.2006 

 

 

11.12.2006 - 31.03.2007 

 

 

 

 

Vorklinischer und klinischer Studienabschnitt, 

Ludwigs-Maximilians-Universität, München 

Famulatur Anaesthesiologie, Universitätsklinikum 

Großhadern, München  

Famulatur Gynäkologie/Geburtshilfe, 

Geisenhoferklinik, München 

Famulatur Chirurgie, Kapstadt, Südafrika 

Famulatur Plastische und ästhetische Chirurgie,  

Praxis Dr. Oeking, Dr. Schoeneich, München 

1. Tertial des Praktischen Jahres,  

Klinik für Gynäkologie und Geburtshilfe,  

Klinikum Dritter Orden, München-Nymphenburg 

2. Tertial des Praktischen Jahres,  

Klinik für Allgemein-/Viszeral-/Gefäß- und 

Thoraxchirurgie, Klinikum Dritter Orden, München-

Nymphenburg 

 

Persönliche Daten 

Name 

Geboren 

Vater 

Mutter  

Schwester 

Schwester 

Nationalität 

Katrin Fischer 

07.10.1981, in Bobingen 

Karl-Heinz Fischer, Betriebswirt 

Walburga Fischer, Angestellte 

Eva Blombach, Lehrerin 

Verena Fischer, Verwaltungsfachangestellte 

Deutsch 

Schulbildung 

1988-1992 

1992- 2001 

2001 

Grundschule Bobingen  

Leonhard-Wagner-Gymnasium Schwabmünchen 

Abitur (Gesamtnote 1,5) 

Studium der Humanmedizin 



VI. Literaturverzeichnis  

 

104 

02.04.2007-30.06.2007 

 

 

Oktober-November 2007 

Dezember 2007 

3. Tertial des Praktischen Jahres,  

Unterassistentin, Innere Medizin,  

Kantonspital Luzern, Schweiz 

Ärztliche Prüfung (Gesamtnote: gut) 

Approbation als Ärztin 

 

Beruflicher Werdegang 

 

Seit Juni 2008 

 

Assistenzärztin in der Klinik für Gynäkologie und 

Geburtshilfe, Klinikum 3. Orden, München-

Nymphenburg 

 

 

 

                                                                                            München, Juni 2009 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VI. Literaturverzeichnis  

 

105 

2. Danksagung 

 

Nach Beendigung dieser Arbeit gilt mein ganz besond erer Dank:  

 

Herrn Prof. Dr. Ingolf Schmid-Tannwald für die Überlassung dieses äußerst 

reizvollen Themas, das mir wichtige Aspekte der theoretischen Medizin eröffnete und 

mir zugleich belangreiche Erkenntnisse für meine künftige Arbeit im klinischen Alltag 

als Ärztin vermitteln konnte. Für seine umfassende Betreuung, sein Engagement, 

seine Geduld und die vielen wertvollen Anregungen für diese Arbeit möchte ich mich 

herzlich bedanken. 

 

Dem Klinikdirektor Herrn Prof. Dr. K. Friese  für die Möglichkeit, diese Dissertation 

an der Frauenklinik der Universität München erstellen zu dürfen. 

  

Meinen Eltern , die mich während des Erstellens dieser Arbeit fortwährend motiviert  

und ermutigt haben und  

 

Jochen , der mir beim Gelingen dieser Arbeit tatkräftig zur Seite stand und dessen 

uneingeschränkte Unterstützung für die Fertigstellung dieser Arbeit unverzichtbar 

war.  

 

 

 

 

 


