LUDWIG-MAXIMILIANS-UNIVERSITAT MUNCHEN
KATHOLISCH-THEOLOGISCHE FAKULTAT

P. Sylwester Walocha OFM Conv.

(K)eine Freiheit ohne Solidaritit?

Zum Verhiltnis zweier sozialethischer Grundbegriffe in den kirchlichen
Sozialworten in Deutschland aus der Perspektive der Sozialverkiindigung

von Papst Johannes Paul II.

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Grades eines Doktors der Theologie
der Katholisch-Theologischen Fakultat
der Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen



BETREUER

1. Gutachter: Prof. Dr. Alois Baumgartner

2. Gutachter: Jun.-Prof. Dr. Birgitta Kleinschwirzer-Meister

Tag der mundlichen Prifungen: 6. Februar 2009

11



INHALTSVERZEICHNIS

EINCItUNG covviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiiiieccccniiere e essssss s s s e s s assss s s s e e s s s ssssases 1
1 Problemstellung und Ziel detr Arbeit.......cccuiiviiiiiiiiiiiiiiiiiiiice e 38
2 Aufbau Und MethOdE. ..ottt ettt nenes 12
KAPITEL I
1 Freiheit und Solidaritit im (gegenwéirtigeq_) sozialethischen Diskurs und in
der kirchlichen Sozialverkiindigung — ein UberblicK.......ccccovvieeuiienniinnniinnnecnnnneen. 14
1.1 Zum Verstindnis und Ort der Begriffe Freiheit und Solidaritit im gegenwirtigen
sozialethiSChen DISKULS ...ooviieiiiieiee e 14
1.1.1 Mehrdimensionalitit des Begriffs Fretheit ..., 16
1.1.2 Mehrdimensionalitit des Begriffs Solidaritat........cccocoeeviviciiiviniiciniiiiiicnne, 18
1.2 Entwicklungslinien der kirchlichen Sozialverkindigung........occceuvvicucivniccinnicinnneaee 22
1.2.1 Sozialverkiindigung — Katholische Soziallehre — Sozialethik: Begriffsklarungen..22
1.2.2 Die sogenannten (klassischen) Sozialprinzipien.......ccoocvviiiinicininncinicciinnn. 24
1.2.2.1  PersonalitAtSPrinzip ..o 24
1.2.2.2 SOUdAfItAtSPLINZIP cocvuvrieieieiiiieieiriieeeeieiee et 26
1.2.2.3  SubsidiafitAtSPIINZIP c.oveveeeerrereeereerieeerenieeeretseeeeiesseesesesesseseeeseseesesesesenseaeees 27
1.2.3 Die Katholische Soziallehre und ihre historischen Hintergriinde .........cccocevnncees 28
1.2.3.1 Die gesellschaftliche Situation und die Reaktion der katholischen
Kirche im 19. Jahthundert......ccccoiciiviciniiccrccecceceecee. 29
1.2.3.2  Die Sozialverkiindigung von Rerum novarum bis zam Amtsantritt
Papst Johannes Pauls I ... 34
KAPITEL II
2 Freiheit und Solidaritit in den kirchlichen Sozialworten in Deutschland................ 53

2.1 Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit — ein Beitrag der deutschen Kirchen

zur sozialen und wirtschaftlichen Situation in Deutschland (1997)......cccocovciiiviiiniines 53
2.1.1 Die Vorgeschichte — der KonsultationsSprozess..........covwveeuruviiecuriniienensiienensenns 54
2.1.2 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte.........ccccvuviireirnicnnnnne. 56
2.1.3 Das Verstindnis von SOUAaritat .......ccceuvuiiiiiiiiiiiiicceccne 63
2.1.4 Das Verstindnis von Fretheit ..., 67

2.2 Mebr Beteiligungsgerechtigkeit — Memorandum einer Expertengruppe, berufen durch
die Kommission VI fir gesellschaftliche und soziale Fragen der Deutschen
Bischofskonferenz (1998) ... 68

2.2.1 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte..........cccccviiiiinnnnnne. 68

11T



2.3

2.2.2 Das Verstandnis VON SOHAALIEAL veeeeveeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeteeeeeeeereeeeseeeeseeesereeseseeseseeesseeessnes 83
2.2.3 Das Verstandnis VO FLEINEIE cooueieeeeeeee ettt ettt e e et e eeeesereeseseeeeseeesans 84

Solidaritiit brancht Eigenverantwortung. Orientierungen fir ein zukunftsfihiges
Gesundheitswesen — Beitrag der deutschen Bischofe, Kommission fir
gesellschaftliche und soziale Fragen sowie Kommission fiir karitative Fragen (2003) ... 84

2.3.1 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte..........ccccovvviiiinnnnnnn. 86
2.3.2 Das Verstindnis von SOUAAritat .......ccvvriieiicniiiiciiiiicccccccc e 89
2.3.3 Das Verstindnis vOn FLETNEIt ......cocicueiviiciririiciriccecceseceeceeeseeeneeeaas 90
2.4 Das Soziale nen denken. Fur eine langfristig angelegte Reformpolitik — Beitrag der
deutschen Bischofe, Kommission fiir gesellschaftliche und soziale Fragen (2003) ......91
2.4.1 Autbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte........cccccoevviviniciinines 91
2.4.2 Das Verstindnis vOn SOHALITAL .....cceuevvieeueuriieeieiriiieiesccieesiceenseeeseesieseseneaes 96
2.4.3 Das Verstaindnis von Fretheit ... 98
2.5 Demokratie brancht Tugenden — Beitrag der deutschen Kirchen zur Sozialethik im
Hinblick auf die soziale und wirtschaftliche Situation in Deutschland (2000)............... 99
2.5.1 Die Vorgeschichte — der KonsultationSprozess .......ccvuweeeururieecunmnieeemereeseenenenens 99
2.5.2 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte........cccccovvviviinnnnnnn. 100
2.5.3 Das Verstindnis vOn SOHAArItat .....ccceueueueuririririniniriiiccccceeereiererereseseneesseneas 108
2.5.4 Das Verstindnis von Fretheit ..o 109
2.6 Zum Verhiltnis von Solidaritit und Freiheit in den kirchlichen Sozialworten
1N Deutschland ... s 111
KAPITEL III
Freiheit und Solidaritit in der Sozialverkiindigung von Papst JohannesPaul II. ...... 115
3.1 ,,Soll-Zustand* und ,,Ist-Zustand* der Gesellschaft — der Zugang Papst Johannes
Pauls II. zur gesellschaftlichen Wirklichkeit........ccooviiiiiiiiiiiiiiiic, 115
3.1.1 Die christliche Botschaft als Ma3stab der Gesellschaft — zum Ausgangspunkt
der Sozialverkiindigung am Beispiel der Sozialenzykliken..........ccoccvcvviviciiuninnnee. 116
B30T Laborens exercens........eeiceiiiiciciiiciiiiicicicicie s 117
3.0.1.2 S0llicittndo 167 SOCIALS........unnneeeeiiiiiiiiiiiiiciiicieiec e 119
3113 ClnteSimmns MRS ...t 121

3.1.2 Charakteristik der gegenwirtigen Gesellschaft nach Papst Johannes Paul II. ...122

3.1.2.1 Kiritik an der gegenwirtigen Gesellschaft ..o 123
3.1.2.2 Positive Entwicklungen in der gegenwirtigen Welt........ccoovvvivviininnnnnee 125
3.1.3 Die Einbettung der Sozialverkiindigung Papst Johannes Pauls II. in seiner
SOZIAISAION ..t 127
3.1.3.1 Geographische Herkunft und biographische Hintergriinde.................... 128
3.1.3.2 Philosophisch-theologische Wurzeln ........cccoviiviiiiininiicce 133

I\Y



3.2 ,,Personalismus® und ,,Beteiligung* — das theoretische Grundgeriist der

Sozialverkiindigung von Papst Johannes Paul IL. ..o, 135
3.2.1 Die Person im Zentrum des gesellschaftlichen Lebens ........ccccooviiiviniiinininaee. 136
3.2.1.1 Die Verwirklichung der Person in der Tat: philosophische Aspekte ....136
3.2.1.2 Die Wiirde der menschlichen Person: theologische Aspekte................. 142

3.2.1.3 Rechte und Pflichten des Menschen: gesellschaftliche Konkretionen
aus der philosophisch und theologisch erhobenen Anthropologie........ 143
3.2.2 Beteiligung — Schliisselbegriff fiir gerechte soziale Strukturen .........ccocovcevveenenee. 148
3.2.2.1 Die gemeinschaftliche Existenz des Menschen .........cccccceeeciiinnnnnnne. 148
3.2.2.2 , Ich-Du‘“-Dimension und ,,Wir-Dimension‘ der Gemeinschaft.......... 149
3.2.2.3 Die Beteiligung am gesellschaftlichen Leben .......ccoococvviiiiviviiiininnnee 152
3.2.2.4 Fehlformen von Beteiligung ........cccoevuviiiiviiiiinininininiiiiiccccccccnes 154

3.3 Solidaritat und Freiheit — Gestaltung der Gesellschaft in ,,christlichem Geist*
nach Papst Johannes Paul IL. ... 156
3.3.1 Die solidarische GeSellSChaft .......cccovuverveueiriniririeiecirrecc s 156
3.3.1.1 Solidaritit als Angelpunkt fir den heutigen sozialethischen Diskurs....156
3.3.1.2 Dimensionen detr SOHAArItAL ...eveveeerererieirieirieietrieereeeseeeeeeeeee e 157
3.3.1.3 Solidaritit im Geiste det LieDe ..cvvvirireeirieiieereeeee e, 161
3.3.1.4 Das Prinzip der SUbSIAIALItAL ..c.cvviueiiiriiiiiiriiciccerceeeeens 162
3.3.2 Freiheit als Bedingung der Moglichkeit einer solidarischen Gesellschatft........... 165
3.3.2.1 Die Konzeption det Fretheit ......ccocovviviiiiicciciiiiciiicnsscccee 165
3.3.2.2 Die soziale Dimension det Freiheit...oovoeineeeneeinieirieeseeseeeeeee, 169
3.4 Die Zuordnung von Freiheit und Solidaritit in ihrer Bedeutung fur eine
gerechte Gesellschaftsgestaltung ..., 171
Nachtrag: Hermeneutische Ubetlegungen zum Ineinander von Philosophie,
Theologie und Sozialethik in der Sozialverkiindigung Papst Johannes Pauls II........ 173
KAPITEL IV

4 Freiheit und Solidaritit in den kirchlichen Sozialworten in Deutschland und in
Der Sozialverkiindigung von Papst Johannes Paul II. — ein Vergleich .................. 176

4.1 ,,Solidaritit durch Eigenverantwortung® bzw. ,,Freiheit in Solidaritit” — Zu den
Konzeptionen der deutschen kirchlichen Sozialworte und der Sozialverkindigung

Papst Johannes Pauls I ..o 176

4.2 Person und Gesellschaft — Zu den Denkansitzen der deutschen kirchlichen
Sozialworte und der Sozialverkiindigung Papst Johannes Pauls II. .........ccccoeviniinee. 186
Restimee UnNd AUSDIICK.......iiiiiiiiiiiiieiiiiiniiiiiieineiieissietessmessssssessssesssssnssssssssssssssssnssssss 191
LiteraturverZeiChniS.. . e uuueueeeeeeeiiieieiiininiiiiiiiiieiineineerereeeeeeeeeeeeeeeeereerereeeeereeeesseeeseeeseeee 194
Lebenslauf ..ot s e e s s s 220



EINLEITUNG

Zweifellos war und ist das ausgehende 20. und das beginnende 21. Jahrhundert eine Zeit
vielfaltiger Umbriiche. Mit der Intensivierung der Globalisierung und der Zeit der ,New
Economy* hielt eine Art neuer Liberalismus FEinkehr, der retrospektiv trotz der
wirtschaftlichen und politischen Erfolge (Internetbkonomie, Fortschreiten des EU-
Integrationsprozesses, Einfiihrung des Euro) oftmals recht kritisch gesehen wird. Denn diese
Zeit brachte fiir Europa und darin auch fir Deutschland eine zunehmende soziale Spaltung

ccl

mit sich, die sich in soziologischen Alliterationen wie ,abgehingtes Prikariat® oder

,,Akkumulation von Reichtum‘? nur unzureichend ausdriicken lisst.

Seit der Wiedervereinigung im Jahre 1989/1990 und den damit im Zusammenhang stehenden
geopolitischen Umwilzungen (Stichwort: Fall des ,,Eisernen Vorhangs®, Auflésung des Ost-
West-Konflikts und des Kalten Krieges, Zusammenbruch der russischen und osteuropdischen
Regime) war und ist Deutschland mehr denn je ein Teil jenes Prozesses, der allgemein als
Globalisierung bezeichnet wird. Gemeint ist damit ein weltpolitischer Vorgang, in dem

zwischen 6konomischer, kultureller und politischer Globalisierung unterschieden wird.

Friher war das Wirtschaftssystem des Kapitalismus eng mit der Herausbildung der
Nationalstaaten verknupft. Das heutige, auf Globalisierung angelegte Wirtschaftssystem
gewann mittlerweile einen Vernetzungsgrad, der es gegen politische Strategien einzelner
Nationalstaaten und der dahinter stehenden Gesellschaften relativ unempfindlich macht.

Dadurch hat sich auch das Verhiltnis zwischen Staat und Wirtschaft grundlegend geindert.’

Als die aus SPD und GRUNEN koalierte Bundestregierung im Oktober 2002 die Arbeiten zu
ithrer zweiten Amtsperiode aufnahm, standen nahezu alle westeuropiischen Linder vor dhn-
lich groBen wirtschaftlichen Problemen wie Deutschland. Die Arbeitslosigkeit hatte ebenso
wie die Steuer- und Sozialabgabenlast Spitzenwerte angenommen, die Staatsverschuldung war
tiberall an die kritische Grenze von drei Prozent des Bruttoinlandsprodukts® herangeraten
oder war bereits Uberschritten worden, und auch die Geburtenrate lag — mit Ausnahme von
Frankreich — unverindert auf einem Niveau, das die Altersstruktur der Bevolkerung

alarmierend verinderte — mit schwerwiegenden Folgen fiir den Sozialstaat.’

1 KESSL, F.: Das wahre Elend? Zur Rede von der ,,neuen Unterschicht“. In: Widerspriiche — Zeitschrift fur
sozialistische Politik im Bildungs-, Gesundheits- und Sozialbereich, Heft 98, Dezember 2005, 2.
2 HENNING, D./SCHWARZ, P.. Managergehalter und Mindestlohn. Ein Kommentar zur Debatte in

Deutschland. In: Gleichheit 4 (2007), 4.

3 Vel. BROCK, D.: Wirtschaft und Staat im Zeitalter der Globalisierung. In: Aus Politik und Zeitgeschichte,
Beilage zur Wochenzeitung Das Parlament, 8. August 2007, 8.

4 Nach dem Vertrag von Maastricht zur Einfihrung des Euro hatten sich die diesem Wihrungsraum
angehorenden Linder zur Einhaltung einer strikten Haushaltsdisziplin verpflichtet. Danach durfte die
Staatsverschuldung die kritische Marke von drei Prozent des Bruttoinlandsproduktes nicht tberschreiten.
Vgl. LENZ, C.-O./BORCHARDT, K.-D.: EU- und EG-Vertrag. Kommentar, Koln 2006.

5 Vgl. ROSENBERGER, S./TALOS, E. (Hg.): Sozialstaat: Probleme, Herausforderungen, Perspektiven, Wien
2003, 27ff., sowie speziell fir Deutschland: SINN, H.-W.: Ist Deutschland noch zu retten?, Minchen-
Berlin 2003.



SchlieBlich dringten nicht nur Wirtschaftsexperten® die verantwortlichen Politiker zum
Handeln', auch die Europiische Kommission in Briissel zeigte den Finanzministern und
Regierungschefs der in die Kritik geratenen Linder wie z.B. Frankreich, Deutschland und

Griechenland deutlich die Grenzen der Tolerierung ihrer jeweiligen Verschuldung auf.

Der Zweite (und aktuelle®) Armuts- und Reichtumsbericht der Bundesregierung, der im Jahre
2006 publiziert wurde, zeichnet fir Deutschland ein sehr ambivalentes Bild: Das gesamte
Nettovermdbgen der Deutschen stieg zwischen 1998 und 2003 um knapp 20 Prozent von 4,2
Billionen Euro auf rund 5 Billionen Euro. Jedoch besallen die reichsten 50 Prozent der Be-
volkerung mit 96,0 Prozent im Jahr 1993 bereits fast alles, die unteren 50 Prozent mit 4,1 Pro-
zent fast nichts. Zehn Jahre spiter konnte die ,,reiche® Hilfte der Haushalte ihren Anteil noch

einmal auf 96,3 Prozent erthohen, wihrend die untere, ,,armere* Hilfte nur noch einen Anteil

3 5

von 3,8 Prozent des Vermdgens besal.”

Dies allein wire nun gesellschaftspolitisch nicht unbedingt alarmierend, geh6rt doch eine Un-
gleichverteilung des Vermogens in marktwirtschaftlichen Gesellschaften 2zu deren
Charakteristik. Problematisch wird die Situation aber durch folgende Fakten:

- Der Anteil der unter der Armutsgrenze lebenden Menschen nahm von 12,1 Prozent im
Jahr 1998 auf zuletzt 13,5 Prozent (im Jahre 2005) zu.

- Kinder und Jugendliche sind tberproportional von Armut betroffen: 19 Prozent aller
Jugendlichen oder fast jede/r Funfte lebt in Armut. Gegentiber 1998 ist das ein Anstieg um
fast ein Drittel. Auch bei Kindern bis 15 Jahren ist der Anteil mit 15 Prozent
tiberdurchschnittlich."

- Die zunehmende Armut zeigt sich im starken Anstieg von tiberschuldeten Haushalten. Das
sind Haushalte, die ihre Schulden nicht mehr bedienen kénnen. Im Jahre 1994 lag ihre Zahl
noch bei zwei Millionen. Im Jahr 2002 waren es bereits mehr als drei Millionen. Dies

Wie beispielsweise Bert RURUP oder Hans-Werner SINN.

Vgl. hier z.B. RURUP, B./SESSELMEIER, W.: Mitbestimmung und Beschiftigung: Expertise fur das Projekt
»Mitbestimmung und neue Unternchmenskulturen® der Bertelsmann-Stiftung und der Hans-Bockler-
Stiftung, Ghtersloh 1998; RURUP, B.: Die Reform des Risikostrukturausgleichs im Rahmen der
Vorstellungen der ,,Finf Weisen zur Gesundheitspolitik. Vortrag auf der Veranstaltung ,,AOK im
Dialog™ am 15. Midrz 2001 in Berlin, Berlin 2001, sowie SINN, H.-W.: Ist Deutschland noch zu retten?,
Minchen-Berlin 2003, oder: SINN, H.-W.:. Mut zu Reformen. Finfzig DenkanstéBe fir die
Wirtschaftspolitik, Miinchen 2004.

8 Der Armutsbericht aus dem Jahr 2008 basiert auf Zahlen aus dem Jahr 2005 und wird deshalb auch als
Hveraltet  kritisiert. Vgl dazu  LEYTZ, W.. Tiefe Kluft zwischen Arm und Reich. In:
http:/ /www.tagesschau.de/inland/armut20.html, abgerufen am 01.08.2008. Deshalb wird in der
vorliegenden Arbeit mit dem sog. Zweiten Armuts- und Reichtumsbericht gearbeitet.

9 Vgl. SCHLECHT, M./KRAMER, R./REINER, S./REUTER, N./WEBER, A.: Armutszeugnis Reichtumsbericht.
In: VER.DI BUNDESVORSTAND BERLIN, BEREICH WIRTSCHAFTSPOLITIK (Hg.): Wirtschaftspolitische
Informationen 2 (2005), 2f.

10 Vgl. SCHLECHT, M./KRAMER, R./REINER, S./REUTER, N./WEBER, A.: Armutszeugnis Reichtumsbericht.
In: VER.DI BUNDESVORSTAND BERLIN, BEREICH WIRTSCHAFTSPOLITIK (Hg.): Wirtschaftspolitische
Informationen 2 (2005), 5.



bedeutet einen Anstieg um 55 Prozent in nur acht Jahren. Damit war im Jahr 2002 fast
jeder zehnte Haushalt in Deutschland iiberschuldet."

Nun ist unbestritten, dass Armut in Deutschland nur relativ aufzufassen ist. Denn im
Vergleich zu Lindern, in denen es den Menschen am Minimum an lebensnotwendigen Giitern
wie Nahrung, Wasser, Kleidung oder ein Dach tber dem Kopf mangelt, wird in Deutschland
von Armut gesprochen, wenn eine Person (oder eine Familie) weit unter dem liegt, wenn das
Einkommen einer Person oder einer Familie unter der Hilfte des Unterdurchnittlichem liegt,

was in der Gesellschaft als ,,normaler Lebensstandard gilt.

Um Armut international vergleichen zu koénnen, einigten sich die OECD-Linder auf
bestimmte Definitionen. Danach sind diejenigen arm, die weniger als 60 Prozent des mittleren
Einkommens vergleichbarer Haushalte zur Verfigung haben. Fir Alleinstehende waren das in
Deutschland im Jahr 2003 monatlich knapp 940 Euro Netto. Fir weitere Erwachsene in
einem Haushalt gilt nur der halbe Wert, fir Kinder unter 14 Jahren ein Drittel des Werts. Eine
vierk6pfige Familie gilt somit in Deutschland als arm, wenn sie mit insgesamt weniger als
1.970 Euro Netto im Monat'? auskommen muss. Davon missen alle Ausgaben wie
Lebensunterhalt, Miete, Kleidung, Schulbiicher oder die Kosten einer Klassenfahrt bestritten

werden."”

Die Zunahme der Zahl von , Armen® ldsst nach deren Ursachen fragen, welche
gesellschaftspolitisch  stark umstritten sind: Globalisierung, mangelnde Eigenvorsorge,
ungeniigende FEigeninitiative, Hartz IV, Abbau des Kiindigungsschutzes, stagnierende
Gehilter, Armut trotz Arbeit — Schlagworte und Verinderungen, die auf einen ,,Umbau® oder

gar ,,Abbau des deutschen Sozialstaates*'* hinweisen.

Klar scheint zu sein, dass, bedingt durch die 6konomischen und demografischen
Verinderungen, die Sozialsysteme, wie sie in Deutschland im 20. Jahrhundert aufgebaut
wurden, in der Krise sind.” In Deutschland, das aufgrund seiner geografischen Lage in
Mitteleuropa, seiner Geschichte, seiner Wirtschaftskraft und seiner Bevélkerungszahl von

global festzustellenden Verdnderungsprozessen besonders betroffen ist, wirken sich

1 Vgl. SCHLECHT, M./KRAMER, R./REINER, S./REUTER, N./WEBER, A.: Armutszeugnis Reichtumsbericht.
In: VER.DI BUNDESVORSTAND BERLIN, BEREICH WIRTSCHAFTSPOLITIK (Hg.): Wirtschaftspolitische
Informationen 2 (2005), 7.

12 Stand: Mitte 2003; gl. BUNDESMINISTERIUM FUR GESUNDHEIT UND SOZIALE SICHERUNG (Hg.):
Lebenslagen in Deutschland. Der 2. Armuts- und Reichtumsbericht der Bundesregierung, Kurzfassung, 2.
Abzurufen uber: www.gesundheitbetlin.de/index.php4?request=download&fid=196.

13 Vgl. BUNDESMINISTERIUM FUR GESUNDHEIT UND SOZIALE SICHERUNG (Hg.): Lebenslagen in
Deutschland. Der 2. Armuts- und Reichtumsbericht der Bundesregierung, Kurzfassung, 2. Abzurufen
tbet: www.gesundheitbetlin.de/index.php4?request=download&fid=196.

14 ROLLER, E.: Abbau des Sozialstaats. Einstellungen der Bundesbiirger zu Kiirzungen von Sozialleistungen
in den neunziger Jahren, Betlin 1996, 7. Vgl. insgesamt auch SCHRAMM, M./KRACHT, H.].G./KOSTKA, U.
(Hg): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme,
Paderborn 2006.

15 Vgl u. a. ZINN, K. G.: Sozialstaat in der Krise. Zur Rettung eines Jahrhundertprojekts, Berlin 1999;
NULLMEIER, F..  Gerechtigkeitskonzepte im  Wohlfahrtsstaat. In: MONTADA, L. (Hg.):
Beschiftigungspolitik zwischen Effizienz und Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1997, 510 f.



sozialpolitische Reduktionsmal3nahmen, die die seit Uber vier Dekaden fein ausbalancierten

Sozialsysteme betreffen, teilweise gravierender aus als in den Nachbarstaaten.'

Mit der Grindung der Bundesrepublik Deutschland wurde das Sozialstaatsprinzip neben dem
Rechtsstaats- und dem Demokratieprinzip zur Grundlage eines in der Geschichte bis dato nie
da gewesenen friedlichen und prosperierenden Gesellschaftssystems, das sich auch unter den
Bedingungen der deutschen Einigung als stabilisierendes Element einer gesamtstaatlichen
Gesellschaftsordnung erwiesen hat. In der bisher die deutsche Gestalt des Sozialstaats
tragenden Werteordnung werden liberale, demokratische und soziale Rechte als prinzipiell
miteinander vereinbare und aufeinander aufbauende Stufen staatlicher Existenz angesehen'’,

was in Artikel 20 des Grundgesetzes ausgedriickt wird.'®

Dabei war der traditionelle Sozialstaat, wie er sich unter der Agide des Grundgesetzes seit
1949 entwickelte, nie nur auf die bloBe Absicherung der existenziellen Lebensrisiken wie
Krankheit, Invaliditit, Pflegebediirftigkeit, Alter oder Arbeitslosigkeit beschrinkt. Er bot von
seinem Anspruch her immer ein ,,Mehr im Sinne der Gestaltung und Fihrung eines
,menschenwurdigen® Lebens. Dazu gehorte wesentlich, dass er zu Bedarfsgerechtigkeit und
Chancengleichheit beizutragen suchte. Die Mittel, derer er sich hierzu bediente, bestanden
insbesondere in der Verteilung von Ressourcen: Sozialstaatlichkeit in diesem Sinne bestand

wesentlich in der Sicherung von Verteilungsgerechtigkeit.

In den letzten Jahrzehnten dehnte sich dann das, was unter Sozialstaat bzw. Sozialleistungen
begriffen wurde, auf immer weitere Bereiche jenseits der herkémmlichen Sozialversicherungs-
und Firsorgesysteme aus. Denn zunehmend wurden die jeweiligen Wechselbeziige
beispielsweise von Bildungs-, Gleichstellungs- und Familienpolitik mit den sozialen
Lebenslagen der Birgerinnen und Biirger in den Blick genommen. An dieser Expansion des
Sozialstaatsverstindnisses waren alle gesellschaftlichen und politischen Krifte beteiligt, die
dem Sozialstaat neue Themenfelder zuwiesen. Herausgefordert wurde und wird dies

beispielsweise durch folgende Faktoren:

- Eine sich verindernde Arbeitswelt lisst neben dem herkdmmlichen Normalarbeitsverhalt-
nis eine Vielzahl von anderen, flexiblen Erwerbsformen aufkommen. Darunter zidhlen etwa
die vielfiltigen Formen von Teilzeitarbeit, die Arbeitnehmeriiberlassung und befristete Be-
schiftigung ebenso wie neue Arten der Selbstindigkeit. Zunehmend Bedeutung gewinnen
hiufige Wechsel zwischen den verschiedenen Beschiftigungsformen sowie Phasen der
Fort- und \X/eiterbildung.w

16 Vgl. ROLLER, E.: Erosion des sozialstaatlichen Konsenses und die Entstehung einer neuen Konfliktlinie in
Deutschland. In: Aus Politik und Zeitgeschichte B29-30 (2002), 13-19.

17 Vgl. NULLMEIER, F.. Gerechtigkeitskonzepte im Wohlfahrtsstaat. In: MONTADA, L. (Hg):
Beschiftigungspolitik zwischen Effizienz und Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1997, 508.

18 Art. 20, Abs. 1 GGt ,,Die Bundesrepublik Deutschland ist ein demokratischer und sozialer Bundesstaat.*

19 Vgl. BUNDESMINISTERIUM FUR GESUNDHEIT UND SOZIALE SICHERUNG (Hg.): Sozialbericht 2005, Betlin
2000, 4.



- Neue gesellschaftliche Strukturen wie beispielsweise verinderte Familien- und Partner-
schaftsmodelle wirken sich auf Art und Ausmal} der Erwerbstitigkeit aus und stellen zu-

dem entsprechende Anforderungen an die Infrastruktur, etwa bei Bildung und Betreuung.”

- Die demografische Entwicklung, die durch eine steigende Lebenserwartung und niedrige
Geburtenziffern gekennzeichnet ist, fihrt zu den spezifischen Herausforderungen einer
walternden Gesellschaft®. Diese Entwicklung beriihrt gleichzeitig das Verhaltnis von Bei-
tragszahlern und Leistungsempfingern in den sozialen Sicherungssystemen: Immer weniger
Menschen werden Beitrige leisten, immer mehr Menschen Sozialleistungen be-

anspruchen.”!

- Globalisierung und internationaler Wettbewerb wirken sich unmittelbar auf die wirtschaft-
liche Entwicklung aus, die durch immer kiirzer werdende Konjunkturzyklen teilweise hohe
Arbeitslosigkeit erzeugt. Das bedeutet zum einen negative Auswirkungen auf die Ein-
nahmesituation der lohnabhingigen Sozialversicherungssysteme. Es stellt zum anderen vor
dem Hintergrund des globalen Standortwettbewerbs neue Anforderungen an Bildungs-
stand, Weiterbildung und Beschiftigungsfihigkeit der Menschen.”

Mitverursacht wurde die Entwicklung hin zu einer Aufgabenerweiterung des Sozialstaats auch
durch die Offenheit und Unbestimmtheit des Sozialstaatsbegriffs selbst gerade in Beziechung
auf die Formulierung gerechtigkeitsorientierter Ziele von Sozialstaatlichkeit: Option fiir die
Armen, Erméglichung der aktiven Beteiligung aller am sozialen Leben® und Herstellung von

fairen Vertrags- und Austauschbedingungen.

Wie die politische Diskussion in den vergangenen Jahren zeigte und wie bereits erwihnt,
schwanken die Auffassungen von reiner sozialer Grundsicherung der Existenz bis hin zu
weitgehenden regulierenden Eingriffen des Staates in Arbeitsmarkt, Einkommensverteilung

und Lebensbedingungen.24

Um in diesem Spektrum von Meinungen auf einer ersten Ebene zu Klarheiten zu gelangen,
bietet sich nach BUTTERWEGGE zunichst folgende Differenzierung an: ,,Die [staatliche]
Sozialpolitik, der Sozialstaat und das System der sozialen Sicherung gehéren eng zusammen,
ohne allerdings identisch zu sein. Vielmehr bezeichnet die Sozialpolitik das Mittel, um soziale
Benachteiligungen und Gegensitze innerhalb einer Gesellschaft durch politisches Handeln

20 Vgl. BUNDESMINISTERIUM FUR GESUNDHEIT UND SOZIALE SICHERUNG (Hg.): Sozialbericht 2005, Berlin

2000, 4.

21 Vgl. BUNDESMINISTERIUM FUR GESUNDHEIT UND SOZIALE SICHERUNG (Hg.): Sozialbericht 2005, Berlin
2000, 4.

22 Vgl. BUNDESMINISTERIUM FUR GESUNDHEIT UND SOZIALE SICHERUNG (Hg.): Sozialbericht 2005, Berlin
20006, 4.

23 Beteiligung wird in der vorliegenden Arbeit als Oberbegriff verwendet, der sowohl den cher ,,passiven®
(gewihrte Teilhabe) als auch den ,aktiven® Aspekt (Teilnahme) bezeichnet. Bei Zitaten wird der im
Originaltext verwendete Begriff selbstverstindlich belassen.

24 Vgl. hierzu auch GABRIEL K.: Die ,katholischen” Grundlagen des Sozialstaats. In: SCHRAMM,
M./KracHT, HJ.G./KOSTKA, U. (Hg.): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder —
ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 19-20. Der Staat nimmt so eine aktive Rolle im
Wirtschaftsprozess ein. In der BRD reicht(e) diese Regulierung iiber die rechtlichen Regelungen von
Alterssicherung, die Arbeitsmarkt- und Beschiftigungspolitik, die Betriebs- und Unternehmensverfassung,
das Gesundheitswesen bis hin zur Versorgung der Bevolkerung mit sozialen Diensten und Einrichtungen.



auszugleichen bzw. auszuschlieBen, wihrend der Sozialstaat eine geschlossenere
Zielprojektion, wenn  nicht ein  gesellschafts-politisches  Alternativprojekt — zum
»Raubtierkapitalismus« des freien Marktes verkorpert und das System der sozialen Sicherung

den institutionellen Rahmen dafir zur Verfigung stellt,«®

Die gegenwirtige Diagnose dazu lautet insgesamt: Das System der sozialen Sicherung ist in
der Krise, mit ihm der deutsche Sozialstaat tiberhaupt, und die staatliche Sozialpolitik ist
uneins in der Beantwortung der Frage nach ihrer Behebung — die Suche nach Lésungen
gestaltet sich kompliziert.

Die Krise des Sozialstaats (und deren Behebung) monoperspektivisch von der Okonomie her
26

zu betrachten, dirfte dabei zu kurz greifen.
historischer Sicht verstindlich — brachte doch BISMARCK die Sozialgesetze Ende des 19.

Die 6konomische Perspektive ist zwar aus

Jahrhunderts vor allem deshalb ein, um die etablierte frihkapitalistische Gesellschaftsordnung
zu stabilisieren®” —, kann jedoch unter den Bedingungen der Globalisierung nicht hinreichen.
Die Praxis widerlegte die Theorien von Adam SMITH bis Otto Graf LAMBSDORFF™: Das
6konomische Modell eines sich ausschlieBlich Uber Marktmechanismen selbst steuernden
Systems reicht nicht hin, wenn Art. 14 Abs. II des Grundgesetzes verwirklicht werden soll:
»Eigentum verpflichtet. Sein Gebrauch soll zugleich dem Wohle der Allgemeinheit dienen.®
Damit kristallisieren sich bereits in der deutschen Verfassung ,,Freiheit® (in Bezug auf ein
Verstindnis von Eigentum, das ausschliefSlich dem Ego zu dienen hat) und ,,Solidaritit (in
Bezug auf einen Figentumsbegriff, der zu einem verantwortungsvollen Umgang mit den
Mitmenschen, Mitgeschépfen und der Umwelt verpflichtet) als zwei Pole der 6konomisch-
gesellschaftlichen Wirklichkeit heraus. Es liegt aber in der Natur der Demokratie, dass es
Aufgabe der (politischen und gesellschaftlichen) Akteure ist, diese beiden Pole miteinander in
Beziechung zu setzen und die Form ihrer Umsetzung in einem demokratischen
Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozess zu finden. Die 6konomische Perspektive
geniigt also nicht, wenn man etwa den sozialethischen Zweck der Eigentums und der

Wirtschaft, seine Zielaspekte und deren Relationalitit bestimmen will.

Um der sozialstaatlichen Krise angemessen begegnen zu konnen, sind Multiperspektivitit und

ein Einbeziehen aller gesellschaftlichen, politischen und 6konomischen Akteure™ unerlisslich.

25 BUTTERWEGGE C.: Krise und Zukunft des Sozialstaates, 3., erw. Aufl. Wiesbaden 20006, 11.

26 Vgl. hier z.B. HEIMANN, E.: Soziale Theorie des Kapitalismus. Theorie der Sozialpolitik, Frankfurt am
Main 1980 (Erstausgabe 1929); GANSSMANN, H.: Politische Okonomie des Sozialstaates, Miinster 2000;
vgl. auch HOHN, H.-].: Zeit — Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung,
Darmstadt 20006, 16.

27 Vgl. GALL, L.: Bismarck, Frankfurt am Main-Berlin-Wien 1981, 377 f.

28 Adam SMITH ging davon aus, dass die Marktmechanismen des Kapitalismus (die ,,unsichtbare Hand* des
Marktes) automatisch zu allgemeinem Reichtum und Wobhlstand fihren wiirde, wenn der Staat moglichst
wenig reguliere. Vgl. dazu SMITH, A.: Der Wohlstand der Nationen — eine Untersuchung seiner Natur und
seiner Ursachen, Munchen 2001. Deutsche Neo-Liberale wie z.B. Otto Graf LAMBSDORFF bauten auf
diesen Thesen auf und verbreiten die Meinung, dass der Staatsdirigismus nicht die Folge, sondern die
Ursache der Krise des Sozialstaats sei. Vgl. dazu: LAMBSDORFF, O. Graf: Konzept fur eine Politik zur
Uberwindung der Wachstumsschwiche und zur Bekdimpfung der Arbeitslosigkeit, Bonn 1982.

29 In den Reihen der auf verschiedenen Ebenen in diesem Diskurs teilnehmenden Akteure kommt dem
Gesetzgeber eine besondere Rolle zu, insofern es Aufgabe der Politik ist, die Eckpunkte der
sozialstaatlichen Wirklichkeit festzulegen.



Auch wenn eine damit verbundene Meinungsvielfalt es erschwert, einen gemeinsamen Nenner
zu finden, so zeigt sie doch eine Vielfalt von Facetten der Problematik auf, deren prizise

Bestimmung fiir eine Bewaltigung der Krise unabdingbar erscheint.

Die bisherigen Grundprinzipien des Sozialstaats — FEigeninitiative, Selbstverantwortung,
Wettbewerb, Gleichheit und Unterstitzung der Bedurftigen — werden dabei auch zwingend
unter ethischen Aspekten zu diskutieren sein.” Darin bedarf es einer Debatte zwischen den
Vertretern aller beteiligten Bereiche tber ihr Verstindnis von freier (wirtschaftlicher)
Entfaltung und sozialer Gerechtigkeit. Dass in dieser Auseinandersetzung die so genannten
Grundwerte Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritit (zumindest verbal) eine wichtige Rolle
spielen (und auch spielen mussen), ist in der Diskussion in der Politik, in der Wirtschaft, in
den Kirchen, aber auch unter den Menschen, die keinen direkten Einfluss auf die Gestaltung

der sozialen Strukturen haben, leicht zu erkennen.

Es gibt verschiedene Ansitze, wie man ,,das Soziale® neu zu denken versucht. Wenn es um die
Konzeption und Gestaltung des Sozialstaats geht, wird in den in den Diskussionsprozess
einbezogenen Bereichen eine unterschiedliche ,,Sprache® gesprochen, die innerhalb dieser
Bereiche, etwa in der Politik je nach politischer Couleur, nochmals differenziert erscheint.
Besonders spannend ist diese Debatte in den Kreisen, die direkt entscheiden bzw. beraten,
wenn es um die Gestaltung der Gesellschaft geht und/oder um die Grundlagen des Sozialen.
Die Bedeutung der als Grundwerte einer gerechten Gesellschaft geltenden Faktoren Freiheit
und Solidaritit scheint, wie bereits angesprochen, fiir alle Beteiligten unumstritten zu sein. Wie
diese Grundwerte prizise zu fassen sind und miteinander in Beziehung stehen, sowie die
Form ihrer Umsetzung fiir eine gerechte Gesellschaft ist dagegen eher offen. Zu dieser
Offenheit trigt nicht zuletzt die erwihnte relative Unbestimmtheit des Sozialstaatsbegriffs und
der ihn kennzeichnenden sozialen Rechte bei, welche zu unterschiedlichen
Argumentationslinien fihrt; diese Offenheit rihrt aber dariiber hinaus wohl auch daher, dass
— in einer weltanschaulich pluralen, ,,postmodernen® Gesellschaft’ — Freiheit und Solidaritit
von unterschiedlichen (u.a. philosophischen, religiésen) Ausgangspunkten her betrachtet und

ins Spiel gebracht werden.

In der derzeitigen Diskussion stehen damit nicht nur Einzelreformen des Sozialstaats zur
Debatte, sondern nicht weniger als die Zukunft, die Konzipierung und nicht zuletzt der

Begriindungshorizont™ des Sozialstaats iiberhaupt.”

30 Vgl. BAUMGARTNER, A./PUTZ, G. (Hg.): Sozialprinzipien. Leitideen in einer sich wandelnden Welt,
Innsbruck-Wien 2001, 7.

31 Hohn etwa qualifiziert die gegenwirtige Situation als gleichzeitig ,,postreligids® und ,,postsikular®. Vgl.
HOHN, H.-].: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung, Darmstadt
20006, 140.

32 Vgl hierzu etwa SPIEKER, M.: Legitimititsproblem des Sozialstaats. Die Christliche Gesellschaftslehre im
Streit um die Sozialstaatsreform. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KOSTKA, U. (Hg.): Der fraglich
gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 26-31.
Dabei ist zu konstatieren, dass die Frage ,nach religibsen oder konfessionellen Grundlagen des
Sozialstaats |[...] in der Sozialstaatsforschung nach wie vor selten gestellt wird, doch langsam wieder
zurtickkehrt. GABRIEL, K.: Die , katholischen* Grundlagen des Sozialstaats. In: SCHRAMM, M./ KRACHT,
H.J.G./Kostka, U. (Hg): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische
Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 9.



1 Problemstellung und Ziel der Arbeit

Innerhalb der fir die zu fihrende Debatte um ,den Sozialstaat“ geforderten
Multiperspektivitit wird trotz der Unterschiedlichkeit der Stimmen dem ethischen Aspekt eine
unverzichtbare Bedeutung beigemessen. Ist nach dem ethischen Aspekt gefragt, so werden
unter bundesdeutschen Verhiltnissen nach wie vor die christlichen Kirchen, insbesondere die
katholische Kirche und die evangelischen Kirchen®, als Gesprichspartner geschitzt. Ist es
Aufgabe der Politik

sind“”, und damit den gesetzlichen Rahmen fiir eine erneuerte Marktwirtschaft zu etablieren,

fir ein Umfeld Sorge zu tragen, in dem Werte lebbar und erlebbar

> »

»in der auch in Zeiten der Globalisierung und eines tief greifenden Wandels Leistung,

<36

Teilhabe und Solidaritit grof3 geschrieben und gelebt werden kénnen®”, so ist die Aufgabe der

Kirchen anders geartet: Thnen kommt es nicht zu, Politik zu machen, aber sie wollen dazu

«7" Dies bedeutet: Threm Selbstverstindnis nach

beitragen, ,,Politik moglich zu machen
nehmen die Kirchen gewissermallen ein ,,6ffentliches Wichteramt™ wahr. Sie bringen ihre
moralische Autoritit in die Offentlichkeit ein und erinnern an die der europiischen

Entwicklung zugrunde liegenden Werte und Normen.™

Die Kirchen sprechen dabei ihre eigene Sprache im gesellschaftlichen Diskurs. Diese bewegt
sich weniger im Rahmen der konkreten Gesetzgebung, der Ausfaltung einzelner Linien im
Blick auf die 6konomische Zukunft usw., vielmehr bringen die Kirchen ihre Syntax und
Semantik tiberall dort in die Debatte ein, wo es darum geht, die Unverfiigbarkeit, die Wiirde
und den Schutz der menschlichen Person zu stirken, welche nach christlicher Auffassung

unverzichtbar zur Grundlage einer gerechten Gesellschaft gehéren.3 ?

33 Vgl. hierzu auch MORING-HESSE, M.: Beteiligung — Befihigung — Verteilung. Der Sozialstaat als
Instrument demokratischer Solidaritit. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KosTtKA, U. (Hg): Der
fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 91f.

34 Der Begriff ,,Kirche® soll in diesem Zusammenhang das jeweilige Selbstverstindnis der Genannten zum

Ausdruck bringen.
35 MERKEL, A.: Rede von Bundeskanzlerin Angela Merkel anlisslich des Festaktes ,,60 Jahre Evangelische
Akademie Tutzing™ am 8. Juli 2007 in Tutzing. In:

http://www.bundeskanzlerin.de/nn_5296/Content/DE/Rede/2007/07/2007-07-10-bkin-rede-
evangelische-akademie-tutzing. html, abgerufen am 15.07.2007.

36 MERKEL, A.: Rede von Bundeskanzlerin Angela Merkel anlisslich des Festaktes ,,60 Jahre Evangelische
Akademie Tutzing™ am 8. Juli 2007 in Tutzing. In:
http://www.bundeskanzlerin.de/nn_5296/Content/DE/Rede/2007/07/2007-07-10-bkin-rede-
evangelische-akademie-tutzing. html, abgerufen am abgerufen am 15.07.2007.

37 ,»Die Kirchen wollen nicht selbst Politik machen, sie wollen Politik méglich machen. [...] Die Kirchen
sind nicht politische Partei. Sie streben keine politische Macht an, um ein bestimmtes Programm zu
verwirklichen. Thren Auftrag und ihre Kompetenz schen sie auf dem Gebiet der Wirtschafts- und
Sozialpolitik vor allem darin, fiir eine Wertorientierung einzutreten, die dem Wohlergehen aller dient. Sie
betrachten es als ihre besondere Verpflichtung, dem Anliegen jener Gehér zu verschaffen, die im
wirtschaftlichen und politischen Kalkil leicht vergessen werden, weil sie sich selbst nicht wirksam
artikulieren kénnen: der Armen, Benachteiligten und Machtlosen, auch der kommenden Generationen
und der stummen Kreatur. Sie wollen auf diese Weise die Voraussetzungen fiir eine Politik schaffen, die
sich an den MaB3stiben der Solidaritit und Gerechtigkeit orientiert.” In: Fiir eine Zukunft, 3f.

38 Vgl etwa ZOLLITSCH, R.: Ansprache am 28. Mai 2008 an der Kardinal-Stefan-Wyszynski-Universitit in
Warschau: ,,Nicht du tragst die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich® (Rém 11,18). Von welchen Werten
lebt Europa? In: http:/ /www.dbk.de/impetia/md/content/ pressemitteilungen/2008-1/2008-
029a_vorsitzender_chrendoktor_der_universit__t_warschau.pdf, abgerufen am 01.06.2008.

39 Vel. GS 24-27.



Dies geschiecht auf unterschiedliche Weise: Zum Beispiel haben die Prisenz und das
Engagement einzelner Christen im Leben der Gesellschaft eine wichtige Funktion bei der
Verwirklichung des kirchlichen Auftrags. Das bedeutet, dass nicht nur kirchliche Amtstriger,
sondern jeder, der sich als Christ versteht, aufgerufen ist, uberall dort, wo beispielsweise

eklatante Ungerechtigkeit herrscht, sich zu Wort zu melden.*

Dartber hinaus lassen die katholische wie evangelische Kirche ihre Stimme u.a. auch durch
auf konkrete gesellschaftliche Prozesse reagierende offizielle Stellungnahmen laut werden."
Diese Stellungnahmen entstehen — iber das Einbringen der eigenen wissenschaftlichen
theologischen und sozialethischen Kompetenz hinaus — teils unter Konsultation der
nkirchlichen Basis®, teils unter Beratung durch Experten aus Soziologie, Politologie,

2 . 42
Okonomie usw.

Die christlichen Kirchen meldeten sich in den vergangenen rund zehn Jahren mehrmals in der
Debatte iiber die Zukunft(sfihigkeit) der sozialen Ordnung in Deutschland offiziell zu Wort:

- Der erste gro3e gemeinsame Beitrag der katholischen und evangelischen Kirche erschien
im Jahre 1997 unter dem Titel Fiir eine Zukunft in Solidaritat und Gerechtigkeit und hatte zum
Ziel, einen Beitrag zur Wiedergewinnung des ethischen Grundkonsenses zu leisten, der
notwendig erscheint, damit die deutsche Gesellschaft ihre wirtschaftlichen und sozialen

Herausforderungen meistern kann.

- Ein Jahr danach legte eine von den katholischen deutschen Bischofen berufene
Expertenkommission einen weiteren, diesmal kurzeren Beitrag zur Reform des
Sozialstaates vor: Mehr Beteiligungsgerechtigkeit. Dieser Text beinhaltet neun ,,Gebote® fir die
Wirtschafts- und Sozialpolitik in Deutschland.

- Im Jahr 2003 wurden zwei weitere Texte publiziert: Solidaritit braucht Eigenverantwortung.
Orientierungen fiir ein zukunfisfabiges Gesundbeitswesen und Das Sogiale neu denken. Fiir eine
langfristig angelegte Reformpolitik. Besonders der zweite, schon mit seinem Titel provozierende
Beitrag sollte wesentliche Impulse zur aktuellen Debatte iiber die Reform des Sozialstaats

in Deutschland einbringen.

- Der Einsicht, dass gesellschaftliche Strukturen nicht ,,aus dem Nichts* entstehen, sondern
vielmehr von Menschen hervorgebracht und verantwortet sind, trdgt das neueste,
wiederum von beiden Kirchen herausgegebene Papier Demokratie braucht Tugenden (2000)

Rechnung, das sich nicht mit (der Reform von) Institutionen befasst, sondern nach den fiir

40 So ist es nach Zollitsch kein Zufall, dass etwa ,,die europiische Einigung von zutiefst gldubigen Christen
initilert und betrieben wurde.” Vgl. dazu ZOLLITSCH, R.: Ansprache am 28. Mai 2008 an der Kardinal-
Stefan-Wyszynski-Universitit in Warschau: ,,Nicht du trdgst die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich®
Rom 11,18). Von welchen Werten lebt Eutopa? In: http://www.dbk.de/impetia/md/content
/pressemitteilungen/2008-1/2008-029a_vorsitzender_chrendoktor_der_universit_t_warschau.pdf, ab-
gerufen am 01.06.2008.

41 Erinnert sei in diesem Zusammenhang zum Beispiel an die kontrovers diskutierten AuBerungen von
Bischof Walter Mixa zu Plinen des Bundesfamilienministeriums zum vermehrten Ausbau von
Kinderbetreuungsplitzen. Vgl. GRILL, B.: Fast wie Mullahs. In: Die Zeit 40 (2007), 10.

42 Ngl. Fiir eine Zukunft, 35-39. Vgl. auch Kapitel 2.1 der vorliegenden Arbeit.



das Funktionieren der Demokratie und des Sozialstaats unverzichtbaren Haltungen des

Einzelnen fragt.

Um die kirchliche Stimme wirksam zu Geh6r bringen zu konnen, mussen solche
Stellungnahmen einerseits der konkret bestehenden Situation und den je zur Diskussion
stehenden Strukturen Rechnung tragen; andererseits jedoch scheint es — damit sie wirklich als
Beitrag der Kirchen wahrgenommen und deren ureigenem Auftrag gerecht werden — notig zu
sein, dass sie ihre spezifischen theologischen Hintergriinde reflektieren und offen legen. Dabei
lisst sich in den oben genannten Dokumenten der Kirchen eine gewisse Entwicklung
dahingehend feststellen, dass der Akzent (unter Konsultation von Experten aus Politik und
Wirtschaft) zunehmend auf Fragen der konkreten Gesellschaftsgestaltung gelegt wird,
wihrend der theologische Horizont als , kritischer MaBstab** dafiir eher zuriicktritt.* Dies gab
Anlass zu vehementer Kritik, insbesondere aus den Reihen der Sozialethiker; es gehe nicht
darum, gegenwirtigen politischen oder wirtschaftlichen Bestrebungen unter (lediglich)
»ornamentalem Bezug®™ auf christliche Werte nachzugeben, sondern notfalls auch entgegen

ccd4

mancher ,,Mode* das zu sagen, ,,was nur die Kirche sagen kann“".

>3

Angesichts dieser innerkirchlichen und innertheologischen Diskussion um die (jiingsten)
kirchlichen Sozialworte in Deutschland erscheint es angebracht, im Prozess der Suche nach
einem Beitrag der Kirche(n) im Blick auf die Zukunftsgestalt des Sozialstaats diese Sozialworte

naher zu untersuchen.

In diesem Rahmen beabsichtigt die vorliegende Arbeit einen Beitrag zu leisten: Sie mochte
nach einem allgemeinen Uberblick iiber den gegenwirtigen sozialethischen Diskurs und die
Entwicklungslinien der kirchlichen Sozialverkiindigung (Kapitel 1) zum einen die kirchlichen
Sozialworte in Deutschland analysieren und auf mégliche Akzentverschiebungen zwischen
1997 und 2006 — insbesondere die beiden Schwergewichte Fiir eine Zukunft in Solidaritit und
Gerechtigkert (1997) und Das Soziale neu denken (2003) werden zu betrachten sein — hin
untersuchen (Kapitel 2). Zum anderen mochte sie das Augenmerk darauf richten, was — wie
oben erwihnt — eben ,,nur die Kirche” (als ein Akteur in der Sozialstaatsdebatte) einbringen
kann, sprich: die theologisch-anthropologischen Grundlagen einer kirchlichen Stellungnahme
zu gesellschaftlichen Prozessen® herausstellen (Kapitel 3). Von dorther méchte sie schlieBlich
die bisherigen kirchlichen Sozialworte in Deutschland nochmals kritisch betrachten und ein
Weiterdenken tiber diese hinaus anregen (Kapitel 4).

43 Vel. Kapitel 4 der vorliegenden Arbeit.

44 HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Minchen 1997, 30. Vgl. insgesamt dazu auch: FETZER,
A, Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Eine Einfiihrung in das gemeinsame Sozialwort
der Kirchen und seine evangelische Nachgeschichte. In: KLEINSCHWARZER-MEISTER, B./ROSE,
M./BECKER, P. (Hg.): Das Soziale wie denken? Die Zukunft des Sozialstaats in der interdiszipliniren
Diskussion, Betlin 2007, 7-24.

45 Zur Legitimitit bzw. Notwendigkeit der Frage nach etwa anthropologischen Grundlagen als
Legitimititsbedingungen des Sozialstaats angesichts seiner Krise vgl. etwa SPIEKER, M.:
Legitimititsproblem des Sozialstaats. Die Christliche Gesellschaftslehre im  Streit um die
Sozialstaatsreform. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KOsTKA, U. (Hg): Der fraglich gewotdene
Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 30.

10



Die Arbeit versucht dies in einer zweifachen Exemplifizierung zu leisten: Es sollen die
kirchlichen Sozialworte unter der Perspektive zweier klassischer sozialethischer ,,Prinzipien
anvisiert werden, die im Brennpunkt der derzeitigen Diskussion um den Sozialstaat stehen:

Freiheit und Solidaritit sowie deren Verhaltnis zueinandet.

Freiheit und Solidaritit werden sodann auf ihren Begrindungshorizont, der zugleich den
bleibenden Maf3stab ihrer Bestimmung und gesellschaftlichen Konkretisierung darstellt, im
Rahmen der katholischen Sozialverkiindigung hin befragt. Dies wiederum soll geschehen am
Beispiel der Konzeption von Papst JOHANNES PAUL II., dessen Pontifikat die (katholisch-
)kirchliche Sozialverkindigung der letzten Jahrzehnte mal3geblich gepragt hat. Dabei ist
festzustellen, dass die Thematik von Freiheit und Solidaritit das gesamte Pontifikat Papst
JOHANNES PAULS II. durchzog, der nicht mide wurde, in zahlreichen Predigten und
Ansprachen, aber aunch Enzykliken die Menschen weit Giber die Grenzen der Kirche hinaus zu
ermuntern (um nicht zu sagen: zu ermahnen), um fur eine gerechte Gestaltung der
Gesellschaft einzutreten.*® Nach Papst JOHANNES PAUL IL befindet sich der Mensch des
ausgehenden 20. und des beginnenden 21. Jahrhunderts in einer Krise, die sowohl auf
individuellem als auch auf sozialem Gebiet in Erscheinung tritt. Diese Krise ist seiner
Meinung nach unter anderem ein Ergebnis eines ,,falschen® Ansatzes bei der Bildung der
sozialen Strukturen'’; die (neo)liberalen — oder gar: liberalistischen — bzw. kollektivistischen
Systeme haben den Menschen ein ,,authentisches soziales Engagement ,,abgewhnt.* Auch
wenn heute ein Gefiihl der globalen Solidaritit entsteht, scheint es ihm dennoch, dass die
Menschen zu Geschwisterlichkeit und Gemeinschaft unfahig sind, was dazu fithrt, dass die aus
einem bestimmten Verstindnis und Verhiltnis von Freiheit und Solidaritit resultierenden
Ansitze der Sozialreformen in der alltiglichen Lebenspraxis der Menschen ,unsoziale®
Auswirkungen haben kénnen. Denn, so der Papst, sie nehmen den davon betroffenen
Menschen nicht nur zahlreiche Chancen, sondern erschweren (wenn nicht gar
verunmoglichen) die Teilnahme am gesellschaftlichen Leben. Doch gerade diese Teilnahme
bildet einen der wichtigsten Aspekte des pidpstlichen Entwurfs: Durch die aktive Beteiligung
am gesellschaftlichen Leben entsteht ein solidarischer Gemeinsinn, der fiir jeden Einzelnen,
der sich daran beteiligt, zu einer (auf der Ebene des Individuums, aber auch auf der Ebene der

Gemeinschaft sich vollzichenden) Befreiung von Egoismen fiihrt."

Zweifellos miissen die zu diesen Aspekten getroffenen Auﬁerungen des Papstes vor dem

Hintergrund seiner personlichen Sozialisation und seiner Funktion als Papst gesehen werden.

46 Vgl CA 43; vgl. auch: OA 2-5; vgl. auch Kapitel 3.2 und 3.3 der vorliegenden Arbeit.
47 Vgl. CA13.
48 Vgl. CA 41.

49 Moderne Autoren sprechen in diesem Zusammenhang von Reziprozitit im Sinne der so genannten neuen
Sozialkapitaltheorie (vgl. COLEMAN, J. S.: Foundations of Social Theory, Cambridge 1990, 309f.). In
diesem Zusammenhang wies beispielsweise RAFFELSBAUER nach, dass soziale Austauschbeziehungen
lingst nicht immer materieller Art sein missen, vielmehr spielen dabei altruistische Motive wie
Dankbatkeit, Ehre, Selbstverwirklichung und Sympathie eine zunchmend wichtigere Rolle (vgl.
RAFFELSBAUER, F.: Gemeinsinn in Kommunen, Wirzburg 2005, 316). Es geht also darum, durch die
zwanglose bzw. ohne eine unmittelbare Entschidigung zu erwartende Teilnahme am Gemeinwesen — d.h.
des Erbringens einer wie immer auch gearteten Leistung fir die Gemeinschaft — fir sich selbst
(weitestgehend immaterielle) Werte zu generieren, die erst durch diese Teilnahme Realitit werden.

11



Dennoch lisst sich im Hintergrund der vielfiltigen Aufrufe zur Beteiligung, Freiheit und
Solidaritit ein systematisch-theologischer Ansatz als deren Grundlage erkennen, den es zu

erhellen gilt.

2 Aufbau und Methode

Vor diesem Hintergrund ergibt sich folgender Aufbau der Arbeit: Zunichst werden im ersten
Rapitel die wesentlichen Grundlagen der Arbeit zu kliren sein. Dabei geht es vornehmlich
darum, die zentralen Begriffe der Arbeit — Freiheit und Solidaritdt — in ihrer ethischen und
gesellschaftstheoretischen ~ Bedeutung — wahrzunehmen  sowie die  diesbeziglichen
gegenwirtigen Diskussionslinien im Bereich der Sozialethik kurz aufzuzeigen. Zur
Einordnung der Freiheit-Solidaritit-Thematik in der kirchlichen Sozialverkiindigung werden
sodann deren Entwicklungslinien seit dem 19. Jahrhundert (insbesondere anhand der ab 1891

verdffentlichten so genannten Sozialenzykliken) skizziert.”

Im gweiten Kapitel werden die bereits erwihnten funf ,,Sozialworte® der katholischen Kirche
(bzw. in zwei Fillen auch zusammen mit der evangelischen Kirche) in Deutschland zwischen
1997 und 2006 analysiert, welche als Beitrdge zur aktuellen Debatte tber die Fragen der
Sozialstaatsproblematik veroffentlicht wurden. Dabei werden jeweils der Aufbau und die
wichtigsten Inhalte, konzentriert auf das Verstindnis von Freiheit und Solidaritit sowie deren

Verhiltnis, vorgestellt.

Das dritte Kapitel systematisiert die ,theoretischen® Implikate der Sozialverkiindigung von
Papst JOHANNES PAUL II. Nach Klirung des (philosophisch-theologischen)
»Rahmengeriistes der Sozialverkiindigung des Papstes werden das Freiheitsverstindnis und
das Solidarititsprinzip, wie sie in der Konzeption des Papstes gefasst sind, vorgestellt sowie

auf ithr Verhaltnis hin untersucht.

Aus der Perspektive des Entwurfs von Papst JOHANNES PAUL II. werden sodann im vierten
Kapitel die deutschen kirchlichen Sozialworte nochmals ,,gegengelesen, insbesondere
fokussiert auf das Verhiltnis zwischen den beiden ,,Polen Freiheit und Solidaritit. Dieser
Vergleich wird neben unterschiedlichen Fassungen des Verhiltnisses von Freiheit und
Solidaritit auch aufscheinen lassen, dass die deutschen kirchlichen Sozialworte einerseits und
die Konzeption von Papst JOHANNES PAUL II. andererseits von unterschiedlichen
Ausgangspunkten her die gesellschaftliche Situation beleuchten bzw. zu deren gerechter
Gestaltung beitragen wollen, was wiederum unterschiedliche Weisen sichtbar werden lisst, wie

das ,,Wichteramt* der Kirche im Blick auf gesellschaftliche Umbriiche wahrgenommen wird.

Die Aufgabe und das Ziel der vorliegenden Arbeit finden insgesamt darin ihre Begrenzung,
dass es nicht um eine detaillierte Auseinandersetzung mit den je einzelnen Sozialworten der
deutschen Bischofe insgesamt, nicht um deren Vor- und Rezeptionsgeschichte, nicht um die
sozialethischen ~Debatten in deren Anschluss geht, sondern lediglich darum,

Entwicklungstendenzen hinsichtlich der Verhiltnisbestimmung von Freiheit und Solidaritit

50  Die Sozialenzykliken von Papst JOHANNES PAUL II. werden hier ausgespart, da sie in Kapitel 3 ausfihtlich
zur Sprache kommen werden.

12



(sowie deren Konsequenzen fiir ,,das Soziale®) auszumachen und aufzuzeigen — und diese
Tendenzen von der Sozialverkiindigung JOHANNES PAULS II. her kritisch zu beleuchten.

Im Bild gesprochen sind es vier Huigel, auf denen die Gestaltung der Gesellschaft, wie sie sich
in Europa entwickelt hat, ruht: ,,Der Areopag in Athen mit den griechischen Idealen von
Freiheit und Demokratie; das Kapitol in Rom mit dem klassischen Ideal von Recht und
Gerechtigkeit; der Sinai mit dem Dekalog und der Bundesweisung Gottes; und schlieBlich der
Berg Kalvaria in Jerusalem, auf dem Jesus Christus fiir uns in den Tod ging und bis heute
zeigt, dass Liebe und Solidaritit grofer sind als alles, was wir uns ausdenken und erfinden

.. 51
konnen.©

Die kirchlichen Sozialworte in Deutschland und die Sozialverkiindigung von Papst JOHANNES
PAUL II. figen aus diesen Hiigeln jeweils ein ,,Gebirge® zusammen, in dessen Horizont die
Gestaltung einer gerechten Gesellschaft aufleuchtet. Der Struktur dieser ,,Gebirge™ sei im

Folgenden nachgegangen.

51 ZOLLITSCH, R.: Ansprache am 28. Mai 2008 an der Kardinal-Stefan-Wyszynski-Universitit in Warschau:
»Nicht du trigst die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich® (R6m 11,18). Von welchen Werten lebt
Europa?. In: http://www.dbk.de/imperia/md/content/pressemitteilungen/2008-1/2008-029a_
vorsitzender_ehrendoktor_der_universit__t warschau.pdf, abgerufen am 01.06.2008.

13



KAPITEL I

1 Freiheit und Solidaritit im (gegenwirtigen) sozialethischen Diskurs und in der
kirchlichen Sozialverkiindigung — ein Uberblick

In einem ersten Kapitel seien im Folgenden einige theoretische sowie historische Aspekte
angesprochen, die fur das Weitere des Forschungsanliegens grundlegend sind. Es geht dabei
auch — aber nicht nur — darum, Klarheit zu schaffen hinsichtlich der verwandten
Begrifflichkeiten, insbesondere geht es um eine erste Eingrenzung und Differenzierung der in
dieser Arbeit im Mittelpunkt stehenden Begriffe Freiheit und Solidaritit. Deutlich wird, dass
es sich, wie bereits eingangs kurz erwihnt, um zwei Pole eines Gesellschaftsprinzips handelt,
mithin also auch das Verhiltnis der Begriffe zueinander zur Frage steht. Daraus ergibt sich die
spezifische Problemstellung der Arbeit, die im weiteren Verlauf durch die gefthrte

Dokumentenanalyse diskutiert und zu einer Arbeitshypothese zusammengefasst werden soll.

1.1 Zum Verstindnis und Ort der Begriffe Freiheit und Solidaritit im gegenwirtigen
sozialethischen Diskurs

Es kann kein Zweifel daran bestehen, dass in den vergangenen zwei Dekaden, jedoch
insbesondere mit Beginn des neuen Jahrtausends in Deutschland hinsichtlich (der Auffassung)
des Sozialen ein gewisser Paradigmenwechsel stattfand.”” Dies bedeutet z.B., dass der Staat
sich zunehmend aus der Verantwortung fiir den Finzelnen im Bereich der sozialen
Absicherung zurtickzieht. Dieser Wechsel, der vor allem durch makrodkonomische, d.h.
weltwirtschaftliche Anforderungen ausgelost wurde, sollte die Antwort der westlichen
Industrielinder auf die fortschreitende Globalisierung sein, wurde letztlich jedoch
ausschlieflich auf 6konomische Zusammenhinge (weitestgehende Abkehr von staatlichen
Eingriffen in das Wirtschaftsgeschehen, Abbau des Wohlfahrtsstaats und der keynesianischen

Nachfragesteuerung™) reduziert. Damit entstand, insbesondere bei der nun tonangebenden

52 Es muss dabei darauf hingewiesen werden, dass Deutschland — bedingt durch die Wiedervereinigung — in
diese Phase erst relativ spit eintrat. In den USA und in Europa — vor allem in Grof3britannien — legte die
Reagan-Administration (in den USA) und der Thatcherismus in Grofbritannien die Basis fiir diesen
tiefgreifenden Paradigmenwechsel. Vgl dazu: BUSCH, A.: Neokonservative Wirtschaftspolitik in
Grof3britannien. Vorgeschichte, Problemdiagnose, Ziele und Ergebnisse des ,, Thatcherismus®, Frankfurt
am Main 1989, sowie KALMBACH, P.: Hohere Arbeitsmarktflexibilitit oder flexiblere Wirtschaftspolitik?
Zu den Ursachen der unterschiedlichen Beschiftigungsentwicklung in den USA und in Deutschland,;
Gutachten im Auftrag der Friedrich-Ebert-Stiftung, Bonn 2000, 76 ff., oder: HANIOTIS, T./JEITZINER, B.:
Reagonomics. Eine kritische Wiirdigung mit Schlussfolgerungen fur die Schweiz, Bern 1999, 3ff.

53  Der Keynesianismus ist eine Reaktion auf die Weltwirtschaftskrise 1929. Er versucht, einen Ausweg aus
Krisen und Arbeitslosigkeit zu finden. ,,Das Versagen [...] der wirtschaftlichen Gesellschaft, in der wir
leben [...] fiir Vollbeschiftigung Vorkehrung zu treffen® war die Triebfeder fiir KEYNES. Da aus dem
Prozess der Kapitalverwertung selbst kein Gleichgewicht zwischen Produktion und Konsumtion
hervorgeht, sondern ein Ungleichgewicht, setzt KEYNES auf eine Instanz aullerhalb dieses Prozesses, auf
den Staat, um das Gleichgewicht herzustellen. Keynes sicht, dass ,,die Arbeitslosigkeit [...] unvermeidlich
mit dem heutigen kapitalistischen Individualismus verbunden ist, hofft aber, durch die staatliche
»Ausgleichung des Hanges zum Verbrauch®, d.h. die Erhéhung der Nachfrage, bzw. durch die
,»Veranlassung zur Investition den ,,6ffentlichen Skandal unbenutzter Hilfsquellen® beenden zu kénnen.
Der Staat soll korrigieren, wozu die kapitalistische Wirtschaft aus sich heraus nicht fihig ist. Fir KEYNES
geht es darum, ,,die Natur der Umwelt zu bestimmen, die das freie Spiel der wirtschaftlichen Krifte

14



54

neuen Wirtschaftselite eine ,Responsibility Gap“”, d.h., sie schloss aus den ihnen
beschiedenen (finanziellen und wirtschaftlichen) Erfolgen darauf, dass jeder Mensch zu
diesem Erfolg in der Lage wire — er miisse sich nur entsprechend anstrengen und den Willen

dazu haben.”

Auch nambhafte Politiker und Staatsminner wie beispielsweise Roman HERZOG appellierten in
thren Reden an mehr Eigenverantwortung der Biirger, beklagten jedoch zugleich die sich

verbreitende Entsolidarisierung.™

In der dem ,allgemeinen Zeitgeist entsprechenden und vor allem von ,neoliberalen®
Politikern und Okonomen erhobenen Forderung nach mehr Freiheitsrechten treten drei

Aspekte zu Tage, die im weiteren Verlauf noch genauer zu diskutieren sein werden:

-, Freiheit” wird vor allem im Sinne von ,,Selbstverantwortung® verstanden (was im Grunde

nichts anderes bedeutet, als den Abbau von Sozialrechten).57

-, Freiheit” tritt auf als neoliberalistische, vor allem 6konomisch geprigte Forderung nach
weniger staatlichen Eingriffen in die Makrookonomie, d.h. nach weniger (staatlichen)
Kontrollen (was im Grunde nichts anderes bedeutet als eine Riickkehr zum sogenannten

,,Raubtierkapitalismus®) 28

- Solidaritit™ wird betrachtet als staatsferne, lediglich im Rahmen eines freiwilligen (mehr
oder weniger altruistischen) Zusammenschlusses von Menschen ausgeprigte Aktivitdt
burgerschaftlichen Engagements (was im Grunde nichts anderes bedeutet, als dass sich der

Staat aus seiner Sozialverpflichtung zuriickzieht).5 ’

nFreiheit“ und ,,Solidaritdt bzw. deren Bedeutungs- und Praxiswandel sind damit ein
brennendes gesellschaftliches Thema. Zum ersten sei im Folgenden auf einer ersten

Reflexionsstufe eine Sondierung in der Verwendung der Begriffe angestrebt.

erfordert, wenn es die vollen Moglichkeiten der Erzeugung verwirklichen soll. Die zentralen Leitungen,
die fir die Sicherung der Vollbeschiftigung erfordetlich sind, bringen natiirlich eine grofle Ausdehnung
der tberlieferten Aufgaben der Regierung mit sich. [...] Aber es wird immer noch ein weites Feld fur die
Austibung der privaten Initiative und Verantwortung verbleiben. Innerhalb dieses Feldes werden die
tberlieferten Vorteile des Individualismus immer noch Geltung haben.” Keynes verteidigt demzufolge die
staatliche Intervention ,als das einzige durchfihrbare Mittel, die Zerstérung der bestehenden
wirtschaftlichen Formen in ihrer Gesamtheit zu vermeiden, als auch als die Bedingung fur die erfolgreiche
Austibung der Initiative des Einzelnen.“ Mit Initiative des Einzelnen ist letztlich die Initiative des
Einzelunternehmens gemeint. KEYNES, J. M.: Allgemeine Theorie der Beschiftigung, des Zinses und des
Geldes (Original: General Theory of employment, money and interest, Erstausgabe 1936), Bertlin 1974,
320-321.

54  Vgl. Wohlstand als Aufgabe — Christen und die Ethik des Reichtums, hg. v. Churches Together in Britain
and Ireland, dt. hg. v. KIRCHENAMT DER EKD, Hannover o.]., 21.

55 Vgl. dazu auch: ENGELMANN, B./WALLRAFF, G.: Ihr da oben, wir da unten, Koln 1976.

56 Vgl. HERZOG, R.: Aufbruch ins 21. Jahrhundert (,,Betliner Rede® vom 26. April 1997). In: Bulletin des
Presse- und Informationsamtes der Bundesregierung der Bundesrepublik Deutschland 33, 1997, 353-358,
hier 355f.

57 Vgl. ASSHEUER, T.: Leben auf eigene Rechnung. Politiker triumen vom neuen freien Individuum. Doch
das Lob dieser Freiheit klingt wie ein neuer Zwang. In: Die Zeit, Nt. 52/2003, 39.

58  Vgl. STOGER, R.: Der neoliberale Staat. Entwicklung einer zukunftsfihigen Staatstheorie, Wiesbaden 1997,
188 ff.

59 Vgl KEssL, F.: Blrgerschaftliches/zivilgesellschaftliches Engagement. In: DOLLINGER, B./RAITHEL, J.
(Hg.): Aktivierende Sozialpidagogik. Ein kritisches Glossar, Weinheim 2006, 65-77.

15



1.1.1 Mehrdimensionalitit des Begriffes Freiheit

An dieser Stelle kann es nicht darum gehen, die in den verschiedenen Geisteswissenschaften
beheimateten Definitionen des Freiheitsbegriffs —aufzulisten, geschweige denn zu
kategorisieren. Es geht auch nicht darum, die philosophischen Grundlagen zu referieren, auf
deren Basis der Freiheitsbegriff fulit, und es sollen auch keine historischen Betrachtungen
Uber den Begriff Freiheit angestellt werden, auch wenn festzustellen ist, dass der Begriff in den

verschiedenen historischen Epochen unterschiedlich denotativ besetzt wurde.”

Schlieflich kann es sich auch nicht darum handeln, die insbesondere in jingster Zeit — im
Zusammenhang mit neuesten Erkenntnissen aus der Hirnforschung — erneut entbrannte
Diskussion um die Freiheit des Willens versus universalen Determinismus aufzunehmen. Das
Ziel dieses Kapitels ist vielmehr, den Begriff , Freiheit“ fir die Problemstellung in der

vorliegenden Arbeit zu umgrenzen.(’1
Grundsatzlich lassen sich zwei Grundformen von Freiheit unterscheiden:

1. Freiheit von (auch ,negative Freiheit” genannt) bezeichnet einen Zustand, in dem keine
Zwinge ein Verhalten erschweren oder verhindern. Hierzu formulierte beispielsweise
BERLIN: ,,Gewo6hnlich sagt man, ich sei in dem Mal3e frei, wie niemand in mein Handeln
cingreift, kein Mensch und keine Gruppe von Menschen. Politische Freiheit in diesem
Sinne bezeichnet den Bereich, in dem sich ein Mensch ungehindert durch andere betitigen

kann cc62

2. Freiheit zu (auch ,,positive Freiheit genannt) bezeichnet einen Zustand, in dem die durch

die passive Freiheit eréffneten Moglichkeiten auch tatsichlich genutzt werden kénnen.”

Nun setzt nicht jede Hinderung, die einer Person (u.U. auch durch eine andere Person) zuteil
wird, jene Person unter Zwang; die natiitlichen Grenzen, denen beispielsweise der mensch-
liche Korper unterliegt, stellen zwar Grenzen der Handlungsfahigkeit dar — Menschen kénnen
ohne Hilfsmittel nicht funf Meter hoch springen oder 100 Meter in weniger als fiinf Sekunden
laufen —, doch dies impliziert keine Unfreiheit in jenem Sinne, um die es im Kontext der vor-

liegenden Arbeit gehen soll.*

Im Hinblick auf den Begriff der ,,positiven Freiheit™ ist festzustellen, dass jenseits aller gegen-

siatzlichen Meinungen, Auffassungen, Theorien und Weltanschauungen grundsitzlich Einig-

60 Vgl. hierzu z.B. THAMER, H.-U.: Die Franzésische Revolution. Freiheit — Gleichheit — Briiderlichkeit,
Hildesheim 2007; oder: MILL, J. S.: Uber die Freiheit, Stuttgart 1974.

61 Die Differenzierung der Freiheitsbegriffe unternimmt unter anderem Lampert. In seinem System sind
Willens(sittliche)- und Transzendentale Freiheit Grundlage fir Individuelle (Handlungs-) Freiheit, die in
politischen, wirtschaftlichen und wissenschaftlichen Lebensbereichen ausgeiibt werden kann. Das gesamte
System unterscheidet auch formale und materiale Freiheit (Freiheit vor Not, Furcht, Unsicherheit oder
Freiheit zur Verwirklichung der verschiedenen Ziele, insbesondere zur Entfaltung der Persénlichkeit —
personale Freiheit). Vgl ausfihrlich LAMPERT, H.: Freiheit als Ziel der Gesellschafts- und
Wittschaftspolitik in der Bundestepublik Deutschland. In: BOTTKE, W./LAMPERT, H./RAUSCHER, A.:
Interdisziplindre gesellschaftspolitische Gespriche an der Universitit Augsburg: Bd. 2: Freiheit als
zentraler Grundwert demokratischer Gesellschaften, hg. v. Heinz LAMPERT, St. Ottilien 1992, 19-48.

62 BERLIN, I.: Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt am Main 1995, 134.
63 Vgl. MEYER, T.: Positive und negative Freiheit, Bochum 2007, 12ff sowie auch 55ff.
64 Vgl. MEYER, T.: Positive und negative Freiheit, Bochum 2007, 13f.

16



keit dartiber herrscht, dass die Freiheit jedes Einzelnen nicht ohne Grenzen und damit Ein-
schrinkungen bestimmt werden kann, denn dies wiirde unweigerlich dazu fihren, dass gerade

in die Freiheit anderer Personen eingegriffen werden wiirde.

Demokratien, die sich freiheit-lich nennen, gestehen dem Individuum einen definierten Be-
reich an persénlicher Freiheit® zu, in den nur unter ganz bestimmten und 4duBlerst eng be-
grenzten Bedingungen eingegriffen werden darf; denn dieser Bereich ist die Bedingung der

Moglichkeit, dass sich eine Person entwickeln und ihre Potenziale ausschépfen kann.*

Grundsitzlich stellt sich im Blick auf die Freiheit und deren Begrenzung die Frage: Wer darf
wie und unter welchen Umstidnden in die Freiheit des Individuums eingreifen? Wenn negative
Freiheit so etwas wie eine Grenze um eine Person konstituiert, die niemand Uberschreiten
darf, dann hat jede Person trotzdem die Freiheit, Eingriffe zuzulassen und Einschrinkungen
mitzubestimmen. D.h., es geht darum, festlegen zu kénnen, wie das eigene Leben konkret
gestaltet werden soll. BERLIN formuliert in diesem Zusammenhang: ,,Die positive Bedeutung
des Wortes Freiheit leitet sich aus dem Wunsch des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein.
Ich will, da3 mein Leben und meine Entscheidungen von mir abhidngen und nicht von
irgendwelchen duBleren Michten. Ich will das Werkzeug meiner eigenen, nicht fremder
Willensakte sein. Ich will Subjekt, nicht Objekt sein; will von Grinden, von bewuliten Ab-
sichten, die zu mir gehoren, bewegt werden, nicht von Ursachen, die gleichsam von aullen auf
mich einwirken. [...] Ich fihle mich in dem Mal3e frei, wie ich glaube, alles dies sei so, und in

dem MaBe versklavt, wie ich mir klarmachen muB, daf3 es nicht so ist.“”

Freiheit wird, wie angedeutet, gemeinhin als die einem Wesen gegebene Moglichkeit be-
zeichnet, so zu handeln, wie es will (Handlungsfreiheit). In einem weiten Sinne schlie3t die
Freiheit auch die Willkar in sich ein und bildet so den Gegensatz sowohl zur Notwendigkeit
wie zum Zwang. In einem engeren Sinne ist die Freiheit die Moglichkeit der Selbst-

65 Dieser Bereich personlicher Freiheit ist in den westlichen Demokratien in den Verfassungen der einzelnen
Linder geregelt. Im Grundgesetz von Deutschland handelt es sich dabei um einen Passus, der die so
genannten Menschenrechte (Abschnitt I, Artikel 1-19 GG) umfasst, z.B. Vereinigungs-, Koalitionsfreiheit
(Artikel 10) oder Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit (Artikel 4). Diese Rechte sind nicht
abschaffbar und dirfen nur unter duBlerst eng begrenzten Bedingungen eingeschrinkt werden.

66 Vgl. BERLIN, L: Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt am Main 1995, 134. Aus den genannten formalen
Feststellungen leitete BERLIN seine Staatstheorien ab, die er — je nach Gewichtung der positiven oder
negativen Freiheiten — zwischen Autokratie und Demokratie sah. Vgl. BERLIN, I.: Two Concepts of
Liberty. In: HARDY, H. (Hg.): Freedom and its Betrayal: Six Enemies of Human Libert, London 2002,
162-177. Der Wert der Freiheit im negativen Sinn, so BERLIN, sei vor allem darin zu schen, dass diese
Sphire der Freiheit die notwendige Bedingung dafir sei, dass sich Menschen zu , kritisch[en], originell[en],
einfallsreich[en], selbstdndig[en], unangepasst[en] (BERLIN, I: Negative and Positive Freedom. In:
Philosophical Review Nt. 76/1998, 312-324, hier 319) Personlichkeiten entwickeln konnen. Doch er
verweist auch darauf, dass sich auch in Gesellschaftsformen, die kaum personliche Freirdume béten,
Individualitit und Genie entwickeln konnten. Zudem bemerkt er, dass die Rede von Freiheit im hier
gemeinten Sinn ein Phinomen sei, das frithestens mit der Reformation und Renaissance beginnt und
selbst danach nicht in allen Kulturen aufgetreten sei. SchlieSlich stellt er fest, dass negative Freiheit
durchaus kompatibel mit einer autokratischen Herrschaftsform sei. Denn Autokratie und Demokratie
seien Faktoren, die dartiber bestimmten, wie und von wem in die negativ bestimmte Freiheit eingegriffen
wird und noch nicht unbedingt, wie weit die Eingriffe gehen. Es ist zumindest unschwer vorstellbar, dass
die Eingriffe in die negative Freiheit in einer Demokratie viel weitgehender und repressiver ausfallen
koénnen als in einer Autokratie mit einem aufgeklirten Alleinherrscher (vgl. BERLIN, I: Negative and
Positive Freedom. In: Philosophical Review Nr. 76/1998, 312-324, hier 312).

67 BERLIN, I.: Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt am Main 1995, 136.

17



bestimmung eines verniinftigen Wesens im Gegensatz zur Abhingigkeit von fremder Macht.
Danach handelt derjenige frei, der die Ursachen seines Handelns in sich selbst trigt. In diesem
Sinne ist Freiheit dem Zwang, aber nicht der Notwendigkeit entgegengesetzt.

Freiheit kann sich ferner im Gegensatz zwischen einer vollstindigen (absoluten, meta-
physischen) oder einer beschrinkten (relativen) Form definieren. Zur Annahme einer ab-
soluten oder metaphysischen Freiheit muss konsequenterweise der streng idealistische Stand-
punkt fithren, der die Aulenwelt als eine Setzung des Subjekts und das mit Selbsttatigkeit be-
gabte Ich als die einzige unmittelbare Wirklichkeit begreift. Eine solche Freiheit hat FICHTE
(1762-1814), von KANTS praktischer Philosophie ausgehend, gelehrt, wihrend SPINOZA
(1632-1677), der andere Denker, von dem FICHTE beeinflusst ist, den entgegen gesetzten
Standpunkt einnahm, die Wirklichkeit in Gott-Natur und den notwendigen Gesetzen suchte
und dem Menschen die metaphysische Freiheit absprach.”

Ein Blick sowohl in die Geschichte als auch in die einschligige philosophische Literatur
offenbart damit, dass es die Freiheit als eindeutig definierten Begriff nicht zu geben scheint.
Vielmehr definieren unterschiedliche Autoren den Freiheitsbegriff stets im Rahmen ihrer
jeweiligen ,,Philosophie®, wobei nicht generell feststellbar ist, ob zunichst die Philosophie
entwickelt wurde und sich der jeweilige Freiheitsbegriff daraus ergab, oder umgekehrt.”
Dartber hinaus sind die Ebenen und Bereiche, auf die der Freiheitsbegriff bezogen wird, ver-
schieden: z.B. Freiheit als Implikat eine Anthropologie, Willens-, Entscheidungs-, Handlungs-
freiheit im gesellschaftlichen Leben.

Damit ist auch gesagt: Was ,,Freiheit™ tiber diese groben Einteilungen hinaus im Folgenden
besagen soll, ist aus den jeweils einzelnen Dokumenten bzw. der Konzeption von Papst
JOHANNES PAUL II. eigens zu entnehmen, was unter anderem Aufgabe der Kapitel 2 und 3

sein wird.

1.1.2 Mehrdimensionalitit des Begriffs Solidaritit

Ahnlich komplex verhilt es sich mit dem Begriff ,,Solidaritit”. Die Urspringe des Begriffs
Solidaritit sind bis heute nicht ganz geklirt. Die Rechtswissenschaft beharrt darauf, dass

bereits im Romischen Recht das Prinzip des ,,obligatio in solidum“”

gegolten habe, eine
spezielle Form der Haftung, nach der jedes Mitglied einer (meist familidgren) Gemeinschaft fiir
die Gesamtheit der bestehenden Schulden aufzukommen hatte und umgekehrt die

Gemeinschaft fur  die Schulden  jedes einzelnen 1\/[itgliedes.71 Noch in

68 Vgl. KIRCHNER, F./ MICHAELIS, C.: Freiheit. In: MICHAELIS, C. (Hg.): Woérterbuch der Philosophischen
Grundbegriffe, Leipzig 1907, 207-213.

69 Vgl hier z.B. FICHTE, J. G.: Uber das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen im Gebiete der
Freiheit, Betlin 1806; oder: KANT, L: Kritik der reinen Vernunft, Stuttgart 2006.

70 WILDT, A.: Stichwort ,,Solidaritit®. In: Brockhaus Enzyklopiddie, Mannheim 1996, 371-375.

71 PFYFFER VON WYHER, P.: Wesen und Unterschied von Korrealitit und Solidaritit nach Rémischem
Recht. Gottingen-Kistner 1887, 12. Dieses Rechtsprinzip zieht sich Gibrigens hindurch bis in die jlingste
Rechtsprechung. Vgl. dazu BENTELE, F.: Gesamtschuld und Erlaf3, Ttbingen 20006, 91ff.

18



DIDEROTS/D’ALEMBERTS  Encyclopédie, dem berihmtesten Buch der franzosischen
Aufklirung, wird der Begriff ,,solidarité* nur als kollektive Schuldenhaftung etldutert.”

Begriffsgeschichtlich lasst sich ein Bedeutungswechsel fast zeitgenau fixieren: 1819/1820
sprach der deutsche Staatsphilosoph HEGEL in seinen Vorlesungen zur Rechtslehre von der
Solidaritit als einem Aquivalent fiir die mikrosoziale Sorge um Kinder und Schwache in der
Familie, angesiedelt auf der Ebene der I(orporationen.73 Diese traten damit gewissermal3en
zwischen die traditionelle ,Sittlichkeit“”* der Familie und die von anonymen
Marktmechanismen und dem ,,System der Bediirfnisse” gepragte moderne burgerliche
Gesellschaft: ,,Indem die Korporation in Ricksicht der biirgerlichen Gesellschaft an die Stelle
der Familie tritt, so fillt derselben auch die Sorge fiir die Individuen anheim, da wo und
insoweit die Krifte der Familie nicht ausreichen. Ihr obliegt es zunichst, fur die Bildung der
Kinder zu sorgen, und ebenso hat sie sich solidarisch zu verbinden fiir diejenigen, welche

zufilligerweise in Armut geraten.””®

Neben diese Standes- und im weiteren Verlauf der Geschichte Klassensolidaritit trat jedoch,
ebenfalls im 19. Jahrhundert, der Begriff und die Idee der nationalen Solidaritit als
patriotische Tugend, in der alle Birger fireinander einstehen. ROUSSEAU nennt dieses

<77

einigende Band des idealen Vaterlands geradezu eine ,,birgerliche Religion®'" (religion civile),

welche ,,den gottlichen Kult mit der Liebe zu den Gesetzen vereinigt und die Biirger lehrt,

indem sie das Vaterland zum Gegenstand ihrer Verehrung macht [...]."

Damit wurde der Solidaritats-Begriff zunehmend politisiert. So definierte RENAN im Jahre
1882, also mitten in den deutsch-franzésischen Auseinandersetzungen tber die nationale Zu-
gehorigkeit Elsass-Lothringens, die Nation geradezu durch Solidaritit: ,,Eine Nation ist [...]
eine groB3e Solidargemeinschaft, getragen von dem Gefiihl der Opfer, die man gebracht hat,
und der Opfer, die man noch zu bringen gewillt ist. Sie setzt eine Vergangenheit voraus und
muss in der Gegenwart zu einem greifbaren Faktor zusammenzufassen sein: der Uberein-

kunft, dem deutlich ausgesprochenen Wunsch, das gemeinsame Leben fortzusetzen.”

In dieser republikanischen Volkssolidaritit (die Solidaritdt des demos, nicht des ethnos) wurzelt

auch die moderne Idee des Sozialstaats. Wolle man, ,,dass die Vélker tugendhaft sind“”, so

72 Vgl. DIDEROT, D./LE ROND D’ALEMBERT, . (Hg.): Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences,
des arts et des métiers, Paris, 1751-1780.

73 HEGEL, G. W. F.: Vorlesungen tiber Rechtsphilosophie 1818-1831, Vorlesungsnachschrift von 1819/20,
Stuttgart-Bad Cannstadt 1973, 203f.

74 HEGEL, G. W. F.: Votlesungen tber Rechtsphilosophie 1818-1831, Votlesungsnachschrift von 1819/20,
Stuttgart-Bad Cannstadt 1973, 204.

75 HEGEL, G. W. F.: Votlesungen tber Rechtsphilosophie 1818-1831, Votlesungsnachschrift von 1819/20,
Stuttgart-Bad Cannstadt 1973, 204.

76 HEGEL, G. W. F.: Votlesungen tber Rechtsphilosophie 1818-1831, Votlesungsnachschrift von 1819/20,
Stuttgart-Bad Cannstadt 1973, 204.

77 ROUSSEAL, J.J. : Du Contrat Social, Amsterdam 1762, Kap. IV, 8.
78 ROUSSEALU, J.J. : Du Contrat Social, Amsterdam 1762, Kap. 1V, 8.

79 RENAN, E.: Was ist eine Nation? (Erstausgabe 1882). In: JEISMANN, M./RITTER, H. (Hg.): Grenzfille.
Uber neuen und alten Nationalismus, Leipzig 1993, 291.

80  ROUSSEAU, J.J.: Artikel zur (moralischen und politischen) Okonomie. In: 0.V. Enzyklopidie Europa,
Frankfurt am Main 2001, 286, Sp. 1.

19



“ in der von

hat ROUSSEAU bereits im Jahre 1755 in seinem Artikel ,,Okonomie
DIDEROT/D ALEMBERT herausgegebenen Encyclopédie geschrieben, so beginne man also
damit, ,,sie ihr Vaterland lieben zu lehren!*® Damit wird der Staat als gréBte verfasste Solidar-
gemeinschaft begriffen. Hier organisieren sich also ,,Menschen zu einer Gefahrenabwehr- und

Schicksalsgemeinschaft zum Zwecke des Uberlebens in wechselnden Herausforderungen.“®

Daneben gibt es auch Verwendungen des Solidarititsbegriffs, die ,,individualistischer®
ansetzen, so etwa bei Josef ISENSEE. Er spricht von Solidaritit in einem anderen,
individualistischeren Zusammenhang, indem er Solidaritit als ,die Pflicht einer
Personengemeinschaft, fir jeden ihrer Angehdrigen und die Pflicht eines jeden Angehérigen
fir die Gesamtheit einzustehen®®, erklirt. Hier spiegelt sich der Grundsatz des
Genossenschaftsgedankens ,,Alle fiir cinen, einer fiir alle” wider, der Mitte des 19.
Jahrhunderts dazu beitrug, die Not leidende Bauernschaft durch genossenschaftliche

Zusammenschlisse zu lindern.®
Aus der Geschichte heraus ergeben sich demnach grob drei Aspekte des Solidarititsbegriffs:
- Solidaritit (im Sinne des rémischen Rechts) als Rechtsprinzip,

- Solidaritit (im Sinne HEGELS) als Identifikationsraum fir Individuen (sei es nun im Sinne

einer Gruppe, einer Organisation oder eines Staates),
- Solidaritit (im Sinne ROUSSEAUS) als Grundprinzip einer Gemeinschaft.
Daneben unterscheiden BAUMGARTNER UND KORFF zwei Perspektiven von Solidaritit:

- Solidaritit aus individualethischer und tugendethischer Perspektive: Hierbei wird Solidaritat
als individuelle Grundhaltung, Gesinnung und Handlungsmaxime gesechen, die das
Individuum befahigt, sich in den Dienst der Gemeinschaft zu stellen. Es handelt sich dabei

um die klassische altruistische Motivation, Solidaritit zu uben.

- Solidaritat aus sozialethischer und strukturethischer Perspektive87: In diesem

Zusammenhang ist Solidaritit ein Prozess wechselseitiger Identifikationen und

81 ROUSSEAU, J.J.: Artikel zur (moralischen und politischen) Okonomie. In: 0.V. Enzyklopidie Europa,
Frankfurt am Main 2001, 286, Sp.1.

82 ROUSSEAU, ].J.: Artikel zur (moralischen und politischen) Okonomie. In: 0.V. Enzyklopidie Europa,
Frankfurt am Main 2001, 286, Sp.1.

83  ISENSEE, ].: Solidaritit — sozialethische Substanz eines Blankettbegriffs. In: ISENSEE, J. (Hg.): Solidaritit in
Knappheit, zum Problem der Prioritit, Berlin 1998, 97-141, hier 120.

84 Vgl ISENSEE, ].: Solidaritit — sozialethische Substanz eines Blankettbegriffs. In: ISENSEE, J. (Hg.):
Solidaritit in Knappheit, zum Problem der Prioritit, Berlin 1998, 97-141, hier 98.

85 INFORMATION.MEDIEN.AGRAR E.V. (Hg.): Genossenschaften im lindlichen Raum,
Informationsbroschure, Bonn 2004, 2.

86  Vgl. KLEIN, M.: Leben, Werk und Nachwirkung des Genossenschaftsgriinders Friedrich Wilhelm
Raiffeisen (1818-1888), dargestellt im Zusammenhang mit dem deutschen sozialen Protestantismus, Bonn
1999, 20ff.

87 Vgl. Vgl. BAUMGARTNER, A./KORFF, W.: Das Prinzip Solidaritat. In: Stimmen der Zeit 208 (1990), 237-
250.

20



Beistandsverpflichtungen, ganz im Sinne des Genossenschaftsprinzips ,,Einer fir alle, alle

. . 88
fur einen.

Damit gilt es im Folgenden auch im Blick auf den Solidarititsbegriff, dessen jeweilige prizise
Konnotationen aus den einzelnen zu betrachtenden Dokumenten bzw. Konzeptionen zu
eruieren. Ein Blick auf die Verwendung des Freiheits- und Solidarititsbegriffs zeigt also ein
duflerst ambivalentes Bild, das sich auch auf die Verhiltnisbestimmung von Freiheit und
Solidaritit auswirkt: Einmal lassen sich Freiheit und Solidaritit als zwei Brennpunkte, einer
Elipse auffassen, zuweilen als die zwei Seiten einer Medaille betrachten, die sich gegenseitig
bedingen, ein andermal wird insbesondere in den neueren, besonders durch wirtschaftsliberale
Argumente gepragten Diskussionen ein Antagonismus zwischen ihnen hergestellt.89 Zur
Debatte steht dabei nicht nur die inhaltliche Fassung von Freiheit und Solidaritit, sondern
auch, wo ihr Ort in einem Staat ist bzw. welche Funktion dem Staat diesbeztglich zukommt.”
Die Bedeutung der Begriffe Freiheit und Solidaritit als auch deren Verhiltnis zueinander
waren und sind also in Abhingigkeit von verschiedenen Begriindungshorizonten oder

unterschiedlichen gesellschaftspolitischen Entwicklungen im Wandel.

Die zur Untersuchung stehenden kirchlichen Sozialworte in Deutschland und die
Sozialverkiindigung von Papst JOHANNES PAUL II. sowie deren Konzeptionen von Freiheit
und Solidaritit sind selbstverstindlich auch in einem bestimmten Kontext verortet und rithren
von einer bestimmten Entwicklung her. Von daher erscheint es angebracht, im Folgenden

kurz die Grundlinien der Entwicklung der kirchlichen Sozialverkiindigung zu skizzieren.

88  INFORMATION.MEDIEN.AGRAR  E.V. (Hg.): Genossenschaften im lindlichen Raum,
Informationsbroschiire, Bonn 2004, 2. Fur die heutige Zeit intetpretieren BAUMGARTNER/KORFF die
Sichtweise von Solidaritit, indem er den Begriff Solidaritit ,als das Bewusstsein, mit anderen auf
demselben Boden zu stehen und sich in derselben Situation zu befinden, woraus die Forderung erwichst,
entsprechend dieser Gemeinsamkeit zu denken und zu handeln.” BAUMGARTNER, A./KORFF, W.: Das
Prinzip Solidaritit. In: Stimmen der Zeit 208 (1990), 283-292, hier 283. Dieser Ansatz kann insofern als
moderner bezeichnet werden, da er mehr die gesellschaftliche als persénliche Entwurfsfreiheit betont.
Dariiber hinaus bewahrt er vor einer nationalstaatlichen oder volkshaften Verengung, denn der Horizont
des menschenrechtlichen Ethos ist letztlich die Solidaritdt mit der ganzen Menschheit. Dies entspricht
einer Grundforderung christlicher Sozialethik, wie sie etwa in den Dokumenten Populorum progressio oder
Sollicitudo  rei socialis mit Blick auf globale Gerechtigkeit formuliert ist. Vgl. dazu BAUMGARTNER,
A./KORFF, W.: Das Prinzip Solidatitit. In: Stimmen der Zeit 208 (1990), 237-250.

89 Vel. ZoLL, R.: Was ist Solidaritit heute?, Frankfurt am Main 2000, 16f.

90 Vgl. hierzu auch SPIEKER, M.: Legitimitdtsproblem des Sozialstaats. Die Christliche Gesellschaftslehre im
Streit um die Sozialstaatsreform. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KOSTKA, U. (Hg.): Der fraglich
gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 28; vgl.
auch DABROCK, P.: “Draw a distinction!” Plidoyer fiir eine stirkere Beachtung von Differenzen und
Kopplungen zwischen sozialethischen Anwendungs- und Begrindungsdiskursen denn in Matthias
Mohring-Hesses Beitrag. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KOSTKA, U. (Hg.): Det fraglich gewordene
Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 108-111; vgl. auch
MOHRING-HESSE, M.: Beteiligung — Befihigung — Verteilung. Der Sozialstaat als Instrument
demokratischer Solidaritit. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.].G./Ko0sTKA, U. (Hg.): Der fraglich gewordene
Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 92-104, der ein eigenes
Modell des Sozialstaats, den sog. ,,demokratischen Sozialstaat®, das sich als Alternative zum Konzept der
,,workfare® und des ,,aktivierenden Sozialstaats* versteht, entwirft.

21



1.2 Entwicklungslinien der kirchlichen Sozialverkiindigung

Bevor die sogenannten klassischen Prinzipien der katholischen Soziallehre zur Sprache
kommen, soll zunichst eine Begriffserliuterung Klarheit Gber die in der vorliegenden Arbeit
verwendeten ,,Kategorien® Sozialverkiindigung — Katholische Soziallehre — Sozialethik
schaffen. AnschlieBend soll ein kurzer historischer Rickblick die Wurzeln kirchlicher
Sozialverkiindigung freilegen mit dem Ziel, so ein besseres Verstindnis fir die in dieser Arbeit

zu behandelnden Sozialworte und die Konzeption von JOHANNES PAUL II. zu ermdglichen.

1.2.1 Sozialverkiindigung — Katholische Soziallehre — Sozialethik: Begriffsklirungen

Bereits bei einem oberflichlichen Blick in die einschligige Literatur fillt eine gewisse
Uniubersichtlichkeit bzw. Variationsbreite innerhalb der Terminologie auf, unter der
anscheinend doch sehr dhnliche Dinge verhandelt werden: Christliche Sozialethik, Christliche
Soziallehre, Christliche Gesellschaftslehre, Christliche Gesellschaftsethik, Soziallehre der
Kirche, kirchliche Sozialverkiindigung, dann konfessionsspezifisch: Katholische Soziallehre,
Katholische Gesellschaftslehre, Christliche Sozialwissenschaften, Evangelische Sozialethik,
Katholische Sozialethik. Umgekehrt gibt es Autoren, die unter ,neutralen” Titeln wie
»oozialethik® oder ,,Politische Ethik®“ ganz offenkundig zentrale Inhalte der Katholischen
Soziallehre transportieren.”’ Die Griinde fiir die Vielfalt liegen nur zu einem geringen MaB3 in
einer terminologischen Nachlissigkeit, vielmehr ist diese semantische Uniibersichtlichkeit

Abbild einer Grundlagendebatte dariiber, welche Art von Wissenschaft sich hier manifestiert.”
Bei aller Vielfalt lassen sich jedoch drei Grundkategorien unterscheiden:

- Der christliche Glaube geht davon aus, dass das Heilshandeln Gottes und die
Humanisierung der Welt untrennbare Groflen darstellen. Von daher gehéren auch Fragen
der Humanisierung der Welt in den Rahmen der Verkindigung des Evangeliums; hier ist
die Rede von der kirchlichen Sozialverkiindigung. Insbesondere durch die Zuspitzung der
»oozialen Frage® seit dem Beginn des Industriezeitalters wurde dies virulent. ,,Spitestens
seit der Enzyklika Rerum novarum von 1891, mit der das pépstliche Lehramt erstmals selbst
in die soziale Diskussion eingriff, wurde deutlich, dafl die Stellungnahme zu den sich
stindig fortentwickelnden sozialstrukturellen Problemen ein unverzichtbares Moment der
Verkiindigung der christlichen Botschaft in der modernen Welt darstellt. Hier liegt der
Ansatz zu entschiedener Weiterentfaltung einer entsprechenden kirchlichen Lehrtradition,

<93

insbesondere in den »Sozialenzykliken«“™, schlieBlich dann auch in der Pastoralkonstitution

Gaudium et spes des 1. Vatikanischen Konzils. Seit einiger Zeit vermehrt sich auch die Zahl

91 Vegl. hierzu z.B.: KERBER, W.: Sozialethik (Grundkurs Philosophie 13), Stuttgart-Berlin-Kéln 1998; oder
SUTOR, B.: Politische Ethik. Gesamtdarstellung auf der Basis der Christlichen Gesellschaftslehre,
Paderborn 1991.

92 Vgl. die Beitrage in: HENGSBACH, F./EMUNDS, B./MOHRING-HESSE, M. (Hg.): Jenseits Katholischer
Soziallehre. Neue Entwiirfe christlicher Gesellschaftsethik, Dusseldorf 1993, oder auch: FURGER, F.:
Christliche Sozialethik in pluraler Gesellschaft. In: HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A./WIEMEYER, J.
(Hg.): Einfithrung in die Sozialethik, Miinster 1997, 25.

93 KORFF, A.,/BAUMGARTNER, A.: Kommentar. In: Solidaritit — die Antwort auf das Elend in der heutigen
Welt. Enzyklika Solicitudo rei socialis Papst Johannes Pauls I1., Freiburg-Basel-Wien 1988, 107f.

22



nationaler kirchlicher Sozialworte und Sozialhirtenbriefe, die z.T. in einem breiteren
Konsultations- und Diskussionsprozess erarbeitet werden (etwa in den USA 1986, in
Osterreich 1990). Neuerdings werden solche Dokumente teilweise ¢kumenisch erarbeitet,
etwa in Deutschland z.B. 1997 (evangelisch-katholisch).

Die so genannte Katholische Soziallehre bildet den ,verpflichtenden® theoretischen,
lehrmafBigen Rahmen fir die kirchliche Sozialverkiindigung wie auch fiir die Sozialethik (als
Wissenschaft); als deren wichtigste und bekannteste Bestandteile werden in der Regel die so
genannten ,»So0zialprinzipien® (Personalititsprinzip, Subsidiarititsprinzip und

Solidarititsprinzip) angesehen.

Im Unterschied zur Individualethik zielt die Christliche Sozialethik als Wissenschaft nicht auf
das individuelle Handeln eines einzelnen Menschen ab, sondern nimmt die sozialen
Gebilde als solche, d.h. die Strukturen und Institutionen in den Blick. Es wird danach
gefragt, ob gegebene institutionelle Strukturen gerecht oder ungerecht sind, nétigenfalls
entsteht eine Diskussion, ob und wie diese verindert resp. verbessert werden konnen.” Die
Christliche Sozialethik als wissenschaftliche Reflexion sozialethischer Fragen, hat damit die
gesellschaftlichen Voraussetzungen und Konsequenzen christlicher Glaubenspraxis zu
bedenken. ,,

soll sie nach dem Beitrag dieser Praxis fiir den Aufbau und Erhalt gerechter Strukturen

Geleitet von einer klaren Option fur die Opfer struktureller Ungerechtigkeit

«95

menschlichen Miteinanders fragen.” Dabei legen nicht nur ,,wissenschaftstheoretische
Grinde (...) es nahe, fir die Grundlegung und den Aufbau einer christlichen
Gesellschaftsethik das Layout einer Theorie sozialen Handelns zu wihlen.*” Christliche
Sozialethik beschrinkt sich damit lingst nicht mehr nur auf eine Hermeneutik kirchlicher
Sozialverkindigung und ihrer Verlautbarungen. Die Frage, die sich Christliche Sozialethik
stellt, lautet also: Welche Konsequenzen hat christliches Handeln im Kontext des
Politischen und Okonomischen, wenn es nach dem MaB3stab des Evangeliums sach- und
zeitgemal3 ist? Aus dieser Fragestellung resultiert auch die notwendige Interdisziplinaritit
der Sozialethik, soll ihr Ziel ,,das Begreifen und Gestalten der Strukturen und Prozesse
moderner Gesellschaften sein, in denen die solidarische Verwirklichung individueller

Freiheit méglich werden soll.*”

94
95

96

97

Vgl. dazu KERBER, W.: Sozialethik (Grundkurs Philosophie 13), Stuttgart-Berlin-Koéln 1998, 12.

HOHN, H.-J.: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung, Darmstadt
2000, 11.

HOHN, H.-J.: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung, Darmstadt
2000, 11.

HOHN, H.-].: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung, Darmstadt
2006, 14. Die Sozialethik ,,muss Bezug nechmen auf die Ergebnisse empirisch-historischer Sozialforschung,
auf die philosophischen Diskurse zur Begrindung ethischer Normen sowie auf die Vermittlung ihrer
Prinzipien und Postulate mit den spezifischen Handlungslogiken der funktionalen Teilsysteme moderner
Gesellschaften.” HOHN, H.-J.: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der
Beschleunigung, Darmstadt 2006, 14. Zu den Reflexionsstufen einer interdisziplinir angelegten Sozialethik
vgl. ebenfalls HOHN, H.-J.: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung,
Darmstadt 2006, 17f. Angesichts der bisher Gblichen Strukturen der Sozialethik fordert Héhn einen
Paradigmenwechsel ,,sowohl bei der Bestimmung der gesellschaftlichen Notigkeitsbedingungen
sozialethischer Orientierungsleistungen als auch bei der Er6rterung ihrer Plausibilititsbedingenen® (20);
einen Versuch hierzu unternimmt er (in genanntem Buch), indem er in seinem eigenen Entwurf die
,»Zeitdimension® in den Blick nimmt bzw. Sozialethik von der Zeitanalyse her entwirft.

23



Die angefithrten drei Kategorien sind zu unterscheiden, obwohl es natirlich starke
Interdependenzen gab und gibt: So flie3t in die Dokumente kirchlicher Sozialverkiindigung
beispielsweise der jeweilige Stand der christlichen Sozialethik ein, umgekehrt stimulieren
solche Dokumente natirlich die christlich-sozialethische Reflexion. In der vorliegenden Arbeit
geht es im zweiten bis vierten Teil um eine Befassung mit der erstgenannten Kategorie,
nimlich um die Analyse und Interpretation von Dokumenten kirchlicher Sozialverkiindigung,

insbesondere hinsichtlich ihres Verstandnisses von Freiheit und Solidaritat.

1.2.2 Die sogenannten (klassischen) Sozialprinzipien

In den unterschiedlichen Systematisierungen der zeitgendssischen katholischen Soziallehre
wird insbesondere die Trias Personalitit-Solidaritit-Subsidiaritit als grundlegende Prinzipien-
Dreiheit der katholischen Soziallehre gezihlt.”® Aus dem im Licht der biblischen Offenbarung
gedeuteten Personsein des Menschen leitet die katholische Soziallehre das Solidaritits- und
Subsidiarititsprinzip als zentrale Struktur- bzw. Ordnungsprinzipien der Gesellschaft ab. Als
Begriinder dieser Prinzipienlehre gelten Heinrich PESCH, Gustav GUNDLACH und Oswald von
NELL-BREUNING. Letzterer prigte die Formulierung, dass man sich die katholische
Soziallehre auf den Daumennagel schreiben koénne durch die drei Begriffe: Personalitit,
Solidaritit und Subsidiaritit.” Diese drei Begriffe bzw. die dahinter stehenden Prinzipien sind
bis heute die Eckpfeiler der katholischen Soziallehre und werden gemeinhin als ,die

Sozialprinzipien® bezeichnet.'”

1.2.21  Personalititsprinzip

Die Grundfrage aller sozialethischen Uberlegungen lautet: Wer ist der Mensch und was macht
ihn aus? Der Mensch als Person ist der Schliissel der christlich-sozialethischen Reflexion.'”
Personalitit ist die ,,Grundlage und Voraussetzung der sozialen Wesensanlage des
Menschen.“!"”® Personalitit bedeutet, dass der Mensch ein Individuum in seiner Einmaligkeit
ist. Er ist vernunftbegabtes Wesen, er ist ,,nach dem Bild Gottes geschaffen und tber alle

irdischen Geschopfe gesetzt worden.'”

98 Diese Tendenz etablierte sich unter dem Einfluss von Oswald von NELL-BREUNING. Vgl. dazu:
LANGNER, A.: Katholische und evangelische Sozialethik im 19. und 20. Jahrhundert. Beitrige zu
ideengeschichtlichen Entwicklungen im Spannungsfeld von Konfession, Politik und Okumene,
Paderborn-Minchen-Wien-Zirich 1998, 107ff., sowie ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik.
Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-Wien-Zirich 1997, 196.

99 Vgl. NELL-BREUNING, O. v.: Gerechtigkeit und Freiheit. Grundziige katholischer Soziallehre, hg. von der
Katholischen Sozialakademie Osterreichs, Wien-Miinchen-Ziirich 1980, 24.

100 Im gegenwirtigen sozialethischen Diskurs werden die drei (klassischen) Sozialprinzipien durch manche
Sozialethiker um weitere ,,Prinzipien®, etwa die Nachhaltigkeit, erweitert. Vgl. z.B.: VOGT, M.: Das neue
Sozialprinzip ,,Nachhaltigkeit als Antwort auf die 6kologische Herausforderung. In: Handbuch der
Wirtschaftsethik, hrsg. v. W. KORFF u.a., Bd. 1: Verhiltnisbestimmung von Wirtschaft und Ethik,
Gdtersloh 1999, 237-257.

101 Vgl. ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfihrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-
Wien-Zirich 1997, 179.

102 HOFFNER, J.: Christliche Gesellschaftslehre, Kevelaer 1997, 29.
103  GS12.

24



Ganz wesentlich zur menschlichen Personalitit geh6rt — noch ganz allgemein gesprochen —
die Freiheit, insbesondere die Willensfreiheit, die den Menschen zum Herrn seiner selbst
macht. Diese Freiheit der Entscheidung schafft die Voraussetzung fir die Verantwortung,
welche der Mensch im christlichen Sinne vor seinem Schépfer hat. Dieser Verantwortung

. . . .. . . . . 104
kann sich der Mensch nicht entziehen, da sie in seinem Menschsein begriindet ist.

Personalitit beinhaltet auch, dass nicht der Mensch ,sich selbst erschafft”, sondern der
Mensch immer ein von Gott gewolltes Wesen ist, und er sich dieses Fremdursprungs immer
bewusst sein muss. Damit einher geht aber auch die Einsicht Gber die Endlichkeit des

irdischen Lebens.'”

Die Gottebenbildlichkeit ist der Grund der Menschenwiirde. ,,Ebenbild Gottes® wird dabei
nicht physisch, sondern ontologisch interpretiert. In der Gottebenbildlichkeit sind impliziert
die Vernunft des Menschen sowie der freie Wille. Aus dem von der Vernunft geleiteten freien
Willen resultieren Selbstbestimmung und Freiheit der eigenen Entscheidung. Der Mensch ist
demnach von Natur aus in diesem Sinne frei und existiert nur um seiner selbst willen. Der
Mensch wird um seiner selbst willen gewollt, d.h. er ist nicht instrumentalisierbar. Die
fundamentale Gleichheit aller Menschen vor Gott resultiert ebenfalls aus der
Gottebenbildlichkeit des Menschen sowie aus der allen Menschen gemeinsamen Berufung zur
Gemeinschaft mit Gott.

Im Begriff ,,Person® sind des Weiteren die Ebenen der Individual- und Sozialnatur des
Menschen zusammengefasst. Die christliche Soziallehre spricht von der ,,personal-sozialen

Vertfasstheit des Menschen®'",

Die folgende Abbildung soll die Aspekte der Personalitit des Menschen nochmals

zusammenfassend veranschaulichen:

104 Vgl. BAUMGARTNER, A.: Personalitit. In: HEIMBACH-STEINS, M. (Hg.): Christliche Sozialethik. Ein
Lehrbuch. Bd. 1: Grundlagen, Regensburg 2004, 265-269.

105  Vgl. ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfihrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-
Wien-Zurich 1997, 178-196 sowie 221-224.

106 FURGER, F.: Christliche Sozialethik. Grundlagen und Zielsetzungen, Stuttgart 1991, 135.

25



MORALISCHES SUBJEKT
Zweck an sich selbst
Freiheit — Autonomie

MIT — SEIN TRANSZENDENZ
Interpersonalitat Weltorientierung

Sozialitéat \ / Existenzerstellung

GEIST IN LEIB SUNDE
Subjektivitat Ambivalenz der Praxis

in Anomalitat Scheitern

Abbildung: Aspekte der Personalitit (Quelle: ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik.
Einfuhrung und Prinzipien, Paderborn-Miinchen-Wien-Zirich 1997, 183).

Wenn man von Personalitit als Sozialprinzip spricht, dann meint man den Grundsatz, dass
alle Gesellschaftsgestaltung der Entfaltung des Menschen in den unterschiedlichen

Dimensionen seine Personalitiat zu dienen hat.

1.2.2.2 Solidarititsprinzip

Wiahrend das Personalititsprinzip zunachst auf individuelle Freiheitsrechte der Person zielt,
geht es im Hinblick auf das Solidarititsprinzip im allgemeinen Sinne um Normen und
Pflichten gegentiiber anderen Menschen bzw. der Allgemeinheit. Das Solidarititsprinzip
besagt, dass die menschliche Person ihrem Wesen nach auf Gemeinschaft hingeordnet und
angewiesen ist, demzufolge also nur in mannigfachen Interaktionen mit anderen Menschen
leben kann. Durch die Dauer, die Art und das Ausmal} dieser Interaktionen ergeben sich
unterschiedlich  enge  Beziehungen, die  jeweils  verschiedene  wechselseitige

Solidarititspflichten voraussetzen bzw. nach sich ziehen.'”

107 Vgl. ROOs, L.: Subsidiaritit, Solidaritit und Gemeinwohl als ,,Baugesetze der Gesellschaft®. In: LIEB, M.
(Hg.): Fortbildung des Arbeitsrechts (Betriebsverfassung und Altersvorsorge) nach den Grundsitzen

26



Insofern die katholische Soziallehre den Menschen als von Natur aus auf Gemeinschaft hin
angelegtes Wesen in den Blick nimmt, ist damit gleichzeitig gesagt, dass er nicht nur fihig ist

1% Damit wendet sich die

zur Solidaritat, sondern auch, dass er selbst Solidaritit braucht.
katholische Soziallehre von einem Individualismus ab, fiir den die Gemeinschaft nur auf dem
Egoismus der Einzelnen beruht und blof3 eine duBlere ,,Nitzlichkeitsveranstaltung darstellt.
Sie wendet sich aber ebenso gegen einen Kollektivismus, fiir den der Einzelmensch voéllig im

Kollektiv aufgeht.

Solidaritit als zentraler Baustein der katholischen Soziallehre besagt sodann auf der einen Seite
die Verpflichtung zur eigenen Leistung fir die Gemeinschaft, auf der anderen Seite aber
ebenso die Moglichkeit der in Anspruchnahme von Leistungen anderer Menschen. Dabei
kennt Solidaritait im Sinne der Soziallehre keine Klassen- oder Rassen-Unterschiede und
(Hierarchie-) Stufen.

1.2.2.3  Subsidiarititsprinzip

Der Begriff Subsidiaritit'” hat seinen Ursprung in der romischen Militirsprache, in der die
hinter der Front wartenden Reservetruppen als ,,subsidiarii cohortes*'"” bezeichnet wurden.
Auf die Gesellschaft angewandt, trifft dieses Prinzip Aussagen tber das Eingreifen grof3er

Sozialgebilde (z.B. Staat) zugunsten kleinerer Sozialgebilde und einzelner Menschen.

Auf der Grundlage der Sozialprinzipien Personalismus und Solidaritit geht es im Subsidiari-
tatsprinzip um die Verteilung der Kompetenzen im Blick auf deren konkrete Umsetzung.
,Jedwede Gesellschaftstitigkeit ist ja threm Wesen und Begriff nach subsidiir; sie soll die
Glieder des Sozialkérpers unterstiitzen, darf sie aber niemals zerschlagen oder aufsaugen.'"
Dieser Aussage folgend ist zu betonen, dass die Grundlage jeder Hilfe durch die gro3ere Ge-
meinschaft die Wahrung der Freiheit des Einzelnen (bzw. der kleineren Gemeinschaft) sein
muss, denn ,,was der aus eigener Initiative und mit eigenen Kriften leisten kann, darf ihm

. . . 1‘12
nicht entzogen und der Gemeinschaft zugewiesen werden.

Eine ungerechtfertigte
Kompetenzanmallung durch die Gemeinschaft wire in diesem Sinne als eine direkte Ver-
letzung der Personlichkeitsrechte zu verstehen. Wo nun aber der einzelne Mensch (oder eine
kleine Gemeinschaft) mangels Autarkie auf Hilfe angewiesen ist, ist die (groB3ere) Gemein-
schaft verpflichtet, diese Hilfestellung zu leisten. Diese Hilfe muss nach dem Subsidiaritits-
prinzip aber die ,,Stufenordnung der verschiedenen Vergeseﬂschaftungen“m beachten. Das

bedeutet, dass es ecine genaue Abstufung der Hilfe durch die Gemeinschaft (Staat,

Subsidiaritit, Solidaritit und Gemeinwohl, Schriftenreihe der Bayer-Stiftung fir deutsches und
internationales Arbeits- und Wirtschaftsrecht, Bd. 7, Munchen 2001, 9-19.

108 Vgl. MONZEL, M.: Solidaritit und Selbstverantwortung. Beitrige zur christlichen Soziallehre, Miinchen
1959, 172ff.

109 Von lat. subsidium = Beistand.
110 PALMIERO, . B. (Hg.): Scripta Anecdota Glossatorum, Bd. 1, Bologna 1913, 162.

111 QA 10. Gerade diese Enzyklika Quwadragessimo anno hat zur Ausprigung des Subsidiarititsbegriffs
beigetragen; deshalb sei sie hier als Quelle herangezogen.

112 QA 10.
113 QA 10.

27



Organisation, Nachsten) geben muss. Eine bestmogliche Hilfe in diesem Sinne ist ,,die Hilfe

zur Selbsthilfe''*, denn diese fordert sowohl den Einzelnen, als auch die Gemeinschaft.

1.2.3 Die Katholische Soziallehre und ihre historischen Hintergriinde

Insofern der Katholizismus ,,den Weg zum Sozialstaat nicht nur gestiitzt™, sondern ,,jhn maf3-
geblich geebnet und seine Richtung bestimmt® hat, kommt ithm ,,in Theorie und Praxis eine
Schliisselfunktion fiir die Entstehung und Entwicklung des Sozialstaats zu.“'"”> Deshalb sei im
Folgenden ein kurzer Uberblick iiber die historischen Hintergriinde der katholischen Sozial-

lehre gegeben.

Die Franzosische Revolution, die damit einhergehende Ausbreitung ihrer Ideen im Zuge der
Koalitionskriege und die Ara Napoleons brachten fiir die katholische Kirche enorme Um-
briiche und Ruckschlige. So wurden beispielsweise im Reichsdeputationshauptschluss (1803)
viele Giiter der deutschen Kirche sikularisiert und in den Besitz der territorialen Fuirsten tiber-

" Hinzu kommt,

stellt, was eine enorme Verarmung der Institution Kirche zur Folge hatte.
dass die aus der Revolution geborenen Ideen, die sich nun tiber ganz Europa verbreitet hatten,
die traditionelle gesellschaftliche Rolle der Kirche in Frage stellten. Die nach dem Wiener
Kongress wieder zu Kriften kommende Kirche sah sich also unausweichlich der Frage nach
ihrer grundsitzlichen Einstellung zur Moderne, insbesondere zu den ,liberalen® Ideen wie
Demokratie und Menschenrechte, ausgesetzt. Dies fithrte zu einer Polarisierung innerhalb der

katholischen Kirche und es bildeten sich zwei kontrire Tendenzen.'”

Die liberale Tendenz plidierte fiir eine vorsichtige Rezeption der Moderne und eine
konstruktive Auseinandersetzung mit ithren Ideen. So sollte die Theologie eine Erneuerung
durch eine modernere Systematik, wie auch durch Methoden der modernen historischen
Wissenschaften (z. B. historisch kritische Exegese) erfahren. Die Kirche sollte weniger
zentralistisch organisiert sein, dies jedoch ohne den papstlichen Primat in Frage zu stellen,
wobei die Notwendigkeit des Kirchenstaates vielen liberalen Katholiken nicht mehr zwingend

schien.

Den Gegenpol zu dieser liberalen Position bildete die so genannte ultramontane Richtung.'"
Diese pladierte fur eine antimodernistische Linie und eine straffe Zentralisierung. Die Er-
neuerung der Theologie sollte durch die Rickbesinnung auf die Scholastik erfolgen. Einen
Schlussstrich in dieser Auseinandersetzung (weitgehend) zugunsten der ultramontanen
Position bildete gewissermallen das Erste Vatikanische Konzil (1869/70), das durch die

114 NELL-BREUNING, O. v.: Gerechtigkeit und Freiheit. Grundziige katholischer Soziallehre, hg. von der
Katholischen Sozialakademie Osterreichs, Wien-Miinchen-Ziirich 1980, 56.

115  SPIEKER, M.: Legitimititsproblem des Sozialstaats. Die Christliche Gesellschaftslehre im Streit um die
Sozialstaatsreform. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KostKA, U. (Hg): Der fraglich gewordene
Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 26.

116 Vgl. GORNER R.: Die deutschen Katholiken und die soziale Frage im 19. Jahrhundert. In: RUTHER, G.
(Hg.): Geschichte der Christlich-Demokratischen und Christlich-Sozialen Bewegung in Deutschland. Teil
I, Bonn 1984, 55.

117 Vgl. RITTER, G. A.: Soziale Frage und Sozialpolitik in Deutschland seit Beginn des 19. Jahrhunderts,
Opladen 1998, 76ff.

118  Von lat. ultra montes = jenseits der Berge, nimlich der Alpen; d.h. stark an Rom orientiert.

28



Dogmatisierung des Jurisdiktionsprimats des Papstes und der Unfehlbarkeit des pédpstlichen
Lehramtes eine straff organisierte Kirche schuf, deren Oberhaupt iuris divini fast unein-

geschrinkte Lehr- und Leitungsfunktion innehatt.'”

Einen zweiten historischen Kontext fir die Entwicklung der katholischen Soziallehre bildete
die so genannte ,,Soziale Frage®'”’. Darunter werden die sozialen Probleme, die im 19. Jaht-
hundert im Zuge der Industrialisierung auftreten, subsumiert: Ein starkes Bevolkerungs-
wachstum in den ersten Dekaden des 19. Jahrhunderts sowie mehrere Missernten fiihrten zu
einer starken Verarmung und im Zuge der einsetzenden Industrialisierung zu einem Uber-
angebot an Arbeitskriften. Dieses Uberangebot an vor allem ungelernten Hilfsarbeitern, die
aus den lindlichen Regionen in die urbanen Zentren der Industrialisierung zogen (Landflucht),
lie3 den Arbeiterlohn immer weiter fallen, was eine enorme Verelendung der Arbeiterschaft

zur Folge hatte.'!

1.2.3.1 Die gesellschaftliche Situation und die Reaktion der katholischen Kirche im
19. Jahrhundert

Mit den ,modernen Ideen im Gefolge der franzosischen Revolution ging auch eine
Herausforderung fiir Kirche und Theologie einher, die von den entstehenden
Naturwissenschaften an sie gerichtet wurde: Mit der Ablehnung einer historisch-kritischen
Exegese beraubte sich die katholische Kirche der Moglichkeit des Dialogs mit den
Naturwissenschaften und so einer modernen wissenschaftlichen Fundierung der zentralen
Frage des Menschen: ,,Wo komme ich her und wohin gehe ich?“'** Somit war sie gezwungen,
die neuen natur-wissenschaftlichen Erkenntnisse (z.B. von Charles DARWIN) nicht nur

abzulehnen, sondern vehement zu bekéimpfen.123

Daneben vermochten ENGELS und MARX mit ihren Streitschriften ,,Die Lage der arbeitenden
Klasse in England*“"** (ENGELS) und dem Kommunistischen Manifest (MARX/ENGELS) nicht
nur eine neue Denkrichtung (historischer und dialektischer Materialismus) zu begriinden,
sondern vor allem auf die brennenden sozialen Probleme gro3er Bevolkerungsteile in (Mittel-
)Europa scheinbar einleuchtende Antworten zu geben. Thre Klassentheorie liel3 sich aus der

damaligen historischen Situation heraus offenbar gut begriinden, zudem leistete ihre

119 Vgl. FLECKENSTEIN, G./SCHMIEDL, J. (Hg.): Ultramontanismus. Tendenzen det Forschung, Paderborn
2005, 171f.

120 SCHRAEPLER, E.: Quellen zur Geschichte der sozialen Frage in Deutschland: 1871 bis zur Gegenwart,
Géttingen, Zurich 1996, 44f.

121 Vgl RiviNtus, K. J. (Hg.): Die soziale Bewegung im Deutschland des neunzehnten Jahrhunderts, Bonn-
Bad Godesberg-Miinchen 1978, 51f.

122 KOTINIK, R.: In Wiirde bis zum Lebensende, Festvortrag zum 25jdhrigen Jubilium des Samariterstiftes
Aalen, Stuttgart 2000. In: http://www.samatiterstiftung.de/ Fachforum/Festvortrag%20Kottnik,
abgerufen am 07.12.2007.

123 Vgl. LINDEMANN, W. B.: Ist die Evolutionstheorie gleichgiltig fiir die katholische Religion? In:
Theologisches, 30 (2000), 175-186.

124 MARX, K./ENGELS, F.: Gesammelte Werke, Bd. 2, Betlin/DDR 1972, 225-506.

29



Philosophie einen fiir die damalige Zeit revolutiondren Beitrag zur Erklirung wesentlicher

. . .. 125
makrotkonomischer Zusammenhinge. ™

Die Allianz zwischen Thron und Altar wurde schlieBlich nach und nach von sozialen und
nationalen Freiheitsbewegungen entmachtet. Das gespannte Verhiltnis zwischen katholischer
Kirche und modernen GroBmichten'* ging einher mit der Ablehnung von so gut wie allen

nationalen, liberalen und demokratischen Emanzipationsbewegungen durch die Kirche.

Die Aufklirung mit ihrer philosophischen Grundrichtung des Rationalismus, der im
Unterschied zum Empirismus die Vernunft bzw. die logische Ordnung der Dinge in den

Mittelpunkt stellt, verstand sich nach und nach im Gegensatz zum Glauben.'”’

Im Frankreich der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts gipfelte die Feudalherrschaft in der
Person Koénig LUDWIGS XVL'* Missernten und Wirtschaftskrisen, nicht zuletzt Folgen des
Spitabsolutismus, fithrten letztendlich zu einer Volkserhebung, die in der Franzosischen
Revolution 1789 ihren Hohepunkt erreichte. In deren zehn Jahre andauernden Periode
wurden der feudalabsolutistische Stindestaat abgeschafft und die grundlegenden Werte und
Ideen der Aufklirung propagiert und umgesetzt. Dies betraf insbesondere die
Menschenrechte, was zu tief greifenden macht- und gesellschaftspolitischen Verinderungen in
ganz Europa fiithrte, die bis heute die modernen Auffassungen von Staat und Demokratie

prigen.'”

Auf dieses revolutionire Gedankengut reagierte die Kirche mit dem Breve ,,Quod
aliquantum® von Papst P1US VI. (1791). In der darin kommunizierten papstlichen Staatslehre
wurde eine Staatsgewalt, die auf der Volkssouverinitit beruht, wie es die 1790 konstituierte
Nationalversammlung in Frankreich darstellte, als unvereinbar mit dem Christentum verurteilt.
Die Monarchie wurde mit theologischen und traditionalistischen Begriindungen verteidigt. Die
kirchliche Gewalt wurde durch daArgument gestiitzt, der Papst kénne sein Amt als Oberhaupt
der Kirche nur dann frei ausiiben, wenn er keinem anderen weltlichen Herrscher untertan
sei.” Im Jahre 1832 verurteilte Papst GREGOR XVI. in ,,Mirari vos® (1832) die liberalen
Grundrechte wie die Gewissens-, Religions- und Meinungsfreiheit als ,absurde

Freiheitsrechte®, die im Widerspruch stinden zu den Forderungen Gottes und der Kirche."!

Dartiber  hinaus hatte sich die Kirche einer grundsitzlichen Religionskritik
auseinanderzusetzen: Ein Beispiel dafiir sind die Theorien von MARX/ENGELS, die vor allem

vor dem Hintergrund der ungel6sten ,,sozialen Frage® Mitte des 19. Jahrhunderts in Europa

125  Vgl. hierzu auch: MARX, K.: Das Kapital. Kritik an der politischen Okonomie, Bde. 1-3, Paderborn 2004.

126 Dazu gehoren das nachrevolutiondre Frankreich, das preuBisch-protestantisch gefithrte Deutsche
Kaiserreich und das anglikanische England.

127 Vgl. CASSIRER, E.: Die Philosophie der Aufklirung, Hamburg 1998, 92ff.

128 Vgl. GARBER, J.: Spitabsolutismus und birgerliche Gesellschaft. Studien zur deutschen Staats- und
Gesellschaftstheorie im Ubergang zur Moderne, Frankfurt am Main 1992, 182f.

129 Vgl. KUHNL, R.: Zur geschichtlichen Entwicklung der Menschenrechte. In: Trend 6 (1999), 4-8.

130 Vgl. UERTZ, R.: Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von
der Franzésischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789-1965), Paderborn 2005, 16.

131 Vgl. UERTZ, R.: Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von
der Franzésischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789-1965), Paderborn 2005, 16.

30



formuliert worden sind. Unter anderem wird in diesen Theorien der Religion der Kampf
angesagt: Sie soll nicht reformiert oder revolutioniert, sondern komplett aufgehoben werden,
bzw. sie wird ,automatisch® verschwinden mit der Etablierung gerechter gesellschaftlicher
Verhiltnisse. Die Aufhebung der Religion soll Glick und Freiheit des Menschen bewirken, da
er sich dann ganz auf sich selbst als Mensch im Diesseits konzentrieren kann. Erst dann ist er
in der Lage, ,,wirkliches Glick*“™* zu erlangen. Fiir MARX endet die Religionskritik mit der

<133

Tatsache, ,,dass der Mensch das hochste Wesen fiur den Menschen sei und mit dem

> »

»kategorischen Imperativ, alle Verhiltnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein

134

erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verichtliches Wesen™ ™ ist.

Neben den genannten Aspekten, kann ein Weiterer, zwar kaum minder fir die Situation der
Kirche bedeutender, jedoch in den einzelnen Regionen FEuropas historisch recht
unterschiedlich  ausgeprigter Aspekt hinzugerechnet werden: Das Streben nach
Nationalstaatlichkeit. Unterschiedlich ausgeprigt waren dabei vor allem die historischen
Voraussetzungen. Wahrend Frankreich bereits als einheitliches Staatsgebilde — unter
NAPOLEON BONAPARTE noch als Monarchie, spiter als Republik — firmierte, war England mit
dem Commonwealth-Gebilde noch eher kolonialistisch geprigt. In Deutschland ging die
Entwicklung einher mit dem so genannten Konstitutionalismus, einer Regierungsform, die in
Deutschland bzw. den Gebieten, die spiter das Deutsche Reich darstellen sollten, fast 100
Jahre wihrte.'”” Die verschiedenen sozialpolitischen Faktoren des Strebens nach
Nationalstaatlichkeit waren nicht zuletzt Grinde fir die Mirzrevolution von 1848, die zur
Grindung eines einheitlichen sowie freiheitlich-demokratischen Deutschen Reiches fithren
sollte. Obgleich dieses Vorhaben scheiterte, blieb die ,,Nationale Frage® einer Vereinigung der
deutschen Kleinstaaten bis 1871 auf der Tagesordnung, die dann letztlich durch OTTO VON

< 136

BISMARCK — diesmal allerdings als ,,Revolution von oben — vollzogen wurde.

Die gesellschaftliche Situation der damaligen Zeit rief Reaktionen der katholischen Kirche auf
verschiedene Ebenen hervor. Zum Beispiel traf die Revolution von 1848 im Rheinland auf ein
bereits seit den vierziger Jahren entstandenes Netz katholischer Vereine. Es waren zum einen
burgerlich-katholische Vereine, in denen sich z.B. Apotheker, Gymnasiallehrer, Rechtsanwilte,
Kaufleute, Gewerbetreibende und Grundbesitzer organisierten, zum anderen auch katholische
Bildungsvereine fiir Handwerker, Arbeiter, Gesellen und Jugendliche, die sich nicht durch
verfassungs- oder kirchenpolitische Zielsetzungen definierten. Die Vereinsbewegung, die mit
den politisch méoglichen Mitteln fir die Interessen der Kirche und der Katholiken eintrat, war
eine neuartige Form kirchlichen Daseins, die den Katholiken eine neue gesellschaftliche
Grundlage schuf. Die Vereine besallen dabei auch wichtige soziale Funktionen. Auf ihrer
Grundlage bildete sich die katholische Caritas als ein Teil des stidtischen und privaten
Systems der Armenfiirsorge, da der Staat sich sozialpolitisch inaktiv verhielt und die Stidte in

132 BIENERT, W.: Der Giberholte Marx, Stuttgart 1975, 44.

133 MARX, K./ENGELS, F.: Gesammelte Werke, Bd. 1, Berlin/DDR 1972, 385.
134 MARX, K./ENGELS, F.: Gesammelte Werke, Bd. 1, Berlin/DDR 1972, 385.
135 Vgl. WILLOWEIT, D.: Deutsche Verfassungsgeschichte, Miinchen 2005, 76f.

136 LANGEWIESCHE, D.: Die Reichsgriindung 1866/1871. In: WEHLER, H.-U.: Scheidewege der deutschen
Geschichte. Von der Reformation bis zur Wende, 1517-1989, Miinchen 1995, 137.

31



der Regel mit diesen Aufgaben tberfordert waren. Begtinstigt durch die Durchsetzung der
Grundsitze von Presse-, Vereins- und Versammlungsfreiheit, erfuhr das Vereinswesen durch

die Revolution einen bedeutenden Aufschwung.13 7

Die Politisierung der Katholiken in Form der die neuen politischen Aufbriiche stiitzenden
Vereinen entsprach nicht den Vorstellungen Roms und des gehobenen katholischen
Birgertums. Der plebiszitire Charakter dieser Bewegung weckte die Angst vor der
Unkontrollierbarkeit der Massen und einem neuen Jakobinertum. Zum Beispiel in einem
Schreiben vom 27. Mirz 1849 sprach sich der Papst gegen das politische Engagement der

: : 138
katholischen Vereine aus.

Roms Bemithungen waren, alle katholischen Institutionen und auch die Ortskirchen enger an
sich zu binden. In dem Zusammenhang kam es zu nationalkirchlichen Bestrebungen. Der
Minchener Kirchenhistoriker IGNAZ VON DOLLINGER hatte bereits (in seinem Frithwerk)
Deutschtum und Katholizismus verbunden."” Er war iiberzeugt, dass der katholische
Bevolkerungsteil Triger und Repriasentant der deutschen Nationalitit sei, da er in der
ununterbrochenen Kontinuitit mit der Vergangenheit des deutschen Volkes stehe. Er forderte

die Bischofe auf, dem Protestantismus da entgegenzutreten, wo er versuchte, das

137 Vgl. KRIMMER, A.: Der katholische Gesellenverein in der Di6zese Rottenburg von 1852-1945. Ein Beitrag
der Geschichte des Katholizismus in Wirttemberg (Veroffentlichungen der Kommission fir
Zeitgeschichte, Reithe B: Forschungen, 66), Paderborn-Minchen 1994, 1; sowie auch HERRES, J.:
Stadtische Gesellschaft und katholische Vereine im Rheinland 1840-1945, Essen 1996, 193ff. In Mainz
grindete sich im Mirz 1848 cin Verein fir religicse Freiheit. Diesem so genannten Piusverein, einem
Laienverein, der sich nach dem Namen des regierenden Papstes benannte und darauf angelegt war, sich
tber ganz Deutschland auszubreiten, hatten sich bereits einige Wochen nach seiner Griindung tber 400
Mitglieder meist aus den unteren gesellschaftlichen Schichten angeschlossen. Vgl. HEINEN, E.:
Katholizismus und Gesellschaft. Das katholische Vereinswesen zwischen Revolution und Reaktion
(1848/49-1853/54) (Histotisches Seminar/Neue Folge 4), Idstein 1993, 23. Die Mitglieder hatten sich zur
Aufgabe gesetzt, die neu errungenen Freiheiten fiir sich und die Kirche zu nutzen. Man setzte eine grof3e
Petitionsbewegung in Gang und wandte sich mit der Forderung, die Rechte der Kirche zu stirken, an die
Paulskirchenversammlung. Obwohl der Verein je nach Region und Fihrungspersonlichkeit
unterschiedlich politisch gefirbt war, bekam er durch seine Konzeption und sein Bekenntnis zu den
Opfern der Revolution einen revolutiondren Charakter. In Mainz chrte der Piusverein die Opfer der
Revolution, die ,,muthigen Kimpfer®, mit einer Totenfeier. Unter ,der schwarz-roth-goldenen Fahne
stand ein silbernes Crucifix.“ Man war der Auffassung, dass das ,,Christenthum und die Freiheit®
notwendigerweise zusammengehorten. Vgl Erstes Offentliches Auftreten und Statut des Mainzer
Piusvereins, April 1848. In: HEINEN, E.: Katholizismus und Gesellschaft. Das katholische Vereinswesen
zwischen Revolution und Reaktion (1848/49-1853/54) (Historisches Seminar/Neue Folge 4), Idstein
1993, 79.
Nach Meinung zahlreicher Forscher ist der Blick hinsichtlich der Entwicklung der Sozialstaatlichkeit nicht
nur auf die Pipstlichen Sozialenzykliken zu richten, sondern insbesondere auch auf die politisch
handelnden Christen ,,vor Ort™. Vgl. hierzu etwa GABRIEL K.: Die ,katholischen® Grundlagen des
Sozialstaats. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.].G./KOSTKA, U. (Hg.): Det fraglich gewordene Sozialstaat.
Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 14.

138 Vgl. HURTEN, H.: Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus 1800-1960, Mainz 1986, 103ff.

139 Vgl. CONZEMIUS, V.: Kirchen und Nationalismen im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts. In: LANGNER,
A. (Hg.): Katholizismus, nationaler Gedanke und Europa seit 1800, Beitrdge zur Katholizismusforschung,
Reihe B: Abhandlungen, Paderborn-Miinchen-Wien-Zurich 1985, 11-50, hier 14f.

32



Nationalbewusstsein in seine Dienste zu stellen. Durch die Vereinigung der deutschen

Katholiken wollte er die Vereinigung Deutschlands fordern.'*

Es kann kein Zweifel daran bestehen, dass die katholische Kirche, wollte sie tiberhaupt noch
Einfluss auf die gesellschaftlichen Verhaltnisse austiben, auf die o.g. Verdnderungen und den
Reformdruck reagieren musste. Dazu bedurfte es jedoch neuer, alternativer Ideen und
Losungen, insbesondere um ein gerechteres Zusammenleben der sich neu formierenden

Staaten, gesellschaftlichen Gruppierungen und Strémungen zu ermdglichen.

Der Mainzer Bischof Wilhelm Emmanuel FREIHERR VON KETTELER (1811-1877)
beispielsweise entwickelte Gedanken tber das Verhiltnis von Freiheitsrechten des Einzelnen
und dem Alleinvertretungsanspruch der katholischen Kirche. Er lehnte eine Staatskirche ab
und trat fur eine in die Gesellschaft eingebettete, selbstverantwortlich handelnde Kirche ein.
Fir ihn hatte das Naturrecht fir den politischen Katholizismus eine hervorragende
Bedeutung. Es ermdéglichte seiner Meinung nach einen Dialog christlicher Theorien mit den
Ansichten anderer gesellschaftlicher und politischer Parteien.'"! KETTELERS Ideen richteten
sich vor allem auf die Verbesserung der Lebensbedingungen der Arbeiter. Dies sollte mit
einem System der Hilfe zur Selbsthilfe erreicht werden, in dem der Staat die notwendigen
Vorraussetzungen  schafft. In  seinem  Konzept ,eines Zusammenspiels von
genossenschaftlicher Sozialhilfe und staatlichem Beistand nimmt erstmals Gestalt an, was in
der katholischen Soziallehre spiter als Subsidiaritit ausformuliert wird.“'* Dieses friihe
Konzept des katholischen Subsidiarititsdenkens zielte vor allem auf eine Losung der
»Arbeiterfrage® durch die Integration der Arbeiter in die sich bildende birgerliche
Industriegesellschaft ab. Subsidiaritit wurde als Antwort auf die ,,soziale Frage® verstanden.'”

Auf die skizzierten Entwicklungen, die faktisch in ganz Europa mehr oder weniger zutage

144

traten, reagierte Papst PIUS IX. mit dem ,,Syllabus errorum® (1864)™, einer Liste mit 80

Hlrrtimern der Zeit® im Anhang seiner Enzyklika ,,Quanta cura®. Die Aussagen der

aufgefithrten 80 Sitze wurden summa summarum auf den Index gesetzt und verurteilt. Dazu

gehorte die Religionsfreiheit'®, Freiheit der Wissenschaft'*

148

, Autonomie der menschlichen
Vernunft'?’, Trennung von Staat und Kirche ™. Dies gipfelte in dem verurteilten Satz 80: ,,Der

Romische Papst kann und muss sich mit dem Fortschritt, dem Liberalismus und der heutigen

140 Vgl LiLL, R.: Katholizismus und Nation bis zur Reichsgrindung. In: LANGNER, A. (Hg.): Katholizismus,
nationaler Gedanke und Europa seit 1800, Beitrige zur Katholizismusforschung, Reihe B: Abhandlungen,
Paderborn-Munchen-Wien-Zurich 1985, 11-50, hier 61.

141 Vgl. UERTZ, R.: Naturrecht. In: BECKER, W. (Hg.): Lexikon der christlichen Demokratie in Deutschland,
Paderborn 2002, 601-604, hier 601f.

142 SACHSSE, C.: Subsidiaritit. Zur Karriere eines sozialpolitischen Ordnungsbegriffs. In: Zeitschrift fir
Sozialreform 40 (1994), 717-738, hier 719.

143 Vgl. SACHSSE, C.: Subsidiaritit. Zur Karriere eines sozialpolitischen Ordnungsbegriffs. In: Zeitschrift fir
Sozialreform 40 (1994), 717-738, hier 720.

144 Vgl. DH 2901-2980.
145 Vgl. DH 2915; DH 2977-2979.

146 Vgl. DH 2908-2914.

147 Vgl. DH 2903,

148 Vgl DH 2923-2929; DH 2942-2947.

33



Zivilisation versohnen und Vereinigen.“149 Damit verweigerte sich ,,Rom® letztlich jedem
Dialog tGber moderne freiheitlich-demokratische Werte. Insbesondere dem real politischen
Machtvetlust der katholischen , Weltkirche® in Nationalkirchen sollte vehement

entgegengewirkt werden.

In der Praxis trat die katholische Kirche gegentiber den neu etablierten politischen Systemen
meist jedoch weniger intolerant auf, da sie sich in ihrer Ausrichtung zunehmend auf die
Staatsneutralititsthese besann. Die Katholiken sollten nach dem Willen des Papstes die
gegebene staatliche Ordnung, gleichgiiltig ob monarchisch oder demokratisch, stiitzen, selbst
aber nichts unternehmen, um eine Verinderung des Gesellschaftssystems herbeizufithren.
Dadurch wurden sie in die Lage versetzt, innerhalb der Gesellschaft helfend aktiv zu werden,
was letzten Endes mit der Enzyklika Rerum novarum Papst LEOS XIII. anerkannt und offensiv

propagiert wurde."

1.2.3.2  Die Sozialverkiindigung von Rerum novarum bis zum Amtsantritt Papst
Johannes Pauls II.

Mit der Enzyklika Rerum novarum begann die eigentliche klassische ,,katholische Soziallehre®
und Sozialverkiindigung. Damit treten die gesellschaftlichen Entwicklungen der Moderne ins
Blickfeld. Aufgrund ihrer grundlegenden Ausfithrungen tber die Gestaltung einer gerechten
Gesellschaft wird diese Enzyklika auch die ,,Magna Charta einer humanen Wirtschafts- und
Sozialordnung genannt."”' Zwar gab es seitens Roms auch schon vorher einzelne AuBerungen
zu sozialen Angelegenheiten; diese erregten aber allesamt aufgrund ihrer Innovationslosigkeit
kaum Aufsechen und gerieten daher schnell in Vergessenheit."”> So formulierte der PAPSTLICHE
RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN: [...] ist die Enzyklika Rerum novarum der Aus-
gangspunkt eines neuen Weges: gestlitzt auf eine jahrhundertealte Tradition markiert sie einen

Neubeginn und eine wesentliche Entwicklung der Lehre im sozialen Bereich.«!*?

Die Grundlagen fir Rerwum novarnm wurden durch das praktische Engagement von christlich-
sozialen Gruppen, katholischen Priestern sowie Bischofen™ erarbeitet, die sich seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts sowohl theoretisch als auch praktisch intensiv mit sozialen Fragen

beschiftigt hatten. Angesichts der Problematik der ,sozialen Frage® erwarteten die

149 DH 2980.

150 Vgl. WEILER, R.: Einfihrung in die katholische Soziallehre. Ein systematischer Abril3, Graz-Wien-
Koln 1991, 12.

151  Vgl. KERBER, W./BERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100
Jahre Sozialverkindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 41.

152 Z.B. ,,Sublimus Dei“ von P1Us III. (1537) tber die Sklaverei, oder ,,Quod Apostolici muneris® von LEO
XIII. (1978), eine Enzyklika, die sich mit der Verurteilung des Sozialismus befasste und in der noch das
traditionelle Verstindnis zum Ausdruck kam, dass sich die Notleidenden mit ihrem Schicksal abfinden
sollten. Dafiir wurde die Grindung von Arbeitervereinen vorgeschlagen, um die Atbeiter zufrieden zu
stellen.

153 PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 87.

154  Fur die in Elend lebende Arbeiterschaft setzten sich unter anderem FRANZ VON BAADER, ADOLF
KOLPING und Bischof EMMANUEL VON KETTELER ein. Vgl. auch Kapitel 1.2.3.1.

34



katholischen Vereine, Studienkreise und insbesondere die christlichen Parteien'™ eine
Stellungnahme des papstlichen Lehramts, um soziale Positionen zu kliren und das eigene
Engagement binnenkirchlich zu legitimieren.””® Bedeutend fiir die Verfassung von Rermm
novarum waren auch der Einsatz der ,,Freiburger Union fir soziale und 6konomische Studien®,
einer Arbeitsgemeinschaft katholischer Sozialreformer, sowie das Dringen der Kirche in

England, Irland und den Vereinigten Staaten."’

Damit bildete Rerum novarum das vorliufige
Ende ecines langwierigen und kontroversen Diskursprozesses, in welchem nach einer
programmatischen Linie fur eine Antwort auf die ,,soziale Frage® gesucht und diese dann zum

Grundstein der katholischen Gesellschaftslehre wurde.'™

Mit der am 15. Mai 1891 verlautbarten Enzyklika Rerum novarum formuliert Papst LEO XIII.
die Position der katholischen Kirche zur Arbeiterfrage sowie zur daraus resultierenden

,,sozialen Frage® in Form eines pépstlichen Rundschreibens.'”

Dabei stellt die soziale Konzeption LEOS XIII. keine differenzierte Theorie dar; sie formuliert
vorsichtig, lisst vieles offen, setzt aber dennoch einige klare Akzente. Ihr neuscholastischer
Argumentationsstil beansprucht, ,,von der einmal gegebenen unveridnderlichen Ordnung der

Dinge* die ,,neuen Dinge* lehramtlich zu beurteilen.'"

Es geht also nicht um einen ,,neuen®
Entwurf fir die Gestaltung der Gesellschaft, sondern vielmehr um eine Beurteilung der

gegebenen Zustinde auf der Grundlage des Naturrechts.

Die Problematik der Lohngerechtigkeit, des Koalitionsrechts, der Sozialbindung des privaten
Eigentums sowie der Rechte und Pflichten staatlicher Institutionen beziiglich der Ordnung
von Gesellschaft und Wirtschaft bilden die zentralen Problemfelder dieser Enzyklika. Sie setzt
sich vertieft mit wesentlichen Grundsitzen uber die Art und Weise des Umgangs mit armen

: 161
Menschen auseinander.

Es wird scharfe Kritik an der sozialen ILage der Industriearbeiter getbt, die unter
,»sklavendhnlichen® Bedingungen leben, wihrend ,,das Kapital in den Hinden einer geringen
Zahl angehéiuft“162 ist. Diese Situation wird als Grund fur die gednderten ,,modernen

Verhiltnisse® (Rerum novarnm), die zur Auflésung der alten Wirtschaftsordnung fithrten,

155 Z.B. ,Zentrum“ in Deutschland; ,,Christlich-Soziale Arbeiterpartei” in Osterreich; die ,,Christliche
Volkspartei” in der Schweiz.

156  Vgl. GABRIEL, K./KRAMER, W. (Hg): Kitchen im gesellschaftlichen Konflikt. Der
Konsultationsprozess und das Sozialwort ,Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit®,
Munster 1997, 173.

157  Vgl. KERBER, W./BERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100
Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 41.

158  Vgl. ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-
Wien-Ziirich 1997, 132f.

159 Vgl. BARTELS, K.-U.: Katholische Soziallehre und ordoliberale Ordnungskonzeption, Frankfurt am
Main 1997, 2.

160 Vgl. BARTELS, K.-U.: Katholische Soziallehre und ordoliberale Ordnungskonzeption, Frankfurt am
Main 1997, 138.

161 Vgl. BARTELS, K.-U.: Katholische Soziallehre und ordoliberale Ordnungskonzeption, Frankfurt am
Main 1997, 38 sowie KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im
Uberblick. 100 Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 41.

162 RN 1.

35



genannt; deshalb ruft der Papst in seiner Enzyklika zur Rickkehr zu einer ,,christlichen Moral*

auf.'®”

In Antwort auf die marxistischen Ideen jener Zeit kritisiert Papst LEO XIII. das marxistische
Sozialdenken, denn, so der Papst, die vom Marxismus geforderte Abschaffung des
Privateigentums habe duBerst negative soziale Konsequenzen speziell fiir die Arbeiter selbst
und fithre ,,zum Versiegen der Quellen des Wohlstandes“'**. Da Kapital und Arbeit
aufeinander angewiesen sind, wird der Klassenkampf abgelehnt. Rerum novarum fordert aber,
dass die Arbeiter so viel verdienen miissten, dass sie fiir sich und ihre Familien Figentum
bilden kénnten. Er sieht es als die Pflicht der Arbeitgeber an, ihre Arbeiter entsprechend
dieser Vorgabe angemessen zu entlohnen und beruft sich dabei auf den sogenannten
Grundsatz ,,Jedem das Seine®. Gemil3 Rerum novarum verstofien die geringen und ungerechten

Einkommen der Arbeiterschaft gegen gottliches und menschliches Gesetz.'®

Entsprechend
stellt es eine Stinde dar, den Arbeiter nicht angemessen zu entlohnen. Gleichzeitig wird den
Reichen unter allen Umstinden verboten, aufgrund ihrer groBeren Macht die Notlage der
Arbeiter zu ihrem eigenen Vorteil auszunutzen.'® Damit zeigt sich bereits der sich durch die
gesamte katholische Soziallehre ziehende ,,rote Faden® der Suche nach der rechten Balance

zwischen Freiheit und Solidaritit.

Ein wesentliches Augenmerk richtet die Enzyklika auf das Verhiltnis zwischen Biirgern und
Staat. Es fallt dabei auf, dass der Papst betont, dass Aufgaben, welche heute der Sozialstaat
erfullt, seiner Meinung nach in den Bereich der gegenseitigen, selbst organisierten Solidaritat
fallen. Einerseits soll sich der Staat weitestgehend aus dem Leben der Menschen heraus halten.
Seine Aufgabe wird von LEO XIII. darauf beschrinkt, fiir Rechtssicherheit zu garantieren und
in duflerster existenzieller Not Hilfe zu leisten — allerdings erst, wenn aus eigener Kraft keine
Selbsthilfe mehr moglich ist.'” ,,Ubergriffe in Schranken weisen und die Ordnung herstellen
heil3t dann nicht Befugnisse der Familie und der Individuen an sich reilen: der Staat befestigt

in diesem Falle die Befugnisse der einzelnen, er zerstort sie nicht.«'*®

Des Weiteren darf der Staat keine privaten Vereinigungen wie Gewerkschaften oder Ge-
nossenschaften verbieten. Diese beruhen wie der Staat selbst auf dem Naturrecht, da die

Bildung von Gemeinschaften der menschlichen Natur entspricht.169

Vereinigungen zu bilden
wird als 7us naturale verstanden, dass den Arbeitern zusteht. Damit wird die Koalitionsfreiheit
als Grundrecht der Person unmissverstindlich verkindet, das gleichzeitig die gegenseitige

Solidaritat der Arbeiter starkt.

163  Vgl. KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100
Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 41. Vgl. dazu auch Nachtrag im Kapitel
3 der vorliegenden Arbeit.

164 RN 12.
165 Vgl. RN 17.
166 Vgl. RN 17.

167  ,,Dabei bezicht er [der Staat] sich vor allem auf den Schutz der Familie als konstituierende und natiitliche
Einheit der Gesellschaft. Aber auch die Rechte und der Schutz des Individuums miissen durch staatliche
Normen gesichert werden. (RN 20).

168 RN 36.
169 Vgl. RN 38.

36



Eine Radikalisierung sollte jedoch vermieden und gegebenentfalls durch Eingriffe des Staates
unterbunden werden."”’ Damit spricht sich der Papst gegen die damaligen Streiks aus, die zu
dieser Zeit dramatisch zunahmen. Streiks seien ein Ubel, das der gesamten Wirtschaft schade.
Deshalb mtsse man aber nicht die Streiks selbst, sondern deren Ursache (schlechte Be-

zahlung, miserable Arbeitsbedingungen etc.) bekimpfen.'”

Aufgrund der deutlichen Aussagen des Papstes und dessen positiver Gesinnung den
Gewerkschaften und Arbeitervereinigungen gegeniiber, organisierten sich nach der
Veroffentlichung der Enzyklika mehr und mehr (katholische) Christen in ihren eigenen,
christlich orientierten Gewerkschaften und Arbeitervereinen, aber auch in so genannten
,freien oder interkonfessionellen Gewerkschaften.'” Allerdings riefen die AuBerungen des
Papstes auch Kiritiker innerhalb der Kirche auf den Plan. Einige Bischofe lehnten
Gewerkschaften nach wie vor ab — offiziell deshalb, weil sie auch nicht-katholische Mitglieder
aufnahmen. Der Hauptgrund lag aber in dem wachsenden Bedeutungsverlust der kirchlichen

Autoritit, da Gewerkschaften sich dem Einfluss der Kirche entzogen.173

Die Sozialenzyklika Rerum novarum tief in der gesamten europdischen Welt nicht nur groB3es
Echo hervor, sondern hatte auch Auswirkungen auf die politische und gesellschaftliche Lage
der Arbeiterschaft insgesamt. Diese verbesserte sich nicht zuletzt auch deshalb, weil die
Politiker der damaligen Zeit reagierten und die Missstinde innerhalb der Arbeiterklasse zur

Kenntnis nahmen und fir Abhilfe sorgten.

Der 1. Weltkrieg (1914 bis 1918) brachte allerdings dem Sozialkatholizismus und seinem
Verbandswesen einen herben Rickschlag, erst in der Weimarer Republik kam es wieder zu

einer Belebung und Erneuerung,.

Maf3geblich beteiligt an der weiteren theoretischen Ausgestaltung und der Systematisierung der
katholischen Soziallehre in Deutschland war der Jesuit Heinrich PESCH (1854-1926). Nach
seinem Konzept stellt sich die Katholische Soziallehre als ein System des Solidarismus dar.'™
Seine Position beeinflusste mal3geblich auch eine Reihe bedeutender katholischer Sozialethiker
und Okonomen, wie z.B. seine Ordensmitbriider Gustav GUNDLACH (1892-1963) sowie auch
Oswald von NELL-BREUNING (1890-1991) und einige mehr. Dadurch, dass unter Papst P1US
XI. (1922-1939) und P1us XII. (1939-1958) die Sozialverkindigung maligeblich von deutschen

170 Vgl. RN 29.
171 Vgl RN 31.

172 Rasch wuchs die Zahl der Arbeiterverbinde und ihrer Mitglieder, sodass 1913 etwa ein Drittel der
katholischen Industriearbeiter in diesen Vereinen organisiert war. Vgl. ANZENBACHER, A.: Christliche
Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 1997, 143ff.

173 SchlieBlich wurde unter Leitung von Kardinal KOPP die Fuldaer Pastorale (1900) verabschiedet, in der
festgelegt wurde, dass es keine Gewerkschaften, sondern nur Fachabteilungen in von Priestern geleiteten
Arbeitervereinen geben durfe. Das fiihrte zu erheblichen Unstimmigkeiten mit den Arbeitervereinen, da
diese den Gewerkschaften nahe standen. Exrst in der Enzyklika Singulari quadam von P1us X. (1912) wurde
diese Auseinandersetzung beigelegt. Darin wurde den deutschen Bischéfen mitgeteilt, dass die
Mitgliedschaft von Katholiken in interkonfessionellen Gewerkschaften geduldet wird. Mit der Fuldaer
Pastorale hatte sich die deutsche katholische Kirche fast um die Errungenschaften der Rerwm novarum
gebracht.

174 Vgl. PEscH, H.: Lehrbuch der National6konomie, 5 Bde., Freiburg 1905-1923.

37



Sozialethikern geprigt wurde, etrlangte die von PESCH konzipierte und begrindete
Solidarismus-Linie gesamtkirchliche Bedeutung.'”

PESCH baute die Idee der berufsstindischen Ordnung in sein Solidarismussystem ein und wies
ihr einen bedeutenden Stellenwert zu; so erlebte diese Konzeption besonders nach dem 1.
Weltkrieg eine ebenso breite wie starke Konjunktur. Die groB3en wirtschaftlichen und sozialen
Probleme der Nachkriegszeit (Weltwirtschaftskrise [1929], Umbriiche in Russland [1917] und
Italien [1922]) stellten im Offentlichen Bewusstsein das gegebene wirtschaftliche wie politische

System in Frage und fiihrten zur aktiven Suche nach Alternativen.'™

Auch im deutschsprachigen Sozialkatholizismus entwickelte sich eine rege Diskussion um die
Bedeutung und Tragweite der Idee der berufsstindischen Ordnung. Damit wiederholte sich in
verschirfter Form jene Polarisierung, die schon vor Rerum novarum entstanden war. In grober
Vereinfachung stand auf der einen Seite die sozialrealistische Linie der Sozialreform, die keine
grundlegende Alternative zum gegebenen Wirtschafts- und Gesellschaftssystem fiir gangbar
hielt und insofern auf Temperierung des Kapitalismus setzte. Auf der anderen Seite wurde
von verschiedenen Gruppierungen die Tendenz formuliert, den Kapitalismus zu iiberwinden
und die berufsstindische Ordnung so auszubauen, dass sie zum Schlisselbegriff eines

. o . . . . . 177
alternativen politischen, 6konomischen und sozialen Systems werden kénne.

Die Zeit zwischen 1918 und 1933 war in Europa gekennzeichnet durch starke
Konjunkturzyklen, wobei die Depressionsphasen — auch bedingt durch die politischen
Fehlleistungen der Regierungen — iiberwogen und grof3e Teile der Bevolkerung verarmten.
Damit spitzten sich erneut die Klassengegensitze zu, die letztendlich zu einer politischen
Radikalisierung fihrten. Diese Entwicklung hatte zur Folge, dass in Europa immer haufiger
totalitire Regimes an die Macht kamen, was letzten Endes in der Katastrophe des 2.

Weltkrieges muindete. 178

Quadragesimo anno

Im Jahre 1931 nahm Papst P1us XI. das vierzigjihrige Jubilium von Rerwm novarum zum

Anlass, die Enzyklika Quadragesimo anno zu veroffentlichen.

Der soziale und 6konomische Kontext war gegeben in der Weltwirtschaftskrise und der
Polarisierung zwischen Kapitalismus und Sozialismus. Quadragessimo anno thematisiert die
Missstinde sowohl des kapitalistischen wie auch des kommunistischen Systems und versucht,

die katholische Soziallehre zu modernisieren, um den neuen Entwicklungen der Zeit gerecht

175 Vgl. KREYSSIG, G.: Der Solidarismus als sozialwissenschaftliches Prinzip in der Formulierung durch
Heinrich Pesch, Leipzig, 1925, 27.

176 Vgl. KREYSSIG, G.: Der Solidatismus als sozialwissenschaftliches Prinzip in der Formulierung durch
Heinrich Pesch, Leipzig, 1925, 111.

177 Vgl. ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-
Wien-Zirich 1997, 143ff.

178  Vgl. PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 91.

38



zu werden. Fur den Entwurf der Enzyklika war der ,,Kénigswinterer Kreis® von Bedeutung,
dem eben jene namhaften deutschen Sozialethiker angehérten wie NELL-BREUNING u.a.'”

80 Er erliutert

Papst P1us XI. legt den Fokus in seiner Enzyklika auf folgende zwei Punkte:
und betont den Einfluss von Rerum novarwm auf die Kirche, auf den Staat und andere
Betroffene im auBerkirchlichen Raum. Er hebt ,das Entstehen einer katholischen
Gesellschaftswissenschaft, die Durchdringung der Arbeiterschaft mit christlichem Geist durch

volkserzieherische und die vielfiltigen karitativen und Selbs'drlilfeeinrichtungen‘‘181 hervor.

Im umfangreichsten zweiten Teil der Enzyklika, der die soziale und wirtschaftliche Lehre der
Kirche zum Thema hat, wird zunichst auf die Aufgabe und Zustindigkeit der Kirche auf
diesem Gebiet eingegangen.182 Hier bezieht sich der Papst auf all das, ,,was auf das Sittengesetz
Bezug hat.“"® Im Einzelnen erortert die Enzyklika im zweiten Teil finf Themenbereiche, so
das Eigentumsrecht, das Verhiltnis von Kapital und Arbeit, die Entproletarisierung des
Proletariats, die Lohngerechtigkeit und die Reform der Gesellschaftsordnung.'™ Der Kirche
wird eine namhafte Aufgabe im wirtschaftlichen und sozialen Geschehen zugeschrieben, die
soziale Verantwortung des Eigentums hervorgehoben. Arbeit und Kapital seien aufeinander
angewiesen, wobei der ,,Wohlstand der Gesellschaft von der Arbeit der Werktitigen
stammt.“'* Ferner dringt Papst PIUs XI. auf die Unterstiitzung der Armen und auf eine
Reform der sozialen Ordnung, die auf einer Wiederherstellung der berufsstindischen
Gruppen beruhen sollte."® Die wichtigste und nachhaltigste ,,L.ehre* von Quadragesimo anno ist
das Konzept der Subsidiaritit: Bei jeder Gesellschaftstitigkeit sollen die ,,Glieder des
Sozialkérpers® unterstiitzt, aber ,,niemals zerschlagen oder aufgesaugt werden.'” Damit wird
das Subsidiarititsprinzip zum katholischen Grundsatz erhoben: ,,Wie dasjenige, was der
Einzelmensch aus eigener Initiative und mit seinen eigenen Kriften leisten kann, thm nicht
entzogen und der Gesellschaftstitigkeit zugewiesen werden darf, so verstofit es gegen die

Gerechtigkeit, das, was die kleineren und untergeordneten Gemeinwesen leisten und zum

179 40 Jahre nach dem Entstehen der Enzyklika bekannte sich der Jesuit Oswald von NELL-BREUNING (1890-
1991) sogar als Hauptautor ihres Entwurfes. Er schreibt zwar dem Konigswinterer Kreis namhafte
Bedeutung bei den Vorarbeiten an der Enzyklika zu, aber selbst fihlte er sich als Hauptverantwortlicher
beim Verfassen des Entwurfes von Quadragesimo anno. Der lehrhafte Teil der Enzyklika soll nichts
enthalten®, was nicht sein ,,geistiges Eigentum wire.” Vgl. EUCHNER, W. et al.: Geschichte der sozialen
Ideen in Deutschland. Sozialismus — Katholische Soziallehre — Protestantische Sozialethik, Wiesbaden
2005, 733.

180 Vgl. KERBER, W./BERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100
Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 46.

181  ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfiihrung und Prinzipien, Paderborn-Miinchen-Wien-
Zurich 1997, 145.

182 Vgl QA 41-43.
183 QA 4.

184  Vgl. ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-
Wien-Zirich 1997, 145.

185 QA 53.

186  KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100 Jahre
Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 46.

187  Vgl. QA 79.

39



guten Ende fihren kénnen, fir die weitere und iibergeordnete Gemeinschaft in Anspruch zu

188
nehmen.*

Auch die Aufgabe des Staates wird erneut spezifisch definiert: Er sei verpflichtet,
insbesondere das kleinere und untergeordnete Gemeinwesen zu unterstitzen. Zur Erklirung
wird das Bild der konzentrischen Kreise herangezogen. Demnach setzt sich eine Gesellschaft
aus vielen Gemeinwesen zusammen, die in Form von konzentrischen Kreisen angeordnet
sind. Der jeweils duflere Kreis muss den Vorrang des inneren Kreises achten und seine Mittel
dafiir einsetzen, dass der innere Kreis seine Titigkeit entfalten kann. Das katholische
Subsidiarititsverstindnis hat demnach institutionelle und finanzielle Auswirkungen, da es den
Vorrang und die Primirzustindigkeit vorstaatlicher Gemeinschaften und deren Unterstiitzung
durch den Staat fordert."’

Im letzten Abschnitt der Enzyklika bezieht sich der Papst auf die Fehlentwicklungen des
Kapitalismus und Sozialismus. Hier werden die Ungerechtigkeiten sowohl des kapitalistischen
als auch des sozialistischen Systems und die uniiberbriickbaren Differenzen zwischen dem
Sozialismus und der Lehre der katholischen Kirche erldutert. AbschlieBend geht Papst PIus
XI. auf die sittliche Erneuerung im christlichen Geist als pastorale Aufgabe der Kirche ein.
Ohne ecine sittliche, gerechte und auf Liebe basierende Erneuerung wire die Zustindereform

<190

»auf flichtigen Sand gebaut

Quadragesimo anno legte als einzige Enzyklika ein eigenstindiges gesellschaftspolitisches und
politisches Leitbild jenseits von Kapitalismus und Marxismus vor. Arbeitnehmer und
Arbeitgeber sollen in einer berufsstindischen Ordnung zusammenarbeiten, in welcher der
Klassenkampf tiberwunden wird."”! Mit der Betonung des Subsidiarititsprinzips positioniert
sich  die katholische Kirche gegen nationalsozialistische und kommunistische
Gesellschaftsentwiirfe. Sie setzt die Personalitit gegen das Kollektivverstindnis totalitirer
Ideologien. Nach SACHSSE versucht sie, einen Mittelweg zwischen ausuferndem staatlichen

Einfluss und radikalem Liberalismus Vorzugeben.w2

188 QA T79.
189  Vgl. MUNDER, J./KREFT, D. (Hg.), Subsidiaritit heute, Minster 1990, 72.

190  ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-Wien-
Zurich 1997, 145 sowie KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im
Uberblick. 100 Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 47.

191  Vgl. GABRIEL, I./PAPADEROS, A. K./KORTNER U.: Perspektiven okumenischer Sozialethik. Det
Auftrag der Kirchen im gréBeren Europa, Mainz 2005, 175. ,In den dreiBliger Jahten hatte der
Vorschlag jedoch verhingnisvolle politische Folgen: Obwohl der faschistische Korporatismus in der
Enzyklika scharf kritisiert wird (QA 91f), legitimierten in der Folge die italienische, aber auch die
Osterreichische Politik ihre MaBnahmen mit der pipstlichen Enzyklika. [...] Die faschistische
Uminterpretation wurde auch dadurch moglich, dass aufgrund der ungeklirten Haltung gegentiber dem
demokratischen Staat eine Affinitit zwischen Katholizismus und Faschismus bestand.“ Zit. nach
GABRIEL, I./PAPADEROS, A. K./KORTNER U.: Perspektiven 6kumenischer Sozialethik. Det Auftrag
der Kirchen im gréfleren Europa, Mainz 2005, 175.

192 Vgl. SACHSSE, C.: Subsidiaritit. Zur Karriere eines sozialpolitischen Ordnungsbegriffs. In: Zeitschrift fiir
Sozialreform 40 (1994), 718.

40



Bis auf die kritischen Worte utber den Sozialismus hatte Quwadragesimo anno im
deutschsprachigen ~ Gebiet wegen des beginnenden Nationalsozialismus'”  kaum
Auswirkungen. Die wirkungsvolle Rezeption von Quadragesimo anno entfaltete sich erst langsam
nach dem Kriegsende im Jahre 1945. Fir die Nachkriegswelt hatte sie einige wichtige
lehramtliche Klarstellungen gebracht, an denen man sich nunmehr otientierte.””* Es lisst sich
behaupten, dass sich die katholische Soziallehre [...] eigentlich erst jetzt etablierte.*'”
Bedeutend wurde die von PESCH begriindete und von GUNDLACH und NELL-BREUNING
weiterentwickelte Solidarismustradition, welche sowohl Quadragesimo anno als auch die

Sozialverkiindigung von Papst P1us XII. prigte.

»Die meisten Systematisierungen, die in der Zeit zwischen dem Zweiten Weltkrieg und dem
Zweiten Vaticanum erschienen, standen im Zeichen der Neuscholastik.“'” Die beiden
Sozialenzykliken von Papst JOHANNES XXIII. Mater et magistra und Pacem in terris fihrten
dagegen zur Abwendung von der neuscholastischen Methode in der kirchlichen
Sozialverkiindigung. Dies zeigte sich deutlich im Stil und in der Argumentationsform dieser
Dokumente'””: , Beide Enzykliken setzen soziologisch bei der Zielsituation an, die den

Ausgangspunkt fiir die theologische und ethische Bewertung darstellt. <"

193 In den achtziger und neunziger Jahren des 20. Jahrhunderts gab es zahlreiche Initiativen, die Rolle der
Kirchen im so genannten ,,Dritten Reich® zu erforschen. Vgl. hierzu z.B. GERLACH, W.: Als die Zeugen
schwiegen: Bekennende Kirche und die Juden, Berlin 1993 oder: GRAF, F.W.: ,,Wir konnten dem Rad
nicht in die Speichen fallen®. Liberaler Protestantismus und ,,Judenfrage® nach 1933. In: KAISER, J.-
Ch./GRESCHAT, M. (Hg.): Det Holocaust und die Protestanten: Analysen einer Verstrickung (Konfession
und Gesellschaft. Beitrige zur kirchlichen Zeitgeschichte, Bd. 1), Frankfurt am Main 1988, 151-185, sowie
auch: KAISER, J.-Ch./GRESCHAT, M. (Hg): Det Holocaust und die Protestanten: Analysen einer
Verstrickung, Frankfurt am Main 1988; NELLESSEN, B.: Die schweigende Kirche: Katholiken und
Judenverfolgung. In: Bittner, U. (Hg): Die Deutschen und die Judenverfolgung im Dritten Reich.
Hamburg 1992.

194 Vgl. ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfihrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-
Wien-Zirich 1997, 150: Das betrifft insbesondere die Aussagen zum Eigentum, zu den Befugnissen des
Staates, zum Verhiltnis von Kapital und Arbeit sowie das bedingte Ja zum Lohnvertrag und zur
kapitalistischen Wirtschaftsweise. Den radikalen Positionen (wie z.B. den ,,Wiener Richtungen®) war damit
eine Absage erteilt.

195  ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfiihrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-Wien-
Zirich 1997, 151

196  ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-Wien-
Zirich 1997, 151.

197 Vgl. ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-
Wien-Zirich 1997, 152: ,,An die Stelle des systematischen, scholastisch-deduzierenden, philosophischen
bzw. klassisch-naturrechtlich geprigten, stark akademischen Denkstils, der seit LEO XIII. vorherrschte,
tritt ein cher lockerer, ansprechender, allgemein verstindlicher Stil. Die Texte sind weit stirker
erfahrungsbezogen, berticksichtigen den sozialen Wandel und 6ffnen sich den Diskursen der Zeit. Ihr Stil
ist weniger doktrindr und stirker dialogorientiert. Diese Wende hingt damit zusammen, dass unter
Johannes XXIII. franzésischsprachige und italienische Experten maligeblich an der Gestaltung der Texte
mitwirkten.” Zit. nach ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfihrung und Prinzipien,
Paderborn-Minchen-Wien-Zirich 1997, 152.

,»Rerum novarum« und »Quadragesimo anno« sind gekennzeichnet durch einen cher doktrindren
Charakter mit einem hohen Abstraktionsgrad [...] »Mater et magistra« zeichnet sich durch einen cher
pastoralen Charakter aus. [Diese] Akzentverschiebung von der doktrindren Lehre zu einer pastoralen
Zielsetzung ist durch die nachfolgend erlassenen Enzykliken nicht korrigiert worden.” BARTELS, K.-U.:
Katholische Soziallehre und ordoliberale Ordnungskonzeption, Frankfurt am Main 1997, 40.

198  GABRIEL, I./PAPADEROS, A. K./KORTNER U.: Perspektiven okumenischer Sozialethik. Der Auftrag
der Kirchen im gréBleren Europa, Mainz 2005, 176.

41



Mater et magistra

Die im Jahre 1961 erschienene Enzyklika Mater et magistra unterscheidet sich damit deutlich
von den bisherigen Enzykliken. Sie nimmt, wie erwihnt, den Ausgangspunkt nicht von der
naturrechtlichen Ordnung, sondern beschreibt die Schwierigkeiten der sozialen Entwicklung
in der Welt und benennt klare Forderungen. Dabei sind besonders die internationalen
Intentionen der Forderungen von Interesse. Aus heutiger Sicht kénnte man sagen, die
Enzyklika ist in seine Formulierung gleichsam ein Vorgriff im Blick auf die Globalisierung der
achtziger und neunziger Jahre des 20. Jahrhunderts; sie trigt daher fiir die damalige Zeit

nahezu revolutionire Zuge.

War Quadragesimo anno mit der Forderung nach eine sogenannten Berufsstindischen Ordnung
noch auf die einzelne Gesellschaft hinorientiert, wird nun der Eine-Welt-Gedanke erstmals in
der katholischen Sozialverkiindigung verankert. Deutlich wird dies in der Thematisierung der
Probleme der wirtschaftlich weniger stark entwickelten Linder, die niemals zuvor explizit
Thema einer Enzyklika waren. Es geht somit nicht mehr nur um das Gemeinwohl des eigenen
Landes und Volkes, sondern Mater et magistra geht vielmehr das Problem der sozialen Lage als
erstes papstliches Schreiben auch global an. Anlass fiir die Verfassung der Enzyklika war fur
Papst JOHANNES XXIII. der 70. Jahrestag von Rerum novarum. Mit seiner Sozialenzyklika Mater
et magistra wendet sich JOHANNES XXIII. dabei nicht nur an alle Katholiken, auch nicht nur an

alle Christen, sondern auch an die, die nicht an Christus glauben, jedoch ,,guten Willens* sind.

Eine Figenart von Mater et magistra ist die entschiedene Befirwortung wirtschafts- und
sozialpolitischer Ma3nahmen zugunsten der strukturell Benachteiligten. Es ist immer wieder
die Rede von Mal3nahmen des Staates, die darauf abzielen, die wirtschaftliche und soziale Lage
der Einzelnen, der Berufsgruppen und schliellich der Nationen nach dem Malistab der
Gerechtigkeit zu gestalten. Ein Abbau bestehender Uberschiisse auf der einen Seite soll dazu

dienen, Mangelsituationen auf der anderen Seite zu beheben.'”

Hinsichtlich seiner Struktur ist das Dokument in vier Teile gegliedert: 1. Die Zeit von Rerum
novarum, 2. Klarstellung und Weiterfihrung zur Lehre von Rerum novarum, 3. neue Seiten der
sozialen Frage und 4. die Neuordnung des gesellschaftlichen Lebens in der Wahrheit, der
Gerechtigkeit und der Liebe.

Folgende inhaltliche Schwerpunkte sind zu nennen: die grundsitzliche Abgrenzung gegeniiber
Parteien und Ideologien; Berticksichtigung der gesellschaftlichen Verflechtungen; Forderung
nach einer gesellschaftlichen Strukturpolitik; Fragen zur Ordnung der Wirtschaft, der Arbeit,
des Lohnes und des Eigentums; Probleme internationaler Ordnung und Entwicklungshilfe;

Frage der Geburtenbeschrinkung; Grundsitze zur Landwirtschaftspolitik.

Die Privatinitiative bleibt dabei nach wie vor die treibende Kraft der wirtschaftlichen
Entwicklung. Doch fiir einen sozialen Fortschritt, so wird betont, bedarf es des staatlichen
Eingriffs, welcher den Regeln der Subsidiaritit folgt.””

199 Vgl. MM 162ff.
200 Vgl. MM 54.

42



Im Zentrum stehen die Begriffe Gemeinschaft und Solidaritit. Letztere wird insbesondere
betont in den Absitzen 23, 90, 155 und 190, wobei eine eindeutige Entwicklung zu erkennen

201

ist von der Solidaritit der Arbeiter untereinander®™' hin zur Solidaritit aller Volksschichten®”

3

bis zur Solidaritit aller Menschen.®” Das Dokument endet mit dem Aufruf, den

,Hhilfsbediirftigen Vélkern nicht die ,,gebotene internationale Solidaritit**”* zu versagen.

Damit wird der Solidarititsbegriff hier nicht nur erstmalig in einem offiziellen pépstlichen
Dokument gebraucht, sondern bereits in einem universellen Sinn definiert.

Bedeutend ist auch, dass der methodische Dreischritt ,,Sehen — Urteilen — Handeln® hier
erstmals in einem pipstlichen Schreiben auftaucht™; dieser Dreischritt wird dann in der

Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen Konzils ausgebaut.

Pacens in terris

Kaum zwei Jahre nach Mater et magistra erschien die Enzyklika Pacens in terris. Damit reagierte
der Heilige Stuhl auf die dramatische Bedrohung des Friedens durch Nuklearwaffen und ein
ungebremstes Wettrtisten der Supermichte. Denn wie erst im Nachhinein bekannt wurde,
stand die Welt im Oktober 1962 (also kein halbes Jahr vor Veroffentlichung der Enzyklika)
vor einem atomaren Holocaust. Im Oktober 1962 kam es zwischen den USA und der
Sowjetunion zu einer Konfrontation, die unter dem Namen ,Kubakrise® oder auch

2% Doch auch neue bahnbrechende

»Kubanische Raketenkrise” in die Geschichte einging.
wissenschaftliche Erkenntnisse, insbesondere durch die Raumfahrt, veranlassten den Heiligen

Stuhl, erneut das Wort zu ergreifen.

Was die Enzyklika von den bisherigen unterscheidet, ist die Tatsache, dass hier erstmals eine
Stellungnahme des Lehramtes der katholischen Kirche erfolgte, in dem die Menschenrechte
nachdricklich thematisiert wurden. Fir JOHANNES XXIII. gehoren Frieden und Menschen-

rechte grundlegend zusammen.

Es wird wieder nicht nur die Gemeinschaft der Glaubigen, sondern es werden ,,alle Menschen
guten Willens angesprochen. Das bedeutet: In seiner Argumentation geht der Papst auch auf

diejenigen ein, die weltanschaulich nicht auf christlichem Boden stehen.

201 ,,Endlich sollen Arbeiter und Arbeitgeber ihre Beziechungen zueinander regeln nach den Grundsitzen der
menschlichen Solidaritit und im Sinn der christlichen Bruderlichkeit*; MM 23.

202 ,,Diese Arbeit soll in allen Volksschichten den Sinn fir verantwortliche Berufserfiillung und den Geist der
Solidaritit wecken.“MM 90.

203 ,,Unter diesen Umstinden verlangt schon die Solidaritit aller Menschen und erst recht die christliche
Briiderlichkeit dringend vielfache praktische Hilfen zwischen den Volkern.® MM 155.

204 MM 190.

205  Dieser methodische Dreischritt wurde urspriinglich in der von dem belgischen Priester und spiteren
Kardinal Joseph Cardijn (1882-1967) gegrindeten Christlichen Arbeiterjugend im Rahmen einer ,,revision
de vie“ praktiziert. Vgl. dazu auch HOHN, H.-].: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter
der Beschleunigung, Darmstadt 2006, 30.

206 Vgl. MUNGER, C.: Kennedy, die Berliner Mauer und die Kubakrise. Die westliche Allianz in der
Zerreiprobe 1961-1963, Paderborn 2003, 15. Vgl. dazu auch: BRAUBURGER, S.: Die Nervenprobe,
Schauplatz Kuba: Als die Welt am Abgrund stand, Frankfurt am Main 2002,

43



Ebenfalls ein Novum ist, dass der Enzyklika eine Grunduberlegung zum Menschenverstind-
nis vorangestellt wird. Der Mensch ist ,,seinem Wesen nach Person [...]. Er hat eine Natur, die
mit Vernunft und Willensfreiheit ausgestattet ist; er hat daher aus sich heraus Rechte und
Pflichten, die unmittelbar und gleichzeitig aus seiner Natur hervorgehen. Wie sie allgemein

1. . . . . . . . . 207
gultig und unverletzlich sind, so kénnen sie auch in keiner Weise verdullert werden.*

Die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte vom 10. Dezember 1948 ist nach den Worten
von JOHANNES XXIII. ein ,,Akt von héchster Bedeutung**” und ,,cin Zeichen der Zeit.“”
Denn hier wird ,,die Wiirde der Person fiir alle Menschen feierlich anerkannt.“*"" Fiir den
Christen ist dabei die Wirde der menschlichen Person von der Offenbarung her theologisch

begriindet: Durch Schépfung und Erl('jsung.le

Der Menschenrechtskatalog des papstlichen Rundschreibens unterscheidet sich von der Er-
klirung der Vereinten Nationen vor allem durch die Betonung der Pflichten bei der Wahr-
nehmung der menschlichen Rechte. Freiheits- und soziale Rechte missen zu einem
organischen Ganzen zusammengefiigt werden. Hier spricht JOHANNES XXIII. jenen Aspekt
an, der ecinerseits bereits in der Enzyklika Mater et magistra betont wurde, spiter jedoch von
seinen Nachfolgern und insbesondere von Papst JOHANNES PAUL II. zu einem zentralen

Grundsatz der katholischen Soziallehre weiterentwickelt wurde.

Die Enzyklika Pacem in terris gliedert sich in ein Vorwort und finf Hauptteile. Zentraler Aspekt
ist, wie dargestellt, die menschlichen Beziechungen in ihren verschiedenen Ebenen. Die
fundamentalste Aussage wird hierbei bereits im Abschnitt 1 getroffen: ,,Der Friede auf Erden,
nach dem alle Menschen zu allen Zeiten sehnlichst verlangten, kann nur dann begriindet und
gesichert werden, wenn die von Gott gesetzte Ordnung gewissenhaft beobachtet wird.“*"* Im
ersten Hauptteil wird u.a. das Recht auf Leben, dessen Erhaltung und menschenwtrdige Ge-
staltung betont. Der Mensch ,.hat ein Recht auf Beistand im Fall von Krankheit, Invaliditat,
Verwitwung, Alter, Arbeitslosigkeit [...].“”" Weiterhin wird das Recht auf Achtung der
Person, Meinungs- und Berufsfreiheit, Gewissens- und Religionsfreiheit und das Recht auf
Eigentum bestitigt. Der zweite Hauptteil behandelt die Beziechungen der Menschen zur
eigenen Staatsgewalt und ihre Grundlegung im Gemeinwohl. Im dritten Hauptteil werden die
Bezichungen zwischen den politischen Gemeinschaften und anderen Organisationen, die
tatige Solidaritit fiir sogenannte Entwicklungslinder, Hilfe fir Flichtlinge, der Schutz staat-
licher Minderheiten und die notwendige allseitige Abristung hervorgehoben. Im vierten
Hauptteil entwickelt der Papst seine Vorstellung einer tiberstaatlichen Weltgemeinschaft. Die
UN-Menschenrechtsdeklaration wird dabei ,,als Stufe und als Zugang zu der zu schaffenden
rechtlichen und politischen Ordnung aller Vélker auf der Welt“*!* betrachtet.

207 PiT 9.
208  PiT 143,
209  PiT 38.

210  PiT 26.

211 Vgl. PiT 10.
212 PiT 1.

213 PIT 1.

214 PiT 144,

44



Insgesamt ist festzustellen, dass Papst JOHANNES XXIII. mit der Enzyklika Pacer in terris eine
katholische ,,Magna Charta* der Menschenrechte schuf, die weit tiber den kirchlichen Raum
hinaus von Bedeutung wurde. Der Papst optiert klar fiir die Anerkennung der individuellen
Freiheitsrechte entgegen dem Syllabus Errorum, wobei diesen jedoch Grenzen dahingehend
gesetzt sind, dass durch ihre Ausiibungen Dritte in ihrer Freiheit nicht beeintrichtigt werden
dirfen. Das von JOHANNES XXIII. einberufene Zweite Vatikanische Konzil fihrt diese Linie

weitet.

Das Zweite V atikanische Konzi/ und die Pastoralkonstitution Gaudium et spes

Am 25. Januar 1959 kiindigte Papst JOHANNES XXIII. die Einberufung eines Konzils an. Das
Zweite Vatikanum bildet dabei ,,in vielfacher Hinsicht zugleich das Ende einer alten und den
Beginn einer neuen Ara“®®. Die christliche Wahrheit sollte auf eine ,,neue Art“ nicht so sehr
durch Weisungen und Dekrete, sondern durch Dialog mit der Welt ausgesagt werden. Dazu
erarbeitete das Konzil insgesamt 16 Dokumente, darunter: die ,,Dogmatische Konstitution
tber die Goéttliche Offenbarung, die ,,Dogmatische Konstitution iber die Kirche®, die
»Konstitution tber die Liturgie, die ,,Pastoral-Konstitution tiber die Kirche in der Welt von
heute®.

216

Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes tber ,,die Kirche in der Welt von heute kann

verstanden werden als zeitgemiBe ,,Grundlegung und Zusammenfassung der katholischen

Soziallehre. <"

215 KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100 Jahre
Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 23.

216 ,,Urspringlich war nicht vorgesehen, die in diesem Dokument behandelte Thematik innerhalb des
Zweiten Vatikanischen Konzils eigens zur Sprache zu bringen. Kardinal Joseph Suenens trat jedoch am
Ende der ersten Sitzungsperiode nachdriicklich dafiir ein, auch solche Probleme aufzugreifen, die mehr
die Sendung der Kirche nach aulen betrifen, als bei anderen Themen wie der »Aufgabe der Bischéfe«
oder dem »Gebrauch der Landessprache in der Liturgie« der Fall sei. Das [...] Dokument ging aus der
Arbeit einer eigenen Kommission hervor und wurde nach der Beratung im 2300 Mitglieder umfassenden
Plenum tberarbeitet. In ihrer endgtltigen Form stellt die Pastoralkonstitution eine bedeutsame Abkehr
vom starren Traditionalismus der Vorbereitungskommission des Konzils dar und ist nicht zuletzt als
Ausdruck der Uberwiltigenden Mehrheit der Bischofe aus aller Welt bemerkenswert. KERBER,
W./ERrTL, H./HAINZ, M. (Hg): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100 Jahre
Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 78f.

»Dabei ist auf die theologische Gestaltung der Thematik besonders hinzuweisen. Sowohl die
Sozialverkiindigung der Pipste als auch deren sozialethische Entfaltung und Systematisierung durch die
Wissenschaftler fassten die katholische Soziallehre bis dahin als eine Disziplin auf, deren Inhalte primar
philosophisch bzw. sozialwissenschaftlich zu erbrtern sind. Dahinter stand die neuscholastische
Uberlegung, dass die naturgesetzliche Ordnung [lex naturalis] der natiirlichen Vernunft ohne Rekurs auf
die Offenbarung zuginglich sei. Darum verortete man das Soziale in der Schépfungsordnung und
blendete seinen Bezug zur Heilsordnung weitgehend aus. Insofern galt die christliche Sozialethik im
theologischen Ficherkanon zumeist als philosophische Disziplin. Dagegen begreift »Gaudium et spes« das
Soziale aus einer theologischen Anthropologie und aus der sozialen Dimension der Offenbarung heraus
und stellt es in den Horizont der Heilsordnung. Die sozialethischen Fragen werden so aus der
umfassenden Sinnbestimmung des Menschen entfaltet. Die katholische Soziallehre tritt damit als eine
dezidiert christlich bzw. theologisch fundierte Sozialethik in den Dialog mit der Welt von heute. Diese mit
der Pastoralkonstitution eingeleitete theologische Wende beeinflusste nachhaltig sowohl die spitere
lehramtliche Sozialverkiindigung als auch die christlich-sozialethische Forschung.” ANZENBACHER, A.:
Christliche Sozialethik. Einfihrung und Prinzipien, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 1997, 153.

45



Gaudinm et spes verknupft die Grundlagen der traditionellen Sozialverkindigung der Kirche mit
den Erwartungen der damaligen Zeit, und erginzt jene um die neuen Akzente der beiden
Sozialenzykliken Papst JOHANNES™ XXIII. Der oft als ,,neue Magna Charta eines christlichen
Humanismus“®"® bezeichnete Text fithrt mit seiner Botschaft zu einer »theologisch und
sozialethisch weiterfithrenden Synthese, die einerseits dullerst ansprechend ist und sich

andererseits durch Klarheit und Prizision auszeichnet*"’.

Nachdrtcklich wird darauf verwiesen, dass es Auftrag und Ziel der katholischen Soziallehre
ist, ,,nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten, so
daf3 sie in einer der jeweiligen Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der
Menschen nach dem Sinn des gegenwirtigen und des zukiinftigen Lebens und nach dem
Verhiltnis beider zueinander Antwort geben kann®“ (GS 4). Es geht um eine kritische
Situationswahrnehmung, um eine Vergewisserung am Maf3stab des Evangeliums und um die
Freisetzung von Handlungsimpulsen. ,,Mit diesem Ansatz markiert die Pastoralkonstitution
einen Paradigmenwechsel in Anspruch und Methode katholischer Sozialethik und
Sozialverkiindigung: weg von einem statischen, ordnungsethisch-naturrechtlichen Typ, der
deduktiv von iberzeitlichen und geschichtlich unwandelbaren Normen ausgeht, zu einem
verinderungsethisch-dialogischen Typ, der einem evolutiv-dynamischen Gesellschafts- und
Geschichtsverstindnis verpflichtet ist, induktiv vorgeht und deliberativ erértert, wie sich eine
Gesellschaft auf ein beschleunigtes Tempo sozialen Wandels, auf unerwartete, umstiirzende
Entwicklungen in Wissenschaft und Technik, auf dramatische kulturelle Umbriiche einstellen

kann €220

In diesem Dokument spiegelt sich auch ,,in Einklang mit der ekklesiologischen Erneuerung

«“2l wider. Die

ein neues Bewusstsein von Glaubensgemeinschaft und Volk-Gottes-Sein
Konstitution Gaudium et spes spricht von der Aufgabe der Kirche im Leben der Menschen,
wobei die Kirche zwar ,,demselben irdischen Schicksal unterworfen ist wie die Welt, zugleich
aber gewissermallen der Sauerteig und die Seele der in Christus zu erneuernden und in die

Familie Gottes umzugestaltenden menschlichen Gesellschaft ist, %

Gaundium et spes setzt sich im Licht der christlichen Anthropologie und der Sendung der Kirche
mit den Themen der Kultur, des wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Lebens, der Ehe und
Familie, der politischen Gemeinschaft, des Friedens und der Volkergemeinschaft auseinander.

Alles wird von der menschlichen Person her und auf die menschliche Person hin gedeutet:

217  ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Miinchen-Wien-
Zurich 1997, 153.

218  GABRIEL, I1./PAPADEROS, A. K./KORTNER U.: Perspektiven 6kumenischer Sozialethik. Der Auftrag
der Kirchen im gréfleren Europa, Mainz 2005, 179.

219  ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn-Minchen-Wien-
Zurich 1997, 153.

220 HOHN, H.-].: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung, Darmstadt
2000, 32.

221  PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 20006, 96, sowie KERBER, W.: Sozialethik (Grundkurs Philosophie 13),
Stuttgart-Berlin-Koln 1998, 77ff.

222 PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 96.

46



yauf Brden die einzige von Gott um ihrer selbst willen gewollte Kreatur.“*” Es unterstreicht
die Aufgabe des ,,Volkes Gottes®, die ,,Zeichen der Zeit™ kritisch im Licht des Evangeliums
zu prifen”® Die Gesellschaft, ihre Strukturen und ihre Entwicklung missen auf den

Fortschritt der menschlichen Person ausgerichtet sein.””

Seit Rerum novarnm basierte die katholische Soziallehre hauptsichlich auf der Lehre der Papste.
Mit dem Zweiten Vatikanum zeichnete sich jedoch ein Wandel zugunsten einer grofleren
Streuung und Vielgestaltigkeit in der Triagerschaft ab.” In die regionalen Kirchen kehrte nicht
nur ein neues Bewusstsein ein, es stieg auch das Interesse an kreativer Reflexion sozialer
Themen, die sich aus der unmittelbaren gesellschaftlichen Konflikterfahrung der jeweiligen
Regionen entfaltete. Auch die katholischen ,,Laien®, Theologen und Vertreter der christlich-
sozialen Bewegung beschiftigten sich erneut mit der sich in der Nachkriegszeit in verinderter
Weise stellenden sozialen Frage. Es wurde nach gerechten Arbeitsbedingungen, nach
angemessener Vergitung, statthafter Vermdgens- und Eigentumsverteilung, nach der
Beziechung von Wirtschaft und Staat genauso wie nach der Integration der Arbeitnehmer in

der Industriegesellschaft gefragt.

Eine der zentralen Erkenntnisse nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil war, dass die
katholische Kirche weder unmittelbare noch allgemeingtiltige Losungsansatze fir all die

was bel der Suche nach

bl

umfassenden und dringenden Probleme der Gesellschaft besal3*’
Losungen sozialer Probleme eine gewisse Vielfalt in kirchlichen und theologischen

Stellungnahmen und Entwirfen zuldsst, wie die Ausfiihrungen in Kapitel 2 zeigen werden.

Papst PAUL VI. fihrte das von seinem Vorginger JOHANNES XXIII. einberufene Zweite
Vatikanische Konzil zu Ende. Der Papst verwirklichte eine Reihe der von diesem Konzil
angesto3enen Reformen, wie z.B. die Liturgiereform. Mit seiner Enzyklika Populorum progressio
(1967) und dem Apostolischen Schreiben Octogesima adveniens (1971) leistete er in der
nachkonziliaren Zeit einen Beitrag zur Erweiterung der Perspektive der katholischen

Sozialverkiindigung.

Poputorum progressio

Populorum progressio ist die erste Sozialenzyklika, die sich ganz der globalen Entwicklungs-
problematik zuwandte. Der Text hat zwei Hauptteile: 1. Umfassende Entwicklung des
Menschen und 2. Um eine solidarische Entwicklung der Menschheit. Die zwei Hauptteile sind

223 PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 96.

224  KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100 Jahre
Sozialverkindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 78.

225  Vgl. PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 96.

226 Vgl. PFURTNER, S./HEIERLE, W.: Einfihrung in die katholische Soziallehre, Darmstadt 1980, 15.

227 Vgl. KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100
Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 24f.

47



in 87 Unterpunkten ausgefihrt worden. Die Hauptaussage der Enzyklika ist: Weltwirtschaft-
liche Gerechtigkeit und die Uberwindung der Spannungen zwischen den reichen und armen

Lindern sind Voraussetzung und Grundlage des Friedens.

Die alte Kapitalismus-Kritik wird wieder aufgenommen, ohne jedoch — wie in fritheren
Enzykliken — sich gleichzeitig von ,linken Ideologien® zu distanzieren. Analog ihrer Intention

wird vielmehr der Fortschritt zum Hauptmotiv politischen Handelns erhoben.

Was den praktischen Stellenwert betrifft, den Papst PAUL VI. den Grundregeln des Kapitalis-
mus wie dem Privateigentum an den Produktionsmitteln oder dem freien Markt zuweist, so
sind seine Positionen oft auf der Linie westlicher Linksparteien und Gewerkschaften. ,,Das
Privateigentum®, so der Papst, ,,ist fiir niemand ein unbedingtes und unumschrinktes Recht.
Niemand ist befugt, seinen Uberfluss ausschlieBlich sich selbst vorzubehalten, wo anderen das
Notwendigste fehlt.“”® Das globale Gleichgewicht zwischen jenen Vélkern, in denen un-

. . . .ee . 229
zihlige Menschen an einem ,,jimmerlichen Mangel*

an Nahrungsmitteln leiden, und jenen,
in denen Nahrungsmittel im Uberfluss erzeugt und konsumiert werden, sei in einem bedroh-
lichem Ausmal3 gest('jrt.z3 ’ Diese Diskrepanz, so Papst PAUL VI, verlange nach tief greifenden

' Tn diesem Zusammen-

Reformen, die unverziiglich in Angriff genommen werden miissen.”
hang erregte besonders sein Zitat des Kirchenvaters AMBROSIUS Aufsehen, das die Kritik am
Privateigentum zum Inhalt hat: ,»Es ist nicht dein Gut«, sagt AMBROSIUS, »mit dem du dich
gegen den Armen groB3ziigig erweist. Du gibst ihm nur zurtick, was ithm gehért. Denn du hast
dir nur herausgenommen, was zu gemeinsamer Nutzung gegeben ist. Die Erde ist fiir alle da,

nicht nur fiir die Reichen.«

Papst PAUL VI. beschrinkte sich in Populorum progressio nicht nur auf die Verkiindigung all-
gemeiner sozialethischer Prinzipien. Er verband Grundsitzliches mit konkreten Anweisungen
und Forderungen, die sich an die Industrielinder, die Entwicklungslinder und auch an die
Kirche selbst richten. Er betonte hierbei zum Beispiel die Notwendigkeit, ibermifBig groflen,
aber schlecht genutzten privaten Grundbesitz zu enteignen und einer besseren Nutzung zuzu-

?* Oder er prangerte das Wettriisten als ,,unertrigliches Argernis“** und ,,6ffentliche

€235

fihren.
Vergeudung“™” von Ressourcen an und forderte die Regierenden auf, ,,einen Teil der Betrige,
die sie fur Ristungszwecke ausgeben, zur Schaffung eines Weltfonds zu verwenden, um so

den Not leidenden Vélkern zu helfen.“”® Globaler Friede, so wird betont, sei nicht ohne eine

228 PP 23.

229 PPS8.

230 Vgl PP 8.
231 Vgl PP 32.
232 PP 23.

233 Vgl. PP 24.
234 PP 53.

235 PP 53.

236 PP 51, 53.

48



gerechtere Giterverteilung zu haben und deshalb sei Entwicklung der neue Name fur

Frieden.”’

Es ging Papst PAUL VI. aber nicht nur um den Verzicht auf Luxus und um die Verteilung von
Almosen, sondern um soziale Gerechtigkeit und um globale Sozial- und Strukturreformen.
Die Relativierung des Privateigentums geht in Populorum progressio Hand in Hand mit einer
harten Kritik an Kernsitzen des Kapitalismus. Fin ungehemmter Wirtschaftsliberalismus,
»wonach der Profit der eigentliche Motor des wirtschaftlichen Fortschritts, der Wettbewerb
das oberste Gesetz der Wirtschaft, das Eigentum an Produktionsmitteln ein absolutes Recht
darstellt“*”, ist nach Papst PAUL VI. wirtschaftsethisch abzulehnen. Die Preisbildung auf dem
Weltmarkt sei haufig unbefriedigend und ungerecht. Das Austauschverhaltnis habe sich zum
Nachteil der armen Linder des Stdens verschlechtert: ,,Die Spielregel des freien Handels kann
also fur sich allein die internationalen Beziehungen nicht regieren. [...] Eine Verkehrswirt-
schaft kann nicht mehr allein auf die Gesetze des freien und ungeztigelten Wettbewerbs ge-
griundet sein, der nur zu oft zu einer Wirtschaftsdiktatur fihrt. Der freie Austausch von
Gitern ist nur dann recht und billig, wenn er mit den Forderungen der sozialen Gerechtigkeit

ibereinstimmt. <>’

Damit aktualisierte und konkretisierte PAUL VI. die Sozialverkiindigung der Kirche im Blick
auf die Ungerechtigkeit in den Nord-Std-Beziehungen. Papst PAUL VI. lehnte es ab, Ent-
wicklung mit Wirtschaftswachstum gleichzusetzen und betonte stattdessen, dass es nicht nur
eine 6konomische Unterentwicklung gebe, die materielle Not verursache, sondern auch eine

240 . : T 241 7 :
““" und einen ,,erstickenden Materialismus““", die dem inneren

»moralische Unterentwicklung
Wachstum des Menschen entgegenstinden. Sein Appell lautet: ,,Wahre Entwicklung muss
2Cg PP » g
umfassend sein, sie muss jeden Menschen und den ganzen Menschen im Auge haben.*** Ein
Humanismus im ganzen Sinn des Wortes diirfe die Augen nicht vor den Werten des Geistes
g g

und vor Gott verschlieBen.*”” Deshalb warnte Papst PAUL VI. die armen Linder auch davor,

237 Vgl. PP 87. Papst PAUL VI. appelierte nicht zuletzt auch an seine Mitbriider im Bischofsamt, einen Teil
ihres personlichen Vermégens den Armen zu schenken. Er setzte in dieser Hinsicht selbst ein Zeichen: Im
November 1964 verduBlerte er die Tiara, die aus Gold, Silber und Edelsteinen gefertigte papstliche Krone
zugunsten der Armen. Es gab Geriichte, dass Papst PAUL VI. sogar beabsichtigt habe, Michelangelos
Pieta-Skulptur zu verkaufen. Laut Aussage von Daniel WEINSTEIN, dem Kunsthindler, an den sich der
Papst diesbezliglich gewandt haben soll, hat sich PAUL VI. mit folgenden Worten tber kirchlichen
Reichtum und Luxus beklagt: ,,Die Menschen verhungern, und wir geben das Bild eines Vatikans ab, der
auf einem Thron aus Gold lebt. Das ist unertriglich.” REMELE, K.: Als das ,,Wall Street Journal
schiumte. Relativierung des Privateigentums, Sozialpflichtigkeit des Kapitals: Vor 40 Jahren erschien die
Enzyklika Populorum progressio Pauls VI. In: Die Presse, 24. Mirz 2007, Spectrum IV, 3.

238 PP 26.

239 PP 56-59. ,,Marxisten und Sozialisten aller Provenienzen waren Uber die harsche Privateigentums- und
Kapitalismuskritik des Papstes hoch erfreut, Konservative und Wirtschaftsliberale ganz und gar nicht. Die
franzosische L' Humanité und Glinther Nenning, der sich zu dieser Zeit gerade in seinem linken
Lebensabschnitt befand, gemeindeten den Papst der Sozialistischen Internationale ein, das Wall Street
Journal diskreditierte die Enzyklika als »aufgewdrmten Marxismus«.” REMELE, K.: Als das ,,Wall Street
Journal®“ schidumte. Relativierung des Privateigentums, Sozialpflichtigkeit des Kapitals: Vor 40 Jahren
erschien die Enzyklika Populorum progressio Pauls VI. In: Die Presse, 24. Mdrz 2007, Spectrum 1V, 3.

240 PP 19.
241 PP 18.
242 PP 14.
243 Vgl PP 42.

49



die Werthaltungen der reichen Nationen unkritisch zu tibernehmen und die wahren geistigen

und menschlichen Werte ihrer eigenen Kultur aufzugeben.244

Der Frieden, so Papst PAUL VI, ,,muss Tag fiir Tag aufgebaut werden mit dem Ziel einer von

Gott gewollten Ordnung, die eine vollkommenere Gerechtigkeit unter den Menschen
herbeifiihrt.“** AbschlieBend ruft er nicht nur die Christen, sondern ,,alle Menschen guten

Willens* zu weltweiter Solidaritit auf,**

Octogesima adveniens

Anfang der siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts nahm Papst PAUL VI. die neuen
Entwicklungen, wie die von der OPEC verantwortete Olkrise, die wirtschaftliche Deflation in
den fihrenden EU-Lindern, das Wettriisten der Supermichte und nicht zuletzt auch die
zunehmende atomare Bedrohung zum Anlass fur das Schreiben Octogesima adveniens zum
achtzigsten Jahresgedichtnis der Enzyklika Rerum novarum. Seine Form nach ist der Text ein
Apostolisches Schreiben Papst PAULS VI. an Kardinal Maurice ROY, den Prisidenten des
Laienrates und der Pipstlichen Kommission ,,Justitia et Pax“.*"" Der Papst reflektiert darin die

postindustrielle Gesellschaft mit ihren komplexen Problemen.”*®

Marxismus und Liberalismus stellt er als Ideologien dar, die den aktuellen Herausforderungen
nicht gewachsen sind, da sie die gleichzeitige Forderung nach Gerechtigkeit und Gewihr-
leistung der Freiheitsrechte nicht berticksichtigen. Der Marxismus missachtet die Freiheits-
rechte und beim Liberalismus treten Gleichheit und Gerechtigkeit in den Hintergrund, so der
Papst. Dartiber hinaus weist er erstmals Bildung und Wissen einen herausragenden Platz in der
modernen Gesellschaft zu. Bildung und Wissen seien nicht nur notwendig, um die alltdglichen
Herausforderungen des Ubergangs von der modernen Industrie- zu einer Dienstleistungs- und
Informationsgesellschaft zu bewiltigen, sondern sie sind auch Voraussetzung fiir mehr Selbst-
und Mitbestimmung. Christen — also nicht nur kirchliche Amtstriger, sondern jeder, der sich
als Christ definiert — haben daher den Auftrag, sich an der konkreten Gestaltung einer ge-

rechten Gesellschaft zu beteiligen.

Ein weiterer Schwerpunkt dieses Dokumentes liegt in der Diskussion um die Verstidterung
und den sich daraus ergebenden Problemen, die sich auf die Lage der Frauen, der
Jugendlichen und der ,,neuen Armen* beziehen.™ Octogesima adveniens setzt die in Populorum
progressio vorgezeichnete Tendenz zur Forderung sozialer Gerechtigkeit fort. Als dringlich
einzustufende Problembereiche hebt Papst PAUL VI. dabei die Stellung des Menschen im

244 Vgl. PP 40ff.
245 PP 76.
246 Vgl. PP 82-80.

247  Kardinal Maurice ROY bekleidete zu diesem Zeitpunkt das Amt des Prisidenten der Pipstlichen
Kommission ,,Justitia et Pax®.

248  Vgl. PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 100.

249 Vgl. KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100
Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 101f.

50



Produktionsprozess, den gerechten Giiteraustausch, die faire Verteilung des Eigentums, die

Bedarfsdeckung sowie die Rolle der betrieblichen Mitbestimmung hervor.?’

Das Neue an dem Schreiben Papst PAULS VI. besteht unter anderem darin, dass er den
einzelnen Christen und Ortskirchen eigene Aufgaben zur Verdnderung der von
Ungerechtigkeit und Armut geprigten Strukturen zuschreibt. In seinem Brief fordert er
groBBere Anstrengungen zu mehr Gerechtigkeit und geht auf die Pflichten der Ortskirchen ein,

. . . . . . 25‘1
auf die eigenen, unterschiedlichen Situationen zu antworten.

Bei diesem Uberblick iiber die Entwicklung der kirchlichen Sozialverkiindigung fillt zunichst
auf, dass die Zeitrdume, in denen sich die Katholische Kirche zu aktuellen Fragen der Zeit
dufert, sich permanent verkiirzen. Dies ist insofern leicht nachvollziehbar, als auch die
gesellschaftliche Entwicklung entsprechend forciert voranschreitet. Dartiber hinaus kann,
insbesondere wenn der Blick auf die Anfinge der kirchlichen Soziallehre gerichtet wird,
konstatiert werden, dass auch die Blickrichtung der kirchlichen Dokumente sich immer mehr
von der Beurteilung bestehender Verhiltnisse hin zur Gestaltung der Zukunft verlagert.
Wahrend Rerum  novarum oder  Quadragesimo anno im Wesentlichen als Reaktion auf
innergesellschaftliche Missstinde zustande kamen, kann bei Gaudium et spes und insbesondere
bei Populorum progressio von klar zukunftsweisenden Dokumenten gesprochen werden. Damit
begann fir die katholische Kirche eine neue Phase des Verhiltnisses zur Gesellschaft, trat sie
doch aus ihrer (seit den 18./19. Jahrhundert) eher defensiven Haltung gegeniiber der
Gesellschaft heraus und wurde zu einer offensiven Vertreterin fiir all jene Rechte, die mit der

Menschenwirde untrennbar verbunden sind.

Bemerkenswert dabei ist, dass Freiheit und Solidaritit in den frihen Sozialenzykliken — wenn
Uberhaupt — so doch nur im Kontext der Armut und der sozialen Klassengegensitze
thematisiert wurden. Eine explizite Betonung der Freiheit findet sich anfangs nur selten und
wenn, dann in Form der Betonung von FEigeninitiative oder der Befirwortung von
Vereinigungsfreiheit. Damit bezog sich das kommunizierte Freiheitsbild weniger auf liberale
Freiheitsrechte als auf soziale Grundrechte. Es wurde dabei betont, dass letztere wohl kaum
zu erstreiten” waren ohne Solidaritit, z.B. in Form der Bildung von Arbeitervereinen, um
gemeinsam gegen die Ausbeutung aufzutreten. In spiteren Enzykliken wird Solidaritit dann
cher als Gebot der christlichen Nichstenliebe und gegenseitigen Achtung behandelt auf der
Grundlage der Heiligen Schrift. In Quadragesimo anno wurde erstmals deutlich Stellung zu den
liberalen Freiheitsrechten und ihrer Schutzbedurftigkeit bezogen. Dies resultierte aus der
Erkenntnis, dass in totalitiren Systemen der Grundwert der Menschenwtiirde verloren geht —
und damit auch die Gerechtigkeit. Damit einher geht ein Bekenntnis zur demokratischen
Ordnung als Garant der Freiheit des Einzelnen. Aber auch die liberale Ordnung wurde

aufgrund ihrer mangelnden Gerechtigkeitsorientierung immer wieder kritisiert. Mit Pacens in

250 Vgl BARTELS, K.-U.: Katholische Soziallehre und ordoliberale Ordnungskonzeption, Frankfurt am
Main 1997, 42.

251 Kapitel 1II der vorliegenden Arbeit befasst sich ausfihrlich mit der Sozialverkiindigung von Papst
JOHANNES PAUL II. Um Wiederholungen zu vermeiden, werden die nach Octogesima adveniens erschienenen
Sozialenzykliken dort behandelt.

51



terris kam der Gedanke einer globalisierten Welt hinzu, denn erstmals wurde der
Solidarititsgedanke nicht nur interpersonell, sondern international gedacht. Die reichen
Industrienationen wurden in die Pflicht genommen, Entwicklungshilfe zu leisten und private
Hilfsorganisationen zu unterstiitzen. In der Folge hielt sich die katholische Kirche auch nicht
mit Kritik an bestehenden Systemen und Ideologien zuriick und forderte ihre Mitglieder auf,
sich aktiv an der Gestaltung gerechter Ordnungen zu beteiligen. In diesem Zusammenhang ist
insbesondere auf Papst JOHANNES PAUL II. zu verweisen, der mit seinen Enzykliken Laborens
excercens, Sollicitudo rei socialis und  Centesimus annus nicht nur die Tradition der bisherigen
Sozialenzykliken fortsetzte und weiterentwickelte, sondern — wie in Kapitel 11T zu zeigen sein
wird — gerade was die immer stirker in den global-gesellschaftlichen Vordergrund riickenden
,Werte® Freiheit und Solidaritit betrifft, neue Akzente setzte.

Insgesamt ist als Ergebnis des Uberblicks iiber den sozialethischen Diskurs und die kirchliche
Sozialverkiindigung  festzuhalten, dass Freiheit und Solidaritit im gegenwirtigen
sozialethischen Diskurs stindiges Thema sind. Es besteht jedoch uber gewisse
»Rahmenpunkte® hinaus ein groBer Verwendungsspielraum hinsichtlich Freiheit und
Solidaritit und damit auch von deren Verhiltnis zueinander. Was die kirchliche Soziallehte
anbelangt, so kristallisiert sich die Bedeutung von Freiheit und Solidaritit erst im Laufe von
deren Entwicklung heraus; je nach Kontext der Sozialverkiindigung erhalten sie
unterschiedliche ,,Bedeutungsauffillung®. In diesem Zusammenhang werden zwar die
klassischen Sozialprinzipien als Pfeiler der Sozialverkindigung verstanden — doch auch hier

herrscht aullerhalb gewisser ,,Standardaussagen® ein weiter Interpretationsspielraum.

Die Thematik Freiheit und Solidaritit und ihr Verhiltnis ist von groBer sozialethischer
Relevanz und gehért mittlerweile zu den ,,Standards® kirchlicher Sozialverkiindigung — doch:
Wie im einzelnen Kontext Freiheit und Solidaritit genauer verstanden und ihr Verhiltnis

konkret bestimmt wird, ist also durchaus unterschiedlich.

Der in Kapitel 1 kurz angesprochene sozialethische Diskurs wie auch die dargelegte
Entwicklung der katholischen Sozialverkiindigung sollten den Rahmen bilden fiir die nun
folgende Auseinandersetzung mit den nationalen kirchlichen Sozialworten in Deutschland seit
1997 und mit der Sozialverkiindigung Papst JOHANNES PAULS II.

52



KAPITEL II

2 Freiheit und Solidaritit in den kirchlichen Sozialworten in Deutschland

Kern der folgenden Abschnitte sind die finf Sozialworte der deutschen Kirche(n), die
zwischen 1997 und 2006 veroffentlicht wurden und die sich mit der Problematik der
gegenwirtigen Krise des (deutschen) Sozialstaats auseinandersetzen: das Gemeinsame
Sozialwort der evangelischen und katholischen Kirche Fiir eine Zukunft in Solidaritit und
Gerechtigkert (1997), das Memorandum Mebr Beteiligungsgerechtigkeit (1998), der Beitrag zur
Reform des Gesundheitswesens Solidaritit brancht Eigenverantwortung (2003), der Impulstext Das
Soziale neu denken (2003) und das wiederum von der evangelischen und katholischen Kirche
gemeinsam verantwortete Dokument Demokratie braucht mebr Tugenden (2006). All diese Texte
fanden ein breites Echo in der inner- und auBerkirchlichen Offentlichkeit und stieBen sowohl
auf scharfe Kiritik als auch auf Befirwortung. Bis auf den ersten Text, welcher nach einem
vietjahrigen offentlichen Konsultationsprozess entstanden ist, wurden die Ubrigen Texte
yhinter verschlossenen Tiren“ von den bischoflichen Kommissionen und ihren

Beraterkreisen verfasst.

Nach jeweils einer einleitenden Skizze der Entstehungsgeschichte, des Aufbaus und der
Wiedergabe der wichtigsten Inhalte dieser fiinf Dokumente wird aus jedem Text die jeweilige
Auffassung von ,,Freiheit” und ,,Solidaritit herausgearbeitet und ihr Verhaltnis untersucht.
Der Schwerpunkt liegt dabei auf dem gemeinsamen Wort Fiir eine Zukunft in Solidaritit und
Gerechtigkeit und dem Impulstext Das Sogiale nen denken, da hier, wie zu zeigen sein wird, die
Tendenz zu einer gewissen Verschiebung im Verhaltnis von Freiheit und Solidaritit am

deutlichsten hervortritt.

2.1 Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit — ein Beitrag der deutschen
Kirchen zur sozialen und wirtschaftlichen Situation in Deutschland (1997)

Angesichts der in der Einleitung der vorliegenden Arbeit skizzierten gesellschaftspolitischen
Umstinde veroffentlichten am 28. Februar 1997 der Rat der Evangelischen Kirche in
Deutschland und die Deutsche Bischofskonferenz eine gemeinsame Stellungnahme unter dem
Titel Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit, die als das erste Gemeinsame Wort der
beiden Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland Aufsehen erregte.” In
einem vierjahrigen Diskussionsprozess wurden die ,,besorgniserregenden® Verinderungen in
Wirtschaft und Gesellschaft in Deutschland erhoben. Hermann BARTH, der damalige Vize-
prasident des Kirchenamtes der Evangelischen Kirche Deutschlands (EKD), und Bischof
Josef HOMEYER als Vorsitzender der fiir gesellschaftliche und soziale Fragen zustindigen
Kommission VI der Deutschen Bischofskonferenz (DBK) beschrieben die Idee und das Ziel

der vierjdhrigen Konsultationsphase mit folgenden Worten: ,,Mit ihrem Konsultationsprozess

252 Vgl. HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.
Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 7.

53



zur Vorbereitung eines gemeinsamen Wortes zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in
Deutschland haben die Kirchen einen umfassenden Dialog tiber die Grundlagen und Zu-
kunftsperspektiven unserer Gesellschaft und ihres solidarischen Zusammenhalts an-

gestoBen.“25 3

An dem Dialog, dem Verfahren der Anh6érung und Beratung beteiligten sich unterschiedliche
gesellschaftliche Gruppierungen, Parteien, Gewerkschaften, Wohlfahrtsverbinde sowie die
katholische und evangelische Kirche als Triger des Unternehmens. Die aus den
Alltagsproblemen resultierenden Erfahrungen der Menschen ,,an der Basis®, ihre Belastungen
und Sorgen sollten neben den Urteilen von Experten und den Stellungnahmen der
verschiedenen gesellschaftlichen Verantwortungstriger zusammen erortert und reflektiert

werden.”*

Die Aufgeschlossenheit fiir die Beteiligung moglichst vieler Birger an dem
Konsultationsprozess sowie die Wahrnehmung ihrer Alltagserfahrungen in diesem Dialog
erscheinen als eine bewusst gewollte, elementar neue Form und Ausdrucksgestalt der
kirchlichen Sozialverkiindigung. Diese neue Form basiert auf der Richtungsweisung durch das
II. Vatikanische Konzil und den Aussagen von Papst PAUL VL., welcher ,,die Kompetenz der
Christen vor Ort™ betonte und zum offenen Gesprich mit ,,allen Menschen guten Willens*
appellierte.  Auch die schon friher initilerten Konsultationskonferenzen der US-
amerikanischen und 6sterreichischen Bischofe™ gaben entscheidende Impulse fiir eine
gemeinsame Auseinandersetzung der beiden Kirchen mit der aktuellen Sozialproblematik in
Deutschland und standen Pate fur die Entstehung des ersten gemeinsamen Wortes zu

aktuellen wirtschaftlichen und sozialen Fragen in der deutschen Geschichte.

Das Anliegen der beiden Kirchen bestand nicht in der Darlegung von detaillierten politischen
und 6konomischen Richtlinien zur Reform des Sozialsystems in Deutschland. Es sollten in
erster Linie Voraussetzungen fiir eine Politik benannt werden, die sich an den Mal3stiben der

Solidaritit und Gerechtigkeit orientiert.

2.11 Die Vorgeschichte — der Konsultationsprozess

Im Juni 1993 entschied die fiir gesellschaftliche Fragen zustindige Kommission VI der
Deutschen Bischofskonferenz, ein offentliches Konsultationsverfahren zur Erhebung der

wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland durchzufithren. Dazu musste eine

253  HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Munchen 1997, 13.

254 Vgl. HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.
Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Munchen 1997, 14,

255  Gemeint sind: Katholische Bischofskonferenz der USA im Jahre 1983 und 1986; Katholische
Bischofskonferenz in Osterreich im Jahre1990.

256  Vgl. HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.
Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 13f,

54



Diskussionsvorlage formuliert werden, welche unter sozialethischen Kriterien Fragen zur
aktuellen Problematik beinhalten sollte. Die Einladung an den Rat der EKD seitens der
Deutschen Bischofskonferenz folgte im August 1993, am 20. Oktober 1993 fand auf der Basis
der Thesen ,Unsere Verantwortung fur Wirtschaft und Gesellschaft® ein erster
Kircheninterner ,,begrenzter Konsultationsprozess® statt (die Vertreter der EKD nahmen die
Rolle von Beobachtern ein). Der Rat der EKD beschloss Ende November 1993, sich an der

Arbeit der ersten 6kumenischen Arbeitsgruppe zu beteiligen.

Einen Monat spiter legten die deutschen Bischofe auf einer Konferenz im Ruhrgebiet die
Urteilsbildung ,,von unten® und die Kernthemenaufstellung des geplanten Sozialwortes
(theologische Grundlegung, Arbeitslosigkeit, Armut, 6kologischer Umbau, Benachteiligung

von Familien) fest.””’

Der eigentliche Konsultationsprozess begann am 22. November 1994
mit der Veroffentlichung der Diskussionsgrundlage.258 Diese wurde in einer hohen Auflage
von tber 400.000 Exemplaren publiziert und sollte den Charakter eines Impulstextes haben.
AnschlieBend kam es in den Kirchen, in Parteien, Gewerkschaften und Wirtschaftsverbinden,
vor allem zwischen kirchlichen und gesellschaftlichen Vertretern zu zahlreichen Beratungen
und Veranstaltungen. Bei einem zentralen wissenschaftlichen Forum®™ wurde am 12.
September 1995 der Rat ausgewihlter Fachleute eingeholt. Der Konsultationsprozess wurde
abgeschlossen bei einer zusammenfassenden Veranstaltung am 9. und 10. Februar 1996 in
Berlin.*” Im Verlauf des Jahres 1996 haben dann ein Beraterkreis und eine Redaktionsgruppe,
die von beiden kirchlichen Leitungsgremien berufen worden war, die weiteren Arbeiten
geleistet fur die Vorbereitung, Beratung und die Verabschiedung des gemeinsamen Wortes
durch den Rat der EKD (21.02.1997) und die Deutsche Bischofskonferenz (19.02.1997).*!

Der Konsultationsprozess selbst wurde zu einem konstruktiven Verfahren der
Bewusstseinsbildung sowie auch des gemeinsamen Lernens, wovon unter anderem die
ansehnliche Zahl von 2.500 Stellungnahmen, die zusammen einen Umfang von 25.000 Seiten

erreichten, zeugte. Das Ziel, méglichst alle gesellschaftlichen Gruppen und sozialen Milieus an

257 Vgl GaBRIEL, K./KRAMER, W. (Hg): Kirchen im gesellschaftlichen Konflikt. Der
Konsultationsprozess und das Sozialwort ,,Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit®,
Munster 1997, 7.

258  Vgl. KIRCHENAMT DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN DEUTSCHLAND UND SEKRETARIAT DER
DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland.
Diskussionsgrundlage fiir den Konsultationsprozess iiber ein Gemeinsames Wort der Kirchen, (=
Gemeinsame Texte 3), Hannover-Bonn 1994.

259 Die Themen und Referate des Forums wurden in einem gemeinsamen Text veréffentlicht: KIRCHENAMT
DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN DEUTSCHLAND UND SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN
BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Wissenschaftliches Forum (12. September 1995). Beitrige zum
Konsultationsproze der Kirchen iber die wirtschaftliche und soziale Lage in Deutschland, (=
Gemeinsame Texte 7), Hannover-Bonn 1995.

260 Diese Veranstaltung wurde dokumentiert in: KIRCHENAMT DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN
DEUTSCHLAND UND SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Aufbruch in eine
solidarische und gerechte Zukunft, Dokumentation der Berliner Konsultation iiber ein gemeinsames Wort
der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland (9.-10.02.1996), (= Gemeinsame Texte
8), Hannover-Bonn 1996; vgl. auch: KATHOLISCH-SOZIALES INSTITUT (KSI) DER ERZDIOZESE KOLN
UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHES INSTITUT DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN DEUTSCHLAND (SWI)
(Hg.): Arbeitsmaterialien zur Berliner Konsultation, Bad Honnef, Bochum 1996.

261 Vgl. Fiir eine Zukunft, 38.

55



dem Prozess zu beteiligen und dabei in einem gemeinsamen Diskussionsprozess allen die
Moglichkeit zu gegeben, ihre Standpunkte, Erfahrungen und Losungsvorschlige zu den

existierenden gesellschaftlichen Problemen einzubringen, wurde damit erreicht.*”

2.1.2 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte

Das Gemeinsame Wort besteht aus insgesamt 104 Druckseiten, aufgeteilt in eine
,»Hinfithrung® und sechs Kapiteln mit insgesamt 258 nummerierten Abschnitten. In der
,»Hinfithrung® werden die Grundgedanken des Wortes systematisch in Form von zehn Thesen

5 Die erste These erklirt: ,,Die Kirchen wollen nicht selbst Politik machen,

zusammengefasst.
sie wollen Politik méglich machen.* Hier wird deutlich, dass die Kirchen ihre Ausfithrungen
als Rahmenrichtlinien, nicht als Ersatz flir das Wirken der Politik auffassen. Die weiteren
Thesen lauten: 2. Die Qualitit der sozialen Sicherung und das Leistungsvermogen der
Volkswirtschaft bedingen einander; 3. Die Soziale Marktwirtschaft braucht eine strukturelle
und moralische Erneuerung; 4. In der sozialen Sicherung spricht nichts fiir einen
Systemwechsel, Reformen aber sind unerldsslich; 5. Die vordringlichste Aufgabe der
Wirtschafts- und  Sozialpolittk ist in den nidchsten Jahren der Abbau der
Massenarbeitslosigkeit; 6. Der Sozialstaat dient dem sozialen Ausgleich. Darum belastet er die
Stirkeren zugunsten der Schwicheren; 7. Der Sozialstaat muss so weiterentwickelt werden,
dass die staatlich gewihrleistete Versorgung durch mehr Eigenverantwortung der kleinen
sozialen Einheiten gestiitzt wird. Er bedarf einer ihn tragenden und erginzenden Sozialkultur;
8. Die Ungleichheit der Lebensverhiltnisse im Westen und im Osten Deutschlands wird noch
fir lange Zeit spurbar bleiben. Das Geschenk der Einheit muss wirtschaftlich und sozial mit
Leben erfillt werden; 9. Die Menschen teilen die Welt mit den anderen Geschépfen Gottes.
Deutschland lebt in der Welt zusammen mit anderen Lindern. Solidaritit und Gerechtigkeit
sind unteilbar; 10. Das Wort der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in
Deutschland ist kein letztes Wort.

Das gesamte Werk hindurch ldsst sich die Struktur eines Dreischritts deutlich erkennen:
Wie dem Vorwort zu entnehmen ist, wurden die Kapitel 2 bis 5 gemil3 dem Schema Sehen
— Urteilen — Handeln aufgebaut. Das zweite Kapitel mit seiner Situationsanalyse entspricht
dem ,,Sehen®. Das dritte und vierte Kapitel stellen das Fundament fur eine ,,Beurteilung®
der Situation aus christlicher Sicht dar. Das finfte Kapitel mit seiner Ziel- und

Wegbeschreibung zeichnet ,,Handlungsperspektiven® auf.

Das Gemeinsame Wort will damit nicht nur die wirtschaftliche und soziale Lage in
Deutschland kritisch beurteilen, sondern auch Perspektiven zu einer erfolgreichen Anderung

der schwierigen gesellschaftlichen Situation entwickeln. Im Vorwort erklirten die beiden

262 Vgl. HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.
Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Munchen 1997, 7.

263 Vgl. HUBER, W.: Kommentar. Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Drei Jahre nach
dem Wort der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage. In: Zeitschrift fir Evangelische Ethik
44 (2000), 166-171, hier 2.

56



Unterzeichner fiir den Text — Landesbischof Klaus ENGELHARDT und Bischof Katl
LEHMANN — das Vorhaben, welches die Kirchen mit ihrem Gemeinsamen Wort verbinden:
Sie wollen ,zu einer Verstindigung tber die Grundlagen und Perspektiven einer
menschenwtrdigen, freien, gerechten und solidarischen Ordnung von Staat und Gesellschaft®

beisteuern.

Dieser Beitrag sollte, wie schon der Titel des Dokumentes aussagt, ,eine gemeinsame
Anstrengung fiir ecine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit erméglichen.” Die
Grundbegriffe ,,Solidaritit“ und ,,Gerechtigkeit® waren dabei Wegweiser der kirchlichen
Uberlegungen und zeigen, worin die Kirchen ihren besonderen Beitrag zu den
gesellschaftlichen Diskussionen sehen. Solidaritit und Gerechtigkeit sollen die Mal3stibe fur
eine zukunftsfihige und nachhaltige Wirtschafts- und Sozialpolitik sein: ,,Vorrangig geht es
darum, normative Orientierungen anzubieten und mit dem Gesprich dariiber die
grundlegende Frage nach einem Wertekonsens, nach den Fundamenten des gesellschaftlichen

€263 Zielsetzung war also, ,fur das einzutreten, was dem

Zusammenlebens voranzubringen.
solidarischen Ausgleich und zugleich dem Gemeinwohl dient”, und somit zu einer
Erneuerung der Ordnung der Gesellschaft in jener Weise beizutragen, dass sie den
grundlegenden Bedurfnissen und Rechten aller heute lebenden Menschen und der

nachfolgenden Generationen gerecht wird. %

Das Gemeinsame Wort der Kirchen trigt zweifellos den Charakter eines Kompromisses, der
unterschiedliche Richtungen sowohl innerhalb der beiden Kirchen als auch zwischen ihnen in
Einklang zu bringen versucht. Schon am Kernthema der sozialethischen Grundwerte und
Prinzipien lasst sich diese Tendenz erkennen. Werte und Prinzipien wie Freiheit und soziale
Verantwortung, Subsidiaritit und Solidaritit, Eigenverantwortung und kollektive Sicherung,
Leistung und sozialer Ausgleich, Effizienz und Gerechtigkeit werden im gesamten Text
,»gleichgewichtig* betont.

Wie erwahnt, analysiert das Dokument zunichst die gegebene Situation. Anschlieend wird in
Kapitel 3 nach Perspektiven und Impulsen aus dem christlichen Glauben gefragt, welche in
Kapitel 4 im Hinblick auf einen Grundkonsens zur Gestaltung einer zukunftsfihigen
Gesellschaft hin bedacht werden. Das Dokument setzt an mit dem Menschenbild; eine
Besinnung darauf sieht es als unverzichtbare Voraussetzung fir eine Verbesserung der

sozialen und wirtschaftlichen Situation an.**” Im Licht des christlichen Glaubens erdffnet sich

264  Vgl. HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.
Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 34.

265 Vgl. HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.
Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 34.

266 ~ HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 34f.

267  Vgl. Fiir eine Zukunft, 911.

57



eine Sicht des Menschen, welche diesen als Bild Gottes und von daher mit einer
unveriduBerlichen Wiirde ausgestattet fasst. Mann und Frau kommen gleiche Wiirde zu, sie
haben von Gott her den Auftrag zur verantwortlichen Gestaltung der Welt. Der Mensch
existiert als individuelles und soziales Wesen gleichermallen, zu ihm gehért die Beziehung zu
Gott, zu den Mitmenschen und allen Geschépfen.”® Tangiert ist die Existenz des Menschen
durch die Siinde, in Jesus Christus ist aber auch der Anbruch einer neuen Schopfung, in der
Siinde und Tod tberwunden sind, gegeben. Diese in Jesus Christus geschenkte Erlosung
befreit den Menschen davor, sich selbst erlésen zu missen und befreit damit auch zu einem
Handeln in der Welt, das nicht der Sorge um sich selbst, sondern dem Dienst ,,an der Sache®
verpflichtet ist. Das Bewusstsein, dass das Handeln in dieser Welt sich im Vorletzten, nicht im
Letzten bewegt, macht gelassen gegeniiber Unvollkommenheiten in der Gestaltung der Welt,
ermoglicht gerade so aber auch den menschlichen Finsatz fiir eine gerechte
Gesellschaftsgestaltung.”” Ein Durchgang durch die biblisch bezeugte Heilsgeschichte und die
darin sichtbar werdenden Linien des biblischen Ethos® fithrt tiber zur Frage, wie und unter
welchen ethischen Perspektiven die Kirche als Volk Gottes ihren Auftrag zur Weltgestaltung

wahrnehmen soll.

Hier kommt zunichst das Doppelgebot der Gottes- und Nichstenliebe in den Blick, das
einmiindet in die Forderung nach der vorrangigen Option fir die gesellschaftlich
Benachteiligten: Auf allen Wirtschafts- und Sozialebenen sehen die Kirchen ihre Rolle im
Vertreten einer Wertorientierung, die das Wohlergehen aller im Blick hat. Speziell die ,,Armen,

271 : . . . .
«““" yverdienten eine besondere Rucksichtnahme in den

Benachteiligten und Machtlosen
wirtschaftlichen und politischen Prozessen. Fur alle diese Gruppierungen dullert das
Gemeinsame Wort eine Vorzugsoption, die Option fiir die Zurickgesetzten wird ,,zum
verpflichtenden Kriterium des Handelns*“?”. Die Hilfe fur die Zurickgesetzten korrespondiert
mit der Bezichung zu Gott, ist also eine Konkretion der FEinheit von Gottes- und
Nichstenliebe, und hat — heilsgeschichtlich — ihren Ursprung in der Befreiung des
geknechteten Volkes Israel aus der dgyptischen Sklaverei. In dem gemeinsamen Sozialwort
wird in diesem Zusammenhang Dtn 24,17f. zitiert: ,,Du sollst das Recht von Fremden, die
Waisen sind, nicht beugen. Du sollst das Kleid einer Witwe nicht als Pfand nehmen. Denk
daran: Als du in Agypten Sklave warst, hat dich der Herr, dein Gott, dort freigekauft. Darum

<273

mache es dir zur Pflicht, diese Bestimmung einzuhalten. Die ,,Option fir die

Zuriickgesetzten® ist somit innerhalb der kirchlichen Offentlichkeit eine normative Vorgabe,

sie legt die Hauptrichtung des Engagements fest und nimmt einen ,,Perspektivenwandel [...]

<274

aus der Sicht der Armen®”"™" vor. Simtliche Entscheidungsprozesse in Gesellschaft, Wirtschaft

268 Vgl. Fiir eine Zukunft, 93.
269 Vgl. Fiir eine Zukunft, 94.
270 Vgl. Fiir eine Zukunft, 96£f.
271 Fiir eine Zukunft, 4.

272 Fiir eine Zukunft, 105.

273 Dtn 24,171

274  HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur

58



und Politik sollten im Hinblick auf ihre Auswirkungen, auf Vor- und Nachteile fur die Armen
ausgewertet werden. Stets sollten die Entscheidungstriger sich die Frage nach sozialer
Gerechtigkeit (auch) aus der Sicht der sozial Schwichsten stellen. Auch die Schwichsten und
Armen missten die Moglichkeit haben, sich an der Gesellschaft zu beteiligen. Dadurch soll

der Grundstein fir eigenverantwortliches Handeln der Menschen gelegt werden.

Des weiteren ergibt sich aus den anthropologischen Vorgaben und heilsgeschichtlichen Linien
,Gerechtigkeit als Schliisselbegriff hinsichtlich der Gestaltung der Gesellschaft’”, die
allerdings zu ubersteigen ist durch ,,personliche Zuwendung, Liebe und Barmherzigkeit“27(’,
welche der menschlichen Person als solcher ,,gebithren®. Solidaritit und Subsidiaritit sind
schlieBlich die beiden sich erginzenden Prinzipien, aus welchen sich eine gerechte
Gesellschaft aufbaut.””” Die MaBgabe, die Gesellschaft nach dem Grundsatz der Solidaritit zu
gestalten, resultiert, so das Dokument, ebenso aus der Menschenwiirde wie die Forderung, die

Verantwortungsfihigkeit und Verantwortung eines jeden Menschen zu beriicksichtigen.””

SchlieBlich wird der Tatsache Rechnung getragen, dass sich Solidaritit nicht nur auf die je
gegenwirtige Gesellschaft, sondern auch auf kommende Generationen zu bezichen hat,
mithin Nachhaltigkeit in den verschiedensten Feldern von Gesellschaft und Natur als

Zielperspektive unerlisslich ist.””

Die sich aus der biblischen Botschaft bzw. dem christlichen Glauben ergebenden ethischen
Perspektiven stellen nach Meinung der Verfasser des Sozialpapiers nicht ,,wirklichkeitsferne
Postulate® dar, sondern sind ,,Ausdruck einer langfristig denkenden Vernunft und kénnen
»in der christlich geprigten europiischen Kultur auch von Nichtchristlichen akzeptiert werden
und tragen damit zur Wiedergewinnung des ethischen Grundkonsenses bei, auf den Politik,
Wirtschaft und Gesellschaft angewiesen sind.“**’ Finige Hauptgedanken des Dokuments

hierzu seien noch kurz angefiihrt:
Menschenrechte

Die  Menschenrechte, unterschieden in individuelle  Freiheitsrechte,  politische
Mitwirkungsrechte und wirtschaftlich-soziale sowie kulturelle Grundrechte (Anspruch auf
Beteiligung an den Lebensméglichkeiten der Gesellschaft), sind Ausdruck der allen Menschen
zukommenden Wirde. Thre Anerkennung impliziert die Anerkennung der ,,Pflicht, auch fur
das Recht der Mitmenschen einzutreten und deren Rechte als Grenze der eigenen

Handlungsfreiheit anzuerkennen. !

Hingewiesen wird dabei darauf, dass sich die
unterschiedlichen ,Kategorien von Menschenrechten auch gegenseitig bedingen: Zum

Beispiel werde, so das Dokument, die Wahrnehmung des individuellen Grundrechts freier

wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 45.

275 Vgl. Fiir eine Zukunft, 108£f.

276 Fiir eine Zukunft, 114.

277 Vgl. Fiir ecine Zukunft, 115ff. Vgl. hierzu genauer noch Abschnitt 2.1.3. der vorliegenden Arbeit.
278 Vgl. Fiir eine Zukunft, 120.

279 Vgl. Fiir ecine Zukunft, 1221f.

280  Fiir eine Zukunft, 126.

281  Fiir eine Zukunft, 130.

59



Berufswahl hdufig erst ermdglicht durch die Er6ffnung sozialer Beteiligungschancen, etwa
durch Bildung.282

Freiheitlich-soziale Demokratie

Aus diesen Menschenrechten ergeben sich Leitbilder fiir eine staatliche Ordnung; so gehéren
Demokratie, Rechtsstaatlichkeit, Sozialstaatlichkeit und Féderalismus zu den grundlegenden

Bausteinen einer den Menschenrechten entsprechenden staatlichen Ordnung.2 83

Da das Verstindnis von Freiheit und Solidaritit noch gesondert in den Abschnitten 2.1.3 und
2.1.4 betrachtet wird, sei hier nur kurz der diesbeziigliche Grundtenor des Dokuments
zusammengefasst: Die Bezeichnung der Demokratie als ,,soziale” will herausstellen, dass die
Beteiligung der Burgerinnen und Burger an den Lebensmoglichkeiten der Gesellschaft nicht
nur formal durch den Rechtsstaat gewihrleistet, sondern auch in materieller Hinsicht mittels
des Sozialstaats als reale Méglichkeit eroffnet wird.”** Die Qualifizierung der Demokratie als
»freiheitlich® bedeutet schlieBlich, dass ,,um der Freiheit aller willen relative Ungleichheiten

in der Gesellschaft hingenommen werden
<285

solange diese nicht zur Basis fiir politische

> »

Unterdriickung und Ausbeutung werden.

Okologisch-ethische Ernenerung der Sozialen Markhwirtschaft

Die Soziale Marktwirtschaft erscheint den Kirchen als ein alternativloses Konzept des
Wirtschaftsmodells. In einem Abbau dieses Systems sieht die Kirche lauernde Gefahren fiir
die soziale Sicherung: ,,Mit einer Herauslésung der Marktwirtschaft aus ihrer gesellschaftlichen
Einbettung wiirden die demokratische Entwicklung, die soziale Stabilitit, der innere Friede

und das im Grundgesetz verankerte Ziel der sozialen Gerechtigkeit gefihrdet werden.***

Es wird ausdricklich betont, dass ein freier Markt ohne sozialen Ausgleich nicht bestehen
durfe, ansonsten werde die soziale Sicherung einseitig zugunsten der Wettbewerbsfihigkeit der
deutschen Wirtschaft untergraben. In ihrem Protest gegen einen Abbau der sozialen Sicherung
gehen die Kirchen von der Position der Anwaltschaft fir die ,,Schwachen® aus, die unter einer

solchen Demontage am meisten zu leiden hitten.”’

Der bisherige Erfolg der Sozialen
Marktwirtschaft kann, so das Dokument, allerdings nur durch deren stindige Verbesserung
erhalten werden, daftir ist aber Reformfihigkeit eine entscheidende Bedingung. Als
kollidierende Faktoren auf dem Weg zu einer erfolgreichen Reform der Sozialen

Marktwirtschaft werden Besitzstandswahrung und Strukturkonservatismus genannt.

282 Vgl. Fiir eine Zukunft, 133.
283 Vgl. Fiir eine Zukunft, 136.
284 Vgl. Fiir eine Zukunft, 137.
285 Fiir eine Zukunft, 137.

286 Fiir eine Zukunft, 146.

287 Vgl. Fiir eine Zukunft, 9.

60



Die Kirchen heben tber die Befurwortung der Sozialen Marktwirtschaft hinaus zwei
Komponenten hervor: die 6kologische Vertriglichkeit sowie die Chancen und Gefahren der
Globalisierung. Ohne die Pflege und Bewahrung der natiirlichen Lebensgrundlagen, so das
Sozialwort, verliert die Menschheit den Boden fir den wirtschaftlichen Spielraum. Die globale
Komponente resultiert aus der Tatsache, dass Solidaritit und Gerechtigkeit ,,threm Wesen

nach nicht auf das eigene Gemeinwesen‘*®®

eingeschrinkt werden durfen, sondern weltweit
verstanden werden miissen. Dabei ist bemerkenswert, dass die zunechmende Globalisierung
von den Kirchen als positive Chance angesehen wird, betont wird hierbei vor allem die
wirtschaftliche Globalisierung: Unterschiedliche Produktionsbedingungen, Sozialsysteme und
Arbeitsmirkte sollten die Unternehmen flir sich zu nutzen suchen. Zwar wirde die C)ffnung
der Mirkte fiir manche Wirtschaftszweige mit Verlusten einhergehen, doch wirde die
Globalisierung insgesamt zu mehr Wirtschaftswachstum und Wohlstand fithren. Zwar wird
eingeschrinkt, das dabei auch die Entwicklung der drmeren Linder berticksichtigt werden
musste, dies wird jedoch im Wesentlichen nicht als Teil der Wirtschaftspolitik, sondern

vielmehr als ein Teil der Friedenspolitik gesehen.

Abban der Massenarbeitslosigkeit

Die Lage auf dem Arbeitsmarkt wird von den Kirchen als , katastrophal® bezeichnet und ist
,,weder fiir die betroffenen Menschen noch fiir den sozialen Rechtsstaat hinnehmbar.“*® Die
anhaltende Massenarbeitslosigkeit und die damit verbundenen Probleme des Sozialstaates
bilden eine Gefahr fir den solidatischen Zusammenhalt in der Gesellschaft und bedrohen den
sozialen Frieden. Auch Auswahl- und Verdringungsprozesse auf dem Arbeitsmarkt werden
mehr denn je verschirft. Das Sozialwort wertet die seit 1973 ansteigende strukturelle
Arbeitslosigkeit als ,,gefidhrlichen Sprengstoff fiir den Sozialstaat“ und schwerwiegendes
aktuelles, aber dennoch losbares Problem. Bei der Suche nach den Ursachen der
Massenarbeitslosigkeit schildert das Sozialwort (ohne Bewertung) gingige Erklirungen — vom
verlangsamten wirtschaftlichen Wachstum iber technischen Fortschritt bis hin zur
Globalisierung des Wettbewerbs. Die Zielsetzung ,,Abbau der Arbeitslosigkeit ergibt sich fiir
das Sozialwort nicht allein aufgrund der sozialen Problematik, sondern auch, weil das Recht
auf Arbeit ein grundlegendes Menschenrecht sei. Dauerhafte und energische Ma3nahmen zur
Beseitigung von Arbeitslosigkeit seien eine fir alle beteiligten gesellschaftlichen Gruppen
gewichtige Aufgabenstellung, die eine gleichberechtigte Integration aller sozialen Gruppen in
das Erwerbsleben berticksichtigen soll.

Es wird betont, dass eine wettbewerbsfahige, effektive Wirtschaft die Voraussetzung fir jede
erfolgsversprechende Arbeitsmarktpolitik sei. Der Text plidiert mit Nachdruck fir die
Entwicklung besserer Rahmenbedingungen fiir einen dynamischen wirtschaftlichen
Strukturwandel. Vorrang habe die Schaffung von Beschiftigungsmdéglichkeiten auf dem

reguliren Arbeitsmarkt.” Besonders bedeutend sei eine Umgestaltung der Steuer- und

288  Fiir eine Zukunft, 33.
289 Fiir eine Zukunft, 49.
290  Vgl. Fiir eine Zukunft, 169f.

61



Abgabensysteme, bei der zum einen die Belastung fiir die Arbeitgeber vermindert werde, zum
anderen aber dadurch neue Arbeitsplitze entstehen. Dartiber hinaus miisse auch ein Wandel
in der Auffassung von Ausbildung stattfinden. Ausbildung und Fortbildung missen als
lebenslange Aufgabe wahrgenommen und nicht mehr nur bestimmten Lebensabschnitten
zugeschrieben werden. Ferner miisse auch die unternehmerische Initiative stirker geférdert
werden, weil Arbeitsplitze besonders in Klein- und Mittelbetrieben von Handwerk und

Mittelstand bestehen und erhalten werden miissen.”"

Solidaritéit(sformen) in einer ernenerten Sozialkultur

Das Wort der Kirchen weist nachdricklich auf den ,,Vollsinn“ des Subsidiarititsprinzips hin.
Es nimmt nicht nur die eine Seite der Einschrinkung staatlicher Zustindigkeit zugunsten der
Eigenverantwortung der Einzelnen, der schwicheren und kleineren gesellschaftlichen
Einheiten in dem Blick, sondern auch die andere Seite, nimlich die positive Aufgabe des
Staates, die Einzelnen sowie die kleineren gesellschaftlichen Gruppen in ihrem
eigenverantwortlichen, gemeinwohlorientierten Handeln zu férdern. Die enge Beziehung von
Subsidiaritit und Solidaritit, ohne dass der letzte Begriff genau geklirt wird, die fur dieses
Verstindnis fundamental ist, wird deutlich betont. Solidaritit und Subsidiaritit gehéren
zusammen und fungieren als Kriterien zur Gestaltung einer sozial gerechten Gesellschaft.””
»Der Ruf nach mehr FEigenverantwortung, nach Aktivierung der Kompetenzen der
Gesellschaftsglieder zur Selbsthilfe kann nur dann im Sinne sozialer Gerechtigkeit eingelost
werden, wenn dies nicht dazu fihrt, dass immer mehr Belastungen — etwa fir die
Gesundheits- und Altervorsorge — auf die einzelnen und die Familien Gbertragen, gleichzeitig
aber die Abgabenlast weiter erh6ht und damit Vorsorge fir den groB3ten Teil der Bevolkerung
unbezahlbar wird.“*”> Deshalb sei in der gegenwirtigen Situation auf die Bedeutung des
Subsidiarititsprinzips als positive Aufgabe und auf seinen engen Zusammenhang mit dem
Solidarititsprinzip der besondere Schwerpunkt zu legen.294 Subsidiaritit und Solidaritit
nehmen den Menschen wahr, insofern er gleichzeitig Individuum und soziales Wesen ist, und
dirfen von daher nicht gegeneinander ausgespielt werden.”” Als  miteinander
korrespondierende sozialethische Prinzipien stellen sie grundlegende
Verwirklichungsmaximen fiir ein Gesellschaftsethos dar, das am Leitbild der sozialen
Gerechtigkeit ausgerichtet ist.””* Zur ordnungspolitischen Aufgabe des Staates gehére es
dementsprechend, strukturelle Rahmenbedingungen zu schaffen, unter denen die
gesellschaftlichen Solidarititspotenziale zur Geltung kommen kénnen. Die Férderung dieser

Potenziale und die Pflege der Sozialkultur sei Verpflichtung sowohl seitens der Familie als

291 Vgl. Fiir eine Zukunft, 170f.
292 Vgl. Fiir eine Zukunft, 121.
293 Fiir eine Zukunft, 177.

294 Vgl. Fiir eine Zukunft, 121.
295 Vgl. Fiir eine Zukunft, 27.
296 Vgl. Fiir eine Zukunft , 115.

62



auch gesellschaftlicher Institutionen als auch seitens des Secktors der neuen sozialen

Bewegungen sowie der Verbinde, der Kirchen und anderer gesellschaftlicher Gruppen.zg7

2.1.3 Das Verstindnis von Solidaritit

Das Gemeinsame Sozialwort prisentiert eine Wertorientierung, die mit den titelgebenden
Stichworten Solidaritit und Gerechtigkeit inhaltlich umschrieben ist und unter den
Leitmotiven der Zukunftsfihigkeit und der Nachhaltigkeit diese Orientierung entfaltet wird.””
Schon zu Beginn des Sozialwortes nennen die deutschen Bischofe Solidaritit (und
Gerechtigkeit) als Wertbestimmung(en) einer zukunftsfihigen und nachhaltigen Wirtschafts-
und Sozialpolitik stellen dabei aber auch fest: ,,Solidaritit und Gerechtigkeit genieBen heute
keine unangefochtene Wertschitzung. [...] Solidaritit und Gerechtigkeit gehéren zum
Herzstiick jeder biblischen und christlichen Ethik.**”

Zwar weisen sowohl der Titel als auch die Hinfithrung des Gemeinsamen Sozialwortes Fiir eine
Zukunft und Solidaritat und Gerechtigkeit auf die Wichtigkeit des Solidarititsprinzips in diesem
Dokument hin, jedoch kommt es zu einer expliziten Auseinandersetzung mit dem Begriff
»oolidaritit™ nur in einem Kapitel, nimlich im Zusammenhang mit dem Subsidiarititsprinzip.
Daneben wird der Solidarititsbegriff stets duflerst eng mit dem Gerechtigkeitsbegriff

0

verbunden.”™ Neben Freiheit und personlicher Verantwortung zdhlt das Dokument

»oolidaritit™ und ,soziale Verpflichtung® zu ,den anthropologischen und ethischen

Vorentscheidungen®, auf die sich die soziale Marktwirtschaft stitzt, ,,ohne sie selbst herstellen

¢c301

3 3

und garantieren zu konnen.

Eine groBe Bedeutung wird in dem Text dem Entsolidarisierungsprozess beigemessen; die oft
egoistische und riicksichtslose Durchsetzung von Figeninteressen, ,.eine Ausweitung und
Marktvergesellschaftung in bisher geschiitzte Solidarriume treibe diesen fiir die Gesellschaft
gefihrlichen Prozess voran.“” An einigen Stellen wird in diesem Zusammenhang der Blick
auf Solidaritit insofern verengt, als die Forderung nach Solidaritit im Sinne einer

erforderlichen nachtriglichen Korrektur ungerechter Verhaltnisse eingebracht wird.*”

Ausfihrlich geht das Dokument auf die Grundlagen der Solidaritdt im christlichen Glauben

seien vom Erbarmen Gottes aus zu betrachten, der ,,zur barmherzigen und solidarischen

297  Vgl. HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.
Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 45.

298 Vgl HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.
Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 40.

299 Fiir eine Zukunft, 2.
300 Vgl Fiir eine Zukunft, 2.B. 2, 11, 31, 101.
301 Vgl. Fiir eine Zukunft, 91.

302  GABRIEL, K./KRAMER, W. (Hg.): Kirchen im gesellschaftlichen Konflikt. Der Konsultationsprozess
und das Sozialwort ,,Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit™, Munster 1997, 159.

303 Vgl. Fiir eine Zukunft, 108ff.

63



“" motiviert. Das Leben JESU ist

<305

Zuwendung zu den Armen, Schwachen und Benachteiligten
selbst durch einen ,,Weg der Solidaritit, der Barmherzigkeit und der Gewaltlosigkeit
gekennzeichnet, in seinem gewaltsamen Tod wird er in allem mit den Menschen solidarisch.
Die Botschaft, die er verkindet, ist eine Einladung ,,zu einem Leben, das ganz auf Gott und
seine Gerechtigkeit und Barmherzigkeit setzt und sie im mitmenschlichen Leben bewihrt. <"
In der Bindung an den solidarischen Gott gehort der Einsatz fir Solidaritit zu den
konstitutiven Merkmalen und Verpflichtungen der Kirche.”” Gelebte Solidaritit mit den
Armen wird zu einem Ort der Gottesbegegnung. Es geht um eine Solidaritit, ,,die in dem
bedurftigen Nichsten das Gesicht Gottes erkennt und ihn daher um seiner selbst willen in

seiner geschopflichen Wiirde ernst nimmt*”.

Wie erwihnt, widmet sich der Abschnitt iiber die grundlegenden ethischen Perspektiven den
beiden Prinzipien der traditionellen katholischen Soziallehre: ,,Solidaritit™ und ,,Subsidiaritat®
werden als die einander erginzenden Aufbauprinzipien einer gerechten Gesellschaft
benannt.”” Beide gemeinsam bilden jene ethischen Leitkriterien der Gesellschaftsgestaltung,
die dem christlichen Verstindnis des Menschen, seiner Wuirde als verantwortlichem und
sozialem Wesen entsprechen.’j’10 Aus der gleichen Menschenwiirde aller folgt fiir das Papier
sowohl Solidaritit als wechselseitige Verantwortung wie auch Subsidiaritit als
Verantwortungsfihigkeit und Verantwortlichkeit einer jeden menschlichen Person.
Subsidiaritit meint dann Freiraum fur die einzelnen und die kleineren Gemeinschaften wie
auch Hilfe, um diese zu eigenstindigem, selbsthilfe- und gemeinwohlorientiertem Verhalten
zu befihigen.”! Solidaritit und Subsidiaritit bilden ein sich erginzendes Kriterienpaar, auf das

die Gesellschaft im Sinne der sozialen Gerechtigkeit baut.’"?

Im weiteren Verlauf des Textes wird darauf hingewiesen, dass der Begriff ,Solidaritat®
alltdglich in unterschiedlichen Kontexten verwendet wird und daher oft unterschiedlich
interpretiert werden kann. Aus diesem Grund, so das Grundsatzpapier, ist es nicht einfach,
seinen Sprachgebrauch zu konkretisieren und vor falscher Anwendung zu schitzen. Das
Papier nennt folgende Konnotationen: Solidaritit ist als Tatsache menschlicher
Verbundenheit und Abhingigkeit wahrzunehmen. Wenn sich die Menschen mit den anderen
Mitgliedern ihrer Gemeinschaft trotz Unterschieden identifizieren und gegenseitig akzeptieren
konnen, ist das ein Ausgangspunkt zum solidarischen Handeln. Zielorientiertes solidarisches

Handeln, so die Verfasser, fordert von ithnen Verzicht auf rein eigennttzige Interessen.

304 Fiir eine Zukunft, 96.
305  Fiir eine Zukunft, 96.
306  Fiir eine Zukunft, 99.
307  Fiir eine Zukunft, 101.

308 HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andtreas LIENKAMP, Munchen 1997, 137f.

309 Vgl. Fiir eine Zukunft, 115.
310  Vgl. Fiir eine Zukunft, 115.
311 Vgl. Fiir eine Zukunft, 1201.
312 Vgl. Fiir eine Zukunft, 121.

64



Menschen, die einander solidarisch verbunden sind, haben erkannt, dass keiner seine Ziele
dauerhaft auf Kosten der anderen erreichen kann. Deshalb entscheiden sie sich dafir,
solidarisch zu handeln; d.h. sie ,verfolgen gemeinsame Interessen und verzichten auf

eigenniitzige Vorteilsuche, wenn diese zu Lasten Dritter oder der Gemeinschaft geht.“?’13

Eine zweite Konnotation eroffnet der Blick auf die Enzyklika Sollicitudo rei socialis: Dott ist
»oolidaritit™ die feste und bestindige Entschlossenheit, sich fiir das Gemeinwohl
einzusetzen.’'* Der Riickgriff auf diese Definition der Solidaritit lisst einen Zusammenhang
mit der klassisch-antiken Umschreibung der Gerechtigkeit (,,der feste und bestindige Wille,
jedem das Seine zu geben®) erkennen. Ebenfalls mit den Worten von Sollicitudo rei socialis
beschreiben die Bischofe die Anforderungen, die ,;aus dem Grundsatz der Solidaritit fur

«c315

verschiedene gesellschaftliche Gruppen resultieren.

Aus individual-wechselseitiger Abhingigkeit wird schliefSlich die Forderung weltweiter

Solidaritit abgeleitet, ,,welche die reichen Industrienationen zur Entwicklungshilfe als Hilfe

<316

>

zur Selbsthilfe und zum Abbau von Protektionismus verpflichtet.

Als Prinzip der Gesellschaftsgestaltung wird Solidaritit nah an soziale Gerechtigkeit gertickt.
Das Bild ,,Alle sitzen in einem Boot* veranschaulicht die Erfahrung der strukturell bedingten
Abhingigkeiten in der modernen Gesellschaft und der daraus folgenden Notwendigkeit des
sozial gerechten Ausgleichs.317 Dieser durch solidarisches Handeln bewirkte Ausgleich wird
explizit als Erfordernis des sozialen Friedens im nationalen wie internationalen Rahmen

zlufgefasst.318

Solidaritit soll aber nicht nur auf das Denken und Handeln der Gegenwart, sondern auch auf
die kommenden Generationen ausgerichtet sein, woraus die Perspektive der ,,Nachhaltigkeit®
abgleitet wird. Denn die Solidaritit ,,schlieft die Verantwortung fiir die kommenden

. . 319
Generationen ein.”

Als einen wichtigen Baustein einer zukunftsfihigen Gesellschaft nennt das Gemeinsame
Sozialwort die in den Einrichtungen des Sozialstaats, den sozialen Sicherungssystemen und
dem 6ffentlichen Bildungs-, Gesundheits- und Sozialwesen verkérperte Solidaritit.”™ Fiir die
Verfasser des Dokumentes ist die Integration eines jeden Menschen in die moderne
Gesellschaft und seiner sicheren Zukunft nicht vorstellbar ohne Solidaritit als Voraussetzung

von Wertbindung, Loyalitit und Vertrauen, ohne eine soziale Rahmenordnung, welche die

313 Fiir eine Zukunft, 116.
314 Vgl. Fiir eine Zukunft, 117.

315 HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 142f.

316 Fiir eine Zukunft, 118.
317 Vgl. Fiir eine Zukunft, 119.
318  Vgl. Fiir eine Zukunft, 119.

319 Fiir eine Zukunft, 122ff. Vgl. dazu auch: VOGT, M.: Das neue Sozialprinzip ,,Nachhaltigkeit® als Antwort
auf die 6kologische Herausforderung. In: Handbuch der Wirtschaftsethik, hrsg. v. W. Korff u.a., Bd. 1:
Verhiltnisbestimmung von Wirtschaft und Ethik, Giitersloh 1999, 237-257.

320 Vgl. Fiir eine Zukunft, 133.

65



Birger vor den lauernden Gefahren im Alltagsleben schiitzt und fiir sozialen Ausgleich sowie

Chancengerechtigkeit sorgt.”’21

Das Dokument hebt einerseits die Bedeutung und die
Unverzichtbarkeit der sozialstaatlichen Systeme der Solidaritit hervor, andererseits stellt es die
Frage nach der Méglichkeit von Solidaritit unter den Bedingungen der Individualisierung. Der
Begriff der Individualisierung meint in diesem Kontext einerseits ,,die Aufldsung
vorgegebener sozialer Lebensformen®, andererseits ,,neue institutionelle Anforderungen,
Kontrollen und Zwinge*, die in der modernen Gesellschaft auf den Finzelnen zukommen.*”
Die Autoren des Textes betonen, dass mit der Individualisierung ein Wandel der
Wertvorstellungen einhergeht, weshalb mit Entsolidarisierungsprozessen auf der einen und
der Ausprigung neuer Solidarititen auf der anderen Seite gerechnet werden muss. Das Papier
verweist auf die Netze der Solidaritit jenseits von Staat und Markt: sowohl Familien- und
Verwandtschaftsnetzwerke, als auch gemeinniitzige Einrichtungen, Selbst- und
Fremdhilfeformen. Der Aufbau und die Stirkung einer Sozialkultur im Sinne der

Zivilgesellschaft fordern ,,ein hohes Maf3 an belastbarer Solidaritit .

Im 5. Kapitel formuliert das Papier Forderungen zur Strukturreform zugunsten von Netzen
der Solidaritit.”®* Im Unterkapitel 5.2.2. mit der Uberschrift ,,Solidaritit in der Gesellschaft
stirken® wird entscheidendes Gewicht auf die Férderung der Familiensolidaritit und der mit
ithr verflochtenen Geschlechter- und Generationensolidaritit gelegt. Besonders in der
Entwicklung und Foérderung einer neuen solidarischen Sozialkultur liegt fiir die Kirchen eine
ausschlaggebende Antwort auf die gegenwirtige Herausforderung zur Bewaltigung der Krise

des Sozialstaates.

SchlieBlich soll nicht unerwihnt bleiben, dass das Gemeinsame Wort auch die kircheninterne
Forderung aufstellt, das eigene wirtschaftliche Handeln der Kirchen einer moralischen
Prifung zu unterziehen. Eine Reflexion tber die Priorititen dieses Handelns ist besonders
angesichts der zunehmenden finanziellen Engpisse mehr als notwendig. Die Kirchen sollen
ihre internationale Verantwortung stets im Auge behalten und somit insbesondere den
Gedanken sowie die Praxis weltweiter Solidaritit im Bewusstsein der Menschen foérdern.
Dabei weist das Sozialwort auf ,,die besonderen Moglichkeiten und Aufgaben der Kirchen, die
sich aus ihrem weltweiten, grenziberschreitenden Wesen und ihrer Okumenischen

Zusammenarbeit ergeben“325, hin.

321 Vgl. Fiir eine Zukunft, 149.
322 Vgl. Fiir eine Zukunft, 157.

323  HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 176f.

324 Vgl. Fiireine Zukunft, 192-208.

325 LIENKAMP, A./LIENKAMP C.: Die Option fur die Armen und die internationale Verantwortung. In:
GABRIEL, K./KRAMER, W. (Hg.): Kirchen im gesellschaftlichen Konflikt. Der Konsultationsprozess
und das Sozialwort ,Fur eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit’, Mtnster 1997, 128.

66



2.1.4 Das Verstindnis von Freiheit

In dem ersten gemeinsamen Sozialwort der Kirchen wird Freiheit besonders als Grundwert im
Kontext der Reformnotwendigkeit des sozialen Systems in Deutschland angesprochen. Die
voranschreitende wirtschaftliche Entwicklung erfordert in den Augen der Beteiligten des
Konsultationsprozesses auch eine entsprechende parallele Entfaltung des Individualschutzes.
AuBler auf die politischen Mitwirkungsrechte, die wirtschaftlich-sozialen und kulturellen
Rechte lenken die beiden deutschen Kirchen die Aufmerksamkeit auch auf die individuellen
Freiheitsrechte als Teil der sich aus der Menschenwiirde ergebenden Menschenrechte, wie sie

beispielsweise im Grundgesetz verbrieft sind.

In diesem Zusammenhang warnen die Verfasser mehrmals vor Missbrauch der Freiheits-
rechte. Auf der wirtschaftlichen Ebene sprechen sie sich gegen eine Freiheitswillkiir aus, die
ithrer Ansicht nach die Wiirde des Menschen verletzt. Demzufolge muss Freiheit mit der
gesetzlichen Verankerung und aktiver Beachtung des Arbeitsschutzes und der Arbeitnehmer-
rechte verbunden werden, was nach Ansicht der Verfasser die Aufgabe des Staates ist. Der
Staat muss umfassende gesetzliche Rahmenbedingungen herstellen, welche einerseits untet-
nehmerische Freiheit zulassen, jedoch andererseits Freiheitswillkiir im genannten Sinne ver-
hindern. Mit entsprechenden staatlichen Regelungen sollen der Wettbewerbs- und zugleich
der Verbraucherschutz garantiert werden. All dies muss vorrangig die Ermdéglichung und nicht

Einschrinkung der Freiheit und Menschenwiirde in der Gesellschaft zum Ziel haben.*®

Uber den Wert ,,Freiheit“ wird auch im politisch-historischen Kontext gesprochen: Das
Papier bezieht sich dabei auf die Wiedervereinigung Deutschlands, nach welcher sich ,,fir
viele Ostdeutsche in die Freude tber die neu gewonnene Freiheit das Erschrecken tber die
Auflésung sozialer Bindungen und die Rucksichtslosigkeit in der Verfolgung eigensiichtiger

Interessen [mischte].*”

Die Wiedervereinigung Deutschlands hat nicht nur einen
Schlussstrich unter die DDR-Diktatur gezogen, sondern auch einen Zuwachs an Freiheit fur
die Menschen in Ostdeutschland gebracht — aber dieser verursachte gleichzeitig in vielen

Fillen ,,den Verlust sozialer Bindungen, Sicherheit und staatlicher Fiirsorgen. ***

Im abschlieBenden Teil formulieren die Autoren die Kernaufgaben der Kirchen im Dienst fur
eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit und kommen in diesem Zusammenhang
nochmals auf Freiheit zu sprechen: Die Kirche soll fir Menschen als der Ort der Freiheit
gelten, ,,an [welchem] erfahren werden kann, dass Freiheit und Bindung, Selbstentfaltung und
Verbindlichkeit nicht Gegensitze sind, sondern sich gegenseitig bedingen und genau dieser

wechselseitige Bezug fiir ein gelingendes Leben wichtig ist.**

Insgesamt ist festzuhalten, dass Freiheit und Solidaritit im Zusammenhang mit dem

Subsidiarititsprinzip zur Sprache kommen. Gefordert wird dabei, dass der Staat nicht nur

326 Vgl. Fiir eine Zukunft, 139.
327 Fiir eine Zukunft, 29.

328 HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort
des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur
wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und kommentiert von Marianne
HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Miinchen 1997, 77.

329  Fiir eine Zukunft, 257.

67



formale Freiheit zu gewihrleisten habe, sondern (nach der Maf3gabe des Subsidiarititsprinzips)
auch die materielle Grundlage, welche die Wahrnehmung der Freiheitsrechte durch den

einzelnen ermdglicht.

2.2 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit — Memorandum einer Expertengruppe, berufen
durch die Kommission VI fiir gesellschaftliche und soziale Fragen der Deutschen
Bischofskonferenz (1998)

Das Gemeinsame Wort der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland
Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit versteht sich als ein offener Beitrag in dem
weitergehenden Offentlichen Gesprich und als ein Basisdokument zur weiteren kritischen
Auseinandersetzung mit der Reform des Sozialstaats. In diesem Sinne hat die Deutsche
Bischofskonferenz ihre Kommission fur gesellschaftliche und soziale Fragen gebeten, die

weitere Diskussion zu fordern.

Ein Jahr nach der Verdffentlichung des Gemeinsamen Sozialwortes der beiden
bundesdeutschen Kirchen legten die katholischen deutschen Bischofe ein Memorandum unter
dem Titel Mebr Beteiligungsgerechtigkeit vor. Der Text wurde im Auftrag der Kommission fur
gesellschaftliche und soziale Fragen der Katholischen Deutschen Bischofskonferenz von
Fachleuten aus Wirtschaft, Wissenschaft und Politik™ erarbeitet. Das auf Initiative von
Bischof Josef HOMEYER entstandene Dokument sollte die Aussagen des Gemeinsamen
Wortes der Kirchen noch einmal zuspitzen. Hauptsdchlich wandte sich die Kommission der
Frage zu, wie Menschen mit geringen Chancen auf einen Arbeitsplatz dennoch in den
Arbeitsmarkt integriert werden kénnen. Das Resultat der Beratungen waren ,,Neun Gebote
fur Wirtschafts- und Sozialpolitik.“”’?’1

2.2.1 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte

Das im Oktober 1998 unterzeichnete Memorandum Mebr Beteiligungsgerechtigkeit beginnt mit
einem Vorwort von Bischof Josef HOMEYER, welches das Anliegen des Papiers beschreibt.
AnschlieBend folgen die ,Neun Gebote”, welche jeweils im Titel auf die dargestellte
Problematik hinweisen: 1. Eigenverantwortung und Verantwortung fir andere férdern; 2.

Kernaufgaben des Staates sichern; 3. Unternehmergeist mobilisieren und praktizieren; 4.

330  Zu den Verfassern des Dokumentes gehorten: Bischof Dr. Josef HOMEYER, Dipl.-Kfm. Roland BERGER
(Vorsitzender der Geschiftsfihrung der Roland Berger & Partner GmbH), Prof. Dr. Marianne
HEIMBACH-STEINS (Lehrstuhl fir Christliche Soziallehre und Allgemeine Religionssoziologie, Universitdt
Bamberg), Prof. Dr. Helmut HESSE (Honorarprofessor der VWL an der Universitit Géttingen), Prof. Dr.
Franz-Xaver KAUFMANN (Lehrstuhl fir Soziologie und Sozialpolitik, Bielefeld), Prof. Dr. Gerhard
KLEINHENZ (Ditektor des Instituts fiir Arbeitsmarkt- und Berufsforschung der Bundesanstalt fiir Arbeit,
Nirnberg), Dr. Friedrich KRONBERG (Generalsekretir des Zentralkomitees der deutschen Katholiken,
Bonn), Dr. Hermann KUES (Sprecher im Zentralkomitee der deutschen Katholiken fiir gesellschaftliche
Grundfragen, Lingen), Weihbischof Prof. Dr. Reinhard MARX (Lehrstuhl fiir christliche
Gesellschaftslehre, Paderborn), Prof. Dr. Ridiger POHL (Prisident des Instituts fiir Wirtschaftsforschung,
Halle) und Dr. Annette SCHAVAN (Ministerin fiir Kultus, Jugend und Sport des Landes Baden-
Wiirttemberg).

331 Vgl zum Prozess der FErarbeitung insgesamt GRIESWELLE, D.: ,Mehr Beteiligungsgerechtigkeit™.
Katholisches Memorandum. In: Die neue Ordnung 53 (1999), 35ff.

68



Bildung und Qualifikation als Teil des Generationenvertrages stirken; 5. Beschiftigung
ausweiten, Arbeitslose integrieren; 6. Neue Wege der Sozialen Sicherung bahnen; 7.
Vermogensbildung auf eine breitere Basis stellen; 8. Beteiligungschancen der nachfolgenden
Generationen nachhaltig sichern; 9. Das Recht aller Menschen zur Teilnahme an Wohlstand
und Wissen ernst nehmen. Der Beitrag endet mit einem kurzen Schlusswort unter dem Titel

»Mentale und strukturelle Reformfihigkeit geh6ren zusammen®.

Das Dokument ist fiir die vorliegende Problemstellung vor allem deshalb von Interesse, weil
es das Sozialwort Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit nicht nur weiterentwickelt,
sondern auch erheblich konkretisiert, sodass sich daraus wesentliche Aspekte zum Verstindnis
bzw. ggf. auch zu einer Entwicklung im Verstindnis von Freiheit und Solidaritiat explorieren

lassen.

Insofern sich das Memorandum als Weiterentwicklung des gemeinsamen Sozialwortes von
1997 versteht und dessen vorrangiges Ziel war, Losungsansitze fiir eine ,,nachhaltige

“»2 zu suchen, sieht es auch das Memorandum als

Reduzierung der massiven Arbeitslosigkeit
seine vorrangige Aufgabe® an, einen Beitrag zur Lésung dieser Problematik zu leisten. Vor
Augen steht dabei die Konsensfihigkeit des Papiers, wohl wissend, dass in Deutschland
zahlreiche divergierende Vorschlige zur Lésung dieser Problematik diskutiert werden.”
Festgestellt wird, dass der wirtschaftliche Entwicklungsprozess nicht alle Menschen gleich
beteiligt, was zu Chancenungleichheit fihrt. Doch gerade fehlende Chancen sind die Ursache
fir die hohe Arbeitslosigkeit, da Chancen vor allem an Erwerbsarbeit und damit an finanzielle
“335)

(Teilhabe-)Méglichkeiten (Stichwort: ,,Beteiligungsgerechtigkeit gekntpft sind. Nun
werden aber die Teilhabe-Moglichkeiten aller als notwendig fiir das Weiterbestehen der
Wirtschafts- und Sozialordnung in Deutschland angesehen, wobei der Einwand, dies wiirde
auf Kosten der Effizienz gehen, nicht gelten gelassen wird. 336

Als Losung aus diesem Dilemma bietet sich nach dem Memorandum eine ,deutliche
Verstirkung der wirtschaftlichen Dynamik durch Innovation und Strukturwandel” an.
Anderen Ideen, wie sie beispielsweise vom Club of Rome Anfang der siebziger Jahre des

letzten Jahrhunderts angeregt wurden™ oder auch noch heute von fithrenden Klimaforschern,

332 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, N orwort.
333 Vgl. Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Vorwort.
334 Vgl. Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Vorwort.
335 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, NV orwort.
336 Vgl. Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Vorwort.
337 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Vorwort.

338 Fuhrende Wissenschaftler unter der Leitung des bekannten Wirtschaftswissenschaftlers Daniel MEADOWS
verbffentlichten im Jahre 1972 eine viel beachtete Studie zur Zukunft der Weltwirtschaft mit dem Titel
,Die Grenzen des Wachstums® (engl. Originaltitel: The Limits to Growth). Im Auftrag des Club of Rome
— eines losen Zusammenschlusses fithrender Wissenschaftler — fiihrten MEADOWS und seine Mitarbeiter
am Institut fir Systemdynamik eine Systemanalyse mit einem Rechenmodell durch, das die hohe
Vernetzung globaler Prozesse berticksichtigt und Computersimulationen zu unterschiedlichen Szenarien
ermOglicht. So wurden Modelle mit unterschiedlich hoch angesetzten Rohstoffvorriten der Erde
berechnet, oder eine unterschiedliche Effizienz von landwirtschaftlicher Produktion, Geburtenkontrolle
oder Umweltschutz angesetzt. Im Jahre 1973 wurde der Club of Rome dafiir mit dem Friedenspreis des
Deutschen Buchhandels ausgezeichnet. Die Einwinde zeitgendssischer und heutiger Kritiker gegen nicht
in Erfillung gegangene Prognosen und an wenig deutungsmichtigen globalen Szenarien haben die

69



wie z.B. Michael MANN, Raymond BRADLEY und Malcolm HUGHES™ propagiert werden,
wird eine klare Absage erteilt. ™’

Um das zur Beseitigung der Massenarbeitslosigkeit notwendige Wirtschaftswachstum zu

<341 DﬁZu

erzielen, werden Strukturreformen angemahnt, ,,um Verkrustungen aufzubrechen
seien die Anstrengungen aller notwendig, wobel insbesondere die Interessen Einzelner oder
einzelner Bevolkerungsgruppen hinter dem GroBen und Ganzen zuriickgestellt werden

. 342
mussten.

Unter 1. bis 9. werden im Folgenden nun die ,,neun Gebote® fir die Wirtschafts- und
Sozialpolitik kurz dargelegt.

1. Eigenverantwortung und V'erantwortung fiir andere fordern

»Eigenverantwortung und Verantwortung fur andere férdern™ ist das erste Gebot des
Memorandums. Dabei wird unterschieden zwischen dem staatlichen Bereich und dem

als

b

Individualbereich. Hinsichtlich Letzterem wird von jedem Einzelnen Solidaritit

cc 343

Engagement fiir andere eingefordert. Dabei wird der Solidarititsbegriff sowohl im Sinne

der Ubernahme von Verantwortung fiir sich als auch als ,,Haftung fiir das Ganze*™* ver-
standen.’” Festgestellt wird, dass die Zahl derer steigt, die dieser Forderung nicht nach-
kommen bzw. nicht nachkommen kénnen, wobei unterschieden wird zwischen denjenigen,
die aus gesundheitlichen oder sozialen Grinden dies nicht tun (kénnen) und jenen, die ,,be-

giinstigt durch institutionelle Fehlsteuerungen®**® dies nicht wollen.

Im Blick auf den staatlichen Bereich wird Solidaritit als ,,Engagement fir gleiche Freiheits-

h***"  verstanden. Die ,institutionellen

und Teilhaberechte und sozialen Ausgleic
Fehlsteuerungen“348, die eben jene Solidaritit des Einzelnen hemmen, werden dabei konkret
benannt: ,,Die hohe Sozialquote und die damit verbundene steigende Steuer- und Abgabenlast
[...]*", wobei eine Ambivalenz zwischen Ursache und Wirkung unterstellt wird: Denn, so das
Memorandum, bedingt durch die steigende Steuer- und Abgabenlast, entsolidarisierten sich

immer mehr Menschen sowohl voneinander als auch vom Staat, so dass dieser aufgrund von

Grundthese der Autoren nicht verindert. Sie bleiben bei einer Warnung vor einer in der Aktualisierung
weiter in die Zukunft geschoben Hungersnot und Umweltkatastrophe, die die Menschheit stark
dezimieren werde und fordern erneut einschneidende Verhaltensinderungen, insbesondere im
Zusammenhang mit der globalen Klimaerwirmung. Vgl. MEADOWS, D.: Die Grenzen des Wachstums:
Berichte des Club of Rome zur Lage der Menschheit, Minchen 1972.

339 Vgl. MANN, M. E.: The value of multiple proxies. In: Science 297 (2002), 1481f.
340  Vgl. Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Vorwort.
341 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, V orwort.

342 Vgl. Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Vorwort.
343 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.

344 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.

345 Vgl. Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.
346 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.

347 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.

348  Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.

349 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.

70



(materieller) Uberforderung nicht mehr wirklich jene Solidaritit gewihrleisten kann, die er

eigentlich gewihrleisten miisste. 350

Wie bereits in der Einleitung angesprochen, wird als Losung des Problems zum einen die

<351

»HInitiative und Figenverantwortung jedes Einzelnen eingefordert. Zum anderen wird

betont, dass dies vom Staat verlangt, die notwendigen Rahmenbedingungen dafiir zu schaffen.

«32 ,u stirken, was bedeutet:

Konkret ginge es darum, individuelle ,,Leistung und Solidaritat
,Soziale Leistungen miissen so ausgestaltet sein, daB sie zur Ubernahme von
Eigenverantwortung befihigen und diese belohnen.“** Dabei, so die Verfasser, sei es Recht
und billig, von denen, die solidarischer Hilfe bedirfen, eine ihren Moglichkeiten

entsprechende Gegenleistung zu verlangen.

Hier erhilt der Solidarititsbegriff eine neue Dimension: die Reziprozitit. Diese Dimension
von Solidaritit wird im weiteren Verlauf nicht nur konkretisiert, sondern dahingehend
verschdrft, dass grundsitzlich ,,Eigenverantwortung als Voraussetzung gesellschaftlicher
Solidaritat ™ gesehen wird, und dass Solidaritit unmittelbar an ,,Eigenverantwortung® auch
im Sinne einer Gegenleistung gekniipft ist — oder um es zugespitzt auszudriicken: Ein Recht
auf Solidaritit hat nur derjenige, der eine entsprechende Gegenleistung dafiir erbringt. Damit
wird der Solidarititsbegriff mit dem Leistungsprinzip verknupft, ein Aspekt, der so in dem

Grundsatzpapier Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit noch nicht auftauchte.

2. Kernaufgaben des Staates sichern

Einfihrend wird zu diesem zweiten Gebot des Memorandums kurz das Prinzip der Sozialen
Marktwirtschaft, wie es von MULLER-ARMACK, EUCKEN und ERHARDT konzipiert wurde’”,
erldutert: Die Marktwirtschaft braucht ein soziales Korrektiv, denn allein die ,,unsichtbare
Hand“”® des Marktes ist nicht in der Lage, fiir Wohlstand und soziale Gerechtigkeit

gleichzeitig zu sorgen.

Grundsitzlich wird im Memorandum festgestellt, dass ,,die Rahmenbedingungen fir die
Entfaltung unternehmerischer Initiative glinstiger werden® missen.” Ob dazu auch
Mafinahmen gehoren, wie sie von neoliberaler Seite geduBert wurden, z.B. Abbau des
Kindigungsschutzes, lisst das Papier offen. Grundsitzlich jedoch, so das Papier, miisse sich

der Staat auf seine Kernkompetenzen besinnen, d.h., ,,die Rechtsordnung zu garantieren,

> »

350 Vgl. Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.
351 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.
352 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.
353 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.
354 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.

355 Vgl dazu: GROSSER, D.: Soziale Marktwirtschaft: Geschichte — Konzept — Leistung, Stuttgart-Berlin-
Koln-Mainz 1988, sowie im Einzelnen: EUCKEN W.: Grundsitze der Wirtschaftspolitik, Hamburg 1959;
ERHARD, L.: Wohlstand fiir alle. In: HOTHER, M./ERHARD, L.: Klassiker der Okonomie, Bonn 2006, 209-
223; MULLER-ARMACK, A.: Fibel der sozialen Marktwirtschaft (mit Beitrigen von F. BOHM, W. EUCKEN,
F. A. HAYEK, K. F. MAIER, .. MIKESCH, A. MULLER-ARMACK, W. ROPKE, Fr. A. LUTZ und A.
RUSTOW), Dusseldorf 1953.

356 SUNTUM, van U.: Die unsichtbare Hand, Berlin-Heidelberg-New York 2000, 6.
357 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 2.

71



verliflliche Rahmenbedingungen fiir eine leistungsfihige und zugleich am Gebot der
Nachhaltigkeit orientierte Wirtschaft zu setzen, sozialen Ausgleich zu gewihrleisten sowie
Bildung und Ausbildung institutionell zu sichern.“® Dies geht einher mit einer ,,strikten

Zuriickweisung dartber hinausgehender Anspriiche sozialer Vollversorgung.® 359

Hinsichtlich der Okonomie begeben sich die Verfasser auf eine sehr weit gehende so genannte
»neoliberale® Auslegung der Sozialen Marktwirtschaft. Denn KEYNESianische Eingriffe in die
Wirtschaft, wie z.B. zum Zwecke der Ankurbelung der Investitionsbereitschaft oder zur
Uberbriickung von Wirtschaftskrisen werden strikt abgelehnt. Wie weit diese ,,neoliberale®
Auffassung reicht, wird in dem folgenden Abschnitt deutlich: Es wird gefordert, ,,[...] bessere
Rahmenbedingungen fiir Innovation und Investition [zu schaffen], die dem Wirtschaftsprozel3

. . 3
Dynamik verleihen.* 60

Die Schlussfolgerungen fiir die Reform des Staates, die daraus gezogen werden, weisen in
dieselbe ,,neoliberale® Richtung: ,,Deshalb ist sowohl eine Steuerreform, die niedrigere
Steuersitze fir alle mit einer deutlichen Verbreiterung der steuerlichen Bemessungsgrundlage

verkniipft, als auch eine Reform der Sozialen Sicherungssysteme unumginglich.**'

Die Verfasser sind sich tber die Folgen dieser Politik im Klaren, d.h., dass es zwangslidufig
gesellschaftliche Verlierer geben wird. In diesem Zusammenhang wird dann die bisherige
»neoliberale Tendenz des Memorandums etwas zurickgenommen: ,Den Verlierern der
Intensivierung  des  Wettbewerbs mufl  durch  staatliche Rahmensetzung eine
Wiedereingliederung ermoglicht werden. Dort, wo einzelne iberfordert sind und der
solidarischen Hilfe bediirfen, miissen Staat und Gesellschaft nach dem Subsidiarititsgrundsatz

wirksam helfen. %

Zusammenfassend ist damit fir das Zweite Gebot festzustellen, dass das Staatsverstindnis der
Verfasser an dem so genannten ,,Nachtwichterstaat™ des friheren 20. Jahrhunderts ankntpft,
der lediglich fur staatliche Kernaufgaben, wie Verteidigung und ein funktionsfihiges
Rechtssystem zu sorgen hat, wirtschaftliche Reglementierung durch den Staat jedoch ablehnt.
Den ,,Vetlierern® dieser Entwicklung, wie sie dieses Staatsverstindnis beispielsweise wihrend
der Weltwirtschaftskrise 1929 zu Millionen hervorbrachte, soll jedoch ,,durch staatliche

Rahmensetzung eine Wiedereingliederung ermdéglicht werden.® 363

3. Unternebmergeist mobilisieren und praktizieren

Zunichst wird in diesem Gebot klargestellt, dass nicht der Staat Arbeitsplitze zu schaffen hat,
sondern die private Wirtschaft, mithin Personen, die bereit sind, bestimmte Risiken

einzugehen, um Innovationen und Arbeitsplitze zu schatfen. Dabei wird vom Staat gefordert,

358  Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 2.
359 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 2.
360  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 2.
361 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 2.
362 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 2.
363 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 2.

72



diese Initiativen vorbehaltlos zu unterstitzen. Notfalls, so das Papier, mussten eben

Subventionen flieBen — das Memorandum spricht von , flankierenden MaBnahmen‘***, — um
y» bl

,Wertschopfung rentabel zu machen und damit im Lande zu halten.**” Das bedeutet, dass

366

beispielsweise die Produktion von (genmanipuliertem™) Mais in Deutschland subventioniert

wird, da ein Anbau unter den in Deutschland vorherrschenden klimatischen Bedingungen
wenig rentabel ist. Auf der einen Seite kann mittels der Subvention der in Deutschland
erzeugte genverinderte Mais den Preis jenes von potenziellen Erzeugerlindern wie Indien
unterbieten, was wiederum bedeutet, dass den dortigen in armlichsten Verhiltnissen lebenden

Maisbauern ihre Existenzgrundlage entzogen wird.”"’

Weiterhin wird vorgeschlagen, bisher staatliche Aufgaben — ,vor allem in den wachstums-

cc 368

starken Zukunftssektoren der Informations- und Wissensgesellschaft — zu privatisieren,

<36

,ohne seine [des Staates] Gewihrleistungspflichten zu vernachlissigen.*” Beispielhaft kénnte

hier die Privatisierung der Post und der Telekom in Deutschland angeftihrt werden. Dadurch
werden, so das Memorandum, ,,wettbewerbsfihige Arbeitsplitze [...] durch die Aussicht auf

«c370

Gewinne langfristig erhalten und geschaffen*” — die Realitit spricht hier jedoch oftmals eine

andere Sprache.371

Als zentraler Aspekt ldsst sich in diesem Kapitel ,Innovation” ausmachen, etwa im Zu-
sammenhang mit der Investitionsbereitschaft der Unternehmen und der ,,betrieblichen Aus-

bildung junger Menschen und die Weiterqualifikation mit dem Ziel der Beschiftigungsfihig-

<373

keit.“””* Dabei wird betont, dass dies eine ,,zentrale Unternehmeraufgabe sei. Sie setze

364  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3.
365  Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.

366  GemilB der EU-Verordnung gv-Lebens- und Futtermittel vom 07. November 2003 diirfen genverdnderte
Lebens- und Futtermittel (also auch Mais) in den EU-Lindern angebaut und verkauft werden. Die
genetische Verinderung der Pflanze wird mit der Tatsache gerechtfertigt, dass ein rentabler Anbau von
Mais in zahlreichen Lindern der EU nur noch unter erheblichem Einsatz von Fungiziden und Herbiziden
moglich sei, die einerseits den Boden vergiften, andererseits auch zu Riickstinden in den Nahrungs- und
Futtermitteln fithren wiirden. Vgl. dazu: BUNDESMINISTERIUM FUR ERNAHRUNG, LANDWIRTSCHAFT
UND VERBRAUCHERSCHUTZ (Hg.): Verordnung tber die gute fachliche Praxis bei der Erzeugung
gentechnisch  veranderter Pflanzen. In: http://www.bmelv.de/cln_045/nn_750598/SharedDocs/
Gesetzestexte/G/GenTPAIEV.html _nnn=true, abgerufen am 10.01.2008.

367 Vgl dazu auch: HERMANN, W./HOHN, B./HOPPE, T./KENDZIA, J./KURTH, M./TRITTIN, J./UNMUBIG,
B.:  Grine Wirtschaftspolitik: Mehr als nur Markt. In: Entwicklungspolitik als Internationale
Strukturpolitik. Das 1. Entwicklungspolitische Forum der Heinrich-Boll-Stiftung im Mai 2000 in Berlin,
Dokumentationen der Heinrich-Béll-Stiftung Nr. 14, Berlin 2001, 66ff.

368  Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.

369  Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.

370  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3.

371  Bei den drei Privatisierungsschiiben (Der Erstausgabepreis betrug 28,50 DM [14,57 €]. Das entsprach
einem Erlés von 10,0 Mrd. €. Spiter folgten noch eine zweite und dritte Tranche [28. Juni 1999,
Stiickpreis 39,50 €, Exl6s 10,88 Mrd. € und 19. Juni 2000, Stuckpreis 66,50 €, Erlés 13 Mrd. €]); vgl. dazu:
Deutsche Telekom (Hrsg.), Geschiftsberichte 1998, 2000 und 2001. Aktueller Preis Stand Februar 2008:
zwischen 13 und 15 FEuro) der TELEKOM verloren iber eine Million Kleinanleger einen
Milliardenbetrag und klagen inzwischen gegen den urspriinglichen Eigentimer (den Staat); bei der Post
verloren mehrere tausend Mitarbeiter ihren Arbeitsplatz, stattdessen kamen Wettbewerber auf den Markt,
die Stundenléhne zwischen 4 und 6 Euro bezahlten.

372 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3.
373 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.

73



»eine deutliche Absage an Strukturkonservatismus voraus und verlangt stindige Investitionen

in Forschung und Entwicklung.“‘7’74

Im weiteren Verlauf dieses Kapitels geht es um die Frage nach der Freiheit des Einzelnen,
speziell um die Freiheit des Unternehmers. Eingeklagt wird unternehmerisches Denken und

Handeln.’” Als Ziel der gesellschaftlichen Entwicklung wird definiert, ,,die Entfaltung ihrer

> 3

Mitglieder zu erm('jglichen.“37(’ Weiter heil3t es, dies seien ,,notwendige Voraussetzungen, um

mehr Beschiftigung und Teilhabe zu erreichen und nachhaltig zu sichern.* 377

Mit anderen Worten: Wenn die Freiheit des Einzelnen (Unternehmers) nicht erweitert wiirde,

<378

konne Solidaritit in Form von ,,mehr Beschiftigung und Teilhabe nicht erreicht, ge-

schweige denn nachhaltig gesichert werden.

Als Ursache fir die bestehende mangelnde Beteiligungsgerechtigkeit, die einhergeht mit

mangelnder Solidaritit, wird ,,das gegenwirtige Ausmal} staatlicher Regelungen“379 aus-

gemacht, was ,,in seiner Summe zu einer Einschrinkung unternehmerischer Initiative® fihrt

<c38(

und ,,zur ungunstigen Beschiftigungslage ' beitrigt. Vorgeschlagen wird dem gegeniiber,
Gesetze und staatliche Regelungen zeitlich zu begrenzen, mithin alle fiinf bis zehn Jahre den
aufwindigen Gesetzgebungsprozess zu wiederholen, was zwangsliufig zu mehr Birokratie
und Aufblihung des Verwaltungsapparates fithren wiirde. Dabei fordert das Memorandum
insgesamt eigentlich gerade das Gegenteil, namlich Burokratie abzubauen und Verwaltungs-

wege zu verkirzen.

Grundsitzlich wird im Memorandum nochmals gefordert, die ,,Fesseln fir Unternehmergeist

<381

und Eigeninitiative zu lockern und ,,Barrieren fir Innovation und Investitionen abzu-

382
bauen

dringen (Anti-KEYNESianismus).

, mithin staatliche Fingriffe in den Wirtschaftsprozess weitestgehend zurtickzu-

4. Bildung und Qualifikation als Teil des Generationenvertrages stérken

,»Bildung und lebenslanges Lernen sind kritische Wettbewerbs- und Beschiftigungsfaktoren
der Zukunft. Deshalb stellen lebenslanges Lernen und fortdauernde Qualifizierung eine un-

374 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3. In der Realitit investierten deutsche Firmen im Inland im Zeitraum
zwischen 1995 und 2000 etwa 140 Mrd. Eutro, wobei der meiste Teil auf das Kredit-, Versicherungs- und
Grundsticksgewerbe entfiel — mithin kaum arbeitsplatzgenerierend war — , nur etwa ein Drittel dieses
Kapitals wurde im verarbeitenden Gewerbe investiert. Hingegen erhohte sich der Kapitalbestand
deutscher Firmen im Ausland im gleichen Zeitraum von ca. 10% auf 28% des Bruttoinlandsprodukts
(BIP). Dies entsprach im Jahre 2000 einem Kapitalvolumen von insgesamt 570 Mrd. Euro. Vgl. UNSTAD:
World Investment Report 2004: The Shift towards Services, Genf-New York 2004.

375 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.
376 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3.
377 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.
378  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3.
379 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3.
380  Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.
381  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3.
382 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.

74



abdingbare Voraussetzung fiir Beteiligung an den Moglichkeiten moderner Gesellschaften

dﬁr < 383

Demzufolge nimmt das Papier ,,die Erwerbslosen, die zu einem erheblichen Teil gering quali-
fiziert sind, in den Blick.“’®* Fiir diese wird Qualifizierung gefordert, d.h. Bildung zum Zwecke
der Teilhabechancen. Nach Fihigkeiten und Fertigkeiten differenziert sollen diese Teilhabe-

<c385

chancen ,,strukturell erméglicht™ werden. Das Papier weist dazu auf zwei Beispiele hin: Die

<c386

»Neudefinition und Aufwertung der Hauptschule und der beruflichen Bildung“™ sowie die

,Forderung von Eliten“.® Damit wird Bildung faktisch teilweise instrumentalisiert. Bildung

und Qualifikation dienen nicht nur dem Selbst, sondern sollen ,,zugunsten aller**®

eingesetzt
werden, d.h. im gegebenen Kontext wirtschaftlich nutzbar gemacht werden. Faktisch wiirde
das bedeuten: Siebzigjihrige, die in Abendkursen ihr Abitur nachholen méchten, sind damit
von Bildung und Qualifikation ebenso auszuschlieBen, wie Hausfrauen und Miitter, die ihr
Studium abschlieBen wollen, obgleich sie nicht beabsichtigen, nach einer Kinderpause wieder
in die Arbeitswelt einzutreten. Begriindet wird diese Einschrinkung mit einer drohenden

Uberforderung der Bildungsinstitutionen.

Von denjenigen schlieBlich, die am ,,beschleunigte[n] technisch-wirtschaftliche[n] und lebens-
weltlichen[n] Wandel“® teilnehmen, wird ,,hohe Selbstverantwortung und personliche
Flexibilitiat™ verlangt. Das bedeutet, dass fiir diese Personengruppe eine Pflicht zur (Weiter-

)Bildung auch unter Aufnahme persénlicher Lasten besteht.

Dem Schulsystem wird die Pflicht zu einer soliden Vermittlung von Grundlagen zugewiesen.
Dabei wird klar definiert, wo die Schwerpunkte liegen: In einer ,,stirkere[n] Konzentration auf
die Vermittlung von unverzichtbaren Kulturtechniken, von dauerhaftem Basiswissen, von

. . . . .. . . 390
Orientierungswissen und sozialen Schliisselqualifikationen.*

Die im Text folgende These ist sowohl unter Bildungsexperten, Pidagogen und Soziologen,
als auch unter Eltern, Kindern und Sich-Weiterbildenden umstritten: ,,Bildung, die vor allem
darauf ausgerichtet ist, eigenstindiges Lernen, Problemlésungskompetenz, Kommunikations-
und Teamfihigkeit zu férdern, wird zugleich Begeisterung am Lernen sowie Leistungsfihigkeit
und -bereitschaft wecken und mit besseren Aussichten auf kulturelle und wirtschaftliche Teil-
habe auch zur Eigeninitiative motivieren.“””' Insbesondere fiir die letzte Schlussfolgerung,
dass mit Bildung ,,bessere Aussichten auf kulturelle und wirtschaftliche Teilhabe“” bestehen,
lieBe sich eine nahezu beliebig grofle Anzahl an Gegenbeispielen geben. Dabei ginge es nicht

nur um den ausgebildeten Philologen, der seinen Lebensunterhalt als Taxifahrer verdient,

383 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 4.
384 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 4.
385 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 4.
386 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 4.
387  Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 4.
388  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 4.
389 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 4.
390  Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 4.
391 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 4.
392 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 4.

75



sondern auch um hoch Qualifizierte jenseits des 50. Lebensjahres, die als ,,zu alt” angesehen
werden, um eine Berufstitigkeit aufzunehmen und damit in diesem Sinne am gesellschaft-

lichen Leben teilhaben zu konnen.

Im Memorandum heil3t es weiter: ,,Nur so werden Anreize zu Figenverantwortung und
Leistungsbereitschaft nicht nur wirtschaftlich begriindet, sondern auch sozialkulturell ver-

.. 393
ankert werden konnen.

AbschlieBend werden die Familie als der primire Lernort”™ sowie staatliche Bildungs-
institutionen und die Tarifpartner zur Ausgestaltung von Rahmenbedingungen nachhaltiger

(beruflicher) Qualifikation aufgerufen.

5. Beschdiftigung answeiten, Arbeitslose integrieren

Das funfte Gebot hebt auf die ,,Begleiterscheinungen® ab, die mit dem Ziel ,,Beschiftigung
ausweiten, Arbeitslose integrieren“395 verbunden sind. Das Memorandum sieht dabei ,,die Ge-

<396

sellschaft in ihrer Ganzheit gefordert. Konkret sind ,,eigene Interessen zuriickzustellen,

damit notwendice Reformen gelingen konnen.“””’ Es wird eingerdaumt, dass das Hauptziel
g gelung g > p

<c398 nlCht

»ochaffung von wettbewerbsfihigen Arbeitsplitzen auf dem ersten Arbeitsmarkt
ohne ,,ethisch schwierige Interessenabwéigungen‘"”9(J zu erreichen sein wird; beispielsweise wird
hier die Abwigung ,,zwischen Einkommenshéhe und der Moglichkeit, iberhaupt Erwerbs-
arbeit zu behalten oder zu bekommen*“*"”, angefithrt und auch ,hinsichtlich des Grades der
Mobilitit oder des Ausmalles der Lohnspreizung, die sich eine Gesellschaft mit dem Ziel von

mehr Beschiftigung zumuten will, werden Einschrinkungen von jedem Verlangt.“401

Die folgenden Ausfithrungen lieBen sich unter dem Motto ,,in dubio pro labore” zusammen-
fassen, d.h. im ,,Konfliktfall fiir die Ausweitung von Beschiftigung und die Integration der
Arbeitslosen.“*” Gefordert wird, durch eine ,lingerfristige Lohnzuriickhaltung und damit eine
Verminderung der Anreize zur Substitution von Arbeit durch Ka]_:>ital“4o3 bestehende Arbeits-
plitze zu sichern und neue Beschiftigung zu ermdoglichen. An den Staat ergeht die Forderung,
»die Steuer- und Abgabenbelastung des Faktors Arbeit endlich konsequent zu senken.«**

Dartber hinaus wird wiederum Flexibilitit und zwar durch , flexiblere und kreative Arbeits-

393 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 4.
394 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 4.
395 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
396 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.
397 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.
398  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
399 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.
400 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
401 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
402 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.
403 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
404 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.

76



zeitpolitik, v.a. auch durch eine Ausweitung von Teilzeitarbeit“*”

eingeklagt. Unternechmen
wie auch Arbeitnehmer mussten bereit sein, die Arbeit und das damit verbundene Ein-
kommen zu teilen.

Die ausschlieSliche Uberweisung von ,,Transfereinkommen mindestens in Hohe des

Existenzminimums**

sei keine akzeptable Sozial- und Arbeitsmarktpolitik, vielmehr gelte es,
,»das Angebot an rentablen Arbeitsplitzen zu férdern, bei denen die einzelnen ihre Fahigkeiten
kreativ cinsetzen kénnen.**” Allerdings stellt das Memorandum gemil dem so genannten
Rational- oder Wirtschaftlichkeitsprinzip auch fest: ,,Unternehmen werden Personen mit
geringer Produktivitit nur dann einstellen, wenn die Entlohnung der Arbeit ihrer Produktivitit
entspricht.“408 Zur Diskussion steht in diesem Zusammenhang besonders der so genannte
»Niedriglohnsektor im Bereich einfacher, personenbezogener Dienstleistungen.“409 Hier wird
Deutschland ,,ein grofes Entwicklungspotential“m bescheinigt, das erginzt werden muss
,durch eine sachgerechte Verzahnung von Arbeits- und Transfereinkommen®*'". Mit anderen
Worten: Fir niedrig qualifizierte Arbeiten, wie Putz- und Reinigungsdienste oder so genannte

,,haushaltsnahe Dienstleistungen‘‘412

e eingestellt werden. Da jedoch eingerdumt wird, dass die dafiir gezahlte Entlohnung

sollten dann auch ,,Personen mit geringer Produktivi-

wohl kaum dem Existenzminimum entspricht, sollte ,,eine Kombination von niedrigen Ein-
stiegstarifen, von auf konkrete Zielgruppen begrenzten und zeitlich befristeten Einkommens-

zuschissen und von qualifizierenden Mal3nahmen dieses Existenzminimum sichern®**

(so
genanntes Kombilohnmodell). Der Einfithrung eines Mindestlohns wird damit eine klare Ab-
sage erteilt."” Ist die Entlohnung aufgrund gesetzlicher Vorgaben (Mindestlohn) zu hoch,
werden keine Arbeitplitze geschaffen, im Gegenteil: Arbeitsplitze fir Niedrigqualifizierte

gehen verloren, so das Memorandum.

Dabher setzt das Papier auf ,,eine stirkere Dezentralisierung und Regionalisierung der Arbeits-
marktpolitik, eine Flexibilisierung der Arbeitsmirkte und eine Differenzierung der Lohn-
strukturen, wodurch die Schwelle zur Schaffung gering qualifizierter und gering bezahlter

Arbeitsplitze  gesenkt werden  soll
416

was zu einer groflere[n] Teilhabe von

bl

Geringqualifizierten fihren soll. ,,Hierzu sind die Tarifpartner auch auf lokaler Ebene in

. 7
die Verantwortung genommen. "

405  Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
406 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
407 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.
408  Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
409 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.
410 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.
411 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
412 §35a EstG.

413 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
414 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
415 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.
416 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 5.
417 Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 5.

77



6. Newe Wege der Sozialen Sicherung babnen

Im Unterschied zu den vorangegangenen enthilt dieses Gebot mehr Fragen als Antworten.
Dies ist insofern auch nachvollziechbar, da es auf die Problematik einer langfristigen
Stabilisierung der sozialen Sicherungssysteme, keine einfachen Antworten gibt. Daher werden
in diesem Gebot der Publikation eher Eckpunkte gesetzt bzw. Forderungen erhoben, unter
denen die Reformen durchgefithrt bzw. unter denen die Systeme langfristig verindert werden

sollten.

Als Ziel der Reformen wird postuliert, ,,den eigentlichen Zweck der sozialen Sicherung zu
gewihrleisten, namlich fiir diejenigen Vorsorge zu schaffen, die durch Krankheit, Arbeits-
losigkeit und Alter in finanzielle Not geraten.“418 Dabei geht es um nicht weniger als um die
Akzeptanz der sozialen Marktwirtschaft, denn: ,,Nur diejenigen, die sich solcher Solidaritit der
ganzen Gesellschaft sicher sein kénnen und dadurch vor elementaren Risiken wirksam ge-
schiitzt sind, sind bereit, Risiken zu Gbernehmen und der wirtschaftlichen Ordnung, in der sie

: 419
leben, zuzustimmen.*

Im Blick auf die Gestaltung von Reformen geht es vor allem um die Verteilung der Lasten
und Kosten der sozialen Sicherungssysteme und die Beantwortung folgender Fragen: Was
kann privatisiert werden, was muss der Staat (noch) in die eigenen wirtschaftlichen Hinde
nehmen? Wie kann Schwarzarbeit und/oder Scheinselbststindigkeit gesenkt werden? — Und
dies vor allem mit dem Ziel der Senkung der Lohnnebenkosten, die, wie dargelegt, aufgrund
ithrer Hohe beschaftigungshemmend wirken. Somit hat sich die Wirtschafts- und Sozialpolitik

. . . . 420
an diesem Ziel zu orientieren.

Im Blick auf die Vorsorge fiir das Alter wird vorgeschlagen: ,,Das bewihrte Umlageverfahren
zur Alterssicherung sollte deshalb durch andere Formen der Eigenvorsorge mit Elementen
einer betrieblichen Vorsorge erginzt werden [...].“**' Das bedeutet einen Abschied von der
Gesetzlichen Rentenversicherung als Garantieanspruch gegen Altersarmut, was de facto einer
Kindigung des Generationenvertrags gleichkommt. Denn damit miisste die heute lebende
Generation nicht nur die Lasten des Umlageverfahrens (Versorgung der derzeit lebenden
Rentnergeneration) schultern, sondern sie misste gleichzeitig — neben der Versorgung der
nachkommenden Generation (Kinder) — auch noch fiir sich selbst eine Altersversorgung an-
sparen. Angesichts des tibergeordneten Ziels — Abbau der Lohnnebenkosten mit dem Zweck
der Verbesserung der internationalen Wettbewerbsfihigkeit — erscheint der Vorschlag des
Memorandums zu einem vermehrten Aufbau einer betrieblichen Altersversorgung etwas
widersprichlich, werden doch auch die Leistungen des Betriebs fiir die Altersvorsorge in die
Lohnnebenkosten einkalkuliert. Festzustellen ist dartiber hinaus, dass nur diejenigen — sowohl
Arbeitgeber als auch Arbeitnehmer — Altersvorsorge in privater oder betrieblicher Form auf-
bauen koénnen, die tiber ausreichend Einkommen bzw. Gewinn verfiigen. Oder anders aus-

gedrickt: Ein Arbeitnehmer kann nur dann aus seinem Nettoeinkommen etwas ,,fir's Alter

418 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 6.
419 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.
420 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.
421 Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.

78



b

zurtcklegen®, wenn dies sein Einkommen nach Abzug aller Lebenshaltungskosten erlaubt.
Gleiches gilt auch fir den Arbeitgeber: Gehen seine Geschifte nicht gut und hat er sich ver-
pflichtet, zum Aufbau einer betrieblichen Altersversorgung fir seine Arbeitnehmer regelmalig
in eine Altersvorsorgekasse einzubezahlen, wird er insbesondere auch unter Einberechnung
dieser Lohnzusatzkosten sich die Einstellung eines neuen Mitarbeiters sehr gut tGberlegen

(Einstellungshemmnis). Gerade dies aber lauft dem o.g. Ziel zuwider.

Von Interesse ist weiterhin der in diesem Zusammenhang proklamierte Zusatz, die o.g. Mal3-
nahmen mussten einer steigenden Mobilitit Rechnung tragen.422 Wie gerade unter diesem
Aspekt der Aufbau einer betrieblichen Altersversorgung Sinn ergeben soll, ist offen. Denn
selbstverstindlich ist die betriebliche Altersversorgung an die Betriebszugehorigkeit gekoppelt,
d.h. bei steigender Mobilitit der Arbeitnehmer (heute Unternehmen A, in zwei Jahren dagegen
Unternehmen B usw.) wiirde diese stets verfallen. Auch aus dem Blickwinkel von Unter-
nehmen durfte sich der Anreiz zum Aufbau einer betrieblichen Altersversorgung fiir seine
Mitarbeiter in engen Grenzen halten. Die Zahl der Fusionen, Unternehmenskiufe und nicht
zuletzt auch Insolvenzen stieg in den vergangenen Jahren bestindig an; dabei ein an die
Existenz eines Betriebes gebundenes Rentenfondsvermdgen sicherzustellen, erscheint schon
aus Grinden der zunehmenden Globalisierung nahezu unmaoglich.

Als weiterer Aspekt werden die ,,Ungerechtigkeiten in der Lastenverteilung [...] der Sozialen

Sicherungssysteme |[...] im Hinblick auf die neuen Bundeslinder<**

cc424

angesprochen, die ,,die
Lohnnebenkosten relativ stark in die Hoéhe trieben. Die deutschen Bischofe erteilen der
Integration von 17 Millionen ehemaliger DDR-Birger in das westdeutsche Sozialver-
sicherungssystem im Zuge des FEinigungsvertrags zwischen der BRD und der (sich auf-
16senden) DDR* — nun im Nachhinein — cine klare Absage. Sie stellen fest, dass ,,diese

<426

Kosten aus Steuermitteln hitten finanziert werden mussen.

422 Ngl. Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.
423 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 6.
424 Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.

425  Dazu muss wiederum exkursierend angemerkt werden, dass der Einigungsvertrag zwischen der (sich in
Auflésung befindenden) DDR und der Bundesrepublik Deutschland im Jahre 1990 das (seitens der
Bundesrepublik unterbreitete) Angebot an die sich auflésende DDR vorsah, nicht nur die DDR-Mark als
Wihrungseinheit und gesetzliches Zahlungsmittel der DDR durch die westdeutsche D-Mark zu ersetzen
(wobei die DDR zeitgleich die rechtlichen Voraussetzungen fiir die Einfihrung einer sozialen
Marktwirtschaft schaffen sollte), sondern auch die Pflichtversicherungsanspriiche und die Anspriiche und
Anwartschaften aus Zusatz- und Sonderversorgungssystemen der DDR in die gesetzliche
Rentenversicherung des nun gemeinsamen Deutschlands zu tberfiihren. Vgl. KLOTE, N.: Die deutsch-
deutsche Wirtschafts- und Wihrungsunion. Vorgeschichte, Inhalte, Folgen. In: Landeszentrale fir
politische Bildung Baden-Wiirttemberg (Hg.): (Wieder-)Vereinigungsprozel3 in Deutschland. (= Burger im
Staat. Bd. 1092), Stuttgart 1990, 53. Das bedeutete: Fir diejenigen, die zum Zeitpunkt des Beitritts der
DDR, am 3. Oktober 1990, bereits als Rentner Anspriiche auf Versorgungsleistungen hatten, sah der
Vertrag die Garantie eines bestimmten Zahlbetrages vor. Diese Rentner sollten weiterhin den
Rentenbetrag erhalten, der ihnen im Juli 1990 gezahlt worden war. Eine entsprechende Garantie wurde
auch fiir die Personen festgelegt, die in der Zeit vom 4. Oktober 1990 bis 30. Juli 1995 Rentenempfinger
wurden. Im Zuge der Renteniiberleitung wurde der garantierte Zahlbetrag durch § 10 Abs. 1 Satz 2 des
Anspruchs- und Anwartschaftsiiberfiihrungsgesetzes (AAUG) ab dem 1. August 1991 begrenzt: Der
Hochstbetrag lag zunichst bei 2.010 DM monatlich und wurde aufgrund einer Entscheidung des
Bundessozialgerichts 1993, mit Rickwirkung zum 1. August 1991, auf 2.700 DM monatlich erhéht.
Gleiches galt auch fir die ibrigen sozialen Sicherungssysteme in Deutschland, d.h. rund 17 Millionen
ehemalige DDR-Biirger hatten nun Anspriiche aus Leistungen aus der Gesetzlichen Krankenversicherung

79



Im weiteren Verlauf des Kapitels wird das bereits erwihnte Problem bestitigt, dass Be-
schiftigungsbiographien auf Grund der in der Globalisierung notwendigen Flexibilitit heute
nicht mehr durchgingig sind, somit ,,entsprechende Anwartschaften nur unter erschwerten

<427

Bedingungen aufgebaut werden kénnen.

Grundsitzlich wird jedoch gefordert: Die Burgerinnen und Biirger bendtigen die Perspektive
eines Schutzes vor Armut im Alter.“”® Dies gelte, so das Memorandum, gerade fir Eltern,
»die Verantwortung fir Kinder tibernehmen und deshalb ihre Erwerbsbeteiligung ein-
schrinken.“*”” Auch sie seien aufgrund eines zu niedrigen Haushaltseinkommens nicht in der
Lage, entsprechende gesetzliche Anspriiche geltend zu machen, was zu Armut im Alter oder
bei Arbeitslosigkeit fithren wiirde.”” Kinderlose, so das Papier, wiirden vom bestehendem
System der Altervorsorge Gberproportional bevorteilt und ,,profitieren von der umfassenden
Leistung der Familien und dem in ihnen gebildeten »Humankapital« ohne entsprechende

Gegenleistung.“*!

Konkrete Losungsvorschlige macht das Memorandum allerdings nicht. Es wird eher all-
gemein festgestellt: ,,Diese Fragen und Uberlegungen erfordern sowohl eine Konzentration
auf den eigentlichen Zweck der sozialen Sicherung als auch eine Beseitigung der Ungerechtig-

. . . . . . . 3
keiten in der Lastenverteilung und damit eine Reform der Finanzierung.“*”

7. Vermagensbildung anf eine breitere Basis stellen

Allgemein wird im siebten Gebot ,Teilhabe an den materiellen Ressourcen der

ccd33 gefordert.

Volkswirtschaft und eine méglichst breite Eigentums- und Vermogensbildung
Damit verurteilt das Memorandum die tberproportionale Steigerung der Managergehilter und
der Einkommen aus Kapital und fordert gleichzeitig die ,,Miteigentiimergesellschaft [als] die
vermdégenspolitisch  beteiligungsgerechte Antwort auf die Abnahme des Anteils der
Arbeitseinkommen an den Gesamteinkommen.“*** Dabei erscheinen wiederum der Staat —
aber auch Unternehmer, Betriebsrite und Tarifvertragsparteien — als diejenigen gefordert, die

dazu die notwendigen (rechtlichen und wirtschaftlichen) Rahmenbedingungen zu schaffen

und Arbeitslosenversicherung (bei Vortliegen der entsprechend giiltigen Voraussetzungen), obwohl die
DDR nicht mehr existierte. Dieses Vorgehen ist bis heute stark umstritten. Kritiker fithrten an, dass eine
Ubertragung des in der Bundesrepublik iiber Jahrzehnte gewachsenen Sozialsystems, sowie die Rechts-
und Wirtschaftssystems notwendigerweise zu Konflikten fiihren wiirde, da hier andere soziale und
Okonomische Ausgangsbedingungen herrschten. Vor allem ging es um die abrupte Einfihrung der
Marktwirtschaft in einem Umfeld, welches bisher durch Protektionismus, Autarkie und zentrale
Wirtschaftsplanung gekennzeichnet war. Vgl. CORNELSEN, D.: Wirtschafts- und Wahrungsunion. In:
WEIDENFELD, W./KORTE, K.-R. (Hg.): Handworterbuch zur deutschen Einheit, Bonn 1991, 756.

426 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.
427 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.
428  Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 6.
429 Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.
430 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.
431 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 6.
432 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 6.
433 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 7.
434 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 7.

80



haben. Vorgeschlagen werden freiwillige Beteiligungsmodelle, ohne jedoch deren konkrete
Ausgestaltung zu nennen. Allerdings wird dabei eine besondere Forderung unterer

Einkommensklassen eing_z;efordert.43 i

8. Beteiligungschancen der nachfolgenden Generationen nachhaltig sichern

Die Problematik der Generationengerechtigkeit aufnehmend, setzt sich das folgende Gebot
mit der intergenerationellen Dimension auseinander, welche folgende zentralen
Aufgabenfelder beinhaltet: ,,Familie, Bildung und Qualifikation/Forschung und Entwicklung,
natiitliche Ressourcen, 6ffentliche Haushalte.“*® Dabei geht es zunichst nur vordergrindig
um das Problem des dramatischen Geburtenriickgangs seit Mitte der sechziger Jahre des
letzten Jahrhunderts. Als Kernproblem wird ausgemacht, dass Eltern immer weniger bereit

seien, ,,der Erstverantwortung fir die Erziechung ihrer Kinder nachzukommen.“*’ Darin

> 5
inbegriffen ist auch die besonders in jungster Zeit oft thematisierte Problematik der
Verwahtlosung von Kindern als Opfer eines vernachlissigten Verantwortungsbewusstseins
ithrer Eltern. Dabei wird eingerdumt, dass ,,die Sozialisationsleistungen von Familien unter
erschwerten Bedingungen erbracht werden mussen und insgesamt schwicher geworden

Slﬂd <c438

Um diesem Problem effizient zu begegnen, so die Verfasser des Memorandums, bedarf es
einer , strukturellen Férderung“m in Form einer aktiven Familienpolitik. Gefordert wird eine
wangemessene Bertcksichtigung der Erzichungsleistung bei der Gestaltung des Steuersystems

<c440

bzw. bei der materiellen Sicherung der Existenz von Eltern und Kindern*™™, wobei sich die

Verfasser fiir eine verstirkte Berticksichtigung von Erziehungszeiten bei der Alterssicherung
zlussprechen.441 Zudem sei eine bessere ,,Vereinbatkeit von Familien- und Erwerbsarbeit“*** zu
tordern, ein Aspekt, der gerade in jingster Zeit unter den deutschen Bischofen wieder stark
umstritten ist. EFinigkeit herrscht dabei lediglich dartiber, dass ,,Familienpolitik aus

. . . 3
Steuermitteln und damit von allen finanziert werden“** muss.

Gerade Investitionen in Familien, d.h. in Nachwuchs, sei fir ein Land ,,mit wenigen
natiirlichen Ressourcen®*** (wie Deutschland)  von zentraler Bedeutung, seien doch
»lnvestitionen in die Bildung und Qualifikation der Menschen und in Forschung und
Entwicklung [...] Grundvoraussetzungen fiir [eine] nachhaltige Wirtschafts- und
Gesellschaftsentwicklung.“445 Festgestellt wird, dass Deutschland in diesem Punkt hinter

435 Vgl. Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 7.
436 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 8.
437 Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.
438 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.
439 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 8.
440 Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.
441 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.
442 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 8.
443 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.
444 Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 8.
445 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.

81



anderen Makro6konomien zuriickfillt, was sich negativ auf die wirtschaftlichen
Zukunftschancen auswirke. Von Interesse ist, dass hierbei die Unternehmer in die Pflicht
genommen werden, fir Innovationen zu sorgen; allerdings wird eingerdumt, dass es hierzu
eines bestimmten politischen Klimas bedarf (das, so wohl die Intention der Verfasser, zum
Zeitpunkt der Publikation des Dokuments im Jahre 1998 nicht vorhanden war). Konkret wird
nun einer KEYNESianischen Wirtschaftspolitik das Wort geredet, indem gefordert wird, der

cc446

Staat solle hierzu ,,Anreize""” geben.

Ein weiterer Abschnitt dieses Kapitels befasst sich mit dem Schutz der Umwelt. In Fort-
fihrung des allgemeinen Tenors beztglich der Generationengerechtigkeit werden ,,gecignete

technische Verfahren, Innovationen sowie eine dadurch mdgliche drastische Reduktion der

cc447

umweltschidigenden Belastungen®™’ gefordert. Aus der Tatsache, dass in einer Sozialen

Marktwirtschaft dafiir nur letztlich die Unternehmen sorgen kénnten, werden auch in dieser
Beziehung KEYNESianische ,,Férderungen®*® der Wirtschaftspolitik gefordert.

Ferner wird die zu dem Zeitpunkt der Veroffentlichung des Dokuments dramatische Staats-

verschuldung als Birde fir die kommenden Generationen thematisiert. Diese wiirden ,,ent-

<c449

scheidend deren Beteiligungschancen an Wohlstand und Entwicklung mindern. Daraus

wird schlussgefolgert: ,,.Sparen hat insofern eine moralische Dimension und verdient deshalb

<c450

auch unterstiitzt zu werden (erneute Forderung nach KEYNESianischer Wirtschafts-

lenkung).

9. Das Recht aller Menschen zur Teilhabe an Woblstand und Wissen ernst nebmen

Angesichts der Tatsache, dass das Memorandum vor allem an die deutsche Bevélkerung ge-
richtet ist, wird das Thema der Globalisierung auch ausschlieBlich aus diesem Blickwinkel be-
trachtet. Dabei wird festgestellt, die deutsche Gesellschaft zihle zu den ,reichen Gesell-

schaften**; die in diesem Zusammenhang gefordert sei, ,,historisch gewachsene Besitzstinde

cc452

und Partikularinteressen kritisch zu tberprifen®”” — dies gelte ,,innergesellschaftlich aber auch

weltweit“*”. Kritisiert wird in diesem Zusammenhang der Protektionismus der ,,reichen [...]

cc455

europiischen** Gesellschaften, die ,,Erhaltungssubventionen** aufrechterhielten und damit

gegen ,.eine chancen- und beteiligungsgerechte globale Rahmenordnung® handeln. Gefordert
wird dagegen, den Transfer von Know-how und investivem Kapital sowie Wirtschafts- und

Kulturbeziehungen Voranzubringen456.

446 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.
447 Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 8.
448 Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.
449 Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 8.
450  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 8.
451 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 9.
452 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 9.
453 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 9.
454 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 9.
455 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 9.
456 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 9.

82



10. Schlusswort des Memorandums

Im letzten Kapitel des Memorandums, das als zusammenfassendes Schlusswort zu verstehen
ist, wird schlieBlich darauf hingewiesen, dass mentale und strukturelle Reformfihigkeit

zusammengehdren. Dazu werden nochmals zwei zentrale Aspekte aufgenommen:
- die Wirtschaftsordnung der Sozialen Marktwirtschaft
- und das dem Memorandum zu Grunde liegende Menschenbild.

Zum ersten Aspekt wird festgestellt, dass die Soziale Marktwirtschaft sich als einzig stabile
Wirtschaftsordnung zur Schaffung von Wohlstand erwiesen hat, dass sie jedoch
weiterentwickelt werden muss. Es werden dabei alle Wirtschaftssubjekte (,,Staat, Tarifparteien,
Unternehmer, Medien, Verbiande, Kirchen, gesellschaftliche Gruppen und alle einzelnen® 457)
aufgefordert, die ,,von uns formulierten Gebote [... fiir] ordnungspolitische und mentale

<c458

Perspektiven fur die Weiterentwicklung der Sozialen Marktwirtschaft zu etrschlie3en.

Hierbei gilt es, ,,die Formen von Gerechtigkeit und Effizienz stets als dynamisch zu

cc45

erneuernde und jeweils neu zu komponierende ? zu denken.

Zum zweiten Aspekt wird formuliert: ,,Wir lassen uns dabei leiten von einem
Menschenverstindnis, in dem Freiheit und soziale Verpflichtung, personliche Verantwortung
und Solidaritit untrennbar zusammengehéren. Dieses Leitbild teilen Christen mit vielen
Zeitgenossen, die sich einem Ethos der Humanitit verpflichtet wissen. Wir sind tUberzeugt,
dal3 es eine breite und tragfihige gemeinsame Basis fur die Umsetzung politischer Reformen

bietet, die auf das Ziel ausgerichtet sind, mehr Beteiligungsgerechtigkeit zu verwirklichen. '

2.2.2 Das Verstindnis von Solidaritit

Neben der Zusammenfassung im Schlusswort streifen die Autoren ,,Solidaritit™ explizit nur
im ersten der neun Gebote mit dem Titel ,,FEigenverantwortung und Verantwortung fuir
andere fordern®. Solidaritit wird zum einen aufgefasst als Ubernahme der Verantwortung fir
andere und wird ferner als ,Haftung fur das Ganze® bezeichnet. Die Verfasser des
Memorandums stellen zum anderen fest, dass je weniger Menschen der solidarischen Hilfe
bedurfen, desto wirksamer den wirklich Bedurftigen geholfen werden kann, sodass Solidaritit
und Eigenverantwortung korrespondieren; sie konstatieren schlieB3lich, dass Solidaritit durch
Initiative und Eigenverantwortung gestirkt werden kann. Hierzu werden zunichst Strukturen

und Anreizsysteme, in denen sie sich entfalten kénnen, ben('jtigt.461

Damit wird Solidaritit vor allem als (Wirtschafts-)Gut verstanden, das sich
wirtschaftspolitischen Rahmenbedingungen unterwirft. Je nachdem, ob KEYNESianische
Wirtschaftseingriffe (z.B. Foérderung von Familien, konkret: bessere Anerkennung von

Erziehungszeiten, wie in Gebot 8 gefordert) oder Wirtschaftsliberalismus (,,institutionelle

457 Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Nachwort.
458  Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Nachwort.
459 Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Nachwort.
460  Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Nachwort.
461 Vgl. Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.

83



Fehlsteuerungen***

, die eben jene Solidaritit des Einzelnen hemmen, wie in Gebot 1
konstatiert) in der aktuellen wirtschaftspolitischen Situation Vorteile bringen, soll das ,,Gut®
Solidaritit entweder durch den Staat (KEYNESianisch) ,,geférdert” oder jedem Einzelnen
Uberlassen werden. Dabei ist sich das Memorandum der Problematik einer

Gleichgewichtsfindung durchaus bewusst.

2.2.3 Das Verstindnis von Freiheit

Im Memorandum der Deutschen Bischofe aus dem Jahr 1998 wird das Wort Freiheit explizit
dreimal am Anfang des Dokumentes und einmal zum Schluss verwendet. Das Ziel der

Autoren war, wie im Vorwort zu lesen ist, ,,den Begriff der sozialen Gerechtigkeit auf den

speziellen Aspekt der Beteiligungsgerechtigkeit zuzuspitzen®. In diesem Kontext will man
,Teilnahme in Freiheit [...] ermdglichen.“*” Gleich im ersten Gebot wird festgestellt, dass
Beteiligungsgerechtigkeit als Ziel hat, ,,Menschen zu eigenverantwortlichem Handeln und zur
Ubernahme von Verantwortung fiir andere zu befihigen.“** Eine grundlegende Solidaritit
wird vorausgesetzt, ,,die sich im gesellschaftlichen Bereich als Engagement fiir andere und im
staatlichen Bereich als Engagement fir gleiche Freiheits- und Teilhaberechte und sozialen

““ Vom einzelnen wird klar gefordert ,,im Rahmen seiner Moglichkeiten

Ausgleich duflert.
Eigenverantwortung zu tbernehmen®, weil ,,nur dann [...] Solidaritit, im Wortsinn »Die
Haftung fir das Ganze« mit anderen maoglich [...] ist.“** SchlieBlich wird erklirt, dass ,,Frei-
heit und soziale Verpflichtung, persénliche Verantwortung und Solidaritit untrennbar zu-

sammengehéren.“4(’7

Generell lisst sich im Blick auf das Memorandum festhalten, dass die Freiheitsthematik zwar
prisent ist, jedoch nur sehr unkonkret und unspezifisch behandelt wird. Freiheit kommt vor
allem im Blick auf die Wirtschaft (neoliberale Ziige in Gebot 2) oder in der Perspektive der

Ubernahme von Eigenverantwortung zur Sprache.

2.3 Solidaritit braucht Eigenverantwortung. Orientierungen fiir ein zukunftsfihiges
Gesundheitswesen — Beitrag der deutschen Bischiofe, Kommission fiir
gesellschaftliche und soziale Fragen sowie Kommission fiir karitative Fragen
(2003)

Zum Thema der zukiinftigen Entwicklungsperspektiven des deutschen Gesundheitssystems
duflerte sich die Kommission fir gesellschaftliche und soziale Fragen der Deutschen
Bischofskonferenz im Mai 2003 gemeinsam mit der Kommission fiir karitative Fragen der
Deutschen Bischofskonferenz in der Schrift Solidaritit brancht Eigenverantwortung. Orientierungen
[iir ein zukunfisfabiges Gesundheitswesen. Damit griffen die deutschen Bischofe die Problematik des

462 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.
463 Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Vorwortt.
464 Vgl. Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.
465 Mebhr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.
466 Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1.
467 Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 9.

84



deutschen Gesundheitswesens auf, die bereits im vorangegangenen Memorandum gestreift
worden war. Die Reformvorschlige der katholischen Kirche in Deutschland wurden hierbei
fast ein Jahr nach der Verbffentlichung eines dhnlichen Papiers der EKD*® vorgestellt. In
threm Dokument fragen die deutschen Bischéfe nach den Orientierungen fiir ein
zukunftsfihiges Gesundheitssystem. Die Uberlegungen kreisen um die zentrale Frage:
»Welches Maf3 an Gesundheitsleistung kann und muss durch die Solidaritit aller getragen
werden und welches Mal3 an Gesundheitsférderung kénnen und mussen die Menschen selbst
tragen?“m Hinter dieser Fragestellung befindet sich im weiteren Sinne die Problematik der
Freiheitsfrage: Wo beginnt und endet — unter Berticksichtigung sozialethischer Kriterien — der
Geltungsbereich der Verantwortung der Solidargemeinschaft und wo beginnt bzw. endet die
Eigenverantwortung? Wie viel Freiheit wollen und sollen die Menschen wahrnehmen und auf

wie viel Freiheit wollen und sollen sie zugunsten von sozialer Sicherheit verzichten?

Diese Publikation der deutschen Bischofe erschien rund fiinf Jahre nach den im Kapitel 2.2
der vorliegenden Arbeit analysierten ,,Neun Geboten® fiir die Wirtschafts- und Sozialpolitik.
Dazwischen lagen insgesamt finf Reformansitze der damaligen bundesdeutschen Regierung

im Blick auf das Gesundheitswesen.*”"

468 Gemeint ist die von der Sozialkammer der EKD vorbereitete und vom Rat der EKD am 14. Oktober
2002 veréffentlichte Erklirung ,,Solidaritit und Wettbewerb. Fiir mehr Verantwortung, Selbstbestimmung

und Wirtschaftlichkeit im Gesundheitswesen.
469 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 8.

470 Im Jahr 1999: GKV-Solidarititsstirkungsgesetz: Wiedereinfihrung der Budgets fiir Arzthonorare,
Krankenhiuser, Arznei- und Heilmittelbudgets. Auch die nach 1978 Geborenen hatten wieder Anspruch
auf Versorgung mit Zahnersatz. Die Zuzahlungen fur Medikamente und Heilmittel wurden gesenkt.

Im Jahre 2000: GKV-Gesundheitsreform: Budgetverschirfung fiir Arzthonorare, Arzneien und
Krankenhiuser. Regress bei Uberschreitung des Budgets.

Im Jahr 2001: Gesetz zur Ablésung des Arznei- und Heilmittelbudgets (Arzneimittelbudget-
Ablosungsgesetz — ABAG): Beseitigung des ,,Kollektivregresses, Fortfilhrung und Konkretisierung der
Verantwortlichkeit der gemeinsamen  Selbstverwaltung Kassenirztlichen — Vereinigungen und
Landesverbinde der Krankenkassen sowie Verbinde der Ersatzkassen, Flexibilisierung der vertraglichen
Gestaltungsmoglichkeiten der Selbstverwaltung, stirkere Beriticksichtigung qualitativer medizinischer
Versorgungskriterien bei der Anpassung der Ausgabenvolumen und bei Bestimmung der RichtgréBen,
Weiterentwicklung der Priifung nach RichtgréBen in einem nach Intensitit abgestuften Verfahren, neue
MaBnahmen zur Information und Datentransparenz, Trennung der Ausgabenvolumen fiir Arznei- und
Heilmittel.

Im Jahr 2002: Gesetz zur Begrenzung der Arzneimittelausgaben im Rahmen der gesetzlichen
Krankenversicherung (Arzneimittelausgaben-Begrenzungsgesetz — AABG): Einfihrung der so genannten
Aut-Idem-Regelung (d.h. Apotheken sind stets zur Abgabe des preisglinstigsten Medikamentes — bei
gleicher Wirkstoffkombination — verpflichtet). Die forschende Pharmaindustrie leistete 200 Millionen
Euro ,,Solidarzahlung®, hierfiir verzichtete die Bundesregierung auf einen Preisnachlass in Héhe von vier
Prozent auf Arzneimittel, die nicht der Festbetragsregelung unterlagen. Der Apothekenrabatt wurde in
2002 und 2003 von fiinf auf sechs Prozent erhdht. Der (damalige) Bundesausschuss der Arzte und
Krankenkassen sollte den therapeutischen Nutzen von Medikamenten im Verhiltnis zum Abgabepreis
bewerten und die Arzte hieriiber informieren.

Ebenfalls im Jahr 2002: Beitragssatzsicherungsgesetz ,,BSSichG*: Kirzung des Sterbegeldes, weitere
Verschirfung der Regelungen fiir Budgets fiir Arzthonorare und Krankenhduser.

85



2.3.1 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte

Das Dokument Solidaritit brancht Eigenverantwortung umfasst insgesamt 27 Druckseiten und hat
einen klaren Aufbau. Nach dem halbseitigen Vorwort von Karl Kardinal LEHMANN folgt eine
Einleitung in die Thematik. Der Haupttext besteht aus vier Teilen, welche die Kernpunkte des
Dokumentes beinhalten: Reformnotwendigkeit, Kriterien, Folgerungen und Perspektiven fur

die Reform des Gesundheitswesens.

Ausgangspunkt ist die Feststellung, dass das Leben ein Geschenk Gottes ist. Daraus ergibt
sich fir die deutschen Bischofe die Forderung an jeden Einzelnen, viel ,.fir den Erhalt seiner

Gesundheit oder seine Gesundung zu tun und zu winschen.«*"!

Der medizinisch-technische Fortschritt bietet nun die Méglichkeit ,,Krankheiten zu heilen und
cctrz dass Leben und

das menschliche Leben zu verlingern®"™,
Gesundheit in der menschlichen Verfiigungsgewalt légen.“473 Krankheit und Tod sind Teil des

was jedoch nicht bedeutet, ,,
Lebens, woraus sich die Verpflichtung ergibt, dem Kranken nicht nur eine professionelle
medizinisch-technische Behandlung zuzufiihren, sondern ganz besonders ihm eine das Heil
des Menschen in den Blick nehmende menschliche Zuwendung zuteil werden zu lassen, worin
alle MaBBnahmen der Schmerzlinderung inbegriffen sind.”’* Krankheit lediglich als ,,einen

<475

Defekt anzusehen, der zu reparieren ist®"”, wiirde diesem Anspruch nicht gerecht und sei im

Ubrigen auch ,,zum Scheitern verurteilt.“’®

Des weiteren kommen die Autoren auf die makrookonomische Bedeutung des ,,Gutes®
Gesundheit zu sprechen. Gewollt ist ein Gesundheitswesen ,,auf qualitativ hohem Niveau“'”’,
wozu eine ausreichende Versorgung mit Arzten, Pflegekriften und Krankenhiusern zihlt
ebenso wie Fortschritte in der medizinischen und pharmazeutischen Forschung, eine gute
Ausbildung von Medizinern, Pflegekriften und Angehérigen anderer Gesundheitsberufe
ebenso wie deren kontinuierliche Fortbildung, eine kompetente Intensiv- und Akutmedizin
ebenso wie eine bewusste Krankheitsverhtitung und Gesundheitsférderung, etwa durch Vor-

sorge oder Rehabilitationsmal3nahmen, und so fort."”®

Die Notwendigkeit einer Reform des Gesundheitswesens, die nach Meinung der Verfasser zu
lange aufgeschoben wurde, ergibt sich aus der Tatsache, dass ,,die urspriingliche Idee der

Gesetzlichen Krankenversicherung als einer reinen Absicherung von Risiken [...] immer mehr

“” wird. Es wird

<480

mit einer erheblichen Umverteilung finanzieller Ressourcen verbunden

postuliert, dass ,,vereinzelte Eingriffe in das System wie in den vergangenen Jahren“™" nicht

471 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 5.

472 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 5.

473 Solidaritit braucht Eigenverantwortung, 5.

474 Vgl. Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 5.
475 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 5.

476 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 5.

477 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 5.

478  Vgl. Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 6.
479 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 6f.
480  Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 7.

86



mehr ausreichten, um angesichts der bereits referierten Problematiken die eingangs postulierte

Qualitit des Gesundheitswesens zu sichern,*

Als Losungsweg wird vorgeschlagen ,,die Freiheit und das Leben des einzelnen durch die
Mobilisierung der eigenen Krifte und die Solidaritit der anderen zu ermoglichen und zu be-
wahren.“**” Dabei soll auf die ,,Versorgung mit Gesundheitsleistungen nach dem Stand der

<c483

medizinischen Wissenschaft ebenso wenig verzichtet werden, wie ,,im Fall einer Ge-

<484
>

tihrdung durch Krankheit die Wirde des Menschen, die auf seiner Personalitit beruht
missachtet werden darf — zur Bewahrung der Menschenwtirde geh6rt auch Teilhabe am ge-
sellschaftlichen Leben und eine Absicherung gegen Verarmung und Not durch die finanziellen

Folgen einer medizinischen Behandlung.485

Dies, so die deutschen Bischéfe, kénne unter der Voraussetzung auch langfristig gesichert
werden, dass es als ,,Pflicht und Aufgabe einer Person [gilt], sich selbst zu erhalten und somit
auch fiir seine Gesundheit Vorsorge zu treffen.“**® Das System, bzw. dessen Liicken ,,zum
eigenen Vorteil auszunutzen und sich auf Kosten der Solidargemeinschaft Vorteile zu ver-

schaffen®, sei hierbei strikt abzulehnen.*’

Realistischerweise wird eingerdumt, dass derartige Appelle nicht ausreichen, dass vielmehr
gesetzgeberische MaBlnahmen notwendig sind, wobei die Einfithrung von mehr ,,Markt und
Wettbewerb die Solidaritit im Gesundheitssystem nicht ersetzt.“* Die »Regel fur das rechte
Maf} zwischen dem, was der Einzelne fir seine Gesundheit selbst tun kann und muss, und
dem, was gerechterweise von der Gemeinschaft erwartet werden darf, stellt das Prinzip der

Subsidiaritit dar.<*’

Im weiteren Verlauf des Dokuments problematisieren die deutschen Bischofe einerseits das
individuelle, subjektive Bedirfnis nach Gesundheitsleistungen und andererseits den objektiv,
die Hilfeleistung der Solidargemeinschaft bindenden Bedarf. Dabei nehmen sie sowohl die
Patienten als auch die Arzte in die Pflicht und stellen fest: ,,Zunehmend wird es notwendig
sein, Fragen einer bediirfnisgerechten Bedarfsbestimmung offentlich zu thematisieren und
sich auf Verfahren der Bestimmung des notwendigen Gesundheitsbedarfs oOffentlich zu
eirn'gen.“‘w0 Dies hitte den Vorteil einer groBeren Beteiligungsgerechtigkeit bei anstehenden
Reformen des Gesundheitssystems. Denn: ,,[S]ie verlangt auf der einen Seite von allen
Biirgern, sich aktiv an der Bewahrung beziehungsweise Herstellung des Gutes Gesundheit im
Rahmen der eigenen Méglichkeiten zu beteiligen. Auf der anderen Seite obliegt es der Gesell-

481 Vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 7.
482 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 8.

483 Solidaritit braucht Eigenverantwortung, 8.

484 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 8.

485  Vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 8.
486 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 9.

487  Vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 9.
488 Solidaritit braucht Eigenverantwortung, 9.

489  Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 9.

490  Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 10.

87



schaft, die Voraussetzungen dafiir zu schaffen, dass sich die Menschen auch tatsichlich be-

teiligen konnen, <!

Aus diesen Grundlagen ergeben sich fiir die Verfasser einige Schlussfolgerungen, ins-
besondere hinsichtlich bestimmter Eckpunkte einer kiinftigen Ausgestaltung des Gesundheits-
systems: eine stirkere Berticksichtigung von gesundheitsférdernden Mal3nahmen; Stirkung
der Stellung des Patienten gegeniiber den Leistungserbringern; Forderung von gesundheits-
bewusster Lebensfithrung jedes Einzelnen und bessere Privention; Gewihtleistung einer
Gesundheitsversorgung auch fir gesellschaftliche Randgruppen, wie Obdachlose oder illegal
Eingewanderte; Schaffung von mehr Transparenz insbesondere im Hinblick auf die Kosten-
verursacher; mehr Qualifizierung und Weiterbildung fir die Leistungserbringer; Effizienz
durch Synergiebildung, Entbiirokratisierung und patientenorientierte Therapie.”

Im Rahmen dieser Mallnahmen wird eine ,systementlastende Selbstbeteiligung an den

<493

Kosten“"” angeregt, jedoch wesentlich gezielter und individueller als die bisherigen Verfahren,

494 . . . . .
“*7 zu erzielen. Personen, die dadurch finanziell iberfordert wiren,

um ,,Lenkungswirkungen
soll die Solidargemeinschaft von den Selbstbeteiligungen ausnehmen. Dartiber hinaus werden
strukturell-organisatorische Verinderungen in der Krankenhausorganisation angemahnt. Arzte
sollten mehr Verantwortung auf hoch qualifizierte Pflegekrifte Gibertragen, um so fiir mehr
Hinwendung zum Patienten offen zu sein. (,,Stichwort: Qualifizierung und Humanisierung

der Leistungserbringung**”).

Letztlich, so die Bischofe, misste sich die Versichertengemeinschaft dartiber im Klaren sein,
dass auch weitere Abstriche am Leistungsspektrum unumginglich werden, wenn weiterhin das
medizinisch Mégliche als Spitzenmedizin angeboten werden soll. Dabei sprechen sie sich
dafir aus, ,,Risiken, die typischerweise individuell tragbar sind®, auch weiterhin als Individual-
vorsorge zu definieren; sie gehen jedoch noch weiter und fordern: ,,Wenn eine eigenstindig
bestimmte Lebensfithrung erkennbar mit erhéhten Risiken verbunden ist, ist es unter dem
Aspekt der Einheit von Handlungs- und Folgenverantwortung geboten, den Betroffenen zur

«“% Konkret wiirde dies fiir den Einzelnen

eigenen Risikovorsorge und Privention anzuhalten.
bedeuten, durch bestimmte Risikosportarten, wie Skifahren oder Gleitschirmfliegen etc. ver-
ursachte Verletzungen aber auch u.U. Motorradunfille und Krankheiten, die mit Rauchen
oder Alkoholkonsum im Zusammenhang stehen, privat abzusichern. Dies durfte in der Reali-

tit auf erhebliche Schwierigkeiten sto3en.

Die Definition des medizinisch Machbaren, medizinisch und wirtschaftlich Sinnvollen ange-

sichts des ,,zunechmenden Machbarkeitswahns und einer Lebensverlingerung um jeden Preis*

491 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 11.
492 Vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 111f.
493 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 16.
494 Solidaritit braucht Eigenverantwortung, 16.
495 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 18.
496 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 22.

88



misste den Verantwortung tragenden Gremien der Selbstverwaltung tberlassen werden,

wobei dies keineswegs einen Offentlichen Diskurs ausschlieen sollte.”’

Hinsichtlich der Mittelaufbringung in der Gesetzlichen Krankenversicherung spricht sich das
Papier einerseits fur eine generelle Abkoppelung der Krankenversicherungsbeitrige vom
Arbeitseinkommen sowie flir eine breitere Basis des Personenkreises aus. Nicht zuletzt musste
die Krankenversicherung auch von solchen ,versicherungsfremden Leistungen® befreit
werden, die durch Steuern und damit von der Gesamtbevolkerung (und nicht nur von den

Tarifpartnern) finanziert wiirden.*”

Als Schlusswort formulieren die Verfasser ganz allgemein, ohne dies im Einzelnen konkreter
auszufthren, als Zukunftsvision: ,,Sie [eine reformierte Gesundheitsverfassung] wird gepragt
sein mussen durch den Willen zu einer Sicherung der Solidaritit durch mehr Eigenver-

499
antwortung.

2.3.2 Das Verstindnis von Solidaritit

Die Verfasser des Dokumentes geben keine eigentliche ,,Definition” von Solidaritit, sondern
betrachten sie im Bezug auf die ,,Funktion bzw. den Ort im Blick auf die Reform des

Gesundheitssystems.

Die Uberlegungen zu Solidaritit sind im gesamten Text gepaart mit der Reflexion auf
Eigenverantwortung. Im Kontext der Gesundheitsférderung und der Gesundheitsleistungen
wird die Frage nach einem ausgewogenen Mall von Solidaritit im Verhiltnis zu
Eigenleistungen erthoben.” Die Bischéfe sprechen von Erméglichung und Bewahrung ,,der
Freiheit und des Lebens des einzelnen durch die Mobilisierung der eigenen Krifte und die
Solidaritit der anderen [...] und es gilt, die Solidaritit aller durch die mogliche und notwendige

«“ Die Autoren des

Wahrnehmung der Eigenverantwortung des einzelnen zu sichern.
Dokumentes setzen als Fundament fir die notwendigen Reformen des Gesundheitssystems
die Wahrnehmung und Realisierung des Solidarititsprinzips voraus. Jedoch wird von einer
Uberbeanspruchung von Solidarititsleistungen gewarnt, was eine vernichtende Wirkung auf
die Solidaritit selbst haben wiirde.” Fest steht: Man kann nicht jedem Menschen die maximal
mogliche Hilfe gleichermallen bereitstellen, denn das wiirde nicht nur die begrenzten
menschlichen Fahigkeiten tberschreiten, sondern auch das Solidarsystem ad absurdum
fihren. Man kann aber mittels einer subsididren Ordnung des solidarischen Handelns das
Bestmégliche tun, damit moglichst viele Menschen ihre berechtigte gesundheitliche
Versorgung in Anspruch nehmen koénnen. Somit beziehen die Bischofe das Solidaritits- auf
das Subsidiarititsprinzip zuriick und unterstreichen die enge Beziechung zwischen beiden: ,,Ein

funktionierendes solidarisches Gesundheitssystem orientiert sich an der Leitidee der

497 Vgl. Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 22.
498 Vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 23ff.
499 Solidaritat brancht Eigenverantwortung, 27.

500  Vgl. Solidaritit braucht Eigenverantwortung, 8.
501 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 8.

502 Vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 19.

89



Subsidiaritit.«"

Demzufolge ist wichtig, auf der einen Seite die Ubernahme von
Eigenverantwortung im Sinne von personlichem FEngagement, Risikobereitschaft und
individueller Beteiligung durch die Mitglieder der Solidargemeinschaft zu férdern, und auf der
anderen Seite die Gewihrleistung von Unterstiitzung und Schutz durch die groBeren
Einheiten zu ermdéglichen, wenn die Ressourcen und Méglichkeiten der kleineren Einheiten

nicht ausreichend sind.*™

Der Text fordert, dass bei der Reform des Gesundheitssystems stets eine klare Zielrichtung
verfolgt werden muss. Diese Zielrichtung ,,wird geprigt sein mussen durch den Willen zu
einer Sicherung der Solidaritit durch mehr Eigenverantwortung.*™” Dem liegt zugrunde:
»oolidaritit bildet in keiner Weise einen Gegensatz zum Gedanken der Figenverantwortung,
zeichnet sich der Mensch doch gerade dadurch aus, dass er zugleich im Mit-Sein auf den

anderen bezogen und als Einzelwesen eigenstindig ist. <%

2.3.3 Das Verstindnis von Freiheit

Schon ein Teil des Dokumententitels lisst vermuten, in welcher Hinsicht ,,Freiheit ein
Thema des Papiers ist: (Solidaritit braucht) Eigenverantwortung. Die Autoren fragen:
»Welches Maf3 an Gesundheitsleistungen kann und muss durch die Solidaritit aller getragen
werden und welches Mal3 an Gesundheitsférderung kénnen und mussen die Menschen selbst
tragen?“507 Als Antwort versucht man, ein Gesundheitssystem zu propagieren, das ,,die
Freiheit und das Leben des einzelnen durch die Mobilisierung der eigenen Krifte und die
Solidaritit der anderen® ermoglicht und bewahrt und umgekehrt ,,die Solidaritit aller durch
die mogliche und notwendige Wahrnehmung der FEigenverantwortung des einzelnen®

sichert.””®

Dies wird im weiteren Verlauf konkretisiert im Blick auf die Leistungserbringung. Dabei
kommt Freiheit vor allem nochmals im Sinne von Freiheitsrechten zur Sprache: ,,Eine
nachhaltig gesicherte Weiterfihrung des iberkommenen Systems ist gerade auch im Hinblick
auf seine freiheitssichernden Elemente, wie das Wahlrecht der Patienten, auf aufgabengerechte
Institutionen und Anreize angewiesen. Diese miissen zugleich die Uberpriifbarkeit von
Qualitit und Effizienz erméglichen.™” Keine Wahlfreiheit dagegen kann den Patienten, so
das Papier, gewihrt werden im Blick auf den Bedarf an medizinischen Leistungen: nicht ,,nur
um Uberforderungen des Systems zu vermeiden, sondern auch um den Gefahren
entgegenzuwirken, die aus der mangelnden Inanspruchnahme objektiv erforderlicher

Versorgung und Behandlung resultieren.«"

503 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 15.

504  Vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 15.
505  Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 27.

506  Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 9.

507 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 8.

508  Solidaritit brancht Ejgenverantwortung, 8.

509 Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 14.

510  Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 23.

90



Der Grundtenor des Dokumentes lautet insgesamt: Solidarititssicherung durch mehr
Eigenverantwortung, wobei Freiheit des Einzelnen realisiert wird durch Wahrnehmung der
Eigenverantwortung — und diese dort, wo sie an ihre Grenze gelangt, durch die Solidaritit
anderer ermoglicht wird. Kriterien, wo die Grenze zumutbarer Eigenverantwortung erreicht

ist und notwendigerweise die Solidaritit der anderen greifen muss, werden nicht genannt.

2.4 Das Soziale neu denken. Fir eine langfristig angelegte Reformpolitik — Beitrag
der deutschen Bischife, Kommission fiir gesellschaftliche und soziale Fragen
(2003)

Am 12. Dezember 2003 — also rund ein halbes Jahr nach Erscheinen des Dokuments
Solidaritit - brancht  Eigenverantwortung — wurde nach intensiver Vorarbeit durch eine
Expertengruppe von katholischen Sozialethikern, Publizisten, Unternehmensberatern und
Polittkern ein ,,Impulstext® zur Reform des Sozialstaates, insbesondere der sozialen
Sicherungssysteme, der Offentlichkeit vorgestellt. Das Ziel des Textes sollte eine
Auseinandersetzung mit der Problematik des Reformstaus in Deutschland sowie die
Skizzierung von Leitlinien fiir zukiinftige Reformen des Sozialsystems sein. Das Anliegen der
fir die Veroffentlichung verantwortlichen Bischéflichen Kommission fir gesellschaftliche und
soziale Fragen war nicht, das 1997 erschienene gemeinsame Sozialwort der beiden Kirchen
Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit zu ersetzen, vielmehr sollte dieses ,,partiell

fortgeschriecben werden®'!, aber auch dort konkretisiert werden, wo es Klirungsbedarf

hinsichtlich der Umsetzung hervorgerufen hatte.*'?

2.4.1 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte

Der Impulstext zur wirtschaftlichen und sozialen Lage Deutschlands Das Soziale nen denken
besteht aus 28 Seiten und ist grundsitzlich nach dem Dreischritt Sehen — Urteilen — Handeln
aufgebaut. Das Vorwort von Karl Kardinal LEHMANN und Bischof Josef HOMEYER leitet in
die Thematik des Papiers ein. Im ersten Kapitel folgt eine allgemeine Beschreibung der ge-
sellschaftlichen Situation in Deutschland, anschlieBend wird nach den Utsachen der Krise des
Sozialstaats gefragt und im letzten Teil werden die MaBnahmen und Reformvorschlige der

Autoren vorgestellt.

Im Vorwort wird festgestellt, dass es bei den in Deutschland notwendigen Reformen nicht um
Reformen um des Fortschritts Willen geht, sondern konkret darum, ,,Solidaritit und Ge-
rechtigkeit angesichts struktureller Massenarbeitslosigkeit und demographischen Wandels*"
wiederherzustellen. Damit wird eine Diskrepanz zwischen der Forderung nach Solidaritit und
Gerechtigkeit einerseits und den faktisch bestehenden Verhiltnissen andererseits

diagnostiziert, ein Faktum, das in den friheren Papieren der Bischofe nicht derart explizit

511 NOTHELLE-WILDFEUER, U.: Sozialstaat semper reformanda? Zum Impulstext der Bischofe ,,Das
Soziale neu denken.” In: Die Neue Ordnung 98 (2004), 1.

512 Vgl. SCHAFERS, M.: Das Soziale neu denken — Vom Sozialstaat zur Armenfirsorge? In:
http://www.ockumenisches-netz.de/kab2_sozial.pdf, abgerufen am 27.03.2007, 1.

513 Das Soziale nen denken, Vorwort.

91



festgestellt wurde. Konkret geht es darum, dass nach Meinung der Verfasser die sozialen

Sicherungssysteme in Gefahr sind, vor allem
- durch die Spaltung der Gesellschaft in Arbeitsplatzbesitzer und Arbeitslose,

- durch ein bewusstes Verspielen der Zukunftsfihigkeit des Sozialstaates und

1 514

- durch den demographischen Wande

Dartber hinaus ,erzwingen europiische Integration und die Globalisierung grundlegende
Verinderungen*" in den Sozialsystemen und auch im Steuersystem, was nicht nur als Risiko,

sondern vor allem auch als Chance aufzufassen ist.

Als Voraussetzung gelingender Reformen wird postuliert, dass ,,die Reformen das Wohl aller
im Blick haben [miissen], also auch derer, die zwar vielleicht zahlreich sind, aber in der Wahrt-
nehmung ihrer Interessen nicht so durchsetzungsstark, wie zum Beispiel Familien und
Arbeitslose.“*" Dazu gehort auch, der nachfolgenden Generation ,,gleichsam ein Mitsprache-
recht ein[zu|riumen fiir zukunftsfihige Gerechtigkeit und Solidaritit.“>'” Als Ziel des Papiers
wird angegeben, ,.Bedingungen aufzuzeigen, die es ermoglichen, tber die Tagesaktualitit
hinaus einen langfristic zukunftsfihigen Reformpfad einzuschlagen und ihn auch einzu-

halten. <!

Obgleich eingerdumt wird, dass die Politik inzwischen aktiv wurde, mahnen die Verfasser an,
das Reformtempo weiter zu erhShen. Insbesondere sollten nicht nur Kommissionen ein-
gesetzt, sondern deren Vorschlige auch umgesetzt werden. Falls Letzteres nicht ziigig ge-
schieht, drohen in der Bevolkerung weiterhin, sich Resignation und Politikverdrossenheit zu
verbreiten.””” Dariiber hinaus wiirde dies auch zu einem gravierenden Vertrauensverlust in das
politische System fithren. Als Hemmnis des Reformtempos identifizieren die Verfasser vor
allem ,,durchsetzungsstarke Interessengruppen, die ReformmalBnahmen zu ihren Gunsten [zu]

3 520
beeinflussen‘

suchten. Dies fihre dazu, dass Interessen von weniger einflussreichen
Gruppen Gefahr laufen, bei den Reformplinen nicht beriicksichtigt zu werden, was zu einer
weiteren Spaltung der Gesellschaft fihren wirde. Prinzipiell stellt das Papier zwei ,,Ungleich-

gewichte®” fest:

- das Ungleichgewicht im politischen Prozess zwischen gut organisierten und daher einfluss-
reichen Interessen einerseits und schlecht organisierbaren, aber in besonderer Weise der

Unterstiitzung des Staates bedurftiger Interessen andererseits, sowie

514 Vgl. Das Soziale nen denken, Vorwort.
515 Das Soziale neu denken, Vorwort.

516  Das Soziale nen denken, Vorwort.

517 Das Soziale neu denken, Vorwort.

518  Das Soziale neu denken, Vorwort.

519 Vgl. Das Soziale nen denken, 7.

520 Das Soziale neu denken, 7.

521 Das Soziale nen denken, 7.

92



- das Ungleichgewicht zwischen den aktuellen Problemen und Forderungen einerseits und den
absehbaren, moglicherweise schwerer wiegenden Problemen und Forderungen der Zukunft
andererseits.

Insgesamt, so das Papier, ist ,,keine der grof3en Sdulen des Sozialstaats [...] ohne tiefgreifende
strukturelle Korrekturen zukunftsfihig.“** Der bestehende ,,sozialpolitische Reformstau‘*
fihre zu einer Schwichung von Solidaritit und Eigenverantwortung innerhalb der Gesell-
schaft. Reformen seien vor allem deshalb unumginglich, weil sonst die ,,Schwachen die Leid-
tragenden“s24 seien. Vor dem Hintergrund der beschriebenen Situation wagt das Papier, ein
Urteil hinsichtlich der Griinde fir die bestehenden Probleme zu fillen: Das Papier weist vor
allem der Politik die Schuld an den ausufernden Problemen zu. Sie hitte nicht nur weder zeit-
noch sachgerecht gehandelt, sondern vielmehr den Sozialstaat durch immer weitere sozialen
Wohltaten ausgehohlt. D.h. eine Ursache fiir die Probleme wird die Missachtung des Prinzips
der Subsidiaritit seitens des Staates identifiziert. ,,Dabei hat die Fihigkeit des Sozialstaats, sich
an die jeweiligen Verhiltnisse anzupassen, gelitten.“525 Gerade dies sei aber angesichts der
demographischen Entwicklung, die auch eine Folge falscher sozialpolitischer Weichen-

stellungen sei, existenziell notwendig.SZ(’

Im weiteren Verlauf des Dokuments werden nochmals die bereits angesprochenen ge-
sellschaftlichen Probleme, wie Demographiewandel, strukturelle Arbeitslosigkeit, Wandel in
den Arbeitsbiographien usw. erortert, wobei eine ,,Erosion alter Solidarititsformen® fest-
gestellt wird. Dabei werden folgende ,,Barrieren fiir langfristig angelegte Reformen®? identi-
fiziert:

1. ,,Korporatismus und Dominanz von Partikularinteressen®®®;

€529,
ks

»Die Verengung der Sozialpolitik auf Verteilungspoliti

,,Die Entwicklung des Foderalismus“™;

> N

»Es mangelt an Institutionen, die den Blick auf das Ganze und auf eine nachhaltige, zu-

kunftsorientierte Politik richten. !

Als Voraussetzung fir die Beseitigung dieser Probleme schlagen die Verfasser eine bessere
Vernetzung aller Politik-Bereiche und Bevélkerungsgruppen vor. Allein durch die Freisetzung
der damit verbundenen Synergieeffekte lieBen sich vor allem akute und mittelfristige Finanz-
probleme 16sen. Dabei, so das Papier, missten vor allem die mittleren Einkommensgruppen

davon Abschied nehmen, ihren Lebensstandard auch mithilfe der Inanspruchnahme sozialer

522 Das Soziale nen denken, 8.

523 Das Soziale nen denken, 8.

524 Das Sogiale nen denen, 8.

525 Das Soziale neu denken, 8f.

526 Vgl. Das Soziale nen denken, 10.
527 Das Soziale nen denken, 10f.
528  Das Soziale nen denken, 12.

529 Das Soziale nen denken, 13.

530 Das Soziale nen denken, 14f£.
531 Das Soziale nen denken, 15£f.

93



Sicherungsmechanismen langfristig festschreiben zu koénnen. Kiinftig missten die Systeme
wesentlich zielgerichteter vor allem die drmeren Bevolkerungsschichten im Auge haben, wie es
beispiclsweise bereits in Mater et magistra gefordert wird.”” Soziale und 6konomische Ungleich-
heiten miissten begrenzt und dem Prinzip der Subsidiaritit wieder mehr Geltung verschafft

werden.™

Das heilit: Entlastung der Sozialsysteme durch Begrenzung staatlicher Sozial-
leistungen. Das heil3t aber auch: ,,Eigenverantwortung als Recht und Pflicht“*** und ,,Hilfe zur
Selbsthilfe* zu fordern. Diese beiden Prinzipien lassen sich vor allem dann gut miteinander
verbinden und praktizieren, wenn der Einzelne in eine soziale Gemeinschaft (Netzwerk) ein-
gebunden ist: ,,Hierzu gehoren in erster Linie die Familien (Haushalte und Verwandtennetze),
aber auch die gemeinniitzigen Einrichtungen, Formen assoziativer Selbsthilfe — beispielsweise
in Kirchen, Gewerkschaften oder Vereinen — und Formen wechselseitiger Hilfe — etwa im
Bereich von Nachbarschaften oder sonstigen Bekanntschaftsbeziehungen.“536 Immer dort, wo
Hilfe selbst organisiert werden kann, sollte sich der Staat heraushalten — so der Grundtenor
des Papiers zu dieser Thematik. Daher kommt dem Ehrenamt bzw. dem burgerlichen
Engagement als praktizierter Solidaritit eine besondere Rolle zu, die der Staat stirken muss.”’

Dies trigt gleichzeitig zu einer wesentlichen Entlastung der Sozialsysteme bei.

Vorgeschlagen wird in diesem Zusammenhang ein ,,Subsidiaritits-Check®. Darunter verstehen
die Verfasser: ,,Der gesamte Sozialstaatskomplex miusste nach den Kriterien des Subsidiari-
titsprinzips auf notwendige Reformen hin durchforstet werden.“”* Dariiber hinaus sei ein
,»oolidaritits-Check® notwendig, ,,der bestehende Gerechtigkeitsliicken aufdeckt und dadurch
beseitigen hilft.<>”

Hierzu greifen die Verfasser die bereits in den siebziger Jahren des letzten Jahrhunderts vom
Club of Rome publizierten Ideen eines qualitativen Wirtschaftswachstums auf. Wohlstand
musste nicht mehr durch Vervielfiltigung materieller Gtter, sondern vielmehr durch ,.ein

“*% yon Wohlfahrt definiert werden. ,,Das bedeutet, dass immer auch

integrales Verstindnis
gefragt werden muss, wo mit »sozialen« Argumenten nur die Besitzstinde einiger Privilegierter
und gut Organisierter gesichert werden oder wo gut gemeinte soziale Strategien unsoziale und

negative Folgen haben.<**

In diesem Zusammenhang nehmen die Verfasser ein zentrales Moment des Sozialstaats in den
Blick, das eher ,auflerhalb der traditionellen Sozialpolitik angesiedelt™ ist, das ,,aber fiir die

soziale Entwicklung viel entscheidender sein kénnen als vieles, was innerhalb der Sozialpolitik

532 Vgl. Das Soziale neu denken, 16ff.
533 Vgl. Das Soziale nen denken, 18£f.
534 Das Soziale nen denen, 20.

535 Das Soziale nen denken, 20.

536 Das Soziale nen denken, 21.

537 Das Soziale nen denken, 20£f.

538  Das Soziale nen denken, 21.

539 Das Soziale nen denken, 22.

540 Das Soziale nen denken, 22.

541 Das Soziale nen denken, 22.

94



mit viel Aufwand gepflegt wird“>*: die Familien- und die Bildungspolitik, wobei angemahnt
wird, dass sich diese vor allem um sozial Benachteiligte kiimmern muss. Die ,,Nachwuchs-

543
“** werden,

forderung [musse| als vorrangige Aufgabe einer integralen Sozialpolitik verankert
so das Papier. Es wird betont, dass ohne nachhaltige Bevolkerungsentwicklung der Staat in
seiner derzeitigen Form nicht bestehen bleiben kann. Begriindet wird dies mit der mangelnden
Innovationskraft der Wirtschaft infolge ausbleibender junger Talente, was wiederum mittel-
fristig zu weiteren Problemen in der Finanzierbarkeit der sozialen Sicherungssysteme fihrt.
Das Papier spricht sich deshalb fiir eine nachhaltige Férderung von Ehe und Familie als ,,die
wichtigste soziale Gemeinschaft des Dialogs, des Unterhalts, des gegenseitigen Beistands und
des Zusammenlebens® aus. Dies sei nicht nur die Aufgabe eines Ministeriums, sondern miisste
als Querschnittsaufgabe der Gesamtpolitik, ja der gesamten Gesellschaft — wobei die Verfasser
dabei auch ausdriicklich die Wirtschaft mit einbeziehen — gesehen werden. Daher wird ge-
fordert: ,,So muss beispielsweise nicht die Familie arbeitsweltgerecht werden, sondern die

Arbeitswelt muss familiengerecht werden.<*

Analog gelte dies fur die Bildungspolitik. Es wird betont, dass die ,,Zukunftsfihigkeit einer
Gesellschaft und die Beteiligungschancen jedes Einzelnen [...] zu einem groflen Teil davon
ablhdngen]|, wie gut es ihr gelingt, Bildung, und zwar das ganze Leben begleitend, zu erméog-
lichen.*** Dies wird zu einer der wichtigsten gesamtgesellschaftlichen Zukunftsaufgaben et-
kldrt. Man geht sogar noch weiter und folgert aus den Ergebnissen der PISA-Studien, die Er-
offnung von Bildungschancen fiir alle (auch fir diejenigen, die aus bestimmten Griinden be-
nachteiligt sind) werde zu einer ,,der groBen sozialen Fragen des 21. Jahrhunderts“>*. Dabei
wird unterstrichen, dass dies nicht nur eine Frage von Beteiligungsgerechtigkeit sei, sondern

dass Bildung auch tiber die internationale Wettbewerbsfihigkeit Deutschlands entscheide.

Im Weiteren wenden sich die Autoren dem deutschen Foderalismus und seiner Reform-
bedurftigkeit zu. Hier musse wieder Wettbewerb zwischen den besten Lésungen einkehren,
der nach Meinung der Autoren nicht mehr gegeben ist. Sie schlagen vor: ,,Erstens sollten die
Grenzen zwischen den Kompetenzen des Bundes und der Linder klarer gezogen und die
Politikverflechtung verringert werden. [...] Zweitens muss die Kompetenzverteilung

zwischen Bundes- und Landesebene dem Subsidiarititsprinzip entsprechen.“547

Als eine der Ursachen fiir das schleppende Reformtempo in diesem Bereich identifiziert das
Papier die Trigheit der Entscheidungsgremien. Vorgeschlagen wird die Einrichtung eines — im
Rahmen des wissenschaftlichen Dienstes des Bundestages selbstindig agierendes, sachver-
stindiges und parteipolitisch neutrales — ,,Assessment Centers®, dessen Aufgabe es sein soll,
jede Gesetzgebungsmal3inahme mit einem kurz-, mittel- und langfristigen Auswirkungsgut-

achten zu versehen, das dabei auch die jeweils zur Verfiigung stehenden Handlungsalter-

542 Das Soziale nen denken, 22.
543 Das Soziale nen denken, 23.
544 Das Soziale nen denken, 23.
545 Das Soziale nen denken, 23.
546 Das Soziale nen denken, 24.
547 Das Soziale nen denken, 24.

95



nativen umreiflen miisste.”* Gefordert wird die Etablierung eines ,,regelmifigen »Sozialstaats-
TUVs«®: | Er soll dazu beitragen, Wissensliicken [tber die Auswirkungen von Gesetzen auf
die Gesamtgesellschaft] zu fillen, das Wissen unterschiedlicher Bereiche und Wissenschaften
zusammenzubringen, die Funktionen von Bund, Lindern und Kommunen aufeinander zu
beziechen und dadurch Transparenz und eine umfassendere Perspektive auf die anstehenden
Probleme zu schaffen.“ Hintergrund des Vorschlags eines ,.Sozialstaats-TUVs“”! ist die
Tatsache, dass im Gegensatz zur derzeitigen Praxis, wo vor allem Lobbygruppen die ent-
scheidungstragenden Parlamentarier beraten, unabhingige Gremien interessenneutral zum
Wohle des Gemeinwesens Wissen bereitstellen konnen.

Grundsitzlich sind sich die Verfasser dartiber im Klaren, dass die Umsetzung all der Vor-

52 gein wird, ,.der sich nur

> 3

schlige und Anregungen ein ,,Jangwieriger und komplexer Prozess
im Horizont von Jahrzehnten erfolgreich bewerkstelligen®> lisst. Zusammenfassend wird
ausgefiihrt: ,,Gesucht wird eine »Entwicklungspolitik fiir ein entwickeltes Land«. Sie denkt
vom Menschen, besonders den Nichtbeteiligten, und vom Ganzen her. Sie bricht die
Dominanz partikularer, meist (klein-)gruppenbezogener Interessen auf und stellt die Wahr-

nehmung, Darstellung und Bewertung in umfassende Zusamrnenhéinge.“554

2.4.2 Das Verstindnis von Solidaritit

Eine eigentliche Definition des Solidarititsbegriffs hilt der Impulstext nicht bereit. Auch im
Unterkapitel 4.2. des Textes, ,,Subsidiaritit und Solidaritit als Leitbilder, kommt es entgegen
dem Anschein des Titels nicht zu einer grindlichen Auseinandersetzung mit dem
Solidarititsbegriff. Die Aussagen sind eher unkonkret und allgemein. Es wird lediglich an die
Worte aus dem Gemeinsamen Sozialwort der Kirchen erinnert, dass die ,,Forderung des
Gemeinwohls in [...] Solidaritit der Beteiligten*>®” besteht. Jedoch wird die
Solidarititsproblematik insgesamt in dem Papier als eine der drei Hauptherausforderungen
genannt, vor denen ,eine Sozialstaatsreform im 21. Jahrhundert im Kontext der europdischen

Integration und der Globalisierung®*

stehe. Neben dem demographischen Wandel und der
strukturellen  Arbeitslosigkeit soll der ,,Erosion alter Solidarititsformen® besondere
Aufmerksamkeit geschenkt werden. Zwar wiirde durch die derzeitige Ausgestaltung des
Sozialstaats den Risiken der Marktwirtschaft entgegengewirkt, aber auf der anderen Seite
werden durch die Institutionalisierung des Wohlfahrtstaates die Sdulen zivilgesellschaftlicher
Solidaritit massiv beeintrichtigt. Das Problem sehen die Verfasser des Impulstextes vor allem

in der Schwichung der Rolle der Familie, welche durch die heutigen sozialstaatlichen

548  Vgl. Das Soziale neun denken, 241.
549 Vgl. Das Soziale nen denken, 25.
550  Das Soziale nen denken, 26.

551 Das Soziale nen denken, 26.

552 Das Soziale nen denken, 28.

553 Das Soziale nen denken, 28.

554 Das Soziale nen denken, 28.

555 Das Soziale nen denken, 21.

556 Das Soziale nen denken, 11.

96



Umverteilungsmuster verursacht wird.”" Dies fithrt dazu, dass die wichtigsten Stiitzen der
Wirtschaft, des Staates und der zivilgesellschaftlichen Organisationen ruiniert werden. Das
Papier formuliert dem gegeniiber: ,,Die Familie als primire[r] Ort des Heranwachsens von
Kindern und damit als Garant nachwachsender Generationen [...] [muss gestirkt] und die

Bereitschaft fiir neue Formen solidarischer sozialer Sicherung [...] [aktiviert werden].*>>®

Im Unterschied zu dem Gemeinsamen Sozialwort der Kirchen von 1997 kritisiert das
Impulspapier von 2003 direkt die bestehende Konzeption des Sozialstaats, welche dazu
beitrage, dass alte Solidarititsformen untergraben werden. Das Papier prazisiert: ,,Fir jede
Ausweitung von Leistungen mag es gute Griinde gegeben haben. Insgesamt haben sie aber zu
einer Struktur gefiihrt, in der es durchaus nachvollziehbar ist, dass sich der Einzelne
zunehmend auf das soziale Sicherungssystem verldsst und immer weniger auf andere

Solidarititen. <>’

Das Solidarititsprinzip wird in einem dreifachen Sinne dargestellt: Zum einen ist die Rede von
individueller Tugend der Hilfsbereitschaft gegentiber Schwicheren, zum anderen wird ,,auf die
»staatsferne«, Uber Individuen, Familien und biurgergesellschaftliches Engagement laufende
»gesellschaftliche Solidaritit« der privaten Netzwerke abgehoben, die zugleich (...) gegen die

staatlich-burokratisch ~ vermittelte »Solidaritit« der sozialstaatlichen Sicherungssysteme

<560 561

ausgespielt werden.” Oder anders ausgedriickt: Es entsteht der Findruck, Solidaritit
konne ,privatisiert” werden. Wie schon erwihnt, wird das Gewicht der sozialstaatlichen
Unterstiitzung mehr ,auf die Sicherung der Gemeinschaftsformen, insbesondere der

¢c562

Familie verlagert.

Kritiker werfen einer solchen Positionsbestimmung insgesamt vor, dass dabei ,,eine zentrale
Einsicht der eigenen sozialethischen Tradition, der es bei Solidaritit nicht zuerst und erst recht

nicht ausschlieSlich um die Firsorge einzelner fir einzelne Schwache geht, sondern um ein

557 Vgl. Das Soziale neun denken, 11.
558  Das Soziale nen denken, 11.
559  Vgl. Das Soziale neu denken, 9.

560  GABRIEL, K./HENGSBACH, F./MIETH, D.: Das Soziale neu denken als Abkehr vom ,Gemeinsamen

Wort® der Kirchen? In: http://www.muenster.de/~angergun/ impulspapier.pdf, abgerufen am
27.03.2007, 2.

561  Uber die Frage, ob Das Sogiale nen denken den ,,Ausverkauf des katholischen Modells des Sozialstaats
bedeutet oder dessen Weiterentwicklung angesichts verinderter gesellschaftlicher Verhiltnisse, ist eine
heftige Debatte innerhalb der Vertreter der Sozialethik entstanden. Fur die erste Meinung stehen etwa
GABRIEL K.: Die ,katholischen® Grundlagen des Sozialstaats. In: SCHRAMM, M./KRACHT,
H.J.G./Kostka, U. (Hg): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische
Grundlagenprobleme, Padetborn 2006, 21 u.6., sowie GABRIEL, K./HENGSBACH, F./MIETH, D.: Das
Soziale neu denken als Abkehr vom ,Gemeinsamen Wort® der Kirchen? In:
http://www.muenster.de/~angergun/ impulspapier.pdf, abgerufen am 27.03.2007. Fur die zweite
Meinung lisst sich beispielsweise anfithren SPIEKER, M.: Legitimitdtsproblem des Sozialstaats. Die
Christliche Gesellschaftslehre im Streit um die Sozialstaatsreform. In: SCHRAMM, M./KRACHT,
H.J.G./Kostka, U. (Hg): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische
Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 28-30, und KRUIP, G.: Die sozialethische Relevanz der Berufung
auf die ,katholischen’ Grundlagen des Sozialstaats. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.].G./KosTKA, U. (Hg.):
Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006,
32-36.

562 Das Soziale nen denken, 17.

97



gegenseitiges Rechtsprinzip, das zum Aufbau solidarischer Institutionen verpflichtet, die den

cc 563

einzelnen vor Uberforderung schiitzen* ™, vergessen wird.

Der Grundtenor des Papiers lautet, wie SUTOR zusammenfasst: ,Solidaritit muss am
Leistungswillen und an den Interessen der Menschen ansetzen, sie muss durchgehend
freiheitlich, subsididr geordnet werden. Ein allzu undurchsichtig und kollektivistisch
strukturiertes Sozialsystem fithrt dazu, dass allzu viele versuchen, vom Staat auf Kosten aller

zu leben.

2.4.3 Das Verstindnis von Freiheit

Die deutschen Bischofe gehen in ihrem Impulstext nur an drei Stellen explizit auf die
Freiheitsthematik ein, und dies in drei unterschiedlichen Zusammenhingen: Zuerst wird
Freiheit als eines der wichtigsten Ziele des neuen sozialen Programms der Bundesrepublik
Deutschland in den ersten Jahren nach der Wiedervereinigung erwihnt. In dem durch die
Soziale Marktwirtschaft geprigten Programm, welches die Prinzipien des Marktes mit dem
Prinzip des sozialen Ausgleichs verbindet, war vorgesehen, ,,den Kampf gegen die Not mit
den Zielen des Wohlstands fur alle, mit der Gleichheit, der allgemeinen Freiheit und der

<56,

Sicherheit [zu] verkniipfen.*” All dies gestaltete den sozialen Frieden und sollte zur

Integration der Gesellschaft beitragen, welche sich durch die umfangreichen

Modernisierungsprozesse entfalten konnte.”®

Zum zweiten Mal taucht der Begriff der Freiheit im Abschnitt iber die méglichen Reformen
des Sozialstaats auf. Wichtig erscheint den Verfassern, solche Reformen einzufiihren, welche
»mehr auf die Sicherung der Gemeinschaftsformen, insbesondere der Familie, abstellen, in

567

denen diese Einzelnen leben. Dabei durfe aber nicht die Freiheit der Einzelnen

eingeschrinkt werden.

Die wohl bedeutendste Formulierung zur Freiheitsthematik trifft das Papier im Abschnitt iiber
die Subsidiaritit: Das Subsidiarititsprinzip wird definiert als ,die Forderung von

Eigenverantwortung statt Fremdverantwortung, von Selbstindigkeit statt Abhéingigkeit.“’%8

Oder zusammengefasst ausgedriickt: ,,Subsidiaritit erméglicht durch Solidaritit Freiheit.«>”
Subsididres Handeln bedeutet somit, dass die groBeren, tbergeordneten FEinheiten den
kleineren, schwicheren Einheiten den Vortritt beim Handeln lassen, aber sie auch férdern,

wenn sie nicht imstande sind, ihre Aufgaben aus eigenen Kriften bzw. Mitteln zu meistern. In

563  GABRIEL, K./HENGSBACH, F./MIETH, D.: Das Soziale neu denken als Abkehr vom ,Gemeinsamen
Wort® der Kirchen? In: http://www.muenster.de/~angergun/ impulspapier.pdf, abgerufen am
27.03.2007, 1.

564  SUTOR, B.: Beteiligungsgerechtigkeit und Sozialstaatsreform. Eine complexio oppositorum im Streit
um die Sozialstaatsteform. In: http://www.kda-nordelbien.de/media/44_01_sutor_beteiligungsge-
rechtigkeit.pdf, abgerufen am 27.03.2007, 9.

565  Das Soziale neu denken, 9.

566  Vgl. Das Soziale neu denken, 9.
567  Das Soziale nen denken, 17.
568  Das Soziale nen denken, 19.
569 Das Soziale nen denen, 20.

98



diesem Sinne wird durch diesen solidarischen Einsatz im Rahmen der Subsidiaritat Freiheit
bzw. genauer: Die Ubernahme von Eigenverantwortung durch den Einzelnen bzw. die

kleinere Einheit ermég]icht.570

2.5 Demokratie braucht Tugenden — Beitrag der deutschen Kirchen zur Sozialethik
im Hinblick auf die soziale und wirtschaftliche Situation in Deutschland (2006)

2.5.1 Die Vorgeschichte — der Konsultationsprozess

Unter dem Titel Demokratie braucht Tugenden stellten am 23. November 2006 in Berlin die
Deutsche Bischofskonferenz und der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland ein

. . . "71
Gemeinsames Wort zur Zukunft des demokratischen Gemeinwesens vor.’

Insgesamt arbeitete die zur Erstellung des Dokuments eingesetzte Kommission zwei Jahre an
diesem knapp fiinfzigseitigen Dokument, welches an das Gemeinsame Wort der Kirchen Fiir
eine Lukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit anknupfen sollte. Insbesondere die evangelische
Kirche war die treibende Kraft hin zu einer erneuten Auseinandersetzung mit dieser
Thematik.””

Bei der Prisentation des Textes wurde als einer der Grunde fur das Entstehen des
Dokumentes die gegenwirtig hohe Unzufriedenheit der deutschen Burgerinnen und Birger
(rund 51 Prozent) mit dem ,,Funktionieren” der Demokratie genannt. Angesichts dieser
Tatsache wollten die Kirchen mit diesem Gemeinsamen Wort den Menschen in Deutschland
Mut machen: Mut zur Mitwirkung am demokratischen Gemeinwesen, Mut zu notwendigen
Reformen der Gesellschaft, Mut zum politischen Engagement in unterschiedlichen Rollen und

Funktionen.’”

Ferner war es die Intention von Demokratie braucht Tugenden, zu einer
Wertorientierung in der Politik beizutragen, in deren Mittelpunkt die Wiirde jedes Menschen,
die Achtung der Menschenrechte und die Ausrichtung am Gemeinwohl stehen. Der in dem
Beitrag angesprochene Tugendbegriff wird ausschlieflich auf moralischer Ebene diskutiert
und richtet sich als Appell an alle am politischen Prozess Beteiligten, ihrer Verantwortung

gerecht zu werden.

570  Vgl. Das Soziale neu denken, 19.

571  Prisentiert wurde der Text durch den Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, Karl Kardinal
LEHMANN, und den Vorsitzenden des Rates der EKD, Bischof Wolfgang HUBER, zusammen mit den
Vorsitzenden der zur Vorbereitung dieses Gemeinsamen Wortes berufenen Kommission: Bischof Dr.
Reinhard MARX (Trier) und Bundesminister a.D. Dr. Jurgen SCHMUDE (Moers).

572 Vgl. MICHEL, K.-G.: Kirchen bleiben ziemlich unkonkret. Dem Gemeinsamen Wort tiber Tugenden
in der Demokratie fehlt es am Mut, sich klar zu dulern. In: Die Tagespost, 25.11.2000, 9.

573  Vgl. HUBER, W.: Statement des Vorsitzenden des Rates der EKD, Bischof Wolfgang Huber, bei der
Vorstellung des Gemeinsamen Wortes der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der EKD zur
Zukunft unseres demokratischen Gemeinwesens ,Demokratie braucht Tugenden®, 23. November 2006.
In: http:/ /www.ekd.de/vortraege/061123_huber_demokratie.html, abgerufen am 10.05.2007.

99



2.5.2 Aufbau des Textes und Reflexion der wichtigsten Inhalte

Nach dem Geleitwort ist das Gemeinsame Wort unterteilt in fiinf Hauptkapitel, von denen

das vierte — ausfuhrlichste — Kapitel, ,,Orientierungen fiir eine politische Tugendlehre aus

2

christlicher Perspektive, den Kernteil des Textes bildet, in welchem konkrete Leitlinien fur

bestimmte Personengruppen formuliert werden. Das finfte Kapitel, ,,Engagement fiir unser

>

demokratisches Gemeinwesen®, fasst die Kerngedanken des Dokumentes in Form einer

Forderung zusammen.

Einleitend wird festgestellt, dass sowohl neoliberale Wirtschafts- bzw. Gesellschaftskonzepte,
wie sie nach SMITH's ,,unsichtbarer Hand*“™* automatisch zu Wohlstand und Demokratie

fihren missten, gescheitert sind, wie auch eine Politik, die ,,der sichtbaren Hand des

<575

Staates tberlassen wird, nicht notwendig zu einem menschenwirdigem Leben fihrt.

Dabei wird eingerdumt, dass es diesbeziiglich zwar seit Jahren einen intensiven politischen
Disput gibt, dass es jedoch zu groflen gesellschafts- und wirtschaftspolitischen Verinderungen
bisher nicht kam. Dabei, so stellen die Verfasser des Beitrags fest, herrsche eine gewisse
Ambivalenz in der Bevélkerung vor: Man will, wenn Gberhaupt, Verinderungen nur in kleinen
Schritten akzeptieren, dennoch sei man rational davon tGberzeugt, dass nur durch grof3ere Ver-

inderungen die Zukunftsfihigkeit der deutschen Gesellschaft gesichert werden kénne. Die

kcc576

Verantwortung dafir wiirde nur allzu oft an ,,die Politi abgeschoben, es fehle, heil3t es im

Geleitwort, ,,an Einsicht, dass fir die Handlungs- und die Leistungsfihigkeit eines demo-

>

d 577

kratischen Gemeinwesens seiner Natur gemal3 alle verantwortlich sin Ein komplexes

Gemeinwesen, wie es in Deutschland herrscht, sei doch geradezu auf eine aktive Beteiligung
der Birgerinnen und Birger an der politischen Willensbildung angewiesen. Dartiber hinaus
seien die politischen Institutionen nur so ,,gut”, wie es durch die Mitarbeit jedes Einzelnen zu

gewiahrleisten sei. Daraus folgern die Verfasser: ,,Die Demokratie braucht politische
«c578

Tugenden.

Dabei wird der Tugendbegriff in jener christlichen Ethik-Tradition gefasst, wie sie sich in den
(katholischen) Sozialenzykliken widerspiegelt.

Der Auftrag der Kirchen, so das Papier, kann in diesem Zusammenhang nicht darin bestehen,

Losungen anzubieten, sondern vielmehr darin, ,,fir eine Wertorientierung in der Politik einzu-

3 3

treten, in deren Zentrum die Wirde jedes Menschen, die Achtung der Menschenrechte und

«c579

die Ausrichtung am Gemeinwohl stehen. ,» Tugenden® sollen daher als Voraussetzung fur

k44580

eine ,an diesen Malstiben ausgerichtete Politi angesprochen werden, wozu ,.ent-

sprechende Einstellungen und Verhaltensweisen auf Seiten aller am politischen Leben be-

574 Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
575 Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
576 Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
577  Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
578  Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
579 Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
580  Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.

100



¢c581

teiligten Akteure™®' gehéren.”™ Daher ist es das Ziel des Beitrags, nicht nur ,,die heute not-

wendigen politischen Tugenden® zu beschreiben, sondern auch ,,vor allem zur Ausbildung

dieser Tugenden [zu] ermutigen.***’

Am Anfang des ersten Kapitels — ,,.Die deutsche Demokratie angesichts der Heraus-
forderungen der Gegenwart® — wird festgestellt, dass sich die Demokratie in Deutschland seit
der Griindung der Bundesrepublik und insbesondere seit der Wiedervereinigung im Jahre
1990 zweifelsfrei bewidhrt hat. Demokratie wird dabei vor allem durch die Durchsetzung der
Menschenrechte gemal3 den ersten Artikeln des Grundgesetzes (Meinungs- und Pressefreiheit,
Versammlungsfreiheit etc.) gewihrleistet. Daher kann demokratisch ausgerichtete Politik zur
Losung gesellschaftlicher Probleme ausschliefSlich nur auf dieser Basis operieren. Dies gilt
auch fur das von den Verfassern als eines der am brennendsten angesehenen Probleme: die

hohe Arbeitslosigkeit — mit all ihren Folgeproblemen.5 B4

Im weiteren Verlauf des Beitrags werden wiederum Aspekte der Beteiligungsgerechtigkeit,
Gesundheit, Alterssicherung, Bildung und demographischen Entwicklung sowie die Familien-
politik angesprochen. Exemplarisch sei auf die Familienpolitik eingegangen: Diese sei zwar
vornehmlich Sache des Staates, insbesondere, was die dazu notwendigen Rahmenbedingungen
betrifft; Paare missten sich jedoch zunehmend fragen, ob die Freude am Kind nicht die Last
der damit verbundenen Verantwortung tberwiegt. Fiir die Familie wie fir die Gesellschaft
gelte: ,,Ohne Kinder gibt es keine Zukunft.“*” Nicht zuletzt deshalb miissten die ,,ge-
sellschaftlichen und politischen Erschwernisse fiir das Leben mit Kindern® beseitigt werden.
Eine Bevorzugung junger Kinderloser diirfe es ebenso wenig geben, wie eine Generationen-
ungerechtigkeit gegeniiber der nachfolgenden Generation.™ Festgestellt wird: ,,Wesentliche
Strukturen entsprechen weder der Gerechtigkeit zwischen noch innerhalb der

. 588
Generationen.“

Die angesprochenen Probleme wiirden durch die Verdnderungen im Zusammenhang mit der
Globalisierung zunehmend verschirft, da der einzelne Nationalstaat nur noch im Rahmen
eines weltweiten Beziehungsgeflechts wirksame Problemlosungen ermdéglichen kénne. Daher
kimen Strukturen wie z.B. die EU den einzelnen Staaten wiederum zugute. Einerseits konnten
daher von den nationalen politischen Entscheidungsinstanzen keine Ideallsungen erwartet

werden, andererseits mussten diese jedoch ihre Méglichkeiten konsequent ausschépfen.589

Dass Deutschland an diesem Prozess besonders schwer trigt, hinge, so das Papier, mit den
gewachsenen spezifischen Gesellschaftsstrukturen zusammen. So wiirden auch nicht zuletzt

systemimmanente Spezifika, wie die Méglichkeiten, die die deutsche Rechtsordnung bietet, zu

581 Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
582 Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
583 Demokratie brancht Tugenden, Geleitwort.
584  Demokratie brancht Tugenden, 8.

585  Demokratie brancht Tugenden, 9.

586  Demokratie brancht Tugenden, 9.

587  Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 9.

588  Demokratie brancht Tugenden, 9.

589  Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 10.

101



einer politischen Trigheit beitragen. Da politische Entscheidungstriger auch gleichzeitig auf
Zeit gewihlte Mandatstriger seien, sei hier die Angst vor Stimmen- und damit Macht- und
Einflussverlust oftmals groBer, als der Mut zur Durchsetzung unpopulirer, aber notwendiger
Entscheidungen.”™ Hinzu komme der auf den Politikern lastende Druck von Lobby- und
Interessengruppen. Daher trete im Ergebnis dieser Faktoren, verstirkt durch die hiufigen
Wahlen, ,.eine langfristige Perspektive in den Hintergrund, nachhaltige Politik wird zweit-
rangig und ihre Umsetzung schwierig, ja nahezu unrn(')'glich.“591 Insgesamt lauten die ent-
scheidenden Fragen: ,,Wie kann demokratische Politik von den schwierigen Ausgangsbe-
dingungen her die Kraft gewinnen, ihren Teil zur Bewiltigung der anstehenden Heraus-
forderungen beizutragen“592 bzw. ,Wie kann die Gegenwartsfixierung der Politik auf-

gebrochen werden, damit sie ihrer Zukunftsverantwortung gerecht werden kann?**”

Im Kapitel 2 — ,,Die Verantwortung der Kirchen in der Demokratie® — wird einleitend in
historischer Perspektive der gesellschaftlich-integrative Beitrag der Kirchen bei der Grindung
der Bundesrepublik und nach der Wiedervereinigung Deutschlands insbesondere in Ost-
deutschland hervorgehoben und betont, dass der Einsatz fir eine freiheitliche Demokratie,
wie sie im Grundgesetz fixiert ist, ,,in besonderer Weise [aus] dem christlichen Menschenbild*
** resultiert.

Aus dem christlichen Menschenbild, so das Papier, ergeben sich zentrale ethische ,,Mindest-

standards‘”

, die unabhingig von der konkreten Politikausgestaltung Gultigkeit haben
mussen. Diese sind z.B. Freiheit, Wiirde und Selbstbestimmung des Menschen usw., welche
sich aus den anthropologischen Grundaussagen des biblischen Schépfungsberichts ergeben, in
dem die Gottebenbildlichkeit als das entscheidende Merkmal genannt wird (Gen 1,26f.). Die

Gottebenbildlichkeit des Menschen ruht nicht auf menschlichen Fihigkeiten, ,,sondern un-

> 2
abhingig davon auf seiner Beziehung zu Gott.*””® Die Identitit des Menschen wiederum ist
»durch die Bezichungen herangebildet, in denen er sein Leben fithrt und gestaltet,” mithin
,,durch alle Formen der Interaktion also, die der Mensch zu seinen Mitmenschen, zur Gesell-
Fur die

ethische Orientierung bedeutet dies: Zwar konnen Christinnen und Christen von keinem

schaft, zur Natur und zur Geschichte aufnimmt.“>”” Daraus folgert das Papier: ,,
menschlichen Handeln die umfassende Verwirklichung des Guten oder gleichsam die
Schaffung einer vollkommenen und problemlosen Welt erwarten. Aber sie sind schon durch
den Schopfungsauftrag Gottes dazu berufen, ihrerseits schopferisch titig zu werden, d.h. alles
Handeln und alle Formen des Zusammenlebens und der Kommunikation zu stirken, durch

die ein gelingendes Leben fiir alle Geschopfe befordert werden kann.”® Daraus leitet sich

590  Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 10f.
591 Demokratie brancht Tugenden, 11.
592 Demokratie brancht Tugenden, 11.
593 Demokratie brancht Tugenden, 11.
594 Demokratie brancht Tugenden, 12.
595 Demokratie brancht Tugenden, 13.
596 Demokratie brancht Tugenden, 13.
597 Demokratie brancht Tugenden, 13.
598  Demokratie brancht Tugenden, 13.

102



nun fir Christen nicht nur das Recht, sondern geradezu die Pflicht eines jeden Menschen zur

»Einmischung® in gesamtgesellschaftliche Angelegenheiten her.

Im weiteren Verlauf des Beitrags wird eingerdumt, dass es seitens der Kirche eine ,,frihere

<599

Zuriickhaltung gegentiber der Staatsform Demokratie gab, was sich sukzessiver in der

papstlichen Sozialverkiindigung bis hin zu der im Jahre 1991 verfassten Sozialenzyklika

600 601

Centesimus annus’ Papst JOHANNES PAULS II. gedndert hat.”” Heute wollen die Kirchen zur

<602
>

Wertschitzung der Demokratie und zur Nutzung ihrer Chancen ermutigen auch ein-

gedenk der Tatsache, dass menschliches Handeln ,,unvollkommen bleibt und sich einige

.. . . 603
Probleme als unldsbar erweisen mogen.*

Demokratie, so die Verfasser in Kapitel 3 — ,,Zur Notwendigkeit politischer Tugenden fiir die
Demokratie® —, ist etwas, das jedem Einzelnen etwas abverlangt. Freiheitliche Demokratien
»konnen nicht aus sich heraus das notwendige Minimum an Gemeinwohlorientierung demo-
kratischer Politik gewihrleisten.“” Das bedeutet: ,,In einem freiheitlichen Gemeinwesen

konnen die Institutionen den Akteuren die Verantwortung fir das Gemeinwohl nicht ab-

<605

nehmen. Dabeti richtet sich diese Verantwortung nicht nur an die Amts- und Mandats-

1714

triger, sondern ,,an die ganze Birgergesellschaft % Das bedeutet nicht, so die Verfasser, dass

das Prinzip der gegenseitigen Kontrolle der Institutionen und damit auch der Amts- und

Mandatstriger, die zu besonderen Tugenden verpflichtet sind, aufgegeben wiirde. Denn ins-

<607

besondere dort, wo Menschen tiber Macht verfiigen, sind auch die ,,Versuchungen sehr

grof3, sodass gegebenenfalls Sanktionen greifen mussen.’”™

<609
>

Jedoch eine ,,pauschale Parteien-
und Politikerschelte, wie wir sie bisweilen etleben ist fir den grundlegenden ethischen

Standard des politischen Verhaltens kein Ersatz.

Pauschalkritik an Parteien und Politikern, so das Papier in Kapitel 4 — ,,Orientierungen fur
eine politische Tugendlehre aus christlicher Perspektive® —, sei vor allem auch deshalb unan-
gebracht, weil — wie erwihnt — fiir das Gelingen der Demokratie alle in der Pflicht stehen.

1719

»Dem Gemeinwohl zu dienen, obliegt allen. " Wer mit ,alle gemeint ist, wird deutlich in

der Nennung der Hauptgruppen von Akteuren im politischen Prozess der Demokratie:

599 Demokratie brancht Tugenden, 13.

600  Diese Sozialenzyklika wird im weiteren Verlauf der Arbeit noch genauer analysiert und diskutiert. Insofern
erscheint eine interpretative Auseinandersetzung, wie sie das Papier der deutschen Bischéfe vornimmt, an
dieser Stelle verfruht.

601  Dartber hinaus wird auf die vorangegangenen Publikationen der EKD und der Deutschen
Bischofskonferenz Bezug genommen.

602 Demokratie braucht Tugenden, 14.

603 Demokratie braucht Tugenden, 14£f.
604 Demokratie brancht Tugenden, 17.

605 Demokratie braucht Tugenden, 17.

606 Demokratie braucht Tugenden, 17.

607 Demokratie brancht Tugenden, 18.

608  Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 171.
609 Demokratie braucht Tugenden, 18.

610 Demokratie braucht Tugenden, 20.

103



1. ,,den Burgerinnen und Burgern im Allgemeinen und als Wahlerinnen und Wihlern im Be-

sonderen,
2. den Politikerinnen und Politikern, die Wahlimter anstreben oder innehaben,

3. den Journalistinnen und Journalisten, denen also, die die Offentlichkeit der Politik her-
stellen und damit in gewissem Sinn zwischen Biirgern und Politikern stehen, und

4. denen, die — auf der Ebene von Verbinden — als Repriasentanten spezifischer Interessen

auf politische Entscheidungen Einfluss zu nehmen versuchen.* o1l

Im Blick auf die erstgenannte Gruppe soll die Burgergesellschaft (civil society) wieder fur
,»jene Sphire politischer und medialer Offentlichkeit [stehen], die sich in modernen Gesell-
schaften zwischen Staat und Wirtschaft einerseits und der privaten Lebenswelt andererseits
gebildet hat™ — die ,,Biirgerinnen und Burger treten mit ihren Interessen und Wertungen aus
der Privatsphire heraus und bemthen sich im Vorfeld institutionalisierter, demokratischer
Entscheidungsprozesse um allgemeine Anerkennung fiir ihre Anliegen.“*’” Dabei ist von den
Biirgerinnen und Biirgern zu erwarten, dass sie sich den demokratischen Regeln unterwerfen,
wie z.B. ,,nach den anerkannten Regeln der Zustindigkeit (Verfassung) zu verfahren und in

<6

politischen Fragen zu Uberzeugen statt zu zwingen. 3 Es muss dartiber hinaus auch erwartet

werden, dass ,,sie sich nach Kriften um die Angelegenheiten kimmern, die sie selbst und die-
jenigen betreffen, fur die sie Verantwortung tragen, und dass sie Hilfe, wie es die christliche
Sozialethik im Subsidiarititsprinzip ausformuliert hat, erst dann beanspruchen, wenn sie sich

tatsichlich nicht selbst helfen kénnen.“*"

Vom Staat zu verlangen, die Birger rundum zu versorgen, wiirde zwangsliufig in Unmiindig-
keit munden, was den Begriff des Burgers dann ad absurdum fihren wiirde. Gleiches gilt

auch, wenn der Staat in Form von Steuern von seinen Burgern zu viel fordert. Beides seien

<615

»schwerwiegende Schidigungen der Solidaritit — und damit im Sinne eines tugendhaften

Verhaltens zu verurteilen. Weiterhin muss von den Burgern verlangt werden, ,,dass sie die

Wechselseitigkeit der Rechte und Pflichten akzeptieren (die Goldene Regel: »Was ihr wollt,
das euch die Leute tun, das tut ihnen auch.« Mt 7,12) und sich nach ihren Moglichkeiten um
das Wohl ihrer Mitmenschen und ihres Gemeinwesens bemihen, statt sich als bloe Nutz-
nieBer der Leistungen anderer Vorteile zu verschaffen.“'® Nicht zuletzt muss auch ein ge-
wisses gegenseitiges Interesse eingefordert werden, Gleichgultigkeit und Ignoranz sind der

Kampf anzusagen. Dabei wird nicht nur gefordert, ,,Solidaritit in der Familie, in der Nachbar-

35

schaft oder im Freundeskreis [zu] zeigen, sondern hierzu zihlt auch die Ubernahme der
<617

Pflichten gegentiber der eigenen Gesellschaft und der Weltgesellschaft.

611 Demokratie brancht Tugenden, 21.
612 Demokratie braucht Tugenden, 21.
613 Demokratie braucht Tugenden, 21.
614 Demokratie braucht Tugenden, 21.
615 Demokratie braucht Tugenden, 22.
616 Demokratie braucht Tugenden, 22.
617 Demokratie braucht Tugenden, 22.

104



<618
)

Zu einer ,repriasentativen Demokratie wie sie in Deutschland gemidll Grundgesetz
herrscht, gibt es, so die Verfasser, keine Alternative. Es liege dabei in der Natur der Sache,

dass eine gewisse ,,Distanz zwischen der Welt der Politik und der Alltagswelt der Biirgerinnen

und Burger mit der Gefahr der Entfremdung zwischen Wihlenden und Gewihlten“?" ent-

steht. Dem miussten beide Seiten durch wechselseitiges Zuhoren entgegenwirken. Auch
missten beide Seiten — also sowohl die Biirgerinnen und Burger auf der einen und die ge-
wihlten Politikerinnen und Politiker auf der anderen Seite — versuchen, durch ihr jeweiliges

Verhalten das in sie gesetzte Vertrauen zu rechtfertigen.(’zo

Alsdann geht es um die Verhaltenserwartungen, ,,mit denen das Gemeinwesen den gewihlten

1719

> 3

Politikerinnen und Politikern ihr Amt anvertraut.“** Dass die gewihlten Vertreter hier oftmals
in einen Konflikt zwischen dem Wunsch, wiedergewihlt zu werden, und der Pflicht, die ihnen
das Amt auferlegt (zum Wohle des ganzen Volkes zu arbeiten) geraten, liegt in der Natur der
Parteiendemokratie und muss von den Vertretern ,ausgehalten” werden.”” Doch nicht nur
das: Sie miussen auch zwischen den mehr oder weniger berechtigten Forderungen der
Interessengruppen abwigen und dabei sowohl die Zukunftsfihigkeit Deutschlands als auch
die internationalen Pflichten, die sich aus den Grundsitzen der katholischen Soziallehre er-
geben, im Auge behalten.”” Dabei sind Konflikte nicht nur unausweichlich sondern geradezu
notwendig fiir die Entscheidungsfindung.”® Diese mit AugenmaB3 und ohne den (politischen)
Gegner zu verletzen auszutragen, ist die Kunst, die von Politikern verlangt wird.”” Dabei wird
betont: ,,Die Forderung nach Mut, Risikobereitschaft und Standfestigkeit gegentiber den
Wiahlerinnen und Wahlern und dem Druck organisierter Interessen ist mit der dem Demo-
kratieprinzip entspringenden Verpflichtung des gewihlten Politikers auf seine Wihlerinnen
und Wihler durchaus vereinbar.“** Eine der wichtigsten Voraussetzungen dafiir ist die
Glaubwiurdigkeit. ,,Wer glaubwiirdig ist, kann sogar dann noch politisch fithren, wenn die
Uberzeugungskraft von Argumenten an Grenzen st6B8t.“”” Denn dann speist sich der Riick-

halt aus Vertrauen in die Wahrhaftigkeit und personliche Integritit des Politikers.**®

Im Blick auf die Parteiendemokratie wird nochmals unterstrichen, dass ,,Parteien [...] immer

wieder bemiiht sein [missen], sich mit dem politischen Gegner so auseinanderzusetzen, dass

das Ergebnis des demokratischen Konfliktes nicht die allseitige politische Lihmung ist.“**

618 Demokratie braucht Tugenden, 22.
619 Demokratie braucht Tugenden, 22.
620  Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 23f.

621  Dabei gibt die Verfassung hierzu bereits klare Richtlinien vor, wie z.B. in Art. 38 GG fir die
Abgeordneten und im Amtseid des Kanzlers und der Minister (Art. 56 GG in Verbindung mit Art. 64
Abs. 2). Demokratie brancht Tugenden, 25.

622 Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 25.
623 Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 27f.
624 Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 28.
625 Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 28.
626 Demokratie braucht Tugenden, 29.

627 Demokratie braucht Tugenden, 30f.

628  Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 31.
629 Demokratie braucht Tugenden, 32.

105



Gerade eine solche Lahmung wird jedoch als Ursache dafiir gesehen, dass ,,auch gut vorher-
sehbare kritische Entwicklungen — wie der demographische Wandel oder die Verengung der
kiinftigen politischen Handlungsspielrdume durch eine hohe Verschuldung der 6ffentlichen
Haushalte — [....] von der Politik lange Zeit nicht angemessen beriicksichtigt worden [sind].**"
Beklagt wird: ,,Es fehlt an dem Selbstvertrauen, das ndtig ist, um Einsicht in Notwendigkeiten
zu vermitteln, und an der Fahigkeit, zu den Anstrengungen zu ermuntern, die um der Zukunft

willen geboten sind. %!

Nun werden politische Entscheidungen zweifellos im Vollzug durch die o6ffentliche Ver-
waltung fiir den Einzelnen konkret. Doch die aus der Historie gewachsene Distanz zwischen
Biirger und Verwaltung wird oftmals durch mangelhafte Transparenz und zu wenig Dienst-

leistungsorientiertheit nicht abgebaut, sondern zementiert, so die Verfasser.”

SchlieBlich wenden sich die Verfasser den Verhaltenserwartungen an Journalistinnen und
Journalisten als Partner und Widerpart im politischen System zu. Dabei wird betont, dass die
Verfassung zwar einerseits Pressefreiheit gewihrleistet (Art. 5 Abs. 1 GG), dass die
Journalistinnen und Journalisten jedoch qua ihrer 6ffentlichen Wirkung oftmals als ,,Vierte
Gewalt“™® wahrgenommen werden, was sie zu besonderer Wahrhaftigkeit Verpﬂichtet.(’34
Politische Korrespondenten und Redakteure, so das Dokument, stehen im Spannungsfeld
zwischen Erwartungen der Verlage und Medienunternehmen, deren Angestellte sie sind, und
der fir das Gemeinwohl so zentralen Aufgabe, die drei staatlichen Gewalten aufmerksam zu

beobachten und objektiv zu bewerten.””

Gerade deshalb steht der Journalist bestindig im
Konflikt: ,,Einerseits ist die Demokratie auf Journalistinnen und Journalisten als Vermittler
zwischen Wihlern und Gewihlten angewiesen, denn fir die allermeisten Menschen ist das
Bild, das sie sich von Politik machen, ausschlieBSlich durch Eindricke bestimmt, die ihnen
medial vermittelt werden. Die Massenmedien wiederum brauchen die Politik als Lieferantin
neuer Nachrichten und Bilder.“”® Wenn diese Partnerschaft zu ,, Kumpanei® wird, ist dies
ebenso gefahrlich, als wenn Journalisten nur um der Auflageerh6hung oder der Einschalt-

quote Willen Dinge ,,aufbauschen oder gar erfinden.*”’

Daraus, so die Verfasser, ergibt sich die Forderung nach gewissen Tugenden bei titigen
Journalistinnen und Journalisten: ,,Wahrhaftigkeit, eine selbstkritische Einstellung, Unbestech-

lichkeit, Sorgfalt, Mut und Nonkonformismus.“**

Zuletzt rekurriert das Papier noch auf die Reprisentanten partikularer Interessen im
politischen Prozess, also auf Menschen, die sich zur gemeinsamen Verfolgung besonderer

Absichten oder auch zur Wahrnehmung tbereinstimmender Interessen etwa in Vereinen und

630 Demokratie braucht Tugenden, 33.

631 Demokratie braucht Tugenden, 33.

632 Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 33f.

633 Demokratie braucht Tugenden, 35.

634 Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 35f.

635  Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 35.

636 Demokratie braucht Tugenden, 35.

637  Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 35 und 37.
638 Demokratie braucht Tugenden, 38.

106



Verbinden, in Burgerinitiativen, Wihlergemeinschaften und sozialen Bewegungen zusammen-
schlieBen. Oftmals geht es bei einem solchen Zusammenschluss aber auch darum, in
organisierter Form Einfluss auf die offentliche Meinung und auf politische Entscheidungen
nehmen zu koénnen. Dies gewihrt solchen Zusammenschlissen eine nicht unerhebliche
Macht, was sich jedoch nicht unbedingt negativ auf die Demokratie auswirken muss”’; denn
die parlamentarische Demokratie lebt ja gerade von der Bundelung von Interessen, ins-
besondere dann, wenn diese — wie z.B. bei den kirchlichen Organisationen Caritas und

0 Rinzelinteressen und Belange des

Diakonie — der Allgemeinheit dienende Ziele vertreten.
Gemeinwohls miussen sich nicht grundsitzlich ausschlieBen, auch ,,wenn Verbidnde durchweg
Gruppen-, Einzel- oder Sonderinteressen und nicht das Ganze im Blick haben.“*" In der
Existenz und Aktivitit solcher Gruppen verwirklicht sich nach Ansicht der Verfasser die
Zivilgesellschaft, ,,die zur Vitalitit des demokratischen Gemeinwesens Entscheidendes bei-
trigt.“** Vereine und Verbinde nehmen ,,sich der Belange ihrer Mitglieder an und bemiihen
sich um deren Schutz vor Zurticksetzung oder Benachteiligung, nehmen Forderungen an Staat
und Gesellschaft auf und versuchen, sie nach Wichtigkeit und Vertretbarkeit zu biindeln sowie

sie den entscheidenden Instanzen und der Offentlichkeit nahe zu bringen.“(’43

Doch hat dieses System der Interessenvertretung auch seine Risiken, so das Papier. Dies ist
insbesondere dann der Fall, wenn nicht ,,vorrangig ideelle Zwecke, sondern die Férderung

. . . 644
eigener wirtschaftlich relevanter Interessen®

im Mittelpunkt stehen. Oftmals werde die hier
gebiindelte Macht dazu missbraucht, Sonderrechte — nicht zuletzt auch auf Kosten anderer,
weniger machtvoll vorgetragener, dafiir aber dem Gemeinwohl wesentlich zutrdglicherer
Interessen — fiir die jeweilige Interessengruppe durchzusetzen.”” Besonders problematisch
wird dies, wenn so Druck auf die Entscheidungstriger (entweder in Form von Drohungen
oder Geschenken) ausgetibt werden soll. Fir das Ansehen der Demokratie sind derartige Ver-
haltensweisen duBBerst schadlich, setzt sich doch bei den Wihlern manchmal nicht zu Untrecht
die Meinung durch, ,,dass sich aulerhalb des demokratischen Wahlverfahrens offenbar erfolg-

reicher auf das politische Geschehen Einfluss nehmen l4sst.<o%

Fazit ziehend heben die Verfasser im Kapitel 5 — ,,Engagement fir unser demokratisches
Gemeinwesen®“ — nochmals hervor, dass ,,das demokratische Gemeinwesen in der Bundes-

republik Deutschland [...] vor einer harten Bewihrungsprobe*"’

steht. Dabeti liegen eigentlich
alle Voraussetzungen parat, um die immer noch zahlreich gegebenen Chancen zu nutzen. Dies
wird von den Verfassern nachdriicklich und unverziiglich eingefordert. Denn die Losung der

bekannten Probleme (Stichworte z.B.: ,hohe Arbeitslosigkeit und ungiinstige Bevolkerungs-

639 Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 40.
640  Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 41.
641 Demokratie braucht Tugenden, 41.

642 Demokratie braucht Tugenden, 41.

643 Demokratie braucht Tugenden, 41.

644 Demokratie braucht Tugenden, 42.

645 Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 421.
646 Demokratie braucht Tugenden, 44.

647 Demokratie braucht Tugenden, 40.

107



entwicklung“*®) duldet keinen Aufschub mehr. Dabei wird dazu aufgerufen, die Moglich-
keiten, die durch die politische und rechtliche Ordnung der deutschen Demokratie gegeben
sind, auszuschépfen und ,,auch schwierige politische Aufgaben kraftvoll und verantwortungs-

bewusst zu bewéiltigen.“649

Wenn alle politisch Handelnden, also ,,die Wihlerinnen und Wahler im Besonderen, aber auch
Politikerinnen und Politiker, Journalistinnen und Journalisten, Verbandsvertreterinnen und
Verbandsvertreter® sich aktiv dafur einsetzen, kénne ,,mit ihrem Ideenteichtum und ihrer
Kraft, aber vor allem mit ihren Tugenden als verantwortungsvoll fiir das Gemeinwohl und fur
die weitere Verwirklichung der Demokratic Handelnde** das Ziel, die Zukunftsfihigkeit fiir
Deutschland zu erhalten, erreicht werden. Weiterhin wird festgestellt: ,,Christinnen und

Christen sind dazu von ithrem Glauben her besonders aufgerufen und beféihigt.“65 !

AbschlieBend wird nochmals begriindet, warum die Kirchen in der genannten Art mit ihren
im Papier formulierten Anliegen an die Offentlichkeit gingen: Es gehért von ihrem Selbstver-
stindnis her zu ihrem seelsorgerlichen Auftrag dazu, ,,die politische Gemeinschaft zur Wahr-
nehmung von Verantwortung in der Demokratie aufzurufen und zu ermutigen.“* Als Denk-

und Handlungsorientierung sollen dazu die genannten politischen Tugenden dienen.

2.5.3 Das Verstindnis von Solidaritit

In ihrem zweiten gemeinsamen Dokument zu Politik und Gesellschaft kommen beide
Kirchen kurz noch einmal explizit auf die Problematik der Solidaritit zu sprechen. Sie berufen
sich dabei auf die Worte aus ihrem ersten Gemeinsamen Sozialwort von 1997, dessen
zentrales Anliegen darin bestand, ,zu einer Verstindigung iber die Grundlagen und
Perspektiven einer menschenwiirdigen, freien, gerechten und solidarischen Ordnung von Staat
und Gesellschaft beizutragen und dadurch eine gemeinsame Anstrengung fiir eine Zukunft in
Solidaritait und Gerechtigkeit méglich zu machen.“” Dieser Gedanke wird in Demokratie
braucht Tugenden wieder aufgegriffen im Zusammenhang mit der ,,Sorge vieler Menschen [...],
ob das demokratische Gemeinwesen die aktuellen Krisen und Herausforderungen tatsichlich
bewiltigen kann.“”* Den Kirchen liegt sehr daran, die Menschen zur ,,Wertschitzung der

<6,

Demokratie und zur Nutzung ihrer Chancen [zu] ermutigen.“> Dabei soll an die folgenden
Generationen gedacht werden, welche die Kosten der gegenwirtigen Uberschuldung des
Staates wohl tragen werden missen. Ein Riickgang der Familien macht sich in Deutschland

bemerkbar und dieser ist auch mit ,,[dem| Verlust einer wesentlichen Form gesellschaftlicher

648 Demokratie braucht Tugenden, 47.
649 Demokratie brancht Tugenden, 47.
650 Demokratie braucht Tugenden, 47.
651 Demokratie braucht Tugenden, 47.
652 Demokratie braucht Tugenden, 47.
653 Demokratie braucht Tugenden, 15.
654 Demokratie braucht Tugenden, 15.
655 Demokratie braucht Tugenden, 15.

108



Solidaritit verbunden.“*® Die Autoren des Textes klagen an, dass ,,wesentliche Strukturen

weder der Gerechtigkeit zwischen noch innerhalb der Generationen“®”’

entsprechen wiirden.
Die gemeinsame Aufgabe aller Demokraten soll darin bestehen, Gerechtigkeit und Solidaritit
fir das Gemeinwohl aller zu iben, was sich in der Wahrnehmung ihrer verschiedenen

Aufgaben dulern soll.”*

Im Einzelnen spricht das Dokument davon, dass sich Birgerinnen und Biurger nicht zu
Untertanen des Staates machen und von ihm verlangen durften, rundum versorgt zu werden.
»Ihr Gewissen und ihre Selbstachtung sollten ihnen verbieten, sich staatliche Leistungen zu
verschaffen, die ihnen nicht zugedacht sind oder gar nicht einmal zustehen.“”” Ein Ausnutzen
des Sozialsystems wirde folgenschwer der Solidaritit schaden, genauso wie ,,das Entziehen

von Steuern durch Steuerflucht und Steuerbetrug, <"

Solidaritit soll sich nicht nur auf die Aktivititen in der Familie, in der Nachbarschaft oder im
Freundeskreis beschrinken, sondern sich auch in der ,,Ubernahme der Pflichten gegeniiber
der cigenen Gesellschaft und der Weltgesellschaft“*" ausdriicken. Die beiden Kirchen
akzentuieren, dass jeder dieser solidarischen Akte eine Haltung der Zivilcourage bendtigt,
»ohne [welche] die Bereitschaft zur Verstindigung mit Anderen — etwa fiir gemeinsame

€662

Birgerinitiativen* ™" — oft ohne Erfolg bleiben wird.

Hier wird Solidaritit zum einen als eine die Regelung eines Gemeinwesens bestimmende
GroBe angesehen, zum anderen als moralische Haltung des Einzelnen. Dies fuhrt eine
grundsitzliche Entwicklungsrichtung, die schon Das Soziale neu denken eingeschlagen hatte,
weiter: Der Grundtenor besteht darin, solidarische Strukturen im Staatswesen zugunsten der
Betonung von Figenverantwortung (unter der Perspektive von Freiheit des Einzelnen auf der
einen Seite und Bewahrung vor Missbrauch des Sozialsystems auf der anderen Seite) und
zugunsten der Verlagerung von Aufgaben auf Solidargemeinschaften zu reduzieren. Dabei
wird klar herausgearbeitet, dass dies — sollen dabei freiheitlich-demokratische und den
Menschenrechten entsprechende Strukturen aufrechterhalten werden — nur unter der
Voraussetzung gelingen kann, dass Solidaritit zu einer ethischen Haltung im Handeln jedes

Einzelnen wird.

2.5.4 Das Verstindnis von Freiheit

Demokratie brancht Tugenden hebt hinsichtlich der Freiheitsthematik die besondere Aufgabe und
Herausforderung der Kirchen hervor, welche sich fiir sie besonders in den Zeiten der
kommunistischen Herrschaft stellten: Sie mussten ,,gemil3 dem Verkiindigungsauftrag [...]

Offentlich fir Menschenwiirde und Freiheit eintreten und denjenigen eine Heimat bieten, die

656 Demokratie brancht Tugenden, 9.

657 Demokratie brancht Tugenden, 9.

658  Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 19.
659 Demokratie braucht Tugenden, 22.

660  Demokratie braucht Tugenden, 22.

661 Demokratie braucht Tugenden, 22.

662 Demokratie braucht Tugenden, 22.

109



wegen ihres Einsatzes fiir die rechtsstaatliche Demokratie verfolgt wurden.“” Die Vertreter
beider Kirchen machen ferner darauf aufmerksam, dass man ,jaus dem christlichen

664 .
<o ableiten

Menschenbild nicht direkt 6konomische oder politische Handlungsanweisungen
kann. Doch muss bei konkreten Entscheidungen die Beriicksichtigung der zentralen
Kategorien freiheitlich-demokratischer Grundeinstellungen — so auch der Freiheit des
Einzelnen — gewihrleistet sein; diese Freiheit ist ein Teil des ethischen Mindeststandards,

welcher gewahrt bleiben muss.’®

Die Verfasser des Dokuments warnen auch vor einer illusiondren Vorstellung, dass ,,in einer
Ordnung der Freiheit jeder ohne Riicksicht auf das Ganze seinen Interessen nachgehen
[kann], weil [angeblich] die Regeln aus eigener Kraft imstande [sind], einen verniinftigen
Ausgleich zu bewirken.“® Festgestellt wird: Freiheitliche Ordnungen garantieren nicht aus
sich  heraus vorbehaltlos ,das notwendige Minimum an Gemeinwohlorientierung
demokratischer Politik“”’, insofern solche Institutionen immer auch missbraucht bzw.
hintergangen werden koénnen. Aus diesem Grund sollten freiheitliche Ordnungen die

668 : 669
11" absichern.”” Ingesamt

Begrenzung und die Kontrollierbarkeit von Macht institutione
bedarf es, so das Papier, grundlegend neben allen ,,Absicherungen der entsprechenden

moralischen Haltung des einzelnen Politikers zugunsten des Gemeinwobhls.

Im Zusammenhang des Rekurses auf das christliche Menschenbild wird nochmals
hervorgehoben, dass die Menschen als Bild Gottes erschaffen und thnen Wirde und Freiheit
geschenkt ist. Im Lichte dessen sollen sie sich verantwortlich ,,fir das eigene [Wohl] und fur
das Wohl aller Menschen und damit fiir die Demokratie“” fithlen. In demokratischen

Systemen hat Menschenwiirde eine vorrangige Stellung und ,eroffnet Freiheits- und

«c671

Handlungsspielriume, die gewahrt und genutzt werden missen. In theologischer

Perspektive kann der Wert des Menschen ,,in keiner innerweltlichen Beziehung umfassend

definiert werden.“’”” Er kann ,;weder durch seine Eigenschaften noch durch seine Taten

1719

begriindet werden. " Die menschliche Wiirde kommt einzig aus der ,freien Zuwendung

Gottes“™ und fiir die menschliche Freiheit kann aus dieser auch ,,im Versagen und in der

663 Demokratie braucht Tugenden, 12.
664 Demokratie braucht Tugenden, 13.
665 Demokratie braucht Tugenden, 13.
666 Demokratie braucht Tugenden, 16.
667 Demokratie braucht Tugenden, 16.
668 Demokratie braucht Tugenden, 17.

669  Die Autoren erinnern in diesem Zusammenhang an die politischen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts, wo
»zwel Diktaturen auf deutschem Boden die biirgerliche Gesellschaft im Namen eines angeblich Besseren
bekdmpft, tatsichlich jedoch Recht und Freiheit mit Filen getreten haben. Vgl. Demokratie brancht
Tugenden, 20.

670 Demokratie braucht Tugenden, 47.
671 Demokratie braucht Tugenden, 47.
672 Demokratie braucht Tugenden, 13.
673 Demokratie braucht Tugenden, 13.
674 Demokratie braucht Tugenden, 13.

110



<675

Sundhaftigkeit des Menschen tragenden Gottesbeziehung ein ,,MaB3 fir eine ihr

entsprechende Lebensform entfaltet werden. <’

2.6 Zum Verhiltnis von Solidaritit und Freiheit in den kirchlichen Sozialworten in
Deutschland

Im Folgenden soll nochmals eine knappe Zusammenschau der kirchlichen Sozialworte deren

Verstandnis von Solidaritat und Freiheit skizziert werden.

Schon der Titel des ersten gemeinsamen Sozialwortes der beiden Kirchen ldsst den hohen
Rang des Solidarititsprinzips in diesem Text vermuten. Die Verfasser betonen: ,,Solidaritit
und Gerechtigkeit genieBen heute keine unangefochtene Wertschitzung |...]. Solidaritit und
Gerechtigkeit gehoren zum Herzstlick jeder biblischen und christlichen Ethik.““”” Die beiden
Kirchen betrachten die Solidarititsproblematik im doppelten Kontext. Erstens wird die
Bedeutung und Unverzichtbarkeit der sozialstaatlichen Systeme der Solidaritit betont und
zweitens wird die Problematik der Moglichkeit von Solidaritit unter den Bedingungen der
Individualisierung reflektiert. Es wird erkldrt, dass mit der Individualisierung ein Wandel der
Wertvorstellungen einhergeht; deswegen muss man mit der Gleichzeitigkeit von
Entsolidarisierungsprozessen und der Ausprigung neuer Solidarititen rechnen. Der Aufbau
und die Stirkung einer Sozialkultur im Sinne der Zivilgesellschaft fordern ein hohes Maf3 an
belastbarer Solidaritit. Zur expliziten Auseinandersetzung mit dem Wert ,,Freiheit kommt es
nur an wenigen Stellen. Trotzdem hat die Freiheit eine entscheidende Rolle fiir die Autoren
des Textes im Prozess der notwendigen Reformen des sozialen Systems in Deutschland.
Freiheit gilt als der Grundwert, der wunter systematischer Entfaltung des
Menschenrechtsschutzes weiterentwickelt und gewihrt werden soll. Freiheit und Solidaritat
werden in Bezug auf die Fragen der Wirtschaftsproblematik als Sdulen dargestellt, auf die die
Soziale Marktwirtschaft zu bauen hat: Neben Freiheit (und personlicher Verantwortung)
zihlen ,,Solidaritit” und ,,soziale Verpflichtung® zu ,,den anthropologischen und ethischen
Vorentscheidungen®, auf die sich soziale Marktwirtschaft stiitzt, ,,ohne sie selbst herstellen
und garantieren zu kénnen.“’”® Solidaritit und Freiheit werden so als unhintergehbare Werte
nebeneinandergestellt, ohne dass deren Beziechung theoretisch und/oder in der praktischen
Konkretion hinsichtlich der Reform des Sozialstaats genauer explizit dargelegt wird.”
Allerdings befassen sich die Autoren mit den negativen Entwicklungen und somit den
Gefahren fur die Gesellschaft im Falle des Missbrauchs dieser Werte (zum Beispiel

Entsolidarisierungsprozess) 680

675 Demokratie braucht Tugenden, 13.
676 Demokratie braucht Tugenden, 13.
677  Fiir eine Zukunft, 2.

678  Fiir eine Zukunft, 91.

679 Vgl. Fiir eine Zukunft, 257.

680  Die Menschen sollen ihrer Meinung nach auf den Vorrang und die Durchsetzung von riicksichtslosen
Eigeninteressen verzichten, denn, ,,cine Ausweitung und Marktvergesellschaftung in bisher geschiitzte
Solidarriume treibe diesen gefihtlichen fir die Gesellschaft Prozess voran.“ GABRIEL, K./KRAMER, W.
(Hg.): Kirchen im gesellschaftlichen Konflikt. Der Konsultationsprozess und das Sozialwort ,Fir
eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit’, Munster 1997, 159. Im Falle des Grundwertes Freiheit

111



Im kontrovers diskutierten Impulstext Das Soziale nen denken sollten die Grundideen aus dem
Gemeinsamen Sozialwort fortgesetzt werden. Doch statt einer konsequenten Weiterentfaltung
des Gedankens der beiden Kirchen aus dem Jahre 1997 schligt — so jedenfalls die Kritiker des
Texts — die bischéfliche Kommission im Jahre 2003 andere Wege ein. Die Gegner™' des
Impulspapiers werfen den Verfassern vor, der Text sei zu politisch und prisentiere eine
Neuorientierung, die im Gegensatz zum ersten (von den jetzigen Kritikern grofitenteils

gelobten) Gemeinsamen Sozialwort der beiden Kirchen stehe.®

Der Impulstext klage tiber
eine Verteilungsmentalitit und tber eine Fixierung auf Verteilungspolitik. Fir die meisten
sozialen Probleme werde die gegenwirtige Konzeption des Sozialstaats selbst verantwortlich
gemacht. In der Auffassung des Textes trage der gegenwirtige Sozialstaat dazu bei, dass alte
Solidarititsformen untergraben werden. Das Impulspapier vertritt vor diesem Hintergrund, so
die Kritiker, zusammen mit den zwei zuvor erschienenen Texten, dem Memorandum Mehr
Beteiligungsgerechtigkeit von 1998 und dem Beitrag Solidaritit brancht Eigenverantwortung vom Mai
2003, eine Neupositionierung der beiden Werte ,,Solidaritit® und ,,Freiheit gegentiber dem

ersten Gemeinsamen Sozialwort von 1997.

Die deutschen Bischofe gehen in ithrem Impulstext Das Sogiale neu denken kaum explizit auf die
Freiheitsproblematik ein. Sie wird zwar als eines der wichtigsten Ziele des neuen sozialen
Programms der Bundesrepublik Deutschland in den ersten Jahren nach der
Wiedervereinigung erwihnt, aber bis auf diesen geschichtlichen Kontext kommt es zu keinen
expliziten Aussagen Uber Freiheit in Bezug auf die zukiinftige Gestaltung der sozialen
Ordnung. Die Problematik der Solidarititsauffassung im gegenwirtigen Sozialstaat wird in
dem Impulspapier zwar als eine der drei Hauptherausforderungen genannt, vor welchen ,,eine
Sozialstaatsreform im 21. Jahrhundert im Kontext der europiischen Integration und der

<683

Globalisierung*“™ steht, aber bis auf einige allgemeine Feststellungen bleibt eine tiefgriindige

ist die Rede von Freiheitsmissbrauch, welcher sich in der Freiheitswillkiir ausdrickt. Diese kommt
zustande, wenn der Staat etwa keine entsprechenden Rahmenbedingungen fir die Verankerung der
Arbeitsrechte aufstellt. Dabei sollen unter anderem Wettbewerbs- und Verbraucherschutz garantiert
werden. Vgl. Fiir eine Zukunft, 139.

681  Vor allem waren es Sozialethiker, welche Kritik iibten, wihrend in der Offentlichkeit der Text kein breites
Echo fand.

682  Die Professoren Karl GABRIEL, Friedhelm HENGSBACH und Dietmar MIETH z.B. schrieben in ihrer
Presseerklirung vom 17.12.2004: Das Soziale neu denken als Abkehr vom gemeinsamen Wort der Kirchen?:
»otatt das Leitbild der solidarischen und gerechten Gesellschaft fortzuschreiben, entsteht der Eindruck,
dass nun auch die Bischéfe in den breiten Strom der aktuellen Sozialstaatkritik einstimmen, das Prinzip
der Verteilungsgerechtigkeit aufgeben und die sozialkatholischen Vorstellungen von sozialer Gerechtigkeit
und solidarischer Verantwortung zugunsten der liberalen Prinzipien von privater Vorsorge und
Eigenverantwortung abschwichen.” Und weiter: ,,Zweitens behauptet das Impulspapier, der Sozialstaat
schwiche die Solidaritit (9), vor allem in den Familien, u.a. weil er mit seiner kollektiven Alterssicherung
»die Selbstverstindlichkeit von Kindern und die Bereitschaft zum Kind« (10) reduziere. Stattdessen wird
gefordert, »Solidarititen fir neue Formen der sozialen Sicherung zu aktivieren« (11) und die
sozialstaatliche Unterstiitzung stirker »auf die Sicherung der Gemeinschaftsformen, insbesondere der
Familie« (17) abzustellen. Eine solche Positionsbestimmung vergisst die zentrale Einsicht der eigenen
sozialethischen Tradition, der es bei Solidaritit nicht zuerst und erst nicht ausschlieBlich um die Fursorge
einzelner fir einzelne Schwache geht, sondern um ein gegenseitiges Einstehen aller fureinander und fir
das Ganze, und damit auch um ein Rechtsprinzip, das zum Aufbau solidarischer Institutionen verpflichtet,
die den einzelnen vor Uberforderung schiitzen.” GABRIEL, K./HENGSBACH, F./MIETH, D.: Das
Soziale neu denken als Abkehr vom ,Gemeinsamen Wort® der Kirchen? In:
http:/ /www.muenster.de/~angergun/ impulspapiet.pdf, abgerufen am 27.03.2007.

683 Das Soziale nen denken, 11.

112



Auseinandersetzung mit dem Solidarititsprinzip aus. Solidaritit wird im Impulstext vor allem
im Kontext der faktischen Abschwichung der Rolle der Familie in der Gesellschaft behandelt,
welche die gegenwirtigen sozialstaatlichen Umverteilungsmuster mit verursacht habe.”® In
Unterkapitel 4.2. mit dem Titel ,,Subsidiaritit und Solidaritit als Leitbilder erwartet der Leser
eigentlich eine Reflexion der Solidaritdtsproblematik, jedoch trifft er auf sehr unkonkrete und
allgemeine Aussagen. Das Papier nennt allgemeine Problembereiche, weist aber bis auf den im
abschlieBenden  Teil  vorgeschlagenen  ,Solidaritits-Check”,  welcher ,bestehende

<685

Gerechtigkeitslicken aufdeckt und dadurch beseitigen hilft“”*, auf keine konkreten Losungen
hin. Insgesamt ldsst das Papier den Eindruck entstehen, dass einerseits Freiheit vor allem unter
der Perspektive der Ubernahme von Eigenverantwortung und andererseits Solidaritit unter

der Perspektive der Firsorge einzelner fiir einzelne Bedtrftige gefasst werden.

Vorbereitet wird dieser Blickwinkel bereits in den Dokumenten, die zwischen Fiir eine Zukunft
und Das Soziale nen denken entstanden sind: in Mebr Beteilignungsgerechtigkeit aus dem Jahr 1998 fur
das Feld der Wirtschafts- und Sozialpolitik sowie in Solidaritat braucht Eigenverantwortung von
2003 fur den Bereich des Gesundheitswesens.

In ihrem zweiten Gemeinsamen Wort aus dem Jahre 20006, Demokratie braucht Tugenden,
kommen die evangelische und katholische Kirche kurz noch einmal auf die Solidaritit zu
sprechen. Die Verfasser bleiben diesmal mit ihren Reflexionen dem ersten Gemeinsamen
Sozialwort aus dem Jahr 1997 niher, als die oben erwihnten Texte der bischoflichen
Kommissionen der katholischen Kirche aus den Jahren 1998 und 2003. Solidaritit wird im
globalen Kontext und im Hinblick auf die Zukunft der kommenden Generationen
hervorgehoben. Gerechtigkeit und Solidaritit sollen im Dienst des Gemeinwohls aller getibt
werden und sich nicht nur auf die Familie und die nichste Umgebung bezichen, sondern in
der ,Ubernahme der Pflichten gegentiber der eigenen Gesellschaft und der
Weltgesellschaft“**® bestehen. Freiheit des Einzelnen wird in Demokratie brancht Tugenden als
zentrale Kategorie aufgefasst, welche bei politischen und 6konomischen Entscheidungen stets
mitberiicksichtigt werden muss.”" Selbst wenn es in Demokratie brancht Tugenden nicht explizit
um das Verhiltnis Freiheit und Solidaritit geht, so scheint Folgendes zu sagen berechtigt zu
sein: Freiheit ist ein mit dem Menschsein gegebener unhintergehbarer Wert; Solidaritit kommt
in den Blick als Ubernahme von Verpflichtungen gegeniiber der eigenen und der
Weltgesellschaft; (die Ubernahme von) Eigenverantwortung als Tugend ist Voraussetzung
,»wirklicher* Solidaritit, andernfalls wird die solidarische Haltung anderer ausgenutzt. Die
Lektiire der deutschen Sozialworte nach 1997 erlaubt so insgesamt die These, dass das
Verhiltnis von Freiheit und Solidaritit zwar angesprochen, aber uber eher vage

Bestimmungen hinaus nicht wirklich durchreflektiert erscheint.

684  Vgl. Das Soziale nen denken, 11.

685 Das Soziale nen denken, 21.

686  Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 22.
687  Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 13.

113



Die Frage nach dem Verhiltnis von Freiheit und Solidaritit spielt im Blick auf die Reformen
des Sozialstaats und dessen Begriindung grundsitzlich eine entscheidende Rolle, hingt sie
doch eng mit der Frage nach dem Menschenbild, nach der Menschenwiirde und ver-
schiedenen daraus entstehenden Konsequenzen fir die Gestaltung der gerechten Gesellschaft
zusammen. Hier scheint die soziale Gerechtigkeit auf dem Prifstein zu stehen, ja das
Menschenbild als solches, ,,da der Wert der Person, ihrer Wiirde und ihrer Rechte jenseits aller
Absichtserklirungen ernsthaft von der weit verbreiteten Tendenz bedroht ist, ausschliellich
auf Kiriterien der Nitzlichkeit und des Habens zurtckzugreifen. Auf der Grundlage solcher
Kriterien wird auch die Gerechtigkeit in einer einschrinkenden Weise betrachtet, wohingegen
sie in der christlichen Anthropologie eine vollstindigere und authentischere Bedeutung erhilt.
Die Gerechtigkeit ist nicht einfach eine menschliche Konvention, denn was »gerecht« ist, wird
in seinem Ursprung nicht vom Gesetz bestimmt, sondern stammt aus der Tiefe der mensch-
lichen Identitit.“** Auf dem Spiel steht also ,,die Wiirde der menschlichen Person, deren Ver-
teidigung und Forderung uns vom Schopfer anvertraut ist und deren verantwortliche

Schuldner [...] alle Minner und Frauen in jeder Lage der Geschichte sind.***’

Es ist vor allem diese Perspektive der Wirde der menschlichen Person, welche im
Vordergrund der Konzeption von Freiheit und Solidaritit, wie sie in der Sozialverkiindigung
von Papst JOHANNES PAUL II. erscheint, steht, und diese als sowohl in antropologischer als
auch in konkreter gesellschaftlich-struktureller Hinsicht (durch die Kategorie der
,,Beteiligung®) als komplementire Grélen erscheinen lisst. Um das Verstindnis von Freiheit
und Solidaritit bei Papst JOHANNES PAUL II. soll es nun im Folgenden gehen.

688  PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 202. Vgl. auch SRS 40.

689 SRS 47.

114



KAPITEL III

3 Freiheit undSolidaritit in der Sozialverkiindigung von Papst Johannes Paul II.

Papst JOHANNES PAUL II. (geboren als Karol WOJTYLA am 18. Mai 1920 in Wadowice, Polen)
prigte in seinem langen Pontifikat ganz entscheidend die Entwicklung der katholischen

Kirche im letzten Viertel des zwanzigsten Jahrhunderts.

Fir die Problematik der vorliegenden Arbeit ist die Gestalt und das Werk JOHANNES PAULS
II. vor allem deshalb von Bedeutung, da gerade retrospektiv festzustellen ist, dass er sein
gesamtes Pontifikat unter den Spannungsbogen von ,Freiheit und Solidaritit™ stellte.
nFreiheit™ und ,,Solidaritit ziehen sich nicht nur durch sein Wirken und Denken als Papst,
sondern charakterisieren ihn auch als Personlichkeit. Diese sind das treibende Motiv seiner
cigenen Konzeption der Sozialverkiindigung, die zwar ecinerseits in der Tradition der
Sozialenzykliken seiner Vorginger steht, andererseits jedoch vor dem Hintergrund der in die
Zeit seines Pontifikats fallenden groBlen technischen, wirtschaftlichen, gesellschaftlichen und
politischen Verinderungen einen eigenen aktuellen und gleichzeitig tber seine Zeit
hinaustreichenden Gesamtentwurf christlich-ethischen Denkens und Handelns darstellen will.
Seine Konzeption bietet ein Handlungsleitbild fir gegenwirtige und kiinftige Gesellschaften,

dessen Perspektiven tiiber Losungsansitze fur Einzelprobleme weit hinausgehen.

Bei der folgenden Auseinandersetzung mit der Sozialverkindigung des Papstes werden
sowohl Unterschiede als auch Gemeinsamkeiten mit den im vorangegangenen Kapitel
behandelten katholischen Sozialworten der deutschen Bischofe deutlich.

3.1 ,,Soll-Zustand* und ,,Ist-Zustand* der Gesellschaft — der Zugang Papst Johannes
Pauls II. zur gesellschaftlichen Wirklichkeit

Die Zeitspanne, welche das Pontifikat von Papst JOHANNES PAUL II. umfasst, ist weltweit
durch gesellschaftliche (Um-)Briiche und Widerspriiche gekennzeichnet. Einerseits be-
obachtete, ja begleitete er intensiv die Auflésung des Kommunismus in Osteuropa und ins-
besondere in seiner Heimat Polen, andererseits musste er mitetleben, wie zunehmend
,moderne Gottheiten®, vor allem materielle wie Geld, Macht und Status an die Stelle des
Glaubens an den dreifaltigen Gott traten. Einerseits konnte er die FErfolge ,seiner
Solidarnosc-Bewegung und die in deren Folge gegriindeten Menschenrechts- und Freiheits-
bewegungen beobachten, andererseits erlebte er, wie sich die Gegensitze zwischen Arm und
Reich, Nord und Siid, der so genannten ,,zivilisierten® und der so genannten ,,Dritten® Welt

weiter verscharften.

In die Zeit seines Pontifikats fiel das Zusammenwachsen Europas, aber auch das weltweite
Auseinanderdriften der Kulturen und Religionen. Er sah Unrechtsregime wie die in Osteuropa
untergehen und andere, besonders auf dem afrikanischen Kontinent, neu entstehen. Er er-
lebte, wie Menschenrechte neu formuliert und propagiert, wenig spater aber wieder mit Filen

getreten wurden.

115



Stets jedoch galt sein besonderes Augenmerk all denjenigen, die nach Menschenrechten, Frei-
heit, Solidaritit, nach einem menschenwiirdigen Dasein strebten und er wandte sich gegen all
diejenigen, die Unterdriickung, Sklaverei, aber auch Gleichgiltigkeit und Atheismus

praktizierten.

Um die Auffassung des Papstes zu Freiheit und Solidaritit in seiner Sozialverkiindigung
konkret zu verorten, sei im Folgendem als ein erster Zugang zur Konzeption des Papstes der
Soll- und Ist-Zustand der Gesellschaft, wie er in den Sozialenzykliken des Papstes zum Aus-
druck kommt, umschrieben. Im weiteren Verlauf des dritten Kapitels wird dies dann unter-
mauert durch den Rekurs zum einen auf die persénliche Sozialisation des Papstes, die seine
Konzeption geprigt hat, und zum anderen auf seine philosophisch-theologischen Ausgangs-
punkte, auf deren Basis er ,seinen Personalismus® und dessen Konsequenzen fir den Ent-

wurf einer gerechten Gesellschaft entwickelt.

Um es gleich vorwegzunehmen: Die Sozialenzykliken lassen eine Methode erkennen, wonach
die gegenwirtige Situation der menschlichen Gesellschaft ,,phinomenologisch® wahr-
genommen und beschrieben wird (Ist-Zustand); dem gegeniiber steht ein Idealbild der Ge-
sellschaft (Soll-Zustand), das der Papst aus der christlichen Offenbarung entwickelt und auf
dessen Hintergrund er die gegebenen Verhiltnisse beurteilt. Mittels seiner sozialethischen
Konzeption beabsichtigt er, die bestehenden Verhiltnisse auf den Weg hin zum Soll-Zustand
zu bringen, berticksichtigend, dass dies angesichts der Gebrochenheit des Menschen durch die

Siinde innerweltlich nie vollkommen gelingen wird.

Damit versucht der Papst, einen metaphysisch-offenbarungstheologischen Ansatz mit der
insbesondere seit der Pastoralkonstitution Gaudium et spes gingigen Methode des ,,Sehen —

Urteilen — Handeln* zu verknﬁpfen.“690

3.11 Die christliche Botschaft als Mal3stab der Gesellschaft — zum Ausgangspunkt
der Sozialverkiindigung am Beispiel der Sozialenzykliken

Die drei Sozialenzykliken JOHANNES PAULS II. — Laborem exercens, Sollicitudo rei socialis und
Centesimus annus — beruhen selbstverstindlich auf den fundamentalen Prinzipien der bisherigen
katholischen Soziallehre. Ihr Anliegen war es, diese und deren Anwendung im konkreten
zeithistorischen Kontext weiter zu entwickeln. Dabei nehmen sie oft auf die von Papst LEO

XL verfasste Enzyklika Rerum novarnm Bezug.”" In den Sozialenzykliken — aber nicht nur in

690  Der belgische Arbeiterpriester und spitere Kardinal Joseph CARDIN (1882-1967) gilt als Griinder der
Christlichen Arbeiterjugend (CAJ). Bereits am Beginn des 20. Jahrhunderts war ihm das Schicksal von
jungen ArbeiterInnen ein Anliegen und er grindete in Belgien die Jungarbeiterbewegung. Mit seiner
Methode ,,Sehen — Urteilen — Handeln® wurde er zur prigenden Gestalt und Impulsgeber der weltweiten
Bewegung fiir junge Arbeiter/innen in der katholischen Kirche. Ausgangspunkt in diesem Drei-Schritt ist
das ,Sehen” (Wahr-nchmen) der Menschen in der Arbeitswelt, im Spannungsfeld von sozialen,
wirtschaftlichen und politischen Strukturen. Im ,,Urteilen® werden Fragen, die fir Gerechtigkeit,
Menschenwiirde, Freiheit und Solidaritit sensibilisieren, gestellt. Der MaB3stab an dem die Arbeitswelt und
die Gesellschaft gemessen wird, ist das Evangelium. Aus diesem Hintergrund heraus werden die
Mitglieder der Christlichen Arbeiterbewegung dann im politischen ,,Handeln® titig. Sie engagieren sich fur
eine menschengerechte und solidarische Gesellschaft und Arbeitswelt.

691 Vgl SRS 1 sowie CA 1ff.

116



diesen — wird deutlich, dass der Einsatz fiir soziale Gerechtigkeit, Menschenrechte und
Demokratie sowie das Engagement fiir Frieden und Versohnung JOHANNES PAUL II. zum

sozialpolitisch ,,aktivsten Papst der modernen Geschichte werden lie3."

Fir Papst JOHANNES PAUL II. war der zentrale zeithistorische Ausgangspunkt seiner
Sozialenzykliken die Bewiltigung des Konfliktes zwischen Ost und West mit ihren
unterschiedlichen wirtschaftlichen Ordnungssystemen. Im Laufe der Zeit kam jedoch
zunehmend auch der Konflikt Nord-Stud, d.h. zwischen der so genannten Ersten und der
Dritten Welt, in den Blick.

Die drei Sozialenzykliken Papst JOHANNES PAULS II. folgen der zentralen Fragestellung:
Warum und wie kann die Kirche unter der Voraussetzung eines freiheitlichen und pluralen
Staates zu allgemeinverbindlichen Normen fir Gesellschaft, Politik und Wirtschaft beitragen?
Zur Beantwortung dieser Frage fithren seine Sozialenzykliken fort und verkniipfen, wie er-
wihnt, jene beiden Argumentationslinien, welche die kirchliche Soziallehre zum einen seit
Rerum novarnm, zam anderen seit Gaudium et spes pragen: die Argumentation gemal3 dem Natur-
recht (und der Offenbarung) #zd der Blick auf die Inkulturationschancen der kirchlichen
Soziallehre in der modernen Gesellschaft. Die naturrechtliche (und offenbarungstheologische)
Argumentation geht davon aus, dass sich aus dem schopfungstheologisch bzw. insgesamt
offenbarungstheologisch vor- und aufgegebenen Wesen des Menschen bestimmte Prinzipien
fir das gesellschaftliche Ordnungsgefiige ableiten lassen. Die zweite Argumentationslinie setzt
anders an: Hier geht es um das Wahrnehmen der konkreten gesellschaftlichen Bedingungen,
um ihre Beurteilung aus dem Licht des Evangeliums und von dort aus um konkrete Hand-
lungsoptionen; die Kirche ist Anwiltin der Schwachen und Armen. Dies schlief3t nicht nur
Hilfe im Einzelfall ein, sondern auch das Einklagen gerechterer Strukturen in Politik, Wirt-
schaft und Gesellschaft. Dies umfasst auch die Anerkennung und den aktiven Eintritt fiir die
Menschenrechte, genauso wie die Warnungen vor aktuellen gesellschaftspolitischen, ethischen
und naturwissenschaftlichen Problemen. Wie wird dies in den Sozialenzykliken JOHANNES
PAUL II. nun konkret?

3.1.11 Laborem exercens

Zum neunzigsten Jahrestag von Rerum novarum verotfentlichte Papst JOHANNES PAUL II. die
Enzyklika Laborem exercens mit dem Schwerpunkt: Arbeit als grundlegendes Gut der Person,
vorrangiger Faktor der wirtschaftlichen Aktivitit und als Schlissel zur sozialen Frage in ihrer

693

Gesamtheit.”” Hintergrund fir das Entstehen dieses Rundschreibens waren die Arbeiterauf-

stinde in Polen unter Fihrung der Gewerkschaft ,,Solidarnosc* im Jahre 1980.

692 Vgl. GABRIEL, I./PAPADEROS, A. K./KORTNER U.: Perspektiven Okumenischer Sozialethik. Det
Auftrag der Kirchen im gréfleren Europa, Mainz 2005, 1806ff.

693 Vgl LE 3. Vgl auch: PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der
Soziallehre der Kirche, Freiburg-Basel-Wien 20006, 101.

117



Laborem exercens ,,zeichnet eine Spiritualitit und eine Ethik der Arbeit und stellt diese in den
Kontext einer profunden theologischen wund philosophischen Reflexion.“®*  Als
Losungsansitze fir eine gerechte Ordnung des Arbeitslebens schlug der Papst die
Uberwindung des Gegensatzes von Arbeit und Kapital bereits in ihren Grundlagen vor,
nimlich durch Miteigentum der Arbeiter an den Produktionsmitteln, Mitbestimmung sowie
Gewirmbeteiligung.(’g5 Der Vorrang der Arbeit vor dem Kapital wurde deutlich unterstrichen.
»Die Arbeit darf nicht nur im objektiven und materiellen Sinn verstanden, sondern muss als
eine Aktivitit, die Ausdruck der Person ist, auch in ihrer subjektiven Dimension gebiihrend
“% Nach JOHANNES PAUL II ,steht auBer Zweifel, daB die
menschliche Arbeit ihren ethischen Wert hat, der unmittelbar und direkt mit der Tatsache

berticksichtigt werden.

verbunden ist, dal3 der, welcher sie ausfithrt, Person ist, ein mit Bewusstsein und Freiheit

«“7 Ferner ist die Arbeit

ausgestattetes Subjekt, das heil3t ein Subjekt, das tber sich entscheidet.
gemal3 Laborem exercens nicht nur ein ausschlaggebendes Paradigma des sozialen Lebens,
sondern sie strahlt die ganze Wirde eines Umfelds aus, in dem sich die natiirliche und
tbernatirliche Berufung des Menschen verwirklichen muss: ,,Arbeit bringt menschliche

<6

Wiirde zum Ausdruck und vermehrt sie.<*”® Angesichts dieser personalen Bedeutung der

Arbeit war es nur folgerichtig, das Recht auf Arbeit als ein Grundrecht, das der Staat als

windirekter Arbeitgeber zuzusichern hat, zu definieren.””

Dem Papst gelang es mit diesem Dokument, die marxistische Arbeitstheorie einer scharfen
Kritik zu unterziehen und auf die Verletzung der Rechte der Arbeiter in den kommunistischen
Systemen hinzuweisen.”” Ein wichtiges Moment seiner Kritik an den marxistischen
Vorstellungen gegeniiber dem Privateigentum lautet: Nicht Sozialisierung des Figentums,
sondern seine breite Streuung ist eine der zentralen Aufgaben der arbeitsteiligen

Industriegesellschaft.

Papst JOHANNES PAUL II. zeichnete in seiner ersten Enzyklika einen Uberblick iiber die
moderne Welt aus dem Blickwinkel der ,,Arbeit®. Dies erschien ihm besonders wichtig und
erforderlich fir das richtige Verstindnis der Forderung nach der Beteiligung am
gesellschaftlichen Leben. Wie spiter noch zu zeigen sein wird, spielt seine Forderung nach
Beteiligung am gesellschaftlichen Leben nicht nur eine zentrale Rolle in ,,seiner Soziallehre,
sondern sie wird gleichzeitig auch als Loésungsweg fiir die Probleme der modernen Welt

angesechen.

694  PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 101.

695 Vgl BARTELS, K.-U.: Katholische Soziallehre und ordoliberale Ordnungskonzeption, Frankfurt am
Main 1997, 42.

696  PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 101.

697 LEG.

698  KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100 Jahre
Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 121f. Vgl. LE 9.

699  Vgl. KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100
Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 122ff.

700  Vgl. GABRIEL, I./PAPADEROS, A. K./KORTNER U.: Perspektiven Okumenischer Sozialethik. Der
Auftrag der Kirchen im gréBeren Europa, Mainz 2005, 186ff.

118



Ausgangspunkt des Grundgedankens seiner Sozialenzyklika Laborens exercens war seine
Feststellung, dass jede Epoche ihren ,,Kairos* aufweist, dass die jeweilige Generation stets mit
zeitspezifischen Problemen konfrontiert wird (Ist-Zustand), und ihr damit die Aufgabe

zukommt, diese im christlichen Geist zu 16sen.

Umgekehrt, gibt die kirchliche Soziallehre in Auseinandersetzung mit der zeitspezifischen, d.h.
konkret-historischen Situation Mal3stibe vor (Soll-Zustand): ,,Die Kirche duflert sich zum
Thema bestimmter menschlicher Situationen, die individuell und gemeinschaftlich, national
und international sein kénnen, und stellt somit ihre Lehre vor, einen richtigen doktrindren
corpus, der ihr eine Analyse sozialer Erscheinungen erlaubt und somit die Moglichkeit gibt,

ihre Stellung zu beziehen und Richtungen der Problemlésungen zu zeigen.“701

3.1.1.2 Sollicitudo rei socialis

Zum zwanzigsten Jahrestag von Populorum progressio veroffentlichte Papst JOHANNES PAUL 1.
seine zweite Sozialenzyklika Sollicitudo rei socialis und setzte sich in Anlehnung an Populorum
progressio mit dem Thema der Entwicklung auseinander, wobei ihn insbesondere zwei

Kerngedanken beschiftigten:

- die dramatische Lage der heutigen Welt unter dem Gesichtspunkt mangelnder Entwicklung
in der Dritten Welt’”?

bl

- der Sinn, die Bedingungen und die Erfordernisse eines menschenwtrdigen Fortschritts.””

Den duBleren Anstof3 zur Verdffentlichung der Enzyklika gaben die sozialen Fragen in den
Industrielindern (Arbeitslosigkeit, Wohnungsnot, Drogenproblematik) gegen Ende der
achtziger Jahre des zwanzigsten Jahrhunderts sowie die sozialen und wirtschaftlichen
Probleme der so genannten unterentwickelten Linder, die trotz eines hoch entwickelten
technisch-wirtschaftlichen, politisch-sozialen und kulturellen Instrumentariums im Zeitraum
seit der Veroffentlichung der Enzyklika Populorum progressio an Ausmal} zugenommen hatten.
Sollicitudo rei socialis fihrte dabei die bereits in Populorum progressio gezogenen sozialethischen
Linien weiter und versuchte, die in der Zeit seit Populorum progressio eingetretenen

Verinderungen zu berticksichtigen.

Das Dokument spiegelt die ernste Lage der Wirtschaft gegen Ende der achtziger Jahre wider:
Staatsverschuldung, Arbeitslosigkeit und Rezession beeintrichtigten ernsthaft das Leben von
Millionen Menschen weltweit. Das Hauptanliegen der Enzyklika bestand nun darin, die
Haltung der Kirche zur internationalen Entwicklung angesichts der politisch-sozialen

Problematik ,,auf den neuesten Stand‘“ zu bringen.
» g

Das Rundschreiben unterscheidet zwischen Fortschritt und Entwicklung und hebt darauf ab,
dass ,,der echte Fortschritt sich nicht darauf beschrinken kann, Giiter und Dienstleistungen

bei den Besitzenden zu vermehren, sondern dass er zum vollen »Sein« des Menschen beitragen

701 ChL 5; vgl. LE 11ff.
702 Vgl. SRS 11ff.

703 Vgl SRS 27ff; vgl. dazu auch PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.):
Kompendium der Soziallehre der Kirche, Freiburg-Basel-Wien 20006, 102.

119



muss. Auf diese Weise tritt die sittliche Natur des echten Fortschritts klar hervor.“”** Ein nur
auf den Wirtschaftsfaktor reduzierter Fortschritt wirde sich gegen die wenden, denen er
eigentlich dienen sollte.”” ,Fine nicht nur wirtschaftliche Entwicklung misst und orientiert
sich [dagegen] an dieser Wirklichkeit und an dieser Berufung des Menschen in seiner gesamten
Existenz, das heif3t, an einer Art von Mafstab, der ihm selbst innewohnt.“” Die Leitfrage
lautet dabei fiir den Papst: Macht ein Fortschritt, ,,dessen Urheber und Férderer der Mensch
ist, das menschliche Leben auf dieser Erde wirklich in jeder Hinsicht »menschlicher«? Macht

er das Leben »menschenwiirdiger«?"707

Als Ursachen der Verschuldungsproblematik und der stockenden Entwicklung der drmsten
Linder nennt Papst JOHANNES PAUL II. in Sollicitudo rei socialis die sozio-Okonomischen
Rahmenbedingungen, welche Unterentwicklung férderten.

Bei den reichen Staaten des Nordens bemingelte er eine ,,Unterentwicklung der Moral“’*. Ein
Problem sah er ebenfalls in den Spannungen zwischen den politischen Blécken Ost und West,
zwischen den ordnungspolitischen Konzeptionen des liberalistischen Kapitalismus und des
kollektivistischen Marxismus. Die Gier nach Besitz und Macht wiirde in der Enzyklika als eine

der Ursachen fiir die ,,Strukturen der Stinde*”” benannt.

Im weiteren Verlauf des Dokuments erlduterte der Papst die Grundelemente, die ihm zu einer
wahren menschlichen Entwicklung notwendig erschienen. In der Enzyklika klingt mehrfach
das Thema Gerechtigkeit an, sowie der Aufruf zur Solidaritit mit den Armen. Zwar erwihnte
er auch die Verantwortlichkeit der unterentwickelten Linder, aber weit eindeutiger war sein

710

Appell an die reiche Welt.

Sollicitudo rei socialis verweist aber auch auf das Recht der wirtschaftlichen Initiative eines freien
Unternehmertums, dessen Unterdriickung oder Einschrinkung die Kreativitit des Menschen
lihmen oder gar zerstéren wiirde™": |, Anstelle von schopferischer Eigeninitiative kommt es zu
Passivitit, Abhingigkeit und Unterwerfung unter den burokratischen Apparat, der als einziges
»verfiigendes« und »entscheidendes« — wenn nicht sogar »besitzendes« — Organ der gesamten
Giter und Produktionsmittel alle in eine Stellung fast volliger Abhingigkeit bringt, die der

traditionellen Abhangigkeit des Arbeiterproletariers vom Kapitalismus gleicht.“712

704  PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 102.

705 Vgl RH 15.
706 SRS 29. Vgl. auch RM 59.

707 RH 15.
708 SRS 28.
709 SRS 37.

710 Vgl. KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick. 100
Jahre Sozialverkindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991, 138f.

711 Vgl. SRS 15f.
712 SRS 15.

120



3.1.1.3 Centesimus annus

Den 100. Jahrestag von Rerum novarum wirdigte Papst JOHANNES PAUL II. mit seiner dritten
Sozialenzyklika Centesimns annus (1991). Die Enzyklika steht dabei ganz im Zeichen der
politischen Umbruchsprozesse in Mittel- und Osteuropa nach 1989.

Den Niedergang des Marxismus sah der Papst sowohl als Folge von dessen falscher
Anthropologie an als auch als Folge der Verletzung der Rechte der arbeitenden Menschen, die
cinerseits aus dem Unterdrickungsregime der kommunistischen Parteien herrihrte,
andererseits aber auch aus der Untauglichkeit der kommunistischen Wirtschaftssysteme
resultierte.”” Die durch die politischen Umwilzungen neu gewonnene Freiheit wiirde jedoch —
so der Papst — nur dann anhalten, wenn die in der langen Zeit der kommunistischen

Gewaltherrschaft aufgestauten Konfliktpotenziale bewiltigt werden konnten., ™

Die Reflexion tber den Zusammenbruch der kommunistischen Systeme fithrt thn zu einer
Wirdigung von Demokratie und freier Marktwirtschaft im Rahmen einer unverzichtbaren
Solidaritit.””> Dabei verweist er auf verschiedene Konnotationen von Solidaritit in der
bisherigen kirchlichen Soziallehre: ,,Das Prinzip, das wir heute Solidarititsprinzip nennen [...]
wird von LEO XIII. mehrmals unter dem Namen »Freundschaft« angefithrt [...]. Von PIUS
XI. wird es mit dem nicht weniger bedeutungsvollen Namen »soziale Liebe« bezeichnet. PAUL
VI. hat den Begriff mit den heutigen vielfiltigen Dimensionen der sozialen Frage erweitert

und von »Zivilisation der Liebe« gesprochen.*’"

In der Schlusspassage der Enzyklika beklagte der Papst die geistige Leere, die der atheistische
Marxismus zuriickgelassen habe. Es bedirfe grofiter Anstrengungen, um den Menschen einen
Zugang zum Verstindnis der Grundwerte zu erschlieBen. Die Illusion einer wertfreien
Gesellschaft, die zu einem erneuten Totalitarismus fuhren konnte und nicht von der Hand zu
weisen sei, stelle sich als Gefahr fur Frieden und Menschenrechte dar. Hier sei speziell die
Kirche gefordert, auf die Gefahren fir den Rechtsstaat und fir die demokratische Ordnung

: : 717
hinzuweisen.

Die im Vorangegangenen knapp zusammengefasst dargestellten Sozialenzykliken des Papstes
bilden gleichsam den Kern seiner Sozialverkiindigung. Sie gehen aus von einem Idealbild von
Welt und Gesellschaft, wie sie im Licht der christlichen Offenbarung ,,sein sollten®. So zieht
sich die Frage nach der Menschenwiirde wie ein roter Faden durch die Sozialenzykliken Papst
JOHANNES PAULS II. Sie ist in seiner Vorstellung letzten Endes Mal3stab aller Entwicklungen,
d.h. jedes Phinomen, jedes Forschungsergebnis, jede Entwicklung, jede Gestaltung des Sozial-
staates ist daraufthin zu beurteilen, ob sie der Menschenwiirde zur Geltung verhilft oder ob sie

gegen die Menschenwiirde gerichtet ist und somit letztlich gegen die ,,Ehre Gottes®, die fur

713 Vgl. CA 13 sowie CA 24f.
714 Vgl. CA 27.

715 Vgl. PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der Soziallehre der
Kirche, Freiburg-Basel-Wien 2006, 103.

716 CA 10.
717 Vel. CA 24, 41, 4.

121



JOHANNES PAUL II. das letzte Ziel und zugleich der Ausgangspunkt ist. Daher sprach Papst
JOHANNES PAUL II. im Blick auf die konkreten Gesellschaften stets grundsitzliche Fragen an:
,»Wird der Mensch als Mensch im Zusammenhang mit diesem Fortschritt wirklich besser, das
heif3t geistig reifer, bewul3ter in seiner Menschenwiirde, verantwortungsvoller, offener fir den
Mitmenschen, vor allem fur die Hilfsbedurftigen und Schwachen, und hilfsbereiter zu allen?
[...] Diese Frage miissen sich die Christen stellen, eben weil JESUS CHRISTUS sie so umfassend
fir das Problem des Menschen empfinglich gemacht hat. Die gleiche Frage aber stellt sich
allen Menschen, besonders denjenigen, die in solchen sozialen Bereichen leben, die sich aktiv
fir die Entwicklung und den Fortschritt in unserer Zeit einsetzen. Wenn wir diese Ent-
wicklungen beobachten und sogar an ihnen teilnehmen, darf uns nicht Euphorie iberkommen
noch dirfen wir uns von einseitigem Enthusiasmus fortreilen lassen, sondern wir alle miissen
uns mit dullerster Ehrlichkeit, Objektivitit und moralischem Verantwortungsbewuf3tsein den
wesentlichen Fragen stellen, die die Situation des Menschen heute und in Zukunft be-

718
treffen.

Insofern die bestehenden Gesellschaften (Ist-Zustand) diesem Ideal (Soll-Zustand) nicht ent-
sprechen, ist es Aufgabe der Kirche und ihrer Sozialverkiindigung, gerade dort vehement die
Stimme zu erheben, wo diese Diskrepanz zutage tritt. Wo sicht JOHANNES PAUL II. diese Dis-

krepanzen in den gegenwirtigen Gesellschaften gegeben?

3.1.2 Charakteristik der gegenwirtigen Gesellschaft nach Papst Johannes Paul II.

In seinem Schrifttum befasste sich Papst JOHANNES PAUL II. nahezu mit allen politischen,
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Problemfeldern. Das Spektrum seiner gesellschaft-
lichen Appelle ging dabei von der (vorgeburtlichen) Existenz des Menschen tiber die viel-
faltigsten Gefdhrdungen des Menschen, insbesondere in Bezug auf seine soziale und natiir-
liche Umwelt, bis zu Krankheit und Tod, im Wirtschaftsbereich von der klassischen Makto-
o6konomie tiber die Lehren KEYNES bis zum sogenannten Neoliberalismus und den kritischen
Phinomenen der realen Marktwirtschaft in der Globalisierung, im politischen Bereich vom
kommunistischen Unterdrickerstaat tiber die Problematik der Demokratie in den Lindern der
Dritten Welt.

Der nun folgende Abschnitt kann daher nur einen Ausschnitt der kritischen (und auch
positiven) Stellungnahmen des Papstes zur ,,gegenwirtigen Welt* darstellen.”"’ Leitgedanke bei
der Auswahl der Themenbereiche war die Verkniipfung des jeweils angesprochenen Problems
mit der Thematik von Freiheit und Solidaritit.

718 RH 15.

719 Dabei sei an dieser Stelle noch auf Folgendes hingewiesen: Papst JOHANNES PAUL II. widmete sich in
seinen Schriften und Ansprachen oft den — in seiner Sicht — negativen Erscheinungen, die in der
modernen Welt auftreten. Dies bedeutet jedoch nicht, dass er insgesamt eine negative ,,Weltsicht™
propagierte. Sein Ziel war vielmehr, die Menschheit auf Probleme und Widerspriiche, die in der Welt
existieren, hinzuweisen und alle Menschen aufzufordern, die Welt im Geiste des Evangeliums zu gestalten.

122



3.1.21 Kritik an der gegenwirtigen Gesellschaft

Die gegenwirtige Gesellschaft ist laut Papst JOHANNES PAUL II. durch verschiedene Gefahren
gekennzeichnet. Er kritisierte z.B. Utilitarismus, Atheismus, religiose Gleichgtltigkeit oder
Diesseitigkeit und sah in ihnen Entwicklungen, die der ,Ehre Gottes“ und der

Menschenwirde entgegenstehen.

Dabei betrachtete er oft den Fortschritt in der Wissenschaft und der Technik als Ausloser
eines ,,Anschlags* auf die Menschenwiirde.”” In diesem Zusammenhang verurteilte er scharf
die Euthanasie, die oftmals nicht nur mit angeblichem Mitleid fiir den leidenden Patienten,
sondern auch manchmal mit utilitaristischen Argumenten begriindet wiirde. Deshalb stellte er
zu der zeitgenossischen Situation fest, dass ,,wir einer viel weiter reichenden Wirklichkeit
gegentiberstehen, die man als wahre und ausgesprochene Stwktur der Siinde betrachten kann,
gekennzeichnet von der Durchsetzung einer Anti-Solidarititskultur, die sich in vielen Fallen

als wahre »Kultur des Todes« herausstellt.“™

Diese ,,Strukturen der Stinde® haben, laut Papst, unter anderem mit dem Atheismus zu tun.
Der allseits praktizierte und existenzielle Atheismus fithrte nach JOHANNES PAUL II. dazu,
dass der Mensch sich selbst und nicht mehr Gott ins Zentrum stellt, womit er der Tauschung
erliege, dass ,,der Mensch sich selbst Ziel und einziger Gestalter und Schépfer seiner eigenen
Geschichte sei.“’** Dabei, so prangerte der Papst an, sei die Erscheinung des mit dem Atheis-
mus verbundenen Sikularismus nicht nur auf einzelne Menschen beschrinkt, sondern sie be-
trife auch in einem gewissen Sinne ganze Gemeinschaften: Die ,,LLeugnung Gottes beraubt die
Person ihres tragenden Grundes und fihrt damit zu einer Gesellschaftsordnung ohne An-

erkennung der Wiirde und Verantwortung der menschlichen Person.*’”

Der Atheismus, so der Papst, ist eng mit dem aufgeklirten Rationalismus verbunden, der die
menschliche und gesellschaftliche Realitit auf eine mechanistische Art und Weise reduziert.
Dadurch wiirde die wahrhaftige Grofle des Menschen, seine Transzendenz gegentiber der

Welt der Dinge verneint.**

720 Vgl EV 4.

721 EV 12. In diesem Kontext beruft sich Papst JOHANNES PAUL II. auf die AuBerung des II. Vatikanischen
Konzils, die zahlreiche Verbrechen und Attentate gegen das menschliche Leben verurteilt hat und die bis
heute ihre dramatische Aktualitit behalten hat: ,,Was ferner zum Leben selbst in Gegensatz steht, wie jede
Art Mord, Vélkermord, Abtreibung, Euthanasie und auch der freiwillige Selbstmord; was immer die
Unantastbarkeit der menschlichen Person vetletzt, wie Verstimmelung, kérperliche oder seelische Folter
und der Versuch, psychischen Zwang auszuiiben; was immer die menschliche Wiirde angreift, wie
unmenschliche Lebensbedingungen, willkiirliche Verhaftung, Verschleppung, Sklaverei, Prostitution,
Midchenhandel und Handel mit Jugendlichen, sodann auch unwirdige Arbeitsbedingungen, bei denen
der Arbeiter als bloles Erwerbsmittel und nicht als freie und verantwortliche Person behandelt wird: all
diese und andere hnliche Taten sind an sich schon eine Schande; sie sind eine Zersetzung der
menschlichen Kultur, entwiirdigen weit mehr jene, die das Unrecht tun, als jene, die es erleiden. Zugleich
sind sie in héchstem Maf3e ein Widerspruch gegen die Ehre des Schopfers.* (GS 27).

722 GS 20.
723 CA13.

724 Uber die Konsequenz der Ablehnung des Gottesbezugs im personlichen und gesellschaftlichen Leben
spricht der Papst in seiner Enzyklika Redemptoris missio: ,,In der modernen Welt neigt der Mensch dazu,
sich auf die horizontale Dimension einzuengen. Aber was wird aus dem Menschen ohne Offnung auf das
Absolute hin? Die Antwort liegt innerhalb des Erfahrungsbereiches jedes Menschen, sie ist aber auch

123



Theorien, wonach das Christentum als eine rein menschliche Ideologie aufgefasst wird in
jenem Sinne, dass Kirche quasi als Dienstleistungsanbieter einer den Menschen kulturell be-
reichernden Idee fungiert, erteilte er eine klare Absage. ,,In der stark sdkularisierten Welt
kommt es zur »allmihlichen Verweltlichung der Erlésung«, deswegen wird um den Menschen
zwar gekdmpft, aber dieser Mensch ist verkleinert und lediglich zum horizontalen Ausmal3
reduziert.“’” Atheistische und sikularistische Tendenzen stellten den Menschen selbst als
,Gott bzw. Gotzenbild dar, in Wahrheit werde jedoch damit dessen Demontage betrieben.””

Insbesondere, wenn es um das Verhiltnis des Menschen zu seiner 6konomischen Umwelt
geht, argumentierte JOHANNES PAUL II., dass der Mensch nicht das Objekt anonymer Ein-
flisse 6konomischer oder politischer Prozesse ist, sondern vielmehr als Subjekt diese selbst zu
gestalten hat. Wirtschaftliches Wachstum um seiner selbst willen kann nicht das Ziel sein,

sondern es geht vielmehr darum, durch Wachstum eine gerechtere Welt zu schaffen.””

Ahnlich im Bereich der Technik und Technologie: Die Beispiele dafiir sind zahlreich, dass der
Mensch durch Technologien, die er selbst ,,schuf®, sich selbst vernichtet. Dabei geht es gar
nicht nur um die immer moderneren Waffentechniken, die Rustungswettliufe um immer mehr
Vernichtungspotenzial auslésen, sondern auch — und inzwischen immer mehr — um so ge-
nannte ,,friedliche Technologien®, wie die Atomenergie oder die Gentechnik. Insbesondere im
Rahmen der Stammzellenforschung werde der moderne Mensch verschiedenen Formen der
Gewalt ausgesetzt. ,,Der zeitgendssische Mensch furchtet [...], dal durch die von dieser
Zivilisation erfundenen Mittel die Eingelpersonen und auch die verschiedenen Lebensbereiche,
die Gemeinschaften, die Gesellschaften und die Nationen Opfer der Willkiir anderer Einzel-
personen, Lebensbereiche und Gesellschaften werden kénnten. [...] Der Mensch firchtet mit
Recht, Opfer einer Unterdriickung zu werden, die ihn der inneren Freiheit und der Moglich-
keit beraubt, die Wahrheit auszusprechen, von der er tiberzeugt ist; die ihm seinen Glauben
nehmen méchte und die Méglichkeit, den rechten Weg zu gehen, den ihm die Stimme des
Gewissens weist. Die technischen Mittel, iber welche die heutige Zivilisation verfiigt, bergen
ja nicht nur die Moglichkeit einer Selbstvernichtung als Folge eines militdrischen Konflikts in
sich, sondern auch dse einer »triedlichen« Unterwerfung der Einzelpersonen, der 1ebensbereiche, ganzer
Gesellschaftsgruppen und Nationen, die aus irgendeinem Grund denen unbequem werden, die
solche technische Mittel in der Hand haben und zu ihrem Einsatz bedenkenlos bereit sind.
[...] So wichst neben dem Wissen um die Bedrohung des physischen Lebens das Wissen um

eine andere Bedrohung, um eine noch grof3ere Gefahr fir das, was wesentlich menschlich ist,

eingeschrieben in die Geschichte der Menschheit mit dem im Namen von Ideologien und politischen
Regimen vergossenen Blut, die »eine neue Menschheit« ohne Gott aufbauen wollten.” RM 8.

725 RM 11.
726 Vgl ChL 5.

727  In seiner Botschaft an Bischoéfe in Puebla betonte Papst JOHANNES PAUL IL.: ,,Angesichts vieler anderer
Humanismen, die hdufig ihre Sicht vom Menschen auf den wirtschaftlichen, biologischen oder
psychischen Bereich beschrinken, hat die Kirche das Recht und die Pflicht, diese Wahrheit vom
Menschen, die sie von ihrem Meister Jesus Christus erhalten hat, zu verkiinden. Oh, wire sie doch durch
keinetlei duBlere Einschrinkungen daran gehindert! Aber vor allem ist zu wiinschen, dass sie selbst nie
verfehle, diese Lehre vorzutragen, dal3 sie sich davon nicht abhalten lasse durch bedenken oder Zweifel,
aus Mangel an Vertrauen auf ihre urspriingliche eigene Botschaft, oder etwa weil sie sich von anderen
Humanismen hat anstecken lassen.” Ansprache auf der 3. Generalversammlung der lateinamerikanischen
Bischéfe in Puebla am 28.01.1979, Stunde der Gnade fiir Lateinamerika, in: VApS 5, 57f.

124



was mit der Wirde der Person und ihrem Recht auf Wahrheit und Freiheit in engem Zu-

sammenhang steht. <’

Kritisch #uBerte sich der Papst dariiber hinaus zu Konsumismus™, Missachtung der

730

Umwelt™, Dominanz des Wirtschaftsdenkens’™' Arbeitslosigkeit”Z oder Verachtung der

Institution der Familie.””

Insgesamt gilt fiir JOHANNES PAUL II.: Eine menschliche Person, deren Ehre mit Fiflen ge-
treten wird, ist ,,den verdemutigendsten und absurdesten Formen des Mi3brauchs, die sie er-
barmungslos zum Sklaven des Stirkeren machen, ausgeliefert.“”4 Nach Auffassung des
Papstes kann ,,dieses Stirkere verschiedene Namen tragen: Ideologie, wirtschaftliche Macht,
unmenschliche politische Systeme, wissenschaftliche Technokratie, Uberﬂutung durch die
Massenmedien.“”> Damit werde der Mensch letztlich zu einem Wirtschaftsfaktor oder noch

schlimmer: zum Wirtschaftsgut reduziert.

3.1.2.2  Positive Entwicklungen in der gegenwirtigen Welt

Der Blick in die gegenwirtige Welt stellt sich Papst JOHANNES PAUL II. jedoch nicht nur unter
negativen Vorzeichen dar; vielmehr konstatiert er auch zahlreiche positive Entwicklungen.
Obwohl es seiner Meinung nach in der heutigen Welt zahllose ungeloste Probleme gebe, so sei
dennoch nicht alles negativ und es gebe positive Werte, welche eine neue moralische
Besorgtheit bezeugen.m Der Blick in seine Publikationen zeigt, dass der Papst dabei in erster
Linie das wachsende Bewusstsein fiir die Wiirde des Menschen im Auge hatte.””” Dabei ist
zweifellos trotz zahlreicher Kriege, Menschenrechtsverletzungen und Armut in der Welt auch
ein gewisser Fortschritt hin zu einer allgemeinen Achtung der Menschenwiirde zu

registrieren.n8 In diesem Zusammenhang unterstrich der Papst die besondere Rolle der Charta

728 DiM 11.
729  Vgl. SRS 28.
730 Vgl. CA 39. Vgl. auch SRS 34.

731 ,,Aus dieser Perspektive muss man sich auch die Frage tber jenes wachsende Unbehagen stellen, das
heutzutage viele Gelehrte und Wirtschaftsexperten spiiren, wenn sie iiber die Rolle des Marktes, tber die
alles durchdringende Wihrungs- und Finanzdimension, Uber das Auseinanderklaffen zwischen dem
6konomischen und dem sozialen Bereich sowie tber andere dhnliche Themen wirtschaftlicher Aktivitit
nachdenken. Es geht dabei um Probleme, die sich im Hinblick auf die Armut, den Frieden, die Okologie
und die Zukunft der Jugend stellen.” JOHANNES PAUL II.: Friede auf Erden den Menschen, die Gott liebt.
Botschaft zur Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 2000. In: OR dt., Nt. 52/53 (24.12.99), 10; vgl.
auch CA 38.

732 Vgl LE 18.

733 Vgl. JOHANNES PAUL II.: Aus der Familie erwichst der Friede fir die Menscheitsfamilie. Botschaft zur
Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 1994. In: OR dt., Nr. 51/52 (24.12.1993), 1 und 15.

734 ChL 5.

735  ChL 5.

736 Vgl. SRS 26.

737 Vgl ChL 5.

738  Vgl. ARNDT, C.: Die Menschentrechte. Partikularistische Ansitze zur Begrindung ihrer Universalitit,
Hamburg 2000, 17.

125



der Menschenrechte sowie der weiteren Instrumente der UNO und anderer internationaler

Organisationen.739

Der Papst erkennt, dass ,,alle Volker dieser Welt, [...] sich ihrer Wiirde immer besser bewul3t
werden: sie sind kein »Gegenstand« und keine »Sache«, aber »Subjekt« mit Gewissen und
Freiheit, von dem ein verantwortungsvolles Leben in der Gesellschaft und in der Geschichte
verlangt wird, und das den geistigen und religisen Werten untergeordnet ist.“”* Er stellte fest,
dass immer noch ,,das pulsiert, was zutiefst menschlich ist: die Suche nach der Wahrheit,
ungesittigter Wunsch nach dem Guten, Freiheitsgier, Sehnsucht nach der Schénheit, Stimme
des Gewissens.“™" Demzufolge gebe es ein immer stirker wachsendes Bediirfnis nach
innerem Leben als Antwort auf alle ,,Materialismen® der Epoche. FEinen Trend zur ,,Riickkehr
zur Religion® sah er als Antwort auf eine reine Verweltlichung der Gesellschaft und als
Gegenpol zur Entmenschlichung grofler Teile des offentlichen, politischen und realen

Lebens.

Dartber hinaus stellte Papst JOHANNES PAUL II. ein zunehmendes Bediirfnis nach Solidaritat

fest.”™®

Fir ihn resultierte dies nicht nur aus einer rickkehrenden Religiositit, sondern auch aus
der Tatsache, dass die Menschen, die in einer Welt voller Komplexitit und gegenseitigen
Abhingigkeiten leben, immer mehr auf der Suche nach sich selbst und nach Gott sind. Neben
der Zuflucht zu ,,Fluchtmitteln® wie Drogen und Sekten, so der Papst, ,,erhebt sich allmahlich
die Einsicht, dass das Gut, zu dem wir alle berufen sind, und das Gliick, nach dem witr uns
sehnen, ohne die Anstrengung und den Einsatz aller, niemanden ausgeschlossen, und ohne

. . . . . . 744
konsequenten Verzicht auf den eigenen Egoismus nicht erreicht werden kénnen.*

Papst JOHANNES PAUL II. rdumte ein, dass diese Tendenzen teilweise durch die politischen
und gesellschaftlichen Entwicklungen begunstigt werden. Er nannte hierbei nicht nur die
Auflésung des Kommunismus und der Blockbildung, sondern auch die Verbreitung von
Bildung und Aufklirung durch Medien und andere Informationsmittel. Dies erzeuge unter
den Menschen ein ,,wacheres Bewusstsein von der Begrenztheit der verfiigbaren Grundstoffe
[...], ferner die Notwendigkeit, die Unversehrtheit und die Rhythmen bei der Planung der
Entwicklung zu berticksichtigen, ohne diese bestimmten demagogischen Auffassungen von
ihr zu opfern.“745 Dank den in diesem Zusammenhang unternommenen Initiativen konnten

einige Staaten der Dritten Welt ,,eine gewisse Selbstversorgung in der Ernihrung oder eine

739 Vgl. SRS 26.
740  ChL 5.
741  RH 18.

742 Vgl. RMi 38. Das Zweite Vatikanische Konzil stellt fest: ,,Dennoch wichst angesichts der heutigen
Weltentwicklung die Zahl derer, die die Grundfragen stellen oder mit neuer Schirfe spiiren: Was ist der
Mensch? Was ist der Sinn des Schmerzes, des Bosen, des Todes — alles Dinge, die trotz solchen
Fortschritts noch immer weiterbestehen? Wozu diese Siege, wenn sie so teuer erkauft werden multen?
Was kann der Mensch der Gesellschaft geben, was von ihr erwarten? Was kommt nach diesem irdischen
Leben? GS 10.

743 Vgl. GS9.

744 SRS 26.

745 SRS 26.

126



Stufe der Industrialisierung erreichen, die es thnen gestattet, in Wiirde zu tGbetleben und der

aktiven Bevolkerung Arbeitsplitze zu beschaffen.«™

Die Ereignisse um die friedliche Beseitigung des Kommunismus in seinem Heimatland und in
Osteuropa iberhaupt interpretierte er als wichtige Zeichen der Hoffnung. Die durch
politische Fremdbestimmung nach dem Zweiten Weltkrieg zustande gekommene Ordnung
Europas sei ,,von dem gewaltlosen Engagement von Menschen tiberwunden worden, die sich
stets geweigert hatten, der Macht der Gewalt zu weichen, und Schritt fir Schritt wirksame
Mittel zu finden wul3ten, um von der Wahrheit Zeugnis abzulegen.“747 Dabei sprach er der
Institution Kirche eine fithrende Rolle zu. Die Kirche habe ,klar und nachdriicklich geltend
gemacht, daf} jeder Mensch, welche personlichen Uberzeugungen er auch immer haben mag,
das Ebenbild Gottes in sich trage und daher Achtung verdiene. In dieser Aussage hat sich die
gro3e Mehrheit des Volkes oft wiedererkannt, und das hat zur Suche nach Kampfformen und

politischen Losungen gefiihrt, die der Wiirde des Menschen mehr entsprechen.*’*

Ganz allgemein zeichnete Papst JOHANNES PAUL II. oft ein hoffnungsvolles Bild von der
Zukunft der Welt und stellte ausdriicklich fest, dass die Uberwindung der Hindernisse auf
dem Weg zur ,idealen” Entwicklung und zum Leben in wahrhaftiger Wiirde und Liebe
weitgehend maoglich sei: ,,Die Kirche hat Vertrauen [...] zum Menschen, obwohl sie auch die
Bosheit kennt, zu der er fihig ist; denn sie weil3, daf3 — trotz der Erbstinde und der Siinden, die
ein jeder begeht — in der menschlichen Person ausreichende Qualititen und Energien
vorhanden sind und es in ihr ein fundamentales »Gutsein« (vgl. Gen 1,31) gibt, weil der
Mensch Ebenbild des Schopfers ist, und im Einfluf des erlésenden Wirken Christi steht, der
jedem Menschen nahe ist, und weil das michtige Wirken des Heiligen Geistes die Erde erfillt
(Weish 1,7).«"

3.1.3 Die Einbettung der Sozialverkiindigung Papst Johannes Pauls II. in seiner
Sozialisation

Wie im vorangegangenen Kapitel ausfithrlich dargestellt, ergibt sich aus der Vielzahl seiner
Ausfiihrungen eine bestimmte Art und Weise des Blickes auf die Gesellschaft. Bevor nun das
Augenmerk darauf zu richten ist, von welchen philosophisch-theologischen Ausgangspunkten
her der Papst seine Sozialverkiindigung und darin das Verhaltnis von Freiheit und Solidaritit
entwirft, sei bedacht, dass die dabei zum Ausdruck kommenden Anliegen des Papstes auch in

. .. . . . . . . 7'—0
seinem personlichen Werdegang und seiner Sozialisation verwurzelt sind.”

746 SRS 26.
747  CA23.
748  CA 22.
749 SRS 47.

750  Unter Sozialisation sei hier Folgendes verstanden: ,,Sozialisation bezeichnet meist die Gesamtheit all jener
durch die Gesellschaft vermittelten Lernprozesse, in denen das Individuum in einer bestimmten
Gesellschaft und ihrer Kultur sozial handlungsfihig wird — also am sozialen Leben teilhaben und an
dessen Entwicklung mitwirken kann. Sozialisation ist somit ein lebenslanger Prozess. Gruppen, Personen
und Institutionen, welche die sozialen Lernprozesse des Individuums steuern und beeinflussen, bezeichnet
man als Sozialisationsinstanzen.” TILLMANN, K.: Sozialisationstheorien. FEine FEinfiihrung in den
Zusammenhang von Gesellschaft, Institution und Subjektwerdung, Reinbek bei Hamburg 2004, 17. Diese

127



Ein kurzer Blick auf seine Amtszeit als Papst von insgesamt 26 Jahren zeigt, dass JOHANNES
PAUL II. eine Unzahl menschlicher Kontakte kniipfte, zuhorte, kommunizierte, mahnte,
appellierte, publizierte und damit letzten Endes eben auch ,lernte”. Allein in seinen 103
Auslandsreisen lernte er Millionen von Menschen kennen, konnte ihre Sorgen, Angste und
Noéte horen und war von daher bestrebt die Utrsachen dafiir zu eruieren und kritisch zu
analysieren. Dabei formte sich ein sehr konkretes Menschenverstindnis heraus, das nicht nur
ihn selbst prigte, sondern das in seinen Schriften, Appellen, Reden lebendig wurde und so

auch seine Sozialverkiindigung durchzog.

Als KAROL WOJTYLA am 16. Oktober 1978 auf der Loggia delle Benedizioni tiber dem Portal
der Peterskirche erschien, hatte er bereits eine bewegte Biografie hinter sich. Der damals 58-
Jahrige war als Lyriker hervorgetreten, als Dramatiker, Schauspieler und Ethikprofessor, er
hatte sich am Widerstand gegen die Nazi-Truppen beteiligt, hatte Menschenleben gerettet und
sich zuletzt als Erzbischof erfolgreich dem kommunistischen Regime widersetzt. Er hatte
ohne Genehmigung Kirchen gebaut und seine Diézese gefthrt, als hitte sie nicht in einem

atheistisch regierten Staat gelegen.

Als an dem Tag seiner Wahl zum Papst der Dekan des Kardinalskollegiums auf dem Balkon
den Namen KAROLUS WOJTYLA ausrief, kannten den ersten slawischen Papst der Kirchen-
geschichte zunichst nur wenige. Insbesondere in der westlichen Welt herrschte Uberraschung,
denn hier war alles, was hinter dem Eisernen Vorhang vorging, bestenfalls unbekannt, oft

auch suspekt.751

3.1.31  Geographische Herkunft und biographische Hintergriinde

Papst JOHANNES PAUL II. wurde am 18. Mai 1920 als KAROL WOJTYLA im polnischen
Wadowice geboren. Dass er nicht nur zu dieser seiner Herkunft stand, sondern dies auch eine
besondere Verbundenheit ,,mit allen slawischen Volkern Osteuropas und eines gro3en Teils
Mitteleuropas“” mit sich brachte, wurde wihrend des gesamten Pontifikates deutlich. KAROL
WOJTYLA war das jungste von drei Kindern des Leutnants KAROL WOJTYLA sen. und EMILIA
KACZOROWSKA. Der Soldat WOJTYLA lie3 sich bereits frithzeitig pensionieren, die Familie
hatte ein gutes, wenn auch kein tppiges Auskommen durch das Ruhestandsgehalt. Die Familie

pflegte die im polnischen Volk stark verwurzelte Marienfrommigkeit, stand aber auch anderen

Definition berticksichtigt, dass sich Sozialisation aus dem Zusammenleben von Menschen konstituiert und
sich in spezifischen Befdhigungen duBlert. Der Sozialisationsbegriff darf dabei keinesfalls mit dem Begriff
der Erziehung verwechselt werden, der im Gegensatz dazu auf die Ausbildung einer selektiven
Verhaltensausprigung abzielt. Die vorliegende Arbeit will mit dem Rekurs auf die Sozialisation
WOJTYLAS/JOHANNES PAUL II. darauf aufmerksam machen, dass sein Verstindnis von Welt und Mensch
und damit seine Sozialverkindigung eng verbunden ist mit der Interaktion und Kommunikation mit
seiner ,,sozialen Umwelt*.

751 Vgl HEBERLE, M.: Johannes Paul II. Ein polnischer Papst. In: Theologie heute 23 (2002), 23-44, hier 25.

752 AuBerung von Papst JOHANNES PAUL II. im Gesprich mit ANDRE FROSSARD, in: FROSSARD, A.:
,Furchtet euch nicht!” André Frossard im Gesprich mit Johannes Paul II., Miinchen-Zirich-Wien 1982,
25.

128



kulturellen Entwicklungen aufgeschlossen gegeniiber.753

April 1929 einer schweren Krankheit.”*

Die Mutter erlag schon frith am 10.

Der kleine Ort Wadowice wies Ende der zwanziger Jahre des 20. Jahrhunderts im Vergleich
zu Gesamtpolen ein relativ hohes kulturelles Angebot auf. Dies wusste KAROL zu nutzen, von
daher rithrte auch seine Begeisterung fiir Literatur und fiir das Theater.” Prigend erwies sich
auch sein friher Kontakt zum Judentum. Da Wadowice einen Anteil von rund 20 Prozent
judischer Bevolkerung besal3, waren zahlreiche Freunde von KAROL judischen Glaubens.
,Beide Religionsgruppen, Katholiken und Juden, bildeten eine Einheit, und dies, so vermute

ich, deswegen, weil sie sich bewuBt waren, denselben Gott anzubeten®”

— duflerte er spiter.
Dies sollte ihn ebenfalls prigen, denn sein Pontifikat widmete er, wie kaum ein Papst vor ihm,

der Verséhnung mit den Juden.

Im Jahre 1938 schloss KAROL WOJTYLA das Gymnasium mit der Reifepriifung ,,mit Aus-
zeichnung® ab und ging nach Krakau, um das Studium polnischer Philologie an der
Jagiellonen-Universitit aufzunehmen. Hier prigte das erste Studienjahr ihn besonders, denn er
duBerte spiter: ,,Was das Studium betrifft, so mochte ich unterstreichen, dass meine Wahl fur
die polnische Philologie von einer klaren Vorliebe fiir die Literatur motiviert war. Doch schon
wihrend des ersten Jahres wurde meine Aufmerksamkeit durch das Sprachstudium selbst ge-
lenkt. Wir studierten die deskriptive Grammatik der modernen polnischen Sprache und zu-
gleich die geschichtliche Entwicklung der Sprache mit einem besonderen Interesse fir deren
altslawische Wurzeln. Das eroffnete mir vollig neue Horizonte, um nicht zu sagen, das eigent-

liche Geheimnis des Wortes.*”’

Das Jahr 1938 bildete gleichzeitig auch das letzte Jahr des Friedens vor den Griueln der Nazi-
Diktatur. Europa und insbesondere Polen atmete nochmals auf, als der britische Premier-

minister CHAMBERLAIN das Miinchener Abkommen prisentierte.

Die Krakauer Universitit wurde geschlossen und der junge Student WOJTYLA war gezwungen,
eine Arbeit aufzunehmen, als die Pension des Vaters entfiel, aber auch, um einer Deportation
nach Deutschland zu entgehen.”™ Zunichst im Steinbruch, spiter im Klirwerk einer Chemie-
fabrik musste WOJTYLA unter hirtesten Bedingungen seine Arbeit verrichten. Doch er war bei
seinen Kollegen und Vorgesetzten beliebt, daher schaffte er es bis zum Assistenten des
Sprengmeisters. Spater bezeichnete er diese Zeit im Arbeitermilieu als ,,Geschenk der Vor-
schung.“” Bevor ihn eine Berufung zum Priesteramt fiihrte, gab er seiner Liebe zum Theater
nach, indem er — heimlich unter Ignorierung des Verbots der Besatzungsmacht Deutschland —
rhapsodische Theaterstiicke inszenierte und diese vor einem kleinen Kreis auffithren lieB.””

Durch diesen Kreis kniipfte er Verbindungen mit der Untergrundorganisation Unia, die aus

753 Vgl. RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls 1., Paderborn 2004, 37.

754 Vgl. RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls II., Paderborn 2004, 37.

755 Vgl SzZULC, T.: Johannes Paul II. Die Biographie, Stuttgart 1996, 28.

756 JOHANNES PAUL II.: Die Schwelle der Hoffnung tiberschreiten, Bergisch-Gladbach 1996, 124.
757  JOHANNES PAUL II.: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Koéln 1997, 15f.

758  Vgl. ZBIGNIEW, J. B.: Der Papst aus Polen, Hamburg 1979, 59.

759 Vgl. SZULC, T.: Johannes Paul II. Die Biographie, Stuttgart 1996, 81.

760 Vgl RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls II. Paderborn 2004, 39.

129



Antifaschisten und Patrioten bestand. Sie galt als kultureller Arm des antifaschistischen Wider-
standes, brachte KAROL WOJTYLA aber auch in Kontakt mit kapitalismus-kritischem Ge-
dar1ker1gut.761

76

In diese Zeit fiel auch seine Freundschaft zu dem Schneider Jan TYRANOWSKI'?, der ihn mit

der spanischen Mystik um JOHANNES VOM KREUZ bekannt machte, worauf KAROL WOJTYLA
die spanische Sprache erlernte, um die Werke dieses Heiligen im Original lesen zu konnen.”®
Von dessen Glauben beeindruckt, stand wenig spiter (1941) sein Entschluss fest, Priester zu
werden und er trat in das Priesterseminar ein, das der Erzbischof von Krakau im Untergrund
eingerichtet hatte. Tagsiiber ging WOJTYLA nun seiner Arbeit in der Fabrik nach, abends
studierte er. Obschon Ausschwitz nur 30 Kilometer von seinem Heimatort entfernt war, blieb
KAROL WOJTYLA das Schicksal erspart, wie zahlreiche andere Priester im Konzentrationslager
Auschwitz einen qualvollen Tod zu erleiden. ,,[...] umso gréBer ist daher mein Gefiihl des
Respekts, den ich den mir bekannten wie auch den viel zahlreicheren mir unbekannten
Personen, ohne Unterschied der Nation und Sprache, schulde, die durch ihr Opfer auf dem
groB3en Altar der Geschichte dazu beigetragen haben, dass ich meine Berufung zum Priester-
tum verwirklichen konnte. In gewisser Weise waren sie es, die mich auf diesen Weg geftihrt
haben, indem sie mir in der Dimension des Opfers die tiefste und wesentliche Wahrheit des
Priestertums CHRISTI verdeutlichten.*”* Bereits im Jahre 1946 wurde er vorzeitig zum Priester
geweiht, um anschlieBend sein Studium in Rom fortsetzen zu kénnen'®, wo er iiber die
Glaubensauffassung des JOHANNES VOM KREUZ promovierte.’*
fasst WOJTYLA die mystische Lehre des JOHANNES VOM KREUZ zusammen.

»Dios par participacion” — so
767

<76

Um seinen ,,europdischen Horizont zu erweitern 5 gewahrte man ithm im Sommer 1947

Studienaufenthalte in Frankreich, Belgien und den Niederlanden, deren bleibende Er-

<769

fahrungen er spiter in seinem Buch ,,Geschenk und Geheimnis“™ niederschreiben sollte.

In Frankreich kam er in Kontakt mit MARITAINS , Neuem Christentum®, das einen ,,Dritten
\X/eg“m zwischen dem westlichen Liberalismus und dem sowjetischen Kommunismus

propagierte. Diese Prigung war fir sein sozialethisches Denken von besonderer Bedeutung.

Dartber hinaus kam er in Kontakt mit weiteren westlichen Denkstrémungen der Nachkriegs-
zeit. Das belgische Kolleg ,.erlaubte mir, mit bestimmten neue Formen des Apostolats in

Kontakt zu kommen, die in jener Zeit in der Kirche im Entstehen waren. Ich denke vor allem

761 Vgl SzULC, T.: Johannes Paul II. Die Biographie, Stuttgart 1996, 85.

762 Vgl. JOHANNES PAUL II.: Die Schwelle der Hoffnung tiberschreiten, Bergisch-Gladbach 1996, 19.
763 Vgl. RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls II., Paderborn 2004, 40 f.

764  JOHANNES PAUL II.: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Kéln 1997, 45f.

765  Vgl. RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls 1I., Paderborn 2004, 41.

766  Originaltitel in lat. Sprache: Doctrina de fide apud S. Ioannem a Cruce. Vgl. WOJTYLA, K.: Der Glaube bei
Johannes vom Kreuz. Dissertation, Universitit Krakau, Deutsche Ausgabe, Wien 1998.

767  Vgl. WEIGEL, G.: Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II. Eine Biographie, Paderborn-Miinchen-Wien-
Ziirich 2002, 89.

768  JOHANNES PAULIL: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Koln 1997, 59.
769  JOHANNES PAUL IL: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Koln 1997.
770 SZULC, T.: Johannes Paul II. Die Biographie, Stuttgart 1996, 111.

130



an die Begegnung mit Pater Josef CARDJIN, dem Griinder der Christlichen Arbeiterjugend
(CAJ) und spateren Kardinal, der von Zeit zu Zeit ins Kolleg kam, um mit uns Priester-
studenten zusammenzutreffen und tber die besondere menschliche Erfahrung der korper-
lichen Arbeit zu sprechen.“771 Hier konnte KAROL WOJTYLA als einer der wenigen mit ,,Er-
fahrungen® aufwarten. Das mit den neuen Formen des Apostolats einhergehende Gedanken-

gut sollte spiter in seinen Sozialenzykliken zum Ausdruck kommen.

Prigend war fir ihn auch die Erfahrung einer Diskrepanz: Die ,grofartigen gotischen
Kathedralen und gleichzeitig das vom Sikularisierungsprozel3 bedrohte Europa.“772 In Bezug
auf Letzteres schrieb er: ,,Ich erkannte, was fiir eine Herausforderung dies fur die Kirche dar-
stellte, die aufgerufen war, der drohenden Gefahr durch neue, fiir eine gro3ere Prisenz der

Laien aufgeschlossene Form der Pastoral entgegenzutreten.”’”

Wiahrend seines Promotionsstudiums in Rom, das er 1946 begonnen hatte, fithrten ihn seine

“7 sondern er

Wege keineswegs nur in die ,,wissenschaftlichen Elfenbeintiirme des Vatikans
konnte dariber hinaus auch die Probleme der sidkularisierten Grof3stadt Rom kennenlernen,
indem er jeden Sonntag in der Seelsorge aushalf.”” Im Sommer 1948 beendete KAROL

7% und kehrte in sein Heimatland zuriick.

WOJTYLA sein Studium in Rom mit der Promotion
Hier widmete er sich zunichst der Seelsorge in einer Landpfarrei, spiter wechselte er an die
Kirche St. Florian in Krakau, in der ihm vor allem die Seelsorge an Studenten oblag. In den
Anfangsjahren des kommunistischen Regimes ging es ihm darum, die (wenigen)
Intellektuellen, die sich noch zur Kirche bekannten, mit ,,qualifizierter Begleitung und Weiter-

bildung zu stirken.*””

Zwischen den Jahren 1951 und 1953 befasste WOJTYLA sich mit der Verfassung seiner
Habilitationsschrift tiber das ethische System von Max SCHELER.””®

Eigentlich wollte er anschlieBend einen Lehrauftrag an der Theologischen Fakultit der Uni-
versitit Krakau aufnehmen, doch bereits im Jahre 1954 wurde die Fakultit auf Dringen des
kommunistischen Regimes geschlossen. Erstmals spiirte KAROL WOJTYLA nun den Druck des
Regimes auf die Kirche selbst, viele seiner Vorbilder wie Primas Kardinal WYSZYNSKI und

andere Bischofe wurden verhaftet.””’

Am 1. Dezember 1956 wurde WOJTYLA auf den Lehrstuhl fur Ethik an der Universitit in
Lublin berufen, daneben war er in der Studentenseelsorge titig. Hier konnte er auch den Ge-

dankenaustausch mit gleichgesinnten Christen fortsetzen, den das kommunistische Regime zu

771 JOHANNES PAULIL.: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Koln 1997, 59.
772 JOHANNES PAUL IL.: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Kéln 1997, 61.
773 JOHANNES PAULIL.: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Koln 1997, 62.
774  RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls 11., Paderborn 2004, 42.

775 Vgl RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls 1., Paderborn 2004, 42.

776 Vgl. WOJTYLA, K.: Der Glaube bei Johannes vom Kreuz. Dissertation, Universitit Krakau, Deutsche
Ausgabe: Wien 1998.

777  RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls 11., Paderborn 2004, 43.
778  Vgl. SZULC, T.: Johannes Paul II. Die Biographie, Stuttgart 1996, 144.
779 Vgl RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls II., Paderborn 2004, 43.

131



unterbinden versuchte.” In seiner Figenschaft als Lehrstuhlinhaber verfasste er zahlreiche
Essays und Publikationen, insbesondere tiber Fragen des Ehe- und Familienlebens und gab in
der Zeitung ,, Tygodnik Powszechny* Artikel zur Katholischen Sozialethik heraus. Im Sommer
1958 folgte die Ernennung zum Titularbischof von Ombia und Weihbischof von Krakau
durch Papst Prus XII.

Eine Zisur stellte fiir WOJTYLA das Zweite Vatikanische Konzil dar, auf dem er insbesondere
im Zusammenhang mit der Entstehung von Gaudium et spes in den Vordergrund trat. Auf dem
Konzil hielt er insgesamt acht Reden. Eine der bekanntesten behandelte das Thema Religions-
freiheit, das ihn, als Bischof aus dem kommunistischen Osten, in dem Religionsfreiheit nur auf
dem Papier stand, zutiefst bewegte. Uberhaupt hinterlieB das Konzil bei WOJTYLA einen
nachhaltigen und bleibenden Eindruck. Insbesondere die Personlichkeiten, wie z.B. Henri de
LUBAC und Yves CONGAR, mit denen er zusammentraf und mit denen er in der Pastoral-

kommission intensiv zusammenarbeitete, waren fir ihn nach eigenem Bekunden eine ,,gute

Schule.*™

Im Jahr 1964, zwischen der zweiten und dritten Sitzungsperiode des Konzils, hatte WOJTYLA
die Leitung der Erzdiézese Krakau ibernommen, was ihn zunehmend in eine
Konfrontationsposition mit dem kommunistischen Regime brachte. Als Mitinitiator des Ver-
s6hnungsbriefes der polnischen an die deutschen Bischofe wurde ihm eine Anbiederung an
(West-)Deutschland unterstellt. In direkte Konfrontation mit den Machthabern brachte ihn
das Verbot, in der neu entstandenen Industriestadt Nowa Huta eine Kirche zu errichten. Aus
Protest feierte er im Jahre 1965 die Weihnachtsmesse in dieser Stadt unter freiem Himmel.
Die Auseinandersetzung mit dem totalitiren Kommunismus einerseits, aber auch die Stirkung
durch den Ruckhalt, den er stets aus der Bevolkerung spurte, andererseits, waren fir ihn

prigend.™

Im Jahre 1967 berief Papst PAUL VI. ihn in das Kardinalskollegium, was zu einer stirkeren
weltkirchlichen Orientierung beitrug. In seiner Eigenschaft als Mitarbeiter in verschiedenen
Bischofssynoden unternahm er bereits damals zahlreiche Reisen, unter anderem nach Kanada,

USA, Australien, Neuseeland und Papua-Neuguinea.

Im Jahre 1978 besuchte er im Rahmen einer Bischofsdelegation erstmals (West-) Deutschland,

um die Versohnung der Kirchen tiber den Eisernen Vorhang hinweg voranzutreiben.

Als Papst JOHANNES PAUL I. nach nur 33-tigiger Amtszeit am 28. September 1978 starb,
wihlte das Konklave den Erzbischof von Krakau, KAROL WOJTYLA, zum Papst. Fortan
nannte er sich Papst JOHANNES PAUL II.

780  Vgl. RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls 1., Paderborn 2004, 43.

781  Vgl. SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Konferenz des Polnischen Episkopats

und der Deutschen Bischofskonferenz: Begegnungen in Deutschland im September 1978, Bonn 1978, 86
f.

782 Vgl. RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls II., Paderborn 2004, 46.

132



Der hier nur grob skizzierte Lebensweg des KAROL WOJTYLA zu Papst JOHANNES PAUL 11
sollte dazu dienen darauf hinzuweisen, dass die Sozialverkiindigung JOHANNES PAULS II. nicht
nur resultiert aus ,,theoretischen® Uberlegungen, sondern ihr konkretes Antlitz (gerade, was
die Auffassung von Freiheit und Solidaritit anbelangt) auch gewonnen hat aus personlich-
biographischen Erfahrungen.

3.1.3.2  Philosophisch-theologische Wurzeln

Im Folgenden soll ein Blick auf die theologisch-geistlichen und philosophischen Wurzeln den
Hintergrund der Denkweise von JOHANNES PAUL II. erhellen, um den Rahmen fir die dann
anschlieBend zu systematisierende und auf ihr Verstindnis von Freiheit und Solidaritit hin zu

befragende Sozialverkiindigung des Papstes abzustecken.

Im Alter von zwanzig Jahren — das Nazi-Regime begann gerade damit, sein Terror-Regime in
Polen zu etablieren — traf KAROL WOJTYLA mit JAN TYRANOWSKI (1901-1947) zusammen,
einem einfachen Schneider, jedoch einem Mann von tiefer Religiositit. Ex brachte den jungen
KAROL WOJTYLA mit seiner Spiritualitit in Kontakt.”” RegelmiBig versammelte sich in seiner
Wohnung eine kleine Minnergruppe, darunter auch KAROL WOJTYLA, und versank in Ge-
beten und Meditationen. TYRANOWSKIS spirituelle Veranstaltungen waren bei den polnischen
Klerikern nicht unumstritten.”** Eben dieser ,,Basisapostel TYRANOWSKI zog WOJTYLA an.
Er brachte ihn auch mit den mystischen Theorien des Heiligen JOHANNES VOM KREUZ in
Kontakt: Der Heilige wird — so die Perspektive — oft verkannt als ein Lehrer des Opfers und
des Verzichtes, der Abtétung und der Selbstverleugnung. Sein Gottesbild wire demnach ein
Gott, der dem Menschen ,,alles nimmt“ und ihm nichts daftr ,,gibt“. Der Christ, so dagegen
die ,,eigentliche®, von TYRANOWSKI so interpretierte Theologie des JOHANNES VOM KREUZ,
braucht nichts zu entbehren, sondern empfingt die Gaben Gottes in Fulle. Wenn JOHANNES
VOM KREUZ in einer sehr kompromisslosen und entschiedenen Sprache auffordert, alles Ge-
schopfliche zu verlassen und allein zu Gott zu gehen, dann ist damit gemeint, dass der
asketische Weg eines JOHANNES VOM KREUZ ein Weg zur Freude und zum Leben ist. Das
Leiden und die Verfolgung, die duflere und die innere Verlassenheit ist vor diesem Hinter-
grund der unbedingten Liebe Gottes kein Hindernis auf dem Weg zur Vollkommenheit der
Liebe, sondern es wird von Gott zugelassen, damit der Mensch im Glauben reift. Die Seele
wird geldutert, damit sie fahig wird, Gott allein zu empfangen und aus der Liebe Gottes zu

leben.”™

Gepragt von diesem Glauben, nahm KAROL WOJTYLA sein Theologiestudium auf und

promovierte tiber diese Thematik, die ihn in ihrer ,,Addquatheit und Uberzeugungskraft, mit

783  Vgl. WEIGEL, G.: Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II. Eine Biographie, Paderborn-Miinchen-Wien-
Zirich 2002, 62.

784 Vgl WEIGEL, G.: Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II. Eine Biographie, Paderborn-Miinchen-Wien-
Zurich 2002, 62-64.

785  Vgl. dazu auch DOMINGUEZ, F.: Johannes v. Kreuz. In: LThK3 5, 927-929.

133



der der hl. JOHANNES VOM KREUZ das Wesen der mystischen Erlebnisse und Erfahrungen®”

erschloss, tief beeindruckte.

In seinen weiteren Studien setzte sich Karol WOJTYLA mit der Philosophie Max SCHELERS
auseinander. Es ging dabei um Probleme einer phinomenologischen Grundlegung der Ethik
in Fortfihrung der Lehren Edmund HUSSERLS. Die philosophischen Studien gipfelten in
seiner Habilitationsschrift, die, wie auch seine Dissertation, mit Auszeichnung angenommen
wurde. ,,Das Werk ist der Versuch einer Grundlegung des ethischen Personalismus. Sein Kern
liegt in der phinomenologischen Eruierung von Wert und Person.“™ Es ging in dem Werk
dabei vor allem darum zu untersuchen, ob der Ansatz SCHELERS geeignet sei, die christliche

Ethik zu interpretieren bzw. darauf ein ethisches System aufzubauen.

Fir WOJTYLA ,,reicht der Ansatz SCHELERS dafiir nicht ,,aus®, da in seinen Augen die

b

Theorie SCHELERS Gott ,,zu wenig* einbezieht. Dariiber hinaus sei die Rolle des Gewissens

nicht ausreichend beriicksichtigt.”™

,Die erstrebte Konkretisierung der Person kam jetzt nicht
mehr dem mit Gott konfrontierten Finzelnen, sondern dem in eine kosmologische
Schichtenordnung und zugleich in die geschichtlich werdende Gesellschaft eingebetteten
Individuums zugute, und der christliche Personalismus verwandelte sich in eine historische

Soziologie der Erkenntnis.*’

Neben der Auseinandersetzung mit der Phinomenologie SCHELERS bildeten die aristotelische
Philosophie und der thomistische Personalismus eine bleibende Komponente in der
Sozialethik Papst JOHANNES PAULS II. Wie im Folgenden noch deutlicher werden wird,
niherte sich Papst JOHANNES PAUL II. in seiner Sozialverkindigung oftmals stark der
Auffassung des THOMAS VON AQUIN an.”” Wie diese geht Papst JOHANNES PAUL II. z. B.
davon aus, dass der Mensch moralisch frei ist, um das Gute zu tun, auch wenn diese Freiheit

durch die ,,Erbstinde® eingeschrinkt ist.

Weitergefithrt wird die Auseinandersetzung zwischen SCHELERS phinomenologischer
Methode™" und der klassischen Metaphysik in WOJTYLAS philosophischem Hauptwerk Person
und Tat, welches getragen ist von einer Zusammenschau von Philosophie und gelebter Praxis.
Grundsitzlich unternimmt WOJTYLA den Versuch, durch eine Verknipfung von
woeinsphilosophie® und ,,Bewusstseinsphilosophie® den Menschen in seiner ,,integralen

Wirklichkeit® zu fassen. Er geht aus von der erlebten Erfahrung, die seiner Meinung nach die

786  RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls II. Paderborn 2004, 47.

787  FRINGS, M.: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. In: VOLPI, F./NIDA-RUMELIN, J.:
Lexikon der philosophischen Werke, Stuttgart 1988, 283.

788  Vgl. SZULC, T.: Johannes Paul II. Die Biographie, Stuttgart 1996, 144. Kernpunkt der Kritik an SCHELER
hierbei ist die Annahme SCHELERS, dass das Erlebnis von Werten zwar eine Person als Triger hat, diese
jedoch nicht als Ursache des Erlebnisses und sein Akte verstanden wird. Nach SCHELER kann die Person
Gutes und Boses nicht verwirklichen, sondern nur Emotional etleben.

789  KUHN, H.: Scheler. In: LThK?9, 384.

790  Vgl. ausfihrlicher DORAN, K. P.: Solidarity. A Synthesis of Personalism and Communalism in the
Thought of Karol Woijtyla / Pope John Paul II, New York 1996, 25-72.

791 Vgl. ausfithrlich: RYNKIEWICZ, K.: Von der Grundlegung der christlichen Ethik zur Grundlegung der
philosophischen Anthropologie. Eine kritische Untersuchung zum Personenbegriff bei Karol Woijtyla,
Berlin 2002, 19-68.

134



Person sowohl in ihrer objektiven als auch in ihrer subjektiven Dimension tangiert. Das heif3t,
fiir WOJTYLA lésst sich durch die Analyse der Erfahrung ein Blick in die ,,Wirklichkeit* des
Menschen gewinnen. Er ist der Auffassung, ,,dass die Trennwand zwischen subjektivischen
(idealistischen) und objektivistischen (realistischen) Sichtweisen fir Anthropologie und die
Ethik fallen muss und auf Grundlage der menschlichen Erfahrung schon fillt.“”* Dies wird
hiufig als das Neue in der Philosophie WOJTYLAS betrachtet: die Erfassung des Wesens des
Menschen im Rahmen der phidnomenologischen Erkenntnis, die gewonnen wird aus der

Analyse des Bewusstseins der Person in der Tat.

Vor diesem geistig-theologischen und philosophischen Hintergrund stellte sich die
gegenwirtige reale Welt fur Papst JOHANNES PAUL II. dar — und vor diesem Hintergrund
seien im Folgenden auch die wesentlichen Grundzuge der Sozialverkiindigung von Papst
JOHANNES PAUL II. skizziert und schlieBlich nach dem darin sichtbar werdenden Verstindnis
und Verhiltnis von Freiheit und Solidaritit gefragt.

3.2 ,Personalismus“ und ,Beteiligung® — das theoretische Grundgeriist der
Sozialverkiindigung von Papst Johannes Paul II.

Mit der Soziallehre der Katholischen Kirche ist fir Papst JOHANNES PAUL II. der Mensch das
grundlegende Subjekt des gesellschaftlichen Lebens. Dies bedeutet, dass die Gestaltung der
gesellschaftlichen Realitit dem Mal3stab des Menschen als Person unterliegt, d.h., die

Gesellschaft und deren Gestaltung hat sich am sogenannten ,,Personalismus® auszurichten.

Das II. Vatikanische Konzil lenkte die Aufmerksamkeit auf diese fundamentale Perspektive
des gesellschaftlichen Lebens, indem es betonte: ,,Aus der gesellschaftlichen Natur des
Menschen geht hervor, dal3 der Fortschritt der menschlichen Person und das Wachsen der
Gesellschaft als solcher sich gegenseitig bedingen. Wurzelgrund namlich, Triger und Ziel aller
gesellschaftlichen Institutionen ist und muf3 auch sein die menschliche Person, die ja von
ithrem Wesen selbst her des gesellschaftlichen Lebens durchaus bedarf. Da also das
gesellschaftliche Leben fiir den Menschen nicht etwas duf3erlich Hinzukommendes ist, wichst
der Mensch nach allen seinen Anlagen und kann seiner Berufung entsprechen durch
Begegnung mit anderen, durch gegenseitige Dienstbarkeit und durch den Dialog mit den

Brudern.«’”

Hinter dieser Konzeption steht ein bestimmtes Menschenbild. Dieses Menschenbild pragt die
Sozialverkiindigung von JOHANNES PAUL II. Aus zwel Zugingen schopft der Papst
diesbezuglich: #heologisch aus der christlichen Offenbarung, wonach der Mensch nach Gottes
Ebenbild geschaffen und zur Gemeinschaft mit Gott berufen ist;””* der Mensch ist ,,auf Erden
die einzige von Gott um ihrer selbst willen gewollte Kreatur.“” Daraus folgt fiir JOHANNES
PAUL IL.: Der Mensch kann weder seiner ,,Spezies® noch der Gesellschaft als einfaches Mittel

792 WOoJTYLA, K.t Person and Community. Selected Essays (= Catholic Thought from Lublin 4), New York

u.a. 1993, 210.
793  GS 25.
794 Vgl Gen 1,27.
795  GS 24.

135



oder bloBes Werkzeug untergeordnet werden; er hat einen Wert an sich, er ist ,,Person®.
Durch seinen Intellekt und seinen Willen ist der Mensch in der Lage, in eine Beziechung der
Gemeinschaft, der Solidaritit und der Selbsthingabe mit seinem Mitmenschen zu treten.

Philosophisch prigten ihn seine Studien zur Phinomenologie der menschlichen Person.

Auf diese beiden Zuginge zum Personverstindnis sei im Folgenden der Blick gerichtet.

3.21 Die Person im Zentrum des gesellschaftlichen Lebens

3.2.1.1  Die Verwirklichung der Person in der Tat: philosophische Aspekte

Die vorliegende Arbeit will keine detaillierte  Analyse des philosophischen
Personverstindnisses des Papstes und auch keine ausfiihrliche Darstellung der Methode,
mittels derer er zu seinem Personverstindnis gelangt und wie sie z.B. in seinem Werk Person
und Tat aufscheint, bieten. Vielmehr geht es im Folgenden lediglich um jene Grundziige des

Personverstindnisses’°

, welche wesentlich sind fur das Verstindnis der papstlichen Sozialver-
kiindigung, insbesondere fir das darin implizierte Verstindnis von Freiheit und Solidaritit.

Knapp zusammengefasst lisst sich das Verstindnis der Person’”’

des Papstes bzw. KAROL
WOJTYLAS™ folgendermaflen skizzieren: Phinomenologisch erhellt er mittels der Bewusst-
seinserkenntnis den Menschen in seiner subjektiven Dimension, in seiner objektiven
Dimension mittels der Erkenntnisse der traditionellen Seinsphilosophie. Aus der Analyse der
Person in der Tat ergibt sich fir Wojtyla, dass der Mensch in der Tat sein Personsein realisiert
und seine Sittlichkeit zur Geltung bringt. In der Tat zeigt sich, dass die menschliche Person
transzendent ist, und zwar bzgl. seiner selbst als auch bzgl. der ,,objektiven Wahrheit”, worin
zugleich die Herausgehobenheit des Menschen aus allen anderen Lebenswesen aufscheint. Die
volle Verwirklichung des Personseins ist nur in diesem Transzendieren moglich. Dies ist auch
von Belang im Blick auf die soziale Dimension des Menschen, insofern die Fille des
Personseins nur dann verwirklicht wird, wenn die Transzendenz der Person auch (im
Handeln) in Gemeinschaft mit anderen Menschen aktualisiert wird. Schon das Vollbringen
einer Tat durch die Person als solche stellt sich fiir WOJTYLA als grundlegender Wert an sich
dar, den er als ,,personalistischen Wert® bezeichnet. Dabei geht es ihm um freie und bewusste
Taten der Person im Sinne eines ,,actus humanus®. Der personalistische Wert besteht darin,
dass sich die Person durch ihre Tat im Sinne des Selbstbesitzes und der Selbstbeherrschung
aktualisiert und verwirklicht. So unterscheidet WOJTYLA den ,,personalistischen Wert™ der Tat

von allen dibrigen sittlichen Werten, die stets Werte sind, die aus der Beziechung dieser (voll-

796  Zur Anthropologie von Papst JOHANNES PAUL II. vgl. ausfihrlich RYNKIEWICZ, K. Von der
Grundlegung der christlichen Ethik zur Grundlegung der philosophischen Anthropologie. Eine kritische
Untersuchung zum Personenbegriff bei Karol Wojtyla, Berlin 2002.

797  Die Begriffe ,,Mensch® und ,,Person” sind dabei in der Konzeption des Papstes weitgehend synonym
verwendet. Mit der Verwendung des Personbegriffs soll hervorgehoben werden, dass ,,sich der Mensch
nicht restlos in dem Begriff »Individuum einer Spezies«* ( LV, 20) fassen ldsst. Der Papst greift zurtick auf
die klassische Definition bei BOETHIUS: ,,Persona est rationalis naturae individua substantia® und entfaltet
sie. Vgl. PT, 99.

798  Insofern JOHANNES PAUL II. seine maligeblichen philosophischen Studien zur Person noch vor seinem
Pontifikat ver6ffentlichte, wird im Folgenden der biirgerliche Name Karol WOJTYLA verwendet.

136



brachten) Tat (die ,,an sich® bereits den personalistischen Wert darstellt) zu den Normen
hervorgehen. Der sittliche Wert setzt also den personalistischen Wert voraus, der

personalistische Wert der Tat geht allen ethischen Werten voraus und bedingt sie.”

Dies gilt es, im Folgenden noch genauer aufzuschliisseln. Die die gesamte Konzeption
WOJTYLAS — nicht nur in theologischer, sondern (implizit) auch in philosophischer Hinsicht —
durchziehende Grundiiberzeugung ist: ,,Ohne Christus kann man den Menschen nicht ver-
stehen.“™” Das Anliegen WOJTYLAS ist es, das christliche Verstindnis vom Menschen bzw.
den Menschen von der Wirklichkeit JESU CHRISTI her philosophisch neu zu bedenken.

Methodisch greift er dabei, wie erwihnt, auf die phinomenologische Methode zuriick, geht
aber iiber SCHELER hinaus, insofern er dezidiert an einer metaphysischen Konzeption der
Person als ,,unverzichtbarer Grundlage* festhilt™'; er kniipft in seiner Konzeption der Person
dabei an die Seinsphilosophie bei ARISTOTELES und THOMAS VON AQUIN an. Der Ansatz bei
der ,,Erfahrung“®” bildet dabei gewissermaen den ,,Konvergenzpunkt zwischen der meta-
physischen und der phinomenologischen Analyse. Die Betrachtung der Person auf der meta-
physischen Ebene zielt den ,,objektiven Aspekt der Person an; um eine ,integrale Analyse®
der Person zu gewinnen, muss nach WOJTYLA jedoch auch die ,innere®, ,;subjektive®
Dimension des Menschen berticksichtigt werden, weshalb die subjektive Erfahrung des
Menschen und deren phinomenologische Analyse heranzuziehen sind. Das Bewusstsein er-
Offnet zusammen mit der Selbsterkenntnis Einsicht in den ,,personalen Dynamismus® des

Menschen®”; das Wesen des Menschen kann so durch die subjektive Erfahrung erschlossen

799 Vgl PT, 307.
800  STYCZEN, T: Vorwort. In: LV, 16.

801 ,,Das Bewusstsein ist dann realistisch erfasst, wenn es mit dem menschlichen Sein als einem Subjekt
verbunden ist, wenn es seinen Akt bildet. Ein vom menschlichen Sein losgel6stes Bewusstsein, als
selbstverstindiges Subjekt der Aktivitit betrachtet, ist ein idealistisch erfasstes Bewusstsein. Auf diese
Weise hat KANT es begriffen, und auf eine ebensolche Art und Weise — trotz aller Unterschiede gegentiber
KANT — erfasste es SCHELER. [...] Sowohl die KANTSCHE Norm, als auch der SCHELERSCHE Wert
verbleiben deshalb sozusagen im luftleeren Raum. Denn der vollstindige Mensch ist ein Sein und nicht
nur ein Bewusstsein.” WOJTYLA, K.: Auf der Suche nach den Grundlagen des Perfektionismus in der
Ethik. In: Ders.: Primat des Geistes, Philosophische Schriften, hg. v. STROYNOWSKI, J., Stuttgart 1980,
323f, 326. WOJTYLA hilt die metaphysische Dimension des Menschen fiir ,,transphinomenal®, das heif3t,
sie kann durch die ,Erscheinungsformen® erkannt werden: ,,Die metaphysische Subjektivitit, das
suppositum als transphinomenaler und eben dadurch grundlegender Ausdruck der Erfahrung des
Menschen, ist zugleich Birge der Identitit des Menschen in Sein und Handeln.“ SG, 19.

802  ,Erfahrung” wird auch im Werk Person und Tat der phinomenologischen und metaphysischen
Untersuchung voran gestellt. (Vgl. dazu PT, 9-27). Diese Erfahrung hat eine subjektive Dimension (der
Mensch erfihrt sich selbst) und eine objektive Dimension (der Mensch wird von anderen erfahren); diese
beiden Dimensionen der Erfahrung sind fiir WOJTYLA insofern von grofler Bedeutung, als deren
Erkenntnis seiner Meinung nach erlaubt, Gber eine reine Bewusstseinsphilosophie hinauszugehen und zu
»objektiver Realitit™ zu gelangen. Dies erméglicht ihm, bei der phinomenologischen Analyse ,,von der
Ebene des Bewusstseins in die volle Wirklichkeit der Person® zu gelangen (SG, 18). ,,Wenn nimlich das
Erleben der eigenen Subjektivitit, das die Grundlage daftr abgibt, sich als »Ich« zu bestimmen, vom realen
Subjekt losgelost wire, dann wiirde dieses Erlebens »Ich« nichts anderes darstellen als nur einen
Bewusstseinsinhalt. Hs ist daher von grundsitzlicher Bedeutung, jene reflexive Zuwendung des
Bewusstseins zum realen Subjekt in einer eigenen Dimension mitzukonstituieren. Auf diese Weise ist das
»Ich« reales, seine Subjektivitit erlebendes Subjekt und das heiBt, es ist gleichzeitig in der
Bewusstseinsdimension konstituiert.” PT, 56.

803  Hauptkritikpunkte gegen KANT und SCHELER sind bei WOJTYLA deshalb die Trennung von Bewusstsein
und Sein und (insbesondere gegen SCHELER) das Nichtanerkennen, dass die Person willentlicher Urheber

137



werden, wobei die phinomenologisch gewonnene Erkenntnis gemi3 WOJTYLA konvergiert
mit der metaphysisch erhobenen Erkenntnis der ,,objektiven Realitit™ des Menschen. Diesen
methodischen Zugang vorausgesetzt, seien im Folgenden die wesentlichen Mosaiksteine der
Anthropologie WOJTYLAS skizziert.

Mit BOETHIUS versteht er Person als , naturae rationalis individua substantia®; die Person ist
einmaliges, konkretes Ich, das durch die Tat*™ am deutlichsten ,,in Erscheinung* tritt.”” Der
»personalistische Ansatz WOJTYLAS kommt dabei insbesondere darin zum Ausdruck, dass es
thm nicht um eine ErschlieBung der Person ,hinter der Handlung zu tun ist (wie der
klassischen metaphysischen Philosophie), sondern um eine Analyse der Person ,,durch® die
Tat.*

Der ,,personale Dynamismus® kommt (in phinomenologischer Perspektive) zum Ausdruck in
dem Erlebnis ,etwas geschieht in mir® und in der Erfahrung ,ich handle”, d.h., der
Dynamismus lésst sich — in Riickgriff auf zwei Kategorien aristotelischer Philosophie — unter-
scheiden in ,,Geschehen® (pati) und ,,Handeln* (agere). Die Haltung des Menschen zum ,,Ge-
schehen in thm wird als passiv betrachtet, im Blick auf das ,,Handeln“ ist der Mensch wirk-
michtiger Urheber. Was phinomenologisch so differenziert werden kann, bildet auf meta-
physischer Ebene eine Einheit (der Mensch als ontisches Subjekt, als suppositum®”), woraus
sich fiir WOJTYLA die Erfassbarkeit der ,,Verinderlichkeit des menschlichen Seins ergibt. Das
personale Subjekt bildet, metaphysisch betrachtet, eine Einheit sowohl der beiden Dynamis-
men des Geschehens und Handelns als auch des Existierens und des Handelns. Die Personali-

tat des Menschen lisst sich damit in Sein, Geschehnis und Handeln , feststellen®.

Zunichst sei der Blick auf den Dynamismus des Handelns gerichtet und dabei zuerst die onto-
logische Sicht nachgezeichnet: Ziel des menschlichen Seins ist die Selbst-Verwirklichung.*”
Insofern der Mensch in der Tat seine personale Struktur verwirklicht, ist — in ontologischer
Hinsicht — jeder Vollzug der Tat eine Verwirklichung des Menschen; in axiologischer Hinsicht
bedeutet jedoch nur die ,,gute” Tat eine echte Verwirklichung der Person, wihrend das Voll-

ihrer Taten ist. Vgl. dazu: RYNKIEWICZ, K.: Von der Grundlegung der christlichen Ethik zur Grundlegung
der philosophischen Anthropologie. Eine kritische Untersuchung zum Personenbegriff bei Karol Wojtyta,
Berlin 2002, 55: FuBnote 189; vgl. PG, 322f; vgl. LV, 50.

804  ,Tat“und ,,Handlung sind dabei im Folgenden austauschbare Begriffe.

805 Vgl PT, 38. BILGRIEN interpretierte die Behauptung WOJTYLAS: ,,morality intrinsically determines the
human ity and the personal nature of man®, dabei wie folgt: ,,I act, therefore I am.*“ (Ich handle, also bin ich.)
BILGRIEN, M. V.: Solidarity. A Principle, an Attitude, a Duty? Or the Virtue for an Independend World?,
New York 1999, 17.

806 ,,Der phinomenologische Zugang [zur Person] weist auf eine gewisse Komplexitit hin. Bezeichnend ist
jedoch die Struktur dieser Komplexitit, die nicht vornehmlich als unintegrierte Vielheit in Erscheinung
tritt, sondern als Einheit. Auf diese Weise erscheint sie in der Tat. Die Tatsache, dass der Mensch, der eine
Tat vollbringt, in ihr gleichzeitig sich selbst vollbringt, das hei3t zur Fille bringt, weist darauf hin, dass die
Tat der Einheit der Person dient, dass sie diese Einheit nicht nur zum Vorschein bringt, sondern auch real
hervorruft.“ PT, 210.

807  ,,Der Mensch als Person stellt ihre Synthese dar, das letztendliche Subjekt dieser Synthese aber bezeichnen
wir als suppositum.* PT, 90.

808  Es geht dabei (in Anlehnung an die Potenz-Akt-Theorie) um die Verwirklichung des Selbst in dem Sinne,
dass die im Selbst angelegte Potentialitdt aktualisiert wird. Vgl. PT, 133.

138



bringen einer ,,bésen Tat gerade Pervertierung bzw. Nicht-Verwirklichung der Person ist.*”
Ursprung der Tat ist der Wille, der deshalb in ontologischer Hinsicht den ,Kern® der wirk-

810

michtigen Urheberschaft der Person im Blick auf das Handeln ausmacht™ " und eine Tat als

,»gut oder ,,bose” qualifiziert.

Was so in ontologischer Hinsicht ,,vorausgesetzt® wird, wird in phinomenologischer
Perspektive anhand der Analyse der Person durch die Tat erhellt: Der Wille verweist auf die
Freiheit des Menschen®!, welche in ihrer ,,urspriinglichen® Form als Selbstbestimmung und in
ihrer ,,entwickelten® Form als Unabhingigkeit gegentiber den intentionalen Gegenstinden zu
fassen ist. ,,Aktualisierte” Selbstbestimmung trigt dabei die innerpersonalen Strukturen des
Selbstbesitzes und der Selbstbeherrschung (Verfiigen des Menschen iber die eigene

Person).”” Die Person ,,bringt sich selbst vor sich®, sie ist sich selbst Gegenstand der Be-

stimmung, was der Ausrichtung auf intentionale Objekte des Handelns vorausgeht (vertikale
Transzendenz). Aus dieser primiren ,,Abhingigkeit” von sich selbst ergibt sich die Un-
abhingigkeit gegentiber den intentionalen Objekten des Handelns (horizontale Transzendenz),
was die Person von den Dynamismen der Natur, die instinkthaft sind und damit keine Selbst-
bestimmung kennen, abhebt. Im Vollbringen einer Tat ,,wird* damit die Person, die Wahl

eines etwa sittlichen Wertes entscheidet zugleich tiber das ,,Werden® der Person.

Die Freiheit des Willens im Blick auf die Wahl gegentiber den und fiir die Gegenstinde oder
Werte resultiert nach WOJTYLA letztlich aus dem inneren Bezug des Willens zur Wahrheit; der
Mensch ist so nicht nur von sich selbst abhingig, sondern grundlegender noch von der
Wahrheit. ,,Die Abhingigkeit von der Wahrheit bestimmt die Grenze der fur die menschliche
Person charakteristischen Autonomie.“*” Der Mensch hat, so WOJTYLA, mittels seiner
Vernunft die Fahigkeit zur Erkenntnis der Wahrheit, d.h. er ist wahrheitsfihig. Fir WOJTYLA
erweist sich das Gewissen als Beleg fiir den Bezug des Menschen zur Wahrheit.*"* Insofern das
Gewissen normative Wirklichkeit ist®", geht mit ithm die Verpflichtung zur Wahrheit als
Grundlage der Verwirklichung der Person einher. Diese ,,Pflicht wiederum weist ein in die

Verantwortungm

des Menschen vor sich selbst, welche das Bindeglied zwischen Freiheit und
Wahrheit darstellt. ,,Die Freiheit driickt sich in der Wirkmacht aus, die Wirkmacht aber zieht

die Verantwortung nach sich. Die Verantwortung bringt die Zuordnung der Freiheit zur

809  Vgl. PT, 174.
810 Vgl PG, 292.

811 ,,Eben aufgrund dieser volligen und ausschlieBlichen Macht der Person tiber den Willen, ist der Wille ein
Vermégen der Freiheit der Person.” PT, 139.

812 Vgl. SG, 291.
813 PT, 176.

814 ,Die eigentliche und umfassende Funktion des Gewissens beruht darauf, die Tat von der erkannten
Wahrheit abhingig zu machen. Damit wird aber die Selbstbestimmung, das heif3t die Willensfreiheit vom

wahrhaft Guten abhingig gemacht — oder besser: sie wird vom Guten in der Wahrheit abhingig gemacht.*
PT, 178.

815 Die ,,Funktion® des Gewissens besteht zundchst im Herstellen der Beziehung von Freiheit und Vernunft
bzw. der Wahrheit, daraus resultiert seine normative Funktion. Vgl. PT, 179f.

816  Diese Verantwortung wurzelt zum einen grundlegend in der Wirkmacht (Verantwortung fiir etwas, weil
man dessen Titer ist), zum anderen in der Pflicht (Verantwortung fiir etwas, weil man die Pflicht hat,
etwas zu tun). Vgl. PT, 193.

139



Wahrheit und die Abhingigkeit von ihr zum Vorschein, und dies ist der eigentliche Sinn des

Gewissens als Faktor, der iiber die Transzendenz der Person in ihren Taten entscheidet.®"”

Ist die Person wirkmichtiger Urheber ihrer Taten — erfahrbar in der Erfahrung ,,ich will am
Ursprung der Tat™™® —, ,legt™ sie selbst die Sittlichkeit®" ihrer Taten und damit ihren eigenen
sittlichen  Wert*™ | fest“. Hier ist fiir WOJTYLA der Punkt erreicht, an dem die
Phinomenologie kithn in das Gebiet der Metaphysik® Einzug hilt.*”! Die sittlichen Werte
werden betrachtet als Werte der Person selbst, sie sind nicht reine Bewusstseinsinhalte des
personalen Werdens.*” Sind die Taten im Einklang mit der Wahrheit, sind sie gut und wird
damit auch die Person ,,gut”; widersprechen die Taten der Wahrheit, sind sie und damit die

.. 823
Person ,,bose

. Sittlicher Wert und metaphysische Struktur der Person sind verbunden.
»Die Transzendenz der Person in der Tat [ist] — nach phinomenologischem Verstindnis — an
einer ontologischen Konzeption des Menschen beteiligt, in der der Geist, das geistige
Element, die Einheit seines Seins bestimmt. Dieses Element ist die Quelle des dem Menschen
eigenen Dynamismus. [...] Dieser Dynamismus driickt sich in der Wirkmacht und in der
Verantwortung aus, kommt in der Selbstbestimmung und im Gewissen zum Ausdruck und
ebenso in der Freiheit und in ihrer Beziehung zur Wahrheit, die den Taten der Person und

ihrem Sein selbst das ganz eigene »Maf3 des Guten« aufprigt.«**

Dem bisher betrachteten Dynamismus des Handelns beizuordnen ist der Dynamismus des

Geschehens. Differenziert in Somatik und Psyche825

ist der Dynamismus des Geschehens
nach WOJTYLA in den Dynamismus des Handelns zu integrieren, um die ,,Integralitit der
Person® zu gewihrleisten. Die Integration der Person in der Tat ist das notwendige Korrelat
der Transzendenz der Person in der Tat. Die Integration bezieht sich auf jene
»Aktivierungen®, die im Menschen nur ,,geschehen®. Mittels der Integration haben sie jedoch
Teil an der Selbstbestimmung der Person und somit ,,an der Verwirklichung der Freiheit der
menschlichen Person.“*® In der menschlichen Tat also als bewusster Antwort auf einen Wert
verfigt die Person immer auch iber ihre Somatik und Psyche. Die Integration lisst damit die

Dynamismen des Geschehens zu personalen Dynamismen werden, in dem sie sie der

817 PT, 205f.
818  Der Wille macht den ,,eigentlichen Kern des sittlichen Etlebens aus®. PG, 292.

819  Sittlichkeit wird als objektive Ordnung vorausgesetzt, ist damit vorgingig zum Gewissen und wird von
diesem ,,gestaltet”. Vgl. PT, 187ff.

820 ,,Tat und sittliche Werte gehéren auf gegenstindliche Weise zum realen Subjekt, das der Mensch als ihr
Titer ist, in gleichermaBlen realer und existentieller Weise; sie sind einfach eine in besonderer Weise mit
diesem Subjekt verbundene und von ihm abhingige Wirklichkeit.” PT, 60.

821 Vgl PT, 85.

822 ,Der sittliche Wert entsteht im Erleben der kreativen Wirksamkeit, also im phinomenologisch erfassten
Willensakt — und dies gibt uns die experimentelle Grundlage, jenen Wert mit der Person zu verbinden,
deren eigentliches Subjekt er ist.“ PG, 292.

823  ,,Der Wille wird ethisch gut oder bése durch die Urheberschaft der Person, die Person wird zugleich
ethisch gut oder bose durch die Aktualisierung des Willens.“ LV, 99.

824 PT, 210.

825  Psyche umgreift jene Momente der Natur des konkreten Menschen, ,die wir in der Erfahrung des
Menschen als in gewisser Weise zum Korper gehérig, ihm verhaftet, und mit ihm integriert, entdecken,
und die zugleich an sich nicht kérperlich sind®. PT, 255.

826  PT, 217. Desintegration dagegen meint einen Mangel in der Struktur der Selbstbestimmung,.

140



Transzendenz der Person in der Tat zuordnet. Aufgrund der Integration finden sie ihren Ort
in der integralen Struktur der Selbst-Zugehorigkeit und Selbst-Beherrschung, die fir die

. . . 827
Person charakteristisch ist.

Ihre ,,volle Integralitit erreicht die Person — in Anlehnung an ARISTOTELES und THOMAS
VON AQUIN — dabei auf geistiger Ebene, indem sie im Einklang mit der Wahrheit das Gute
vollbringt und so vervollkommnet wird und ihr Glick erreicht: ,,Sich vollbringen, sich ver-
wirklichen und gliicklich sein — das ist fast dasselbe. Sich vollbringen heif3t aber, jenes Gute zu
verwirklichen, durch das der Mensch als Person gut wird oder gut ist®®; das Gliick besteht im
,Vollbringen der Freiheit durch die Wahrheit.“**

Die in der (den Menschen von den ibrigen Lebewesen abhebenden) Geistigkeit und
Transzendenz bestehende personale Struktur des Menschen macht seine unveriuBerliche
Wiirde aus.” Geist und Freiheit bilden die wesentlichen und damit unentbehtlichen Eigen-
schaften der Person. Das der Wirde des Menschen Entsprechende ist das, was seine
personale Struktur vervollkommnet; das der Wiirde des Menschen Nicht-Entsprechende
missachtet bzw. zerstort diese personale Struktur. In den Aussagen des spiteren Papstes
JOHANNES PAUL II. wird die Problematik der Wiirde der menschlichen Person sowie ihrer
Rechte dann den zentralen Platz in der Interpretation des gesellschaftlichen Lebens ein-
nehmen. Dabei wird die Wiirde der menschlichen Person nicht nur philosophisch begriindet,

sondern vor allem auch theologisch fundiert — aus der Schopfungs- und Erlésungswirklichkeit.

So sehr der Mensch Individuum ist, so sehr ist er immer auch Mit-Mensch.*! In der Kategorie
der ,,Beteiligung®, die mit der personalen Existenz des Menschen korrespondiert™” und deren
Grundlage der ,,personalistische Wert® ist, driickt WOJTYLA die wesentlichen Aspekte der Mit-
Menschlichkeit aus, welche in diesem Abschnitt unter dem Blickwinkel auf das ,,Subjekt™ und
dessen Analyse, in Abschnitt 3.2.2.3 dann im Blickwinkel auf die ,,Gemeinschaft® erldutert

wird.

Der Begriff ,,participatio” bedeutet bei THOMAS VON AQUIN unter anderem die Teilhabe eines
Individuums an der Art (species) oder am Genus bzw. der Art am Genus. Dies bildet auch die
Grundlage fir WOJTYLAS Beteiligungsbegriff, insofern alle Menschen an derselben
Menschennatur teilhaben. Allerdings Gbersteigt er diese Bedeutung hin auf den personalen
Aspekt des Existierens und Handelns gemeinsam mit anderen: Beteiligung ist das, ,,was der
Transzendenz der Person in der Tat entspricht, und zwar dann, wenn diese Tat »gemeinsam
mit anderen« vollbracht wird, also in den verschiedenartigen gesellschaftlichen oder
zwischenmenschlichen Relationen.“®” Beteiligung kann von daher differenziert betrachtet

werden in der Perspektive ,,Ich-Du® (zwischenpersonale Dimension) und in der Perspektive

827 Vgl PT, 243.
828 PT, 198f.
829  PT, 199.

830 Vgl WOJTYLA, K.: Person and Community. Selected Essays (= Catholic Thought from Lublin 4), New
York u.a. 1993, 179.

831  Auch bei der Analyse der Sozialnatur des Menschen lehnt sich WOJTYLA an die Erfahrung an.
832 Vgl PT, 303.
833 PT, 311.

141



,» Wir (soziale Dimension). In der Perspektive ,,Ich-Du* bedeutet Beteiligung (betrachtet vom
Subjekt aus), im Du einer anderen Person ein anderes Ich, ein anderes personales Subjekt zu
schen, sie bedeutet die positive Bezugnahme auf die konkrete Menschlichkeit das anderen,
und diese Bewegung, die vom Ich zum Du gerichtet ist, kehrt zum Ich zuriick; Beteiligung in

<834 und

diesem Sinne bedeutet also ,,die Teilnahme an der Menschheit des anderen Menschen
darin zugleich die Verwirklichung der eigenen Person. Dieser Ich-Du-Bezug fuhrt zur sog.
personalistischen Norm, wonach nicht nur der Respekt vor der Wiirde des Anderen verlangt
ist, sondern auch die Liebe als einzig adidquate Haltung zur anderen Person, welche die freie
und willentliche Bejahung des Anderen impliziert.*”® Diese Liebe darf nach WOJTYLA nicht im
Subjektiven verbleiben, sondern hat auf dem ,,objektiven® Gut der Realisierung des eigenen

. . . 3
Personseins wie auch dem der anderen zu griinden.”™

In der Perspektive ,,Wir meint Beteiligung jene Eigenheit bzw. Fihigkeit der Person, ,,dem
eigenen Sein und Handeln im Zusammensein und -wirken mit anderen Menschen personale
Qualitit zu geben“®”’, meint also genauer: die Verwirklichung der Person in der Gemeinschaft

. . . . . . 838
mit anderen durch die Ausrichtung auf ein gemeinsames Ziel, auf das ,,bonum commune*.

Dies soll in Abschnitt 3.2.2 noch genauer entfaltet werden. Zunichst sei jedoch nach den
philosophischen Aspekten noch der theologische Horizont des Personverstindnisses (und
damit auch der Sozialverkiindigung) von Papst JOHANNES PAUL II. knapp skizziert.

3.2.1.2  Die Wiirde der menschlichen Person: theologische Aspekte

Gemil3 dem christlichen Schépfungsglauben besteht die Besonderheit des Menschen darin,
dass er laut dem so genannten ersten biblischen Schépfungsbericht839 als ,,Ebenbild Gottes*
geschaffen und zur Gemeinschaft mit Gott berufen ist. Diese Ebenbildlichkeit stellt sich fur
JOHANNES PAUL II., gut thomistisch, nach dem ,,Stindenfall” zwar als von der Stinde tangiert,
jedoch nicht vollig zerstort dar. Dies bedeutet, dass eine grundlegende Freiheit des Menschen
zum Guten bewahrt ist. Dartiber hinaus birgt die schopfungsmalig gegebene Zweiheit von
Mann und Frau in sich, dass der Mensch von vornherein Mit-Mensch ist. SchlieBlich zeichnet

den Menschen aus, dass ihm die Gestaltung der Erde aufgetragen ist.

834  SG, 45.

835 ,,Die Liebe tritt im Willen [...] dann zutage, wenn der Mensch seine Freiheit gegentiber einem anderen
Menschen als einer Person, deren Wert er erkennt und voll bejaht, bewusst einsetzt.“ LV, 119.

836  ,,Das Wesentlichste in der Liebe ist die Bejahung des Personwertes. Gestiitzt auf diese Bejahung strebt der
Wille des liebenden Subjekts das wahre Gut der geliebten Person an, ihr integrales, absolutes Gut, das mit
dem Gliick identisch ist.““ LV, 158.

837  SG, 37.

838 ,,Das Gemeingut hat als objektive Grundlage dieser [sozialen] Dimension eine groBere Wertfiille als das
Einzelgut eines jeden Ich in der betreffenden Gemeinschaft. Es ist ein tbergeordnetes Gut und entspricht
als solches der subjektiven Transzendenz der Person. Der iibergeordnete Wert des Gemeinguts beruht
letzthin darauf, dass das Gut eines jeden Subjekts der Wir-Gemeinschaft im Gemeingut einen
vollkommeneren Ausdruck findet und sich in héherem Mafle darin verwirklicht. So findet durch das
Gemeingut das menschliche Ich sich selbst tiefer und umfassender im menschlichen Wit.“ SG, 53.

839 Vgl Gen. 1,1-26.

142



Nach christlichem Glauben kommt die Schopfung innergeschichtlich zu ihrem Héhepunkt in
JESUS CHRISTUS. In ihm wird vollends ansichtig, wer der Mensch ist bzw. sein soll. JESUS
CHRISTUS ist der Schlussel zum Verstehen des Menschen, ,,ein offenes Buch der L.ehre vom
“** In JESUS CHRISTUS findet der Mensch die
Antwort auf die Frage, was es hei3t, Mensch zu sein, und wozu man Mensch ist. Deshalb ,,hat
der Mensch in CHRISTUS und durch CHRISTUS ein volles Wissen um seine Wirde, um seine

Menschen, [...] seiner Wiirde und seiner Rechte.

Erhebung, um den transzendenten Wert des eigenen Menschseins und um den Sinn seiner

2 beeinflusst aber auch von

Existenz erworben.“**! Basierend auf der katholischen Tradition
der Mystik des JOHANNES VOM KREUZ hebt Papst JOHANNES PAUL II. ab auf die Vereinigung
des Menschen mit JESUS CHRISTUS als Ziel wahren Menschseins, die Vergebung der Siinde(n)

und die volle Verwirklichung des Menschseins einbegreift.

Daraus resultiert fir JOHANNES PAUL II. im Blick auf die Gesellschaft, dass der Mensch
immer der erste und grundlegende Wert in der Gesamtheit der staatlichen Politik und in allen

Programmen, Systemen oder Staatsformen zu sein hat.

3.2.1.3  Rechte und Pflichten des Menschen: gesellschaftliche Konkretionen aus der
philosophisch und theologisch erhobenen Anthropologie

Dass der Mensch, unabhingig von Kénnen, Schénheit, Gesundheit usw. eine unbedingte, von
Gott herkommende Wiirde hat, hat Konsequenzen fiir die Gestaltung von Staat, Politik,
Gesellschaft, Wirtschaft usw., es bedeutet, dass der Mensch ,,Ziel* und nie ,,Mittel, ,,Subjekt*
und nie ,,Gegenstand®, Ausgangspunkt und nie Haltestelle auf dem Weg zum Ziel in allen

>3

Programmen und bei der Gestaltung des sozialen und staatlichen Lebens, in dem Bereich der
Wissenschaft und der Kultur und im wirtschaftlichen Leben sein soll.** Die Menschenwiirde
kommt gesellschaftlich zum Ausdruck durch die Anerkennung der Menschenrechte, die einen
zentralen Aspekt des ethisch-gesellschaftlichen Entwurfs von JOHANNES PAUL II. bildet.

In seinen Aussagen tiber die Menschenrechte kntupft JOHANNES PAUL II. grundsitzlich an
zwei Dokumente an: die ,,Allgemeine Erklirung der Menschenrechte (UNO) sowie die
Enzyklika von Papst JOHANNES XXIII. Pacenz in terris. Bereits JOHANNES XXIII. und auch
PAUL VI. hatten sich zustimmend zur Erklirung der Menschenrechte gedul3ert, fir JOHANNES
PAUL 1L ist sie ein ,,Meilenstein auf dem langen und schwierigen Weg der Menschheit“**, Tn
einer Ansprache an die Organisation der Vereinten Nationen stellte der Papst selbst einen
»Katalog der Menschenrechte® auf — unter dem Vorbehalt, dass nur die wichtigsten und

allgemein anerkannten Rechte erwahnt sind: ,,Das Recht auf Leben und Freiheit und auf die

840  JOHANNES PAUL IL: Predigt auf dem Siegesplatz in Warschau am 02.06.1979: Christus bleibe uns ein
offenes Buch. In: VApS 10, 15.

841 RH11.
842 Vgl dazu GS 22.

843  Vgl. JOHANNES PAUL II.: Ansprache vor der Organisation der Amerikanischen Staaten (OAS) in
Washington am 6.10.1979: Grundlage jeden Fortschritts ist die Achtung der Menschenwiirde. In: VApS
13, 142.

844  JOHANNES PAUL IL: Ansprache vor der Vollversammlung der Vereinten Nationen in New York am

2.10.1979: Von der Weltkarte miissen die Zonen von Hunger, Elend und Krankheit verschwinden. In:
VApS 13, 71.

143



Sicherheit der Person; das Recht auf Nahrung, Kleidung und Wohnung, auf Gesundheit,
Erholung und Freizeit; das Recht auf freie MeinungsiauB3erung, auf Erziehung und Kultur; das
Recht auf Freiheit der Gedanken, des Gewissens und der Religion sowie das Recht, seine
Religion privat und in der Offentlichkeit, fiir sich allein oder in Gemeinschaft zu bekennen;
das Recht, seinen Lebensstand zu wihlen, eine Familie zu grinden und alle notwendigen
Voraussetzungen fiir ein Familienleben zu haben; das Recht auf Figentum und auf Arbeit, auf
angemessene Arbeitsbedingungen und einen gerechten Lohn; das Recht auf Versammlung
und Zusammenschluss; das Recht auf Freiztgigkeit im Ortswechsel im In- und Ausland; das
Recht auf Staatsburgerschaft und auf Wohnsitz; das Recht auf politische Mitbestimmung und
das Recht auf Teilnahme an der freien Wahl des politischen Systems des Volkes, dem man
angehort.“** Bs ist iiberraschend, dass im Vergleich zu dem Katalog von Pacew in terris (1963)
JOHANNES PAUL II. neue Rechte erwihnt wie das Recht auf personliche Sicherheit, Recht auf
gerechten Unterhalt, Recht auf Nationalitit und Recht auf freie Wahl der politischen Form.

Zwar Ubernimmt JOHANNES PAUL II. die in der Sozialethik geldufige Unterscheidung
zwischen verschiedenen ,,Gruppen® von Menschenrechten, z.B.: Freiheitsrechte, Sozialrechte
etc., doch betont er gleichzeitig ihre Einheit und Integritit, was in der Praxis bedeutet, dass sie
untrennbar und gleichrangig sind. Fur JOHANNES PAUL II. ist das wesentliche Argument fur
ihre Einheit, dass alle aus der Wirde der menschlichen Person resultieren. Er stellt fest:
,,Welche Kriterien konnen wir in der Welt von heute herausstellen, um den Schutz der Rechte
aller Menschen zu gewihrleisten? Welche Grundlage koénnen wir bieten fir die Stirkung der
Rechte des einzelnen und der Gesellschaft? Diese Grundlage ist zweifellos die Wirde der
menschlichen Person.“**® Dies vorausgesetzt, sei im Folgenden auf die verschiedenen

,»Gruppen® der Menschenrechte, wie JOHANNES PAUL II. sie interpretiert, eingegangen.

Die erste Gruppe bilden fiir ihn Rechte, die die Sicherung des menschlichen Lebens und der
personlichen Entwicklung des Menschen betreffen. Darunter nimmt den ersten Platz das
Recht auf Leben ein — es ist das erste und grundlegende Recht. Es steht dem menschlichen
Wesen vom Moment der Empfingnis an zu — nicht wegen irgendwelcher Qualifikationen,
Parametern seiner Intelligenz, Sensibilitit und korperlicher Leistungen, sondern aufgrund des
Menschseins selbst.*’ Das Recht auf Leben ,wacht gleichsam iiber die {ibrigen

Menschenrechte, welche aus ihm resultieren.

Die zweite Gruppe der Menschenrechte bilden individuelle Freiheitsrechte, allgemein
»Kklassische Rechte® genannt. Darunter nimmt das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und
Glaubensfreiheit den ersten Platz ein, wobei fiir JOHANNES PAUL II. das Recht auf
Glaubensfreiheit eine besondere Rolle spielt. Starker als das Zweite Vatikanische Konzil lenkt
JOHANNES PAUL II. die Aufmerksamkeit auf den sozialen Charakter des Rechtes auf religiGse

845  JOHANNES PAUL IL: Ansprache vor der Vollversammlung der Vereinten Nationen in New York am
2.10.1979: Von der Weltkarte miissen die Zonen von Hunger, Elend und Krankheit verschwinden. In:
VApS 13, 76-77.

846  JOHANNES PAUL IL.: Religionsfreiheit fiir alle, Botschaft an den Generalsekretir der Vereinten Nationen,
Kurt Waldheim, zum 30. Jahrestag der Verabschiedung der UN-Erklirung tiber die Menschenrechte
(2.12.1978). In: OR dt., Nr. 11 (12.12.1978), 1.

847  Vgl. JOHANNES PAUL II.: Predigt beim Gottesdienst mit Arbeitern und Zuwanderern in der Kirche der
Pariser Vorstadt Saint-Denis am 31.05.1980. In: VApS 21, 37.

144



Freiheit und betont dabei das Recht auf Grindung von Glaubensgemeinschaften, auf von
diesen initiierten karitativen Aktivititen, Bildungs- und Erziehungsaktivititen im Rahmen des
Gemeinwohles. Er weist auf die Beziechung zwischen dem Recht auf religitse Freiheit und
dem Frieden innerhalb einzelner Staaten sowie der internationalen Gesellschaft hin. Das Recht
auf religiose Freiheit wird verletzt durch die Diskriminierung von Gldubigen, wenn etwa nur
»der Atheismus das Biurgerrecht im oOffentlichen und sozialen Leben besitzt, wihrend die
gldubigen Menschen fast aus Prinzip kaum geduldet oder als Burger zweiter Klasse behandelt
werden oder sogar — was auch schon geschehen ist — der Burgerrechte vollig beraubt sind. %
Der Papst betont, dass der Verstof3 gegen das Recht auf religiose Freiheit ein Unrecht gegen
das Menschsein als solches darstellt. Er vernichtet etwas, was zum Menschen gehort und mit
dem menschlichen Gewissen verbunden ist — das Gewissen ist Ausdruck der Transzendenz

der Person, auch gegentiber der Gesellschaft, und ist als solches unantastbar.**

Die dritte Gruppe der Menschenrechte sind die Sozialrechte. Als Sozialrechte versteht man
allgemein jene, die sich auf die Verwendung der Guiter und Werte beziehen, die ein ,,gerechtes
Lebensniveau® des Menschen gewihrleisten. Es handelt sich hier nicht nur um
Berechtigungen zur Benutzung von bestimmten Giitern, sondern auch um die Moglichkeit
einer Teilnahme an ihrer Herstellung. Obwohl die Sozialrechte auch in friheren Enzykliken
Erwihnung fanden, geschieht eine ,,Gesamterfassung erst in Laborem exercens.”™ In der
Gruppe dieser Rechte befindet sich auf dem ersten Platz das Recht auf Arbeit — als
Konsequenz des Rechtes auf Leben und des Prinzips der allgemeinen Bestimmung von
Gitern. , Es ist bekannt, dass diese Giter der Menschen nicht nur als Reichtum der Natur
gegeben sind, sondern ihm in noch gréB3erem Mal3e zu Verfigung stehen als Ergebnis seiner
vielfiltigen Aktivitit, angefangen bei der einfachsten Handarbeit bis zu den komplizierten
Formen industrieller Produktion sowie den Forschungen und Studien in héchst qualifizierten

“1 Dije Arbeit und die damit verbundenen Rechte werden von JOHANNES
852

Spezialbetrieben.

PAUL II. unter einem personlichen, familidaren und internationalen Aspekt dargestellt.

Zum ersten Mal in der christlichen Soziallehre wird von JOHANNES PAUL II. eindeutig das
Recht auf , wirtschaftliche Initiative® formuliert.* Es handelt sich darum, dass die Arbeit so
gestaltet wird, damit sie die Entwicklung des Menschen als bewusstes und freies Subjekt
unterstitzt. Eine Verneinung dieses Rechtes fithrt zur Vernichtung des Unternehmergeistes,
also menschlicher schopferischer Begabungen. Es verst63t auch gegen das Gemeinwohl, denn
damit wire dann der Grundfaktor wirtschaftlicher Prozesse — das ,,Kapital Mensch®

854
verloren gegangen.

848 RH 17.

849  Vgl. JOHANNES PAUL II: Wenn du den Frieden willst, achte das Gewissen jedes Menschen. Botschaft zur
Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 1991. In: OR dt., Nr. 51/52 (21.12.1990), 1 und 9£.

850 Vgl LE, 16-19.

851  JOHANNES PAUL IIL: Ansprache vor der Vollversammlung der Vereinten Nationen in New York am
2.10.1979: Von der Weltkarte miissen die Zonen von Hunger, Elend und Krankheit verschwinden. In:
VApS 13, 79-80.

852 Vgl LE, 10.
853  Vgl. SRS, 15.
854  Vgl. SRS, 15.

145



Zu den Rechten der Menschen auf Arbeit zdhlt der Papst auch das Recht auf gerechte
Vergiitung, auf Besitz von FEigentum, auf soziale Versicherungen, auf Teilnahme an der
Verwaltung eines Unternehmens, auf Erholung und Urlaub, auf drztliche Pflege, auf
Berufsaufstieg, auf berufliche Ausbildung, auf Vereinigungen und Grindung von
Gewerkschaften sowie das Recht auf Streik. JOHANNES PAUL II. stellt fest, dass man den
Vorrang des Menschen im Produktionsprozess hervorheben soll — den Primat des Menschen
gegentiber dem Gegenstand. Alles, was unter einem engen Begriff |, Kapital” verstanden wird,
ist nur eine Gesamtheit von Sachen. Der Mensch dagegen ist Subjekt der Arbeit — ohne
Riicksicht darauf, welche Arbeit er leistet, der Mensch allein ist Person.” Es ist daher
konsequent, dass die Enzyklika Laborem exercens die menschliche Arbeit als Grundlage des
Rechtes auf Partizipation an der Mitverwaltung von Unternchmen anerkennt.™ Zu den
Rechten von Arbeitnehmern gehort auch das Recht auf Organisation in Vereinigungen und
Bunden, die zum Ziel haben, ihre Lebensinteressen zu vertreten und zu schiitzen. Zu deren
Aufgaben gehort auch, soziale Gerechtigkeit durch ,Kampf® um zustehende Giiter,
einzufordern — ein ,,Kampf™, dessen Grenzen allerdings in den Rechten anderer Personen

vorgegeben ist.®7

Die Gewerkschaften sind hier also als Ordnungsmacht und nicht als
Gegenmacht betrachtet. Grundsitzlich sind auch Grenzen des Rechtes auf Streik als

letztendliches Mittel zu respektieren.85 s

Unter den Sozialrechten betont JOHANNES PAUL II. auch das Recht auf Teilnahme am
sozialen, politischen und kulturellen Leben. Die politische Macht etwa darf nicht durch eine
bestimmte Gruppe allen anderen Mitglieder der Gesellschaft aufgezwungen werden, sondern
ist unter Beriicksichtigung der Beteiligung aller an der Gesellschaft oder der Nation

. 8"9
auszuuben.®

JOHANNES PAUL II. lenkt die Aufmerksamkeit auch nicht nur auf die Pflicht des Strebens
nach und der Erhaltung des Friedens, sondern spricht auch tber das Recht auf Frieden:
,Wenn die Gesellschaft in erster Linie den Genul3 eines authentisches Rechtes auf
menschenwtrdige Existenz sichern muss, so kann man doch von diesem auch ein anderes,
ebenso grundlegendes Recht nicht trennen, das wir als Recht auf Freiheit und Sicherheit

bezeichnen konnten.<*

Die Menschenrechte werden, so JOHANNES PAUL II. zusammenfassend, ,,in allgemeinen
Worten formuliert. Aber die Tatsache, dal »Anfang, Triger und Ziel aller gesellschaftlichen
Institutionen die menschliche Person ist und auch sein mul3«, gestattet und ermoglicht ihre

Prazisierung und Erlduterung in einem ausfithrlicheren Verhaltenskodex. In diesem Sinne sind

855  Vgl. LE, 19-20.
856 Vgl LE, 12.

857 ,Die katholische Soziallehre vertritt nicht die Meinung, dass die Gewerkschaften nur Ausdruck der
»Klassen«-Struktur einer Gesellschaft und Teilnehmer des Klassenkampfes seien, der unvermeidlich das
gewerkschaftliche Leben beherrsche. Gewil3, sie nehmen Teil am Kampf fiir die soziale Gerechtigkeit, fir die
berechtigten Anspriiche der Arbeitenden in den verschiedenen Berufen.“ LE, 20.

858 LE, 20.

859 Vgl LE, 20.

860  JOHANNES PAUL IL.: Ansprache an das Diplomatische Korps in Mexiko am 26.01.1979: Demiitiger Pilger
fir den Frieden. In: VApS 5, 28.

146



die sittlichen Grundregeln des gesellschaftlichen Lebens mit bestimmiten Forderungen verbunden,
die sowohl die oOffentlichen Gewalten wie die Birger befolgen miussen. Ungeachtet der
manchmal guten Absichten und der oft schwierigen Umstinde sind die staatlichen Amtstriger
und die einzelnen Individuen niemals befugt, die unveriuBerlichen Grundrechte der
menschlichen Person zu verletzen. Nur eine Moral, die Normen anerkennt, die immer und fir
alle ohne Ausnahme gelten, kann darum das ethische Fundament fir das gesellschaftliche
Zusammenleben sowohl auf nationaler wie auf internationaler Ebene gewihrleisten.“*”' Es
besteht die Notwendigkeit, so der Papst, Ansidtze moderner politischer und gesellschaftlicher
Programme und Systeme auf die Gewihrleistung der unantastbaren Menschenrechte hin zu
prifen. Erst dann wird ,jenes Gemeinwohl, dem die Autoritit im Staate dient [...]
verwirklicht, wenn alle Birger ihrer Rechte sicher sind. Andernfalls endet man beim
Zusammenbruch der Gesellschaft, gelangt man zum Widerstand der Burger gegen die
Autoritit oder zu einem Zustand der Unterdriickung, der Einschiichterung, der Gewalt, des
Terrors [...]. Auf diese Weise berithrt das Prinzip der Menschenrechte zutiefst den Bereich
der sozialen Gerechtigkeit und wird zum MaBstab fiir ihre grundlegende Uberpriifung im

Leben der politischen Institutionen.«*%

Die Menschenrechte bedeuten nach JOHANNES PAUL II. nun aber nicht nur Rechte, sondern
auch Pflichten. Die Pflichten richten sich auf den Einzelnen selbst, aber auch auf andere
Personen oder die Gesellschaft als solche. Wenn man ,,nachdriicklich und unablissig die
Anerkennung der Menschenrechte einfordert, sollte man nicht die Verpflichtungen und
Aufgaben aus dem Auge verlieren, die mit diesen Rechten verbunden sind. Jeder einzelne ist
verpflichtet, seine Grundrechte auf verantwortliche und sittlich gerechtfertigte Weise
auszuliben. Jeder Mann und jede Frau hat die Pflicht, die fiir sich selbst beanspruchten Rechte
auch bei den anderen zu achten. Aullerdem mussen wir alle unseren Teil zum Aufbau einer
Gesellschaft beitragen, die den Genuf3 der Rechte und die Erftllung der diesen Rechten

innewohnenden Pflichten méglich und durchfthrbar macht.<*%

JOHANNES PAUL II. betont in seiner Sozialverkiindigung also, dass die Menschenrechte — als
Ausdruck der Menschenwiirde eines jeden Einzelnen — zugleich Recht und Pflicht beinhalten.
Doch, so lisst sich fragen, wie konnte eine praktische Umsetzung dieser so verstandenen
Menschenrechte im gesellschaftlichen Leben aussechen — bzw. wie konnen diese
Menschenrechte real gewahrleistet werden? JOHANNES PAUL II. sieht in seiner Konzeption
der Beteiligung am sozialen Leben ein Modell, in dem die Wiirde, die Rechte und Pflichten
<86

des Menschen zugleich zum Tragen kommen. Um diese Konzeption ,,der Beteiligung * wird

861 VS, 97.
862 RH, 17.

863  JOHANNES PAUL IL.: Religionsfreiheit fiir alle, Botschaft an den Generalsekretir der Vereinten Nationen,
Kurt Waldheim, zum 30. Jahrestag der Verabschiedung der UN-Erklirung tiber die Menschenrechte
(2.12.1978). In: OR dt., Nr. 11 (12.12.1978), 3.

864  Beteiligung wird in der vorliegenden Arbeit, wie schon in der Einleitung der vorliegenden Arbeit erwihnt,
als Oberbegriff verwendet, der sowohl den ,,passiven® (gewihrte Teilhabe) als auch den ,,aktiven® Aspekt
(Teilnahme) bezeichnet.

147



es im Folgenden gehen — sie bildet das Grundgertst, in das auf der Ebene des

gesellschaftlichen Lebens Solidaritit und Freiheit des Einzelnen eingebettet sind.

3.2.2 Beteiligung — Schliisselbegriff fiir gerechte soziale Strukturen

Aus einem Verstindnis des Menschen, das diesen als aktiv Entscheidenden sieht, der die
Moglichkeit hat, moralisch oder amoralisch zu handeln, ergibt sich nach Papst JOHANNES
PAUL II. eine Art Handlungsanweisung fir moralisches Handeln, d.h. die Faktizitit des
Personseins des Menschen hat zugleich normative, ethische Bedeutung. Es geht dabei um eine
Grundorientierung, die in der Menschenwiirde wurzelt und Rechte und Pflichten auferlegt. In
diesem Zusammenhang integriert fir ihn die ,Beteiligung® des Menschen am
gesellschaftlichen Leben all jene Aspekte, die sozialethisch relevant sind. Dabei geht es ithm
nicht um eine Verbots-Ethik, sondern vielmehr um eine positive Aufforderung — eben zur

aktiven Beteiligung am gesellschaftlichen Leben.

Dies darzustellen, ist Ziel des nun folgenden Abschnitts. Dabei werden im Anschluss an
Abschnitt 3.2.1.1 ausgewahlte Aspekte der philosophischen Grundlage skizziert, um danach

auf die praktische Umsetzung der Beteiligung am gesellschaftlichen Leben einzugehen.

3.2.21 Die gemeinschaftliche Existenz des Menschen

Dass der Mensch als Person mit anderen existiert ist Teil menschlicher Erfahrung — man
denke nur an das Miteinander von Kindern und Jugendlichen, von Eheleuten und Familien,
aber auch an andere, gréflere Gemeinschaften wie Stidte und Volker. Daher schligt WOJTYLA
vor, von der Erfahrung des gemeinschaftlichen Daseins (Existenz) zu sprechen. Hierbei stellt
sich der andere Mensch flr das existierende Individuum ebenfalls als Mensch dar, der da ist,
d.h. existiert, woraus ein solcher Mensch seine eigene Identitit als real existierend ableiten
kann. Jeder Mensch ist damit sowohl Subjekt als auch Objekt der Erfahrung. Aber er erfihrt

sich selbst als existierend auf eine andere Art und Weise als alle anderen Menschen.

Geht es darum, den Menschen als Person zu erfassen, so hat dies nach WOJTYLA, wie in Ab-
schnitt 3.2.1.1 unter Rekurs auf Person und Tat aufgezeigt, auf der Grundlage der Erfahrung der
menschlichen Existenz zu geschehen, damit auf der Erfahrung des eigenen Ichs, das allerdings
niemals von anderen Ichs losgelost ist.*® Von daher ist zum Verstindnis des Menschen auch
seine soziale Natur und damit die (Erfahrung) gemeinschaftliche(r) Existenz zu bertck-

sichtigen.

Im Rahmen seines philosophischen Personalismus geht WOJTYLA damit auch auf die
gemeinschaftliche Anlage des Menschen ein.® Wie dargelegt, steht das Subjekt als das ,,Sein*
am Beginn jeder dynamischen Struktur, jedes Handelns und Geschehens. Existenz ist dabei

nicht nur individuell im Sinne einer spezifischen Auspriagung der Natur gemeint, sondern vor

865 Vgl. SG, 17f,

866  Dieser Aspekt wird in WOJTYLA, K.: Person und Tat. Endgiltige Textfassung in Zusammenarbeit mit
dem Autor von Anna-Teresa TYMIENIECKA, Freiburg-Basel-Wien 1981, 320f nur kurz behandelt.
Ausfiithrlicher kommt dies im Werk Subjekt und Gemeinschaft zar Sprache.

148



allem im ,,personalen‘ Sinne, d.h. als Existieren als Person.*”” Grundsitzlich gilt fiir WOJTYLA
die Prioritit der Person vor bzw. gegeniiber der Gemeinschaft, und diese darf nicht zerstort
werden.*” Die Frage, die sich ihm stellt, ist, wie — aus der sozialen Anlage des Menschen
heraus — der Mensch in der Beziechung bzw. in der Gemeinschaft sich selbst als Person
verwirklichen kann, bzw. wie zwischenpersonale und soziale Beziechungen ,,strukturiert® sind
und sein mdussen, damit sie fiir den einzelnen nicht zur Entfremdung, sondern zur
Selbstverwirklichung als Person fithren. Dazu analysiert er die Struktur von ,,Gemeinschaft®

unter dem Blickwinkel der Personalitat des Menschen.

Unter ,,Gemeinschaft® versteht WOJTYLA dabei nicht ,,die bloBe Vielheit der Subjekte,
sondern stets eine spezifische Einheit dieser Vielheit®, welche akzidentiell ist beztiglich eines
jeden Einzelnen sowie aller zusammen und als eine Bezichung oder auch als ,,die Summe der

Beziehungen zwischen ithnen® entsteht.®®

Diese Beziehungen koénnen als faktisch bestehende
und in diesem Sinne als objektive Wirklichkeit untersucht werden; dartiber hinaus sind sie
nach WOJTYLA jedoch auch vom Bewusstsein und Erleben der einzelnen Mitglieder einer
Gruppe her zu analysieren. Erst hier tritt man in die ,,Wirklichkeit von Gemeinschaft™ ein und
nimmt ihre eigentliche Bedeutung waht.””" | Gemeinschaft® erscheint in diesem Sinne
wgrundlegender als die Gesellschaft; eine ,,Gesellschaft (oder eine Gesellschaftsgruppe ust.)

wird zu einer solchen durch die Gemeinschaft ihrer 1\/Iitglieder.“871

,»Gemeinschaft™ besitzt fur WOJTYLA nun eine reale sowie eine ideale Bedeutung, es geht um
eine Wirklichkeit sowie um ein Prinzip; der ontologischen Bedeutung des Begriffs tritt die
axiologische, normative Bedeutung zur Seite, d.h. die Gemeinschaft ist zum einen die
wesentliche Wirklichkeit fir das gemeinsame Existieren und Handeln von Menschen und

zugleich deren grundlegende Norm.*?

Zwei Dimensionen, die schon in Abschnitt 3.2.1.1 hinsichtlich des personalen Subjektseins
des Menschen angesprochen wurden, macht WOJTYLA hinsichtlich der Gemeinschaft aus: die
zwischen-menschliche bzw. zwischen-personale (,,Ich-Du®) und die soziale Dimension

(, Wir).

3.2.2.2 ,Ich-Du“-Dimension und ,,Wir-Dimension“ der Gemeinschaft

Die ,,Ich-Du“-Dimension ist eine vom Ich zum Du gerichtete Bezichung, in welcher der
andere nicht nur als ,,Anderer”, sondern als ,Nichster in seiner personalen Gestalt
wahrgenommen wird; und diese Bewegung kehrt zu dem Ich, von dem sie ausgegangen ist,

zurick und konstituiert so das menschliche Ich durch die Beziehung zum Du in spezifischer

867 Vgl PT, 88f.

868  Vgl. SG, 38, 55.

869 Vgl SG, 39. Zitate im Original teilweise kursiv.
870  Vgl. SG, 39.

871  SG, 40. Zitat im Original kursiv.

872 Vgl. SG, 40.

149



Weise, indem sich das Ich in der Hinwendung zum Du selbst erkennt und bejaht.”” Auch
wenn dieses Verhiltnis vom Ich zum Du bereits eine zwischen-personale Beziehung real
erleben ldsst, wird sie doch erst voll verwirklicht, wenn dieses Verhiltnis gegenseitig ist, wenn
also auch das Du mich zu seinem Du macht.*’* Insofern der Mensch nicht nur seiendes,
sondern auch handelndes Subjekt ist, wird im Handeln des Ich das Du zum Objekt fiir das
Ich; ,,doch dieses Objektsein schligt, wie die ganze Beziechung, in eigentimlicher Weise auf
das Ich selbst zurtick: Das Ich wird in seinem auf das Du gerichteten Handeln gleichzeitig sein

876

eigenes Objekt.“875 Konstituiert sich die Person durch die Tat, so konstituiert™” sich auch die

877

zwischen-personale Beziehung durch das Handeln®’, wobei gleichzeitig sich das Ich auf eine

»neue Weise® in seinem eigenen Subjektsein erfihrt.

Die so gekennzeichnete faktische Struktur zwischen-personaler Beziechung hat nun zugleich
normative Bedeutung; sie postuliert, ,,den anderen® so zu erleben und zu behandeln ,,wie sich
selbst“.’”™ Ist die Bezichung beidseitig, wird der ,,Ich-Du“-Bezug zur ,authentischen
personalen Gemeinschaft®, zur communio personarum: Faktisch werden in einer solchen
Beziechung die Menschen sich gegenseitig als personale Subjekte gewahr; axiologisch gewendet
gilt, dass die personale Subjektivitit des Menschen in seiner solchen Beziehung gerade
offenbar werden so/, das Du soll dem Ich als Person offenbar werden und darin angenommen
und bestitigt werden (und umgekehrt), worin der sittliche Wert der zwischen-menschlichen
Gemeinschaft grindet. Aus dieser Struktur der Beziechung resultiert auch die Verantwortung

. .. . 879
der einen Person fir die andere Person.

Von dieser zwischen-menschlichen Dimension der Gemeinschaft zu unterscheiden ist ihre
soziale Dimension, ihre ,,Wir-Struktur. Hat die Ich-Du-Dimension die jeweiligen einzelnen
Personen vor Augen, so richtet die ,,Wir-Perspektive® auf eine Gesamtheit von Menschen,
auf mehrere Menschen, die gemeinsam existieren und handeln.*® Dabei verweist das Wort
»gemeinsam® darauf, dass die Existenz und das Handeln der vielen Menschen in Beziechung zu
einem (gemeinsamen) Wert stehen. Diese Beziehung zu einem gemeinsamen Wert, genannt

,»Gemeingut™ (bonum commune), bildet den Kernpunkt einer sozialen Gemeinschaft.

Zwar bleibt auch in dieser Wir-Perspektive die Person in ihrer Subjektivitit gewahrt, doch
unterscheidet sie sich von der Ich-Du-Struktur grundlegend dadurch, dass sich die
Bezugsrichtung, welche jetzt durch das Gemeingut bestimmt wird, geindert hat. Hier finden

damit das ,,Ich und Du ihre gegenseitige Bezichung dank dem Gemeingut, das eine neue

873  ,,.Der Ich-Du-Bezug in seiner urspriinglichen Gestalt entzieht mich nicht meiner eigenen Subjektivitit, im
Gegenteil, er befestigt mich in ihr. Seine Struktur bestitigt so gleichsam das Wesen des Subjekts und
dessen Prioritit im Verhiltnis zum Bezug.” SG, 45.

874  Vgl. SG, 45.

875  SG, 46.

876  ,Konstituieren® ist hier nicht in einem metaphysischen Sinne gemeint, sondern auf der Erfahrungsebene.
877 Vgl PT, 303.

878  Vgl. SG, 46f.

879  Vgl. SG, 47f.

880  Vgl. SG, 49.

150



Einheit zwischen ihnen stiftet.“*®' Dies bedingt auch die andere ,,Weise, auf die das Ich in
und durch das Existieren und Handeln ,,gemeinsam mit anderen® in seiner personalen

82 Diese

Subjektivitit konstituiert wird: nidmlich mittels der Beziechung zum Gemeingut.
Beziehung zum Gemeingut stellt nach WOJTYLA einen spezifischen Ausdruck der dem
Menschen als Person eigenen Transzendenz dar, durch diese Bezichung tritt die Vielheit der
Subjekte als ein bestimmtes ,,Wir zu Tage und konstituiert sich zugleich als solches.
Axiologisch betrachtet, realisiert sich die Transzendenz in der Beziehung zur Wahrheit, was im
Blick auf die Wir-Dimension der Gemeinschaft bedeutet, dass der Bezug zum Gemeinwohl in
der Bezichung zur Wahrheit bzw. zum Guten zu griinden hat. Damit ist der Mal3stab fir das

Gemeinwohl ,,das fiir viele Gute, im Vollsinn jenes, das fiir alle gut ist.“**’

Mittels der Beziehung auf das Gemeinwohl verwirklicht sich die einzelne Person mithin selbst
in der menschlichen Gemeinschaft. In dieser ,,wir-strukturierten Gemeinschaft erweist sich
das Gemeingut als dem Einzelgut (das im Gemeingut sich ausgedriickt findet) iibergeordnet
und korrespondiert in dieser Hinsicht mit der Transzendenz der Person, was im Gewissen
erfahren wird und dort entweder angenommen wird oder Konflikte hervorruft.*® Die
Annahme im Gewissen bedeutet dabei (auch) die Bereitschaft der einzelnen Menschen, ,,sich
nicht nur um sich selbst zu sorgen, sondern auch das zu verwirklichen, was fiir das Wir der
sozialen Gemeinschaft wesentlich ist; sie sind also auch bereit, auf der Basis dieser
Gemeinschaft und im Einklang mit ihrem menschlichen Wesen das Subjektsein vieler,
umfassend gedacht: das aller Menschen zu verwirklichen. Das wire die volle Verwirklichung

. . 88" . . . 886
des menschlichen »Wir«“*, damit authentische ,,communio personarum®™”.

,Ich-Du“-Struktur und |, Wir“-Struktur von Gemeinschaft lassen sich nicht aufeinander
zuruckfuhren, sie bilden zwei verschiedene Dimensionen von Gemeinschaft; also solche
stehen sie jedoch in einer wechselseitigen Beziehung: Der ,,Ich-Du“-Bezug verwirklicht sich in
unterschiedlichen ,,Wir“-Beztgen, ohne dass Letztere ihn auflésen wiirden; und umgekehrt

ruhen die ,,Wir“-Beziige auf dem ,,Ich—Du“—Bezug.887

881  SG, 50. Zitat im Original teilweise kursiv.

882 ,[...] die Konstitution des konkreten Ich in seiner personalen Subjektivitit geschicht auf besondere Weise
dadurch, dafl es »gemeinsam mit anderen« ist und handelt, in sozialer Gemeinschaft, in der Dimension
verschiedener Formen von »Wir«. [...] entscheidend wirkt hier die Bezichung zum gemeinsamen Gut.
SG, 51.

883  SG, 52.

884  Vgl. SG, 53. Hier liegt nach WOJTYLA dann auch die zentrale Forschungsaufgabe der Sozialethik: in der
Problematik des Gemeinguts.

885  SG, 55. Zitat im Original teilweise kursiv.

886  ,Der Ausdruck »Gemeinschaft« liegt zwar auf der gleichen Bedeutungsebene wie das Adjektiv
»communis«, doch im Begriff »communio« geht es nicht nur um die Feststellung dessen, was gemeinsam
ist, um die Betonung der Gemeinschaft als einer gewissen Folge oder sogar Ausdruck des Seins und
Handelns von Personen — es geht vielmehr um die auf die Personen selbst bezogene Art (modus), in der
Personen durch das Sein und Handeln in gegenseitiger Beziechung zueinander (also nicht nur durch
gemeinsames Handeln und Sein) sich gegenseitig als Personen bestitigen und bejahen. WOJTYLA, K.:
Von der Konigswiirde des Menschen. Mit einem Vorwort von Franz Kardinal KONIG, hg. v.
STROYNOWSKT, J., Stuttgart 1980, 100f.

887 Vgl SG, 56.

151



Diese beiden Grunddimensionen von Gemeinschaft bedingen nun eine zweifache Form von
Beteiligung. Wurde Beteiligung in Abschnitt 3.2.1.1 von der Perspektive auf das Subjekt her
betrachtet, so soll im Folgenden ,,Beteiligung® im Blick auf die Struktur einer Gemeinschaft
theoretisch gefasst und dann schlief3lich ,,praktisch® konkretisiert werden.

3.2.2.3 Die Beteiligung am gesellschaftlichen Leben

Im Rahmen des ,Ich-Du‘“-Bezugs besagt Beteiligung, ,,sich — auf der Basis personaler
Transzendenz — einem anderen Ich zuzuwenden, zur vollen Wahrheit dieses Menschen — also
in diesem Sinn zur Menschlichkeit®; Beteiligung ist ,,in diesem Bezug Verwirklichung der
zwischen-personalen Gemeinschaft, in der sich das personale Subjektsein des Du durch das
Ich offenbart und gewissermal3en auch gegenseitig. Vor allem wird die personale Subjektivitat

des einen wie des anderen vertieft und sichergestellt und wichst in ihrer Gemeinschaft.<®*®

Hinsichtlich des Wir-Bezugs meint Beteiligung einen Vollzug, durch den der Mensch sich im
gemeinsamen Existieren und Handeln durch Ausrichtung auf das Gemeingut verwirklicht;
genauer gesagt: Das Wir der Gemeinschaft ,,erhilt durch die Beziehung zum Gemeingut
Gestalt, aber zugleich [...] zielt es durch diese Bezichung auf die Gestaltwerdung aller ab, die
zu dieser Gemeinschaft gehéren.“889 Die Beteiligung in diesem Sinne bildet damit das
Fundament fiir eine Form der Gemeinschaft, in welcher nicht nur das geschehen soll, was aus
der Gemeinschaft des Handelns resultiert, sondern in welcher die Person sich selbst durch die

Tat vollziehen kann.®”

Dieses ,,theoretische® Fundament er6ffnet Papst JOHANNES PAUL II. nun die Moglichkeit, in
seiner Sozialverkindigung zu einer dieser Grundlage entsprechenden ,,Praxis® aufzurufen

bzw. ihr widersprechende Missbriuche menschlichen Existierens anzuklagen:

Vielfach wird Papst JOHANNES PAUL II. vor allem als Mahner zu und Bewahrer von
christlichen Tugenden betrachtet. In der Tat sah es JOHANNES PAUL II. als seine Aufgabe an,
die Menschen aufzufordern, entsprechend den christlichen Tugenden zu leben. Seine Option
fir die Schwachen liel ihn den Finger darauf legen, wo seines Erachtens nach Leben
gefihrdet ist oder menschenunwiirdig gelebt werden muss. Doch wiirde es zu kurz greifen,
JOHANNES PAUL II. lediglich in diesem Rahmen zu betrachten. Vielmehr geht es ihm
durchaus darum, im Licht des Evangeliums in theoretisch—konzeptioneller Hinsicht seinen
(Gegen-)Entwurf zu den herrschenden gesellschaftspolitischen Verhiltnissen zu unterbreiten.
Das Konzept der Beteiligung zieht sich wie ein roter Faden durch seine Werke und dient ihm
als Schlissel zur Verwirklichung der Menschenrechte, zur Uberwindung von Armut und zur

892

Herstellung von ,,wahrer”" Freiheit.*’” Dabei geht es nicht um ein allgemeingiiltiges Rezept

888  SG, 59.
889  SG, 58.
890 Vgl PT, 311.

891 Zum Wort ,,Freiheit” wird oft in den Schriften des Papstes JOHANNES PAUL II. das Wort ,,wahre®
angekoppelt; unter anderem soll dabei von Willkiir etc. unterschieden werden und grundsitzlich der
Wabhrheits- bzw. Gottesbezug von Freiheit herausgestellt werden.

152



zur Um- oder Neugestaltung menschlichen Zusammenlebens, sondern um eine Art

permanenter Aufgabe des Menschen.

»Beteiligung® ist fur Papst JOHANNES PAUL II. sowohl Recht als auch Aufgabe. Biblisch
begriindet sieht er dies beispielsweise im Gleichnis von den Arbeitern im \X/einberg.sg3 Gott
habe den Menschen zur Beteiligung berufen, indem er ihn zur Arbeit in seinem Weinberg
einlud. Gemeint ist mit dem Weinberg, so JOHANNES PAUL II., die ganze Welt*™ die nach
dem géttlichen Heilsplan in die endgiiltige Herrschaft Gottes umgewandelt werden soll.*”” In
seiner Enzyklika Redemptoris missio formuliert JOHANNES PAUL II: ,,Darum ist die Natur des
Reiches die Gemeinschaft aller Menschen untereinander und mit Gott. Das Reich bezieht alle
ein: die einzelnen, die Gesellschaft, die ganze Welt. Fur das Reich wirken bedeutet
Anerkennung und Forderung der gottlichen Dynamik, die in der Geschichte der Menschheit
anwesend ist und sie umformt. Das Reich aufbauen bedeutet arbeiten zur Befreiung vom Ubel

in allen seinen Formen.***

JOHANNES PAUL II. stellt seine Konkretion von Beteiligung in die Tradition der Sozial-
enzyklika Populorum progressio Papst PAULS VI., wo insbesondere im Hinblick auf Armut im
Sinne von Mangel an Einkommen darauf hingewiesen wird, dass dies oft mit sozialer Aus-
grenzung, geringem Zugang zu sozialen Grunddiensten (Bildung, Gesundheit) und
mangelnden Moglichkeiten zur gesellschaftlichen Beteiligung verbunden ist. Der Beteiligungs-
begriff JOHANNES PAULS II. birgt nun eine gewisse auffordernde Implikation in sich.
JOHANNES PAUL II. wollte, dass der Mensch aktiv wird, seinen Teil bei der Gestaltung der
Gesellschaft ,,ibernimmt™ — d.h. nicht anderen tberlisst. Insofern entspricht es dieser Grund-
linie, z.B. eine gute Regierungsfihrung anzumahnen, denn die Regierenden sind jene, die ,,qua
Amt®“ aktiv an der Gesellschaft teilnehmen. Dass dieses ,,Teilnehmen® von Regierenden eine
Verpflichtung in sich trigt, mahnte Papst JOHANNES PAUL II. an, indem er auf die Wahrung
der Menschenrechte, Rechtsstaatlichkeit und Rechtssicherheit sowie die Forderung von
Demokratie und Gewihrung politischer Teilhabe-gewihrung der Bevélkerung bestand. Be-
teiligung am gesellschaftlichen Leben geht damit grundsitzlich ,,alle® an; die Moglichkeit dazu

ist allen zu gewihren, umgekehrt sind alle zur aktiven Teilnahme verpflichtet.

892  Die Antithese zur Beteiligung stellt fiir WOJTYLA die Entfremdung dat: Darunter versteht er, dass der
Mensch in gewissem Mal3 nicht die Moglichkeit zur Selbstverwirklichung in der Gemeinschaft hat.
Hinsichtlich der Ich-Du-Bezichung besteht Entfremdung darin, dass das Erleben ,,wahrer
Menschlichkeit® ins Wanken gerit, d.h. dass die Wahrnehmung und Anerkennung des Anderen als zweites
Ich (und umgekehrt) begrenzt, gestort oder vernichtet ist. Im Blick auf den Wir-Bezug ist Entfremdung
gegeben, wenn die ,,Summe® menschlicher Ichs sich nicht ,,ungest6rt™ auf die authentische communio
personarum hin entwickeln kann bzw. wenn der soziale Prozess, der alle Ichs zur Selbstverwirklichung
leiten soll, behindert oder gar verhindert wird, weil der Einzelne sich in diesem Prozess nicht als
personales Subjekt wiedetrfinden kann. Vgl. SG, 60f.

Als ,,zerstorerische® Krifte menschlicher Gemeinschaft brandmarkt WOJTYLA dann spiter als Papst jede
Art von Mord, Vélkermord, Abtreibung, Euthanasie, freiwilligen Selbstmord, kérperliche und seelische
Folter, unmenschliche Lebensbedingungen, willkirliche Verhaftung, Verschleppung, Sklaverei,
Prostitution, Menschenhandel sowie unwiirdige Arbeitsbedingungen. Vgl. EV, 3. Vgl. zu Beispielen fir
Entfremdung bzw. Fehlformen von Beteiligung auch Abschnitt 3.2.2.4 der vorliegenden Arbeit.

893  Vgl. dazu Mt 20, 1-16.
894 Vgl Mt 13,38,

895 Vgl ChL, 1.

896  RMi, 15.

153



Teilnahme am gesellschaftlichen Leben ist nun nicht beliebig, sie findet ihre Grenze in der
(Miss-)Achtung der Wiirde jedes Menschen: ,Immer dann, wenn er in seiner Wirde als
lebendiges Abbild Gottes (vgl. Gen 1,26) nicht anerkannt und geliebt wird, ist der Mensch den
verdemiitigendsten und absurdesten Formen des Mi3brauchs, die ihn erbarmungslos zum
Sklaven des Stirkeren machen, ausgeliefert. Dieses Stirkere kann verschiedene Namen tragen:
Ideologie, wirtschaftliche Macht, unmenschliche politische Systeme, wissenschaftliche
Technokratie, Uberflutung durch die Massenmedien. Hier stehen wir wieder vor Scharen
unserer Briidder und Schwestern, deren Grundrechte auch wegen einer iibertriebenen Toleranz
und sogar offenkundigen Ungerechtigkeit gewisser burgerlicher Gesetzgebungen verletzt
werden: Das Recht auf Leben und dessen Unantastbarkeit, das Recht auf Wohnung und
Arbeit, das Recht auf die Grindung einer Familie und auf verantwortliche Elternschaft, das

<897

Recht auf Teilnahme am 6ffentlichen und politischen Leben |[...]

Vertletzt die ,,aktive Teilnahme® am gesellschaftlichen Leben der einen die Wiirde und Rechte

der anderen, so handelt es sich nach JOHANNES PAUL II. um ,,falsche* Beteiligung.

3.2.24 Fehlformen von Beteiligung

JOHANNES PAUL II. stellte klar, dass nicht jede Form des Engagements Teilnahme im Sinne
seiner sozialethischen Vorstellungen ist. Die Krise des Sozialstaates, ein gegenseitiges
Ausspielen von Solidaritit und Eigenverantwortung, fragliche Lohnmoral oder ungerechte
Giterverteilung weisen darauf hin, dass es auch Fehlinterpretationen und Fehlformen von

Beteiligung geben kann.

Insbesondere zwei (auf theoretischer wie praktischer Ebene bestehende) Entstellungen von
Beteiligung spricht JOHANNES PAUL II. immer wieder an: den Individualismus und den
Kollektivismus. ,,Der Individualismus dringt das Gute des Individuums als iibergeordnetes
und grundlegendes Gut in den Vordergrund, diesem tibergeordneten und grundlegenden Gut
gilt es, jede Gemeinschaft und Gesellschaft unterzuordnen.“®”® Von ausschlieBlicher
Bedeutung hierbei erscheinen die Ziele, die Guter und die Rechte des Individuums. Die
gesellschaftliche Dimension ist hier eher vernachlissigbar. Die Person verwirklicht sich in dem
Fall nicht durch soziales Handeln, sondern grenzt sich von der Gemeinschaft méglichst stark
ab. Ein anderer Mensch sowie die Gemeinschaft erscheinen somit vorrangig als
Beeintrichtigung, ja als Bedrohung des Individuums, und gerade nicht als Beférderung der
Selbstverwirklichung des Ich im Du oder Wir.

Den Gegensatz zum Individualismus bildet der Kollektivismus — ,,er ordnet das Individuum
und dessen Gutes restlos der Gemeinschaft und der Gesellschaft unter.“®” Hier zihlen nur
kollektive Ziele, Gtliter und Rechte. Der Kollektivismus unterstellt jedem Individuum
grundsitzlich von vornherein individualistische Tendenzen und eine Verweigerung

hinsichtlich des Gemeinwohlhandelns. Weil in diesem System das Individuum als der Feind

897  ChL, 5.
898  PT, 316.
899  PT, 316.

154



der Gemeinschaft wahrgenommen wird, muss das Individuum folglich in enge Grenzen
verwiesen werden. Im kollektivistischen Sinne miissen damit Vorkehrungen zum Schutz der

Gemeinschaft gegen den Individualismus Einzelner getroffen werden.

Beide Modelle — der Individualismus wie der Kollektivismus — sind antipersonalistisch. Auf
ihrem Boden wachsen totalitire Gesinnungen, wie sie beispielsweise die kommunistischen
Parteien vertraten und immer noch in manchen Lindern vertreten, die das Recht auf
Teilnahme negieren. Hier wird, so JOHANNES PAUL II., Teilnahme nur vorgetduscht. Dies
fihre zB. in eine Isolierung des Menschen, weil dieser sich faktisch aus dem

gesellschaftlichen Leben zuriickziehe.

Papst JOHANNES PAUL 1II., der den (kollektivistischen) Totalitarismus aus eigener Erfahrung
kannte, identifizierte hierbei zwei Grundformen von Reaktionen der Menschen auf den
Totalitarismus: Konformismus und Ausweichen, welche beide der ,,aktiven Teilnahme® im
Sinne des Papstes entgegenstehen. Konformismus ist grundsitzlich definiert als Anpassung
eines Menschen an andere — zumeist die Mehrheit. Diese Anpassung ist jedoch nur duflerlich
und ohne eigene Uberzeugung. Selbstverwirklichung in und durch die Gemeinschaft ist daher
nicht moglich. Ein Konformist, so Papst JOHANNES PAUL II., ,,gestaltet die Gemeinschaft
nicht mit, er 1Bt sich viel mehr vom Kollektiv tragen.””” So wird die ,,wahre® Teilnahme
durch eine vorgetiuschte Teilnahme ohne authentisches Engagement ersetzt. Die
konformistische Einstellung fihrt damit zu Gleichférmigkeit und trigt zur sozialen
Desintegration bei. Hier werde die ,,wahre Teilhabe [...] durch den Anschein der Teilhabe
ersetzt [...]. Auf diese Weise wird die fir den Menschen charakteristische Fahigkeit zur
schopferischen Gestaltung der Gemeinschaft gleichsam vorgetiuscht oder geradezu

verfalscht. <"

Auch die Einstellung des ,,Ausweichens® ist nach Ansicht Papst JOHANNES PAULS II. eine
verfilschte® Teilnahme. Es handelt sich dabei um ein Zuriickziehen aus der Gemeinschaft.
TAuscht der Konformist seine Teilnahme vor, so manifestiert das ausweichende Individuum
sein fehlendes Interesse fiir gemeinsame Ziele durch ausweichendes Verhalten, z.B. indem es
Krankheit oder andere Aspekte der Verweigerung vortiuscht. Das Ausweichen ist mit dem
Konformismus verwandt und kann von Fall zu Fall die Form ,eines konformen
Ausweichens annehmen, das jegliches FEngagement negiert und alle (staatlichen)

* Falls ein solches Ausweichen allerdings begriindet erscheint,

Anweisungen kritiklos erduldet.
so ist dies nach Papst JOHANNES PAUL II. ,eine Anklage gegen die Gesellschaft [...]. Das
grundlegende Gut der Gemeinschaft ist die Mdéglichkeit der Teilhabe. Sobald die Teilhabe
aber unmoglich ist — und davon zeugt das »Ausweichen«, wenn es [...] eine begriindete
Haltung ist —, lebt die Gemeinschaft nicht richtig. Es fehlt in ihr das wahrhaft gemeinsame

Gute, da »das Ausweichen« zum einzigen Ausweg fir die Mitglieder dieser Gesellschaft

wurde. <"
900 PT, 334f.
901 PT, 335.

902  Vgl. BUTTIGLIONE, R.: Mysl Karola Wojtyly, tibersetzt v. J. MERECKI, Lublin 1996, 250.

903  PT, 336. An dieser Stelle kann man auf die Sozialisation Papst JOHANNES PAULS II. hinweisen, der sein
Heimatland Polen fast vierzig Jahre unter einem totalitiren Regime erleben musste. Hier wurde, wie

155



Nachdem, wie gezeigt, die sozialethische Konzeption des Papstes grundlegend auf die
Beteiligung am gesellschaftlichen Leben zielt, bei der der Mensch mit seiner Wirde im
Mittelpunkt steht, soll nun untersucht werden, wie hier jene beiden Aspekte, welche im Fokus
der vorliegenden Arbeit stehen — Solidaritit und Freiheit sowie deren Verhiltnis zueinander —

zum Tragen kommen.

3.3 Solidaritit und Freiheit — Gestaltung der Gesellschaft in ,,christlichem Geist* nach
Papst Johannes Paul II.

3.3.1 Die solidarische Gesellschaft

JOHANNES PAUL II. hat sich mit dem Thema Solidaritit sehr oft auseinandergesetzt. Das
Recht oder vielmehr seine Verpflichtung zur AuBerung zu verschiedenen sozialen
Angelegenheiten leitete er aus der Tatsache her, dass die Kirche ihre Funktion in der
modernen Welt dergestalt auffassen miisse, dass sie Leitlinien vorgebe und reale
gesellschaftliche, politische und wirtschaftliche Entwicklungen kritisch- unterscheidend im
Lichte des Evangeliums beurteile. Konkrete (Problem-)Lésungen aufzuzeigen, ja gestaltend in
die Gesellschaft als politischer Akteur einzugreifen, tiberfordere dagegen die Kirche; dies sei

die Aufgabe jener Institutionen, die dazu in einem demokratischen Prozess gewihlt wurden.

Insofern sind seine AuBerungen zu Freiheit und Solidaritit nicht einfach als konkrete
Handlungsanweisung zu verstehen. Vielmehr geht es um die Darstellung eines ,,idealen
Ziclentwurfs®, der gendhrt ist aus den skizzierten philosophischen und theologischen
Grundlagen und dem Gedanken der Beteiligung am gesellschaftlichen Leben entspricht.

Hierin spielen nun Freiheit und Solidaritit eine zentrale Rolle.

3.3.1.1  Solidaritit als Angelpunkt fiir den heutigen sozialethischen Diskurs

Wie erwihnt, lehnt JOHANNES PAUL II. das individualistische und kollektivistische Modell
gesellschaftlichen Lebens ab. Mit der Kategorie der ,,Beteiligung® duflert er seine eigenen Vor-
stellungen, entwirft dabei jedoch nicht einfach ein konkretes Gesellschaftsmodell. Vielmehr
verweist er auf fundamentale Prinzipien, an denen sich das gesellschaftliche Leben nach christ-

lichem Verstandnis auszurichten hat.

dargelegt, die Subjektivitit und Pluralitit der Gesellschaft negiert. Die Folge war, dass tberwiegend
Individuen sich nur mit vorgetiuschter Teilnahme sich am gesellschaftlichen Leben beteiligen konnten.
Was den Menschen also blieb, war eine Art Emigration nach innen, dh. die Flucht vor dem
gesellschaftlichen Leben. Wihrend seiner dritten Pilgerfahrt nach Polen wiirdigte der Papst all jene, die
damals die ,,Mithen der Teilnahme®, d.h. des wahren Engagements im Kleinen trotz unglinstiger du3erer
Bedingungen auf sich nahmen: ,,die vor Gefahren und Schwierigkeiten nicht zurtickschreckten, die den
Glauben an Ideale und wahre Werte nicht verloren, die den Sinn des Lebens und der Arbeit nicht aus dem
Auge lieBen, die ihren Schwichen nicht etlagen, sondern im Gefiihl der solidatrischen Verantwortung und
der Firsorge ihre Briidder im Glauben und in der Uberzeugung stirkten, dass es fur den Christen keine
auswegslose Situation gibt, dass es sich lohnt, im eigenen Land zu leben und schépferische Initiativen zu
ergreifen und eine Gemeinschaft der menschlichen Herzen und Hirne aufzubauen.” JOHANNES PAUL I1.:
Maria, gib meinen Landsleuten Hoffnung, Ansprache in Czestochowa (Jasna Gora 12.06.1987). In: OR
dt., Nr. 29 (17.07.1987), 9.

156



Alle Teilnahme am gesellschaftlichen Leben, das wurde bereits im Vorangegangenen betont,
muss dabei auf der Anerkennung dessen basieren, dass die Person einen Wert als solchen dar-
stellt und nicht auf die Rolle eines Werkzeugs oder eines Gegenstands reduziert werden darf.
Dies bedeutet, dass die einzelne Person das Zentrum des gesellschaftlichen Lebens bildet.”
Gesellschaft funktioniert so nur als Gemeinschaft aller FEinzelnen. Ausdruck dieses
»personalistischen Prinzips® ist die Anerkennung und Beachtung der Menschenrechte als

Konsequenz der Menschenwiirde.

Fir Papst JOHANNES PAUL II. war nun von Bedeutung, dass die am gesellschaftlichen Leben
teilnehmenden Personen — obgleich sie mit anderen Personen interagieren und damit zu jenen
bestimmte soziale Beziehungen aufbauen — ihre eigene Subjektivitat nicht verlieren, sondern
vielmehr im Ich- Du- und im Wir-Bezug verwirklichen. Hier setzt das Verstindnis von
Solidaritit an: als Verpflichtung aller zum Schutz jedes Einzelnen. Gleiches gilt auch fiir die
Bezichungen zwischen einer groflen iibergeordneten Gemeinschaft wie z.B. dem Staat und

kleineren Gemeinschaften wie z.B. einer Kommune oder einem Verein.

Dem Individuum kommt das fundamentale Recht auf Freiheit, eigene Identitit und
Subjektivitit zu. Andererseits verpflichtet dieses es zu solidarischer Leistung, d.h., jeder
Einzelne ist damit auch verpflichtet, fir den anderen diese fundamentalen Rechte einzu-
fordern und zu verteidigen. Es besteht also ein wechselseitiges Verhaltnis zwischen (Recht
auf) Freiheit und Solidaritit. Was versteht JOHANNES PAUL II. nun genauer unter ,,Solidari-
tat*?

3.3.1.2 Dimensionen der Solidaritit

Der Grundsatz der Solidaritit gehort nach Ansicht Papst JOHANNES PAUL II. zu den
fundamentalen Prinzipien der christlichen Vision des gesellschaftlichen Lebens. Nur auf dieser
Grundlage kénnen die Verhiltnisse zwischen einem Finzelnen und der Gesellschaft im Sinne
der Gewihrleistung der Menschenrechte gestaltet werden. Dabei verbindet Papst JOHANNES
PAUL II. den Solidarititsbegriff mit dem Konzept der Person als eines sozialen Wesens, das
fihig ist, in Relation mit anderen Menschen zu treten sowie zum gemeinsamen Wohl ge-
meinsam zu handeln. Solidaritit aus dem Blickwinkel der Gesellschaft impliziert die Ver-
pflichtung des Einzelnen zur aktiven Teilnahme am gesellschaftlichen Leben — und zwar zur
Teilnahme im ,,wahren® und nicht vorgetduschten Sinne. Dies geht einher mit dem Ziel,

individualistische wie kollektivistische Tendenzen zuriickzudringen.

Mit der Problematik der Solidaritit beschiftigte sich Papst JOHANNES PAUL II. bereits lange
vor seinem Pontifikat. Deshalb seien zunichst AuBerungen, die auf seinen philosophischen
Reflexionen basieren, betrachtet, sodann Auﬁerungen im Rahmen der pipstlichen Sozialver-

kiindigung.

Bereits in seinem philosophischen Hauptwerk Person und Tat nennt WOJTYLA die Solidaritit als
einen der zwei Grundsitze der Beteiligung und betont, dass eine solidarische Einstellung ,,die

»natirliche« Konsequenz aus der Tatsache [sei], dass der Mensch gemeinsam mit anderen

904 Vgl GS, 25.

157



existiert und handelt.“”” Die Solidaritit kommt so zu tragen als ,stindige Bereitschaft [...]
den Teil zu tbernehmen und zu realisieren, der jedem bei der Beteiligung zufillt, auf Grund
dessen, dal3 er Mitglied einer bestimmten Gemeinschaft ist. Der solidarische Mensch voll-
bringt nicht nur das, was er auf Grund der Mitgliedschaft in der Gemeinschaft tun mul3, er tut

das fiir das »Wohl der Gesamtheit, das heifit fiir das gemeinsame Gute.“™”

Solidarisch mit einem Anderen zu sein bedeutet damit nicht, einem Anderen etwas ,,iberzu-
stilpen®, sondern bedeutet vielmehr, ihn (zuerst) selbststindig handeln und sich entwickeln zu
lassen, und Unterstitzung dann anzubieten als Ermoglichung zum selbststindigen Handeln

907

(Prinzip der Subsidiaritit).” Und umgekehrt ist es unsolidarisch, sich seiner Pflichten durch

Inanspruchnahme der Solidaritit anderer Menschen zu entledigen.

Das Kriterium, wo und wann solidarisches Handeln gefordert ist und wo nicht, ergibt sich
nach Ansicht WOJTYLAS aus der Verpflichtung auf das Gemeinwohl (Wir-Struktur einer Ge-
meinschaft). Seiner Auffassung nach muss ,,die Bezichung zum gemeinsamen Guten stindig
lebendig sein [...], daf3 sie so stark sein mul3, dass der Mensch sieht, wann er einen tUber das
gewoOhnliche Maf3 hinausgehenden Anteil im Handeln und in der Verantwortung tibernehmen
muf3. Das besondere Fingerspitzengefiihl fir die Bedurfnisse der Gemeinschaft, das
charakteristisch ist fir die Haltung der Solidaritit, bewirkt, dal man iber jedes Partialdenken
und jeden Partikularismus hinaus in ihr den komplementiren Zug bemerkt; die Bereitschaft
nimlich, durch die Tat, die ich vollbringe, etwas »aufzufillen«, zu »erginzen«, was andere in
der Gemeinschaft als ihre Pflicht erfillen.””” In diesem Kontext ist sichtbar, dass Solidaritit
die Bereitschaft zur aktiven Teilnahme im Bezug auf das Gemeingut bedeutet — wo nétig, iiber

das ,,gewohnliche Maf3* hinaus.

Die Darstellung der Verpflichtungen des Einzelnen gegentiber der Gemeinschaft und der
Gemeinschaft gegeniiber dem Einzelnen verdeutlicht den Unterschied zwischen dem Grund-
satz der Solidaritit und dem individualistischen bzw. kollektivistischen Modell. Nach
WOJTYLA hat Solidaritit thren Grund in der Wiirde der einzelnen Person sowie in der sozialen
Natur des Menschen. Der Individualismus beriicksichtigt dagegen die soziale Natur des
Menschen nicht. Aus diesem Grund sieht er den Menschen auch nicht in Verantwortung
gegentiber seiner Gemeinschaft. Der Kollektivismus dagegen verabsolutiert sdmtliche
Pflichten zugunsten der Gesellschaft. Der Mensch wird hier zum Gegenstand gesellschaft-

licher Prozesse ohne Berticksichtigung seiner Individualitit.

In seinen theologischen Schriften bzw. in seiner Sozialverkiindigung nimmt JOHANNES PAUL
II. dann Mosaiksteine seiner philosophischen Reflexionen auf und verbindet sie mit der
traditionellen katholischen Soziallehre. Solidaritit wird stets als eine ethische Einstellung
zwischen zwei Polen der Soziallehre der Kirche eingeordnet: dem Primat der menschlichen
Person und der Sorge um das gemeinschaftliche Wohl. Im Blick auf die negativen Ent-
wicklungen in der Welt muss, so JOHANNES PAUL II., das ,,Prinzip der Solidaritit im weiteren

905 PT, 329.

906  PT, 329. Vgl. BUTTIGLIONE, R.: Mysl Karola Woijtyly, tibersetzt v. J. MERECKI, Lublin 1996, 248.
907  Vgl. PT, 329f.

908  PT, 330.

158



Sinne [...] die wirksame Suche nach Institutionen und geeigneten Mechanismen bestimmen,
sowohl im Bereich des Welthandels, wo man sich von den Gesetzen eines gesunden Wett-
bewetbs leiten lassen sollte, wie auch im Bereich einer umfassenden und unmittelbaren Um-
verteilung der Reichtimer und ihrer Kontrolle, damit die Vélker, die noch auf dem Weg ihrer
wirtschaftlichen Entwicklung sind, nicht nur ihre wesentlichen Bedirfnisse befriedigen,

sondern auch stufenweise, aber doch wirksam vorankommen kdénnen.*

Diese Forderung begleitet JOHANNES PAUL II. durch sein gesamtes Pontifikat hindurch und
wurde gerade durch seine zahlreichen Reisen in die verschiedensten Linder immer wieder
konkretisiert und kontextualisiert, so z.B. wiahrend seiner Pilgerfahrt nach Brasilien im Jahre
1980. Er bezeichnete auch hier das Prinzip des Gemeinwohls als die Grundlage des ge-
sellschaftlichen Lebens und forderte alle gesellschaftlichen Gruppen zum Aufbau einer ge-
rechten Gesellschaft in diesem Sinne auf. Solch eine Gesellschaft aufzubauen, bedeutet fur
JOHANNES PAUL II. die Verpflichtung, sich auf die Seite des Gewissens, der Prinzipien der
Gerechtigkeit, Briderlichkeit und Liebe gegen den Egoismus, der die Solidaritit totet, gegen

den Hass, der vernichtet, zu stellen.”"

In seiner ersten Sozialenzyklika, Laborem exercens, raiumte JOHANNES PAUL II. der Solidaritat
breiten Raum ein. Als Reaktion auf neue Formen der Ungerechtigkeit im Blick auf die
Arbeitswelt mahnte er: ,,Will man die soziale Gerechtigkeit in den verschiedenen Teilen der
Welt, in den verschiedenen Lindern und in den Bezichungen zwischen ihnen verwirklichen,
bedarf es immer nener Bewegungen von Solidaritit der Arbeitenden und mit den Arbeitenden.*”"
Und im Blick auf die Wirtschaft hei3t es: ,,In dieser Sicht gentigt der Grundsatz des Profits
allein nicht, vor allem nicht, wenn ein absoluter Grundsatz gelten soll, mehr zu »verdienenc,
um mehr zu »besitzen«; [...] wenn es »gerecht« sein soll, muss das Gewinnstreben sich
moralischen Grundsitzen unterwerfen, zumal denen, die zum Grundsatz der Solidaritit ge-
héren. " Fiir die Aufgabe des Staats bedeutet dies: ,,Der Mensch ist nicht allein, er lebt mit
anderen, durch andere und fir andere. Die ganze menschliche Existenz hat eine ihr eigene
gemeinschaftliche Dimension — und eine soziale Dimension. Diese Dimension darf nicht eine
Herabsetzung der menschlichen Person, ihrer Talente, ihrer Moglichkeiten, ihrer Aufgaben
bedeuten. Gerade unter dem Gesichtspunkt der gesellschaftlichen Gemeinschaft muf3 ge-

909 RH, 16.

910  Vgl. JOHANNES PAUL IL.: Ansprache an die Arbeiter im Morumbi-Stadion in Sao Paulo am 3.07.1980: Der
Wirtschaft einen menschlichen Sinn und eine menschliche Logik geben. In: VApS 22, 78-86.

911 LE 8. Die Ereignisse des Jahres 1980 in Polen hatten einen groBen Einfluss auf die Intensitit der
Reflexionen zur Solidaritit bei JOHANNES PAUL II.

912 JOHANNES PAUL IL.: Arbeit — wesentliches Element des menschlichen Lebens, Ansprache an die Welt der
Arbeit in Verona (17.04.1988). In: OR dt., Nr. 19 (06.05.1988), 10. ,,Die Anwendung des Grundsatzes der
Solidaritit auf die Produktive Titigkeit und zumal auf die Welt des Unternchmers, hat sehr bedeutende
Konsequenzen fiir die Lésung der Probleme [...]. Die erste Konsequenz ist, [...] die Anerkennung von
moralischen Grundsitzen, und nicht nur wirtschaftlichen, die der Produktionstitigkeit zugrunde liegen,
und die Anerkennung, dass man sich aus Gewissensgriinden an sie halten muf, nicht nur von Gesetz
wegen. Die andere unmittelbare Konsequenz ist, dass die Leiter dieser Titigkeiten sich dann, wenn sie
operative Entscheidungen zu treffen haben, nach diesen Grundsitzen fragen und entsprechend
entscheiden mussen. Unter diesen Grundsitzen ist der erste sicher das Gemeinwohl. Die objektive Norm
der Solidaritit ist das Wohl »jedes Menschen und aller Menschen«, betrachtet in ihrer Wirde als
Ebenbilder, ja Kinder Gottes. JOHANNES PAUL II.: Arbeit — wesentliches Element des menschlichen
Lebens, Ansprache an die Welt der Arbeit in Verona (17.04.1988). In: OR dt., Nr. 19 (06.05.1988), 10.

159



nigend Raum fir jeden sein. Eine wichtige Aufgabe des Staates ist es, einen Raum zu
schaffen, so dass durch die Arbeit jeder sich selbst, seine Personlichkeit und seine Berufung
entwickeln kann. Diese personliche Entwicklung, dieser Raum der Person im gesellschaft-

lichen Leben ist gleichzeitig die Voraussetzung des Gemeinwohls.“??

Auch in der Enzyklika Sollicitudo rei socialis beschiftigte sich Papst JOHANNES PAUL II. mit der
Problematik der Solidaritit. Hier ging er differenziert auf den Begriff der Solidaritit ein und
grenzt ihn von fritheren Verwendungen in vorangegangen kirchlichen Dokumenten ab”*:
Solidaritit, so JOHANNES PAUL II., sei nicht nur ein unbestimmtes Mitgefithl oder eine ober-
flichliche Rihrung angesichts des Bésen. Vielmehr sei Solidaritit eine moralische und ge-
sellschaftliche Einstellung und eine Tugend. ,,Vor allem die Tatsache der gegenseitigen Ab-
hingigkeit wird als entscheidendes System von Beziehungen in der heutigen Welt mit seinen
wirtschaftlichen, kulturellen, politischen und religisen Faktoren verstanden und als
moralische Kategorie angenommen. Wenn die gegenseitige Abhingigkeit in diesem Sinne an-
erkannt wird, ist die ihr entsprechende Antwort als moralisches und soziales Verhalten, als
»Tugend« also, die Solidaritat. Diese ist nicht ein Gefiihl vagen Mitleids oder oberflichlicher
Rihrung wegen der Leiden so vieler Menschen nah oder fern. Im Gegentell, sie ist die feste und
bestiandige Entschlossenbeit, sich fir das »Gemeinwohl« einzusetzen, das heifl3t, fir das Wohl aller
und eines jeden, weil wir a/le fiir alle verantwortlich sind. Eine solche Entschlossenheit griindet
in der festen Uberzeugung, daf3 gerade die Gier nach Profit und der Durst nach Macht, (von
denen bereits gesprochen wurde) es sind, die den Weg zur vollen Entwicklung aufhalten.
Diese Haltungen und »Strukturen der Stinde« Giberwindet man nur — neben der notwendigen
Hilfe der gottlichen Gnade — mit einer villig entgegengesetzten Haltung, mit dem Einsatz fur das
Wohl des Nichsten zusammen mit der Bereitschaft, sich im Sinne des Evangeliums fiir den
anderen zu »vetlieren«, anstatt ihn auszubeuten, und ihm zu »dienen«, anstatt ihn um des
eigenen Vorteils willen zu unterdriicken (vgl. Mt 10,40-42; 20,25; Mk 10,42-45; Lk 22,25-
27).%°" Solidaritit bedeutet so in vielen Ansprachen JOHANNES PAULS II. eine Aufforderung
an alle Menschen, sich gegen Ungerechtigkeit, Krieg, Verfolgung und jegliche Form von ver-
filschter Teilnahme, wie z.B. den Konformismus, zur Weht zu setzen. Er verwies dabei auf
die Kraft des Geistes, die Kraft des Gewissens und des Herzens. Diese Kraft scheint fur ihn
notwendig zu sein, um jeden Tag mutig zu leben, auch in einer objektiv schwierigen Situation,
um in den Studien, in der Berufsarbeit usw., seinem Gewissen treu zu bleiben, um sich dem

heute modernen Konformismus nicht zu unterwerfen, um nicht zu schweigen, wenn einem

913  JOHANNES PAUL IL.: Ich bete fur dieses gro3e Erbe der ,,Solidarnosc®, Predigt in Gdansk (12.06.1987). In:
OR dt., Nr. 29 (17.07.1987), 7.

In der genannten Predigt in Gdansk fithrt JOHANNES PAUL II. seine Ausfiihrungen tber Solidaritit fort
mit folgenden Worten: ,»Einer trage des anderen Last« — dieser knappe Satz des Apostels ist eine
Inspiration fir die zwischenmenschliche und gesellschaftliche Solidaritit. Solidaritit — das bedeutet: der
cine und der andere, und wenn Last zu tragen ist, dann gemeinsam, in der Gemeinschaft. Also nie: einer
gegen den anderen. Die einen gegen die anderen. Und nie eine »Last«, die vom Menschen einsam zu
tragen ist. Ohne die Hilfe anderer.” In: JOHANNES PAUL IL: Ich bete fur dieses grofie Erbe der
»oolidarnosc®, Predigt in Gdansk (12.06.1987). In: OR dt., Nr. 29 (17.07.1987), 7.

914 Vgl u.a. MM 23, 92; Pit 80, 114 ; GS 30; OA 23, 50.
915 SRS 38.

160



anderen Leid zugefigt wird, sondern um den Mut zu haben, den gerechtfertigten Widerspruch

auszudriucken und den anderen zu schiitzen.

Der Papst schlug damit zum einen ein auf der Solidaritit basierendes Programm der ge-
sellschaftlichen Entwicklung im Kontext des sich stets vertiefenden Bewusstseins der
zwischenmenschlichen Abhingigkeit vor, die als ein die Beziechungen in der modernen Welt
bestimmendes ,,System® in ihren wirtschaftlichen, kulturellen, politischen sowie religiosen
Komponenten zu verstehen ist. Es ging ihm zum anderen um das Aufeinanderangewiesensein
von Menschen und ein dem entsprechendes Verhalten als moralische Kategoriegl(’, fur das er
Anzeichen positiver Umsetzung in der modernen Welt gegeben sah: ,,das wachsende
BewuBtsein fir die Solidaritit der Armen untereinander, ihre Initiativen gegenseitiger Hilfe,
die offentlichen Kundgebungen im gesellschaftlichen Leben, wobei sie nicht zu Gewalt
greifen, sondern die eigenen Beduirfnisse und ihre Rechte angesichts von Unwirksamkeit oder
Korruption staatlicher Stellen deutlich machen.*”"” Dieses Prinzip sollte auch fiir inter-

nationale Beziehungen gelten.g18

Die Ausfihrungen des Papstes erscheinen insgesamt oftmals als sehr ,,idealistisch® und stark
in der Moraltheologie verankert.”” Besonders kommt dies zum Ausdruck in der Betrachtung
von Solidaritit unter dem Maf3stab der Liebe.

3.3.1.3 Solidaritit im Geiste der Liebe

Es wurde im Vorangegangenen festgestellt, dass die von Papst JOHANNES PAUL II. an-
gestrebte Sichtweise, Solidaritit auch als christliche Tugend aufzufassen, und sie damit unter
moraltheologischem Aspekt zu betrachten, eine gewisse Innovation in der kirchlichen Sozial-
lehre darstellte; unter diesem Blickwinkel verbindet JOHANNES PAUL II. dann Solidaritit mit
Liebe — was er in seinen philosophischen Werken bereits unter dem Stichwort
»personalistische Norm* zum Ausdruck gebracht hatte. ,,Im Licht des Glaubens strebt die
Solidaritit danach, sich selbst zu tibersteigen, um die spezifisch christlichen Dimensionen des
volligen Ungeschuldetseins, der Vergebung und der Versohnung anzunehmen. Dann ist der
Nichste nicht mehr nur ein menschliches Wesen mit seinen Rechten und seiner grund-
legenden Gleichheit mit allen, sondern wird das lebendige Abbild Gottes, des Vaters, erlost
durch das Blut JESU CHRISTI und unter das stindige Wirken des Heiligen Geistes gestellt. Er
mulf} also, auch als Feind, mit derselben Liebe geliebt werden, mit der ihn der Herr liebt, und
man muf} fir thn zum Opfer bereit sein, auch zum hochsten: das Leben fur die eigenen
Briider geben (vgl. Joh. 3,16).<"*

Der Papst verwies hier grundlegend auf die Solidaritit Gottes mit dem Menschen, die sich
uniiberbietbar im Leben JESU CHRISTI auf Erden ausdriickte. Im Evangelium wird JESUS
CHRISTUS als IMMANUEL dargestellt, als ,,Gott mit uns®, der sich mit allem Menschlichen

916 Vgl. SRS 38.

917 SRS 39.

918  Vgl. SRS 39.

919  Vgl. Nachtrag zu dritten Kapitel der vorliegenden Arbeit.
920 SRS 40.

161



solidarisch verbindet und die ,,Stinde[n] der Welt* auf sich nimmt. Gott erweist sich bis zum
Tod seines Sohnes am Kreuz mit dem Menschen solidarisch.”' Die Solidaritit Gottes mit den
Menschen muss als der ,,Anfang aller zwischenmenschlichen Solidaritit® betrachten werden,
so Papst JOHANNES PAUL II. Demnach richtet sich die Solidaritit des Menschen zuallererst an
Gott aus, als Antwort auf die thm zuvor schon geschenkte Solidaritit Gottes, als Treue zu
thm. Von der Solidaritit Gottes und der Antwort der Menschen her ergibt sich dann auch die

Verpflichtung zu zwischenmenschlicher Solidaritit auf allen Ebenen des Lebens.

Die Griindung der zwischenmenschlichen Solidaritit in Gott bedingt, dass der Christ sich mit
jenem Verstindnis und jener Gestalt der Teilnahme, die sich aus der nattrlichen Abhingigkeit
zwischen den Menschen und den Gesellschaften ergibt, nicht ,zufrieden® gibt. ,Das
BewuBtsein von der gemeinsamen Vaterschaft Gottes, von der Briuderlichkeit aller Menschen
in CHRISTUS, der »S6hne im Sohn«, von der Gegenwart und dem lebenschaffenden Wirken
des Heiligen Geistes wird dann unserem Blick auf die Welt gleichsam einen neuen Mal3stab zu
ithrer [Teilnahme] Interpretation verleihen. Jenseits der menschlichen und naturgegebenen
Bindungen, die schon so fest und eng sind, zeigt sich im Licht des Glaubens ein neues Modell
der Einheit des Menschengeschlechtes, an dem sich die Solidaritit in letzter Konsequenz in-
spirieren muf3. Dieses hochste Modell der Einheit, ein Abbild des innersten Lebens Gottes,
des Einen in drei Personen, bezeichnen wir Christen mit dem Wort »Gemeinschaft«
(communio). Eine solche ausgesprochen christliche Gemeinschaft, die mit der Hilfe des Herrn
sorgfiltig gepflegt, erweitert und vertieft wird, ist die Seele der Berufung der Kirche, um

»Sakrament« im bereits angegebenen Sinne zu sein.*

Solidaritit im Geiste der Liebe soll sich insbesondere fir die Schwichsten und die Armen
auswirken, also fur die, die aufgrund der ihnen fehlenden, ihnen jedoch zustehenden
materiellen Giter und Burgerrechte Not leiden. Der Mal3stab der Solidaritit ist dabei das
Wohl eines jeden Einzelnen sowie der Gesamtmenschheit. Diese Solidaritit der Liebe im
Blick auf die Armen und Schwachen findet dabei eine gewisse Grenze im Prinzip der Sub-
sidiaritit und der Aufforderung zur (im gegebenen Rahmen mdglichen) Teilnahme. Die
Armen und Schwachen sollten keine rein passive Haltung einnehmen, sondern sich vielmehr

am Aufbau des Gemeinwohls entsprechend ihrer Méglichkeiten und Fihigkeiten betei]igen.gz3

Dies soll im folgenden Abschnitt genauer reflektiert werden, bevor dann im Kapitel 3.4 die
Frage nach Solidaritit und Subsidiaritit im Kontext der Freiheit gestellt wird.

3.3.1.4 Das Prinzip der Subsidiaritit

Subsidiaritit basiert in seiner ethisch-gesellschaftlichen Dimension auf der Sicht des mensch-
lichen Individuums als Subjekt des politischen, sozialen und wirtschaftlichen Lebens. Das
Prinzip schitzt im ,,praktischen® Sinne einzelne Mitglieder der jeweiligen Gesellschaft sowie

kleinere Gesellschaften vor Versuchen einer totalitiren Gestaltung der Sozialordnung. Wie

921  Vgl. SRS 40.
922 SRS 40.
923 Vgl. SRS 39.

162



schon bei Papst P1Us XI. (Rerum novarum) steht auch bei JOHANNES PAUL II. das Subsidiari-
tatsprinzip in einem engen Verhaltnis zur Auffassung der menschlichen Person als Subjekt des
Handelns. Er formuliert, dass eine Gemeinschaft ihren einzelnen Mitgliedern sowie den
,,Unter“-Gemeinschaften, aus denen sie besteht, nur dann helfen soll, wenn diese ein be-
stimmtes angestrebtes Ziel (hinsichtlich des Gemeinwohls) selbst nicht erreichen kénnen. Es
handelt sich hierbei um eine Hilfe, die Leistungen der einzelnen Personen und der kleineren
Gemeinschaften erginzt, also eine Hilfe, die eine Initiative Einzelner nicht tétet, sondern sie
entwickeln und damit die ,,Vervollkommnung* der kleineren Gemeinschaft sichern hilft. Die
Hilfe soll so voriibergehend gestaltet sein, dass es der Person oder der kleineren Gesellschaft
ermoglicht wird, die Aufgaben und Ziele spiter selbststindig anzugehen. Subsidiaritit versteht
sich so als Er6ffnung bzw. Wiedergewinnung eines Raums zur aktiven Teilnahme an der Ge-
sellschaft.

Damit bildet das Subsidiarititsprinzip auch die Grundlage zur Trennung von Aufgaben,
Zustandigkeiten und Verantwortlichkeiten zwischen verschiedenen ,Instanzen®. Das
bedeutet, dass eine Gesellschaft hoherer Reihe in innere Angelegenheiten einer Gesellschaft
niedrigerer Reihe nicht eingreifen soll und ihr ihre Kompetenzen nicht wegnehmen soll; sie
soll vielmehr die Gesellschaft niedrigerer Reihe je nach dem Bedarf unterstiitzen und ihr bei
einer Koordination ihrer Aktivititen durch Vernetzung und Zusammenarbeit mit anderen
sozialen Gruppen zum Gemeinwohl verhelfen.”” Auf diese Weise werden kleinere Einheiten
und kleine Sozialgruppen durch das Subsidiarititsprinzip vor diktatorischen und totalitiren

Tendenzen bewahrt.

,»Ein Weg auf dieses Ziel hin konnte sein, die Arbeit soweit wie moglich mit dem Eigentum
am Kapital zu verbinden und eine groB3e Vielfalt mittlerer Kérperschaften mit wirtschaftlicher,
sozialer oder kultureller Zielsetzung ins Leben zu rufen: Korperschaften mit echter
Autonomie gegeniiber den 6ffentlichen Behorden, Korperschaften, die ihre spezifischen Ziele
in ehrlicher Zusammenarbeit und mit Riicksicht auf die Forderungen des Gemeinwohls
verfolgen und sich in Form und Wesen als lebensvolle Gemeinschaften erweisen, so daf3 sie
ithre Mitglieder als Personen betrachten und behandeln und zu aktiver Teilnahme an ihrem
Leben anregen.*”” Solche intermediire Strukturen sind unter anderem Korporationen, sozial-
wirtschaftliche Selbstverwaltungen, verschiedene Formen der kommunalen Selbstverwaltung

sowie Parteien.

Damit ordnet das Subsidiarititsprinzip die (Macht-)Verhiltnisse von zentraler Gewalt und de-
zentralen Strukturen. Das bedeutet beispielsweise, dass die Zentralregierung nur dann in
kommunale oder selbstverwaltete Strukturen eingreifen darf, wenn diese, aus welchen
Grinden auch immer, nicht mehr selbst in der Lage sind, ihre Angelegenheiten selbst zu
organisieren. Festgelegt ist damit eine weitestgehende Autonomie und Verantwortung im
Bereich der Realisierung der eigenen Ziele und Aufgaben durch die jeweils kleinere
gesellschaftliche Einheit. Wenn dagegen die Zentralgewalt bis in die kleinsten Strukturen

eingriffe, wiirde dies Totalitarismus bedeuten. Dann wiirde der Staat zum Ziel an sich, in sich

924 Vgl. CA 48.
925 LE 14.

163



und fiir sich selbst und das gesamte Gffentliche Sozialleben ,,von oben nach unten® geleitet

werden.

Umgekehrt bedeutet dies natiirlich, dass das Subsidiarititsprinzip auch ein Stiick Entlastung
der Zentralgewalt darstellt. Die intermedidren Strukturen verhelfen dem Staat als einem
sozialen Gebilde aus tiber- und untergeordneten Gemeinschaften dartiber hinaus auch, die
Bediirfnisse der einzelnen Menschen (,,aus der Nihe®) zu erkennen und die Regelungen fur
das Gemeinwohl entsprechend auszugestalten. JOHANNES PAUL II. betonte dies, indem er
feststellte: ,,Wie es scheint, kennt tatsichlich derjenige die Not besser und vermag die
anstehenden Bedirfnisse besser zu befriedigen, der ihr am nichsten ist und sich zum

Nichsten des Notleidenden macht.***

Der subsididte Staat unterscheidet sich damit deutlich von einem ,,Wohlfahrtsstaat®. Letzterer
entzieht den Finheiten sowie den kleineren und gréfleren Gemeinschaften die Autonomie,
Initiative und Verantwortung fiir eigenes Handeln, indem er sie auch dann ,,férdert™, wenn sie
selbst imstande sind, die Aufgaben zu erfiillen. Ein solcher Staat wird Produzent und zugleich
Verteiler von Gutern, was dazu fihrt, dass er die Gesamtheit der politischen und wirtschaft-
lichen Macht konzentriert. Solch ein Modell des Staates birgt die Gefahr von Passivitit des
einzelnen und einer Konsummentalitit sowie eines Mangels an Engagement fiir das ge-
sellschaftliche Leben. JOHANNES PAUL II. kritisierte Entwicklungen hin zur Konzentration der
wirtschaftlichen und politischen Macht im Zentralstaat: Solche ,,Entwicklungen erfolgten in
manchen Staaten, um auf geeignete Weise den zahlreichen Néten und Bedurfnissen dadurch
abzuhelfen, dafl man menschenunwiirdige Formen der Armut und Entbehrung beseitigte. Es
fehlte jedoch nicht an Auswiichsen und Mi3brduchen, die besonders in jungster Zeit harte
Kritik am Wohlfahrtsstaat auslosten, der als »Fursorgestaat« bezeichnet wurde. Funktions-
storungen und Mingel im Wohlfahrtsstaat rithren von einem unzutreffenden Verstindnis der
Aufgaben des Staates her. Auch auf diesem Gebiet mul3 das Swbsidiarititsprinzip gelten: Eine
Ubergeordnete Gesellschaft darf nicht in das innere Leben einer untergeordneten Gesellschaft
dadurch eingreifen, daf3 sie diese ihrer Kompetenzen beraubt. Sie soll sie im Notfall unter-
stiitzen und ihr dazu helfen, ihr eigenes Handeln mit dem der anderen gesellschaftlichen

Krifte im Hinblick auf das Gemeinwohl abzustimmen. <’

Der subsididre Staat unterscheidet sich aber auch vom liberalen Staat, in dem die Stirkeren
aufgrund der ,,blanken® Wettbewerbssituation de facto ,,bevorzugt™ sind. Papst JOHANNES
PAUL II. setzt dem liberalen Staat die Notwendigkeit der zwischenmenschlichen Solidaritat
und des ,,Geistes der Liebe“ entgegen, um dem bedtrftigen Menschen eine materielle
Unterstiitzung anzubieten, die ihn nicht erniedrigt und nicht zu einem Fursorgeobjekt
herabsetzt, sondern ihm hilft, aus seiner prekiren Lage herauszufinden, indem sie seine Wiirde

als Person fordert.”™

926 CA48.
927 CA48.

928  Vgl. CA 49; vgl. auch: JOHANNES PAUL IL.: Ein Haus fir die Armen und Obdachlosen, Ansprache bei der
Einweihung des Obdachlosenheims (Vatikan 21.05.1988). In: OR dt., Nr. 33/34 (12.08.1988), 17.

164



Zusammengefasst verbindet das Subsidiarititsprinzip nach JOHANNES PAUL II. ein
Zweifaches: die personliche Haltung der einzelnen Glieder der Gesellschaft sowie eine
bestimmte Struktur der Gesellschaft. Die erstrebte Gesellschaft beruht also nach JOHANNES
PAUL II. ,einerseits auf der inneren Dynamik ihrer Glieder [...] — sie hat ihren Ursprung in
der Intelligenz und im freien Willen der Personen, die in solidarischer Verbundenheit das
Gemeinwohl suchen —, andererseits auf der Struktur und der Organisation der Gesellschaft.
Diese besteht nidmlich nicht nur aus freien FEinzelpersonen, sondern auch aus
Zwischengliedern, die sich zu groBeren Einheiten zusammenschlielen, angefangen von der
Familie, iber die Ortlichen Gemeinschaften, Berufsverbinde, Regionen und Nationalstaaten
bis hin zu den tbernationalen Organisationen und zur Gesamtgesellschaft aller Volker und

Nationen.«’%

Beteiligung, Solidaritit und Subsidiaritit sind damit Grundpfeiler der Sozialverkiindigung von
Papst JOHANNES PAUL II.. Sowohl in der Theorie als auch in ihrer Gestaltwerdung in der
Praxis sind sie jedoch nicht ,voraussetzungslos®. Sie grinden vielmehr in seiner
Anthropologie, wie sie in Abschnitt 3.2 der vorliegenden Arbeit skizziert wurde. Darin

wiederum kommt auch der Freiheit eine besondere Bedeutung zu.

3.3.2 Freiheit als Bedingung der Méglichkeit einer solidarischen Gesellschaft

Die Frage nach der menschlichen Freiheit hat nach JOHANNES PAUL II. eine fundamentale
Bedeutung fir das soziale Leben. Der Freiheitsbegriff kommt dabei auf verschiedenen
Ebenen zum Tragen: z. B. als theologisch-antropologischer Begriff, als dem Finzelnen zu

gewahrendes Recht in der Gesellschaft, als Entscheidungsfreiheit des Einzelnen.

3.3.21 Die Konzeption der Freiheit

Freiheit ist fiir JOHANNES PAUL II. zunichst ein theologisch-anthropologischer Begriff. Die
christlich-schopfungstheologische Konzeption der Freiheit beinhaltet, dass der Mensch als
Ebenbild Gottes frei ist in seinem Verhalten zu Gott, zu sich selbst und zum Nichsten; er ist
frei, zwischen ,,gut” und ,,bose” zu wihlen. Faktisch bzw. heilsgeschichtlich betrachtet, hat
der Mensch jedoch immer schon und immer wieder (auch) das Bose gewihlt, er ist faktisch
ein siindiges Wesen. Mit der katholischen Tradition hilt Johannes Paul II. fest, dass der
Mensch durch die Siinde zwar dauerhaft tangiert ist, seine Gottebenbildlichkeit und darin die
Freiheit jedoch nicht einfach zerstort ist.

Vor dem Hintergrund dieser schépfungs-theologischen Perspektive gilt: Die (schépfungs-
gemalle) Freiheit der Person hat ihr ,,Fundament |[...] in der transzendenten Menschenwiirde:
in der ihm vom Gott gegebenen Wiirde [...]. Der als Gottes Bild geschaffene Mensch ist un-
l6sbar mit der Freiheit verbunden. Keine Gewalt oder kein innerer Zwang sind imstande, den
Menschen die Freiheit wegzunehmen. Die Freiheit bildet das grundlegende Recht des
Menschen als Einheit und als Gesellschaftsmitglied. Der Mensch ist frei, denn er besitzt die

929  So zusammengefasst in: KONGREGATION FUR DAS KATHOLISCHE BILDUNGSWESEN (Hg.): Leitlinien far
das Studium und den Unterricht der Soziallehre der Kirche in der Priesterausbildung. In: VApS 91, Nr. 39.

165



Fahigkeit, sich an der Seite der Wahrheit und Gutes auszusprechen |[...]. Frei zu sein und

wihlen wollen hei3t gemal3 eigenen Gewissens zu leben.<?*

Daraus resultiert dann die Freiheit der Entscheidung des Einzelnen: ,,Die Wirde des
Menschen verlangt [...], da3 er in bewul3ter und freier Wahl handle, das hei3t personal, von
innen her bewegt und gefiihrt und nicht unter blindem innerem Drang oder unter bloBem

auflerem Zwang.“g31

JOHANNES PAUL II. betrachtet somit in seiner Sozialverkiindigung die Freiheit im Sinne der
Fahigkeit zur verantwortungsvollen Selbstbestimmung als Fundament der menschlichen
Moralitit. Freiheit ist damit auch, so Papst JOHANNES PAUL II., Wahlfreiheit zu besitzen, d.h.
Entscheidungen zu treffen und ein bestimmtes Handeln aufzunehmen. In diesem Fall ist von

Individualautonomie, von Selbstbestimmung oder Selbstdetermination die Rede.”

Die Méglichkeit der Wahl (der Wahl des Guten oder Bésen) oder auch, eine Wahl zu treffen
oder nicht zu treffen, ist zweifellos ein Zeichen der Freiheit — ,,aber noch nicht ihr eigentliches
Wesen.“ Das eigentliche Wesen der Freiheit ist vielmehr (theologisch begriindet) die
Fahigkeit, die Wahrheit zu erkennen und anzunehmen sowie die Fihigkeit, das Gute und Bose
richtig zu beurteilen und sich entsprechend zu verhalten. Freiheit und Wahrheit sind damit
engstens miteinander verbunden. ,,Freiheit bedeutet nicht das Recht zu Beliebigkeit. Freiheit
ist kein Freibriefl Wer aus der Freiheit einen Freibrief macht, hat der Freiheit bereits den
Todesstof3 versetzt. Der freie Mensch ist vielmehr der Wahrheit verpflichtet. [...] Es gibt
keine Freiheit ohne Wahrheit.“”> JOHANNES PAUL II. untermauert dies christologisch: Jesus
Christus verkindet nicht nur die Wahrheit, sondern ist selbst die Wahrheit. ,,JESUS CHRISTUS
geht dem Menschen jeder Epoche, auch der unseren, mit den gleichen Worten entgegen: »lhr
werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei machen«. Diese Worte
schlieen eine wesentliche Forderung und zugleich eine Ermahnung ein: die Forderung eines
chrlichen Verhiltnisses zur Wahrheit als Bedingung einer authentischen Freiheit; und auch die
Ermahnung, daf3 jede nur scheinbare Freiheit, jede oberflichliche und einseitige Freiheit und
jede Freiheit, die nicht von der ganzen Wahrheit tiber den Menschen und die Welt geprigt ist,
vermieden werde. Auch heute, nach 2000 Jahren, erscheint uns CHRISTUS als der, der dem
Menschen die Freiheit bringt, die auf der Wahrheit begrindet ist, als der, der den Menschen
befreit von allem, was diese Freiheit in der Seele des Menschen, in seinem Hetrzen und in
seinem Gewissen beschrinkt, schmailert und gleichsam von den Urspriingen selbst trennt.
Welche wundervolle Bestitigung haben dafiir diejenigen gegeben und geben sie noch immer,
die durch CHRISTUS und in CHRISTUS zur wahren Freiheit gelangt sind und sie sogar unter
Bedingungen duBerer Nétigung bekundet haben!*”** Dem folgend fithrt nach JOHANNES PAUL

930  JOHANNES PAUL II.: Wenn du den Frieden willst, achte das Gewissen jedes Menschen. Botschaft zur
Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 1991. In: OR dt., Nr. 51/52 (21.12.1990), 10.

931 GS17.
932 Vgl. PT, 137-141.

933 JOHANNES PAUL II.: Ansprache zum Abschied am Brandenburger Tor (Berlin, 23.06.1996). In: VApS 126,
90.

934 RH 12. ,In diesem Zusammenhang werden die Worte Christi: »Ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die
Wahrheit wird euch befreien« zu einem grundlegenden Programm. Jugendlichen ist — wenn man so sagen
kann — der »Sinn fiir Wahrheit« angeboren. Und die Wahrheit soll der Freiheit dienen: Die Jugendlichen

166



II. jede Verleugnung und jedes Niederhalten der Wahrheit zur Beschrinkung der

menschlichen Freiheit.

Die Freiheit des Menschen wird durch den Gehorsam gegeniiber Gott dabei gerade nicht
eingeschrinkt, sondern holt ihr eigentliches Wesen ein. In der Treue zu Gott bleibt der
Mensch in der Wahrheit, was seiner Menschenwiirde entspricht.” Anders ausgedriickt: ,,[D]ie
Freiheit ist das Mal3 der Wiirde und der GroBle des Menschen. [...] Die Grundfrage, mit der
wir alle uns heute befassen missen, ist die des verantwortungsbewussten Gebrauchs der
Freiheit sowohl in der personlichen wie in der sozialen Dimension. Es ist also notwendig, dal3
unsere Uberlegungen sich der Frage der sittlichen Struktur der Freiheit zuwendet, die die
innere Architektur der Kultur der Freiheit bildet. [Freiheit] ist auf die Wahrheit hingeordnet
und verwirklicht sich im Suchen und im Tun der Wahrheit. Losgel6st von der Wahrheit der
menschlichen Person, verfillt sie im Leben des einzelnen in Ziigellosigkeit und im politischen
Leben in Willkar der Stirkeren und Vermessenheit der Machthaber. [...] Darum ist [...] die
Beziehung zur Wahrheit Giber den Menschen [...] in Wirklichkeit die Garantie fiir die Zukunft
der Freiheit.“”® Der Mensch findet seine ,,wahre* Freiheit in der Treue zu Gott, nach der er

sein Handeln ausrichten sollte (,,Moral®).

Diesen Zusammenhang zwischen Freiheit und Wahrheit betont Papst JOHANNES PAUL II.
gerade angesichts einer fortschreitenden ,,Entchristlichung® des Freiheitsverstindnisses in der
Gesellschaft. Negativ formuliert, lieBe sich seine Position zusammenfassen: ,,Wenn sich der
Mensch vom Sittengesetz befreien und von Gott unabhingig werden will, ist er weit davon
entfernt, seine Freiheit zu gewinnen, vielmehr zerstort er sie. Wenn er dem Mal3stab der
Wahrheit entflieht, wird er zur Beute der Willkiir; die briderlichen Beziehungen unter den

Menschen werden dann beseitigt, um dem Terror, dem Hal3 und der Angst Platz zu

haben auch das spontane »Verlangen nach Freiheit«. Was aber bedeutet frei sein? Es bedeutet, die eigene
Freiheit in der Wahrheit zu gebrauchen wissen — »wahrhaft« frei sein. Wahrhaft frei sein besagt keinesfalls,
alles zu tun, was mir gefallt oder was ich tun mdchte. Die Freiheit enthilt in sich das Kriterium der
Wahrheit, die Disziplin der Wahrheit. Wahrhaft frei sein bedeutet, die cigene Freiheit fiir das zu
gebrauchen, was ein wirkliches Gut darstellt. Folglich bedeutet frei sein, ein Mensch mit rechtem
Gewissen, mit VerantwortungsbewuBtsein, ein Mensch »fir die anderen« zu sein. JOHANNES PAUL IL.:
Apostolisches Schreiben von Papst JOHANNES PAUL II. an die Jugendlichen in der Welt zum
Internationalen Jahr der Jugend, 31.03.1985. In: VApS 91, Nr. 13.

935 Vgl VS 42. JOHANNES PAUL II. zeigt die Krise der Wahrheit als Grundlage des falschen Verstehens
dessen auf, wer der Mensch ist und worauf seine Freiheit beruht, und er stellt fest, dass ,,der Sinn der
Wahrheit [...] allerseits eine ernsthafte Erschiitterung erfahren [hat]. Bei nidherer Betrachtung erweist sich,
dass es sich im Grunde um eine Krise der Metaphysik handelt. [...] Angstlich fragt sich der Mensch: Wer
bin ich eigentlich? Die objektive Betrachtung der Wahrheit findet man oft durch eine mehr oder weniger
spontane, subjektive Anschauung ersetzt. Die objektive Moral macht einer individuellen Ethik Platz, in
der jeder fir sich die Handlungsnorm bestimmen und verlangen kann, dass er nur dieser Norm folgt. Die
Kirise verschirft sich, wenn die Leistungsfihigkeit die Funktion eines Wertes tibernimmt. Die Folge sind
dann Manipulationen aller Art, und der Mensch fiihlt sich mehr und mehr verunsichert; er hat den
Eindruck, in einer Gesellschaft zu leben, die keine Gewissheit und Ideale zu bieten hat und deren
Wertvorstellungen verwirrt sind. JOHANNES PAUL II: Dem Verlust der Kultur liegt eine Krise der
Wahrheit zugrunde. Ansprache an die Reprisentanten von Wissenschaft und Kultur beim Besuch der
Universitdt von Coimbra, (15.05.1982). In: VApS 38, 100.

936 JOHANNES PAUL IL: Vor den Vereinten Nationen zum 50-jdhrigen Bestehen der Weltorganisation,
Ansprache: Die Menschheit braucht Mut zur Zukunft (New York 5.10.1995). In: OR dt, Nr. 41
(13.10.1995), 4.

167



machen.“””” Und: ,,Da es auBerhalb der Wahrheit oder gegen sie keine Freiheit gibt, muf3 die
kategorische, das heillt unnachgiebige und kompromiSlose Verteidigung des absolut
unverzichtbaren Erfordernisses der personalen Wirde des Menschen Weg und sogar

Existenzbedingung fiir die Freiheit genannt werden.**”

Menschliche Freiheit ist also fiur Papst JOHANNES PAUL II. zunichst im christologisch-
theologischen Sinne Befreiung von der Macht der Stinde. Diese Befreiung eroffnet jedoch
menschliche Freiheit ,,fur die Wahrheit. Diese Freiheit wird konkret in der Welt, die ver-
standen wird als Raum von Moglichkeiten, die im Dasein erfasst und realisiert werden wollen:
,»Die Freiheit kann man nicht nur besitzen, man kann sie nicht nur gebrauchen. Man muf3 sie

stindig erringen und schaffen.*””

Freisein ist damit durch die Offenheit der zu ergreifenden Moglichkeiten gleichbedeutend mit
dem Dasein selbst. Im Verstindnis Papst JOHANNES PAULS 1II. ist der Mensch aufgerufen, auf
die Lebensfragen die situativ bestmoglichen Antworten zu geben. Durch diese Antworten

,verantwortet® der Mensch sein Leben und gelangt so zu einer sinnerfiillten Existenz.

Zweifellos setzt Freiheit die Offenheit eines Handlungs- und Lebenszusammenhanges voraus.
Soll fiir die Freiheit Raum sein, soll sie sich als Freiheit du3ern kénnen, so muss sie ein Feld
haben, etwas muss sie von ihrem Ziel trennen, es muss fur sie privilegierte Moglichkeiten
geben. Dabei geht es zunidchst weder um die praktische Freiheit des unbeeintrichtigten
Handelns, noch um die theoretische Freiheit des Willens, sondern das Freisein ist — wie et-
wihnt — durch die wesentliche Offenheit der zu ergreifenden Mdglichkeiten gleichbedeutend
mit dem Dasein selbst.”*’ Darin werden dann verschiedene Aspekte der menschlichen Freiheit
konkret: die Freiheit des Willens, die Entscheidungsfreiheit, die Handlungsfreiheit.941

Papst JOHANNES PAUL II. betonte dabei hiufig den Doppelaspekt von ,Freiheit von®
(negative Freiheit) und ,,Freiheit zu® (positive Freiheit), — von Nichtgebundensein auf der
einen Seite und Vermogen zur Selbstbestimmung auf der anderen Seite. Damit hat der
Mensch auch in einer sozial eingeengten Umwelt, in Situationen der Einschrinkung der
Handlungs- und Entscheidungsfreiheit, auch in der Krankheit und im psychotischen Erleben
immer noch die letzte Freiheit, sein Dasein insofern zu gestalten, als niemand dem Menschen

die Freiheit nehmen kann, sich zu seinem Schicksal so odet so einzustellen.

Zweifellos kann der Mensch nicht alle moglichen beliebigen Entscheidungen treffen, da diese
stets durch verschiedene Faktoren determiniert sind. Aber wenn jemand frei ist, besitzt er die

Fahigkeit, seinen Willen in Abhingigkeit von seinen FEinstellungen zu verindern. Dieses

937 KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE: Instruktion der Kongregation fiir die Glaubenslehre iber
die christliche Freiheit und die Befreiung, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 21986
(= VApS 70), Nr. 19.

938 VS 96.

939  JOHANNES PAUL IL: Freiheit mul3 immer neu errungen werden, Ansprache beim feietlichen ,,Te Deum®
zum 200. Jahtestag der Verfassung vom 3. Mai 1791 (Warszawa 08.06.1991.). In: OR dt., Nr. 35
(30.08.1991.), 9.

940 Vgl hierzu auch: HEIDEGGER, M.: Phinomenologie der Freiheit, Frankfurt am Main 1988, 127f.

941 Vgl KoBuscH T.: Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes Menschenbild,
Darmstadt 1997, 85.

168



,»Auch-anders-werden-Kénnen* beinhaltet jedoch auch eine Ubernahme von Verantwortung
dergestalt, dass er die Freirdaume zu sinnvollem Handeln nutzt. Freiheitliches Handeln erfolgt

. . . . . 942
stets auf einen Wert hin, d.h. kann niemals wertfrei sein.

Die mit der (Wahrheit iiber die) Wiirde des Menschen verbundene Freiheit ist somit Gabe von
Gott her und zugleich Aufgabe des Menschen — als Individuum und gesellschaftliches Wesen.
Im Blick auf die Gesellschaft realisiert sich die Freiheit des Einzelnen in der Teilnahme am
gesellschaftlichen Leben in einem doppelten Sinne: Der Einzelne tritt im moralischen
Handeln in und fur die Gesellschaft fir die Freiheit der Anderen ein und ,,aktualisiert” damit

seine eigene ,,an die Wahrheit gebundene® Freiheit.”"

Wie wird nun dieser bisher philo-
sophisch-theologisch explizierte und mit der ,,Beteiligung® verkniipfte Begriff von Freiheit

gesellschaftlich konkret?

3.3.2.2 Die soziale Dimension der Freiheit

In den zahlreichen Schriften und Ansprachen Papst JOHANNES PAULS II. kommt immer
wieder die doppelte Bezogenheit des Menschen sowohl auf Gott als auch auf sich selbst und
auf die Welt resp. die menschliche Gesellschaft zum Ausdruck. Personsein verwirklicht sich
damit im Wesentlichen darin, dass der Mensch sich in eine Beziechung bringt: sowohl zu Gott
und als auch zu sich selbst und zur Welt. ,,Kein Mensch kann er selbst werden ohne Be-

gegnung mit Gott und anderen Menschen.“**

Der Begriff der sozialen Freiheit verweist nun darauf, dass Menschen nur in der Vielfalt des
Miteinanderseins frei sind. Versteht man Freiheit im Rahmen eines dialogischen Beziehungs-
denkens, dann geht es nicht um Begrenzung, sondern um Entfaltung und um konkrete Ge-
staltung der Freiheit des Anderen wie auch der eigenen (Ich- Du- und Wir-Dimension der
Beteiligung. Alle Gemeinschaft und Beziehung will Freisetzung, nicht Begrenzung der Freiheit

des Einzelnen.

Wird dagegen, so JOHANNES PAUL II., ,die Forderung des eigenen Ich als absolute
Autonomie verstanden [...], gelangt man unvermeidlich zur Verneinung des anderen, der als
Feind empfunden wird, gegen den man sich verteidigen mufl. Auf diese Weise wird die
Gesellschaft zu einer Gesamtheit von nebeneinander stehenden Individuen, die aber keine
gegenseitigen Beziehungen haben: ein jeder will sich unabhingig vom anderen behaupten, ja
scinen eigenen Interessen Vorteil verschaffen.*”” Freiheit im Sinne Papst JOHANNES PAULS
II. ist demgegentiber, sich ,,in den Dienst der Person und ihrer Verwirklichung durch die

Selbsthingabe und die Annahme des anderen® zu stellen;

> »

wenn die Freiheit jedoch in

942 Vgl auch KoBuscH T.. Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes
Menschenbild, Darmstadt 1997, 87.

943 Vgl. JOHANNES PAUL II.: Wenn du den Frieden willst, achte das Gewissen jedes Menschen, Botschaft zur
Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 1991. In: OR dt., Nr. 51/52 (21.12.1990), 10.

944  BALAYN, B.: Johannes Paul II. Der GroB3e, Hauteville/Schweiz 2005, 396.
945 EV 20.

169



individualistischer Weise verabsolutiert wird, wird sie ihres urspringlichen Inhalts entleert und

steht im Widerspruch zu ihrer Berufung und Wiirde.“**

Von einer gesellschaftlichen Freiheit kann also nur dann gesprochen werden, so JOHANNES
PAUL II., wenn die gleichen Freiheitswerte fir alle Gemeinschaftsmitglieder gelten. Dass die
Freiheit, insbesondere auch die soziale Freiheit, jedoch hiufig missbraucht wird, ist eine
Erfahrungstatsache, die JOHANNES PAUL II. wiederum theologisch begriindet. Zwar ist
grundsitzlich die Macht der Siinde tberwunden und die Herrschaft Gottes bereits
angebrochen. Die gegenwirtige Welt und in ihr der Mensch stehen jedoch noch im
Spannungsfeld des Schon und Noch-Nicht des Reiches Gottes. Ist die von Gott geschenkte
Freiheit des Menschen zwar mit der Wahrheit verbunden, so kann sie doch vom Menschen

durch die Neigung zur Stnde ,,verkehrt* werden.

Daraus folgt fir JOHANNES PAUL 1II., dass die — aus der Stinde des Menschen und aus der
dadurch tangierten Beteiligung am gesellschaftlichen Leben resultierenden — ,stiindigen®
gesellschaftlichen Strukturen nicht ausschlieSlich durch (menschliche) Umwandlung von
Strukturen oder technologischen Fortschritt beseitigt werden koénnen (dies wire Utopie,
welche den Ernst der Siinde nicht wahrnimmt). Der Papst erinnert: ,,nicht die Ideologien,
nicht Gesellschaftsordnungen, nicht die Systeme, sondern der Mensch hat den Grund zur
Stinde gelegt, zu der, die sich durch die ganze Geschichte bewegt. Der Mensch erlag dieser
Illusion Satans, der Illusion, dal3 er selber wie Gott sein, dal3 er selber iber Gut und Bose
entscheiden und nur er das einzige und endgultige Mal3 alles dessen sei, was zur Welt gehort,

in der er lebt, zur Schopfung. "

Eine dem ,Evangelium® gemifle Teilnahme am
gesellschaftlichen ILeben und damit der Aufbau einer der Wirde des Menschen
entsprechenden Gesellschaft ist damit eng verbunden mit der Erlésung des Menschen, mit der
Abkehr von der Stinde und der Hinkehr zum Guten. ,,Man kann die politische Struktur oder
das soziale System dndern, aber ohne Wandlung des Herzens und des BewuBtseins ldsst sich
keine gerechte und bestindige soziale Ordnung erreichen.“’* Zu kurz greifen nach JOHANNES
PAauL II. Konzeptionen, die sich nur auf die politische oder Skonomische Befreiung

beschranken.

Grundsitzlich gilt also nach JOHANNES PAUL II., dass der Mensch nicht tatsichlich frei
werden und der Entwicklung der wahren Freiheit dienen kann, wenn er die Transzendenz des
eigenen Daseins im Bezug auf die Welt und seine Verbindung mit Gott nicht annimmt und
lebt. Die Befreiung von der Ungerechtigkeit, von der Angst, vom Zwang, vom Leid alleine
wiurde nichts ,,bringen®, wenn der Mensch im Tiefsten seines Herzens ein Sklave der Stinde
bleiben wiirde. ,,Volle® Freiheit liegt also auf der Ebene der Offenheit fur Gott, der
Herzensbekehrung, weil eben ,im Herzen® des Menschen alle Zwinge und

Freiheitsverletzungen verwurzelt sind. Aus christlicher Sicht kommt ,,wirkliche* Freiheit von

946  EV 19.

947  JOHANNES PAUL II: Das Ringen um die Freiheit hat viele Dimensionen. Ansprache in Czestochowa
(Jasna Gora 13.06.1987). In: OR dt., Nr. 29 (17.07.1987), 9.

948  JOHANNES PAUL II.: Ansprache an die Arbeiter im Morumbi-Stadion in Sao Paulo am 3.07.1980: Der
Wirtschaft einen menschlichen Sinn und eine menschliche Logik geben. In: VApS 22, 82.

170



Gott — sie realisiert sich im Gehorsam gegeniiber Gottes Willen und in der Treue zu Seiner
Liebe.

In diesem Kontext kann man, den Ausfithrungen JOHANNES PAULS II. folgend, konkludieren,
dass der Aufbau der Gesellschaft freier Menschen angewiesen ist auf die innere Umwandlung
des Menschen und die Ausarbeitung neuer Muster und Verhaltensnormen in den
gegenseitigen Beziehungen. Wirkliche Freiheit, sowohl fiir den einzelnen Menschen als auch
fir die ganze Gesellschaft, kann nur eine solche Freiheit sein, die von dem Einzelnen, von der
Gesellschaftsgruppe und vom Staat zusammen realisiert wird — mit der Ausrichtung auf
Solidaritit: ,,Des gleichen wird die menschliche Freiheit, die allzu oft ihre Rechte beansprucht
auf Kosten der Freiheit anderer, eine ihrem innersten Sinn gemille héhere Stufe ersteigen, in
dem sie ndmlich dahin zielt, sich zu mihen und dafitr einzusetzen, dass alle ihr Tun und

Wollen auf das soziale Miteinander austichten.**’

3.4 Die Zuordnung von Freiheit und Solidaritit in ihrer Bedeutung fiir eine gerechte

Gesellschaftsgestaltung

Um das Verhiltnis von Freiheit und Solidaritit in der Konzeption JOHANNES PAULS II.
addquat zu erfassen, gilt es, nochmals kurz die diesbeztglichen Ansatzpunkte der pdpstlichen

Sozialverkiindigung zu erinnern.

Freiheit qualifiziert den Menschen als Ebenbild Gottes, sie ist ihm geschenkt qua Menschsein
und wird durch die Stinde zwar tangiert, jedoch nicht vollig zerstort. In JESUS CHRISTUS ist die
Macht der Stunde grundsatzlich gebrochen, in ihm wird wahre Freiheit sichtbar, in ihm ist dem
Menschen ein neuer Freiheitsraum erdffnet, der in der Jetzt-Zeit in der Spannung zwischen
Schon und Noch-Nicht der Herrschaft Gottes gegeben ist. Freiheit erscheint so bei Papst
JOHANNES PAUL II. engstens mit der Wahrheit verbunden, die Gott selbst ist, wie er sich in
JESUS CHRISTUS der Welt mitgeteilt hat. Freiheit ist damit zuallererst Freiheit aus der Berufung
zur Gemeinschaft mit Gott; aus dieser resultiert die Freiheit im Hinblick auf das
zwischenmenschliche Zusammenleben. Dort kommt Freiheit als Freiheit ,,von® (z.B. Zwang)
und als Freiheit ,zu“ (z.B. Selbstbestimmung) zum Tragen, als Willens- und

Handlungsfreiheit. Die ,,rechte® Wahrnehmung dieser Freiheit hat ihre Grenze dabei an der
Beachtung der Wiirde des Menschen.

Eigentliche Freiheit ist somit nur ,,in Wahrheit® méglich, d.h., in Anerkenntnis dessen, dass
Gott den Menschen nach seinem Ebenbild schuf und ihn liebt, dem Gottesbild in der Predigt
JESU entsprechend. Fiir den Menschen verwirklicht sich diese Freiheit nur dann konkret, wenn
dieser Wahrheit die Ehre gegeben wird — mithin, wenn er z.B. im Blick auf die Gesellschaft als
Triger von Rechten gesehen wird, die von niemand anderem verletzt werden dirfen. Weder
der Einzelne noch die Gruppe noch die Gesellschaft haben das Recht, entgegen der Wiirde

eines Menschen zu handeln.” ,Auch die gesellschaftliche Mehrheit darf das nicht tun, indem

949  OA 47.

950  Vgl. ROOs, L.: Freiheit und Wahrheit. Der Streit um die Grundwerte politischer Ethik. In: BOHR,
C./RAABE, S.: Eine neue Ordnung der Freiheit. Die Sozialethik Johannes Pauls II. — eine Vision fiir das
vereinte Europa, Osnabriick 2007, 145-158, hier 49.

171



sie gegen eine Minderheit vorgeht, sie ausgrenzt, sie unterdriickt, ausbeutet oder sie zu

vernichten versucht.”"

Nach Papst JOHANNES PAUL II. ,jinkarniert™ sich diese Freiheit also in den Menschenrechten.
Oder anders formuliert: Stets dort, wo die Menschenrechte mit Fiilen getreten werden, keine
Geltung besitzen oder nur auf dem Papier stehen, herrscht de facto Unfreiheit. Damit erteilte
Papst JOHANNES PAUL II. allen Freiheitsbegriffen, die z. B. auf ROUSSEAUS ,,volonté
générale” beruhen, mithin einer zugellosen Freiheit im Sinne einer grenzenlosen
Selbstverwirklichung ohne Riicksicht auf andere eine klare Absage. Das bedeutet aber auch,
dass Menschentrechte nicht einfach von einem Staat oder einer Institution ,,beschlossen®
werden koénnen. Sie gehdren zum Menschsein und konnen als solche nur geachtet oder

missachtet werden.

Aus der Freiheit und den ihr gemien Rechten ergeben sich gemal3 der Sozialverkiindigung
Papst JOHANNES PAULS II. nun auch Pflichten. Oder anders ausgedriickt: Freiheitsrechte
werden nur dann recht gebraucht, wenn gleichzeitig damit die Pflichten wahrgenommen
werden, die sich aus dem Prinzip der Beteiligung ergeben. Beteiligung bedeutet dabei, wie im
Kapitel 3.2.2 dargelegt, dass der Mensch aktiv wird, ,,seinen Teil“ bei der Gestaltung der
Gesellschaft ,ibernimmt“ — d.h. nicht nur ,NutznieBer” ist. Es geht somit um den
Mitverantwortungs- und Verpflichtungsteil, der sich aus der Freiheit ergibt. Freiheit im Sinne
JOHANNES PAULS II. entlisst also eine Doppelpoligkeit von Recht und Pflicht aus sich:
einerseits das Recht auf Teilnahme an der Gesellschaft und auf die Gewihrung der realen
Moglichkeit dieser Teilnahme (Freiheitsrecht), andererseits die Pflicht, Teilnahme aktiv zu
realisieren, und in diesem Sinne die Gesellschaft unter Zur-Geltung-Bringen der
Menschenrechte zu gestalten (Verpflichtungs- bzw. Verantwortungsteil).

JOHANNES PAUL II. hielt es dabei fiir einen ,,einfaltigen Optimismus mechanistischer Art?

zu glauben, dass die Welt von sich aus gut wirde. Vielmehr gelte: ,,Wer den schwierigen, aber
auch beglickenden Auftrag [der Beteiligung] zuriickweisen wollte, das Los des ganzen
Menschen und aller Menschen zu verbessern, und das unter dem Vorwand der Last des
Kampfes und der stindigen Anstrengung zur Uberwindung der Schwierigkeiten oder sogar
wegen der Erfahrung des Misserfolgs oder des Ruckfalls auf den Ausgangspunkt, der wiirde

dem Willen des Schépfers untreu.*””

Somit ldsst sich insgesamt eine Verbindungslinie von Wahrheit-Freiheit-Beteiligung erkennen:

keine Freiheit ohne Wahrheit, keine Freiheit ohne Beteiligung (und umgekehrt).

Solidaritit kommt dabei in den Blick tber die Beteiligung. Beteiligung ist, wie dargelegt,
sowohl ein Begriff fur die Anerkenntnis der Anderen (Ich-Du-Dimension) als auch ein Begriff
fir den Einsatz fir das Gemeinwohl (Wir-Dimension), somit ein Begriff der Aktivitit, des
Partei-Ergreifens fur etwas oder jemanden, der titigen Hilfe oder kategorischen Gegnerschaft.

Teilnahme ist demnach nicht, etwas zu erdulden, etwas hinzunehmen, zu ignorieren, zu

951  CA 44; vgl. auch CA 2.
952 SRS 27.
953 SRS 30.

172



resignieren, sondern aktiv an der Verbesserung eines Zustandes, an der Erreichung eines (ge-

meinsamen) Zieles oder der Linderung eines Schmerzes mitzuhelfen.

Fasst man Solidaritit auf ,,als das Bewusstsein, mit anderen auf demselben Boden zu stehen
und sich in derselben Situation zu befinden, woraus die Forderung erwichst, entsprechend

“»so fillt auf, dass hier das mit Solidaritit

dieser Gemeinsamkeit zu denken und zu handeln
Gemeinte teilweise bereits in dem beinhaltet ist, was JOHANNES PAUL II. unter Teilnahme
versteht. Doch geht der Beteiligungs- wie auch der Solidarititsbegriff bei JOHANNES PAUL II.
noch dariiber hinaus: Zum einen ist der Beteiligungsbegriff in seiner zweifachen Dimension
(Ich-Du und Wir) grundlegend ausgerichtet auf die Verwirklichung des Personseins des
Menschen — des eigenen wie dem der anderen, zum anderen hat er zum Mal3stab nicht eine
gewisse ZweckmilBigkeit, sondern die alle ZweckmiBigkeit ubersteigende Liebe zum
Menschen. Damit einher geht ein ,,personalistischer® Solidarititsbegriff, der zum einen sich
auf gesellschaftliche Strukturen bezieht und zum anderen auf die moralische Haltung des
einzelnen abzielt, mithin eine Tugend meint. Hier schlief3t sich dann der Kreis Wahrheit —

Freiheit — Beteiligung — Solidaritit. Freiheit und Solidaritit bedingen damit einander.

Ziel des Kapitels 3 war insgesamt nicht eine kritische und detaillierte Auseinandersetzung mit
den philosophischen, theologischen und ethischen Primissen von Papst JOHANNES PAUL II.
war, sondern der Akzent wurde darauf gelegt, das Verstindnis von Freiheit und Solidaritit in

der Konzeption des Papstes herauszuarbeiten.

Berechtigterweise wurde und wird an die in Kapitel 3 dargelegte Konzeption des Papstes die
Frage gerichtet, in wie weit sie — tiber die reflektierte Verkiindigung des Evangeliums hinaus —
in einem wissenschaftlichen Sinne als ,,sozialethisch® qualifiziert werden kann. Dieser Frage
sei noch ein kurzer Nachtrag gewidmet, insofern die Auseinandersetzung mit ihr gleichsam

»retrospektive nochmals die Grundpfeiler der papstlichen Konzeption aufzeigt.

Nachtrag: Hermeneutische Uberlegungen zum Ineinander von Philosophie,
Theologie und Sozialethik in der Sozialverkiindigung Papst Johannes Pauls II.

Fir JOHANNES PAUL II. bildet die Katholische Soziallehre eines der kirchlichen

Hlnstrumentarien®, um das Evangelium zu verbreiten, ist in diesem Sinne also auch

,,Verkiindigung“.955 Sie beinhaltet sowohl Reflexionsprinzipien als auch Normen,

Bewertungen, Leitlinien des Handelns.” Thr Feld ist nach JOHANNES PAUL IL. nicht vorrangig
die Durchfiihrung wissenschaftlicher Analysen des jeweils aktuellen sozialen Wandels, sondern
die Reflexion des Beitrags des Glaubens und der christlichen Moral fiir die Entwicklung dieses

Wandels, hin zu der der Menschenwurde entsprechenden Gestaltung der Gesellschaft.”’

954  BAUMGARTNER, A.: Solidaritit. In: HEIMBACH-STEINS, M. (Hg.): Christliche Sozialethik. Ein Lehrbuch,
Bd. 1, Regensburg 2004, 283-292, hier 283.

955 Vgl. JOHANNES PAUL II.: Ansprache auf der 3. Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischéfe in
Puebla am 28.01.1979. In: VApS 5, 48-67. Vgl. auch CA 54.

956 Vgl. SRS 41.
957 Vgl LE 1.

173



Dabei ist in der Denkweise des Papstes eine klare Blickrichtung zu erkennen: von den

politischen- und 6konomischen Systemen zum Menschen, der ,,der Weg der Kirche* 8 st

Sein Anliegen ist es, dass den in der gegenwirtigen Gesellschaft ,,in der Krise® stehenden
Werten wie Leben als solches, Familie, Arbeit usw. die ,richtige”, d.h. evangeliumsgemailfle
Bedeutung wieder zukommt. Darin ist die Sozialverkindigung des Papstes insofern
zukunftsorientiert, als die neue, globale ,,Sozialfrage* vor allem das Problem der Qualitit des
Lebens ist. Deswegen wird die pipstliche Sozialverkiindigung hiufig als eine Art Prophetie

<959 <960

verstanden, die das ,Lebensevangelium bzw.

<961

bzw. ,,Arbeitsevangelium
,Barmherzigkeitsevangelium proklamiert, das im Lichte der Offenbarung in Jesus
CHRISTUS, die sozialen Probleme der modernen Menschen interpretiert und auf eine neue
Ordnung in der Welt zielt — eine ,,Zivilisation der Liebe™ —, die ein Vorschlag fir alle
Menschen guten Willens ist. In seiner Uberzeugung kann diese Zivilisation der Liebe — die auf
den universellen Werten des Friedens, der Solidaritit, der Gerechtigkeit und der Freiheit

beruht — eine wirksame Antwort auf die gegenwirtige Zivilisationskrise sein.’®?

JOHANNES PAUL II. betrachtet die Soziallehre der Kirche dabeti als ,,Regelwerk®, das in jedem
sozial-wirtschaftlichen und politischen System die Achtung der Menschenwiirde und die
Gewihrleistung der Menschenrechte férdern und ,,iberwachen® sollte; damit entwirft sie
keinen ,dritten Weg“ zwischen dem liberalen Kapitalismus und dem marxistischen
Kollektivismus, sowie auch keine Alternative zu anderen, politischen oder dkonomischen

Konzeptionen, sondern bewegt sich auf einer Metacbene.””

Katholische Soziallehre ist demnach nicht ein Bundel soziologischer, sozial-Gkonomischer
oder auch sozial-politischer Anschauungen, die eine konkrete Losung bestimmter sozialer
Probleme in einem System vor Augen haben. Solche konkreten Modelle gehéren fur
JOHANNES PAUL II. zu jenem Bereich, wo das Zweite Vatikanische Konzil von der
,»Autonomie der Welt* sprach.””* Demgegentiber setzt Papst JOHANNES PAUL II. bei dem aus
der christlichen Offenbarung gewonnenen und (auch) mittels des philosophischen
Instrumentariums reflektierten Verstindnis vom Menschen an; sein Ansatzpunkt im Blick auf
die rechte Gestaltung der Gesellschaft ist damit der (reflektierte) Glaube und darin wiederum
der in die Gemeinschaft mit Gott berufene Mensch. Aus dieser Konzentration auf den
Menschen und insbesondere auf seine Wirde folgt fur den Papst die Notwendigkeit, aber
auch die Entschlossenheit zum Engagement fir soziale Gerechtigkeit, je nach der Rolle, der
Berufung und den Bedingungen des je einzelnen Menschen. ,,Diese vollstindige Wahrheit
vom Menschen macht das Fundament der Soziallehre der Kirche aus; sie ist gleichzeitig die

Grundlage einer wahrhaften Befreiung. Im Lichte dieser Wahrheit ist der Mensch nicht ein

958 RH 14.
959 EV 2.
960 LE 6.
961 DM3.

962 Vgl. JOHANNES PAUL II: Apostolisches Schreiben Tertio millenio adveniente zur Vorbereitung auf das
Jubeljahr 2000, in: VApS 119, 52.

963  Vgl. SRS 41.
964 Vgl GS 4.

174



den 6konomischen und politischen Prozessen unterworfenes Wesen, sondern diese Prozesse

sind auf den Menschen hingeordnet und ihm unterworfen.*’*

Von daher versteht JOHANNES PAUL II. auch Sozialethik als Teil der Theologie, in enger
Verbundenheit mit Moraltheologie.%(’ Sozialethik als wissenschaftliche Disziplin ist von daher
eine interdisziplindr angelegte theologische Disziplin, welche Ergebnis der Synthese von
dogmatischer sowie moraltheologischer Reflexion auf der einen und soziologischer Erhebung

und Analysen auf der anderen Seite ist.”’

Damit versucht JOHANNES PAUL II. mit seiner Konzeption eine eigene Antwort auf die nach
wie vor hochstaktuelle Frage nach dem Ort, der Begrindung und der Legitimation der
kirchlichen Soziallehre und Sozialverkiindigung sowie nach dem Selbstverstindnis von
Sozialethik zu geben. Ob sein Ansatz eine gelungene und ausreichende Antwort auf diese

Frage darstellt, ist in der Wissenschaft umstritten.

Tatsache dirfte sein, dass seine Konzeption eine ihrer Stirken darin hat, immer wieder darauf
hinzuweisen, dass der christliche Glaube von seiner Auffassung des Menschen her Maf3stibe
tir die Gestaltung der Gesellschaft bereithilt, deren Zur-Geltung-Bringen in der Gesellschaft
gerade angesichts von Umbriichen, die mehr 6konomischen Gesetzlichkeiten als der Achtung

der Wiirde des Menschen zu folgen scheinen, Aufgabe der Kirche auf allen ihren Ebenen ist.

Unter diesem Blickwinkel sollen im Folgenden die in Kapitel 2 behandelten Sozialworte, die
auf nationaler Ebene von der Deutschen Bischofskonferenz herausgegeben wurden, nochmals
im Licht der Konzeption von JOHANNES PAUL II. betrachtet werden, exemplifiziert am

Verstindnis und Verhaltnis von Freiheit und Solidaritat.

965 JOHANNES PAUL IL: Ansprache auf der 3. Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischéfe in
Puebla am 28.01.1979. In: VApS 5, 48-67.

966  Vgl. SRS 41; CA 55; VS 99.
967  Vgl. SRS 41.

175



KAPITEL IV

4 Freiheit und Solidaritit in den kirchlichen Sozialworten in Deutschland und in der
Sozialverkiindigung von Papst Johannes Paul II. — ein Vergleich

Bisher ging die vorliegende Arbeit vorwiegend rezeptiv und systematisierend vor. Nachdem
Freiheit und Solidaritit allgemein in der Soziallehre der katholischen Kirche und in der
sozialethischen Diskussion verortet wurden, wurde ihr Verstindnis wund ihre
Verhiltnisbestimmung in den jungeren Sozialworten der deutschen Kirche(n) sowie in der
Konzeption von Johannes Paul II. ermittelt. Im Folgenden sollen die jeweiligen Konzeptionen
miteinander verglichen werden, wobei zu bertcksichtigen ist, dass es bereits in den deutschen
Sozialworten selbst zwischen 1997 und 2006 Akzentverlagerungen gibt. In einem zweiten
Abschnitt  sei dann noch kurz rickgefragt nach moglichen Hintergriinden der

Unterschiedlichkeit der betrachteten Konzeptionen.

4.1 ,,Solidaritit durch Eigenverantwortung® bzw. ,,Freiheit in Solidaritit* — Zu den
Konzeptionen der deutschen kirchlichen Sozialworte und der Sozialverkiindigung
Papst Johannes Pauls II.

Bei der Auseinandersetzung mit dem Gemeinsamen Wort der deutschen Kirchen Fiir eine Zu-
kunft in Solidaritat und Gerechtigkeit (1997), dem Memorandum Mebr Beteilignngsgerechtigkeit (1998),
dem Beitrag zur Reform des Gesundheitswesens Solidaritit brancht Eigenverantwortung (2003),
dem Impulstext Das Soziale nen denken (2003) und dem aktuellsten Dokument Demokratie
braucht Tugenden (20006) ist zunichst der historische Hintergrund von Bedeutung. Insbesondere
wenn davon ausgegangen wird, dass — wie im Falle des ersten Dokuments Fiir eine Zukunft in
Solidaritit und Gerechtigkeit (1997) — ein sehr breiter gesellschaftlicher Diskussionsprozess
voranging, der hier bereits im Jahre 1993 begann, muss berticksichtigt werden, dass zwischen
dem Beginn der Diskussion und der Publikation des vorldufig letzten Sozialworts im Jahre
2006 mehr als ein Jahrzehnt verging. Die in diese Zeit fallenden gravierenden gesellschaft-
lichen Verinderungen wurden bereits angesprochen, es soll an dieser Stelle jedoch nochmals
betont werden, dass sich in diesen Dokumenten notwendigerweise eine bestimmte ge-
sellschaftliche Entwicklung manifestiert’®, wollten doch die Bischofe auf aktuelle zeit-
historische Entwicklungsprozesse reagieren. Darin liegt die Bedeutung der Sozialworte.
Beabsichtigt war wohl nicht, die Soziallehre der katholischen Kirche ,,theoretisch® fortzu-
schreiben, wenngleich die Dokumente zweifellos je eigene Akzente in der Konkretisierung der
(bisherigen) Soziallehre der katholischen Kirche setzen.

Wie werden also Freiheit und Solidaritit in den deutschen Sozialworten gedacht bzw. in Be-
ziehung gesetzt? Ansatzpunkt der Dokumente ist, das bestehende deutsche Gesellschafts- und

Wirtschaftssystem aus der Einsicht von dessen Reformbediirftigkeit her zu bewerten und

968 Vgl dazu HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fir cine Zukunft in Solidaritit und
Gerechtigkeit. Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der Deutschen
Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland. Eingeleitet und
kommentiert von Marianne HEIMBACH-STEINS und Andreas LIENKAMP, Minchen 1997, 13.

176



Perspektiven fiir anstehende Reformen zu entwickeln — zum einen im Licht des Evangeliums,
zum anderen im Licht der zur Verfiigung stehenden Ressourcen und der globalen Ent-

wicklungen.

Dabei lasst sich hinsichtlich der Fassung von Freiheit und Solidaritit sowie deren Verhiltnis
eine gewisse Entwicklung von Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit aus dem Jahr 1997
hin zu Das Sozziale nen denken von 2003 bzw. zu Demokratie brancht Tugenden von 2006 feststellen.
Diese Entwicklung liegt zum Teil selbstverstindlich begriindet in den oben genannten ge-
sellschaftlichen Prozessen; zum anderen hat diese Entwicklung zweifellos auch mit unter-
schiedlichen Akzentsetzungen im Blick auf die Absicht der Texte und der damit einher

gehenden unterschiedlichen Betrachtungsebenen von Freiheit und Solidaritit zu tun.

Zwar stehen dem Gemeinsamen Wort Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit auch
konkrete Reformen vor Augen, doch liegt der Akzent des Sozialpapiers von 1997 auf dem
Versuch, eine Verstindigung tiber die Mal3stibe, tiber die Grundlagen einer freien, gerechten,

%9 Als MafBstiben einer ,zu-
»

solidarischen Ordnung von Staat und Gesellschaft zu erzielen.
kunftsfihigen und nachhaltigen® Wirtschafts- und Sozialpolitik ist Solidaritit und Gerechtig-
keit allgemeine Geltung zu verschaffen — Aufgabe der Kirchen ist es, hier auf die Perspektiven
des christlichen Glaubens und auf unveriuBletliche Grundwerte, vor allem auch auf die

Option fir die Armen hinzuweisen.””

Den folgenden Sozialworten nach 1997 geht es im Anschluss daran weniger um eine Ver-
stindigung tiber Mal3stabe als vielmehr um die Frage, wie sich die in Fiir eine Zukunft in Solidari-
tit und Gerechtigkeit angesprochenen Richtlinien konkret umsetzen lassen.””" Die Frage, welche
von Kritikern und Befiirwortern der Sozialdokumente nach 1997 unterschiedlich beantwortet
wird, ist, ob die Dokumente von Mehr Beteiligungsgerechtigkeit bis hin zu Das Soziale neu denken’”
den MaB3stiben von 1997 geniigen oder nicht gleichsam ,,unter der Hand* die Maf3stidbe selbst
verschieben. Kritiker werten die Vorschlige der Sozialworte nach 1997 als Preisgabe des bis-
herigen katholischen Sozialstaatsmodells, Befiirworter als dessen zeitgemil3e und sachgerechte

Weiterentwicklung.

Als zwei grundsitzliche Tendenzen der Sozialpapiere nach 1997 im Blick auf Freiheit und
Solidaritit lassen sich, grob gesagt, feststellen: 1) Die Eigenverantwortung des einzelnen wird
zunehmend betont; die Grenze zwischen dem Bereich der Eigenverantwortung und dem
staatlich abgesicherten Gewihrleistungsrahmen fiir alle ist neu zu ziechen.”” 2) Die Bildung
oder verstirkte Nutzung nichtstaatlicher solidarischer Netzwerke in der Gesellschaft soll den

Staat hinsichtlich seiner Aufgaben im Bereich ,,des Sozialen entlasten.”

969  Vgl. Fiir eine Zukunft, Vorwort, 3.
970  Vgl. Fiir eine Zukunft, 2.
971 Vgl. etwa Das Sogiale nen denken, Vorwort.

972 Demokratie brancht Tugenden sei spiter separat betrachtet, insofern es weniger auf Strukturen als vielmehr auf
die Haltung des cinzelnen abzielt.

973 Vgl. v.a. Das Soziale nen denken, 17.
974 Vgl. etwa Das Sogiale nen denken, 101, 17, 20; vel. Demokratie brancht Tugenden, 21.

177



Bezugspunkte der Ausfuhrungen in Fiir eine Zukunft in Solidaritat und Gerechtigkeit sind die
biblische Botschaft, von daher insbesondere das christliche Verstindnis vom Menschen und
darauf griindend die christliche Sozialethik.”” Freiheit und Solidaritit werden grundlegend als
sich bedingende, wechselseitig ,,bereichernde® anthropologische Momente gefasst97(’; Staat und
Gesellschaft sind dabei so auszurichten und zu gestalten, dass sie dem Mal3stab von Freiheit,
Solidaritit und Gerechtigkeit entsprechen. Der Rekurspunkt der Ausfithrungen der Sozial-
dokumente von 1998 bis 2003 ist dagegen weniger das christliche Menschenbild als vielmehr
die Ressourcenknappheit des Staates (und deren Auswirkungen nicht nur auf die Gegenwart,
sondern auch auf die nachfolgenden Generationen) bzw. die ,,Ressourcenkapazitit™ jener
Menschen in der Gesellschaft, welche solidarische Leistungen fur andere zu erbringen haben —
oder umgekehrt die ,,Ausnutzung® dieser solidarischen Leistungen durch Menschen, welche

diese nicht ,,unbedingt notig hitten.””

Ist Freiheit in dem Sozialpapier von 1997 noch eines der am haufigsten gebrauchten Worte
sowohl im Sinne einer theologisch-anthropologischen Grundkonstante als auch im Sinne der
Freiheitsrechte des Menschen, aus dem ihm bestimmte Anspriiche erwachsen, kommt Freiheit
als Begriff in den nachfolgenden Sozialworten schon zahlenmif3ig weit weniger vor; Freiheit
kommt dort vor allem in Form der Ubernahme von Eigenverantwortung (als Realisierung von
Freiheit) zur Sprache oder im Blick auf die Okonomie (Wettbewerb des Marktes). Freiheit
hinsichtlich der Einzelperson wird damit tendentiell weniger als Recht denn vielmehr als

Pflicht zur Ubernahme von Eigenverantwortung aufgefasst.

Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit sicht die Aufgabe des Staates darin, zum einen die
formalen Freiheitsrechte des Menschen zu schiitzen und zum anderen ihre Wahrnehmung in
materialer bzw. materieller Hinsicht zu ermdglichen (worauf ein Anspruch der Burger be-
steht)978; davor, die staatlichen Pfeiler der sozialen Sicherung zu untergraben, wird deutlich
gewarnt. Dass der Staat die formalen Freiheitsrechte zu ,,gewihtleisten® hat, ist auch die Aus-
sage der nachfolgenden Sozialworte. Freiheit erscheint hier aber dann vor allem im Kontext
des Subsidiarititsprinzips. Es wird verstirkt hervorgehoben, dass es die Freiheit einschrinken
wirde, wenn Aufgaben, die der Einzelne bzw. untergeordnete Ebenen verrichten konnten, der
Staat, resp. die Zentralgewalt an sich zoge. In diesem Verstindnis wird die Freiheit jedes

Einzelnen durch den wachsenden Sozialstaat eingeschriinkt.979

Eine stirkere Wahrnehmung
von Eigenverantwortung wird als den Freiheitsrechten des Einzelnen entsprechend und der
Krise des Sozialstaats begegnend gefordert. Die konkrete Ermoglichung, dass Menschen ihre
Freiheit nicht nur formal besitzen, sondern in Eigenverantwortung material wahrnehmen
konnen, wird als Aufgabe des Staates (nur) insofern betrachtet, als dieser entsprechende An-
reize setzt. Solche Anreize etwa in Form von sozialen Leistungen sind so zu gestalten, dass sie

die Ubernahme von Eigenverantwortung foérdern bzw. belohnen — solche solidarische Hilfe

975 Vgl. Fiir eine Zukunft, Vorwort.
976 Vgl. etwa Fiir eine Zukunft, 257.
977 Vgl. v.a. Das Soziale neu denken, 8ff.

978 ,,Die Kennzeichnung der Demokratie als ,soziale’ betont, dafl diese Beteiligung aller Birgerinnen und
Birger nicht nur formal durch den Rechtsstaat, sondern auch materiell durch den Sozialstaat gesichert
werden mul3 (Fiir eine Zukunft, 137, 204).

979 Vgl. hier z.B. Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 4.

178



verlangt allerdings als Gegenleistung die verstirkte Ubernahme von REigenverantwortung”
durch denjenigen, der von den ,,Anreizen” profitiert hat. Jedoch geht es nicht nur um
wirtschaftliche Anreize zur Ubernahme von Eigenverantwortung, sondern auch um eine zur
Rigenverantwortung motivierende (Aus-)Bildung.”®" Der Staat hat hier insgesamt Handlungs-

felder freizugeben und abzugeben an nichtstaatliche Solidargemeinschaften.982

Solidaritit rangiert in Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit als Mal3stab der Gesell-
schaftsgestaltung und wird anthropologisch verankert. Dies ist — zumindest verbal — auch die
Grundlage der weiteren Sozialworte bis 2003.” Faktisch kommt Solidaritit vor allem ,,ver-
mittelt durch die Aufforderung zur Eigenverantwortung in den Blick: Weniger die Frage
nach einem Rechtsanspruch auf solidarische Leistungen wird gestellt, als vielmehr die Pflicht
von Leistungsempfingern zu verstirkter Ubernahme von Eigenverantwortung betont;
weniger jene, die der solidarischen Unterstiitzung durch andere bediirfen, stehen im Vorder-
grund als vielmehr jene, die durch vermehrte Ubernahme von Eigenverantwortung dafiir
Sorge tragen (missen), dass die dadurch frei werdenden Ressourcen des Staates anderen,
,»wirklich Bedurftigen® zu Gute kommen; weniger der Aufweis der positiven Moglichkeiten
einer solidarischen Gesellschaft als vielmehr der Hinweis auf die notwendige Beschrinkung
solidarischer Leistungen dominiert, was beispielsweise in dem Memorandum zum Gesund-
heitssystem deutlich wird, wenn darin festgestellt wird, dass Solidaritit Grenzen hat (und tber
eine neue Begrenzung von durch die Solidaritit aller getragenen Leistungen nachzudenken
984

ist)", und die Entsolidarisierung aus dem Grund zunimmt, dass der Staat bisher falsche An-

reize setzte, was dazu gefithrt habe, dass Menschen jede mogliche Sozialleistung in Anspruch

nihmen, unabhingig davon, ob eine wirkliche Not bestiinde oder nicht.”®

Solidaritit, Subsidiaritit und Sozialstaat werden in Fiir eine Zukunft in Solidaritat und Gerechtigkeit
als zusammengehorig betrachtet. Subsidiaritit kommt dabei unter zwei Perspektiven zur
Geltung: zum einen als Prinzip, das Einzelpersonen bzw. untere Einheiten davor schiitzt, dass
thnen Zustindigkeiten entzogen werden, welche sie eigenverantwortlich wahrnehmen
koénnten; zum anderen (hinsichtlich unterer Einheiten) als sach- und menschengerechte Form
von Unterstitzung des Einzelnen, insofern untere Einheiten personenbezogener agieren
konnen. Aus diesem Grund wird einer Stirkung unterer Einheiten in der Debatte tber das
Verhiltnis von Marktwirtschaft und Sozialstaat das Wort geredet. Abgelehnt wird ein Sub-
sidiarititsdenken, das lediglich deshalb Aufgaben ,nach unten® abgibt, um staatliche

980  Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1. Vgl. zu dieser Thematik die Auseinandersetzung zwischen
Gabriel und Spieker: GABRIEL K.: Die ,katholischen” Grundlagen des Sozialstaats. In: SCHRAMM,
M./KrAcHT, HJ.G./KOSTKA, U. (Hg.): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder —
ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, v.a. 19-22; SPIEKER, M.: Legitimititsproblem des
Sozialstaats. Die Christliche Gesellschaftslehre im Streit um die Sozialstaatsreform. In: SCHRAMM,
M./KracHT, HJ.G./KOSTKA, U. (Hg.): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder —
ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 28-30.

981  Vgl. etwa Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 4.

982 Vgl. Das Soziale nen denken, 21.

983 Vgl. etwa Mehr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 9.

984 Vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 8.

985 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 4.

179



Ressourcen zu sparen und statt dessen den Rinzelnen verstirkt Risiken aussetzt.”®
Demgegentiber gehe es darum, dass Einzelne und kleinere Gemeinschaften von Seiten des
Staates zum eigenstindigen und gemeinwohlorientierten Handeln befihigt werden.” In den
nachfolgenden Sozialworten wird Solidaritit zunehmend unter dem Blickwinkel einer eher
einseitig wahrgenommenen Subsidiaritit diskutiert, d.h., tendenziell wird solidarisches
Handeln bzw. ein Greifen gesetzlicher Sicherungssysteme erst dann gefordert, wenn jemand
,»wirklich® tberfordert, existentiell gefdhrdet oder in Not geraten ist (Tendenz hin zu einer
Grundversorgung bzw. zur Minimalabsicherung).”® Solidaritit wird weniger qualitativ als
Maf3stab fir die Gestaltung der Gesellschaft als vielmehr unter quantitativ-Okonomischer
Perspektive und unter der Perspektive der Eigenleistung betrachtet. Dies steht auch im
Hintergrund, wenn (wie oben erwihnt) mittels des Subsidiarititsprinzips die Aufgabe
solidarischen Handelns vom Staat (verstirkt) auf andere nichtstaatliche Trager verschoben
wird, wobei es wohl weniger um eine positive Vermittlung und Verkniipfung staatlicher und
nichtstaatlicher Akteure bei der Wohlfahrtspflege geht (was Anliegen der ,traditionellen®
katholischen Sozialstaatskonzeption ist), sondern eher um ein Abwilzen finanzieller Belastung
von (bisherigen) staatlichen Sicherungssystemen.”® Als Modell sozialer Gerechtigkeit wird die
Chancengerechtigkeit bzw. Beteiligungsgerechtigkeit anstatt einer Verteilungsgerechtigkeit
propagiert, hat doch Letztere u.a. dazu gefiihrt, dass die sozialstaatlichen Leistungen immer

weiter ausgedehnt und z.T. missbriuchlich in Anspruch genommen wurden.””

Hinsichtlich der Haltung zur Wirtschaft lassen sich in den Sozialworten bis hin zu Das Soziale
nen denken zunehmend, so vor allem Kritiker, ,,neoliberale® Ziige feststellen™', wobei jedoch
KEYNESianische Eingriffe in den Wirtschaftskreislauf nicht dezidiert ausgeschlossen
werden.””” Hier lisst sich eine gewisse Widerspriichlichkeit feststellen, z.B. wenn die Sprache
auf die Freiheitsrechte kommt’™ — einerseits wird betont, dass der Staat unternehmerische
Freiheit zu sehr einschrinkt, andererseits wird der Staat dort gefordert, wo Marktversagen, wie
im Gesundheitswesen herrscht”*; oder wenn einerseits Solidaritit sowohl innergesellschaftlich

als auch mit den Menschen der so genannten Dritten Welt gefordert, andererseits einer

986  Vgl. Fiir eine Zukunft, 28.
987  Vgl. Fiir eine Zukunft, 120.
988  Vgl. hier z.B. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1; vgl. Das Soziale nen denken, 17.

989 Vgl. etwa Das Soziale nen denken, 17 und 20 (hier ist von einem ,,ermdglichenden Staat die Rede). Bei der
Betonung des Subsidiarititsprinzips dirfte hier also weniger die anti-etatistische Ausrichtung des
klassischen katholischen Sozialstaatsmodell, wie sie in Deutschland in Konfrontation mit Bismarck zum
Tragen kam (vgl. GABRIEL K.: Die ,katholischen® Grundlagen des Sozialstaats. In: SCHRAMM,
M./KRrACHT, H.J.G./KosTKA, U. (Hg): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder —
ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 16), oder die Orientierung an der besseren
Personenbezogenheit unterer Instanzen ausschlaggebend sein als vielmehr die Frage, wie weit die
Ressourcen des Staates ,,reichen®.

990  Vgl. etwa Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit, NV orwort, 3; vgl. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 12f.

991 Fiir eine Zukunft spricht den Einrichtungen des Sozialstaats noch einen ,,eigenstindigen moralischen Wert*
zu, weshalb der Sozialstaat ,nicht als ein nachgeordnetes und je nach ZweckmiBigkeit beliebig zu
,verschlankendes’ Anhingsel der Marktwirtschaft betrachtet™ werden darf. Vgl. 133, 143.

992 Vgl. hier z.B. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 1.
993 Vgl. Fiir eine Zukunft, 139.
994 Vgl. Mebr Beteilignngsgerechtigkeit, Gebot 3.

180



Forderung der heimischen Wirtschaft (Abschottung der Mirkte fir Giter aus den Ent-
wicklungslindern) das Wort geredet wird.””® Grundtenor der Sozialworte nach 1997 ist, dass
die Marktwirtschaft notwendigerweise ,,Verlierer” produziert, mit denen sich die Allgemein-

heit zu solidarisieren hat.”®

Die Sozialverpflichtung des Eigentums, d.h., die Verpflichtung
derjenigen, die durch die Entsolidarisierung der Gesellschaft (Stichworte: Globalisierung,
Internationalisierung, barrierefreier Handel) profitieren, wird, wenn iberhaupt, nur am Rande,
betont. Die Verpflichtung zur Solidaritit (in der ,,Notsituation® des Einzelnen) wird auf Seiten
des Staates oder anderer nichtstaatlicher Organisationen der Wohlfahrtspflege gesehen. Den
Wirtschaftsunternehmern kommt dagegen vor allem die Aufgabe des Investierens zu, d.h., sie

sind fur die Sicherung der Okonomie zustéindig.997

Das zweite, von katholischer und evangelischer Kirche 2006 gemeinsam verdffentlichte
Sozialwort Demokratie braucht Tugenden, ist noch kurz separat zu betrachten, insofern es nicht
die (sozial-)staatlichen Strukturen als solche im Blick hat, sondern sich den Tugenden des
einzelnen Birgers bzw. der einzelnen Biurgerin zuwendet, welche nétig sind zur Erhaltung
einer freiheitlich-demokratischen Gesellschaft, weil Institutionen und Strukturen ,,aus sich
heraus® nicht einfach die Gemeinwohlorientierung demokratischer Politik gewihrtleisten
konnen.”® Ein Rekurs auf das biblisch-christliche Menschenbild, das im Vergleich zu den
Sozialworten zwischen 1998 und 2003 verhiltnismiBig ausfihrlich dargelegt wird, weist den
Menschen als freies und zugleich sozial-solidarisch angelegtes Wesen aus, das in der Ausiibung
seiner Freiheit und seiner Sozialitit aber auch stindig schuldhaft versagt, mithin erl6sungs-
bedurftig ist und durch Jesus Christus erlost wird. Doch dient dieser Rekurs im weiteren Ver-
lauf des Textes weniger der Fundierung der Darlegung jener Tugenden, welche fir das
Funktionieren einer freiheitlichen Demokratie als notwendig postuliert werden, als vielmehr
der Untermauerung dessen, dass — insofern eine freiheitliche Demokratie in besonderer Weise
dem christlichen Menschenbild entspricht — die Kirchen hinsichtlich der Erhaltung einer frei-
heitlich-demokratischen Gesellschaft etwas ,,zu sagen® haben, dass gerade Christen dazu auf-
gerufen (und befihigt) sind, sich gemal3 der geforderten Tugenden in der Gesellschaft zu ver-
halten, und dass die Aspekte des christlichen Menschenbildes wie Freiheit, Wirde und Selbst-
bestimmung Leitbilder eines ,,ethischen Mindeststandards® sind, welcher bei allen Ent-
scheidungen gewahrt bleiben muss.””” Obwohl der Blickwinkel von Demokratie braucht Tugenden
sich von den tbrigen Sozialworten nach 1997 unterscheidet, finden sich darin dennoch hin-
sichtlich des einzelnen Birgers jene Aspekte von (Aufruf zur) Eigenverantwortung und (durch
diese ,,vermittelte®) Solidaritit wieder, die schon hinsichtlich der Sozialpapiere zwischen 1998

und 2003 festgehalten wurden.

SUTOR fasst den Grundtenor der nach 1997 veroffentlichten Memoranden zusammen:
»oolidaritit muss am Leistungswillen und an den Interessen der Menschen ansetzen, sie muss

durchgehend freiheitlich, subsididr geordnet werden. FEin allzu undurchsichtigc und

995 Vgl. Mehr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 3.

996  Vgl. hier z.B. Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 5.
997  Vgl. hier 2.B. Fiir eine Zukunft, 121.

998  Vgl. Demokratie brancht Tugenden, 16.

999 Vgl. Demokratie braucht Tugenden, 121.

181



kollektivistisch strukturiertes Sozialsystem fiuhrt dazu, dass allzu viele versuchen, vom Staat

auf Kosten aller zu leben.«'"”

Fir eine Verhiltnisbestimmung von Freiheit und Solidaritit bedeutet dies: Fiir ezne Zukunft in
Solidaritit und Gerechtigkeit nimmt beide in ihrer wechselseitigen Bezogenheit hinsichtlich der
Verfasstheit des Menschen, aber auch hinsichtlich ihrer MaBstidblichkeit zur Gesellschafts-
gestaltung wahr. Die weiteren Sozialworte heben zwar auch die Zusammengehérigkeit von
Freiheit und Solidaritit, das wechselseitige Verhiltnis von Eigenverantwortung (als
»realisierter Freiheit des einzelnen) und Verantwortung fiir andere hervor; doch steht weniger
ihre anthropologische Konnotation oder ihre MaB3stiblichkeit im Vordergrund als vielmehr
ithre Verwiesenheit hinsichtlich der zur Verfugung stehenden materiellen Ressourcen. Nicht so
sehr um das wechselseitige Bedingungsverhiltnis von Freiheit und Solidaritit in der Ver-
wirklichung des Menschseins geht es, sondern um die Frage, ,,wie viel Ubernahme von
Eigenverantwortung gefordert ist, um auf der Basis der knappen Ressourcen jenen
solidarische Leistungen erbringen zu konnen, welche sich in einer ,,wirklichen® Notlage be-
finden.'""”" In dem MaBe, wie der einzelne Eigenverantwortung (als Konsequenz seiner Frei-
heit, die ihm — wenigstens formal — die Moglichkeit er6ffnet, vom ,,Tellerwischer zum
Milliondr zu werden) tbernimmt, stehen mehr Ressourcen zur solidarischen Unterstiitzung
von anderen, in Not Geratenen zur Verfigung, um diese wiederum zur Ubernahme von
Rigenverantwortung konkret zu befihigen.'" Es herrscht also die Tendenz vor, zum einen
die Ubernahme von Eigenverantwortung als Voraussetzung von Solidaritit(sleistungen fiir
andere) zu fassen, und zum anderen die stirkere Ubernahme von Eigenverantwortung als
Gegenleistung erhaltener Solidarititsleistung zu fordern. Das Gewicht im Verhiltnis von Frei-
heit bzw. Eigenverantwortung und Solidaritit wird tendentiell auf die Eigenverantwortung
gelegt, Solidaritit (haufig verstanden als ,,solidarische Leistung®) wird weitgehend vermittelt
durch die verstirkte Ubernahme von Eigenverantwortung in den Blick genommen. Trotz aller
Beteuerung, dass Eigenverantwortung und Solidaritit einander bedingen, liegt der Akzent
eindeutig auf der Forderung von (mehr) Eigenverantwortung als Voraussetzung (realisier-
barer) gesellschaftlicher Solidaritit — auch wenn die Moglichkeiten zur Lebensgestaltung z.B.

durch eigene Arbeit und Entscheidungsfreirdume ungleich verteilt sind.'"”

Zusammenfassend lasst sich konstatieren, dass ,,Freiheit® und ,,Solidaritat in den deutschen
bl 5 »

kirchlichen Sozialworten auf unterschiedlichen Ebenen, in unterschiedlichen Kontexten und

1000 SUTOR, B.: Beteiligungsgerechtigkeit und Sozialstaatsreform. Eine complexio oppositorum im Streit
um die Sozialstaatsteform. In: http://www.kda-nordelbien.de/media/44_01_sutor_beteiligungsge-
rechtigkeit.pdf, abgerufen am 27.03.2007, 9.

1001 Allerdings schrinkt etwa das Papier Solidaritit braucht Eigenverantwortung ein, dass ein rein
ressourcenorientiertes und damit etwa auf SparmaBnahmen abzielendes Verstindnis von
Eigenverantwortung zu kurz griffe; es gehe (im Gesundheitssystem) auch um die aktiv gestaltende
Mitwirkung des Einzelnen am Gesundheitssystem — die allerdings dann wieder unter der Hinsicht
ressourcenorientiert ist, als ein groes Maf3 an Selbstbestimmung begleitet wird von einer Beschrinkung
von Gesundheitsleistungen, die durch die Solidaritdt aller abgesichert werden. Vgl. Solidaritit brancht
Eigenverantwortung, 16, 25.

1002 Bedenkt man allerdings, dass sich (zumindest die staatlichen) Leistungen auf eine ,,Grundversorgung®
konzentrieren, wird es durchaus fraglich, wie auf dieser Grundlage ein Mehr an Eigenverantwortung durch
die Bedirftigen tibernommen werden soll.

1003 Vgl. etwa Mebr Beteiligungsgerechtigkeit, Gebot 1; vgl. auch Solidaritit brancht Eigenverantwortung, 9.

182



(damit) in unterschiedlicher Bedeutung auftreten. Ihr Beziechungsverhiltnis wird allenfalls in
Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit theoretisch durchdacht. Die nachfolgenden
Sozialworte versuchen dagegen, die Balance zwischen dem Greifen solidarischer staatlicher
Sicherungssysteme fur alle und der Wahrnehmung der Eigenverantwortung vor dem
Hintergrund der ,,Krise® des Sozialstaats und der knapper gewordenen Ressourcen cher in

pragmatischer Ausrichtung neu zu suchen.

Papst JOHANNES PAUL II. setzt im Blick auf Freiheit und Solidaritit wie insgesamt hinsichtlich
der Frage nach der gerechten Gestaltung der Gesellschaft philosophisch-theologisch an: Sein
Thema ist der Mensch als Person mit unverlierbarer, da aus der Gottebenbildlichkeit
resultierender Wiurde; aus dieser Wiirde des Menschen schlief3lich leiten sich alle iibrigen
(Freiheits-)Rechte des Menschen ab.""™ Rekurspunkt seiner Vorschlige ist damit nicht etwa
eine Ressourcenknappheit des Staates, sondern eine theologische Anthropologie. Menschen
zu motivieren, diese konkret in die Gesellschaft ,,umzusetzen®, ist Ziel seiner Sozialver-

kiindigung.

Seine These, dass Freiheit nur ,,in Wahrheit* moglich ist, ist gegriindet im Glauben, dass Gott
den Menschen nach seinem Ebenbild schuf und ihn in Gemeinschaft mit sich ruft, was in
Jesus Christus uniiberbietbar geschichtlich Gestalt gewonnen hat. Damit konzentriert bzw.
fihrt er den in der Alltagssprache vielfaltig gebrauchten Freiheitsbegriff auf das von Gott er-
offnete und in JESUS CHRISTUS ansichtig gewordene Verhiltnis von Gott und Mensch zuriick,
d.h. Freiheit ist vorgingig zu allen anderen Konnotationen ein theologischer Begriff und eine
anthropologische Konstante, welche als Gabe allerdings zur Aufgabe des Menschen wird und

,,in rechter Weise® verwirklicht oder auch missbraucht werden kann.

Von daher ergibt sich fiir Papst JOHANNES PAUL II.: An die Wahrheit gebundene Freiheit
impliziert, dass der Mensch als Triger von (Menschen-)Rechten gesehen wird, die niemand
verletzen darf: weder der Einzelne noch die Gruppe noch die Gesellschaft."" Dort, wo die
Menschenrechte mit Fillen getreten werden, keine Geltung besitzen oder nur auf dem Papier
stehen, herrscht Unfreiheit bzw. wird die Freiheit missbraucht, resp. umgekehrt: wirkliche
Freiheit wird dort gesellschaftlich konkret, wo die Menschenrechte beachtet werden. Damit
erteilt Papst JOHANNES PAUL II. allen Freiheitsbegriffen, die dies nicht berticksichtigen — etwa
einen Freiheitsverstindnis im Sinne der ,,volonté générale, mithin einer ziigellosen Freiheit
im Sinne einer grenzenlosen Selbstverwirklichung ohne Riicksicht auf andere —, eine klare
Absage.

Gehort zur gesellschaftlichen Verwirklichung von Freiheit einerseits die Achtung der
Menschenrechte, so entldsst sie andererseits auch Pflichten aus sich. Es gibt also einen
Mitverantwortungs- und Verpflichtungsteil, der aus dem Verstindnis ,,recht” verwirklichter
Freiheit resultiert. Mittels der Kategorie der gesellschaftlichen Beteiligung versucht der Papst,

1004 Vgl. ChL 5.

1005 Vgl. ROOs, L.: Freiheit und Wahrheit. Der Streit um die Grundwerte politischer Ethik. In: BOHR,
C./RAABE, S.: Eine neue Ordnung der Freiheit. Die Sozialethik Johannes Pauls II. — eine Vision fiir das
vereinte Europa, Osnabriick 2007, 145-158, hier 149.

183



beides, den Rechts- und Verpflichtungsteil von Freiheit, zu verbinden. Als gesellschaftliche
Beteiligung definiert Papst JOHANNES PAUL II. auf der Grundlage seiner philosophischen und
theologischen Anthropologie, wenn der Mensch ,,seinen® Teil bei der Gestaltung der Gesell-
schaft tibernimmt — d.h. nicht anderen Gberldsst. Beteiligung birgt dabei einen zweifachen
Aspekt in sich: Eroffnung von Moglichkeiten, damit der Mensch (durch Bildung, durch
Bereitstellung von Ressourcen etc.) in die Lage versetzt wird, bei der Gestaltung seiner
(sozialen) Umwelt teilzunehmen (Freiheitsrecht) einerseits, und Teilnahme im Sinne der Ver-
pflichtung zur Wahrnehmung dieser Méglichkeiten (z.B. der konkrete Einsatz fiir die Achtung
der Menschenrechte) (Verpflichtungs- bzw. Verantwortungsteil) andererseits. Damit ist Be-
teiligung ein Begriff der Aktivitit. Es geht darum, sich aktiv an der Verbesserung eines Zu-
standes zu beteiligen, am Erreichen eines (gemeinsamen gesellschaftlichen) Zieles mitzuhelfen
— mithin aktive Solidaritit zu leisten. Dabei geht es nicht um vordergrindige Zweckmaligkeit,
sondern grundlegend um die Verwirklichung des Personseins in ihrer individuellen, zwischen-

personalen sowie gemeinschaftlichen Dimension.

Damit generalisiert Papst JOHANNES PAUL II. die Begriffe Freiheit und Solidaritit, d.h., er
bezieht darunter die Gesamtheit der sozialen Beziehungen der Menschen untereinander ein
und zwar unabhingig von Rasse, Religion, Weltanschauung, Nationalitit, Ethnizitit ete.'"
Freiheit und Solidaritit werden dabei weniger als quantitative Gréflen (etwa in Bezug auf die
Wirtschaft oder auf bestehende oder mangelnde Ressourcen) betrachtet, sondern als
qualitative Groflen. Freiheit liegt begrindet in Gott, sie herrscht dort, wo Wahrheit, mithin
Gott ,,die Ehre gegeben wird®; sie wird gesellschaftlich konkret durch die (untrennbar mit
Solidaritit verkntpfte) Beteiligung. Nimmt der Mensch teil (im Sinne der Auffassung von Be-
teiligung Papst JOHANNES PAULS IL.), aktualisiert er seine gottgeschenkte Freiheit und bt
gleichzeitig Solidaritit, insofern er sich aktiv fur das Wohl aller bzw. die Verwirklichung des
Personseins aller einsetzt.""” Ohne dass genauere Grenzzichungen vorgenommen werden, tritt
als Aufgabe staatlicher Strukturen, aber auch aller anderen gesellschaftlichen Akteure und des
gesamten Miteinanders von Menschen in einer Gesellschaft hervor, den Einzelnen in die Lage
zu versetzen, dass er seine (vorgingig zu jeglicher gesellschaftlichen Verwirklichung ihm zu-

kommende) Freiheit durch Beteiligung konkret in der Gesellschaft aktualisieren kann.

Damit ldsst sich, wie bereits erwihnt, ein Beziehungsgefiige von Wahrheit-Freiheit-
Beteiligung-Solidaritit erkennen: keine Realisierung von (an die Wahrheit gebundene) Freiheit

ohne Beteiligung — und umgekehrt, keine Beteiligung ohne Solidaritit — und umgekehrt.

1006 KORFF und BAUMGARTNER dricken dies unter Bezugnahme auf die Enzyklika So/licitudo rei socialis als
Anforderung fir die Entwicklung der (globalen) Gesellschaft folgendermalen aus: ,,Entwicklung muf3 so
ausgelegt sein, dafl darin die individuellen Freiheitsrechte, die gesellschaftlichen und politischen
Mitwirkungsrechte und die sozialen Anspruchsrechte prinzipiell gewahrt sind. Sie muf3 den Menschen in
der UnverduBerlichkeit seiner Freiheit ebenso im Auge haben wie in seiner grundlegenden Disposition zur
Solidaritit. Das Recht auf den ecigenen Weg muBl mit der Notwendigkeit zur sozialen Einbindung
zusammengebracht werden. Dies gilt nicht nur fir den einzelnen, sondern gleichermalBlen fir die
Elementargemeinschaft der Familie, fir die Verbande und Gruppen bis hin zu den Staaten und Nationen.
Wahre Entwicklung der Vélker kann es nur dort geben, wo das menschliche Miteinander auf allen Ebenen
von Achtung und Wohlwollen, von Freiheit und Solidaritit bestimmt ist“ (KORFF, A./BAUMGARTNER,
A.: Kommentar, in: Solidaritdt — die Antwort auf das Elend in der heutigen Welt. Enzyklika Sollicitudo rei
socialis Papst Johannes Pauls II., Freiburg-Basel-Wien 1988, 124).

1007 Vgl. dazu auch SRS 38.

184



Damit ist ersichtlich, dass es diverse Unterschiede in den Freiheits- und Solidarititsauf-
fassungen der deutschen Sozialworte einerseits und Papst JOHANNES PAULS II. andererseits
gibt. Verbindungslinien lassen sich allerdings zwischen der Konzeption des Papstes und dem
Gemeinsamen Wort Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit zichen: Freiheit und Solidari-
tit kommen als theologisch-anthropologische GroB3en und als Mal3stab fiir eine konkrete Ge-
staltung der Gesellschaft zur Sprache; sie werden qualitativ gefasst und stehen in einem
wechselseitigen Bedingungsverhiltnis. Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit konnte
(m.E.) mit seinen auf dieser Grundlage vorgebrachten konkreten Postulaten fir eine
solidarische und gerechte Gesellschaft durchaus als ,,Konkretisierung® oder ,,Praktikabilitats-

vorschlag® wesentlicher Momente der pipstlichen Sozialverkiindigung betrachtet werden.

Die deutschen Sozialworte nach 1997 verstehen sich als Reflexionen auf die konkrete Um-
setzbarkeit des Gemeinsamen Wortes Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit und zielen
mit ihrer Sicht von Freiheit und Solidaritit auf die Losung eines (aktuellen) gesellschaftlichen
Problems, damit weniger auf deren Mal3stiblichkeit als vielmehr auf deren Umsetzung ange-
sichts wachsender Ressourcenknappheit des Staates ab. Sie entfalten damit ihre Antworten auf
die Frage nach notwendigen Reformen aus der gesellschaftlichen Situation heraus, wobei sie
stark von quantitativ-6konomischen Gesichtspunkten her argumentieren. Dieser Ausgangs-
punkt ist zweifellos bewusst gewihlt, stellen sich doch die gesellschaftlichen Probleme wie
Massenarbeitslosigkeit, Uberforderung des Staates und der Sozialsysteme, Verschirfung der
Nord-Sid-Problematik, Begrenztheit der natiirlichen Ressourcen, Auseinanderklaffen der
Einkunfts- und Vermdégensverhiltnisse sowohl in Deutschland als auch international vor-

rangig als Probleme der Okonomie dar.

Der Mensch kommt dabei vor allem in den Blick als Triger von Rechten und Pflichten, denen
nachzukommen ihm die Tatsache abfordert, dass — wenn er dies nicht tut — seine grund-
legenden sozialen, 6konomischen und gesellschaftlichen Fundamente gefihrdet sind. Es
handelt sich damit um eine tendenziell rationalistische Wenn-Dann-Verkniipfung, d.h.
Solidaritit zu tiben (v.a. mittels der Ubernahme von Eigenverantwortung) kommt nicht als
Realisierung von (gottgeschenkter) Freiheit durch Beteiligung (und von daher als ,,wahre®
Verwirklichung des Menschseins) in den Blick, sondern als Grundlage eines Gesellschaftsver-
trages. Wird der Vertrag von immer mehr Menschen (innerlich) aufgekiindigt, brechen immer

mehr Existenzgrundlagen weg, was schlief3lich zu ,,Krieg, Anarchie und Chaos* fithren muss.

Fir Papst JOHANNES PAUL II. hingegen ist — unter theologisch-anthropologischer Perspektive
— solidarische Beteiligung der ,,wahre Weg® zur Realisierung der Freiheit. Verbunden werden
Freiheit und Solidaritit im konkreten gesellschaftlichen Zusammenleben also durch die Be-
teiligung. Indem der Mensch aktiv an der Gestaltung des gesellschaftlichen Lebens teilnimmt,
ubt er einerseits Solidaritit, andererseits realisiert er dadurch Freiheit. Freiheit verwirklicht sich
damit nicht egoistisch, sondern nur in und durch Solidaritit. Gesellschaftliches Leben ist ein

permanenter Prozess der gegenseitigen Solidaritit, in dem jeder Freiheit ,,gewinnt®. Solidaritit

185



ist fur den Papst dabei nicht nur ein Strukturbegriff, sondern vorrangig eine moralische

Haltung des einzelnen', die in der Liebe ihre eigentliche Gestalt gewinnt.

Grob gesagt lieBe sich demnach die Konzeption von Freiheit und Solidaritit in den deutschen
Sozialworten nach 1997 schlaglichtartig in die Formel ,,mttels verstirkter Ubernabme von Eigenver-
antwortung durch die einen mebr Solidaritit(sleistungen) fiir andere* fassen; dagegen scheint in der
Konzeption des Papstes eine wechselseitige Bedingtheit von Freiheit und Solidaritit auf, die
vielleicht plakativ mit der Formel ,, Verwirklichung des Menschseins durch Freiheit in Solidaritit* zum

Ausdruck gebracht werden konnte.

4.2 Person und Gesellschaft — Zu den Denkansitzen der deutschen kirchlichen
Sozialworte und der Sozialverkiindigung Papst Johannes Pauls II.

Wahrend das Gemeinsame Wort Fir eme Zunkunft in  Solidaritat und Gerechtigkeit der
evangelischen und katholischen Kirche in Deutschland (1997) und die Sozialverkiindigung
von Papst JOHANNES PAUL II. deutliche Parallelen hinsichtlich des Feldes Freiheit-Solidaritit
aufweisen, hat der Vergleich der Konzeptionen von Freiheit und Solidaritit und ihres Ver-
hiltnisses zueinander in den deutschen kirchlichen Sozialworten nach 1997 einerseits und in
der pipstlichen Sozialverkiindigung andererseits gezeigt, dass sich hier ein ,,Eins-zu-eins-
Vergleich® der Konzeptionen als schwierig bzw. als ungentigend erweist, was mindestens teil-
weise von verschiedenen Ausgangspunkten und Zugingen zur gesellschaftlichen Wirklichkeit
und darin des Menschen herriihrt."” D.h. beim Vergleich der Entwiirfe von Freiheit und
Solidaritit sowie deren Verhiltnis, wie sie in den kirchlichen Sozialworten von Mehr Be-
teiligungsgerechtigkeit bis Das Soziale neu denken einerseits und in der Konzeption von Papst
JOHANNES PAUL II. andererseits aufscheinen, taucht im Hintergrund zum einen die Frage
nach den Ausgangspunkten der Konzeptionen auf und zum anderen (und damit verbunden)
die Frage nach deren Absicht bzw. nach deren Auffassung davon, auf welche Weise ,,die
Kirche* Stellung nehmen soll zur gesellschaftlichen Wirklichkeit. Dies soll im Folgenden noch

kurz erhellt werden.

Grob skizziert konnte als Ausgangspunkt der Reflexion der kirchlichen Sozialworte (nach
1997) der konkrete gesellschaftliche Kontext genannt werden, und als Absicht scheint auf,
einen Beitrag zur Losung der aktuellen 6konomisch-gesellschaftlichen Probleme in Deutsch-

land leisten zu wollen. Dagegen geht Papst JOHANNES PAUL II. aus von einem philosophisch-

1008 So bildet z.B. das V. Kapitel mit der Analyse der moralischen Ursachen von Unterentwicklung und der
Analyse der moralischen Voraussetzungen des Gelingens gesellschaftlicher Entwicklung das Kernstick
der Enzyklika Solicitudo rei socialis. ,,Es geht um die Aufdeckung des moralischen Kerns der
Unterentwicklung in den »Strukturen der Stinde« und deren Uberwindung aus der Kraft der Solidaritat
(n.35-40)“ (KORFF, A./BAUMGARTNER, A.: Kommentar, in: Solidaritit — die Antwort auf das Elend in der
heutigen Welt. Enzyklika Sollicitudo rei socialis Papst Johannes Pauls II., Freiburg-Basel-Wien 1988, 126).

1009 Im Rahmen dieser Arbeit soll es natiirlich nicht darum gehen, in die Grundlagendebatte des Faches
Christliche Sozialethik, das in der Spannung zwischen Philosophie, Sozialwissenschaften und Theologie
sowie zwischen Theorie und praktischer Anwendung steht, einzugreifen; es soll hier lediglich darum
gehen, im Blick auf den Vergleich des Verstindnisses von Freiheit und Solidaritit in den betrachteten
Formen kirchlicher Sozialverkiindigung (auf nationaler Ebene in Deutschland und bei Papst JOHANNES
PAUL II.) mégliche Hintergriinde fiir die unterschiedlichen Fassungen von Freiheit und Solidaritdt
mitzubedenken.

186



theologisch erhobenen Menschenbild und beabsichtigt von daher, MaBstibe fur die
evangeliumsgemille Gestaltung einer Gesellschaft zu formulieren."”" Selbstverstindlich intet-
pretieren und argumentieren auch die deutschen Sozialworte im Lichte des Evangeliums, doch
steht ithnen nicht der Entwurf einer idealen Gesellschaft, gewonnen aus der christlichen
Anthropologie, vor Augen'"''; vielmehr haben sie konkrete Reformen der Gesellschaft im
Blick, die auf ihre Kompatibilitit mit dem christlichen Menschenbild hin gepriift werden. Und
umgekehrt geht es dem Papst selbstverstindlich nicht nur um einen theoretischen Entwurf
der Gesellschaft aus philosophischen und theologischen Primissen heraus, sondern auch um
die ,,bessere” Gestaltung gesellschaftlicher Kontexte; doch liegt sein Akzent eben nicht auf
der Ebene der konkret bestehenden Gesellschaft, sondern gleichsam auf dem christlichen

1012 1013

Horizont von deren rechter Gestaltung ™~ und auf der moralischen Haltung des einzelnen

1010 Damit bringt der Papst insbesondere die Frage nach dem ,,Unverrechenbaren® und ,,Unabdingbaren® in
die Diskussion ein, von dessen Anerkennung ein Dasein gemil3 der Wiirde des Menschen lebt: ,,Sikulares
Denken steht in der Versuchung, dies fiir fundamentalistisch zu halten. Aber wer das Moment des
Unverrechenbaren und Unverfiigbaren aufgibt, stellt ein gemeinsames Merkmal der religiésen und
ethischen Vernunft in Frage. Die Erfahrung unbedingten Angegangenseins ist ebenso konstitutiv fiir den
christlichen Glauben wie fiir jede Ethik, der es um die Sicherung des Humanum geht. Unbedingten Wert
und Wiirde hat menschliches Dasein in der Welt nur, wenn Wert und Wirde nicht ihren Grund im
Kontingenten haben, wenn sie nicht zurtickgefithrt werden kénnen auf MaB3, Zweck und GréBe dessen,
was Menschen einander geben und nehmen kénnen. Das Christentum behauptet und bezeugt, dass der
Mensch Adressat einer unbedingten Zuwendung ist, die nicht Ma3 nimmt an seiner Leistungsfihigkeit,
nicht an seiner Intelligenz, nicht an seiner moralischen Qualitdt. Unbedingt ist die Anerkennung von Wert
und Wiitde des Menschen nur, wenn sie derart maf3-los ist. Unbedingt ist die Anerkennung menschlicher
Wirde, wenn der MaBstab von Humanitit nicht verlagert wird in das Umfeld der endlichen, bedingten
und kontingenten Vollzugsbedingungen des Menschseins.” HOHN, H.-].: Zeit-Diagnose. Theologische
Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung, Darmstadt 2006, 140. Vgl. auch ZOLLITSCH, R.:
Ansprache am 28. Mai 2008 an der Kardinal-Stefan-Wyszynski-Universitit in Warschau: ,,Nicht du trigst
die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich® (Rém 11,18). Von welchen Werten lebt Europa? In:
http://www.dbk.de/imperia/md/content/ pressemitteilungen/2008-1/2008-
029a_vorsitzender_chrendoktor_der_universit__t_warschau.pdf, abgerufen am 01.06.2008, der bestreitet,
dass Menschenwiirde, Freiheit, Gerechtigkeit usw.- so einleuchtend und tberzeugend sie auch fiir alle zu
sein vermogen — allein aus sich heraus wirken und Bestand haben kénnen. Exrst ein Gottesbezug ,,bewahrt
uns Menschen davor, immer nur um uns selbst zu kreisen. Er stellt uns in einen gréBeren
Verantwortungszusammenhang und weist zugleich auf die Grenzen menschlichen und politischen
Handelns hin.*

1011 Schon allein die Tatsache, dass nur im Sozialwort Fiir eine Zukunft (1997) und in Demokratie brancht Tugenden
(2000) niher auf das christliche Menschenbild eingegangen wird, ist ein Indiz dafiir.

Der ,,01t* und Stellenwert der christlich-theologischen Uberzeugungen, wie er explizit in den deutschen
kirchlichen Sozialworten einerseits und bei Papst JOHANNES PAUL 1I. andererseits zum Ausdruck kommt,
scheint unterschiedlich zu sein; dies rithrt allerdings nicht zuletzt daher, dass die deutschen Sozialworte ihr
Augenmerk stirker darauf richten, was dem je Einzelnen in der Gesellschaft konkret ,,geschuldet™ bzw.
von ihm zu ,fordern® ist, wogegen der Papst seinen Blick vor allem auf Leitbilder und Wertehaltungen
richtet, an denen gesellschaftliches Leben sich ausrichtet (bzw. seiner Meinung nach auszurichten hat).
Vgl. zu allgemeinen Reflexionen hinsichtlich des Stellenwerts christlicher Uberzeugungen fiir eine
Christliche Sozialethik etwa MANDRY, Ch.: Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie —
ein Spagat? In: BOHMEYER, A./FRUHBAUER, J. J. (Hg): Profile. Christliche Sozialethik zwischen
Theologie und Philosophie, (= Augsburger Schriften zu Theologie und Philosophie, Bd. 3), Minster 2005,
87-98, v.a. 95-97.

1012 Dass damit nicht einfach eine vergangene Epoche, in der das Christentum die Gesellschaft als
dominierende Deutungskraft umfasst hat, heraufbeschworen werden soll, dirfte klar sein. Doch gewinnen
religidse Deutungsmuster des Daseins in der postmodernen Gesellschaft wieder an Relevanz: ,Fur
moderne Gesellschaften ist die Pluralitit von Orientierungsmustern eine wichtige Ressource, um auf neue
Herausforderungen flexibel reagieren zu kénnen. Religiése Daseinsorientierungen, die lange Zeit als
Modernisierungsverlierer gelten mussten, da sie ein  Opfer umfassender Rationalisierungs-,
Entmythologisierungs- und Sikularisierungsprozesse zu werden schienen, erhalten in diesem Kontext

187



Diese unterschiedlichen Ausgangspunkte und Absichten entlassen aus sich jeweils gewisse
Stirken und Schwichen im Blick auf den ,,Zugang® der Kirche zu konkreten gesellschaft-
lichen Situationen. Die Stirken des Ansatzes der kirchlichen Sozialworte in Deutschland (nach
1997) liegen zweifellos z.B. darin, dass sie zum Ersten die konkrete Situation wahrnehmen und
so aktuell sind; dass sie zum Zweiten — insofern sie nicht dogmatisch argumentieren — als
weitgehend allgemein kommunizierbar erscheinen'’"; dass sie schlieBlich zum Dritten es
wagen, konkrete Strukturreformen hinsichtlich aktuell bestehender Probleme des Sozialstaats

in Deutschland anzudenken und anzustof3en.

Freilich gehen mit diesen Stirken auch mdgliche Schwichen einher: Die Sozialworte tragen
einen gewissen Zeitindex, der sie schnell ,,veralten® lasst; die allgemeine Kommunizierbarkeit

lisst in manchem die Begrindungshorizonte sowie eindeutige Malstibe verschwimmen;

neue Selbstbehauptungschancen. [...] Die Religion hat offensichtlich ihr modernisierungsbedingtes Ende
tberlebt und ist hinweggegangen Uber jene Zeit, die meinte, iiber Religion einfach hinweggehen zu
koénnen: die Moderne. [...] Es gibt offenkundig technisch Unableitbares, 6konomisch Unverrechenbares
und politisch Unverfiighares, das in Modernisierungsprozessen verkannt, verdringt oder unterschlagen
wurde und dessen Leerstellen zunehmend deutlich werden. So braucht es in der Tat mehr und anderes als
den Vergemeinschaftungsmodus des Marktes, der alle zwischenmenschlichen Beziechungen in das Kalkil
der Primirorientierung am aufgeklirten Selbstinteresse presst. [...] Die 6konomische Vernunft vermag im
Umgang mit der Welt niemals die »ganze Wahrheit« ans Licht zu bringen. Gesucht werden daher
Wahrnehmungsformen, welche das Nicht-Okonomische der Okonomie vergegenwirtigen kénnen. [...]
Es liegt nahe, in den von der Moderne verkannten und verdringten »Weltanschauungen« jene Anregungen
zu suchen, welche fiir die Aufarbeitung der negativen Folgen von Modernisierungsprozessen hilfreich sein
koénnen. Die Moderne ist insofern »religionsproduktive, wie sie Fragen produziert, auf die ein religitses
Verhiltnis zu Zeit und Welt die Antwort sein und geben kann.“ HOHN, H.-J.: Zeit-Diagnose.
Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung, Darmstadt 2006, 141-144 in Ausziigen.

1013 Im Blick auf die Enzyklika Solicitudo rei socialis (n. 36f) halten etwa Korff und Baumgartner in ihrem
Kommentar fest: ,,Jm Begriff »Strukturen der Siinde« und seiner Anwendung auf objektiv gegebene, den
Entwicklungsprozel der Menschheit hemmende soziale Tatbestinde fihrt die Enzyklika eine neue
sozialethische Kategorie in die kirchliche Sozialverkiindigung ein. Alle defizitire soziale Wirklichkeit hat
ihren Ursprung im MiBbrauch menschlicher Freiheit und Verantwortung, also in der Siinde als personaler
Tat. Gleichzeitig aber stellt sie gegentiber der Stinde selbst eine Wirklichkeit sui generis dar. Indem sie mit
ihren defizitiren Gestaltungen Anerkennung findet und sich Geltung verschafft, gewinnt sie Gber ihren
personalen Ursprung hinaus eine eigenstidndige, prigende Kraft. Als solche aber wirkt sie auf die
Handelnden zuriick, sei es daf3 sie humane Handlungsméglichkeiten einengt und damit Lebenschancen
mindert oder sei es daf3 sie neuem Mif3brauch und neuer Verantwortungslosigkeit Vorschub leistet (n. 306).
Damit ist sie aber auch gleich weit von der Vorstellung entfernt, als ob es mit Gesellschaftsverinderungen
und Strukturreformen allein getan wire. Die Wurzeln des Ubels der Unterentwicklung liegen in
Grundhaltungen des Menschen selbst (vgl. »Reconciliatio et poenitentia« n. 16). Die strukturethische
Betrachtungsweise muf3 durch ecine tugendethische erginzt werden. Den im Zusammenhang der
Entwicklungsproblematik aufgezeigten »Strukturen der Siinde« liegen letztlich moralische Fehlhaltungen
zugrunde, und zwar solche, die nicht nur einzelnen zukommen, sondern geradezu kollektive Wirkkraft
entfalten und auf diese Weise den Charakter von Gesellschaften prigen koénnen® KORFF,
A./BAUMGARTNER, A.: Kommentar. In: Solidaritit — die Antwort auf das Elend in der heutigen Welt.
Enzyklika Sollicitudo rei socialis Papst Johannes Pauls II., Freiburg-Basel-Wien 1988, 126-128.

1014 Die Sozialworte leisten damit eine unverzichtbare Aufgabe, insofern neben der ethischen Hermeneutik der
christlichen Traditionen fur eine kirchliche Soziallehre und eine christliche Sozialethik ,,die normative
Prifung politischer Glaubenspraxis auf die Verallgemeinerungsfihigkeit der in ihr verkdrperten Interessen
eine nicht nur unverzichtbate, sondetn auch zentrale Aufgabe“ ist. EDMUNDS, B./HENGSBACH,
F./MOHRING-HESSE, M.: Ethische Reflexion politischer Glaubenspraxis: Ein Diskusionsbeitrag, in: Dies.
(Hg.) Jenseits katholischer Soziallehre: Neue Entwiirfe christlicher Gesellschaftsethik, Diisseldorf 1993,
248, zitiert nach: KRUIP, G.: Die sozialethische Relevanz der Berufung auf die ,katholischen’ Grundlagen
des Sozialstaats. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KostkaA, U. (Hg): Der fraglich gewordene
Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 33.

188



schlieBlich verliert die Konzentration auf Strukturreformen mancherorts aus dem Blick'’",
dass die Durchfihrung solcher Reformen immer auch auf die moralische Haltung einzelner

angewiesen ist.

Die Stirken des Ansatzes der Sozialverkiindigung des Papstes lassen sich z.B. darin finden,
dass zum Ersten seine philosophisch-theologischen Ausgangspunkte der Anthropologie nicht

auf eine konkrete Situation festgelegt sind, sondern — aus der Perspektive des christlichen

Glaubens — Universalitit anzielen'"'®; zum Zweiten werden in den pépstlichen Aussagen klar

die theologischen Begrindungshorizonte und MaBstibe'" seiner Vorstellung der Gestaltung

der Gesellschaft benannt'®; schlieBlich richtet der Papst zum Dritten das Augenmerk

dezidiert auf die moralische Haltung der Einzelnen, welche durch ihre Beteiligung die Gesell-
schaft gestalten.

Freilich geschieht dies um den Preis, dass die (aus Sicht des Papstes notwendig) ,,ideale® und

gleichsam ,,meta-cthische® Perspektive — trotz aller auch gegebenen phinomenologischen

Zugangsweisemw teilweise der Vermittlung mit dem konkret in der Gesellschaft
realistischerweise Umsetzbaren entbehrt'™; anders als bei den kirchlichen Sozialworten in

1015 Eine gewisse Ausnahme stellt hier (neben Fiir eine Zukunft [1997]) das Papier Demokratie braucht Tugenden
(2000) dar.

1016 Vgl. dazu auch die Ausfithrungen von Papst JOHANNES PAUL II. zum wechselseitigen Verhiltnis von
Glaube und Vernunft in seiner Enzyklika Fides et ratio (Glaube und Vernunft) vom 14. September 1998:
Enzyklika Fides et Ratio an die Bischofe der katholischen Kirche tiber das Verhiltnis von Glaube und
Vernunft, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1998 (= VApS 135). Fir den Papst
sind Glaube und Vernunft wie die beiden Fligel, mit denen sich der menschliche Geist zur Betrachtung
der Wahrheit erhebt: Es gilt ,,Credo ut intelligam® und ,,Intelligo ut credam®.

1017 Nach Papst JOHANNES PAUL II. bedatf es zur Uberwindung ungerechter Strukturen klarer inhaltlicher
MaBstibe; letzter Mal3stab ist, wie oft erwihnt, die menschliche Person als Ebenbild Gottes. Vgl. hierzu
auch KORFF, A./BAUMGARTNER, A.: Kommentar, in: Solidaritit — die Antwort auf das Elend in der
heutigen Welt. Enzyklika Sollicitudo tei socialis Papst Johannes Pauls II., Freiburg-Basel-Wien 1988, 137.

1018 Wobei wohl nicht ganz klar reflektiert erscheint, inwieweit die Untrennbarkeit von ,,Gott und Welt®,
Heilsgeschichte und Weltgeschichte einerseits und die Autonomie der Welt andererseits
»zusammenzudenken® sind bzw. wie dogmatische Glaubensreflexion und eine methodisch ,,profan®
verfahrende Sozialethik sich zueinander verhalten. Eine genauere theoretische Reflexion hinsichtlich des
Verhiltnisses von ,,Dogmatik® und ,,Sozialethik* bzw. Glaubensverkiindigung und Sozialverkiindigung
wird bei Papst JOHANNES PAUL II. nicht unternommen (vgl. dazu auch den Nachtrag zu Kapitel 3 der
vorliegenden Arbeit). Eine solche Verhiltnisbestimmung bzw. ein fruchtbarer Austausch zwischen
Dogmatik und Sozialethik scheint Gberhaupt derzeit (noch) ein Desiderat darzustellen; vgl. hierzu etwa
KREUTZER, A.: Inkarnation als Prinzip — eine dogmatische Inspiration zur theologischen Verortung der
Sozialethik. In: BOHMEYER, A./FRUHBAUER, J. J. (Hg.): Profile. Christliche Sozialethik zwischen
Theologie und Philosophie (= Augsburger Schriften zu Theologie und Philosophie, Bd. 3), Miinster 2005,
99-112.

1019 Hier ist zu verweisen auf das, was im Zusammenhang des ,,philosophischen Personalismus® Karol
WoJTYLAS (Kap. 3.2.1) gesagt wurde: Der Papst argumentiert nicht einfach deduktiv; aber ihm kommt es
darauf an, dass eine phinomenologische Zugangsweise zum Menschen (und zur Gesellschaft) iberstiegen
wird, bzw. es kommt ihm darauf an, das phinomenologisch Erhobene mit dem metaphysisch Erhobenen
zu verkniipfen. ,, Theologisch gewendet® hieBe dies, dass zum einen die Welt als theologischer
Erkenntnisort bertcksichtigt wird, zum anderen von ,,Schrift und Tradition® her argumentiert wird.

1020 Beispielsweise birgt dies die Problematik in sich, wie das Postulat der ,,Liebe* und ,,gerechte Strukturen®
konkret zu vermitteln sind. MANDRY etwa schligt im Blick auf das christliche Gebot der (Feindes-)Liebe
und sein Verhiltnis zur Ethik (bzw. zur ethischen Gerechtigkeitsregel) vor, dass beide auf verschiedenen
Ebenen zu betrachten (MANDRY spricht im Blick auf das christliche Liebesgebot von einem ,,supra-
ethischen® Gebot) und diese in ein dialektisches-produktives Verhiltnis zu bringen seien. Vgl. Mandry,
Ch.: Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie — ein Spagat? In: Bohmeyer,

189



Deutschland dirfte es schwierig sein, den christlich-dogmatisch konnotierten Begrindungs-
horizont, von dem aus der Papst argumentiert bzw. appelliert, allgemein in der Gesellschaft zu
kommunizieren; schlief3lich ldsst der vorrangige Appell an die moralische Haltung Einzelner
die konkreten Konzeptionen zu Strukturreformen der Gesellschaft eher als sekundir er-

scheinen.

An der exemplarischen Untersuchung der Konzeptionen von Freiheit und Solidaritit sowie
deren Verhiltnis, wie sie in den kirchlichen Sozialworten in Deutschland (nach 1997) zum
einen und bei Papst JOHANNES PAUL II. zum anderen aufscheinen, konnte somit deutlich
werden, dass die unterschiedliche Fassung von Freiheit und Solidaritit auch zusammenhingt
mit unterschiedlichen Modi, wie die Kirche ihren Auftrag, ithr Wort hinsichtlich der Ge-
staltung der Gesellschaft zu erheben, wahrnimmt bzw. wahrzunehmen hat. Ob und, wenn ja,
in wie weit und wie diese unterschiedlichen Ansatze fruchtbar aufeinander zu beziechen sein
konnten, kann nicht mehr Gegenstand der vorliegenden Arbeit sein. Lediglich einige wenige

Gedanken seien im Folgenden noch angefiigt.

A./Frihbaver, J. J. (Hg): Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie (=
Augsburger Schriften zu Theologie und Philosophie, Bd. 3), Munster 2005, 93f. Ohne dass dies bei Papst
JOHANNES PAUL II. explizit reflektiert wire, scheint die von MANDRY angedachte Verhiltnisbestimmung
nach Meinung des Verfassers zumindest ansatzweise auch fiir die Konzeption des Papstes zuzutreffen.

190



Restimee und Ausblick

In dem Begriffspaar Freiheit und Solidaritdt driickt sich aus, dass die gesellschaftliche
Ordnung der gemeinsamen Verantwortung der Menschen obliegt. Zur Gestaltung einer ge-
rechten Gesellschaft ist es unumginglich, dass alle Glieder der Gesellschaft dazu in der Lage
sind, ihren Beitrag zum Gemeinwohl zu liefern. Es bedarf solcher Strukturen, die eine Teil-
habe am gesellschaftlichen, politischen und wirtschaftlichen Leben ermoglichen. Wie in einer
Gesellschaft Freiheit(srechte) und Solidaritit nicht nur faktisch gelebt, sondern durch das
etablierte Gesellschaftssystem gewahrleistet werden, ist ein Indiz dafiir, wie ,,das Soziale ge-
dacht® wird.

Die vorliegende Arbeit nahm ihren Ausgangspunkt bei der Frage nach der sozialen Ordnung
in Deutschland, die gegenwirtig unter dem Stichwort ,,Krise des Sozialstaats* diskutiert wird.
Unterschiedliche Interessen werden von den verschiedenen politischen, wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Akteuren in diese Debatte eingebracht; auch die katholische wie

evangelische Kirche in Deutschland erhoben mehrmals thre Stimme.

Die seit 1997 veroftentlichen Sozialworte der katholischen Kirche (in teilweiser Kooperation
mit der Evangelischen Kirche) in Deutschland waren hinsichtlich ihrer Bestimmung von Frei-
heit und Solidaritit Gegenstand des zweiten Kapitels. Insofern diese Sozialworte be-
absichtigen, zur aktuellen Diskussion um den Sozialstaat einen konkreten und konstruktiven
Beitrag zu leisten, kommen Freiheit und Solidaritit — in Mebr Beteiligungsgerechtigkeit bis hin zu
Das Soziale neu denken — unter der Perspektive ihrer (notwendigen) Neujustierung aufgrund der
gegebenen wirtschaftlichen, politischen und gesellschaftlichen Faktoren in den Blick. Eine
Tendenz dahin, Solidaritit weitgehend im Zusammenhang des Subsidiarititsprinzips zu be-
trachten und Solidarititsleistungen durch den Staat damit auf Grenzfille bzw. ,,wirkliche®
Notlagen einzuschrinken, scheint auf. Dem entspricht auf der anderen Seite die Forderung

nach Ubernahme von mehr Eigenverantwortung durch die Biirgerinnen und Burger.

Die Sozialverkiindigung Papst JOHANNES PAULS II., wie sie im dritten Kapitel Gegenstand der
Betrachtung war, will dagegen weniger einen Beitrag zu konkreten Reformen bestehender
Gesellschaftssysteme leisten als vielmehr in philosophisch-theologischer Reflexion und auf
appellative Weise die MaB3stabe fur eine — aus dem Geist des Evangeliums gestaltete — Gesell-

schaft in Erinnerung rufen.'”™

Freiheit und Solidaritit kommen daher primar als
Komponenten einer christlichen Anthropologie zur Sprache und richten sich sodann vor
allem als moralischer Appell an die je einzelnen Menschen. Begriindet in der schopfungstheo-
logisch erhobenen Wirde des Menschen, die seine an die ,,Wahrheit gebundene® Freiheit

impliziert, sowie in der fir den Menschen konstitutiven Mit-Menschlichkeit ergibt sich fiir den

1021 Er will damit daran erinnern, was z.B. Zollitsch folgendermallen formuliert: ,,Unsere abendlindisch
christliche Kultur hat die tragenden Ideen und Werte der Antike aufgenommen und integriert. Durch
Jesus Christus und sein Evangelium erhielten sie ein neues Vorzeichen. Solidaritit und Nichstenliebe
machen Freiheit, Recht und Gerechtigkeit zu wahrhaft menschlichen Werten.” (ZOLLITSCH, R.:
Ansprache am 28. Mai 2008 an der Kardinal-Stefan-Wyszynski-Universitit in Warschau: ,,Nicht du tragst
die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich® (Rom 11,18). Von welchen Werten lebt Europa? In:
http://www.dbk.de/impetia/md/content/pressemitteilungen/2008-1/2008-029a_vorsitzender_chren-
doktor_der_universit__t_warschau.pdf, abgerufen am 01.06.2008.)

191



Papst eine wechselseitige Bedingtheit von (verwirklichter) Freiheit und Solidaritit, die in der

Beteiligung konkret wird.

Wie erldutert, kommen in den unterschiedlichen Freiheits-Solidarititskonzeptionen der kirch-
lichen Sozialworte in Deutschland (nach 1997) einerseits und in der pépstlichen Sozialver-
kiindigung andererseits auch verschiedene Ansitze zum Vorschein, wie und auf welcher
Ebene die Kirche ,,das Soziale® zu denken und in die Gesellschaft einzubringen hat. Die im
Abschnitt 4.2 bereits angerissene Frage stellt sich, ob diese Ansitze lediglich einander gegen-
Uber- bzw. nebeneinander stehen miussen oder fruchtbar aufeinander bezogen werden
konnen. Eine ausfihrliche Auseinandersetzung mit dieser Frage tiberstiege den Rahmen der

vorliegenden Arbeit, lediglich einige Gedanken hierzu seien noch ausblickend angefiigt:

Wenn die Befassung mit der Frage nach der Gestaltung von Welt und Gesellschaft zum
genuinen Auftrag der Kirche gehort, wenn die Kirche hierin im Blick auf gesellschaftliche
Entwicklungen ein ,,Wichteramt™ wahrzunehmen hat, dann stellen sich ihr neben anderen
zwei grundlegende Kriterien fiir ihre Stellungnahme: der Mal3stab des Evangeliums sowie die
Wahrnehmung der Probleme und Chancen der je bestehenden Gesellschaft.'” Insofern die
Losung konkreter sozialer Probleme nicht einfach in der Heiligen Schrift oder der bisherigen
christlichen Tradition ,,parat liegt®, ist zur Erfillung dieses Wachteramtes sowohl ein stetiger
kircheninterner Meinungsbildungs- und Lernprozess wie auch ein Dialog mit allen ge-
sellschaftlichen Kriften vonnéten.'” Darin wird es dann u.a. darum gehen miissen, dass die
Kirche sich zum einen einer Position erwehrt, welche in einer Schwarz-Weil3-Ansicht ein
wideales® Modell fir die Gestaltung der Gesellschaft bereithilt und durchsetzen will, und dass
sie sich zum anderen nicht zu sehr an bestehende gesellschaftliche ,,Moden* anpasst, um ihr

christliches Profil nicht preiszugeben.

In diesem Spannungsfeld akzentuieren, wie dargelegt, die kirchlichen Sozialworte in Deutsch-
land (nach 1997) einerseits und die Sozialverkiindigung des Papstes andererseits m.E. unter-
schiedlich. Aber gerade darin, dass sie unterschiedliche Ebenen anzielen — die einen die Wahr-
nehmung gesellschaftlicher Probleme und die Suche nach konkreten Losungsmoglichkeiten
im Blick auf gesellschaftliche Strukturen, die andere die christlich zu fordernden Mal3stibe zur
Gestaltung der Gesellschaft insbesondere im Blick auf die moralische Haltung des Einzelnen
— liegt vielleicht auch eine Chance zur fruchtbaren gegenseitigen Erginzung der verschiedenen
Ansitze, beispielsweise unter der Riucksicht, dass eine freiheitliche und solidarische ge-
sellschaftliche Ordnung bestimmter Strukturen bedarf, die im gegebenen Kontext realisierbar
sein missen, und zugleich auf die moralische Haltung einzelner Menschen angewiesen ist, die

nicht mehr strukturell ,regulierbar® sind'"; und dass eine freiheitliche und solidarische ge-

1022 Vgl. auch HOHN, H.-].: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung,
Darmstadt 20006, 9f.

1023 Vgl. zu Perspektiven einer partizipativen Sozialverkiindigung etwa KUNZE, A. B.: Horbares Schweigen?
Sozialethik als Herausforderung fir die Strukturen der Kirche. In: BOHMEYER, A./FRUHBAUER, J. J.
(Hg.): Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie (= Augsburger Schriften zu
Theologie und Philosophie, Bd. 3), Munster 2005, 147-160.

1024 ... dass die Losung sozialer oder politischer Probleme gleichermal3en bei der Reform der Strukturen bzw.
der gesellschaftlichen und rechtlichen Rahmenbedingungen wie bei jener der Einstellungen, Erwartungen
und Verhaltensweisen ansetzen muss, gehort zu [...] vielfach bestitigten Erkenntnissen.” SPIEKER, M.:

192



sellschaftliche Ordnung immer auf einem gesellschaftlichen Konsens basieren muss und zu-
gleich von Voraussetzungen lebt, welche diesem Konsens und der konkreten gesellschaft-
lichen Ordnung selbst vorausliegen.lo25 Hier konnten AnstoBe fur weitere Reflexionen

026

liegen.l

Die Konkretheit und Realisierbarkeit der Reformen des Sozialstaats in Deutschland nicht aus
den Augen zu verlieren — dazu leisten im Blick auf die Wahrnehmung des ,,Wichteramtes® der
Kirche die kirchlichen Sozialworte in Deutschland einen unverzichtbaren Beitrag; nicht aus
dem Auge zu verlieren, dass die Kirche in der Wahrnehmung ihres Auftrags sich gegebenen
gesellschaftlichen Strémungen nicht einfach anzupassen, sondern das zur Sprache zu bringen

hat, ,was nur die Kirche sagen kann<?

, und nicht aus dem Auge zu verlieren, dass
wotrukturen der Stinde® ihre Wurzeln in Grundhaltungen einzelner Menschen haben, welchen
nur mit einem Haltungswandel, mit einer (biblisch gesprochen) Metanoia begegnet werden

kann1028

— dazu bietet die Sozialverkiindigung Papst JOHANNES PAULS II. vielleicht weniger
einen in allen Einzelheiten stringent durchdachten theoretischen Entwurf als vielmehr eine

programmatische Inspiration.

Legitimititsproblem des Sozialstaats. Die Christliche Gesellschaftslehre im  Streit um die
Sozialstaatsteform. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KOSTKA, U. (Hg): Det fraglich gewordene
Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 30.

1025 Vgl. dazu auch Fir eine Zukunft, 91, 129. , Entscheidend aber ist, dass eine Demokratie auf der Basis der
Menschenwiirde nur unter der Voraussetzung begriindet werden kann, dass es transpositive Wurzeln des
Rechtsstaates gibt, also solche, die nicht erst deswegen gelten, weil ein Verfassungsgesetzgeber sie
(mehrheitlich) beschlossen und dann vorgeschrieben hat. Die Menschenrechte missen nicht erfunden,
sondern gefunden werden [...], dass der freie sikulare Staat, wie Ernst-Wolfgang Béckenférde sagt, von
Voraussetzungen lebt, die er sich selber nicht geben kann.“ ROOS, L.: Freiheit und Wahrheit. Der Streit
um die Grundwerte politischer Ethik. In: BOHR, C./RAABE, S. (Hg.): Eine neue Ordnung der Freiheit.
Die Sozialethik Johannes Pauls II. — eine Vision fir das vereinte Europa, Osnabriick 2007, 54-55.

1026 Vgl. hierzu auch nochmals MANDRY, Ch.: Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie —
ein Spagat? In: BOHMEYER, A./FRUHBAUER, J. J. (Hg): Profile. Christliche Sozialethik zwischen
Theologie und Philosophie (= Augsburger Schriften zu Theologie und Philosophie, Bd. 3), Miinster 2005,
87-98, der grundsitzlich die Frage nach dem fruchtbaren Bezug von Glaube und ,,theologischer Ethik*
stellt.

Hier kénnte eine mogliche Weiterfiihrung durch den derzeitigen Papst BENEDIKT XVI. geschehen, von
dem wohl zu erwarten steht, dass er die Linie seines Vorgingers en gros vermutlich fortfithren wird.

1027 Vgl. genauer in der Einleitung der vorliegenden Arbeit.

Dies ist insofern legitim, als es keinen zutreichenden Grund gibt, ,.religiése Orientierungsmodelle apriori
vom Wettstreit um taugliche Handlungsorientierungen auszuschlieBen, wenn das Monopol eines
alleinverbindlichen Paradigmas der WelterschlieBung gefallen ist. Sie missen sich aber zugleich einem
héheren Anspruchsniveau stellen. Denn in weltanschaulich pluralen Gesellschaften treten vermehrt
kognitive und normative Differenzen auf, wenn es gilt, Verhaltensorientierungen und den Gebrauch
dieser Orientierungen zu verabreden. Wer hier andere davon iiberzeugen méchte, sie sollten sich an den
eigenen Uberzeugungen orientieren, hat eine erhebliche Bringschuld zu erfiillen, um die eigenen Uber-
zeugungen intelligibel und plausibel zu machen. Dies gilt aber auch fiir die Vertreter sdkularer
Handlungsorientierungen.” (HOHN, H.-J.: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der
Beschleunigung, Darmstadt 20006, 145.)

1028 Vgl. dazu auch KORFF, A./BAUMGARTNER, A.: Kommentar, in: Solidaritit — die Antwort auf das Elend in
der heutigen Welt. Enzyklika Sollicitudo rei socialis Papst Johannes Pauls II., Freiburg-Basel-Wien 1988,
128f.

193



LITERATURVERZEICHNIS

Vorbemerkungen

1) Wenn nicht anders angegeben, wird bei der Zitation der kirchlichen Dokumente als Beleg

die in diesen Dokumenten verwendete Nummer angegeben.

2) Die in der vorliegenden Arbeit verwendete polnische Literatur ist vom Verfasser, wo notig,

in die deutsche Sprache tibertragen worden.

3) Unterstreichungen im Literaturverzeichnis markieren die in der vorliegenden Arbeit

verwandte Kurzform der Titel.

4) Die angegebene Literatur bezieht sich sowohl auf Texte, die in der vorliegenden Arbeit
zitiert wurden (und als zitierte im Anmerkungsapparat erscheinen), als auch auf Literatur,
die zwar zur Verfassung der vorliegenden Arbeit beigetragen hat, jedoch nicht ausdriicklich

zitiert wurde.

5) Weitere, unten nicht angegebene Abkurzungen erfolgen gemidl: Theologische
Realenzyklopadie. Abkiirzungsverzeichnis, 2., uberarbeitete und erweiterte Auflage,
zusammengestellt von S. M. SCHWERTNER, Berlin u. a. 1994.

0) Eckige Klammern mit Text in Zitaten weisen auf eine Anmerkung des Verfassers hin.

Abkiirzungsverzeichnis

Piépstliche Enzykliken:

CA Centesimus annus
DM Dives in misericordia
EV Evangelium vitae

FR Fides et ratio

LE Laborem exercens
MM Mater et magistra
OA Octogesima adpeniens
PiT Pacem in terris

PP Populorum progressio
QA Quadragesimo anno
RH Redemptor hominis
RM Redemptoris mater
RMi Redemptoris missio
RN Rerunmr novarum

SRS Solicitudo rei socialis
VR Veeritatis splendor

194



Weitere Werke von Karol Waojtyla/ Papst Johannes Panl 1.

CHL
LuV
LV
PG
PT
SG

Weitere Abkiirzungen:

DH

GS

LThK?

LThK®

OR
TKS

VApS

Primarliteratur

Christifideles laici
Lubliner Vorlesungen
Liebe und Verantwortung
Primat des Geistes
Person und Tat

Person: Subjekt und Gemeinschaft

DENZINGER, H.: Enchiridion symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum. Kompendium
der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen
Lehrentscheidungen.  Lateinisch-Deutsch,  verbessert,
erweitert, ins Deutsche Ubertragen und unter Mitarbeit
von Helmut Hoping hg. von Peter Hiinermann, Freiburg
*2001.

II. VATIKANISCHES KONZIL: Pastorale Konstitution iiber
die Kirche in der Welt von heute ‘Gaudium et spes’ (dt.
Fassung nach RAHNER, K./VORGRIMLER, H. (Hg.):
Kleines Konzilskompendium. Simtliche Texte des
Zweiten Vatikanums, Freiburg-Basel-Wien 11998, 423-
552).

HOFER, J./RAHNER, K. (Hg.): Lexikon fiir Theologie und
Kirche, Band I-X, begriindet von Michael Buchberger, 2.,
vollig neu bearbeitete Auflage, Freiburg/Br. u. a. 1957ff.

KASPER, W. (Hg.): Lexikon fir Theologie und Kirche,
Band I-XI, begriindet von Michael Buchberger, 3., vollig
neu bearbeitete Auflage, Freiburg/Br. u. a. 1993ff.

I’Osservatore Romano

KATHOLISCHE ARBEITNEHMER-BEWEGUNG
DEUTSCHLANDS  (Hg.): Texte zur katholischen
Soziallehre. Die sozialen Rundschreiben der Pipste und
andere kirchliche Dokumente, mit Einfihrung von
Oswald von Nell-Breuning und Johannes Schasching. 9.
erweiterte Auflage, Kéln 2007.

Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, hg. vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz

Die Bibel, Altes und Neues Testament, Einheitstibersetzung, hg. im Auftrag der BISCHOFE
DEUTSCHLANDS, OSTERREICHS, DER SCHWEIZ, DES BISCHOFS VON LUXEMBURG, DES
BISCHOFS VON LUTTICH, DES BISCHOFS VON BOZEN-BRIXEN. Fir die Psalmen und das
neue Testament auch im Auftrag des RATES DER EVANGELISCHEN KIRCHE in Deutschland

195



und des EVANGELISCHEN BIBELWERKS in der Bundesrepublik Deutschland, Freiburg-
Basel-Wien 1999.

DENZINGER, H.: Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et
morum. Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen.
Lateinisch-Deutsch, verbessert, erweitert, ins Deutsche tibertragen und unter Mitarbeit von
Helmut Hoping hg. von Peter Hiinermann, Freiburg ¥2001.

RAHNER, K./VORGRIMLER, H. (Hg.): Kleines Konzilskompendium. Simtliche Texte des
Zweiten Vatikanums, Freiburg-Basel-Wien *'1998.

Enzykliken von Papst Jobannes Panl 11.:

Enzyklika Redemptor hominis Seiner Heiligkeit Papst Johannes Paul II. an die verehrten
Mitbriidder im Bischofsamt, die Priester und Otrdensleute, die S6hne und Té6chter der
Kirche und an alle Menschen guten Willens zum Beginn seines papstlichen Amtes, hg. v.
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1979 (VApS 6).

Enzyklika Dives in misericordia. Uber das gottliche Erbarmen, hg. v. Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 1980 (VApS 20).

Enzyklika Laborem exercens Seiner Heiligkeit Papst Johannes Paul I1. an die verehrten Mitbriider
im Bischofsamt, die Priester und Ordensleute, die S6hne und Td6chter der Kirche und an
alle Menschen guten Willens ,,Uber die menschliche Arbeit® zum neunzigsten Jahrestag der
Enzyklika Rerum novarum, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1981

(VApS 32).
Enzyklika Slavorum Apostoli in Erinnerung an das Werk der Evangelisierung der heiligen Cyrill

und Methodius vor 1100 Jahren, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn
1985 (VApS 65).

Enzyklika Dominum et vivificantem. Uber den Heiligen Geist im Leben der Kirche und der Welt,
hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1986 (VApS 71).

Enzyklika Redemptoris mater. Uber die Selige Jungfrau Maria im Leben der Pilgernden Kirche,
hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1987 (VApS 75).

Enzyklika Sollicitudo rei socialis an die Bischofe und Priester, an die Ordensgemeinschaften, an
alle S6hne und To6chter der Kirche, an alle Menschen guten Willens zwanzig Jahre nach der
Enzyklika Populorum progressio, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn
1987 (VApS 82).

Enzyklika Redemptoris missio Gber die fortdauernde Gultigkeit des missionarischen Auftrages,
hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1990 (VApS 100).

Enzyklika Centesimus annus Seiner Heiligkeit Papst Johannes Paul II. an die verehrten
Mitbriider im Bischofsamt, den Klerus, die Ordensleute, die Gldubigen der katholischen
Kirche und alle Menschen guten Willens zum hundersten Jahrestag von Rerum novarum, hg.
v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1991 (VApS 101).

Enzyklika Veritatis splendor an alle Bischofe der katholischen Kirche tiber einige grundlegende
Fragen der kirchlichen Morrallehre, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz,
Bonn 1993 (VApS 111).

Enzyklika Evangelium vitae an die Bischofe, Priester und Diakone, die Ordensleute und Laien
sowie an alle Menschen guten Willens tber den Wert und die Unantastbarkeit des
menschlichen Lebens, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1995
(VApS 120).

196



Enzyklika U? unum sint iber den Einsatz fiir die Okumene, hg. v. Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 1995 (VApS 121), 5-80.

Enzyklika Fides et Ratio an die Bischofe der katholischen Kirche iiber das Verhiltnis von
Glaube und Vernunft, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1998
(VApS 135).

Enzyklika FEclesia de Euncharistia an die Bischofe, an die Priester und Diakone, an die
gottgeweihten Personen und an alle Christgliubigen tber die Eucharistie in ihrer
Beziehung zur Kirche, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2003
(VApS 159).

Weitere Werke von Karol Wojtyla/ Papst Johannes Panl 11.:
a) Werke von Karol Wojtyla (vor Beginn des Pontifikats)
WojtyLA, K. Liebe und Verantwortung. Eine ethische Studie. Vom Verf. autorisierte,

wesentl. bearb. u. erg. Ausgabe, Miinchen *1979.

WojTYLA, K.: Person: Subjekt und Gemeinschaft. In: WOJTYLA, K./SZOSTEK, A./STYCZEN,
T.: Der Streit um den Menschen. Personaler Anspruch des Sittlichen, Kevelaer 1979, 12-68.

WOoJTYLA, K.: Liebe und Verantwortung. Eine ethische Studie, Minchen 1979.
WOojTYLA, K.: The Acting Person, Boston, Mass. 1979.

WojrYLA, K./SZOSTEK, A./STYCZEN,T.: Der Streit um den Menschen. Personaler Anspruch
des Sittlichen, Kevelaer 1979.

WOoJTYLA, K.: Primat des Geistes. Philosophische Schriften, hg. v. STROYNOWSK], J., Stuttgart
1980.

WojTYLA, K.: Lubliner Vorlesungen, hg. v. STROYNOWSKI, J., Stuttgart 1980.

WojtyLA, K.: Erziehung zur Liebe. Mit einer ethischen Fibel, hg. v. STROYNOWSKI, ]J.,
Stuttgart *1980.

WortyLA, K.: Von der Konigswiirde des Menschen. Mit einem Vorwort von Franz Kardinal
KONIG, hg. v. STROYNOWSKI, J., Stuttgart 1980.

WoJTYLA, K.: Uber die Méglichkeit, eine christliche Ethik in Anlehnung an Max Scheler zu
schaffen. In: WOJTYLA, K.: Primat des Geistes. Philosophische Schriften, hg. v.
STROYNOWSKT, ., Stuttgart 1980, 35-197. (Habilitationsschrift ,,Uber die Méglichkeit, eine
christliche Ethik in Anlehnung an Max Scheler zu schaffen® [Originaltitel: Ocena
mozliwosci zbudowania etyki chrzescijafiskiej przy zalozeniach systemu Maksa Schelera,
Lublin 1959)).

WoytyLA, K.: Person und Tat. Endgultige Textfassung in Zusammenarbeit mit dem Autor
von Anna-Teresa TYMIENIECKA, Freiburg-Basel-Wien 1981.

WOoJTYLA, K.t Quellen der Erneuerung, Studie zur Verwirklichung des Zweiten Vatikanischen
Konzils, Freiburg i. B. 1981.

WoytyLA, K.: Person and Community. Selected Essays (Catholic Thought from Lublin 4),
New York u.a. 1993.

WOoJTYLA, K.: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Koln 1997.

WojtyLA, K. Der Glaube bei Johannes vom Kreuz. Dissertation, Universitit Krakau,
Deutsche Ausgabe, Wien 1998.

197



b) Botschaften, Ansprachen, Predigten etc. von Papst Johannes Paul II.

JOHANNES PAUL II.: Botschaft an den Generalsekretir der Vereinten Nationen, Kurt
Waldheim, zum 30. Jahrestag der Verabschiedung der UN-Erklirung uber die
Menschenrechte am 2.12.1978: Religionsfretheit fuir alle. In: OR dt., Nr. 11 (12.12.1978), 1.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache an das Diplomatische Korps in Mexiko am 26.01.1979:
Demdttiger Pilger fur den Frieden. In: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.):
Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seiner Reise in die

Dominikanische Republik und nach Mexiko, 1979 (VApS 5), 28-29.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache auf der 3. Generalversammlung der lateinamerikanischen
Bischofe in Puebla am 28.01.1979: Stunde der Gnade fir Leteinamerika. In: Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul
IL. bei seiner Reise in die Dominikanische Republik und nach Mexiko, 1979 (VApS 5), 48-
67.

JOHANNES PAUL II.: Predigt auf dem Siegesplatz in Warschau am 02.06.1979: Christus bleibe
uns ein offenes Buch. In: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Predigten
und Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seiner Pilgerfahrt durch Polen, 1979
(VApS 10), 12-17.

JOHANNES PAUL IL.: Ansprache vor der Vollversammlung der Vereinten Nationen in New
York am 2.10.1979: Von der Weltkarte miissen die Zonen von Hunger, Elend und
Krankheit verschwinden. In: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Predigten
und Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seiner Pilgerfahrt durch Irland und die
USA, 1979 (VApS 13), 68-84.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache vor der Organisation der Amerikanischen Staaten (OAS) in
Washington am  6.10.1979: Grundlage jeden Fortschritts ist die Achtung der
Menschenwturde. In: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Predigten und
Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seiner Pilgerfahrt durch Irland und die USA,
1979 (VApS 13), 139-142.

JOHANNES PAUL II.: Predigt beim Gottesdienst mit Arbeitern und Zuwanderern in der Kirche
der Pariser Vorstadt Saint-Denis am 31.05.1980. In: Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz (Hg.): Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seiner
Pilgerfahrt nach Frankreich, 1980 (VApS 21), 35-44.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache an die Arbeiter im Morumbi-Stadion in Sao Paulo am
3.07.1980: Der Wirtschaft einen menschlichen Sinn und eine menschliche Logik geben. In:
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Predigten und Ansprachen von Papst
Johannes Paul II. bei seiner apostolischen Reise nach Brasilien, 1980 (VApS 22), 78-86.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache in Czestochowa (Jasna Gora) am 12.06.1987: Maria, gib
meinen Landsleuten Hoffnung. In: OR dt., Nr. 29 (17.07.1987), 9.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache in Czestochowa (Jasna Gora) am 13.06.1987: Das Ringen um
die Freiheit hat viele Dimensionen. In: OR dt., Nr. 29 (17.07.1987), 9.

JOHANNES PAUL II.: Predigt in Gdansk am 12.06.1987: Ich bete fiir dieses grof3e Erbe der
»Solidarnosc«. In: OR dt., Nr. 29 (17.07.1987), 7.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache an die Welt der Arbeit in Verona am 17.04.1988: Arbeit —
wesentliches Element des menschlichen Lebens. In: OR dt., Nr. 19 (06.05.1988), 10.

198



JOHANNES PAUL II.: Ansprache bei der Einweihung des Obdachlosenheims im Vatikan am
21.05.1988: Ein Haus fiir die Armen und Obdachlosen. In: OR dt., Nr. 33/34 (12.08.1988),
17.

JOHANNES PAUL II.: Christifideles Laici. Nachsynodales Apostolisches Schreiben von Papst

Johannes Paul II. iber die Berufung und Sendung der Laien in Kirche und Welt, hg. v.
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (VApS 87), Bonn 1988.

JOHANNES PAUL II.: Botschaft zur Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 1991: Wenn du
den Frieden willst, achte das Gewissen jedes Menschen. In: OR dt, Nr. 51/52
(21.12.1990), 1 und 9f.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache beim feierlichen ,,Te Deum® zu 200. Jahrestag der Verfassung

von 3. Mai 1791 in Warszawa am 08.06.1991: Freiheit mul3 immer neu errungen werden.
In: OR dt., Nr. 35 (30.08.1991), 9.

JOHANNES PAUL IIL.: Botschaft zur Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 1994: Aus der
Familie erwichst der Friede fir die Menschheitsfamilie. In: OR dt., Nr. 51/52 (24.12.1993),
1 und 15.

JOHANNES PAUL II.: Ansprache vor den vereinten Nationen zum 50jdhrigen bestehen der
Weltorganisation: Die Menschheit braucht Mut zur Zukunft, (New York 5.10.1995). In:
OR dt., Nr. 41 (13.10.1995), 4.

JOHANNES PAUL II.: Botschaft zur Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 1998: Aus der
Gerechtigkeit des einzelnen erwachst der Frieden fur alle. In: OR dt, Nr 51/52
(19.12.1997), 9.

JOHANNES PAUL II.: Botschaft zur Feier des Weltfriedenstages am 1 Januar 2000: Friede auf
Erden den Menschen, die Gott liebt. In: OR dt., Nt. 52/53 (24.12.1999), 10.

JOHANNES PAUL II.: Apostolisches Schreiben Tertio millenio adveniente zur Vorbereitung auf
das Jubeljahr 2000, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1994
(=VApS 119).

JOHANNES PAUL II.: Die Schwelle der Hoffnung tiberschreiten, Bergisch-Gladbach 1996.
JOHANNES PAUL II.: Geschenk und Geheimnis, Graz-Wien-Kéln 1997.

JOHANNES PAUL II.: Versohnung zwischen den Welten. Im Gesprich mit den Religionen. Hg.
und eingeleitet von M. Koprp, Miinchen-Ziirich-Wien 2004.

Enzykliken friiherer Pépste:

LEO XIIL: Rerum novarum. Uber die Arbeiterfrage (1891). In: Bundesverband der Katholischen
Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands — KAB (Hg.), Texte zur katholischen Soziallehre.
Die sozialen Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche Dokumente, mit Einftihrung
von O. NELL-BREUNING/J. SCHASCHING, Bornheim/Kevelaer “2007, 1-37.

Prus X1.: Quadragessimo anno (1931). In: Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-
Bewegung Deutschlands — KAB (Hg.), Texte zur katholischen Soziallehre. Die sozialen
Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche Dokumente, mit Finfithrung von O.
NELL-BREUNING/J. SCHASCHING, Bornheim-Kevelaer *2007, 61-118.

JOHANNES XXIIL.: Mater et magistra (1961). In: Bundesverband der Katholischen
Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands — KAB (Hg.), Texte zur katholischen Soziallehre.
Die sozialen Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche Dokumente, mit Einftihrung
von O. NELL-BREUNING/]J. SCHASCHING, Bornheim-Kevelaer 2007, 171-240.

199



JOHANNES XXIIL.: Pacem in terris (1963). In: Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-
Bewegung Deutschlands — KAB (Hg.), Texte zur katholischen Soziallehre. Die sozialen
Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche Dokumente, mit Einfithrung von O.
NELL-BREUNING/]. SCHASCHING, Bornheim/Kevelaer 2007, 241-290.

PAUL V.. Populorum progressio (1967). In: Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-
Bewegung Deutschlands — KAB (Hg.), Texte zur katholischen Soziallehre. Die sozialen
Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche Dokumente, mit Einfithrung von O.
NELL-BREUNING/]. SCHASCHING, Bornheim-Kevelaer 2007, 405-437.

PAUL VL.: Octogesima adveniens (1971). In: Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-
Bewegung Deutschlands — KAB (Hg.), Texte zur katholischen Soziallehre. Die sozialen
Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche Dokumente, mit Einfithrung von O.
NELL-BREUNING/]. SCHASCHING, Bornheim-Kevelaer 2007, 457-491.

Die kirchlichen Sozialworte in Dentschland:

Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Wort des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen Lage
in Deutschland, hg. vom Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland und vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Gemeinsame Texte 9), Hannover-Bonn
1997.

Mebhr Beteiligungsgerechtigkeit. Beschdftigung erweitern, Arbeitslose integrieren, Zukunft sichern: Neun
Gebote fiir die Wirtschafts- und Sozialpolitik. Memorandum einer Expertengruppe berufen
durch die Kommission VI fiir gesellschaftliche und soziale Fragen der Deutschen
Bischofskonferenz, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Die
Deutschen Bischéfe 20), Bonn 1998.

KOMMISSION FUR GESELLSCHAFTLICHE UND SOZIALE FRAGEN/KOMMISSION FUR
CARITATIVE FRAGEN:  Solidaritit brancht Eigenverantwortung. Orientierungen fir ein

zukunftsfihiges Gesundheitssystem, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz
(Die Deutschen Bischofe 27), Bonn 2003.

KOMMISSION = FUR  GESELLSCHAFTLICHE UND SOZIALE FRAGEN DER DEUTSCHEN
BISCHOFSKONFERENZ: Das Soziale nen denken. Fiir eine langfristig angelegte Reformpolitik, hg.
vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Die Deutschen Bischofe 28), Bonn
2003.

Demokratie braucht Tugenden. Gemeinsames Wort des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur Zukunft unseres demokratischen
Gemeinwesens, hg. vom Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland und vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Gemeinsame Texte 19), Hannover-Bonn
2006.

Sekunditliteratur

ABELSHAUSER, W./PETZINA, D. (Hg.): Deutsche Wirtschaftsgeschichte im Industriezeitalter.
Konjunktur, Krise, Wachstum, Kénigstein/Taunus, 1981.

ADAMS, A./ADAMS W.P. (Hg.): Die Amerikanische Revolution und die Verfassung 1754-
1791, Miinchen 1987.

200



ALCALY, R.: How to Think About the Stock Market. In: New York Review of Books vom 25.
Juni 1998.

ALLEX, A.: Politische Tendenzen der Agenda 2010. In: KINDLER, H./REGELMANN, A.-C.
(Hg.): Die Folgen der Agenda 2010. Alte und neue Zwinge des Sozialstaates, Miinchen
2004.

ANDREAS, H.: Problemgeschichte der Gesundheitsékonomik in der Bundesrepublik
Deutschland, Kéln 1994,

ANTONCICH, R./MUNARRIZ, J. M.: Die Soziallehte der Kirche, Dusseldorf 1998.

ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik als Wissenschaft. Zum methodischen Selbstver-
stindnis der Disziplin aus katholischer Sicht. In: SEIDEL, W., REIFENBERG, P. (Hg.): Moral
konkret. Impulse fur eine christliche Weltverantwortung, Wirzburg 1993, 40-57.

ANZENBACHER, A.: Christliche Sozialethik. Einfthrung und Prinzipien, Paderborn-
Minchen-Wien-Zurich 1997.

ARENS, E./HOPING, H. (Hg.): Wieviel Theologie vertrigt die Offentlichkeit?, Freiburg-
Basel-Wien 2000.

ARENTZ, H.-J.: Solidaritit braucht Eigenverantwortung. In: Politische Meinung, Nr.
406/2003, 15-18.

ARISTOTELES: Metaphysik. In: Ders.: Philosophische Schriften, Bd. 5, hg. v. E. Rolfes, G.
Bien, H.G. ZeKkl, bearb. v. H. Seidl, Hamburg 1995.

ARNDT, C.. Die Menschenrechte. Partikularistische Ansitze zur Begrindung ihrer
Universalitit. Dissertation, Hamburg 2000.

ARNTZ, K. (Hg.): Religion im Aufwind. Eine Kritische Bestandsaufnahme aus theologischer
Sicht, Regensburg 2007.

ASSHEUER, T.: Leben auf eigene Rechnung. Politiker triumen vom neuen freien Individuum.
Doch das Lob dieser Freiheit klingt wie ein neuer Zwang. In: Die Zeit, Nr. 52/2003, 39.

BAcH, S./BORK, C./GRIMMER, P./RAFFELHUSCHEN, B./ScHULZ, E.. Demographischer
Wandel und Steueraufkommen, Berlin 2002.

BAHNER, O.: Kommunikation und Gemeinschaft. Individuelle Welttheorie und
transzendentale Intersubjektivitit, Eitdorf 1996.

BAHR, E. (Hg.): Was ist Aufklirung? Thesen und Definitionen, Stuttgart 2004.
BALAYN, B.: Johannes Paul II. Der Grof3e, Hauteville/Schweiz 2005.

BARTELS, K.-U.: Katholische Soziallehre und ordoliberale Ordnungskonzeption, Frankfurt
am Main 1997.

BARTSCH, P.: Prinzipien des Generationenvertrags, Berlin 2001.

BAUMGARTNER, A./KORFF, W.: Das Prinzip Solidaritit. In: Stimmen der Zeit 208 (1990),
237-250.

BAUMGARTNER, A./Putz, G. (Hg.): Sozialprinzipien. Leitideen in einer sich wandelnden
Welt, Innsbruck-Wien 2001.

BAUMGARTNER, A.: Auf den Punkt gebracht. Mosaiksteine einer christlichen Zeitdiagnose,
Miinchen 2006.

201



BAUMGARTNER, A.: Freiheit und Solidaritit. Anmerkungen zur Zuordnungsproblematik
sozialethischer Grundbegriffe. In: BAUMGARTNER, A./Putz, G. (Hg.): Sozialprinzipien.
Leitideen in einer sich wandelnden Welt, Innsbruck-Wien 2001, 79-90.

BAUMGARTNER, A.: Personalitit. In: HEIMBACH-STEINS, M. (Hg.): Christliche Sozialethik. Ein
Lehrbuch. Bd. 1: Grundlagen, Regensburg 2004, 265-269.

BAUMGARTNER, A.: Sehnsucht nach Gemeinschaft. Ideen wund Stromungen im
Sozialkatholizismus der Weimarer Republik (Beitrige zur Katholizismusforschung, Reihe
B: Abhandlungen), Miinchen-Paderborn-Wien 1977.

BAUMGARTINER, A.: Solidaritit und Liebe. In: BAUMGARTNER, A./Purz, G. (Hg.):
Sozialprinzipien. Leitideen in einer sich wandelnden Welt, Innsbruck-Wien 2001, 91-
106.

BAUMGARTNER, A.: Solidaritit. In: HEIMBACH-STEINS, M. (Hg.): Christliche Sozialethik. Ein
Lehrbuch, Bd. 1: Grundlagen, Regensburg 2004, 283-292.

BAUMGARTNER, A.: Sozialethische Innovation oder situationsbezogene Akzentuierung? Der
Beitrag  der  kirchlichen  Sozialworte zur  katholischen  Theoriebildung. In:
KLEINSCHWARZER-MEISTER, B./ROSE, M./BECKER, P. (Hg.): Das Soziale wie denken? Die

Zukunft des Sozialstaats in der interdisziplindren Diskussion (Beitrige aus dem Zentrum
fir 6kumenische Forschung Miinchen, Bd. 4), Minster 2007, 25-38.

BENTELE, F.: Gesamtschuld und Erlal3, Tibingen 20006.
BERLIN, L.: Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt am Main 1995.

BERLIN, I.: Two Concepts of Liberty. In: HARDY, H. (Hg.): Freedom and its Betrayal: Six
Enemies of Human Libert, London 2002.

BERLIN, I: Negative and Positive Freedom. In: Philosophical Review 76 (1998), 312-324.

BIDLO, O.: Martin Buber — Ein vergessener Klassiker der Kommunikationswissenschaft?,
Marburg 2006.

BIENERT, W.: Der tiberholte Marx, Stuttgart 1975.

BILGRIEN, M. V.: Solidarity. A Principle, an Attitude, a Duty? Or the Virtue for an
Independent World?, New York 1999.

BraicH, F.. Die Wirtschaftskrise 1925/26 und die Reichsregierung. Von der
Erwerbslosenfiirsorge zur Konjunkturpolitik, Kallmiitz 1977.

Brum, U.: Volkswirtschaftslehre: Studienhandbuch, 2., iberarb. Auflage, Minchen 1994.

BruMm, U.: Volkswirtschaftslehre: Studienhandbuch, 4., vollig tGberarb. u. erw. Auflage,
Minchen 2004.

BOCKENFORDE, E.-W.: Die sozialen Grundrechte im Verfassungsgefiige. In: BOCKENFORDE,
E.-W./JEKEWITZ, J./RAaMmM, T. (Hg.): Soziale Grundrechte, Heidelberg-Katlsruhe 1981, 7-
17.

BoGuMiL, J./IMMERFALL, S.. Wahrnehmungsweisen empirischer Sozialforschung. Zum

Selbstverstindnis des sozialwissenschaftlichen Forschungsprozesses, Frankfurt am Main
1985.

BOHMEYER, A./JOHANNES, J./ FRUHBAUER, J. (Hg): Profile. Christliche Sozialethik
zwischen Theologie und Philosophie, Munster 2005.

202



BOHMEYER, A.: Die sozialkatholischen Grundlagen des Sozialstaats. In: KURZKE-
MAASMEIER, S./MANDRY, Ch./OBERER, Ch. (Hg.): Baustelle Sozialstaat! Sozialethische
Sondierungen in uniibersichtlichem Gelidnde, Munster 2000.

BOHNET, A.: Finanzwissenschaft — Grundlagen staatlicher Verteilungspolitik, Miinchen, Wien
1999.

BOHR, Ch./RAABE, S. (Hg.): Eine neue Ordnung der Freiheit. Die Sozialethik Johannes Pauls
II. — eine Vision fir das vereinte Europa, Osnabriick 2007.

BOTTKE, W./RAUSCHER, A.: Gerechtigkeit als Aufgabe. Interdisziplinires Gesprich tber ein
zentrales Problem der Rechts-, Wirtschafts- und Sozialethik. Festgabe fiir Heinz Lampert
zum 60. Geburtstag von Kollegen, Mitarbeitern und Studierenden, Ottilien 1990.

BOURCARDE, K.: Sozialreformen seit 1989 — Die Reform der Gesetzlichen
Krankenversicherung. In: Zeitschrift fir Wachstumsstudien 1 (2005), 19-27.

BOXBERGER, G./KLIMENTA, H.: Die 10 Globalisierungsliigen. Alternativen zur Allmacht des
Marktes, Minchen 1998.

BRANDT, K.: Geschichte der deutschen Volkswirtschaftslehre, Freiburg 1992.

BRAUBURGER, S.: Die Nervenprobe, Schauplatz Kuba: Als die Welt am Abgrund stand,
Frankfurt am Main 2002.

BREDENDIECK, W.: Christliche Sozialreformer des 19. Jahrhunderts, Wien 1953.

BREIDENBACH, J./ZUKRIGL, L.: Tanz der Kulturen. Kulturelle Identitit in einer globalisierten
Welt, Miinchen 1998.

BREYER, F./FrRANZ, W./HOMBURG, S./SCHNABEL, R./WILLE, E.. Reform der sozialen
Sicherung, Berlin 2004.

BREYER, F./ZWEIFEL, P.: Gesundheitsokonomie, Berlin 1992.

BROCK, D.: Wirtschaft und Staat im Zeitalter der Globalisierung. In: Aus Politik und
Zeitgeschichte, Beilage zur Wochenzeitung Das Parlament, 8. August 2007, 8.

BUNDESMINISTERIUM FUR ARBEIT UND SOZIALES (BMAS): Sozial-Kompass EUROPA.
Soziale Sicherheit in Europa im Vergleich, Bonn 2006.

BUNDESMINISTERIUM FUR FAMILIEN, SENIOREN, FRAUEN UND JUGEND (Hg.): Nationaler
Aktionsplan ,Fir ein kindgerechtes Deutschland 2005-2010°, Berlin 2005.

BUNDESMINISTERIUM FUR GESUNDHEIT UND SOZIALE SICHERUNG (Hg.): Sozialbericht 2005,
Berlin 2006.

BuscH, A.. Neokonservative Wirtschaftspolitik in GroBbritannien. Vorgeschichte,
Problemdiagnose, Ziele und Ergebnisse des ,,Thatcherismus®, Frankfurt am Main 1989.

BUTTERWEGGE, C.: Krise und Zukunft des Sozialstaates, 3., erw. Aufl., Wiesbaden 2006.
BUTTIGLIONE, R.: Mysl Karola Wojtyly, ibersetzt v. J. MERECKI, Lublin 1996.

BUTTNER, U./GRESCHAT, M.: Die vetlassenen Kinder der Kirche: der Umgang mit Christen
judischer Herkunft im ,Dritten Reich’, Géttingen 1998.

CASSIRER, E.: Die Philosophie der Aufklirung, Hamburg 1998.
CIROTZKI-CHRIST, Ch.: Der Mensch in der Philosophie Karol Woijtylas, Essen 1986.
COLEMAN, J. S.: Foundations of Social Theory, Cambridge 1990.

203



CONZEMIUS, V.: Kirchen und Nationalismen im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts. In:
LLANGNER, A. (Hg.): Katholizismus, nationaler Gedanke und Europa seit 1800, Beitrige zur
Katholizismusforschung, Reihe B: Abhandlungen, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 1985,
11-50.

CORNELSEN, D.: Wirtschafts- und Wihrungsunion. In: WEIDENFELD, W./KORTE, K.-R.
(Hg.): Handworterbuch zur deutschen Einheit, Bonn 1991.

DABROCK, P.: “Draw a distinction! Plidoyer fiir eine stirkere Beachtung von Differenzen
und Kopplungen zwischen sozialethischen Anwendungs- und Begrindungsdiskursen
denn in Matthias Mohring-Hesses Beitrag. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.].G./KOSTKA,
U. (Hg): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische
Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 105-112.

DEUTSCHE BUNDESBANK (Hg.): Investitionstitigkeit 2000, Berlin 2000.

DEUTSCHES INSTITUT FUR ALTERSVORSORGE GMBH (Hg.): Gesetzliche Alterssicherung

Reformerfahrungen im Ausland. Ein systematischer Vergleich aus sechs Lindern, Kéln
1999.

DIAMANT, A.: Die Osterreichischen Katholiken und die 1. Republik, Wien 1960.

DIckE, J. N.: Eugenik und Rassenhygiene in Minster, Dissertation. In: Berliner Beitrage zur
Zeitgeschichte, Bd. 3, Berlin 2004.

DIDEROT, D./LE ROND D’ALEMBERT, J. (Hg.): Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des
sciences, des arts et des métiers, Paris 1751-1780.

DIE DEUTSCHEN BISCHOFE — KOMMISION FUR GESELLSCHAFTLICHE UND SOZIALE FRAGEN
(Hg.): Kann Kirche Politik machen? Wissenschaftliche Studientagung in Bad Honnef, 1./2.
Oktober 1998, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. (Die Deutschen
Bischofe 21), Bonn 1998.

DOMINGUEZ, F.: Johannes v. Kreuz. In: LThK’, 927-929.

DoORAN, K. P.: Solidarity. A Synthesis of Personalism and Communalism in the Thought
of Karol Wojtyla / Pope John Paul II, New York, 1996.

DORN, A. M./EBERTS, G. (Hg.): Redaktionshandbuch Katholische Kirche, Minchen 1996.

Dowe, D./HAupt, H.-G./LANGEWIESCHE, D. (Hg.): Europa 1848. Revolution und Reform,
Bonn 1998.

DURKHEIM, E: Uber die Teilung der sozialen Arbeit, Frankfurt am Main 1977.

DURR, E.: Die soziale Marktwirtschaft. Ausgangssituation, Programm, Realisierung. In: Soziale
Marktwirtschaft und Wihrungsreform, 17 (1988), Heft 6.

DURR, H. P.: Gott, der Mensch und die Wissenschaft, Augsburg 1997.

EDISON, H./SLOK, T.: New Economy Stock Valuations and Investments in the 1990s. In:
IMF Wortking Papers, 01/78/2000.

EDLING, H.: Volkswirtschaftslehre, schnell erfasst, Berlin 20006.

EDMUNDS, B./HENGSBACH, F./MOHRING-HESSE, M.: Ethische Reflexion politischer
Glaubenspraxis: Ein Diskussionsbeitrag, in: Dies. (Hg.) Jenseits katholischer Soziallehre.
Neue Entwutrfe christlicher Gesellschaftsethik, Dusseldorf 1993, 215-291.

EDMUNDS, B./HENGSBACH, F./MOHRING-HESSE, M. (Hg.): Jenseits katholischer Soziallehre.
Neue Entwiitfe christlicher Gesellschaftsethik, Diisseldorf 1993.

204



EFFINGER, H. (Hg.): Soziale Arbeit und Gemeinschaft, Freiburg/Br. 1999.
ENGELMANN, B./WALLRAFF, G.: Thr da oben, wir da unten, Koln 1976.

ERHARD, L.: Wohlstand fiir alle. In: HUTHER, M./ERHARD, L. Klassiker der Okonomie,
Bonn 2006, 209-223.

EUCHNER, W.: Geschichte der sozialen Ideen in Deutschland. Sozialismus — Katholische
Soziallehre — Protestantische Sozialethik, Wiesbaden 2005.

EUCKEN, W.: Grundsitze der Wirtschaftspolitik, Hamburg 1959.

FACHINGER, U./ROTHGANG, H.: Zerstort der demographische Wandel die Grundlagen der
sozialen Sicherung? Auswirkungen auf die Finnahmen und die Ausgaben der
Sicherungssysteme im Vergleich. In: Zeitschrift fiir Sozialreform 43 (1997), 814-838.

FARNER, K./PosT, W.: Marxistische Religionskritik, Freiburg/Br. 1972.
FELDERER, B./HOMBURG, S.: Makrookonomik und neue Makrookonomik, Berlin 2003.

FETZER, A.: ,,Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit.“ Eine Einfithrung in das
gemeinsame Sozialwort der Kirchen und seine evangelische Nachgeschichte. In:
KLEINSCHWARZER-MEISTER, B./ROSE, M./BECKER, P. (Hg.): Das Soziale wie denken? Die
Zukunft des Sozialstaats in der interdisziplindren Diskussion (Beitrdge aus dem Zentrum
fir 6kumenische Forschung Miinchen, Bd. 4), Minster 2007, 7-24.

FICHTE, ].G.: Uber das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen im Gebiete der
Freiheit, Berlin 1806.

F1scH, A.: Option fir die Armen konkret: Zur sozialethischen Kompetenz der Kirche in
Deutschland, Minster-Hamburg-London 2001.

FLECKENSTEIN, G./SCHMIEDL, J. (Hg.): Ultramontanismus. Tendenzen der Forschung,
Paderborn 2005.

FRERICH, ].: Sozialpolitik, Miinchen-Wien 1996.

FRINGS, M.: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. In: VOLPI, F./NIDA-
RUMELIN, J. (Hg.): Lexikon der philosophischen Werke, Stuttgart 1988.

FROSSARD, A.: ,Furchtet euch nicht!“. André Frossard im Gesprich mit Johannes Paul IL.,
Munchen-Zurich-Wien 1982.

FROTSCHER, W.: Verfassungsgeschichte, Miinchen 2007.

FURGER, F.. Christliche Sozialethik in pluraler Gesellschaft. In: HEIMBACH-STEINS,
M./LIENKAMP, A./WIEMEYER, J. (Hg.): Einfiihrung in die Sozialethik, Minster 1997.

FURGER, F.: Christliche Sozialethik. Grundlagen und Zielsetzungen, Stuttgart 1991.

GABRIEL K.: Die ,katholischen® Grundlagen des Sozialstaats. In: SCHRAMM, M./KRACHT,
H.J.G./KosTKA, U. (Hg.): Der fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder —
ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 20006, 9-25.

GABRIEL, I./PAPADEROS, A. K./KORTNER U.: Perspektiven okumenischer Sozialethik.
Der Auftrag der Kirchen im gréBeren Europa, Mainz 2005.

GABRIEL, K. (Hg.): Solidaritit (Jahrbuch fiir christliche Sozialwissenschaften, Bd. 48,/2007),
Minster 2007.

GABRIEL, K./KRAMER, W. (Hg): Kirchen im gesellschaftlichen Konflikt. Der
Konsultationsprozess und das Sozialwort ,Fir eine Zukunft in Solidaritit und
Gerechtigkeit’, Minster 1997.

205



GAFGEN, G./OBERENDER, P. Verteilungsziele und Verteilungswirkungen im
Gesundheitswesen, Baden-Baden 1989.

GAILL, L.: Bismarck, Frankfurt am Main-Berlin-Wien 1981.
GANSSMANN, H.: Politische Okonomie des Sozialstaates, Miinster 2000.

GARBER, ].: Spitabsolutismus und biirgerliche Gesellschaft. Studien zur deutschen Staats- und
Gesellschaftstheorie im Ubergang zur Moderne, Frankfurt am Main 1992.

GERLACH, W.: Als die Zeugen schwiegen: Bekennende Kirche und die Juden, Berlin 1993.

GEYER, H.: Nikolaikirche, montags um fiinf die politischen Gottesdienste der Wendezeit in
Leipzig, Darmstadt 2007.

GIDDENS, A.: Konsequenzen der Moderne, Frankfurt 1999.

Glauben denken. Theologie heute — eine Bestandsaufnahme (Herder Korrespondenz Spezial),
Freiburg-Basel-Wien 2008.

GOEBEL, R.: Schelling — Kiinder einer neuen Epoche des Christentums, Stuttgart 1975.

GORNER R.: Die deutschen Katholiken und die soziale Frage im 19. Jahrhundert. In: RUTHER,
G. (Hg.): Geschichte der Christlich-Demokratischen und Christlich-Sozialen Bewegung in
Deutschland. Teil 1., Bonn 1984.

GRABE, S.: Privathaushalte im Umbau des Sozialstaats, Frankfurt am Main 1997.

GRAF, F.W.: ,,Wir konnten dem Rad nicht in die Speichen fallen®. Liberaler Protestantismus
und ,,Judenfrage® nach 1933. In: KAISER, J.-Ch./GRESCHAT, M. (Hg.): Der Holocaust und
die Protestanten: Analysen einer Verstrickung (Konfession und Gesellschaft. Beitrige zur
kirchlichen Zeitgeschichte, Bd. 1), Frankfurt am Main 1988, 151-185.

GREBING, H. (Hg.): Geschichte der sozialen Ideen in Deutschland. Sozialismus —
Katholische Soziallehre — Protestantische Sozialethik. Ein Handbuch, Wiesbaden 2005.

GRIESWELLE, D.: ,,Mehr Beteiligungsgerechtigkeit™. Katholisches Memorandum. In: Die neue
Ordnung 53 (1999), 35-38.

GRILL, B.: Fast wie Mullahs. In: Die Zeit 40 (2007), 10.

GROSSER, D.: Soziale Marktwirtschaft: Geschichte — Konzept — Leistung, Stuttgart-Berlin-
Koln-Mainz 1988.

GRUNDMANN, M.: Sozialisation. Skizze einer allgemeinen Theorie, Konstanz 2000.
GUARDINI, R.: Das Ende der Neuzeit, Wiirzburg 1947.

HANIOTIS, T./JEITZINER, B.: Reagonomics, Eine kritische Wiirdigung mit Schlussfolgerungen
fur die Schweiz, Bern 1999.

HARING, H.: Theologische Revue, Schopfungstheologie — ein Thema im Umbruch, Miinster
2001.

HAUSMANNINGER, T. (Hg.): Christliche Sozialethik zwischen Moderne und Postmoderne,
Paderborn 1993.

HEBERLE, M.: Johannes Paul II. ein polnischer Papst. In: Theologie heute 23 (2002), 23-44.

HEGEL, G.W.F.: Vorlesungen tiber Rechtsphilosophie 1818-1831. Vorlesungsnachschrift von
1819/20, Edition und Kommentar in sechs Binden von Karl-Heinz Ilting, Stuttgart-Bad
Cannstadt 1973.

HEIDEGGER, M.: Phinomenologie der Freiheit, Frankfurt am Main 1988.

206



HEIMANN, E.: Soziale Theorie des Kapitalismus. Theorie der Sozialpolitik, Frankfurt am Main
1980 (Erstausgabe 1929).

HEIMBACH-STEINS, M. (Hg.): Christliche Sozialethik. Ein Lehrbuch. Bd. 1: Grundlagen,
Regensburg 2004.

HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A. (Hg.): Fur ecine Zukunft in Solidaritit und
Gerechtigkeit. Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der
Deutschen Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in Deutschland.
Eingeleitet und kommentiert von Marianne HEIMBACH-STEINS und Andreas
LIENKAMP, Miinchen 1997.

HEIMBACH-STEINS, M./LIENKAMP, A./WIEMEYER, J. (Hg.): Brennpunkt Sozialethik.
Theorien, Aufgaben, Methoden, Freiburg-Basel-Wien 1995.

HEINE, M./HERR, H.: Volkswirtschaftslehre: paradigmenotientierte Einfihrung in die Mikro-
Makrookonomie, Minchen, Wien 2000.

HEINEN, E.: Katholizismus und Gesellschaft. Das katholische Vereinswesen zwischen
Revolution und Reaktion (1848/49-1853/54) (Historisches Seminar/Neue Folge 4), Idstein
1993.

HEINRICHS J.: Logik des Sozialen. Woraus Gesellschaft entsteht, Paris-Wien-Varna 2005.

HEINRICHS, ]J.: Freiheit-Sozialismus-Christentum. Um eine kommunikative Gesellschaft, Bonn
1978.

HENGSBACH, F./EMUNDS, B./MOHRING-HESSE, M. (Hg.): Jenseits Katholischer Soziallehre.
Neue Entwurfe christlicher Gesellschaftsethik, Diisseldorf 1993.

HENNING, D./SCHWARZ, P.: Managergehilter und Mindestlohn. Ein Kommentar zur Debatte
in Deutschland. In: Gleichheit 4 (2007), 4.

HENSCHE, D.: Kirchliche Herrschaftsmoral. In: Blitter fur deutsche und internationale
Politik 2 (2007), 136-139.

HERMANN, W./HOHN, B./HOPPE, T./KENDZIA, J./KURTH, M./TRITTIN, J./UNMURIG, B.:
Griine Wirtschaftspolitik: Mehr als nur Markt. In: Entwicklungspolitik als Internationale
Strukturpolitik. Das 1. Entwicklungspolitische Forum der Heinrich-Boll-Stiftung im Mai
2000 in Berlin (Dokumentationen der Heinrich-Boll-Stiftung Nr. 14), Berlin 2001, 66-72.

HERR, T.: Katholische Soziallehre. Eine Einfiihrung, Paderborn 1987.

HERRES, J.: Stadtische Gesellschaft und katholische Vereine im Rheinland 1840-1945, Essen
1996.

HERRMANN, U.: Kirchengeschichte, Gtitersloh 2001.

HERZOG, R.: Aufbruch ins 21. Jahrhundert (,,Berliner Rede® v. 26. April 1997). In: Bulletin
des Presse- und Informationsamtes der Bundesregierung der Bundesrepublik Deutschland
33,1997, 353-358.

HESSE, H.: Der Staat bin ich Ludwig XIV. (1638-1715), Frankfurt am Main 2006.

H1rLrA, D. J.: Person — Prinzip der Theologie. Zur Theologie Papst Johannes Pauls II. In:
Internationale katholische Zeitschrift ,,Communio® 19 (1990) 376-383.

HILPERT, K./BOHRMANN, T. (Hg.): Solidarische Gesellschaft. Christliche Sozialethik als

Auftrag zur Weltgestaltung im Konkreten. Festschrift fir Alois Baumgartner,
Regensburg 2006.

HILPERT, K.: Die Menschenrechte. Geschichte — Theologie — Aktualitit, Disseldorf 1991.

207



HOFFE, O./MACHERET, A./PINTO DE OLIVEIRA, C.-J./DE HABICHT, CH.: Johannes Paul II.
und die Menschenrechte. Ein Jahr Pontifikat, Freiburg/Schweiz-Paris 1981.

HOFFECKER, W.A./SMITH G.S.: Building a Christian Wotld View, Vol. I, Phillipsburgh-New
Jersey (USA) 2004, 18-22.

HOFFNER, J.: Christliche Gesellschaftslehre, Kevelaer 1997.

HOHN, H.-J.: Vernunft — Glaube — Politik. Reflexionsstufen einer Christlichen Sozialethik,
Paderborn 1990.

HOHN, H.-].: Zeit-Diagnose. Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung,
Darmstadt 20006.

HOLTHAUSEN, H.: Individualversicherung, Versicherungslehre 2, Teil 1, Karlsruhe 1998.

HOVER, G. (Hg.): Die Wiirde des Menschen. Die theologisch-anthropologischen Grundlagen
der Lehre Papst Johannes Pauls II. (Entwicklung und Frieden: Wissenschaftliche Reihe 41),
Griinewald-Minchen 1986.

HUBENTHAL, Ch.: Grundlegung der christlichen Sozialethik. Versuch eines
freiheitsanalytisch-handlungsreflexiven Ansatzes (Forum Sozialethik, 3), Minster 2006.

HUBER, W.: Kommentar. Fir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit. Drei Jahre
nach dem Wort der Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen Lage. In: Zeitschrift fiir
Evangelische Ethik 44 (2000), 166-171.

HURTEN, H.: Kurze Geschichte des deutschen Katholizismus 1800-1960, Mainz 19806.

INFORMATION.MEDIEN.AGRAR E.V. (Hg.): Genossenschaften im lindlichen Raum,
Informationsbroschiire, Bonn 2004.

ISENSEE, J.: Solidaritit — sozialethische Substanz eines Blankettbegriffs. In: ISENSEE, J. (Hg.):
Solidaritit in Knappheit. Zum Problem der Prioritit, Berlin 1998, 97-141.

KAISER, J.-Ch./GRESCHAT, M. (Hg.): Der Holocaust und die Protestanten: Analysen einer
Verstrickung, Frankfurt am Main 1988.

KALMBACH, P.: Hohere Arbeitsmarktflexibilitit oder flexiblere Wirtschaftspolitik? zu den
Ursachen der wunterschiedlichen Beschiftigungsentwicklung in den USA und in
Deutschland; Gutachten im Auftrag der Friedrich-Ebert-Stiftung, Bonn 2000.

KANT, I.: Kritik der reinen Vernunft, Stuttgart 2000.

KATHOLISCH-SOZIALES INsTITUT (Ks1) DER ERZDIOZESE KOLN UND
SOZIALWISSENSCHAFTLICHES INSTITUT DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN DEUTSCHLAND
(Sw1) (Hg.): Arbeitsmaterialien zur Berliner Konsultation, Bad Honnef, Bochum 1996.

KERBER, W./ERTL, H./HAINZ, M. (Hg.): Katholische Gesellschaftslehre im Uberblick.
100 Jahre Sozialverkiindigung der Kirche, Frankfurt am Main 1991.

KERBER, W.: Sozialethik (Grundkurs Philosophie 13), Stuttgart-Berlin-Koln 1998.

KEesst, F.. Burgerschaftliches/zivilgesellschaftliches Engagement. In: DOLLINGER,
B./RAITHEL, J. (Hg.): Aktivierende Sozialpidagogik. Ein kritisches Glossar, Weinheim
2000, 65-77.

KEsSL, F.: Das wahre Elend? Zur Rede von der ,,neuen Unterschicht®. In: Widerspriche —
Zeitschrift fur sozialistische Politik im Bildungs-, Gesundheits- und Sozialbereich, Heft 98,
Dezember 2005, 2.

208



KEYNES, J. M.: Allgemeine Theorie der Beschiftigung, des Zinses und des Geldes (Original:
General Theory of employment,money and interest, Erstausgabe 19306), Berlin 1974.

KIRCHENAMT DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN DEUTSCHLAND UND SEKRETARIAT DER
DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in
Deutschland.  Diskussionsgrundlage fiir den Konsultationsprozess iber ein
Gemeinsames Wort der Kirchen (Gemeinsame Texte 3), Hannover-Bonn 1994.

KIRCHENAMT DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN DEUTSCHLAND UND SEKRETARIAT DER
DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Wissenschaftliches Forum (12. September
1995). Beitrage zum Konsultationsprozel3 der Kirchen iiber die wirtschaftliche und soziale
Lage in Deutschland (Gemeinsame Texte 7), Hannover-Bonn 1995.

KIRCHENAMT DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN DEUTSCHLAND UND SEKRETARIAT DER
DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Aufbruch in eine solidarische und gerechte
Zukunft. Dokumentation der Berliner Konsultation tber ein gemeinsames Wort der
Kirchen zur wirtschaftlichen und sozialen ILage in Deutschland (9.-10.02.1996)
(Gemeinsame Texte 8), Hannover-Bonn 1996.

KIRCHNER, F./MICHAELIS, C.: Preiheit. In: MICHAELIS, C. (Hg): Worterbuch der
Philosophischen Grundbegrtiffe, Leipzig 1907, 207-213.

KLEIN, M.: Leben, Werk und Nachwirkung des Genossenschaftsgriinders Friedrich Wilhelm
Raiffeisen (1818-1888), dargestellt im Zusammenhang mit dem deutschen sozialen
Protestantismus, Bonn 1999.

KLEINSCHWARZER-MEISTER, B./ROSE, M./BECKER, P. (Hg.): Das Soziale wie denken? Die
Zukunft des Sozialstaats in der interdisziplinaren Diskussion (Beitrige aus dem Zentrum
fir 6kumenische Forschung Minchen, Bd. 4), Minster 2007.

KLOTE, N.: Die deutsch-deutsche Wirtschafts- und Wihrungsunion. Vorgeschichte, Inhalte,
Folgen. In: Landeszentrale fir politische Bildung Baden-Wirttemberg (Hg.): (Wieder-
)Vereinigungsprozel3 in Deutschland. (Burger im Staat. Bd. 1092), Stuttgart 1990.

KoBuscH T.. Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes
Menschenbild, Darmstadt 1997.

KoLB, G.: Geschichte der Volkswirtschaftslehre, Minchen 1997.

KONGREGATION FUR DAS KATHOLISCHE BILDUNGSWESEN (Hg.): Leitlinien fir das Studium

und den Unterricht der Soziallehre der Kirche in der Priesterausbildung, hg. v. Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz (VApS 91), Bonn 1989.

KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE (Hg.): Instruktion der Kongregation fir die
Glaubenslehre tber die christliche Freiheit und die Befreiung, hg. v. Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz (VApS 70), Bonn *1986.

KORFF, A./BAUMGARTNER, A.: Kommentar, in: Solidaritit — die Antwort auf das Elend in der
heutigen Welt. Enzyklika Sollicitudo rei socialis Papst Johannes Pauls II., Freiburg-Basel-
Wien 1988, 107-138.

KREUTZER, A.: Inkarnation als Prinzip — eine dogmatische Inspiration zur theologischen
Verortung der Sozialethik. In: BOHMEYER, A./FRUHBAUER, J. J. (Hg.): Profile. Christliche
Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie, (Augsburger Schriften zu Theologie und
Philosophie, Bd. 3), Munster 2005, 99-112.

KREUZHOF, R.: Wirtschaft, Moral und christliche Lebenspraxis. Eine Herausforderung der
postsikularen Gesellschaft, Paderborn-Munchen-Wien-Ziirich 2007.

209



KREYSSIG, G.: Der Solidarismus als sozialwissenschaftliches Prinzip in der Formulierung
durch Heinrich Pesch, Leipzig 1925.

KRIEDEL, T.: Effizienzanalyse von Gesundheitsprojekten, Hamburg 1981.

KRIMMER, A.: Der katholische Gesellenverein in der Di6zese Rottenburg von 1852-1945. Ein
Beitrag der Geschichte des Katholizismus in Wirttemberg (Veroffentlichungen der
Kommission fiir Zeitgeschichte, Reithe B: Forschungen, 66), Paderborn-Miinchen 1994.

KROHNERT, S./MEDICUS, F./KLINGHOLZ, R.: Die demographische Lage der Nation,
Minchen 2006.

KRroLL, G.-]./SCHMID, A.: Volkswirtschaftslehre, Minster 2002.

KROMPHARDT, J.: Arbeitslosigkeit und Inflation: eine Einftiihrung in die makrookonomischen
Kontroversen, Gottingen-Zirich 1987.

KRuIP, G.: Die sozialethische Relevanz der Berufung auf die ,katholischen’ Grundlagen des
Sozialstaats. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KOSTKA, U. (Hg.): Der fraglich gewordene
Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006, 32-36.

KUHN, H.: Scheler. In: LThIK?, 384.
KUHNL, R.: Zur geschichtlichen Entwicklung der Menschenrechte. In: Trend 6 (1999), 4-8.

KUNZE, A.B.: Horbares Schweigen? Sozialethik als Herausforderung fiir die Strukturen der
Kirche. In: BOHMEYER, A./FRUHBAUER, J. J. (Hg.): Profile. Christliche Sozialethik
zwischen Theologie und Philosophie (Augsburger Schriften zu Theologie und Philosophie,
Bd. 3), Minster 2005, 147-160.

KURZKE-MAASMEIER, S./MANDRY, Ch./OBERER, Ch. (Hg.): Baustelle Sozialstaat!

Sozialethische Sondierungen in unibersichtlichem Gelinde. (Forum Sozialethik 4),
Munster 20006.

LABICA, G.: Kritisches Worterbuch des Marxismus. Bd. 6: Pariser Kommune bis Romantik,
Berlin-West 1987.

LABISCH, A.: ,Das Soziale neu denken‘ oder: Wie musste ecine moderne deutsche
Gesellschaft aussehen? Vortrag anlisslich des Treffens des Erzbischofs von Koln,
Joachim Kardinal Meisner, mit Professorinnen und Professoren der Disseldorfer
Hochschulen in der Katholischen Hochschulgemeinde in Diusseldorf; 07. Juni 2005,
Disseldorf 2005.

LAMBSDORFF, O.: Konzept fiir eine Politik zur Uberwindung der Wachstumsschwiche und
zur Bekimpfung der Arbeitslosigkeit, Bonn 1982.

LAMNEK, S.: Qualitative Sozialforschung, Bd. I: Methodologie, Weinheim 1995.

LAMPERT, H. (Hg.): Freiheit als zentraler Grundwert demokratischer Gesellschaften.
(Interdisziplinire gesellschaftspolitische Gesprache an der Universitit Augsburg 2), Ottilien
1992.

LAMPERT, H.: Freiheit als Ziel der Gesellschafts- und Wirtschaftspolitik in der Bundesrepublik
Deutschland. In: BOTTKE, W./LAMPERT, H./RAUSCHER, A. (Hg.): Interdisziplinire
gesellschaftspolitische Gespriche an der Universitit Augsburg: Bd. 2: Freiheit als zentraler
Grundwert demokratischer Gesellschaften, St. Ottilien 1992, 19-48.

LAMPERT, H.: Kann der Sozialstaat gerettet werden? Volkswirtschaftliche Diskussionsreihe,
Beitrag Nr. 247, August 2003, Augsburg 2003.

LAMPERT, H.: Lehrbuch der Sozialpolitik, Berlin 1998.

210



LANGENDORFER, H.: Das Soziale neu denken. Rede auf dem BKU-Sommerempfang in
Berlin am 9. September 2004. In: BKU Grine Seiten; Nr. 60, Berlin 2004, 1-4.

LANGEWIESCHE, D.: Die Reichsgtiindung 1866/1871. In: WEHLER, H.-U. (Hg.): Scheidewege
der deutschen Geschichte. Von der Reformation bis zur Wende, 1517-1989, Minchen
1995.

LANGNER, A.: Katholische und evangelische Sozialethik im 19. und 20. Jahrhundert.
Beitrdge zu ideengeschichtlichen Entwicklungen im Spannungsfeld von Konfession,
Politik und Okumene, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 1998.

LEIDENMULLER, F.: Krieg gegen den Terror? Konfliktszenarien im 21. Jahrhundert und ihre
Konsequenzen fur die Friedens- und Sicherheitspolitik, Idstein 2003.

LENZ, C.-O./BORCHARDT, K.-D.: EU- und EG-Vertrag. Kommentar, Bundesanzeiger Verlag
Koéln 2006.

LescH, W./BONDOLFIL, A. (Hg.): Theologische Ethik im Diskurs, Tiibingen-Basel 1995.

LEUNINGER, E.: Gerechtigkeit schafft Frieden — Ein Kurs zur Einfihrung in die Katholische
Soziallehre, Einheit 2: Die Geschichte der Katholischen Soziallehre, Limburg *2002.

LIENKAMP, A./LIENKAMP C.. Die Option fur die Armen und die internationale
Verantwortung. In: GABRIEL, K./KRAMER, W. (Hg.): Kirchen im gesellschaftlichen

Konflikt. Der Konsultationsprozess und das Sozialwort ,Fir eine Zukunft in Solidaritit
und Gerechtigkeit, Minster 1997, 109-131.

Lirr, R.: Katholizismus und Nation bis zur Reichsgrindung. In: LANGNER, A. (Hg.):
Katholizismus, nationaler Gedanke und Europa seit 1800 (Beitrige zur
Katholizismusforschung, Reihe B: Abhandlungen), Paderborn-Miinchen-Wien-Zirich
1985, 11-50.

LINDEMANN, W. B.: Ist die Evolutionstheorie gleichgtltig fiir die katholische Religion? In:
Theologisches 30 (2000), 175-186.

LINDGENS, G.: Freiheit, Demokratie und pluralistische Gesellschaft in der Sicht der
katholischen Kirche. Dokumente aus Verlautbarungen der Pipste und des Zweiten
Vatikanischen Konzils, Stuttgart 1985.

LOFFLER, W.: Soziale Gerechtigkeit. Wurzeln und Gegenwart eines Konzepts in der
Christlichen Soziallehre. In: KOLLER, P. (HG.): Gerechtigkeit im politischen Diskurs der
Gegenwart, Wien 2001, 65-88.

LONNE, K. E.: Politischer Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt am Main
1986.

MAIER, H.: Die Franzosische Revolution und die Katholiken, K6ln 1989.

MANDRY, Ch.: Christliche Sozialethik zwischen Theologie und Philosophie — ein Spagat? In:
BOHMEYER, A./FRUHBAUER, J. J. (Hg.): Profile. Christliche Sozialethik zwischen Theologie
und Philosophie, (Augsburger Schriften zu Theologie und Philosophie, Bd. 3), Miinster
2005, 87-98.

MANN, M. E.: The value of multiple proxies. In: Science 297 (2002), 1481f.

MARX, K./ENGELS, F.: Gesammelte Werke, Bd. 1, Betlin/DDR 1972.

MARX, K./ENGELS, F.: Gesammelte Werke, Bd. 2, Berlin/DDR 1972.

MARX, K./ENGELS, F.: Uber Religion, Berlin/DDR 1987.

MARX, K.: Das Kapital, Bd. I: Der Produktionsprozel3 des Kapitals, Frankfurt 1981.

211



MARX, K.: Das Kapital. Kritik an der politischen Okonomie, Bde. 1-3, Paderborn 2004.

MARX, K.: Vorwort zu: Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. In: MARX, K./ENGELS, F.:
Gesammelte Werke, Bd. 2, Berlin/DDR 1972.

MARX, R.: Der Konsultationsprozess im Riickblick auf Zukunft hin. In: NACKE, B. (Hg.):
Sozialwort der Kirchen in der Diskussion. Argumente aus Parteien, Verbinden und
Wissenschaft, Wirzburg 1997, 383-391.

MAYRING, P.: Einfihrung in die qualitative Sozialforschung, Weinheim 2002.

MEADOWS, D.: Die Grenzen des Wachstums: Berichte des Club of Rome zur Lage der
Menschheit, Miunchen 1972.

MESTMACKER, E. J. (Hg): Uber die Ordnung einer freien Gesellschaft und tber die
Wiedergutmachung, Karlsruhe 1960.

MEYER, T.: Positive und negative Freiheit, Bochum 2007.
MICHAELIS, C. (Hg.): Wérterbuch der Philosophischen Grundbegtiffe, Leipzig *1907.

MicHEL, K.-G.: Kirchen bleiben ziemlich unkonkret. Dem Gemeinsamen Wort Uber
Tugenden in der Demokratie fehlt es am Mut, sich klar zu dulern; 2006. In: Die
Tagespost, 25.11.2006, 9.

Mir1, J. S.: Uber die Freiheit, Stuttgart 1974.

MOHRING-HESSE, M.: Beteiligung — Befahigung — Verteilung. Der Sozialstaat als Instrument
demokratischer Solidaritit. In: SCHRAMM, M./KRACHT, H.].G./KOSTKA, U. (Hg.): Der
fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme,
Paderborn 2006, 91-104.

MONZEL, M.: Solidaritit und Selbstverantwortung. Beitrige zur christlichen Soziallehre,
Munchen 1959.

MULLER, J./WALLACHER, J.: Entwicklungsgerechte Weltwirtschaft, Stuttgart 2005.
MULLER, J.: Deutscher Bund und deutsche Nation 1848-1866, Gottingen 2005.

MULLER-ARMACK, A.: Fibel der sozialen Marktwirtschaft (mit Beitrigen von F. B6hm, W.
Eucken, F. A. Hayek, K. F. Maier, L. Mikesch, A. Miller-Armack, W. Ropke, Fr. A. Lutz
und A. Ristow), Disseldorf 1953.

MUNDER, J./KREFT, D. (Hg.), Subsidiaritit heute, Munster 1990.

NACKE, B. (Hg.): Eine neue christliche Sozialverkiindigung. Das Sozialwort der Kirchen
und die Grundsatzprogramme von Parteien und DGB — Ein Quellenband, Wirzburg
1998.

NACKE, B. (Hg.): Sozialwort der Kirchen in der Diskussion. Argumente aus Parteien,
Verbinden und Wissenschaft, Wirzburg 1997.

NELL-BREUNING, O. v.: Gerechtigkeit und Freiheit. Grundziige katholischer Soziallehre, hg.
von der Katholischen Sozialakademie Osterreichs, Wien-Miinchen-Ziirich 1980.

NELLESSEN, B.: Die schweigende Kirche: Katholiken und Judenverfolgung. In: BUTTNER, U.
(Hg.): Die Deutschen und die Judenverfolgung im Dritten Reich. Hamburg 1992.

NEUHOLD, L.: Wertwandel und Christentum, Linz 1988.

NEUMANN, A.: Hitlers willige Glaubige. Goldhagens Buch tiber die Kollaboration der Kirchen
mit dem NS-Regime. In: analyse & kritik Nr. 467, 22.11.2002, 32.

212



NOTHELLE-WILDFEUER, U.: ,,Duplex ordo cognitionis®. Zur systematischen Grundlegung

einer Katholischen Soziallehre im Anspruch von Philosophie und Theologie, Paderborn
991.

NOTHELLE-WILDFEUER, U.: Sozialstaat semper reformanda? Zum Impulstext der
Bischofe ,Das Soziale neu denken®. In: Die Neue Ordnung 98 (2004), 1.

NULLMEIER, F.: Gerechtigkeitskonzepte im Wohlfahrtsstaat. In: MONTADA, L. (Hg.):
Beschiftigungspolitik zwischen Effizienz und Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1997.

OBERENDER, P./HEBBORN, A.: Wachstumsmarkt Gesundheit, Frankfurt am Main 1994.
PALMIERO, J. B. (Hg.): Scripta Anecdota Glossatorum, Bd. 1, Bologna 1913.

PAPST JOHANNES XXIII.: Rede zur Er6ffnung des 2. Vatikanischen Konzils am 11. Oktober
1962. In: Herder Korrespondenz 17 (1962/63), 84-97.

PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN (Hg.): Kompendium der
Soziallehre der Kirche, Freiburg-Basel-Wien 20006.

PescH, H.: Das Zweite Vatikanische Konzil. Vorgeschichte — Verlauf — Ergebnisse —
Nachgeschichte, Wirzburg 2001.

PEScH, H.: Lehrbuch der Nationalokonomie, 5 Bde., Freiburg 1905-1923.

PFAFF, A. B./LANGER, B./FREUND, F.. Birgerversicherung vs. Gesundheitsprimie —
Vergleich der Reformoptionen zur Finanzierung der Gesetzlichen Krankenversicherung,
Volkswirtschaftliche Diskussionsreihe, Universitit Augsburg, Beitrag Nr. 277, Augsburg
2005.

PFAMMATER, J./FURGER, F. (Hg.): Katholische Soziallehre in neuen Zusammenhingen
(Theologische Berichte 14), Zirich-Einsiedeln-Koln 1985.

PFURTNER, S./HEIERLE, W.: Einfiihrung in die katholische Soziallehre, Darmstadt 1980.

PFYFFER VON WYHER, P.: Wesen und Unterschied von Korrealitit und Solidaritit nach
Romischem Recht. Géttingen: Kistner 1887.

PICHLER, J. W.: Europa zwischen Unrecht und Recht, Graz 2005.

PIERER, H. v.: Bericht des Vorstandes. Siemens-Jahresbericht, Miinchen 2000.
PiLz, F.: Der Sozialstaat: Ausbau, Kontroversen, Umbau, Bonn 2004.

POSER, H.: René Descartes. Eine Einfihrung, Stuttgart 2003.

RABANUS, J.: Europa in der Sicht Johannes Pauls II., Paderborn 2004.
RAFFELSBAUER, F.: Gemeinsinn in Kommunen, Wirzburg 2005.

RATZINGER, J.: Abbruch und Aufbruch, Die Antwort des Glaubens auf die Krise der Worte,
Minchen 1988.

RAUSCHER, A. (Hg.): Gustav Gundlach 1892-1963, Paderborn-Minchen-Wien-Zirich
1988.

RAUSCHER, A./R0OOS, L.: Die soziale Verantwortung der Kirche. Wege und Erfahrungen
von Ketteler bis heute, Kéln 1977.

REMELE, K.: Als das ,,Wall Street Journal® schiumte. Relativierung des Privateigentums,
Sozialpflichtigkeit des Kapitals: Vor 40 Jahren erschien die Enzyklika ,,Populorun progressio‘
Pauls VI. In: Die Presse, 24. Mirz 2007, Spectrum 1V, 3.

213



RENAN, E.: Was ist eine Nation? (Erstausgabe 1882). In: JEISMANN, M./RITTER, H. (Hg.):
Grenzfille. Uber neuen und alten Nationalismus, Leipzig 1993.

RITTENBRUCH, K.: Makro6onomie, Oldenburg 2000.

RITTER, G. A.: Soziale Frage und Sozialpolitik in Deutschland seit Beginn des 19.
Jahrhunderts, Opladen 1998.

RiviNIus, K. J. (Hg.): Die soziale Bewegung im Deutschland des neunzehnten Jahrhunderts,
Bonn-Bad Godesberg-Miinchen 1978.

ROLLER, E.: Abbau des Sozialstaats. Einstellungen der Bundesbiirger zu Kirzungen von
Sozialleistungen in den neunziger Jahren, Berlin 1996.

ROLLER, E.: Erosion des sozialstaatlichen Konsenses und die Entstehung einer neuen
Konfliktlinie in Deutschland. In: Aus Politik und Zeitgeschichte B29-30 (2002), 13-19.

RONZ, B./FORSTER, E.. Regtessions- und Korrelationsanalyse. Grundlagen, Methoden,
Beispiele, Wiesbaden 1992.

ROOs, L.: Freiheit und Wahrheit. Der Streit um die Grundwerte politischer Ethik. In: BOHR,
C./RAABE, S.: Eine neue Ordnung der Freiheit. Die Sozialethik Johannes Pauls II. — eine
Vision fur das vereinte Europa, Osnabriick 2007, 145-158.

ROOS, L.: Subsidiaritit, Solidaritit und Gemeinwohl als ,,Baugesetze der Gesellschaft®. In:
LiEB, M. (Hg.): Fortbildung des Arbeitsrechts (Betriebsverfassung und Altersvorsorge)
nach den Grundsitzen Subsidiaritit, Solidaritit und Gemeinwohl (Schriftenreihe der Bayer-
Stiftung fur deutsches und internationales Arbeits- und Wirtschaftsrecht, Bd. 7), Minchen
2001, 9-19.

ROsSE, D.: Guantanamo Bay. Amerikas Krieg gegen die Menschenrechte, Frankfurt am Main
2004.

ROSENBERGER, S./TALOS, E. (Hg.): Sozialstaat: Probleme, Herausforderungen, Perspektiven,
Wien 2003.

ROSENKRANZ, K.: G. W. F. Hegels Leben, Berlin 1844.
ROTHSCHILD, K. W.: Theorien der Arbeitslosigkeit: Einfithrung. Miinchen-Wien 1988.
ROUSSEAU, J.J.: Du Contrat Social, Amsterdam 1762.

ROUSSEAU, J.J.: Artikel zur (moralischen und politischen) Okonomie. In: O.V.: Enzyklopidie
Europa, Frankfurt am Main 2001, 286.

RURUP, B./SESSELMEIER, W.: Mitbestimmung und Beschiftigung: Expertise fiir das Projekt
»Mitbestimmung und neue Unternehmenskulturen® der Bertelsmann-Stiftung und der
Hans-Béckler-Stiftung, Gtutersloh 1998.

RURUP, B.: Die Reform des Risikostrukturausgleichs im Rahmen der Vorstellungen der ,,Finf
Weisen® zur Gesundheitspolitik. Vortrag auf der Veranstaltung ,,AOK im Dialog® am 15.
Mirz 2001 in Berlin, Berlin 2001.

RYNKIEWICZ, K.: Von der Grundlegung der christlichen FEthik zur Grundlegung der

philosophischen Anthropologie. Eine kritische Untersuchung zum Personenbegriff bei
Karol Woijtyla, Berlin 2002.

SACHSSE, C.: Subsidiaritit. Zur Karriere eines sozialpolitischen Ordnungsbegriffs. In:
Zeitschrift fur Sozialreform, 40 (1994), 717-738.

SCHASCHING, J.: Fir eine Kultur der Solidaritit, Familie und katholische Soziallehre.
Erfahrungen, Chancen und Initiativen, Wien 1991.

214



SCHIEDER, W.: Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert (Schriftenreihe des
Arbeitskreises fir moderne Sozialgeschichte, Bd. 54), Stuttgart 1993.

SCHLECHT, M./KRAMER, R./REINER, S./REUTER, N./WEBER, A.. Armutszeugnis
Reichtumsbericht. In: VER.DI BUNDESVORSTAND BERLIN, BEREICH WIRTSCHAFTSPOLITIK
(Hg.): Wirtschaftspolitische Informationen 2 (2005), 2f.

SCHLECHT, O.: Grundlagen und Perspektiven der sozialen Marktwirtschaft, Tibingen 1990.

SCHMELTER, J.: Solidaritit. Die Entwicklung eines sozialethischen Schlisselbegriffs,
Miinchen 1991.

SCHRAEPLER, E.: Quellen zur Geschichte der sozialen Frage in Deutschland: 1871 bis zur
Gegenwart, Gottingen-Zirich 1996.

SCHRAMM, M./KRACHT, H.J.G./KOsTKA, U. (Hg.): Der fraglich gewordene Sozialstaat.
Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme, Paderborn 2006.

SCHULER, F.: Evolution und Evolutionstheorie, Donauwo6rth 1979,

Scuurz, G./BucHHEIM, C./FOUQUET, G. (Hg): Sozial- und Wirtschaftsgeschichte.
Arbeitsgebiete — Probleme — Perspektive, Stuttgart 2005.

SEIBEL, W./WENZ, G. (Hg.): Was schulden die Christen der Welt? Weitergabe der Glaubens-
und Weltverantwortung, Regensburg 1998.

SEITER, S.: Der Beitrag Kaldors zur Neuen Wachstumstheorie, Frankfurt am Main 1997.

SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Konferenz des Polnischen
Episkopats und der Deutschen Bischofskonferenz: Begegnungen in Deutschland im
September 1978, Bonn 1978.

SIEMENS AG: Geschiftsbericht 1999, Broschuire zur Hauptversammlung 2000, Miinchen 2000.
SINN, H.-W.: Ist Deutschland noch zu retten?, Miinchen-Berlin 2003.

SINN, H.-W.: Mut zu Reformen. Finfzig Denkanstof3e fir die Wirtschaftspolitik, Miinchen
2004.

SmrtH, A.: Der Wohlstand der Nationen — eine Untersuchung seiner Natur und seiner
Utrsachen, Munchen 2001.

SPIEKER, M.: Legitimititsproblem des Sozialstaats, Die Christliche Gesellschaftslehre im Streit
um die Sozialstaatsreform. In: SCHRAMM, M./KrAcHT, H.J.G./KOSTKA, U. (Hg.): Der
fraglich gewordene Sozialstaat. Aktuelle Streitfelder — ethische Grundlagenprobleme,
Paderborn 2006, 26-31.

STOGER, R.: Der neoliberale Staat. Entwicklung einer zukunftsfihigen Staatstheorie,
Wiesbaden 1997.

StyCczEN, T.: K. Woijtyla. Philosoph der Freiheit im Dienst der Liebe. In: WOJTYLA, K.:
Erziehung zur Liebe. Mit einer ethischen Fibel, hg. v. J. STROYNOWSKI, Stuttgart *1980,
155-174.

SuNTUM, U. van: Die unsichtbare Hand, Berlin-Heidelberg-New York 2000.

SUTOR, B.: Politische FEthik. Gesamtdarstellung auf der Basis der Christlichen
Gesellschaftslehre, Paderborn 1991.

SzuLc, T.: Johannes Paul 1. Die Biographie, Stuttgart 1996.

THAMER, H.-U.: Die Franzosische Revolution. Freiheit — Gleichheit — Bridetlichkeit,
Hildesheim 2007.

215



THIEME, H.J.: Soziale Marktwirtschaft. Konzeption und wirtschaftspolitische Gestaltung in
der Bundesrepublik Deutschland, Miinchen 1994.

TILLMANN, K.: Sozialisationstheorien. Eine Einfuhrung in den Zusammenhang von
Gesellschaft, Institution und Subjektwerdung, Reinbek bei Hamburg 2004.

TOPFER, B.: Stidte und Stindestaat zur Rolle der Stidte bei der Entwicklung der
Stindeverfassung in europaischen Staaten vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, Berlin 1980.

UERTZ, R.: Naturrecht. In: BECKER, W. (Hg.): Lexikon der christlichen Demokratie in
Deutschland, Paderborn 2002, 601-604.

UERTZ, R.: Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in

Deutschland von der Franzosischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789-
1965), Paderborn 2005.

UNSTAD: World Investment Report 2004: The Shift towards Services, Genf-New York 2004.

VERBAND DER RENTENVERSICHERER DEUTSCHLANDS: Sozialrecht — Handbuch fur

berufliche Bildung und Praxis in der gesetzlichen Rentenversicherung, Frankfurt am Main
1997.

VERBAND DEUTSCHER RENTENVERSICHERUNGSTRAGER (Hg.): Europa in Zeitrethen 2007,
Frankfurt am Main 2007.

VEREINIGUNG DER OPFER DES STALINISMUS E.V. (Hg.): Christenverfolgung unter
kommunistischen Regimes, Broschiire, Berlin 2000.

VOGT, M.: Das neue Sozialprinzip ,,Nachhaltigkeit als Antwort auf die 6kologische
Herausforderung. In: KORFF, W. uw.a. (Hg): Handbuch der Wirtschaftsethik, Bd. 1:
Verhiltnisbestimmung von Wirtschaft und Ethik, Gltersloh 1999, 237-257.

VOGT, M.: Kann Politik globale Solidaritit mit kiinftigen Generationen organisieren?, In:
MULLER, J./REDER, M. (Hg): Der Mensch vor der Herausforderung nachhaltiger
Solidaritit, Stuttgart 2003, 127-165.

VORTMANN, H.: Bestandsaufnahme: Die Wirtschafts- und Wahrungsunion nach drei
Monaten. In: LANDESZENTRALE FUR POLITISCHE BILDUNG NRW (Hg.): Von der Einigung

zur Einheit. Probleme und Perspektiven des deutschen Einigungsprozesses, Diisseldorf
1991.

Voss, J.: Darwins Bilder. Ansichten der Evolutionstheorie 1837-1874, Frankfurt am Main
2007.

WAGNER, N./KAISER, M. (Hg.): Okonomie der Entwicklungslinder, Stuttgart 1995.

WALDENFELS, H.: ,Mit zwei Fligeln“. Kommentar und Anmerkungen zur Enzyklika ,,Fides
et ratio” Papst Johannes Pauls II., Paderborn 2000.

WASCHKUHN, A.: Was ist Subsidiaritit? Fin sozialphilosophisches Ordnungsprinzip: Von
Thomas von Aquin bis zur ,,Civil Society®, Opladen 1995

WEIDENFELD, W./WESSELS, W.. Europa von A-Z. Taschenbuch der Europiischen
Integration, Bonn 2002.

WEIGEL, G.: Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II. Eine Biographie, Paderborn-Miinchen-
Wien-Zirich 2002.

WEILER, R.: Einfihrung in die katholische Soziallehre. Ein systematischer Abrif3, Graz-
Wien-Kéln 1991.

216



WEIMER, W.: Deutsche Wirtschaftsgeschichte. Von der Wihrungsreform bis zum Euro,
Hamburg 1998.

WELLISCH, D.: Finanzwissenschaft I — Rechtfertigung der Staatstitigkeit, Miinchen 2000.
WIADERNY, B.: Die Katholische Kirche in Polen 1945-1989, Berlin 2004.
WILDT, A.: Solidaritit. In: Brockhaus Enzyklopadie, Mannheim 1996, 371-375.

WILKANOWICZ, S.: Der christiche Humanismus Johannes Pauls II. In: Internationale
katholische Zeitschrift ,,Communio® 18 (1989), 504-513.

WILLOWEIT, D.: Deutsche Verfassungsgeschichte, Miinchen 2005.

Wohlstand als Aufgabe — Christen und die Ethik des Reichtums, hg. v. CHURCHES TOGETHER
IN BRITAIN AND IRELAND, dt. hg. v. Kirchenamt der EKD, Hannover o.].

WOLL, A.: Allgemeine Volkswirtschaftslehre, Minchen 1993.

Wu, H.-H.: Soziale Grundrechte in der Verfassung, Ttbingen 1997

ZBIGNIEV, |. B.: Der Papst aus Polen, Hamburg 1979.

ZINN, K. G.: Sozialstaat in der Krise. Zur Rettung eines Jahrhundertprojekts, Berlin 1999.

7011, R.: Was ist Solidaritdt heute?, Frankfurt am Main 2000.

Internetquellen

ARENDT, H.: Nationalstaat und Demokratie. Maschinenschriftliches Manuskript (mit dem
handschriftlichen Vermerk: ,, Kogon-Diskussion®) im Nachlass von Hannah Arendt in der
Library of Congress (Box 76). In: http://memory.loc.gov/ammem/arendthtml/
arendthome.html, abgerufen am 10.12.2007.

BLUM, N.: Die Anpassung der Bischofe an den Zeitgeist. In: http://www.phil.uni-
sb.de/projekte/imprimatur/2006/imp060302.html, abgerufen am 27.03.2007.

BUNDESMINISTERIUM FUR ERNAHRUNG, LANDWIRTSCHAFT UND VERBRAUCHERSCHUTZ
(Hg.): Verordnung tber die gute fachliche Praxis bei der Erzeugung gentechnisch
verinderter Pflanzen. In:  http://www.bmelv.de/cln_045/nn_750598/SharedDocs/
Gesetzestexte/G/GenTPIEV.html__nnn=true, abgerufen am 10.01.2008.

BUNDESMINISTERIUM FUR GESUNDHEIT UND SOZIALE SICHERUNG (Hg.): Lebenslagen in
Deutschland. Der 2. Armuts- und Reichtumsbericht der Bundesregierung, Kurzfassung, 2.
In: http://www.gesundheitberlin.de/index.php4? request=download&fid=196, abgerufen
am 12.11.2007.

BUNDESMINISTERIUM FUR WIRTSCHAFT UND TECHNOLOGIE (Hg.): G8-Weltwirtschaftsgipfel
2005 in Gleneagles. In: http://www.bmwi.de/BMWi/Navigation/Aussenwirtschaft/
weltwirtschaftsgipfel,did=71072.html, abgerufen am 12.02.2008.

GABRIEL, K./DABROCK, P.: Férdern, dann Fordern. Uber einige konzeptionelle Defizite
in den aktuellen Stellungnahmen der Kirchen zur Reform des Gesundheitswesens. In:

http://www.uni-muenster.de/ChristSozialwiss/alt/txt/kirchenpapieren.pdf, abgerufen
am 27.03.2007.

GABRIEL, K./HENGSBACH, F./MIETH, D.: Das Soziale neu denken als Abkehr vom
,Gemeinsamen Wort® der Kirchen? In: http://www.muenster.de/~angergun/
impulspapier.pdf, abgerufen am 27.03.2007.

217



HENGSBACH, F.. Das Soziale neu denken — vorzugsweise solidarisch. In:
http://www.ikk.de/ikk/generator/ikk/service-und-beratung/download/6466.pdf,
abgerufen am 27.03.2007.

HOECHNSBROECH von, C.G.: Demokratie kommt nicht aus dem Fernsehsessel; 2006. In:
http://www.cicero.de/97.phprress_id=9&item=14506, abgerufen am 27.03.2007.

HUBER, W.: Statement des Vorsitzenden des Rates der EKD, Bischof Wolfgang Huber, bei
der Vorstellung des Gemeinsamen Wortes der Deutschen Bischofskonferenz und des
Rates der EKD zur Zukunft unseres demokratischen Gemeinwesens ,Demokratie braucht
Tugenden®, 23. November 2006. In: http://www.ckd.de/vortraege/061123_huber_
demokratie.html, abgerufen am 10.05.2007.

KESSL, F.: Das wahre Elend? Zur Rede von der ,,neuen Unterschicht. http://www.uni-
bielefeld.de/paedagogik/agn/ag8/das_wahte_elend.pdf, abgerufen am 10.05.2007.

KONIG, K.: ,Ich werde den 11. Oktober 1962 nie vergessen®. In: Kathpress, v. 10. Oktober
2002, 5, online uber http://religion.orf.at/projekt02/news/0210/ ne021010_koenig
fr.htm, abgerufen am 22.12.2007.

KOTTNIK, R.: In Wirde bis zum Lebensende. Festvortrag zum 25jihrigen Jubilium des
Samariterstiftes ~ Aalen,  Stuttgart  2000. In:  http://www.samariterstiftung.de/
Fachforum/Festvortrag%20Kottnik, abgerufen am 07.12.2007.

Krutp, G.: Warum wir das Neue ,sozial denken® miussen. In: http://www.erzbistum-
koeln.de/export/sites/erzbistum/bildung/schule-
hochschule/religionspaedagogik /impulse/category_g/subcategory_2/05imp2S2.pdf,
abgerufen am 27.03.2007.

LEHMANN, K.: Statement des Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, Karl
Kardinal Lehmann, bei der Vorstellung des Gemeinsamen Wortes der Deutschen
Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland zur
Zukunft unseres Gemeinwesens ,Demokratie braucht Tugenden‘, Berlin 2006. In:
http://www.dbk.de/aktuell/meldungen/01231/index.html, abgerufen am 24.11.20006.

LEYTZ, W.. Tiefe Kluft zwischen Arm und Reich. In: http://www.tagesschau.de/
inland/armut20.html, abgerufen am 01.08.2008.

MERKEL, A.: Rede von Bundeskanzlerin Angela Merkel anldsslich des Festaktes ,,60 Jahre
Evangelische =~ Akademie  Tutzing® am 8. Juli 2007 in Tutzing. In:
http:/ /www.bundeskanzlerin.de/nn_5296/Content/ DE/Rede/2007/07/2007-07-10-
bkin-rede-evangelische-akademie-tutzing.html, abgerufen am 15.07.2007.

SCHAFERS, M.: Das Soziale neu denken — Vom Sozialstaat zur Armenfursorge? In:
http://www.oekumenisches-netz.de/kab2_sozial.pdf, abgerufen am 27.03.2007.

SCHOPSDAU, W.: In der Wirklichkeit ankommen — aber in welcher? Kirchliche Worte zum
Umbau des Sozialstaats; 2004. In: http://www.ckd.de/ki/materialdienst/041leit.html,
abgerufen am 30.03.2007.

SCHUCK, M.: Demokratie braucht Tugenden — sonst nichts? In: http://www.pfarret-
blatt.de/text_144.htm, abgerufen am 27.03.2007.

SEGERS, F.. Deutschland hat ein Gerechtigkeitsproblem. In: http://www.phil.uni-
sb.de/projekte/imprimatur/2004/imp040106.html, abgerufen am 27.03.2007.

SIEMENS  AG: Research  Locations. In:  http://www.sct.siemens.com/en/pages/
ocresearch.htm, abgerufen am 31.12.2007.

218



STATISTISCHES BUNDESAMT (Hg.): Koordinierte Bevolkerungsvorausberechnung, Wiesbaden

2006. In: http://www.destatis.de/basis/d/bevoe/bev_svg var.php, abgerufen am
23.08.2006.

SUTOR, B.: Beteiligungsgerechtigkeit und Sozialstaatsreform. Eine complexio oppositorum
im Streit um die Sozialstaatsreform. In: http://www.kda-nordelbien.de/media/44_01
_sutor_beteiligungsgerechtigkeit.pdf, abgerufen am 27.03.2007.

WALLRAFF, G.: Neuer Reichtum tritt immer schamloser auf. In: Interview im Deutschland-
funk vom 24.10.2006. In: http://www.dradio.de/dlf/sendungen/inter-view_dlf/556148/,
abgerufen am 18.11.2007.

ZOLLITSCH, R.: Ansprache am 28. Mai 2008 an der Kardinal-Stefan-Wyszynski-Universitit in
Warschau: ,,Nicht du tragst die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich® (Rém 11,18). Von
welchen Werten lebt Europar. In: http://www.dbk.de/imperia/md/content/presse-
mitteilungen/2008-1/2008-029a_vorsitzender_ehrendoktor_der_universit_t_warschau.pdf,
abgerufen am 01.06.2008.

219



Name

Geboren

Schulausbildung
1979-1987
1987-1991

1991

Studium
1992-1998
1998
2001-2009

Ordensleben
1991/1992
1998

Lebenslauf

P. Sylwester Walocha OFM Conv.
22. Juni 1972 in Zdunska Wola/Polen

Besuch der Grundschule in Zdunska Wola/Polen
Besuch des Lyzeums in Niepokalanow/Polen

Abitur

Studium der Philosophie und Theologie in Lodz/Polen
Diplomabschluss

Promotionsstudium an der Katholisch-Theologischen Fakultit der
.MU Munchen

Noviziat bei den Franziskaner-Minoriten in Smardzewice/Polen

Priesterweihe in Lodz/Polen

Tiatigkeit als Seelsorge

1998-2008
Ab 2008

Kaplan in der Erzdiozese Munchen/Freising

Kaplan in der Di6zese Hildesheim

220



